

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

· Axia 92021.13



# Barbard College Library

GIFT OF

Archibald Cary Coolidge, Ph.D.

(Class of 1887)

ASSISTANT PROFESSOR
OF HISTORY

# **IPABOGAARNU**A

# ПЯЛЕСТНИСКІЙ СБОРНИКХ

1.2



## 111 ВЫПУСКЪ

изданіе

ПРАВОСЛАВНАГО ПАЛЕСТИНСКАГО ОБЩЕСТВА

С. Летербургъ 1886



# Pravoslavnyi [P1806118]]

# ПАЛЕСТИНСКІЙ СБОРНИКХ

# Томъ IV выпускъ второй

изданіє ПРАВОСЛАВНАГО ПАЛЕСТИНСКАГО ОБЩЕСТВА

С. Петербургъ

типографія В. Киршбаума, въ д. М-ва Финансовъ, на Дворцовой площади

1886

Fair Gift of The P.

Archile Cotober 51: Rese.

Отъ Сиб. Комитета духовной цензуры печатать дозволяется. С.-Петербургъ, Февраля 18 дня 1886 г.

Цензоръ Архимандритъ Тихонъ.

0

### ΔΙΗΓΗΣΙΣ ΕΠΙΦΑΝΙΟΥ

περὶ τῆς Ἱερουσαλήμ καὶ τῶν ἐν αὐτἢ τόπων Σύγγραμμα ἐλληνικὸν τῆς Θ΄ ἐκατονταετηρίδος ἐκδοθὲν, ῥωσσιστὶ μεταφρασθὲν καὶ διερμηνευθὲν

ύπὸ Βασιλείου Βασιλέυσχη

Lhifanij Norksth BNHBAHIA

о іврусалиме и сущихъ въ немъ мъстъ

**ИЗДАННАЯ, ПЕРЕВЕДЕНАЯ И ОБЪЯСНЕННАЯ** 

В. Г. Васильевскимъ

# повъсть впнаянім

о ісрусалиме и сущихъ въ немъ мъстъ

первой половины IX въка

Въ ряду немногочисленныхъ, но тъмъ болъе драгоцвиныхъ средневвковыхъ греческихъ описаній Святой. Земли, видное мъсто занимаетъ повъсть монаха Епифанія о Сиріи и Святомъ градѣ или, по другому заглавію, повъсть объ Іерусалимъ и сущихъ въ немъ мъстахъ Она издается нын'т Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ въ двухъ греческихъ редакціяхъ и одной переводной славяно-русской. Изъ двухъ греческихъ текстовъ первый представляеть перепечатку уже давно извъстной и много разъ издававшейся редакціи, основанной на Ватиканскомъ спискъ XIV-го въка, второй — заимствованъ изъ Московскаго Синодальнаго Сборника XV-го въка. Хотя этотъ второй текстъ уступаетъ Ватиканскому относительно древности, исправности и даже полноты, онъ все-таки заслуживаль быть напечатаннымъ вполнъ, тъмъ болъе, что одно указаніе разночтеній не дало бы настоящаго представленія объ его характеръ. Славяно-русскій тексть, тоже впервые появляющійся въ печати, мы считаемъ наиболъе цънною составною частію изданія, не только потому, что онъ обогащаеть древнюю русскую литературу новымъ памятникомъ, но и потому, что, со своими большими отличіями по составу отъ объихъ греческихъ, теперь доступныхъ намъ редакцій, онъ віроятно представляеть третью, наиболіве древнюю и первоначальную, не дошедшую до насъ въ подлинникъ. Такъ какъ славяно-русскій переводный текстъ невполнъ соотвътствуетъ греческимъ, то признано было нужнымъ прибавить переводъ основнаго, греческаго текста (т. е. Ватиканскаго) на современный русскій языкъ съ указаніемъ на важнъйшіе варіанты Московскаго Синодальнаго списка. Затъмъ слъдуютъ примъчанія и приложенія.

I.

Кто быль нашь Епифаній и когда онъ жиль, на это ньтъ прямыхъ указаній въ самой повысти о Святыхъ мъстахъ. Обыкновенно полагаютъ, что это есть тотъ же самый Епифаній, который написаль еще и другія сочиненія, именю: Житіе Пресвятой Богородицы и Житіе Апостола Андрея. Такое мивніе высказаль еще Фабрицій въ своей Греческой Библіотекъ, такого мнънія держится и новъйшій изследователь апокрифическихъ сказаній объ Апостолахъ, Липсіусъ 1. Всѣ три сочиненія, т. е. Повъсть о Сиріи и Святомъ градъ, Житіе Богородицы, Житіе и Дъянія Апостола Андрея—изданы ньмецкимъ ученымъ Дресселемъ вмѣстѣ, какъ произведенія одного и того же автора, хотя они и были имъ найдены не въ одномъ и томъ же кодексъ, а въ трехъ различныхъ; тоже самое сдълано и въ греческомъ курсъ Патрологіи аббата Миня <sup>2</sup>. Представляется вопросъ, нельзя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fabricius, Bibliotheca graeca VI, 705. Epiphanii monachi—Syria et urbs sancta.... Ejusdem scriptoris De Vita S. Deiparae laudat Allatius de Symeonum Scriptis, et ad Eustathii Hexaemeron pag. 285 seq. Homiliam de S. Andrea apostolo, idem de Simeon. pag. 90. Lipsius, Die apocryphen Apostelgeschichten und Apostellegenden I, 184, 199, 570. – Epiphanii monachi et presbyteri edita et inedita. Cura Alberti Dressel. Parisiis et Lipsiae, 1843. Migne, Patrol. Graec. t. CXX.

ли опредълить время Епифанія по этимъ двумъ послъднимъ сочиненіямъ, если того невозможно сдълать по первому. - Дъйствительно, въ Житіи Пресвятой Богородицы и въ сочиненіи о жизни и діяніяхъ Апостола Андрея встръчаются нъкоторые признаки, опредъляющіе время ихъ написанія и отчасти уже зам'яченные учеными, которыхъ занималъ нашъ Епифаній. Однако, при ближайшемъ разсмотрѣніи сихъ признаковъ оказывается что они не сходятся одинъ съ другимъ, не согласны между собою, и вследствіе того возникають большія сомнънія прежде всего относительно возможности приписывать именно два последнія сочиненія, — т. е. оба житія-одному и тому же сочинителю. Одно имя Епифанія, стоящее въ заглавіи обоихъ, нисколько не ручается за тождество, такъ какъ это имя было очень распространенное у Грековъ. Авторъ Житія Богородицы ссылается въ этомъ своемъ произведении на другаго писателя, Ипполита Опвэйскаго, а Ипполить Опвэйскій есть составитель Византійской хроники, довольно согласно относимой къ Х-му въку, а еще върнъе относящейся къ первой половинъ XI-го 1. Что же касается сочиненія о

1 Ипполить Өнвэйскій или Өнванскій (изъ города Өнвъ), авторъ хроники (уромихой вимтаумато;), досель извыстной только въ отрывкамъ (перепечатаны Migne Patrol. graec. t. CXVII, 1025), въ свою очередь ссылается на извъстнаго агіографа Симеона Метафраста, при томъ какъ на лице, еще находящееся въ живыхъ; а Симеонъ жилъ и трудился въ самомъ конце X-го и въ начале XI-го века, какъ это доказано въ нашей стать в "О жизни и трудахъ Симеона Метафраста": Журналъ Минист. Народ. Просвыщ. Декабрь 1880. Липсіусь въ первомъ том в своего сочиненія, вышедшемъ въ 1883 году (Die apocryphen Apostelgeschichten I, 184), при определеніи эпохи Симеона Метафраста еще держался стараго мивнія, относившаго д'ятельность агіографа къ первой половинъ Х-го въка. Содержаніе нашей статьи ему сдёлалось изв'єстнымъ только после, какъ это видно изъ дополнительныхъ приписокъ ко второму тому, при томъ по краткой рецензін во французскомъ журналь. "Revue des questions historiques". Coмненія Липсіуса (ibid. I, 189) относительно возможности относить Ипполита Онвэйскаго, на котораго уже ссылается Епифаній, къ XI-му вѣку, Житіи и Дъяніяхъ Апостола Андрея, несомнънно принадлежащаго монаху и пресвитеру Епифанію 1, то по прямымъ указаніямъ автора, говорящаго о себѣ въ первомъ лицъ, оно должно быть относимо никакъ не къ XI-му въку или какому позднъйшему, а ко времени гораздо болъе раннему. Повъствуя о хожденіяхъ Апостола Андрея, авторъ сообщаеть намъ, что онъ самъ лично постиль области по берегамъ Чернаго моря, гдт осталась память о д'ятельности Апостола, и что онъ пустился путешествовать по следамъ Первозваннаго не изъ одного только благоговъйнаго чувства, но желая также избъжать общенія ст иконоборцами <sup>2</sup>. Въ другомъ мъстъ говорится о встръчь съ благочестивымъ старцемъ, который еще помниль о святотатственномь истреблении одной иконы при царѣ Константинѣ Копронимѣ 3. Отсюда следуеть, что авторъ Житія и Деяній Апостола

основаны на томъ подразумъваемомъ убъжденіи, что Житіе Богородицы (гдъ именно и находятся ссылки на Ипполита) непремънно принадлежитъ тому-же самому Епифанію, который описалъдъянія Апостола Андрея. Послъднее сочиненіе несомиънно относится къ началу ІХ-го въка, но поэтому самому, какъ мы полагаемъ, не можетъ принадлежать автору Житія Богородицы.

1 Имя сочинителя находится не только въ надписаніи статьи, но и въ срединъ текста, гдъ авторъ прямо называетъ себя и своего спутника по путешествіямъ: "я Епифаній монахъ и пресвитеръ и Іаковъ монахъ нашли часовню Св. Апостола Андрея" и т. д. Dressel, Epiphan. edita et in. pag. 47.— Dressel, Epiphanii edita et in. pag. 49: ήμεὶς φεύγοντες τὴν χοινωνίαν τῶν είχονομάχων. Κъ кому относится мъстоимъніе мы (ήμεις), это видно изъ следующаго примъчанія. — в Ibid. рад. 47. О встръчъ Епифанія пресвитера и его спутника монаха Іакова съ двуми другими монахами въ Синопѣ говорится именно въ томъ самомъ месте, где авторъ прямо поименоваль себя и своего спутника. Одинъ изъ монаховъ Өеофанъ имълъ болъе 70 лътъ и онъ, говорится далве, показаль намо канедры Апостоловь и места ихъ успокоенія на камвяхъ (разумъются апостолы Андрей и Петръ); а объ иконъ онъ разсказалъ, что при Константинъ Кавалинъ (т. е. Копронимъ) приходили сюда иконоборцы съ намерениемъ ее изгладить и т. д. Нужно прибавить, что и ниже мъстоимъніе мы (ήμεις) относится къ твиъ же самымъ лицамъ, т. е. къ Епифанію съ его спутникомъ. Константинъ Копронимъ умеръ въ 775 году.

Андрея жилъ во времена иконоборства, однако не въ первый его періодъ, который представляется давно минувшить, а во второй, начавшійся вскор'в посл'в возшествія на престолъ Льва Армянина, съ 813 года, и продолжав**шійся** до 842-го. Итакъ, было два Епифанія. коихъ одинъ жилъ и писалъ въ XI-мъ въкъ или позже, а другой въ началѣ ІХ-го вѣка. Съ которымъ же изъ двухъ Епифаніевъ слёдуетъ отождествлять автора издаваемой нами Повъсти — съ тъмъ, который быль современникомъ иконоборства или же съ тѣмъ, который уже зналь хронику Ипполита Оивэйскаго? Въ отвъть на такой вопросъ мы съ увъренностію можемъ сказать только то, что авторъ сказанія о Житіи Богородицы и сочинитель Повъсти о Сиріи и Святомъ градъ-никакъ не могутъ быть однимъ и тъмъ же лицомъ. Во первыхъ, чувствуется очень большая разница литературныхъ пріемовъ, языка и слога въ томъ и другомъ сочиненіи, а во вторыхъ — встрівнаются очень важныя противоръчія въ самомъ содержаніи обоихъ. Въ сочиненій о Житій Богородицы господствуєть недов'єрчивое и отрицательное отношение къ апокрифическимъ сказаніямъ, оно выражается довольно решительно и прямо въ самомъ началѣ сочиненія 1; между тьмъ Повѣсть объ Іерусалим' именно поражаеть наивностію и простотою

¹ Dressel, Ерірһапіі edita et in. рад. 14. Объ авторѣ апокрифическаго скаванія о Успеніи Богородицы сказано, что, назвавъ себя Іоанномъ Богословомъ (т. е. Апостоломъ), онъ навлекъ на себя обвиненіе во лжи. И такъ авторитетъ апокрифа сильно ослабляется. Согласно съ этимъ далѣе говорится, что "если мы что заимствуемъ изъ апокрифическихъ или еретическихъ внигъ, то пусть насъ за это не обвиняеть никто, ибо свидѣтельства вразовъ иногда тѣмъ достовѣрнѣе".... Въ собственномъ повѣствованіи объ успеніи Богородицы, Епифаній заподовриваетъ разскавъ иткоторыхъ о прибытіи всѣхъ Апостоловъ къ смертному ложу ея посредствомъ путешествія на облакахъ, на томъ основаніи, что Діонисій Ареопагитъ о томъ умалчиваетъ.

върованія, извъстною грубостью представленій и безусловнымъ довъріемъ ко всякимъ легендарнымъ толкованіямъ и разсказамъ. Звъзда волхвовъ на днъ Виолеемскаго колодца не показалась бы первому писателю столь подлинною, какъ второму (стр. 124). Авторъ Повъсти отмъчаетъ близь Геосиманіи пунктъ, гдъ жидовинъ Іефонія пытался опрокинуть несомый Апостолами гробъ Богородицы, и при этомъ сообщаетъ въ нѣсколькихъ словахъ о происшедшемъ тутъ чудъ; между тъмъ въ подробномъ разсказъ объ успеніи Богоматери, которымъ житіе естественно заканчивается, апокрифическое чудо пропущено, и самаго имени Іефоніи не встръчается 1. Одно изъ частныхъ наиболье рызкихъ противоръчій указано нами въ примъчаніяхъ къ русскому переводу Повъсти Епифанія: оно заключается въ томъ, что авторъ Житія Богородицы принимаетъ Сіонъ за одно и тоже съ Геосиманіею (стр. 100); такой грубой ошибки не могъ допустить никакой паломникъ, лично посътившій Іерусалимъ, всего менье авторъ нашей Повъсти. Если бы мы сдълали догадку, что сочинение Повъсти объ Іерусалимь, а вивсть съ тымь и путешествіе во Святую Землю имъ предприняты были поздне, чемъ составление сказанія о жизни Богородицы, все-таки следовало бы предполагать въ немъ и ранфе путешествія особый вкусъ и любовь къ занятіямъ священною топографіей, а одно это сдълало бы невозможнымъ промахъ, близко граничащій съ нельшостью. Итакъ, если оставаться въ предълахъ вышеозначенной дилеммы, то Повѣсть объ

<sup>1</sup> Dressel, Epiphanii edita et in. рад. 43. Авторъ опять придерживается Діонисія Ареопагита. Послѣ Успенія Богородицы каждый изъ присутствующихъ Апостоловъ воспѣлъ свой гимнъ "а послѣ пѣнія гимновъ обрядивши положили ее во гробѣ въ Геосиманіи". Никакихъ подробностей о песеніи гроба нѣтъ.

Іерусалим' можеть принадлежать только тому Епифанію, который написаль еще сочиненіе о Житіи и Дѣяніяхъ Апостола Андрея, но не быль авторомъ Житія Богородицы. Сравненіе Повъсти съ Дъяніями въ литературномъ отношеніи уже не возбуждаетъ тёхъ сомпіній о тождественности автора, какія указаны выше при другомъ сопоставленіи. Если сказаніе объ апостолъ Андрев все-таки является болве обработаннымъ и съ точки зрвнія грамматики болве совершеннымъ произведеніемъ, чемъ наша Повесть, допускающая иногда простонародныя или лучше новогреческія формы, то многое туть объясняется состояніемь и различною древностію дошедшихъ до насъ списковъ того и другаго произведенія (Житіе Андрея сохранилось въ спискъ XII въка) и тъмъ, что одно гораздо больше обращалось въ публикъ, чаще переписывалось и сильнъйшей подвергалось порть, чемъ другое. Въ отношении содержания въ обоихъ произведеніяхъ есть нѣчто общее. Мы уже замьтили, что и въ сказаніи о жизни и дізніяхъ Апостола Андрея есть элементь паломническій: авторь описываеть страны и мъстности, которыя онъ посътиль по слъдамъ Апостола. Пристрастіе и довъріе къ апокрифу и легендъ одинаково отличаютъ оба произведенія.

Если-бы намъ приходилось избирать не болье, какъ между двумя Епифаніями, и если-бы не оставалось ни-какой возможности и права предположить третьяго писателя съ тыть же именемь, то вопросъ о времени, когда жилъ авторъ Повъсти объ Іерусалимь, былъ бы рышенъ убъдительно и несомныно—при томъ въ смыслы большей древности. Къ сожальнію, ныть никакого внышняго положительнаго удостовыренія, что Повысть объ Іерусалимы и сказаніе объ Апостолы Андреы принадлежать одному и тому же Епифанію; только новые изслы

дователи соединяють оба произведенія вмѣстѣ, а въ древнихъ рукописныхъ сборникахъ они до сихъ поръ рядомъ не встрѣчались, какъ не встрѣчается рядомъ съ ними и то третье произведеніе съ именемъ Епифанія, о которомъ рѣчь была выше. Безъ этаго внѣшняго улостовѣренія мы все-таки не получаемъ положительнаго и фактическаго рѣшенія, а остаемся только въ области возможнаго и вѣроятнаго. Отрицательный результать, что имя Епифанія, стоящее въ заглавіи Повѣсти, не обязываеть насъ относить ее непремѣнно къ XI или позднѣйшему столѣтію, не подлежитъ, однако, никакому сомнѣнію, а это имѣетъ для насъ весьма важное существенное значеніе въ томъ отношеніи, что такимъ образомъ намъ дается свобода для дальнѣйшихъ соображеній и разслѣдованій.

Обращаемся къ нашей задачь съ другой стороны. Проблемы такого рода — о времени происхожденія того или другаго произведенія рѣшаются не только на основаніи внішнихъ признаковъ и посторонняго и по собственному внутреннему свидътельства, но содержанію и характеру сочиненія. И такъ спрашивается, какому въку или какой эпохъ соотвътствуетъ содержащееся въ нашемъ сочинении описание Іерусадима, Святой земли и другихъ затронутыхъ въ немъ странъ. У насъ есть рядъ латинскихъ паломниковъ, по которымъ мы можемъ изучать совершавшіяся въ теченіи в ковъ изминенія въ положеніи христіанъ въ Палестинъ и въ положеніи ихъ храмовъ и святынь: какой выводъ можно сделать изъ сличенія ихъ съ нашимъ греческимъ источникомъ? На первый разъ мы здёсь встречаемся съ неожиданнымъ противоречіемъ. То, что мы признали в роятнымь съ литературной точки зрвнія, признается невероятнымъ и невозможнымъ съ точки зрѣнія исторической священной топографіи, съ точки

зрвнія палестинов'єдінія. Тоблерь, наиболье авторитетный руководитель въэтой области, прямо относитъ Епифанія къ періоду господства Франковъ въ Палестинъ, къ XII въку. Вотъ что онъ пишеть во введеніи къ своей Топографіи Іерусалима, содержащемъ обзоръ источниковъ: "Сочинение Епифанія не заключаеть въ себ'в никакихт. данныхъ, которыя бы заставляли отнести его опредъленно ко времени Франкскаго завоеванія; но за это говорить въроятность. Авторъ еще видълъ церковь Іоанна Предтечи на Горданъ, а она была разрушена, когда христіане потерили Святую землю, —онъ видълъ на Масличной горъ еще неразрушенную церковь Вознесенія, и сообщаеть, что въ ней патріархъ совершаеть литургію въ извістный праздникъ; онъ не упоминаетъ ни однимъ словомъ о монастыръ Иліи при Іерусалимъ, разрушенномъ землетрясеніемъ и возстановленномъ при Мануилъ Комнинъ" 1. О возстановлени монастыря сообщаетъ намъ другой греческій паломникъ, Фока, писавшій вскор'в послів смерти императора Мануила († 1180); отсюда выходило бы, что Епифаній писаль несколько. ранње Фоки, приблизительно около 1170 года. Подъ этимъ именно годомъ и ставить Епифанія Тоблеръ въдругомъ своемъ сочиненіи, посвященномъ библіографіи Палестины. Подобнымъ же образомъ разсуждалъ извъстный американскій палестиновъдъ Робинзонъ: появленія небольшаго сочиненія Епифанія неизв'єстно, но, впроятно, авторъ, Сирійскій монахъ, жилъ поздніве-Фоки и ранње разрушенія монастырей на горь Оаворь. послѣ половины XIII столѣтія" 2. Послѣлнее несомнѣнно.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tobler, Topographie von Jerusalem, Berlin, 1853 I, XX.—<sup>2</sup> Robinson, Biblical Researches, Boston, 1865 II, 538. The writer was a Syrian monk. The date of the tract is incertain, but it seems to be later than that of Phocasand earlier than the destruction of the monasteries of mount Thabor just after the middle of the thirteenth century.

потому что Епифаній дъйствительно говорить о монастыръ на Өаворъ, какъ о существующемъ, но предположеніе, что онъ писалъ послъ Фоки, ни на чемъ не основано.

Ясное дело, что такія разсужденія исходять изъ предваятаго предположенія о невозможности относить греческаго древнъйшаго паломника къ болъе раннему времени, чъмъ періодъ господства Франковъ. Положительные признаки, которые приводятся обоими изслъдователями, обозначаютъ собственно не объ грани, внутри которыхъ помѣщается данное произведеніе, а только одну, далее которой уже нельзя идти, они указывають предълъ, поздите котораго нельзя относить появленіе сочиненія, но нисколько не определяють исходнаго пункта, раные котораго нельзя предположить его существованіе. Такимъ образомъ остается просторъ почти на цълую тысячу лътъ. Церковь Предтечи на ръкъ Іорданъ просуществовала, конечно, до XII въка, но точно также она существовала въ X, VIII и даже VI въкъ. Монастырь на Өаворъ точно также извъстенъ со временъ глубочайшей древности (стр. 242). Что же касается монастыря и церкви пророка Иліи между Іерусалимомъ и Виелеемомъ, то отрицательный признакъ, основанный на умолчаніи о немъ у Епифанія, намъ кажется совершенно призрачнымъ. Тоблеръ думаетъ, церковь не упомянута потому, что она еще не была возстановлена послѣ землетрясенія, что потомъ послѣдовало при царѣ Мануилъ (1143—1180). Но возможно и другое предположеніе: церковь Иліи не упомянута у Епифанія потому, что еще не существовала, не была выстроена. О ней равнымъ образомъ не упоминаютъ ни Антонинъ Мартиръ, ни Аркульфъ, ни списокъ Герусалимскихъ храмовъ, относимый къ началу IX въка, такъ называе-

мый Commemoratorium de casis Dei, ни нашъ паломникъ Даніилъ. О монастыръ пророка Иліи близь Іерусалима вообще нътъ точныхъ свъдъній. Древнъйшее о немъ упоминаніе именно и есть извѣстіе Фоки. Правда, Фока въ свою очередь сообщаетъ, что монастырь Иліи быль воздвигнуть боголюбивыми мужами во времена глубочай шей древности (ύπο των παλαιτάτων άνεγερθείσα άνδρῶν θεοφίλων), нο онъ выражается столь неясно, что никакъ нельзя догадаться, долго-ли существовалъ монастырь послѣ своего перваго основанія, когда случилось землетрясеніе, его разрушившее, сколько лѣть или столътій онъ лежалъ въ развалинахъ до Мануила. На основаніи предположенія о глубокой древности монастыря Тоблеръ съ начала готовъ былъ считать и считалъ его основателемъ патріарха Іерусалимскаго Илію, умершаго въ 518 году, но потомъ увиделъ, что нетъ возможности настаивать на такомъ мнѣніи, ибо преданіе, которое служило некоторою подпорою его соображений, выдаеть Илію, основателя монастыря, не за патріарха, а за митрополита Виелеемскаго, указывая тамъ и гробницу его <sup>1</sup>. Для опредъленія времени, когда жиль митрополить Илія, у насъ нътъ никакихъ данныхъ. Фока могъ назвать древними людьми и тёхъ, которые жили въ Х вёке, и тъхъ, которые жили въ V или IV стольтіи. Равнымъ образомъ землетрясеніе, разрушившее монастырь Илія, могло быть то самое, о которомъ говорится въ латинскомъ Спискъ Божьихъ храмовъ въ Палестинъ начала ІХ-го въка, а равно и въ другихъ источникахъ, либо какое иное, какъ болъе раннее, такъ и болъе позднее (стр. 72 и 239).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tobler Topographie II, 550 и сл. Въ греческомъ Проскинитарів Іоаннидеса (стр. 300) основаніе монастыря Илів приписывается патріарху Илів (около 518 г.), но безъ всякихъ доказательствъ.

Въ вопросъ объ эпохъ Епифанія нъсколько ближе къ истинъ, чъмъ другіе палестиновъды, былъ французскій изследователь Вогюэ. Хотя онъ и не задаваль себе общаго вопроса о времени, когда жилъ этотъ ионахъсвятоградецъ, но изучая его отдъльныя показанія въ связи съ другими историческими данными, онъ пріурочиль одинь разъ (въ главе о базилике Константина) къ X или XI въку (Les églises de la terre sainte, pag. 149), другой разъ (въглавъ о храмъ Вознесенія на Елеонской горѣ) просто къ XI (Les églises de la terre sainte, р. 321). Только предвзятое убъжденіе помѣшало Тоблеру замѣтить, что почти всякій разъ, когда онъ въ своей Топографіи Іерусалима дёлаеть ссылку на Епифанія. помѣщая его среди источниковъ и свидѣтелей XII стольтія, то показанія грека явнымъ образомъ расходятся съ сообщеніями мнимыхъ его современниковъ западныхъ, не находя себъ поддержки и въ другомъ греческомъ источникъ, Фокъ. Явное заблужденіе, въ которомъ остаются до сихъ поръ именно палестиновъды, не исключая Вогюэ и другихъ новъйшихъ изслъдователей, кажется намъ тъмъ болъе удивительнымъ, что уже Дрессель или точнъе комментаторъ изданнаго имъ текста Епифанія, Рейтеръ, не смотря на всѣ свои промахи и ошибки, обличающія малую подготовленность къ принятой на себя задачь, все-таки указаль правильный путь къ ръшенію вопроса о времени написанія нашей Повъсти. Утверждая въ предисловіи, что Повъсть принадлежить тому же автору, который написаль и Житіе Вогородицы (гдв есть ссылка на Ипполита Оивэйскаго), онъ въ указателт (гдт помъщенъ и комментарій) прямо возстаетъ противъ общепринятаго мнінія, относящаго повъсть къ XII въку, и указываетъ нъкоторые признаки, заставлявшіе скорье думать о девятомо вокть, приблизительно около 830 года. Одинъ изъ его доводовъ основанъ, правда, на полномъ убъжденіи въ дальнъйшей тождественности Епифанія, автора Повъсти, съ Епифаніемъ, авторомъ Житія Апостола Андрея, несомнънно жившимъ въ періодъ иконоборства; другіе доводы тоже неправильно поставлены (напримъръ разсужденія о неосвященной церкви, см. стр. 87), но все-таки совершенно върно замъчено, что въ Повъсти нътъ никакихъ указаній на латинское или франкское господство, а только на сарацинское...

Следующіе признаки заставляють насъ относить Повесть Епифанія не только къ более раннему періоду, чемь крестовые походы или сарацинскій погромъ 1009 года, составляющій эпоху въ исторіи іерусалимскихъ святынь, но именно къ началу ІХ века.

- 1) Во всемъ описаніи Епифанія нѣтъ даже отдаленнаго намека на господство Франковъ и Латинянъ; когда онъ говорить о совершеніи службы во храмѣ Вознесенія патріархомъ Іерусалимскимъ, то разумѣетъ при этомъ, внѣ всякаго сомнѣнія, православнаго греческаго патріарха (стр. 216).
- 2) Въ описаніи Іерусалима и окрестностей замѣчается, что повѣсть предполагаетъ отдѣльно самостоятельное существованіе церкви Св. Константина или же Обрѣтенія Креста на ряду съ Воскресеніемъ и Голговою, а въ такомъ видѣ зданія существовали только до 1009 года (стр. 44).
- 3) Повъсть предполагаеть, что орудія страстей Христовых в находятся въ Іерусалим при храм Голговы и Константина, между тъм къ концу XI въка большая часть этих святынь уже находилась въ Константино-полъ; въ частности колье, которым былъ прободенъ

Спаситель, было перенесено въ Царьградъ ранте второй половины X въка (стр. 54).

- 4) Въ повъсти говорится объ одномъ гоненіи сарацинскомъ, вслъдствіе котораго начатая постройкою перковь при патріархіи оставалась неосвященною; по всъмъ признакамъ гоненіе это было то самое, которое нужно считать первымъ по времени и которое относится къ самому началу IX въка (стр. 63 и сл.).
- 5) Въ описаніи Египта предполагается, что мощи Евангелиста Марка еще находятся въ Александріи, между тѣмъ извѣстно, что около 820 года, къ великому соблазну христіанства, они были отсюда похищены Венеціанцами и перенесены ими на свою родину (стр. 145 и 146).
- 6) Въ описаніи Синая ничего не говорится о нахожденіи тамъ мощей Великомученицы Екатерины, тогда какъ со времени крестовыхъ походовъ эти мощи почитались главнівшею святынею полуострова и дали новое названіе самому монастырю Неопалимой купины (стр. 182 и сл.).
- 7) То, что говорится о церквахъ на Іорданѣ, соотвътствуетъ описаніямъ ихъ до VIII вѣка и не соотвътствуетъ позднъйшимъ сообщеніямъ—напримъръ нашего русскаго паломника Даніила (стр. 234) и т. д.

Признаковъ, подобныхъ послѣднему, мы могли-бы указать цѣлый рядъ. Однимъ словомъ общій выводъ, который слѣдуетъ изъ подробнаго сравнительнаго изученія нашего памятника, изъ всего нашего комментарія, изложеннаго въ примѣчаніяхъ, можетъ быть выраженъ такъ; какъ въ общемъ, такъ и въ подробностяхъ описаніе Епифанія всего болѣе сходится съ описаніями западныхъ латинскихъ паломниковъ VII и начала IX вѣка (Аркульфъ и Commemoratorium); оно представляетъ Па-

лестину, Іерусалимъ и его святыни въ такомъ видъ, въ какомъ они являлись ранъе XI въка, именно въ VIII и IX.

Изъ всего предъидущаго вытекаетъ такое заключеніе, что повъсть объ Іерусалимъ, приписываемая монаху Епифанію, появилась не позже первой половины ІХ въка. Это заключеніе одинаково касается какъ существующей греческой редакціи, такъ и той древнъйшей и первоначальной, которую заставляетъ предполагать вновь издаваемый славянорусскій текстъ.

### II.

Греческій тексть пов'єсти Епифанія въ настоящемъ его видъ представляетъ ту особенность и даже нъкотораго рода странность, что здёсь къ описанію окрестностей Іерусалима прицъпляется совершенно внъшнимъ образомъ описаніе целыхъ сопредельныхъ странъ. Къ описанію западной стороны Іерусалима пристегнуты не только Рамвла и Аскалонъ, но и весь Египетъ отъ Даміетты до Каира и далье до береговъ Краснаго моря съ прибавленіемъ еще Синайскаго полуострова и его святынь (стр. 4 и 5, 25-27). За тымь авторъ возвращается во Святой градъ и начинаетъ описывать его восточныя окрестности (стр. 6, 27); достигнувъ горы Елеонской и Винаніи, онъ бросаеть взглядь за Іордань и, однако, не останавливается на уже намъченномъ пунктъ крещенія Христова, а обращается къ Галилев и окрестностямъ Тиверіадскаго озера (стр. 6, 28). Потомъ слъдуетъ довольно запутанное изложение, въ которомъ мы опять обращаемся къ мъсту Вознесенія на Елеонской горъ, а оттуда идемъ къ Іерихону и во второй разъ къ Іордану, причемъ вновь описываются мъстности, уже разъ описанныя, и хотя безъ особыхъ новыхъ подроб-

ностей, но не безъ противоръчій съ предъидущимъ. Все это заканчивается довольно нельшымъ замьчаніемъ, что отъ Каны Галилейской мы можемъ достигнуть во Свямой городъ Александрію (стр. 9, 31). Само собою представляется соображеніе, что описаніе Египта съ Синаемъ и Галилеи съ Тиверіадскимъ озеромъ въ качествъ окрестностей Іерусалима нъсколько странно. Ничего такого мы не встръчаемъ у другихъ паломниковъ; обывноописывается сначала Іерусалимъ съ его ближайшими окрестностями до Виолеема, затъмъ переходять къ Іордану и на югь къ Синаю и Египту (такъ у Греческаго Анонима De locis sanctis). Фока начинаетъ свое описаніе Святой земли съ ствера — отъ Сиріи и Финикіи (Антіохія, Тиръ и Сидонъ), - дошедши до Акки или Птолеманды, онъ уклоняется влёво, занимается Галилеею и Самаріею, отсюда приходить къ Герусалиму, который и описываетъ подробно за одинъ разъ, а потомъ обращается на востокъ къ Іордану, и на югъ къ Виелеему и далъе. Все это довольно естественно; а въ нашемъ описаніи, если строго держаться смысла, то окажется, что до своего возвращенія изъ Египта предподагаемый паломникъ еще не видалъ ни Геосиманіи, ни Масличной горы, ибо онъ обращается на востокъ города только тогда, когда все прошелъ на западъ и югъ, не ранъе своего возвращенія изъ Египта и Синая. Надписаніе греческаго Ватиканскаго списка (но не Синодальнаго), повидимому, оправдываеть такой пріемъ указаніемъ на то, что описаніе составлено по типу перішиши, т. е. собственно круговодителя, а не такого путеводителя, который идеть прямо съ сввера на югъ или обратно. Но и при такой системъ, естественнъе было принять центромъ цёлый Іерусалимъ и съ начала описавъ его, потомъ обращаться кругомъ, вмъсто того,

чтобы, избравъ центромъ храмъ Воскресенія, съ начала идти отъ Сіона до Синая, а уже за темъ къ Геосиманіи и Елеонской горф. Безъ добавленій въ сторону Египта и въ сторону Тиверіады наша повъсть представляла бы тъмъ не менъе хорошо построенное цълое; и есть признаки, что первоначально этихъ добавленій не было, что они внесены въ текстъ позднъйшимъ интерполяторомъ. Именно въ двухъ мѣстахъ въ греческомъ текств обнаруживаются какъ бы следы швовъ, указывающіе на существованіе вставки. Вставка, во первыхъ. должна быть предполагаема тамъ, гдв западное направявнымъ образомъ изманяется въ южное, отъ Еммауса склоняется къ Аскалону и Египту; она оканчивается советомъ идти шестнадцать дней отъ Оиваиды, чтобы опять возвратиться во Святой градъ. Во вторыхъ необходимо предполагать вставку или даже вставки при описаніи восточной страны Іерусалима, заканчивающемся несообразнымъ вышеупомянутымъ указаніемъ на возвращеніе во Святой градъ Александрію. Интерполяціи здісь, повидимому, были двоякаго рода: 1, дополнение первоначального описания, ограничивавшагося только Іерусалимомъ съ ближайшими окрестностями, прибавкою обозрѣній окрестностей Тиверіады или страны Галилейской, 2, дополнение самаго описания Святынь Іерусалимскихъ новыми подробностями, причемъ прибавлено нѣчто и къ обозрѣнію внѣ Іерусалимскихъ мъстностей, даже самыхъ окрестностей Тиверіадскаго озера. Отъ того именно и появился въ этомъ отрывкъ пълый рядъ повтореній, незаконченныя фразы, обратившія на себя вниманіе даже Дресселя, который долженъ быль заметить внизу текста, что sequentia prioribus non cohaerent. (pag. 9).

Таковъ греческій печатный текстъ по Ватиканскому

списку. Мы издаемъ, какъ сказано, еще одинъ списокъ повъсти, заимствованный нами изъ Московскаго Синодальнаго Сборника подъ № CXLIX (по каталогу Маттеи), и впервые намъ указанный профессоромъ И. Е. Троицкимъ. Сборникъ писанъ на бумагѣ, почеркомъ XV стольтія: сначала содержить два отрывка изъ Іосифа Флавія, а затъмъ fol. 47 слъдуетъ наша повъсть съ заглавіемъ, нъсколько отличающимся отъ Ватиканскаго списка 1. Представляя довольно любопытныя и важныя постоянныя отличія въ фразеологіи разночтенія списокъ можетъ прии разстановкъ словъ, этотъ нести пользу при исправленіи нікоторых в неисправностей Ватиканскаго, вообще при установленіи критически очищеннаго текста, за что мы не могли взяться. Къ сожальнію Синодальный тексть не имьеть конца и обрырывается посрединь. Перерывь этоть— очевидно случайный; если-бы имъли весь текстъ до конца, то, конечно. здъсь оказалось-бы тоже самое, что и въ Ватиканскомъ спискъ, именно - описаніе приіорданскихъ мъстностей и окрестностей Тиверіады разнилось бы, вѣроятно, столь же мало отъ находящагося въ Ватиканскомъ текстъ, какъ мало разнятся вошедшіе и въ Синодальный списокъ Египетъ съ Синаемъ отъ соответствующихъ строкъ въ существующемъ печатномъ изданіи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Послѣ Епифанія въ Сборникѣ слѣдують статьи довольно разнообразнаго содержанія: отрывокъ изъ книги Царствъ, изъ Златоуста, изъ сочиненій Синезія, житіе Маріи Египетской, разсказъ изъ житія Св. Герасима (собственно отрывокъ изъ Патерика), посланіе папы Адріана къ царямъ Константину и Иринѣ и другое къ патріарху Тарасію, Миханла Пселла изъвъстное предисловіе къ Діоптрѣ, отрывки изъ церковныхъ каноновъ Василія Великаго, Григорія Нисскаго, Тимовея Александрійскаго, житія Св. Максима Исповѣдника, Феодора Тирона (сочиненіе Григорія Нисскаго), Маріи Египетской (Софронія) и Св. Параскевы (безъ конца). Все это изъвъстно и уже напечатано.

Здъсь вступаетъ въ свои права издаваемый нами славянорусскій переводный текстъ. Онъ открыть молодымъ русскимъ ученымъ И. А. Шляпкинымъ въ библіотекъ Московскаго Чудовскаго монастыря въ Сборникъ XV или XVI въка, писанномъ полууставомъ (№ <sup>75</sup>/<sub>277</sub>, листъ 280 и сл.). Самъ по себъ этотъ славянорусскій текстъ представляетъ нѣчто цѣльное и законченное. Заглавіе гласить, что это будеть повъсть о Іерусалимъ и сущихъ въ немъ мъстахъ; и дъйствительно описаніе ограничивается по преимуществу Герусалимомъ и ближайшими его окрестностями. На югъ оно доходить до Виелеема и монастыря Св. Саввы; на западъ до Еммауса, такъ что объ Египтъ и Синаъ нътъ ни слова; напротивъ сейчасъ же и совершенно послъдовательно является обращение на востокъ: описание Геосимания, горы Елеонской, упоминаніе близь лежащей Висаніи, зам'ьчаніе о разстояніи отсюда до Іордана и м'єста крещенія Христова, описаніе пещеры Іоанна Крестителя за Іорданомъ-вотъ все, что мы здёсь находимъ. Того, что тамъ далее следуетъ въ греческой редакціи, т. е. описанія Капернаума и вообще Галилеи или окрестностей Тиверіадскаго озера—совстить итть въ русскомъ изводть. За пещерою Предтечи прямо читается замътка о горъ **Фаворъ** и о 4040 стопахъ восхожденія на нее—замьтка, соответствующая греческой такой-же, но затерявшейся среди запутаннаго описанія Тиверіадскихъ окрестностей; затъмъ еще разъ (единственное лишнее повторение въ этой редакціи) — упоминаніе о Висаніи и близкомъ къ ней монастыръ Евфимія, и на этомъ все кончается. Совершенно правильно говорится о возвращении во Святый градъ, подъ которымъ разумъется, конечно, Іерусалимъ, а не Александрія, какъ странно объяснено въ греческомъ. Следовательно здесь пропущены Египеть съ Синаемъ и Галилея съ Тиверіадою — тѣ самые отдёлы, которые въ греческомъ текстѣ и безъ того представляются довольно неудачно и неумѣло помѣщенными.

Что два большихъ пропуска въ славяно-русскомъ Чудовскомъ текств не были случайными, это доказывается еще и другимъ соображениемъ помимо внутревней логичности и пълостности остающагося. Найденный въ Чудовскомъ сборникъ переводъ Повъсти Епифанія не быль единственнымь изв'єстнымь въ древней Руси; существують слёды другаго, повидимому, самостоятельнаго перевода: и опять нътъ никакихъ признаковъ, чтобы въ этомъ второмъ русскомъ изводъ находилось что нибудь соотвётствующее греческимъ отдёламъ объ Египтъ съ Синаемъ и о Галилеъ съ Тиверіадою... Мы должны обратить внимание на одинъ изъ старинныхъ списковъ путешествія по Святой землѣ русскаго игумена Даніила. Списки эти перечислены при изданіи означеннаго памятника Археографическою Коммисіею подъ редакцією А. С. Норова (С.-Петербургъ, 1864), а за тъмъ въ особомъ изслъдовании М. А. Веневитинова о хожденіи игумена Даніила въ VII выпускъ Льтописи Занятій Археографической Коммисіи (и отдъльно).

Въ числѣ рукописей, содержащихъ хожденіе Даніила, Норовымъ былъ отмѣченъ Сборникъ, принадлежащій библіотекѣ Московскаго Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ, № 189, конца XV вѣка, отличающійся по отношенію къ Даніилу отъ всѣхъ другихъ
одною любопытною особенностію. Противъ текста путешествія Даніила на поляхъ и на вклеенныхъ листочкахъ
въ разныхъ мѣстахъ подѣланы вставки, иногда довольно
значительныя. По мнѣнію редактора изданія (т. е. А.
С. Норова), высказанному въ предисловіи, появленіе

сихъ вставовъ въ книгѣ, судя по почерку, относится къ тому же времени, какъ и прочій переписанный текстъ и даже онѣ должны принадлежать переписчику хожденія (см. предисловіе къ изданію Археографической Коммисіи стр. ІХ). Но, конечно, не самъ переписчикъ сочинилъ эти прибавки, а откуда нибудь ихъ заимствовалъ уже въ готовомъ видѣ. Въ другомъ мѣстѣ издателемъ высказывается предположеніе, что прибавки по своему происхожденію и содержанію принадлежать позднѣйшей эпохѣ, чѣмъ литературная дѣятельность Даніила (ХІІ в.), и что онѣ большею частію состоятъ изъ легендъ, не имѣющихъ основанія (стр. 52).

Не смотря на такое свое представление объ источникъ добавленій и о внутренней ихъ ценности, почтенный и осторожный редакторъ все-таки нашель нужнымъ привести ихъ вст сполна въ качествт разночтенійвнизу основнаго текста, въ примъчаніяхъ. Они тамъ выдаются своимъ размѣромъ и отмѣчаются буквами М. И. О. или М. О. (Московскаго Общества). Когда приступишь къ разсмотрѣнію этихъ варіантовъ послѣ предварительнаго изученія греческаго и русскаго текстовъ Епифанія, то сейчасъ же почувствуещь, что пришлось читать нѣчто давно знакомое. Оказывается, что большая часть занимающихъ насъ отрывковъ суть ничто иное, какъ извлечение изъ Епифанія. Общая характеристика ихъ, сделанная Норовымъ, поэтому оказывается не совствы правильною; она можетъ относиться только къ нъкоторой части добавленій, не заимствованныхъ изъ Епифанія - потому что есть и такія - и действительно отличающихся ръзвимъ легендарнымъ оттънкомъ 1. Мы приводимъ заимствованные изъ Епифанія отрывки пе чтенію А. С. Норова, такъ какъ для насъ самихъ поль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Для образца см. стр. 79.

### XXII

зованіе Сборникомъ Московскаго Общества Исторіи и Древностей оказалось невозможнымъ.

Стр. 27.

"близь гроба господня, имъя въ высоту степеней 36... и исподъ распятія есть церкви адамовъ гробъ". Стр. 29.

"межъ темницею и распятьемъ суть двери костянтина, въ нихъ же обрѣтоша... церковь, идѣже лежитъ... она на сребрѣ, и лохань стоитъ; на семъ мѣстѣ... нозѣ омыва ученикомъ... есть копье, и губа и трость, вѣнецъ и плащаница и... во образѣ плащаницы, юже виде петръ на небеси, имущъ всякъ живо воображенъ... повѣмъ, юже глаголетъ явлену бывшу отъ ангела гавріила, близъ же ея есть патре... есть церковь несвященая... бысть священа... въ гоненьи срачинъ" <sup>2</sup>.

Стр. 39.

"на западныхъ вратѣхъ святаго града... въ немъ написанъ псалтырь. одесную... лифостратонъ. церковь мала. идѣже іюда господа предаде. одесную лифостротона... домъ божій" <sup>3</sup>.

Стр. 41.

- 1. "въ святыхъ дверехъ суть олтаря того стопы христовы, идъже стояху судимъ отъ Пилата; на десней же стране олтаря есть... высокъ.
- 2. въ великихъ двърехъ... на шуей есть мъсто, на немъ же...
- 3. ... святую богородицу по умертвіи ея, и на десней странъ есть тъхъ... близъ ту стоитъ камень, на немъ же...
- 4. идъже вечерялъ христосъ со ученики своими; на томъ... есть писанъ фарисей хваляся мытарь смиря...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. наст. изд. стр. 16, строка 4 и слѣд. — <sup>2</sup> Ср. наст. изд. стр. 16 и. 17. — <sup>3</sup> Ср. наст. изд. 17, строка 17 и слѣд.

- 5. ...есть домъ пилатовъ и анны и кајафинъ и кесаря внъ града тъсно; близъ есть стъны дерковь.
- 6. ...идъже петръ вшедъ плакася горко, и одесную церкви..... купель силоамля и одесную ея есть село скудельниче, на немъ же даша сребро цъну христову, и погребохъ... и одесную его есть древеса, въ нихъ же іюда висню да... во удолнъ мъстъ, за горою" 1.

Стр. 45.

"и близь ея есть святый вертепъ, идъже бъжа господь съ ученики своими и ту есть престолъ божій и 12
ученикъ его, идъже хощетъ състи судити объманадесять кольнома израилевыма. верху же господня престола
есть оконца мала, невидимо въ глубину, исходитъ изъ
него кличъ, яко сей вопль многъ, и хотятъ глаголати,
яко ту суть души. на томъ же мъстъ 100 затворенныхъ,
яко при муроносицахъ, и пасетъ я столпникъ етеръ
дверцами. и близь ихъ десно есть брачный камень, идъже скрушенъ бысть іаковъ, братъ господень. суть же си
вся въ удолъ плача. на томъ же мъстъ потокъ кедрескъ
есть и удоль асафатовъ и оградъ, идъже христосъ
предаемъ бяще" 2.

Стр. 46, 47.

"стоятъ же столпи кругомъ и посредѣ же трапеза, въ ней же столпіа есть, притворъ же мороморянъ; на встокъ же столпіа того, яко отъ растоянія мала, комара, и есть на камени томъ стоитъ святая трапеза [сдѣлана досками мороморяными], идѣже служитъ патріархъ въ день праздника вознесенія [на той трапезѣ и нынѣ литургисаютъ и т. д." до словъ: "степеней тѣхъ всѣхъ 22" все это слова самаго игумена Даніила, случайно повторенныя въ добавленіи на особомъ листкѣ]. и оттуду

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. наст. изд. стр. 17 и 18. <sup>2</sup> Ср. наст. изд. стр. 19, строка 8 и след.

же яко поприща единого есть мѣсто, на немъ же всѣде христось на жребя. на томъ же мѣстѣ стоитъ маслица, отъ нея по лѣта ломятъ вѣтвь едину, дающе за ню цѣну, и съ кресты ходятъ въ градъ іерусалимъ въ день цвѣтный. отъ маслица же шедъ поприще едино, низъ гору обрящеши виеанію (вифсеагію), потомъ же на въстокъ горы елеонскіа есть вифаніа отъ въсхоженія же святаго града въ веси гепсиманіи до начатка степени въсходящихъ на гору елеонскую, яко стрѣлища единаго" 1.

Стр. 55.

"а на южнъй странъ града, яко поприщъ дву, при пути, есть рахилинъ гробъ" <sup>1</sup>.

Стр. 81.

"на западнъй же странъ есть святыя силы, оба вертепа вкупъ еста позлащена и воображена, якоже есть на съверную страну вертепа студенецъ ископанъ. въ водъ студенца есть звъзда, иже бъ шествовала съ волхвы. и въ шуей странъ тояжъ церкви родни давидови <sup>8</sup>.

Crp. 82.

"и туже... св. саввы и туже подъ горою есть монастырь, глаголемый стаденный...<sup>3</sup>.

Влагодаря любезности М. А. Веневитинова, мы имѣли также возможность ознакомиться съ его собственными замѣтками о разночтеніяхъ Сборника Московскаго Общества Исторіи и Древностей; изъ нихъ мы убѣдились, что все, что есть такого на лице, приведено у Норова безъ пропусковъ, и что чтенія Норова могутъ быть исправлены только въ нѣкоторыхъ частностяхъ, въ написаніи отдѣльныхъ словъ. Сколько было возможно, мы воспользовались замѣтками М. А. Веневитинова при установленіи текста Епифанія въ предлежащемъ изданіи,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. наст. изд. стр. 18. строки 11 и 12.—<sup>2</sup> Ср. наст. изд. стр. 18, строви 16 и савд.—<sup>3</sup> Ср. наст. изд. стр. 18, строви 22 и 26.

заимствовавъ у него нѣсколько чтеній болѣе точно обоз-

Возвращаемся къ прерванной нити нашего разсужденія. Такія разночтенія, какъ Адамовъ гробо вмісто Адамовъ лобъ, по умертви вивсто по представлении, 12 ученика вивсто аностола, стоять же столи вивсто настоять же святители и т. под. — заставляють насъ думать, что отрывки М. И. О. представляють нѣчто самостоятельное не только по отношенію къ Чудовскому списку Повъсти, но и вообще по отношенію къ тому переводу, который здёсь-въ этомъ Чудовскомъ экземпляръ воспроизведенъ. Другими словами надобно полагать, что переписчикъ хожденія Даніила въ Сборникъ М. И. О. заимствовалъ свои дополненія либо прямо съ греческаго подлинника Иовъсти, переводя ее тутъ же на славяно-русскій языкъ, либо онъ имълъ у себя подъ рукою особый переводъ, который разнился отъ находящагося въ Чудовскомъ Сборникъ. Такъ какъ первое довольно трудно предположить, между прочимъ въ виду явно испорченныхъ чтеній, указывающихъ на долговременное обращение текста въ разныхъ рукахъ, то более вероятными остается второе. Но таки или иначе, а несомнънно то, что русскій переводъ и въ другомъ своемъ видъ, т. е. по Сборнику М. И. О. не заключалъ въ себъ никакихъ указаній на иной составъ повъсти въ отношеніи содержанія. Выписки изъ Епифанія въ изданіи Даніила Норовымъ прекращаются тамъ, гдф рфчь начинаетъ идти объ Іорданъ, Тиверіадскомъ озеръ и городахъ Галилейскихъ.

Итакъ славяно-русскій переводъ Епифанія или же, какъ мы думаемъ, оба славяно-русскіе перевода были сдѣланы съ такого греческаго подлинника, въ которомъ не было отдѣловъ объ Египтѣ съ Синаемъ и о Галилеѣ;

они указывають на ту болье первоначальную и болье логичную греческую редакцію, о существованіи которой заставляють догадываться извыстные признаки, существующіе въ теперешнемъ греческомъ тексть. Значить, этоть тексть въ двухъ мыстахъ интерполированъ; въ немъ есть двы большія вставки, заимствованныя изъ какихъ-то постороннихъ источниковъ.

Одинъ изъ этихъ источниковъ мы имфемъ теперь возможность указать съ полною несомнънностію. Описаніе Галилейскихъ мъстностей во многомъ напоминаетъ отрывокъ въ церковной исторія Никифора Каллиста, патріарха Константинопольскаго, жившаго въ срединѣ XIV-го вѣка. Въ тридцатой главъ VIII книги (Migne, Patrol. graec. CXLVI, 112—113) находится списокъ церквей, которыя Елена (мать Св. Константина) построила въ Іерусалимъ и въ другихъ мъстахъ Палестины. Нъкоторыя мъста въ этомъ спискъ поражають своимъ буквальнымъ сходствомъ съ текстомъ греческаго Епифанія. Очевидно, однако, что Никифоръ Каллистъ не могъ быть источникомъ не только для первоначальной повъсти Епифанія, но и для дополненій къ ней, такъ какъ они находятся уже въ Ватиканскомъ спискѣ № 443, а онъ относится къ началу XIV въка. Приходится думать, что какъ Никифоръ Каллистъ, такъ и нашъ интерполяторъ повъсти Епифанія им'єли подъ руками одинь и тоть же источникь, и благодаря счастливому случаю, мы теперь знаемъ, какой это быль источникъ. Въ приложении третьемъ мы печатаемъ отрывокъ изъ неизданнаго житія Константина и Елены по Ватиканскому списку XI стольтія, сообщенный намъ профессоромъ В. К. Ернштедтомъ и содержащій именно этоть самый каталогь церквей, построенныхъ Еленою, въ боле исправномъ, первоначальномъ видъ. Помъщаемъ здъсь для наглядности нъсколько параллельныхъ сопоставленій изъ того и другаго текста.

Житіе Константина и Елены, стр. 265 наст. изд.

Καὶ σὺν αὐτῷ ἐστὶν ἡ Καπερναοὺμ χωρίον, ὅπου ῷκησεν ὁ
Χριστὸς καὶ Θεὸς ἡμῶν. ἐν ῷ ἐστὶ καὶ ὁ οἶκος τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τοῦ θεολόγου, ὅπου ὁ θεῖος
καὶ ὁεσποτικὸς ὁεῖπνος ἐγένετο
μετὰ τῶν μαθητῶν. ἐκεῖ οὖν γέγονε καὶ τοῦ ἐκατοντάρχου τὸ θαῦμα. ἐν ῷ καὶ τὴν κλίνην ἐχάλασαν ἀπὸ τῆς στέγης, τοῦ παραλυτικοῦ Μ Τ. Д.

#### Нъсколько ниже:

Κακείθεν πάλιν ἀπάρασα καὶ εἰς καστέλλιόν τι ἐλθοῦσα σύνεγγυς τοῦ προρρηθέντος σταυροῦ, ἐνῷ ἐστι βρύσις μεγάλη, τὸ λεγόμενον ἐπτάπηγον, ὅποῦ ἐποίησε τὸ θαῦμα ὁ Χριστὸς καὶ Θεὸς 
ἡμῶν τῶν πέντε ἄρτων καὶ τῶν 
δύο ἀχθύων.

Повъсть Епифанія по Ватиканскому списку см. стр. 7 наст. изд.

Έχειθεν δὲ ὑπάρχει εἰς τὸ χωρίον Καπερναούμ, ἐν ῷ ῷχει ὁ Χριστὸς καὶ Θεὸς ἡμῶν. Ἐστι δὲ καὶ οἶκος τοῦ θεολόγου ἔνθα ἐγένετο τοῦ ἐκατοντάρχου τὸ θαῦμα. ἐκεῖ ἐχάλασαν καὶ τὸν παραλυτικὸν ἀπὸ τῆς στέγης Ν

#### Нѣсколько ниже:

Καὶ πάλιν ώς ἀπὸ μιλίου ένὸς ευρίσχεις καστέλλιον, ἐν ῷ ἐστιν ἐκκλησία μεγάλη, τὸ λεγόμενον Ἑπτάπηγον, ἐν ῷ ἐποίησε τὸ θαῦμα τῶν ε΄ ἄρτων καὶ δύο ἰχθύων.

Замѣчательно, что толкованіе объ Ептапигонѣ у Никифора Каллиста (въ указанномъ мѣстѣ стр. 113) является нѣсколько въ искаженномъ видѣ противу Житія Константина и Елены и также противу повѣсти Епифанія: вмѣсто пяти хлѣбовъ онъ говоритъ о семи (ӧπου τὸ τῶν ἐπτὰ ἄρτων καὶ δύο ἰχθύων θαῦμα ξένον ἐγένετο), увле-

#### IIIVXX

ченный очевидно созвучіемъ слова έπτά, семь, съ Ептипигономъ т. е. седмоисточником» (стр. 225).

Если-бы мы нуждались въ доказательствахъ, что источникомъ интерполяціи въ повъсти Епифанія былъ не самый текстъ Никифора Каллиста, а какое нибудь другое болье древнее произведеніе, то указанное различіе было бы весьма для того пригоднымъ орудіемъ.

Выше было сдёлано замёчаніе, что запутанный отдъль о Галидев въ греческомъ текств состоитъ не изъ одного, а изъ двухъ наслоеній, чёмъ и объясняются ненужныя, и даже противоръчивыя повторенія. Вставки, заимствованныя изъ списка церквей, построенныхъ Еленою, составляють, очевидно, первичный слой дополненій. Откуда заимствованы вторичныя интерполяціи, мы не можемъ объяснить. Точно также намъ не удалось отыскать источника, откуда взять отдёль объ Египте и Синав. Повторяемъ только, что всв составныя части существующей греческой редакціи Пов'єсти Епифанія весьма древни. Житіе Константина и Елены не должно быть относимо позднее, какъ къ VIII веку (см. стр. 263). Что касается отрывка объ Египть и Синав, то уже выше отмъчены два признака, обличающие его глубокую древность: именно указаніе на мощи Евангелиста Марка въ Александріи, и молчаніе о ракъ и мощахъ Св. Екатерины въ главномъ Синайскомъ храмъ или въ монастырѣ Неопалимой купины (см. выше стр. XIV).

Въ виду несомнѣнныхъ преимуществъ славяно-русскаго переводнаго текста предъ существующими греческими редакціями намъ бы слѣдовало, можетъ быть, помѣстить его на первомъ мѣстѣ съ приложеніемъ обратнаго перевода на греческій языкъ, что было бы не трудно сдѣлать при помощи тѣхъ же самыхъ наличныхъ греческихъ текстовъ. Но, къ сожалѣнію, важное значеніе Чудовскаго текста выяснилось для насъ не въ началѣ, а только въ концѣ нашихъ занятій Епифаніемъ, когда тексты уже были отпечатаны. Чтобы облегчить будущимъ издателямъ настоящаго критически-очищеннаго текста Епифанія пользованіе славяно-русскимъ его изводомъ, мы помѣстили въ первомъ приложеніи составленное при помощи В. К. Ернштедта обозрѣніе его отступленій отъ греческихъ теперь извѣстныхъ редакцій.

Другія приложенія—второе и четвертое—тѣснѣе примыкають къ нашимь комментаріямь на русскій переводь Повѣсти, чѣмъ къ изданію самыхъ ея текстовъ. Надвемся, что всѣ знатоки дѣла, любители Святой земли и ея исторіи будутъ благодарны вмѣстѣ съ нами ученому оріенталисту профессору С.-Петербургскаго университета барону В. Р. Розену за тѣ совершенно до сихъ поръ неизвѣстныя и никому недоступныя новыя данныя для исторіи Іерусалимскихъ святынь въ средніе вѣка, какія они найдутъ въ четвертомъ приложеніи.

При составленіи своего комментарія кромѣ ниже исчисленныхъ пособій мы пользовались совѣтами, указаніями и сообщеніями В. Н. Хитрово, компетентнаго судьи во всѣхъ вопросахъ, относящихся къ современной Палестинѣ и Святымъ ея мѣстамъ, почерпнувшаго свои знанія не изъоднихъ только книгъ, но сверхъ того изъ личнаго живаго изученія на мѣстѣ. Мы не знаемъ, слѣдуетъ-ли намъ оправдываться въ чрезмѣрной обширности нашихъ примѣчаній, много разъ превышающихъ самые тексты, подлежащіе объясненію. Мы руководились тою мыслію, что при отсутствіи въ нашей литературѣ сколько-нибудь удовлетворительнаго общаго ученаго труда по исторіи Святой земли, наши замѣчанія и

сопоставленія все-таки могуть служить въ качествъ матеріала и подготовительной работы для будущаго изслѣдователя. Пожелаемъ только, чтобы тотъ пробѣлъ, а вивств съ темъ тотъ стыдъ и сокрушение за русскую ученую и духовную литературу, которые мы ощущали при этихъ своихъ занятіяхъ, скорве нашли себв восполненіе и утішеніе... Древняя русская литература имъла своего Даніила паломника, который не уступаеть ни въ чемъ ни одному изъ западныхъ своихъ собратьевъ, а наша современная ученость не можетъ выставить ничего сколько-нибудь соответствующаго трудамъ Тоблера, Вогюэ, Социна и т. д. Поэтому, при составленіи своихъ примъчаній, мы должны были обращаться къ иностраннымъ пособіямъ гораздо чаще, чёмъ къ русскимъ. Нечего говорить о томъ, что самыя изданія источниковъ, къ которымъ мы также считали необходимымъ обращаться, находятся въ западныхъ собраніяхъ.

#### III.

Главнъйшіе источники и пособія, которыми мы пользовались въ настоящемъ трудъ, были слъдующія:

I. Τοῦ ἀγίου Σωφρονίου ἀρχιεπισκόπου Ἱεροσολύμων ἀνακρεόντικα. Sophronii Hierosolymitani archiepiscopi anacreontica. Напечатано Ang. Mai Spicilegium romanum t. IV р. 49 и слъд.; перепечатано Migne, Patrologiae cursus completus: Series graeca tom. LXXXVII, pars 3, p. 3734 et s.

Софроній быль патріархомь во время Арабскаго завоеванія, но писаль свои стихотворенія, въ числі которыхь есть нісколько посвященных прославленію Святыхъ мість, раніве, чімь сділался патріархомь, около 630 года; въ одномь місті онь выражаеть желаніе скоро увидіть своего патріарха (Migne Patrol. graec. 3813).

II. Позднъйшіе греческіе паломники собраны въ изданіи Алляція: Leonis Allatii Σύμμικτα sive opusculorum graecorum et latinorum libri duo. Coloniae Agrippinae 1653.

Отсюда перепечатаны въ изданіи Миня: Migne Patrolog. graec. t.t. CXX (Епифаній) CXXXIII (всъ остальные). Кромъ:

- 1 *Епифанія*, напечатаннаго въ нашемъ настоящемъ изданіи, стр. 1—9, со временъ Алляція извѣстны еще слѣдующіе авторы:
- 2 Ἰωάννου τοῦ Φωκᾶ ἔκφρασις ἐν συνόψει τῶν ἀπ ἀντιοχείας μέχρις Ἱεροσολύμων κάστρων καὶ χωρῶν Συρίας, Φοινίκης καὶ τῶν κατὰ Παλαιστήνην ἀγίων τόπων.

Ioannis Phocae, Compendiaria descriptio castrorum et urbium ab urbe Antiochia usque Hierosolymam, nec non Syriae ac Phoeniciae et in Palaestina sacrorum locorum.

Послѣ Алляція и Миня, описаніе Фоки было еще вновь издано болѣе критически, но съ неудовлетворительными примѣчаніями въ греческомъ отдѣлѣ сборника источниковъ для крестовыхъ походовъ. издаваемаго Парижскою Академіею надписей: Recueil des historiens des croisades, publié par les soins de l'Académie des inscriptions et belles lettres: Historiens grecs. Tome premier p. 527—558.

Фока жилъ и посѣтилъ Палестину при императорѣ Мануилѣ (1143—1180), а писалъ вскорѣ послѣ его смерти.

3 Περδίχου πρωτονοταρίου τῆς Ἐφέσης ἔχφρασις περὶ τῶν ἐν Ἱεροσολύμοις χυριαχῶν θεμάτων.

Perdicae Protonotarii Ephesii, Expositio thematum Dominicorum.

Сочиненіе это написано около 1250 года (Tobler,

### XXXII

Bibliographia geographica Palaestinae. Leipzig, 1867).

4) Безъимяннаго автора: 'Απόδειξις περί τῶν Ἱεροσολόμων: Anonymi de locis Hierosolymitanis. Писано около 1400 года.

III. Многочисленнъе и важнъе латинскіе паломники, которыхъ мы цитуемъ, большею частью, по изданію Общества Латинскаго Востока: Itinera Hierosolymitana et descriptiones terrae sanctae saec. IV—XI latina lingua exarata sumptibus societatis illustrandis orientis latini monumentis ed. T. Tobler et A. Molinier. Genevae, 1877 (Publications de la societé de l'Orient latin. Serie géographique).

Главнъйшіе изъ нихъ въ хронологическомъ порядкъ и съ указаніемъ времени написанія, суть слъдующіе:

1) Itinerarium a Burdigala Hierusolymam usque (333). Есть также русскій переводь съ примѣчаніями: Вордосскій Путникъ 333 г. изд. В. Н. Хитрово. Православный Палестинскій Сборникъ. Томъ І, выпускъ 2-й.

2) Theodosius de terra sancta (circa 530).

Изданіе Тоблера въ данномъ случав оказалось неудовлетворительнымъ, и потому мы пользовались новъйшею обработкою Гильдемейстера, который показаль недостатки предъидущаго изданія и установиль критическимъ путемъ болве правильный текстъ: Theodosius de situ terrae sanctae im achten Text und der Breviarius de Hierosolyma vervollständigt. Herausgegeben von Dr. S. Gildemeister, Prof. in Bonn, 1882.

- 3) Antonini Martyris, Perambulatio locorum sanctorum (circa 570).
- 4) Arculfi, Relatio de locis sanctis, ab Adamnano scripta (circa 670).
- 5) Sanctimonialis Heydenheimensis, Hodoeporicon S. Willibaldi (723—726) u Anonymi, Itinerarium S. Willibaldi.

- 6) Commemoratorium de casis Dei vel monasteriis (circa 808).
  - 7) Itinerarium Bernardi monachi Franci (circa 870).
- 8) Qualiter sita est civitas Jerusalem (ante 1 bellum sacrum?).
  - IV. Relatio de peregrinatione Saewulfi.

Купецъ, а послѣ монахъ въ монастырѣ Малмесбури (въ Англіи) Севульфъ посѣтилъ Палестину тотчасъ послѣ перваго крестоваго похода въ 1102 — 1103 гг. Новаго критическаго изданія его хожденія мы не имѣемъ; въ комментаріи цитуется изданіе и страницы: Recueil des voyages et de mémoires, publié par la societé de Géographie t. IV p. 817—854.

V. Путешествіе *игумена Даніила* по Святой вемлѣ въ началѣ XII вѣка. Издано Археографическою Коммисіею подъ редакцією А. С. Норова. С.-Петербургъ, 1864.

Сверхъ изданія Норова мы уже имѣли возможность пользоваться и другимъ болѣе новымъ, которое приготовлялось, а теперь и выпущено въ свѣтъ Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ: "Житье и хоженее Данила Русьскыя земли игумена" 1106—1107 гг. подъредакцією М. А. Веневитинова. Тексть, возстановленный на основаніи болѣе полнаго и тщательнаго изученія сохранившихся рукописей и различныхъ въ нихъ изводовъ, представляетъ довольно много отмѣнъ противу стараго изданія, которыя на первый взглядъ покажутся иногда неважными, но на самомъ дѣлѣ весьма существенны.

VI. Iohannis Wirziburgensis descriptio terrae sanctae Сочиненіе Іоанна Вюрцбургскаго, относящееся къ періоду господства Франковъ въ Палестинъ (писано около 1165 года), можно найдти въ сборникъ Тоблера: Descriptiones Terrae sanctae, Leipzig. 1874.

#### **XXXIV**

VII. *Theoderici* libellus de locis sanctis. Это сочиненіе, написанное около 1172 года, наравит съ предъидущимъ, важно для Франкскаго періода, и существуетъ пока только въ отдельномъ изданіи (St. Gallen, 1865) Тоблера.

VIII. Путешествіями, писанными на французскомъ языкѣ, намъ приходилось пользоваться только изрѣдка и отчасти. Начало полному ихъ изданію положено Французскимъ Обществомъ Латинскаго Востока: *Itinéraires à Ierusalem* et descriptions de la Terre sainte, redigés en Français, publiés par Michelant et Raynaud, Genève 1882.

IX. Большую важность, хотя косвенно, имѣеть для насъ: Путешествіе Новгородскаго Архіепископа Антонія въ Царьградъ въ концѣ XII столѣтія, съ предисловіемъ и примѣчаніями Павла Савваитова. С.-Петербургь, 1872.

Х. Житія Святыхъ, на которыя намъ приходится ссылаться. въ подлинномъ текстъ большею частью напечатаны въ монументальномъ знаменитомъ собраніи Волланда, его сподвижниковъ и продолжателей: Acta Sanctorum и т. д. (Дізнія Святыхъ); иныя перепечатаны или вновь напечатаны въ вышеозначенномъ изданіи Muna Patrologiae cursus completus; тамъ же находятся въ болъе доступномъ видъ Мисяцеслово Василія II Македонянина (Menologium Basilianum, конца X или насборникъ житій Метафраста XI въка). И t. CXIV—CXVI); большая часть этихъ житій могуть быть читаемы въ Русскомъ изложени въ четьи-минеяхъ Св. Димитрія Ростовскаго. Для справокъ и разныхъ соображеній весьма полезны указанія въ спеціальномъ изслідованіи архіепископа Сергія: "Полный Мисяцеслово Востока" (Москва, 1876), особенно отдълъ Замптоко во второмъ томъ, имъющій свой особенный счеть страниць,

а также И. Мартынова Annus ecclesiasticus graecoslavicus.

XI. Изъ новъйшей ученой литературы по исторіи и топографіи Іерусалима и Палестины, мы ссылаемся на слъдущія изданія:

- 1) Tobler, Zwei Bücher Topographie von Jerusalem und seinen Umgebungen. Berlin. 1853—1854.
- 2) Golgatha. Seine Kirchen und Klöster. St. Gallen. 1851.
  - 3) Die Siloahquelle und der Oelberg. St. Gallen. 1852.
- 4) C de Vogüé, Les églises de la Terre sainte. Paris. 1860.
- 5) Sepp, Jerusalem und das heilige Land. Zweite Auflage, Shaffhausen. Erster Band, 1873. Zweiter Band, 1863.
- 6) Socin, Palaestina und Syrien. Handbuch für Reisende. Zweite Auflage. Leipzig. 1880.
  - 7) Ebers, Durch Gosen zum Sinai. Leipzig, 1872.
- 8) Προσκυνητάριον ἢ περιγραφὴ τῆς ἀγίας πόλεως Ἱερουσαλὴμ καὶ πάσης Παλαιστίνης συντεθεῖσα παρὰ — Χρυσάνθου τοῦ ἐκ Προύσης. Ἐν Μόσχα, въ Университетской типографіи, 1837 (Проскинитарій Хрисинеа).
- 9) Ἡ άγία πόλις Ἱερουσαλημ καὶ τὰ περίχωρα αὐτῆς συγ γραφὲν ὑπὸ Β. Ιωαννίδου. Ἐν Ἱερουσολύμοις, 1877. (Первая часть Проскинитарія Святой земли, Іоаннидеса).
- 10) Путешествіе по Святой землѣ въ 1835 году *Авраама Норова*. Изданіе второе, дополненное. С.-Петербургъ, 1844.
- 11) Іерусалимъ и Синай. Записки втораго путешествія на Востокъ А. С. Нороса, подъ редакцією В. Н. Хитрово. С.-Петербургь, 1878.
- 12) Старый Іерусалимъ и его окрестности. Изъ записокъ инока-паломника. А. Д(сонид)а. Москва, 1873.

#### IVXXX

- 13) Святая земля. Экстраординарнаго профессора Кіевской Духовной Академіи Акима Олесницкаю. Кіевъ. Первая часть, 1875 и вторая часть, 1878.
- 14) Первое путешествіе въ Синайскій монастырь въ 1845 году архимандрита *Порфирія Успенскаго*. С.-Петербургъ, 1856.
- 15) Второе путешествіе архимандрита *Порфирія* Успенскаго въ Синайскій монастырь въ 1850 году. С.-Петербургъ, 1856.
- 16) Путешествіе на Синай въ 1881 году. *Н. Кон- дакова*. Одесса, 1882.
- 17) Itinéraire de l'Orient. Syrie, Palestine, comprenant le Sinai, l'Arabie Pétrée et la Cilice par Chauvet et Isambert. Paris, 1882.
- 18) Guérin, Description géographique, historique et archéologique de la Palestine 7 vol. Paris. 1868—1880.
- 19) Duc de Luynes, Voyage d'exploration à la mer Morte.
- 20) De Saulcy, Voyage autour de la mer Morte et des terres bibliques. Paris, 1853.
  - 21) Williams, the Holy City 2 ed. London. 1849.

Нужно еще сказать нѣсколько словъ относительно воспроизведенія въ нашемъ изданіи славяно-русскаго текста Епифаніевской повѣсти. Соотвѣтственно съ общими цѣлями изданій Палестинскаго Общества, мы не имѣли въ виду буквальной филологической точности, перепечатки текста буква въ букву, и потому согласились на желанную для типографіи замѣну славянскихъ начертаній 8 й ш соотвѣтствующими буквами обыкновеннаго гражданскаго шрифта; равнымъ образомъ всѣ титла раскрыты и слова, написанныя сокращенно, напечатаны сполна, надстрочные знаки опущены. Такъ, какъ оба списка повѣсти въ славяно-русскомъ переводѣ

не могутъ быть признаны вполнъ исправными или доброкачественными, а напротивъ представляють по мъстамъ явно безсмысленныя чтенія, то намъ пришлось внести въ самый текстъ несколько исправленій, боле или менъе смълыхъ, сдъланныхъ примънительно къ греческому подлиннику. Вст такія исправленія обозначены курсивомъ, при чемъ подлинныя чтенія рукописей, конечно, отмъчены внизу страницы въ числъ варіантовъ. Легко будеть догадаться, что буква 9 означаеть Чудовскій списокъ, а буква  $\theta$ —списокъ (не полный) Московскаго Общества исторіи и древностей, и что всѣ слова, которыя не напечатаны курсивомъ, либо читаются одинаково въ обоихъ спискахъ (гдв оба до насъ дошли), либо въ какомъ-либо одномъ изъ двухъ; въ случав разногласія между списками, отступленіе одного отъ другаго отивчено въ варіантахъ.

В. Васильевскій.

18 Января 1886 г.



#### I.

## EPIPHANII MONACHI HAGIOPOLITAE SYRIA ET URBS SANCTA

(Epiphanii edita et inedita. Cura Alberti Dressel)

Διήγησις Ἐπιφανίου μοναχοῦ τοῦ Ἁγιοπολίτου, τοῦ πνευματιχοῦ ἡμῶν πατρὸς, εἰς τύπον περιηγητοῦ περὶ τῆς Συρίας καὶ τῆς ἀγίας πόλεως καὶ τῶν ἐν αὐτῆ ἀγίων τόπων.

Πρώτον μέν περάσας είς Κύπρον ζήτει τὴν Τύρον ἀπό δὲ τῆς Τύρου περιπατείς ήμέρας οχτώ πρός νότον, και έστιν ή άγία πόλις. Μέσης δὲ τῆς ἀγίας πόλεως ἔστιν ὁ ἄγιος τάφος τοῦ χυρίου. Καὶ πλησίον τοῦ τάφου ἐστὶν ὁ τόπος τοῦ Κρανίου, ἔνθα ἐσταυρώθη ὁ Χριστός, ἔχων τὸ ΰψος βαθμοὺς ἤτοι σχαλία λς. Ὑποχάτω δὲ τῆς σταυρώσεως, ἐστὶν ἐχκλησία και Ἀδὰμ ὁ τάφος. Και μέσον αὐτῶν έστιν ο κήπος του Ίωσήφ· και πρός βοβράν του κήπου έστιν ή φυλαχή, ϋπου ήν ο Χριστός υποχεχλεισμένος και Βαραβάς. Και μέσον της φυλακης και της σταυρώσεώς έστιν ή πύλη του άγίου Κωνσταντίνου, εν φ ευρέθησαν οι τρεζς σταυροί. Και επάνω της πύλης έστι το ιερόν, ένθα κείται το ποτήριον, όπου έπιεν ο Χριστός το όξος και την χολήν· έστι δὲ ώς χαλίκιν πράσινον ἐνδεδυμένον ἀσίμιν. Είς δὲ τόν αὐτόν τόπον κεῖται τὸ λεκάνιον, ὅπου ἔνιψεν ὁ Χριστός τους πόδας των μαθητών αυτού έστι δὲ μαρμάρινον. "Ενθα κεῖται ἡ λόγγη, καὶ ὁ σπόγγος, καὶ ὁ κάλαμος, καὶ ὁ στέφανος ὁ έξ ἀχανθών, χαὶ ή σινδόνη ή χαθαρὰ εἰς τύπον τῆς σινδόνος, ἣν

είδε Πέτρος ο απόστολος εν τῷ οὐρανῷ, ἔχουσα πᾶν ζῶον ἰστορισμένον, είς τὸ εν μέρος τὰ δαπανώμενα, καὶ είς τὸ εν μέρος τὰ μὴ δαπανώμενα, πᾶν κοινόν ἢ ἀκάθαρτον, ἣν λέγουσι δειχθήναι παρὰ Γαβριὴλ τοῦ ἀρχαγγέλου. Πλησίον δὲ αὐτῆς ἐστι τὸ πατριαρχεῖον. Κάτωθεν τοῦ πατριαρχείου ἐστὶν ἐκκλησία ἀνενθρονίαστος, ἡ μέλλουσα ἐνθρονιάζεσθαι ὑπό συνόδου εἰς τὸν διωγμόν τῶν Σαρακηνῶν. Καὶ εἰς τὸ ἀριστερὸν μέρος τοῦ ἀγίου Κωνσταντίνου ἐστὶν ἡ εἰκὼν τῆς ὑπεραγίας θεοτόχου, ἡ χωλύουσα τὴν ὀσίαν Μαρίαν τοῦ εἰσελθείν είς τον ναόν τη της ύψωσεως ημέρα: ἔνθα και την έγγύην δέδωχεν. Και είς τὸ ἀριστερὸν μέρος ἐστι τοῦ Ἰωσὴφ ὁ οἶχος. Κάτωθεν δὲ τοῦ οἴχου ἐστὶ τετραχιόνιν, ἐν ῷ ὑπήντησεν ἡ ἀγία Ἑλένη τὸ ἐξόδιον τῆς κόρης καὶ δήσασα τοὺς τρεῖς σταυροὺς, ἐλάλησεν ἡ χόρη είς τὸν δεσποτιχόν σταυρόν. Καὶ πρὸς ἀνατολὴν αὐτῶν ἐστιν ή προβατική κολυμβήθρα, έχουσα πέντε βήματα, αξ λέγονται στοαί. Καὶ πλησίον αὐτῆς ἐστι τὰ ἄγια τῶν ἀγίων, ἔνθα τοῦ Ζαγαρίου τὸ αίμα πέπηχται, και ο λίθος ο κρεμάμενος, και ο ναός τοῦ Σολομῶντος ιδιότειχα. Και είς την δυτικήν πόρταν της άγιας πόλεως έστιν ό πύργος ό Δαυιτικός, είς ον ἐκάθισεν ἐπὶ σποδοῦ καὶ ἔγραψεν τὸ ψαλτήριον. Δεξιόν δὲ τοῦ πύργου ἐστὶ τὸ λιθόστρωτον, ἐχκλησία μικρά, ἔνθα παρέδωκεν ὁ Ἰούδας τὸν κύριον. Δεξιὸν δὲ τοῦ λιθοστρώτου έστιν ή άγία Σιών, ὁ οἶχος τοῦ Θεοῦ. Και εἰς τὴν μεγάλην πύλην ἀριστερόν ἐστιν ὁ τόπος, ἐν ῷ ἔλουσαν οἱ ἄγιοι ἀπόστολοι την ύπεραγίαν θεοτόχον μετά έξοδον αὐτης. Καὶ είς τὸ δεξιὸν μέρος της αὐτης πύλης ἐστίν ἡ ἀναπνοἡ της γεέννης τοῦ πυρός. Καὶ πλησίον αὐτῆς ἴσταται ὁ λίθος, ἐν ιμ ἐφραγγέλλωσαν τὸν Χριστὸν καὶ Θεὸν ἡμῶν. Καὶ εἰς τὰ ἄγια θυρία τοῦ θυσιαστηρίου εἰσὶ τὰ ἴχνη τοῦ Χριστοῦ, ἔνθα Ιστατο χρινόμενος ὑπὸ τοῦ Πιλάτου. Εἰς τὸ δεξιὸν δὲ μέρος τοῦ θυσιαστηρίου ἐστὶ τὸ ὑπερῷον, ὅπου ἐδείπνησεν ὁ Χριστὸς μετὰ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ. Καὶ εἰς τὸν αὐτὸν τόπον ἐστὶν ἐνίστορος ό φαρισαΐος αὐλῶν, καὶ ό τελώνης ταπεινῶν ἐαυτόν. Καὶ εἰς την κόγχην της άγίας Σιών ήγουν τοῦ πραιτωρίου ἐστὶ τετρακιόνιν μικρόν ενθα ή ανθρακιά, εν ώ τόπω ήρωτήθη ὁ ἄγιος Πέτρος παρά τής παιδίσκης, και ήρνήσατο έκ τρίτου τὸν Χριστόν και εὐθέως ὁ

άλέκτωρ ἐφώνησεν. Καὶ εἰς τὸν αὐτὸν τόπον ἐστὶν ὁ οἶκος τοῦ τε Πιλάτου καὶ τοῦ Ἄννα καὶ τοῦ Καϊάφα καὶ τοῦ Καίσαρος.

"Εξωθεν δὲ τῆς πόλεως δεξιόν, πλησίον τοῦ τείχους, ἐστίν ἐχκλησία, ἔνθα ἐξελθὼν ὁ Πέτρος ἔκλαυσε πικρῶς. Καὶ δεξιόν τῆς ἐκκλησίας, ὡς ἀπό σαγιτοβολῶν τριῶν, ἐστι τοῦ Σιλωὰμ ἡ κολυμβήθρα, ἔνθα νιψάμενος ὁ τυφλός ἀνέβλεψεν. Καὶ δεξιόν αὐτῆς ἐστιν
ὁ ἀγρός τοῦ κεραμέως, ἐν ῷ ἐδόθησαν τὰ ἀργύρια, ἡ τιμὴ τοῦ Χριστοῦ καὶ θάπτονται οἱ νεκροὶ έως τοῦ σήμερον. Καὶ δεξιόν αὐτοῦ
εἰσιν οἱ μοίριχες, εἰς οῦς Ἰούδας ἀπήγξατο.

Καὶ νοτινὸν μέρος τῆς ἀγίας πόλεως, ὡς ἀπὸ μιλίων δύο, παράστρατά ἐστι τῆς Ῥαχιὴλ ὁ τάφος. Καὶ πάλιν ὡς ἀπὸ μιλίων ἔξ ἐστίν ή άγία Βηθλεὲμ, ἔνθα ἐγεννήθη ὁ Χριστός ἐκκλησία μεγάλη σφόδρα, ή ὑπεραγία θεοτόχος. Καὶ ὑποκάτω τῆς τραπέζης ἐστὶ τὸ σπήλαιον τό διπλοῦν. Καὶ εἰς μὲν τὸ ἀνατολικόν μέρος ἐγεννήθη ὁ Χριστός, είς δὲ τὸ δυτιχόν ἐστιν ἡ ἀγία φάτνη, τὰ δύο σπήλαια ὁμοῦ: είσι δὲ περιχρυσωμένα και είκονισμένα, καθώς ἐγένοντο. Και πρός το βόρειον μέρος τοῦ σπηλαίου ἐστὶ το φρέαρ το ἀνώρυκτον, καὶ εἰς τὸ ὕδωρ τοῦ φρέατός ἐστιν ὁ ἀστὴρ ὁ συνοδοιπορῶν τῶν μάγων. Καὶ εἰς τὸ ἀριστερὸν μέρος τῆς αὐτῆς ἐχχλησίας εἰσὶ τὰ γονιχὰ τοῦ Δαυίδ. Καὶ πρός ἀνατολὴν τῆς Βηθλεέμ ἐστι τὸ μοναστήριον τὸ λεγόμενον Ποίμνιον, ἔνθα ἐφάνη ὁ ἄγγελος τοῖς ποιμέσι καὶ εἶπεν αύτοῖς παύσασθε άγραυλοῦντες, κράξατε άνυμνοῦντες. Καὶ πρὸς νότον τῆς Βηθλεέμ εἰσι τὰ β' μοναστήρια τοῦ ἀγίου Σάβα καὶ τοῦ άγίου Χαρίτωνος. Καὶ νοτινώτερον τῶν αὐτῶν μοναστηρίων, ὡς ἀπό μιλίων δύο, κατοικούσιν έτεροι δύο πατέρες, Διονύσιος καὶ Θεοδόσιος.

Καὶ πρὸς δύσιν τῆς ἀγίας πόλεως πλησίον εἰσὶ σπήλαια δύο, ἔχοντα λείψανα τῶν ἀγίων νηπίων τῶν ἀναιρεθέντων ὑπὸ Ἡρώδου. Καὶ ἔστι πρὸς δύσιν αὐτῶν, ὡς ἀπὸ μιλίων ἔξ, τὸ Καρμήλιον ὅρος, τὰ γονικὰ τοῦ προδρόμου. Καὶ πρὸς δύσιν τοῦ Καρμηλίου ὅρους, ὡς ἀπὸ μιλίων ιη', ἐστὶν ἡ Ἐμμαούς, ἔνθα ὁδοιπόρησεν ὁ Κλεόπας μετὰ τοῦ Χριστοῦ· καὶ οὐκ ἤδει, ὅτι ὁ Χριστός ἐστιν. Καὶ πάλιν ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ τόπου, ὡς ἄχρι μιλίων ὀκτὼ, ἐστὶ τὸ Ῥάμβλε. Καὶ πλησίον τοῦ Ράμβλε ἐστὶ χωρίον ἡ Διάπολις . . . ἐστὶν ὁ ἄγιος Γεώργιος, ἔνθα χατάχειται τὸ λείψανον τοῦ μεγαλομάρτυρος ἀγίου Γεωργίου, ἐχχλησία μεγάλη πάνυ. Καὶ εἰς τὰ τραπεζαΐα αὐτῆς χεῖται ό τρογός. Είς δὲ τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ ναοῦ ἴσταται κίων, είς ὄν ἐδέθη ό τροχός και είς την μνήμην τοῦ αὐτοῦ τρεῖς ώρας βρύει τὸ αἰμα. Είς τον αυτόν χίονά έστι μάρμαρον τετρυπημένον ποιούν σημεία. Έὰν ἐξαγορεύσης, δύνασαι διελθεῖν ἀχωλύτως χαὶ εὐχόλως ἐὰν δὲ ούχ έξαγορεύσης, διελθείν ου δύνασαι. Και πρός δύσιν του άγίου Γεωργίου, ώς ἀπό μιλίων τεσσάρων, ἐστὶ τὸ ὕδωρ τῆς ἐλέγξεως και οι απόκιοι λίθοι, οις λέγουσιν οι προφήται "Ότε ήμεζς σιωπήσομεν, οι λίθοι οὐτοι χράξονται. Καὶ δυτιχόν αὐτῶν, ὡς ἡμερούσιον διάστημα, ἐστὶ τὸ κάστρον ἡ Άσκάλων, ἔνθα κεῖνται οἱ ἄγιοι ἀνάργυροι Κοσμᾶς καὶ Δαμιανός. "Εστιν ὁ τόπος, ὅπου ὑπήντησεν Ἰωσὴφ τὸν πατέρα αὐτοῦ, καὶ προσεκύνησεν ἐπὶ τὸ ἄκρον τῆς ξάβδου αὐτοῦ, καὶ ἐποίησε τὸν ἀσπασμόν. Καὶ εἰς τὸν αὐτὸν τόπον ἐγεύσατο ή ύπεραγία θεοτόχος μετά του Ίωσὴφ καὶ τοῦ υίοῦ αὐτῆς εἰς τὸ κάστρον τὸ ἐπιλεγόμενον Φαρμὲ ἡ ἀρχὴ τῆς Αἰγύπτου.

Καὶ πρὸς δύσιν, ὡς ἄχρι ἡμερῶν δύο, ἐστὶ τὸ Ταμιάθιν, ἡ ἐξορία του Χριστου, κάστρον μέγα. Καὶ πρὸς δύσιν αὐτου ἡμερῶν τεσσάρων ἐστίν ἡ πόλις Ἀλεξάνδρεια, ἔνθα κατάκειται ὁ ἄγιος Μάρκος, ό ἀπόστολος καὶ εὐαγγελιστής, καὶ Άθανάσιος ὁ μέγας, καὶ Τρώϊλος όσιος, καὶ ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ ἐλεήμων, καὶ ὁ ἄγιος Πέτρος, τὸ τέλος τῶν μαρτύρων, καὶ ἀπολλινάριος ὁ ὁρθόδοξος, καὶ ὁ ὅσιος Βιτάλιος, και αι πέντε παρθένιαι, αίτινες γεγόνασιν είς τύπον τῶν πέντε παρθενίων των φρονίμων. Καὶ εἰς τὸν λιμένα τῆς Άλεξανδρείας ίσταται πύργος, ο λεγόμενος Φάρος, το πρῶτον θαῦμα εστι δὲ χεχτημένον ἀπό ὑέλου χαὶ μολίβδου, ἔχον τὸ ὑψος τριαχοσίας ἔξ όργυιάς. Καὶ πρὸς δύσιν τῆς Ἀλεξανδρείας, ὡς ἀπὸ μιλίων ἐννέα, κεΐται ὁ ἄγιος Μηνᾶς καὶ μεθ έτερα ἄλλα ἐννέα μίλια κεἴται ἡ ἀγία Θεοδώρα, ή μετονομασθείσα Θεόδωρος, ήτις και κατηγορηθείσα. Καὶ πρὸς νότον τῆς Ἀλεξάνδρείας ἡμερῶν εξ κετται ὁ ἄγιος Μακάριος ὁ μέγας, ὁ πλησιάσας τὸν παράδεισον. "Εχει δὲ ἡ αὐτοῦ μονἡ άββάδας χιλίους και χίλια κελλία. Εστι δὲ ιδιόκαστρον. Και ἀπό τοῦ άγίου Μαχαρίου, ώς ἀπὸ ἡμερῶν τεσσάρων, εἰσὶν αἰ ἀποθῆχαι τοῦ Ἰωσὴφ αἰ τριάκοντα έξ. Καὶ ἐχ τῶν ἐχεῖσε περνᾶς τὸν ποταμὸν τὸν Φισὼν εἰς γέφυραν βασταζομένην ὑπὸ ὀγδοἡχοντα χαράβων.

Και έχετθεν εισέρχεσαι την μεγάλην Βαβυλώνα είς το βασιλετον τοῦ Φαραώ. Καὶ πρὸς ἀνατολὴν τῆς Βαβυλῶνος, ὡς ἀπὸ μιλίων έξ. κείται ο άγιος μέγας Άρσένιος. Καὶ ἀπὸ ἀνατολικώτερον αὐτοῦ ἡμερών τεσσάρων κείται ὁ άγιος Άντώνιος Από δὲ τοῦ άγίου Άντωνίου, ώς ἀπὸ ἡμερῶν δύο, ἐστίν ἡ ἐρυθρὰ θάλασσα, και ὁ λίθος, ἔνθα ἔστη ὁ Μωϋσῆς, σφραγίζων τὴν θάλασσαν, ώς σχισθεῖσαν εἰς τμήματα δώδεκα κατά φυλήν, και περάσας μετά τοῦ λαοῦ αὐτοῦ. ἦν δὲ τὸ πέραμα μίλια δέκα ὀκτώ. Ἐγγὺς δὲ τῆς αὐτῆς πέτρας, ένθα ὁ Μωϋσῆς ἔστη, ξεῖ τὸ πετρέλαιον. Έξελθών δὲ ἐκεῖθεν κατήντησεν είς Υαϊθού, ένθα άνηρήθησαν οι έπταχόσιοι πατέρες ύπο των βαρβάρων. Έν ἐχείνφ δὲ τῷ τόπφ ἐστὶ καὶ ἡ ἀχροτόμος πέτρα, ἣν ἐπάταξεν ὁ Μωϋσῆς, καὶ ἐὀδύησαν ὕδατα. Καὶ ἐκ τοῦ αὐτοῦ τόπου, ώς ἀπό ήμερων πέντε, ἐστὶ τὸ Σινᾶ ὄρος, ὅπου ἐλάλησεν ὁ Θεὸς τῷ Μωϋσῆ καὶ εἶδε τὰ ὀπίσθια αὐτοῦ. Καὶ πλησίον αὐτοῦ ἐστι τὸ μοναστήριον ὁ ἄγιος Βάτος, καὶ ὁ λίθος, ἔνθα ἔστη Μωϋσῆς θεωρῶν τὴν βάτον καιομένην καί μὴ καταφλεγομένην. Καί πλησίον τοῦ μοναστηρίου έστιν ή κάμινος, ενθα εχώνευσαν το χρυσίον και το άργύριον, και εξήλθε το βοόκρανον, είς ο επίστευσαν ώς Θεφ. Και είς τὸν αὐτὸν τόπον εἰσὶν οἱ τάφοι τῶν Ἑβραίων τῶν έξαχοσίων ὀγδοήχοντα χιλιάδων. Καὶ πλησίον τοῦ μοναστηρίου παραλαμβάνει ἡ σχάλα του Σινᾶ ὄρους ἔχουσα βαθμίδια ἐπτά καὶ ἔστι τὸ σπήλαιον, έν φ ἐνήστευσεν Ἡλίας ὁ προφήτης ἡμέρας τεσσαράκοντα, ὅτε ἔφυγεν έχ προσώπου τοῦ Ἰεσάβελ. Καὶ εἰς τὸ αὐτὸ μοναστήριον χεῖται ό ἐν ἀγίοις πατὴρ ἡμῶν καὶ διδάσκαλος ὁ Κλίμαξ. Καὶ πλησίον τοῦ μοναστηρίου έστι το θαϋμα, όπερ έγένετο τη του Θεου κελεύσει έν αὐτῷ τῷ τόπῳ. Εἰσελθόντες δὲ ἐτέρου βωμοῦ πρὸς τὸ Σινᾶ ὄρος, ώς ἀπὸ μιλίων δύο, ἐχάλυψε Μωϋσῆς χαὶ Αἀρών τὴν χιβωτὸν, ἐν φ όδηγησε τους Έβραίους. Άπό δὲ τοῦ Σινᾶ ὄρους όδεύεις ημέρας όχτω χαι εἰσέργεσαι εἰς Θηβαΐδα, ἔνθα χεῖται ὁ ἀββᾶς Ποιμήν, χαι ό άδελφός αὐτοῦ, καὶ πολλοὶ ἔτεροι τῶν μακαρίων καὶ ἀγίων πατέρων. Ἀπό δὲ Θηβαίδος όδεύεις ἡμέρας ις, και πάλιν ὑποστρέφεις εἰς τὴν ἀγίαν πόλιν.

Καὶ πρός ἀνατολὴν τῆς ἀγίας πόλεως, ἔξω τῆς πύλης, ἴσταται τετραχιόνιν, εν φ Ίεφωνίας δραξάμενος την χλίνην της υπεραγίας θεοτόχου, και ἀπιστήσας, ὅτι ἐστίν ἡ τοῦ χυρίου μήτηρ, ἐξεχόπησαν αί γεζρες αὐτοῦ, καὶ πιστεύσαντος αὐτοῦ πάλιν ἰάθησαν αὶ γεζρες αὐτοῦ. Καὶ πλησίον αὐτοῦ πρός ἀνατολήν ἐστιν ἡ ἀγία Γεθσημανή, ό τάφος τῆς ὑπεραγίας θεοτόχου εστι δὲ ἐχχλησία πάνυ ὡραία. Καὶ πλησίον αὐτῆς ἐστι τὸ ἄγιον σπήλαιον, ἔνθα κατέφυγεν ὁ κύριος μετά τῶν αὐτοῦ μαθητῶν. Καὶ εἰς τὸ σπήλαιόν ἐστιν ὁ θρόνος τοῦ υίοῦ τοῦ Θεοῦ καὶ τῶν δώδεκα ἀποστόλων αὐτοῦ, ἔνθα μέλλει καθέζεσθαι κρίνων τὰς δώδεκα φυλὰς τοῦ Ἰσραήλ. Εἰς κεφαλὴν δὲ τοῦ δεσποτιχοῦ θρόνου ἐστὶ θυρὶς μιχρὰ ἀφανής εἰς τὸ βάθος, χαὶ έξέρχεται έξ αὐτῆς βυσμός ἥτοι βοασμός πολύς. Καὶ μέλλουσι λέγειν, ὅτι αί ψυχαί εἰσιν. Καὶ εἰς τὸν αὐτὸν τόπον εἰσὶν ἐχατὸν ἔγκλεισται, ώς ἐπὶ τῶν μυροφόρων, καὶ ποιμαίνει αὐτὰς στυλίτης έτερος διὰ θυρίδος. Καὶ πλησίον αὐτῶν δεξιόν ἐστι τὸ Μάγχανον ὁ λίθος, ἔνθα κατεκόπη ὁ ἄγιος Ἰάκωβος ὁ ἀδελφόθεος. Εἰσὶ δὲ ταῦτα πάντα εἰς τὴν χοιλάδα τοῦ κλαυθμῶνος. Ἐν τῷ αὐτῷ τόπῳ ἐστὶ και ο χείμαβδος των Κέδρων και ή κοιλάς του Ίωσαφάτ, και ο κήπος, ἔνθα παρεδίδοτο ὁ Χριστός. "Εστι δὲ καὶ τὸ ὅρος τῶν ἐλαιῶν, ἔνθα ἀνελήφθη. <sup>«</sup>Ιστανται δὲ χίονες χυχλωειδῶς, καὶ μέσον τράπεζα. "Εξωθεν δὲ τῶν χιόνων ἐστὶ περίαυλον μαρμαρωτόν. Πρός ἀνατολὴν δὲ τῶν χιόνων, ὡς ἀπὸ διαστήματος ὁλίγου, ἐστὶ χόγχη, καὶ ἴσταται τραπέζη, ἔνθα λειτουργεῖ ὁ πατριάρχης εἰς τὴν ἡμέραν τῆς ἑορτῆς τῆς ἀναλήψεως. Έχειθεν οὖν πάλιν, ὡς ἀπὸ μιλίου ἐνὸς, ἐστὶν ό τόπος, εν ώ εκάθισεν ό Χριστός επί τοῦ πώλου. Είς τὸν αὐτόν τόπον ἐστὶν ἐλαία, ἐξ ἡς κατ'ἐνιαυτὸν κόπτουσι κλάδον ἕνα, διδόντες υπέρ αυτού το τίμημα, και μετά λιτής εισέρχονται εις την πόλιν Ίερουσαλήμ τη ήμέρα της Βαϊοφόρου. Άπο δὲ της ἐλαίας διερχόμενος μίλιον εν κατώφορον ευρίσκεις την Βηθανίαν, τον τάφον τοῦ Λαζάρου. Ἀπὸ δὲ τοῦ καταβασιδίου τῆς ἀγίας πόλεως έως τοῦ ποταμού Ἰορδάνου, εν φ εβαπτίσθη ο χύριος ήμων, είσι μίλια κδ'.

Υπάρχει δὲ ὅλον κατώφορον, ἐν ὡ ἐστι καὶ πηγὴ τῆς Μερᾶς. Η έραν δὲ τοῦ Ἰορδάνου, ὡς ἀπό μιλίων τριῶν, ἐστὶ σπήλαιον, εἰς ö ὤχει ὁ πρόδρομος εστι δὲ ἡ χοίτη αὐτοῦ, εἰς ἣν ἀνεπαύετο, πεζούλιον αὐτοφυὲς ἐχ τῆς αὐτῆς πέτρας ἤτοι σπηλαίου, καὶ καμάρα μικρά. "Εστι δὲ βρύσις ϋδατος ἔσωθεν τοῦ σπηλαίου, καὶ ἔνδον τῆς καμάρας ἐστὶ πηγή, εἰς ἡν ἐβάπτιζεν ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ πρόδρομος. Έχετθεν δὲ ὑπάρχει εἰς τὸ χωρίον Καπερναούμ, ἐν ῷ ῷχει ὁ Χριστός καὶ Θεός ἡμῶν. "Εστι δὲ ὁ οἶκος τοῦ ξεολόγου ἔνθα ἐγένετο και τοῦ ἐκατοντάρχου τὸ θαῦμα: ἐκεῖ ἐχάλασαν και τὸν παραλυτικόν μετά του κραββάτου ἀπό τῆς στέγης. Καὶ πάλιν ὡς ἀπό μιλίου ἐνὸς ἴσταται πέτρα, ἔχουσα τύπον σταυροῦ, ἔνθα ἐθεράπευσε τὴν αἰμόζδουν. Καὶ πάλιν ὡς ἀπὸ μιλίου ἐνὸς εὐρίσχεις χαστέλλιον, έν φ ἐστιν ἐκκλησία μεγάλη, τὸ λεγόμενον Επτάπηγον, ἐν φ ἐποίησε το θαϋμα των ε' άρτων και δύο ίχθύων. Και πάλιν ώς ἀπό μιλίων δύο ἐστὶν ἐχχλησία· ἐν ιμ ἐστιν ὁ οἶχος τῆς Μαγδαληνῆς, εἰς τὸν τόπον τὸν καλούμενον Μαγδαλά, ἔνθα ἐθεράπευσεν αὐτὴν ὁ χύριος. Άπο δὲ τῶν ἐχεῖσε εἰσέρχη εἰς πόλιν τοῦ Τιβεριάδος διέρχη δὲ μέσον τοῦ κάστρου καὶ περιπατεῖς μίλια δεκαέξ καὶ εὐρίσκεις βρύσιν ϋδατος, εν ή κατελήφθησαν οι εννέα μαθηταί. Έκετ εστι και ό τόπος, ἐν ῷ ηὐλόγησεν ὁ Μελζισεδὲκ τὸν Άβραάμ. Καὶ ἀνέρχη μίλια δύο καὶ εὐρίσκεις τὴν Ναζαρέτ. Καὶ ώσεὶ τόξου βολή, ἐστὶν ἡ συκή, ην έκατηράσατο ο Χριστός ενθα ο Ναθαναήλ τον Φίλιππον έφωνησε το Έχ Ναζαρὲτ δύναταί τι ἀγαθόν εἶναι; Άνατολιχώτερον δὲ αὐτῶν ἐστι σχαλία βτμ΄ ἀνέρχη καὶ εἰς τὸ διδασχαλεῖον, ἐν ψ΄ έδίδασχεν ο Χριστός τους αποστόλους λέγων έγω υπάγω αναληφθηναι άπέλθετε καὶ ύμεζς καὶ διδάξατε, άπερ ἐδίδαξα ύμᾶς. Πλησίον δὲ τοῦ διδασχαλείου πρός βοβρᾶν ἐστιν ἐχχλησία μέσον δὲ τῆς έχχλησίας ισταται λίθος, είς ον έστη ο Χριστός και ανελήφθη: λέγεται δὲ ὁ ἄγιος λίθος. Εἰς κεφαλὴν δὲ τοῦ ὄρους τῶν ἐλαιῶν πρός βοβράν ἀπό διαστήματος μιλίων δεκαὲξ κεῖται ὁ ἄγιος Σαμουὴλ ὁ μέγας. Καὶ πρὸς ἀνατολὴν τοῦ ὄρους, ὡς ἀπὸ μιλίου ἐνός, ἐστὶ ἡ Βηθανία ενθα ἀνέστησε τὸν Λάζαρον ὁ Χριστός. Άνατολικώτερον δὲ τῆς Βηθανίας χεῖται ὁ ἄγιος Εὐθύμιος ὁ μέγας. Καὶ πρὸς ἀνατολήν, ώς ἀπὸ μιλίων δώδεκα, ἐστὶν ἐκκλησία, ἐν ῷ καθίσας ὁ Ἀδὰμ έχλαυσε ἀπέναντι τοῦ παραδείσου. Πλησίον δὲ τῆς αὐτῆς ἐχχλησίας έστιν ὁ οίχος τοῦ Ἰωαχείμ, μοναστήριον. Πρός ἀνατολήν δὲ τοῦ μοναστηρίου, ώς ἀπό μιλίων τεσσάρων, ἐστὶν ἡ Ἱεριχώ. Καὶ πρός βοβράν τῆς Ἱεριχώ, ὡς ἀπὸ μιλίων εξ, ἐστὶν ἡ Ἐδεσσα, ἔνθα κεῖται Κύρος καὶ Ἰωάννης πρός δὲ τῆς ἀνατολῆς τῆς Ἱεριχὼ, ὡς ἀπὸ μιλίων τριών, χείται ὁ ἄγιος Γεράσιμος εἰς χαστέλλιον. Καὶ ἀπὸ μιλίων δύο έστι το μοναστήριον τοῦ όσίου Ζωσίμου τοῦ μεγάλου. ἔνθα κεΐται και πλησίον αὐτοῦ ὁ ἄγιος Ἄνθιμος. Και πρὸς ἀνατολὴν τῆς Ίεριχώ, ώς ἀπό μιλίων όκτώ, ἐστὶν ὁ Ἰορδάνης: ἔστι δὲ ἐκεῖ κάστρον μικρόν, ἔχον ἐκκλησίαν μεγάλην, τὴν ἀγίαν Τριάδα. Καὶ εἰς τὸν αίγιαλόν του ποταμού έστιν έχχλησία του προδρόμου. χαί είς την κόγχην τῆς ἐκκλησίας ἴσταται ὁ λίθος, ἐν ιμ ἔστη ὁ πρόδρομος, ἔνθα ἐβάπτισε τὸν Χριστόν. Καὶ πέραν τοῦ Ἰορδάνου, ὡς ἀπὸ μιλίου ένός, ἐστὶ τὸ σπήλαιον τοῦ προδρόμου καὶ πρὸς νότον τοῦ σπηλαίου, ώς ἀπό μιλίων δύο, ἴσταται ή γυνή τοῦ Λώτ, στήλη ἀλός, βλέπουσα ὄπισθεν. Καὶ πρὸς ἀνατολὴν αὐτῆς ἐστιν ὁπὴ ἐκβάλλουσα καπνόν και εξέρχεται φωνή εκ της όπης λέγουσα οὐαι τὰ Σόδομα. Καὶ φέρεται ὁ λόγος, ὅτι ἡ ἀναπνοὴ τοῦ Ἅιδου ἐστὶν, ἔνθα εἰσὶ δεδεμένοι.

Άπο δὲ τῆς βαπτίσεως τοῦ Χριστοῦ δι' ἡμερῶν τεσσάρων ἀπέρχεται εἰς τὴν πόλιν Τιβεριάδος, εἰς τὸν αἰγιαλὸν τῆς λίμνης, ὅθεν ἐξέρχεται Ἰορδάνης · ἔνθα καὶ οἱ ἀπόστολοι ἡλίευσαν. Ἀπὸ δὲ τῆς · Τιβεριάδος ἔως τοῦ ὅρους Θαβώρ ἐστι διάστημα ἡμέρας μιᾶς. ἔΕστι δὲ τὸ ἀνάβα τοῦ ὅρους σκαλία τετρακισχίλια τριακόσια τεσσαράκοντα · ἔστι δὲ λαύρα, ἀββάδες ιβ'. Καὶ ἀπὸ τοῦ Θαβώρ ἐστιν ὁδὸς ἡμέρας μιᾶς ἔως τῆς πόλεως τῆς μεγάλης τῆς ἐν Κανὰ τῆς Γαλιλαίας, ἐν ἡ γέγονεν ὁ γάμος · ἔνθα ἐποίησεν ὁ Χριστὸς τὸ ὕδωρ οἶνον. ἔΕστι δὲ μοναστήριον, ἐν ῷ τὸ θαῦμα ἐγένετο.

Καὶ πρός δύσιν τῆς Γαλιλαίας μέχρις ώρας ἔκτης ἀπέρχῃ εἰς τὸ λιβάδιν, ἔνθα ἀνεκλίθη ὁ λαός, καὶ δέδωκεν ὁ Χριστὸς τοὺς ε' ἄρτους: ἔστι δὲ τὸ λιβάδιν ἀνάμεσον τῆς λίμνης Γενησαρὲτ καὶ τῆς θαλάσσης τῆς Θιβεριάδος. Καὶ πρός δύσιν τοῦ αὐτοῦ λιβαδίου ἐστὶ

μοναστήριον, ἐν ῷ τόπῷ ἐλάλησεν ὁ Χριστὸς τἢ Σαμαρείτιδι. Καὶ εἰς τὴν αὐτὴν θάλασσαν εἰς τὸν αἰγιαλόν ἐστιν ἐκκλησία, ἔνθα ἴσταται ὁ Χριστὸς, ἐν ῷ καὶ ἡ ἀνθρακιὰ καὶ τὸ ὁψάριον. Εἰς δὲ τὸν αὐτὸν τόπον πεζεύσας ὁ Πέτρος ἐν θαλάσση ἡλθε πρὸς τὸν Χριστόν.

Και πρός δύσιν αὐτοῦ, ὡς ἡμέρας μιᾶς ὁδόν, ἐστιν ἡ Ναζαρέτ. Ἀπὸ δὲ Κανᾶ τῆς Γαλιλαίας κατέρχη εἰς τὴν ἀγίαν πόλιν Ἀλεξάνδρειαν. Καὶ εἰσερχόμενος εἰς πλοῖον τῆ τοῦ θεοῦ βοηθεία ἐξέρχη εἰς Ῥωμανίαν μετὰ πίστεως καὶ προθυμίας πολλῆς.

Οι δὲ ἐντυγχάνοντες τῆδε μου τῆ γραφῆ, τοῦ ἐλαχίστου Ἐπιφανίου μοναχοῦ, εὕχεσθε ὑπὲρ ἐμοῦ διὰ τὸν κύριον τὴν γὰρ πᾶσαν
ἀλήθειαν ἔγραψα, καθὼς περιεπόλευσα καὶ εἶδον οἰκείοις ὀφθαλμοῖς.
Ὁ δὲ ἄλλως διηγούμενος ἐαυτὸν φρεναπατᾳ, μὴ συνιὼν τὴν ἀλήθειαν. Χάρις δὲ τῷ Θεῷ τῷ ἐνδυναμώσαντι τοὺς αὐτοῦ δούλους πρὸς
τὴν τοιαύτην ὀδὸν καὶ θεωρίαν ὅτι αὐτῷ πρέπει ἡ δόξα σὺν τῷ
ἀνάρχῳ πατρὶ καὶ ζωοποιῷ καὶ ἀγίῳ πνεύματι, τιμὴ καὶ προσκύνησις νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας. ᾿Αμήν.

#### Π.

## EPIPHANII MONACHI HAGIOPOLITAE SYRIA ET URBS SANCTA

(Ex Codic. Synod. Mosqu. 148, olim 150, fol. 47-49)

Διήγησις Ἐπιφανίου περὶ τῆς ἀγίας πόλεως Ἱερουσαλὴμ, Καισαρείας, Βηθλεὲμ, τῶν ἀγίων αὐτῶν τόπων, καὶ τῆς ἀγίας θεοτόκου, μητρὸς τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ.

Καὶ πρῶτον μὲν περᾶσαι εἰς τὰ μέρη τῆς Γαλιλαίας Τύρου καὶ Σίδωνος πορευόμενος ἡμέρας ὀκτὼ πρὸς νότον, ἔστιν ἡ ἀγία πόλις Ἱερουσαλήμ. Μέσον δὲ τοῦ ἀγίου τόπου ἔστιν ὁ ἄγιος τάφος τοῦ Κυρίου. Πλησίον δὲ τούτου ὑπάρχει τόπος ὁ τοῦ Κρανίου, ἔνθα ἐσταυρώθη Χριστὸς, ἔχων τὸ ΰψος βαθμοὺς ἤτοι βασμίδια λς'. Ὑποκάτωθεν δὲ τῆς σταυρώσεως, ἔστιν ἐκκλησία, τοῦ ᾿Αδὰμ ὁ τάφος. Καὶ πλησίον τούτων ὑπάρχει ὁ κῆπος τοῦ Ἰωσήφ πρὸς δὲ βοβρᾶν τοῦ κήπου ἔστιν ἡ φυλακή, ὅπου ἦν ὁ Χριστὸς κεκλεισμένος καὶ Βαραβᾶς. Μέσον δὲ τῆς φυλακῆς καὶ τοῦ τόπου τῆς σταυρώσεως ἔστιν ἡ πύλη τοῦ ἀγίου Κωνσταντίνου, ἐν ἡ καὶ οἱ τρεῖς σταυροὶ εὐρέθησαν. Ἅνωθεν δὲ τῆς πύλης ἴσταται τὸ ἱερὸν, ἔνθα κεἴται τὸ ποτήριον, ῷ ἐπότισαν τὴν χολὴν καὶ τὸ ὅξος τὸν Χριστόν ὑπάρχει δὲ καθάπερ χάλίξ πράσινος, ἐνδεδυμένον μετὰ κόσμου, μέρος τι ἀργυροῦν. Εἰς δὲ τὸν αὐτὸν τόπον καὶ ἡ λεκάνη, ἤ ἔνιψεν ὁ διδάσκαλος τοὺς πόδας τῶν μαθητῶν ἔστι δὲ μαρμάρινος.

Έν αὐτῷ δὲ τόπφ ἐπιχείμενα ἡ τε λόγχη, καὶ ὁ σπόγγος, καὶ ὁ κάλαμος, καὶ ὁ ἐξ ἀκανθῶν στέφανος, καὶ ἡ καθαρὰ σινδών εἰς τύπον δὲ τῆς σινδόνος, ἣν εἶδε Πέτρος ὁ ἀπόστολος ἐν τῷ οὐρανῷ, περιέχουσα πᾶν ζῶον ἰστορισμένον, εἰς μὲν τὸ εν μέρος τὰ δαπανώμενα [χαὶ εἰς τὸ ἐν μέρος τὰ μὴ δαπανώμενα] πᾶν χοινὸν ἢ ἀκάθαρτον, ἣν φησί, ὅτι παρὰ Γαβριὴλ τοῦ ἀργαγγέλου ἀπεδείχθη. Πλησίον δὲ ταύτης ἐστιν τὸ πατριαργείον. Κάτωθεν δὲ τούτου υπάργει ἐχχλησία ή μὴ θρονιασθεῖσα, ἡ μάλιστα μέλλουσα ἐνθρονισθηναι ύπο συνόδου εν τῷ διωγμῷ τῶν Σαρακηνῶν. Εἰς δὲ τὸ άριστερὸν μέρος ἴσταται ἡ εἰκὼν τῆς ὑπεραγίας θεοτόχου, ἤγουν εἰς τὸν ναὸν τοῦ ἀγίου Κωνσταντίνου, ἡ χωλύουσα τὴν ὀσίαν Μαρίαν την Αίγυπτίαν του μη είσελθεῖν είς τὸν ναὸν τῆς ὑψώσεως ἐν ἡ καὶ τὴν ἐγγύην ἐν αὐτῆ δέδωκεν. Καὶ ἐν ἐτέρφ μέρει ἐστὶν ὁ οἶκος τοῦ Ἰωσήφ. Κάτωθεν δὲ τοῦ οἴχου ἐστὶ τετραχιόνιον, ἐν ψ ὑπήντησεν ή άγια Έλένη το έξοδιον τῆς χόρης και θήσασα τοὺς δύο σταυρούς των ληστων, ούχ ανέστη καὶ θεῖσ[α] τὸν σταυρὸν τοῦ Χριστοῦ, ἀνέστη ἀπό γὰρ τοῦ τοιούτου θαύματος ἔγνω ἡ ἀγία Ἑλένη τὸν ζωοποιὸν σταυρὸν τοῦ χυρίου χαὶ Θεοῦ χαὶ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστού. Πρός δὲ ἀνατολικόν μέρος ἔστιν ἡ προβατικὴ κολυμβήθρα, έγουσα δὲ πέντε στοὰς ἢ χαμάρας ε΄ τινὲς δέ φασι ταῦτα χαὶ βήματα. Πλησίον δὲ ταύτης εἰσὶ τὰ ἄγια τῶν ἀγίων, ἔνθα τοῦ προφήτου Ζαγαρίου τὸ αἴμα πέπηκται, καὶ ὁ λίθος ² ἀνηρτήθη, καὶ ό ναός του Σολομώντος. Καὶ ό πύργος εἰς τὴν Δαυιτικὴν πύλην τῆς πόλεως έχει γάρ έστιν ο οίχος ο Δαυιτιχός, είς ον έχάθισεν έπί σποδου και ἔγραψε το ψαλτήριον. Έκ δεξιῶν δὲ τούτου ὑπάρχει το λιθόστρωτον, ἐχχλησία μικρά<sup>8</sup>, ἔνθα παρέδωχεν ὁ Ἰούδας τὸν Κύριον. Δεξιόν δὲ τοῦ λιθοστρώτου ἔστιν ἡ ἀγία Σιών, ὁ οἶχος τοῦ Θεοῦ. Καὶ εἰς τὴν μεγάλην πύλην 4 έξ ἀριστεροῦ μέρους ἔστιν ὁ τόπος, έν φ ελουσαν οι άγιοι ἀπόστολοι τὴν ὑπεραγίαν θεοτόχον μετὰ τὴν εξοδον αὐτῆς. Εἰς γοῦν τὸ δεξιὸν μέρος τῆς αὐτῆς πύλης ἔστιν ἡ

<sup>1</sup> καὶ εἰς τὸ ε̈ν — δαπανώμενα omit. Cod. — 2 Ἐλισαβὲτ Cod. — 3 μία Cod. — 4 πόλιν Cod.

άναπνοἡ τῆς γεέννης τοῦ πυρός. Καὶ πλησίον αὐτῆς Ισταται ὁ λίθος, 
ἐν ῷ ἐφραγγέλλωσαν τὸν Χριστὸν καὶ Θεὸν ἡμῶν. Εἰς δὲ τὰς ἀγίας 
θύρας τοῦ θυσιαστηρίου εἰσὶ τὰ ἴχνη αὐτοῦ, ἔνθα καὶ ἴστατο κρινόμενος ὑπὸ Πιλάτου. Εἰς τὸ δεξιὸν δὲ μέρος τοῦ θυσιαστηρίου ὑπάρχει 
τὸ ὑπερῷον, ἔνθα ἐδείπνησεν ὁ Χριστὸς μετὰ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ. 
Πλησίον δὲ τούτου τόπος ἐστίν, ἐν ῷ σταθέντες ὅ τε φαρισαῖος καὶ 
ὁ τελώνης προσηύξαντο καὶ ὁ μὲν ἀπώλετο καυχησάμενος, ὁ δὲ 
σέσωστο ταπεινώσας ἐαυτόν. Εἰς δὲ τὴν κόγχην τῆς ἀγίας Σιὼν, 
ἤγουν τοῦ πραιτωρίου, ὑπάρχει τετρακιόνιον μικρόν ἔνθα ἡ ἀνθρακιά 
ἐστιν, ἐν ἡ καὶ ὁ ἄγιος Πέτρος ἡρωτήθη παρὰ τῆς παιδίσκης, καὶ 
ἡρνήσατο ἐκ τρίτου. Εἰς τὸν αὐτὸν τόπον ἐστὶν ὁ οἶκος τοῦ Πιλάτου 
καὶ τοῦ Ἄννα καὶ Καϊάφα καὶ τοῦ Καίσαρος.

"Εξωθεν δὲ τῆς πόλεως ἐν τῷ δεξιῷ μέρει, πλησίον τοῦ τείχους, ἐστὶν ἡ ἐκκλησία, ἐν ἡ ἐξελθὼν ὁ Πέτρος ἔκλαυσε πικρῶς. ᾿Από δεξιὸν δὲ τοῦ μέρους τῆς ἐκκλησίας, ὡς ἀπό τόξου βολῶν ἕως τριῶν, ἔστιν ἡ κολυμβήθρα τοῦ Σιλωὰμ, ἔνθα ἀπεστάλη ὁ τυφλὸς καὶ νιψάμενος ἀνέβλεψεν. Καὶ ἐκ δεξιῶν αὐτῆς ἐστιν ὁ ἀγρὸς τοῦ κεραμέως, ἐν ῷ ἐδόθησαν τὰ τριάκοντα ἀργύρια, τίμημα τοῦ Χριστοῦ θάπτονται γὰρ οἱ ἀπό ξένης νεκροὶ ἕως τὴν σήμερον. Καὶ πλησίον δὲ αὐτοῦ ἔστιν ὁ τόπος ἐν ῷ ἀπελθὼν Ἰούδας καὶ μεταμεληθεὶς ἀπήγξατο.

Από δὲ νοτίου μέρους τῆς ἀγίας πόλεως, ὡς ἀπό μιλίων δύο, 
ἐν προόδω ὑπάρχὲι τῆς Ῥαχιὴλ ὁ τάφος. Καὶ πάλιν ὡς ἀπό μιλίων 
ἔξ ἔστιν ἡ Βηθλεὲμ, ὅπου καὶ ὁ Χριστὸς ἐγεννήθη ἐκκλησία σφόδρα 
μεγάλη, ἡ ὑπεραγία θεοτόκος. Ὑποκάτωθεν δὲ τῆς τραπέζης ἐστὶν 
τὸ σπήλαιον τὸ διπλοῦν. Καὶ εἰς μὲν τὸ ἀνατολικὸν μέρος ἐγεννήθη 
ὁ Χριστός, εἰς δὲ τὸ δυτικὸν ἔστιν ἡ ἀγία φάτνη, τὰ δύο σπήλαια 
ὁμοῦ εἰσὶν δὲ περιχρυσωμένα καὶ εἰκονισμένα, καθὼς ἐγένοντο. Καὶ 
πρὸς τὸ βόρειον μέρος ὑπάρχει τὸ φρέαρ τὸ ἀνώρυκτον, καὶ εἰς τὸ 
ΰδωρ τοῦ φρέατος ἔστιν ὁ ἀστὴρ ὁ συνοδοιπόρος. Αὕτη γὰρ ἡ ἐκκλησία εἰσὶν τὰ γονικὰ τοῦ Δαυίδ. Καὶ πρὸς τὴν ἀνατολὴν τῆς Βηθλεὲμ 
ἔστι μονὴ τὸ λεγόμενον Ποίμνιον, ἔνθα καὶ ὁ ἄγγελος τοῖς ποιμέσι 
ἐφάνη καὶ εἶπεν αὐτοῖς παύσασθε ἀγραυλοῦντες. Καὶ πρὸς νότον τῆς

Βηθλεὲμ εἰσὶν τὰ δύο μοναστήρια, τοῦ ἀγίου Σάβα καὶ τοῦ ἀγίου Χαρίτωνος. Καὶ μέρος τούτων τῶν μοναστηρίων νότιον, ὡς ἀπὸ μιλίων δύο, κατοικοῦσιν ἔτεροι δύο πατέρες, Διονύσιος καὶ Θεοδόσιος.

Πρός γὰρ δύσιν τῆς ἀγίας πόλεως πλησίον εἰσὶ σπήλαια δύο, έχοντα λείψανα τῶν ἀγίων νηπίων τῶν ἀναιρεθέντων ὑπὸ Ἡρώδου. Καὶ πρός δύσιν αὐτῶν, ὡς ἀπό μιλίων έξ, ἐστὶν Καρμήλιον ὄρος, ἡ πατρίς του Προδρόμου. Καί πρός δύσιν του Καρμηλίου όρους, ώς ἀπὸ μιλίων ιη', ἔστιν ἡ Ἐμμαούς, ἔνθα ὁδοιπόρησεν ὁ Κλεόπας μετά τοῦ Χριστοῦ καὶ οὐκ ἤδει, ὅτι ὁ Ἰησοῦς ἐστιν. Καὶ πάλιν ὡς ἀπό μιλίων ὀκτώ, ἔστι τὸ Ῥάμβλε. Καὶ πλησίον τούτου ἔστι χωρίον ή Διάπολις. Καὶ ἐν αὐτῷ μοναστήριον καὶ ἐκκλησία πάνυ μεγίστη. Καὶ ἐν τῆ τραπέζη αὐτῆς εἰς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ ναοῦ ἴσταται χιόνιν. ξατιν δε τετριμμένον χαι ποιεί σημεία μέγιστα. ει έξαγορεύεται ἄνθρωπος, δύναται όδεῦσαι εἰ δ' οὖν, οὐκ ἐστὶν δυνατόν περάσαι την όδον ταύτην. Πρός δὲ δυσμάς τοῦ μονιδρίου αὐτοῦ, ὡς ἀπὸ μιλίων τεσσάρων, ἔστι τὸ ὕδωρ τῆς ἐλέγξεως καὶ οἱ ἀτόκιοι λίθοι, οἱ, λέγουσιν οἱ προφῆται, κάν ἡμεῖς σιωπήσομεν, οἱ λίθοι κεκράξονται. Καὶ ἀπὸ δυσικὸν μέρος αὐτῶν, ὡς ἡμέρας μιᾶς διάστημα, ἔστι κάστρον το λεγόμενον Άσκάλων, καὶ πλησίον αὐτοῦ ξστιν ὁ τόπος, ὅπου ὑπήντησεν Ἰωσὴφ τὸν πατέρα αὐτοῦ, καὶ προσεχύνησεν ἐπὶ τὸ ἄχρον τῆς δάβδου αὐτοῦ, χαὶ ἐποίησε τὸν ἀσπασμόν. Είς αὐτὸν δὲ τὸν τόπον ἐγεύσατο ἡ ὑπεραγία θεοτόχος μετὰ τοῦ Ἰωσὴφ καὶ τοῦ υἰοῦ αὐτῆς, εἰς τὸ κάστρον τὸ ἐπωνομαζόμενον Φαρμὲ, οὐ ἡ ἀρχὴ τῆς Αἰγύπτου.

Πρός δὲ δύσιν, ὡς ἡμέραι δύο, ἔστι τὸ Ταμιάθιν, ἡ ἐξορία τοῦ Χριστοῦ, κάστρον μέγιστον. Καὶ πρὸς δύσιν αὐτοῦ ἡμερῶν δύο ἔστιν ἡ πόλις Ἀλεξάνδρεια, ἔνθα κεῖται ὁ ἄγιος Μάρκος, ὁ ἀπόστολος καὶ εὐαγγελιστὴς, καὶ ὁ μέγας Νεῖλος ὁ ὅσιος, καὶ ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ ἐλεἡμων, καὶ ὁ ἄγιος ἰερομάρτυς Πέτρος, τὸ τέλος τῶν μαρτύρων, καὶ Ἀπολλινάριος ὁ ὁρθόδοξος, καὶ ὁ ὅσιος Βιτάλιος, καὶ αὶ πέντε παρθένοι, αἴτινες εἰς τύπον γεγόνασιν τῶν πέντε φρονίμων παρθένων. Εἰς τὸν λιμένα τῆς Ἀλεξανδρείας ἴσταται πύργος, ὁ λεγόμενος Φαρὰς, τὸ πρῶτον θαῦμα: ἔστιν δὲ κεκτισμένον ἀπὸ

ύέλου καὶ μολίβδου, ἔχον τὸ ΰψος τριακοσίας εξ ὀργυιάς. Καὶ πρὸς δύσιν τῆς Άλεξανδρείας, ὡς ἀπὸ μιλίων ἐννέα, κεῖται ἡ ἀγία Θεοδώρα, ή μετονομασθείσα Θεόδωρος, ήτις και κατηγορηθείσα ώς φθείρασα τάγα παρθένον. Καὶ πρὸς νότον τῆς Ἀλεξανδρείας ἡμερῶν εξ χετται Μαχάριος ο μέγας, ο πλησιάσας τον παράδεισον. Κέχτηται δὲ τὸ μοναστήριον αὐτοῦ γιλίους ἀββάδας καὶ κέλλας γιλίας: έστι δὲ ἰδιόχαστρον. Ἀπό γὰρ τοῦ ἀγίου, ὡς ἀπό ἡμερῶν τριῶν, είσὶν αι ἀποθήκαι τοῦ Ἰωσήφ. Καὶ περαιούμενος τὸν ἐκεῖσε ποταμόν τὸν Φισών ἐν τῆ γεφύρα τῆ βασταζομένη ὑπό καράβων ὀγδοήχοντα· χαχείθεν εἰσέργεται τὴν μεγάλην Βαβυλῶνα εἰς τὸ βασίλειον του Φαραώ. Και πρὸς τὴν ἀνατολὴν τῆς Βαβυλῶνος, ὡς ἀπὸ μιλίων έξ, χεῖται ὁ μέγας Άρσένιος. Καὶ εἰς τὸ ἀνατολιχὸν μέρος ἀπὸ μιλίων δύο χεΐται ό μέγας Άντώνιος. Άπό δὲ τοῦ ἀγίου τούτου, ὡς άπο ήμερῶν δύο, ἔστιν ἡ ἐρυθρὰ θάλασσα, καὶ ὁ λίθος, ἔνθα ἔστη ό Μωϋσῆς, καὶ ἐπεσφράγισεν τὴν θάλασσαν, καὶ ἐσχίσθη εἰς τμήματα δώδεκα κατά φυλήν, περᾶσαι μετά τοῦ λαοῦ αὐτοῦ. ἦν δὲ πό καθόλου περαιούμενον μίλια δέκα όκτώ. Καὶ (μετὰ τὸ) πέραν τούτου υπάρχει πέτρα, εν ή εξέρχεται το πετρόλαιον. Έξελθων δε έχειθεν κατέρχεται εἰς Ῥαϊθού, ἔνθα ἀνηρέθησαν οι ἄγιοι πατέρες ὑπὸ τῶν βαρβάρων. Έν ἐκείνω δὲ τῷ τόπω ἐστὶ καὶ ἡ ἀκροτόμος πέτρα, ἣν ἐπάταξεν $^1$  ὁ Μωϋσῆς, καὶ ἐρδύησαν ὕδατα. Καὶ πάλιν ὡς ἀπὸ μιλίων έπτὰ, ἔστιν ὄρος τὸ Σινᾶ, ὅπου ὁ Θεὸς ἐλάλησεν τὸν Μωϋσῆν καὶ είδε τὰ ὀπίσθια αὐτοῦ. Πλησίον δὲ τοῦ ὄρους τούτου ἔστι μονή ό άγιος Βάτος, καὶ ὁ λίθος, ἔνθα ἔστη ε Μωϋσῆς θεωρῶν τὴν βάτον καιομένην. Πλησίον δὲ τῆς μονῆς ἐστὶν ἡ κάμινος, ἐν ἡ τὸ χρυσίον έγωνευσαν και το άργύριον, και έξηλθε το βοόκρανον, και έλάτρευσαν αὐτῷ ὡς Θεῷ. Ἐκεῖ γὰρ εἰσὶν οἱ τάφοι τῶν Ἑβραίων τῶν έξαχοσίων ὀγδοήχοντα χιλιάδων. Πλησίον δὲ τοῦ ἀναγεγραμμένου μοναστηρίου παραλαμβάνει ή σκάλα τοῦ Σινᾶ ὄρους ἔχουσα βαθμοὺς ρας τεσσαράχοντα, ὅτε καὶ φυγὰς ἐγένετο ἐκ προσώπου τῆς Ἰεζάβελ.

<sup>1</sup> έδωκεν Cod. — 2 έστη omit. Cod.

Είς αὐτό γὰρ τὸ μονύδριον κεῖται ὁ ἐν ἀγίοις πατὴρ ἡμῶν Ἰωάννης ὁ τῆς Κλίμακος, ὅ καὶ διδάσκαλος. Πλησίον δὲ τοῦ μοναστηρίου αὐτοῦ ἔστι τὸ θαῦμα, ὅπερ ἐγένετο Θεοῦ κελεύσει ἐν αὐτῷ τῷ τόπφ. Ἀπελθών ἐν ἐτέρφ βουνῷ πρὸς τὸ Σινᾶ ὅρος, ὡς ἀπὸ μιλίων δύο, καὶ ἐκάλυψεν Μωϋσῆς καὶ Αἀρών τὴν κιβωτόν, ἐν ῷ καὶ τοὺς Ἑβραίους ὁδήγησε. Ἀπὸ δὲ τοῦ ὅρους Σινᾶ ὁδεύσας ἡμέρας διάστημα εἰσέρχεται εἰς Θηβαίδα, ἔνθα κεῖται ὁ ἀββᾶς Ποιμήν, καὶ ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ, καὶ πολλοὶ ἔτεροι τῶν μακαρίων πατέρων. Ἀπὸ δὲ τῆς Θηβαίδος ὁδεύεις ἡμέρας ις΄, καὶ πάλιν ὑποστρέφεις εἰς τὴν ἀγίαν πόλιν.

Πρός δὲ ἀνατολὴν τῆς ἀγίας πόλεως, ἔξωθεν τῆς πύλης, ἴσταται τετραχιόνιον, εν ώ Ίεφωνίας δραξάμενος της χλίνης της υπεραγίας θεοτόχου, και ἀπιστήσας, ὅτι ἐστὶν ἡ μήτηρ τοῦ Κυρίου, ἐξεχόπησαν αι χετρες αὐτοῦ, και πιστεύσαντος αὐτοῦ πάλιν ἰάθησαν αι χεῖρες αὐτοῦ. Καὶ πλησίον τούτου πρός ἀνατολὴν ἔστιν ἡ ἀγία Γεθσημανή, ή και ο τάφος υπήρχε τής θεοτόκου έστι δὲ ἐκκλησία πάνυ ώραία. Καὶ πλησίον αὐτῆς τὸ ἄγιον σπήλαιον, ἐν ῷ κατέφυγεν ὁ Κύριος μετὰ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ. Εἰς γὰρ τὸ σπήλαιόν έχετνο έστιν ο θρόνος τοῦ υίοῦ τοῦ Θεοῦ χαὶ τῶν δώδεχα ἀποστόλων αὐτοῦ, ἔνθα μέλλει καθεῖσαι κρῖναι ζῶντας καὶ νεκροὺς μετὰ τῶν δώδεκα φυλών του Ίσραήλ. Είς δὲ τὴν κεφαλὴν τοῦ δεσποτικοῦ θρόνου ἐστὶ θυρὶς μικρὰ ἀφανής εἰς τὸ βάθος, ἐξέρχεται δὲ ἀπ' αὐτῆς βοασμός σφοδρός είς ὑπερβολήν. Φασὶ δέ τινες, ὅτι αί ψυχαί είσιν. Είς δὲ τὸν αὐτὸν τόπον εἰσὶν ἔγκλεισται, ὡς ἐπὶ τῶν μυροφόρων, και ποιμαίνει αὐτὰς εἰς στυλίτης, διὰ τῆς θυρίδος συνομιλῶν αὐτάς. Πλησίον δὲ τούτων ἐν τῷ δεξιῷ μέρει ἴσταται τὸ Μάγκανον καὶ ὁ λίθος, ἔνθα κατεκόπη ὁ ἄγιος Ἰάκωβος ὁ άδελφόθεος. Εἰσὶ δὲ ταῦτα πάντα εἰς τὴν χοιλάδα τοῦ χλαυθμῶνος. Ἐν δὲ τῷ αὐτῷ τόπῳ ἔστι καὶ ὁ γείμαζδος τῶν Κέδρων, εἰς öν εἰσῆλθεν ὁ Χριστὸς καὶ οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ. "Εστι δὲ καὶ ἡ κοιλὰς τοῦ Ἰωσαφάτ.

#### III.

# NORTSTI SUNDANIA O ISPYSAANAS N SYMMYX 67 NSAA ARSTA.

Пръвое привезся в Кипрь възыщи Тира и от Тира же идеши днии 8 на югъ: есть святыи град. Посреди того града святыи гробъ господень. И близь гроба мѣсто есть краниево, идѣже распятъ бысть Христосъ Богъ нашъ, имѣя высотоу степения 36 ¹. Высподе же под распятиемъ ² есть цръкви адамовъ гробъ ³. И между има есть виноград иосифовь. И на сѣверъ винограда есть темница, в неиже бѣ затворенъ Христосъ и Варавва. И между темница и распятиемъ соутъ двери святаго ⁴ Костентина, въ нихже обрѣтошася ⁵ 3 кръсты. Връху двери есть цръкви, идеже лежить чаша, из нея же пивъ Христосъ Богъ нашъ оцѣтъ и желчь; есть же яко кремень зеленъ окован сребромъ. На томъ мѣстѣ стоит лоханя, в неиже умы Христосъ нози учиникомъ. Есть же мраморенъ. Идѣже лежить копие и губа и трость и венецъ и пла-

 $<sup>^{1}</sup>$  O.; 38  $^{1}$ . —  $^{2}$  а исподъ распятія O. —  $^{3}$  O.; лобь  $^{1}$ . —  $^{4}$  npon. O. —  $^{5}$  обрѣтоша O. —

щаница чистая въ образъ плащеница, юже видѣ Петръ апостоль съ небеси исходящу, имоущю всякъ животъ въображенъ на единои части 1 поподаемо 2, а на друзъи не попдаема<sup>3</sup>, юже глаголють явленоу бывшю от Гавриила архангела. Близь ея есть патриархия. Высподи <sup>4</sup> же под патриархиею <sup>5</sup> есть цръкви не свъщеная, иже бѣ хотѣна 6 освященна быти от собора въ гонения срацистемъ. На шюеи странъ святаго Костентина есть икона святая Богородица, иже възбранивши Марии 7 внити въ пръковь. На шюеи странъ в есть храмъ иосифовъ. Низоу же храмоу соуть стлъпи 4, идеже срете святая Елена дівицю мрътвоу и глагола дівица къ кръстоу. На востокъ ихъ есть овча купель имоущи 5 степения, глаголемых притворъ. Близъ еи есть святая святыхъ, идъже захарьина кровь спечеся, аки камень, и цръкви соломоня собестенена 9. И на западныхъ вратёхъ святаго града есть стлъпъ давыдовъ, в нем же сёд долѣ написа псалтырь. Одесноую же 10 стлъпа есть лифостратонь, цръкви мала, идеже Юда предасть Господа. На деснъй же странъ лифостратона святый Сионо 11 дом Божій. В великыхъ дверех Сиона 12 отную страны есть мъсто, на немже мыли святоую Богородицю по преставлении 13 ея. На деснои же странъ тъх дверии продухъ 14 геоны огня. Близъ тоу стоить камень, на немже бища 15 Господа и въ святых дверех олтаря соуть стопы Христовы, идеже стояще соудимъ отъ Пилата 16. На деснои же странв 17 олгаря храмъ есть высокъ, идеже вечяре Христосъ съ ученики своими. На томъ же мъсте напи-

 $<sup>^1</sup>$  вдасти Y. —  $^2$  повѣдаемъ Y. —  $^3$  повѣдаемъ Y.; повѣмъ O. —  $^4$  исподъ O. —  $^5$  патрнархимъ Y; патреерхнею O. —  $^6$  хотѣл бы O. —  $^7$  мркии Y. —  $^8$  страннѣ Y. —  $^9$  довостенена Y. —  $^{10}$  яже Y. —  $^{11}$  Иванъ Y. —  $^{12}$  вст. Снона O. —  $^{13}$  умертвии O. —  $^{14}$  припдох Y. —  $^{15}$  быша Y. —  $^{16}$  O; соуть о Пилате Y. —  $^{17}$  страннѣ Y. —

сана фарисви хвалящися и мытарь смиреяся. Възданіи святаго Сиона, иже есть преторие 1 4 суть стлыны малы где <sup>2</sup> и угли; на немъ же мъсте въспрашенъ бысть Петръ от рабыня и отвръже три краты Христа. На томъ же мъсте есть дом пилатовъ и Анны и каифинъ и късаря. Внъже града близь стены есть пръкви 3, идъже Петръ вшедъ 4 плакася горко; и одесную цръкви есть 3 стрълище купъль силуямля; и одесную ея есть село скудельниче, на немъ же даше сребро цъну Христову, и погребаютъ мрътвыя и до днешнего дни. И одесную его суть древеса, в ниже Юда удавися 5. На ужной странъ града яко поприща два при пути гробъ рахилинъ; и отуду есть поприщь 6 идъже святыи Виолеомо 6 и ту родися Христосъ; пръкви велика зъло святая Богородица. Высподи же под трапезою есть вертебъ сугоубь 7 и на восточнои странъ убо родися Христосъ, на западнои же странѣ суть святыи ясли в и оба вертеба вкупѣ , есть же позлащена и въображена, якоже есть. На съверную страну у вертеба есть студенець ископань 10; и въ водъ студенца есть звъзда, иже бъ шествовала съ волхви. Въ шюеи странъ тоъже цръкви роди давидови. На востокъ же Вифлеома есть монастырь глаголемыи стадныи 11, идеже явися ангелъ пастыремъ и рече: престаните пасущи и ввовете поющи. И на югъ Вифлеома есть два монастыря святаго Савы и святаго Харитона. И святаго града близь есть два вертеба имущи мощи святых младенецъ убиенных отъ Ирода царя. На западъ есть 6 поприщи гора корънильевская, и ту рож-

 $<sup>^1</sup>$  исправлено примънительно къ греческому; създа святаго Семнона и есть проити  $^{\prime}$ . —  $^2$  иде  $^{\prime}$ . —  $^3$  виѣ града тѣсно (десно?) близъ есть стѣны церковь  $^{\prime}$ 0. —  $^4$  вшедъ—только въ  $^{\prime}$ 0. —  $^5$  хотя удивитеся  $^{\prime}$ 4; Іюда впсну  $^{\prime}$ 0. —  $^6$  Филимонъ  $^{\prime}$ 4. —  $^{\prime}$ 7 субь  $^{\prime}$ 5. —  $^8$ 6 силы  $^{\prime}$ 7 и  $^{\prime}$ 9 вкупѣли  $^{\prime}$ 4. —  $^{10}$ 9 иско-канъ. —  $^{11}$ 1 стаденный  $^{\prime}$ 0.

дение предтечино. На запад же корнильевскои горы 18 поприщи есть Еммаусъ, идъже шествовалъ Клеопа съ Христомъ. На востокъ святаго града вне вратъ стоятъ стольнове 4, идпже 1 Офонъя емься за одръ святыя Богородица и не верова яко есть мати господня, и уторъгостася руць его, и въровавшу ему исцълъ. И близь его есть на востокъ Гефсимании гробъ святыа Богородица, есть же цръкви зъло красна. Близь ея есть святыи врътебъ, идъже бъ <sup>2</sup> Господь съ ученики своими и ту есть престоль божій и 12 апостоль з его, идеже хощеть състи <sup>4</sup> судити объма на десять колънама израилевыма. Верху же господня престола оконце мало невидимо въ глубину, исходить от него кличь и 5 вопль многь и хотять глаголати, яко ту суть души 6. На томъ же мъсте суть 100 затвореныхъ, яко при муроносицахъ 7 и пасетъ я столпъникъ етеръ дверцами. И близ ихъ одесную <sup>8</sup> есть пращь 9 камень, идъже съкрушенъ бысть святыи Яковъ братъ господень. Суть же вся въ удоли плачевне <sup>10</sup>. На томъ же мъсть потокъ кедръискии и удолъ асафатовъ и ограда, идъже предаем Христосъ бяше. Есть же гора еденьскоя, на неиже възнесся Господь. Стоять же столии кругом посреди же трапеза, въне 11 же столныя есть притворъ мороморянъ; на встокъ же столпія того, яко от растоянія мала, комора. и есть на камени томъ стоить святая трапеза 12, идеже служить патріярхь въ дни празника възнесенія. И отуду поприще едино есть м'єсто на немже всяде Христосъ на жребя. На томъ же мѣсте стоитъ маслица, от неяже ломять въть 13 едину, даю-



 $<sup>^1</sup>$  иже  $^4$ .  $^ ^2$  бѣжа  $^0$ .  $^ ^3$  ученикъ  $^0$ .  $^ ^4$  сѣсти только вь  $^0$ .  $^-$  яко сей  $^0$ .  $^ ^6$   $^0$ .; судиши  $^4$ .  $^ ^7$   $^0$ .; мпрено сице  $^4$ .  $^ ^8$   $^0$ ; етеръ близ пхъ дверца. одесную  $^4$ .  $^ ^9$  брачный  $^0$ .  $^ ^{10}$  плача  $^0$ .  $^ ^{11}$  въ ней.  $^ ^{12}$  Стоять—трапева  $^0$ ; въ  $^4$  короче  $^4$  отмисти испорчено: настоять же светители вругомъ посредп стольныя есть комора мала и стоить трапеза.  $^ ^{13}$  вѣтвь  $^0$ .  $^-$ 

щи на неи цену и съ кресты въходять въ град Ероусалимъ въ день цветоносный 1. От маслица же шед поприще едино низ гору в обрящещи Винанию, гробъ лазареви. Оть всхоженіа в же святаго града въ Офсиманію 5 до начатька 6 степени въсходящихъ на гору Еленьскую яко стрелище 7. От святаго града до Иордана, идъ же крестися Христосъ, поприще есть 24. Есть же низ горы источникъ мира. Об онъ пол Иердана есть 3 поприща вертебь; въ немъ жи Предтеча; есть же ложница его в ней же опочиваще, лавица саморослена от того же камени верътеба, и коморка мала. Есть же въскипъние водъ въ днъ верътеба 8. Внутрь коморы есть источникъ, в немже крещашеся святыи Иванъ Предтеча. Есть же паки гора фаворьская 4040 стопъ въсхожение. Потомъ же горы еленьские на востокъ едино поприще есть Вифание, идъже вскреси Лазоре Господь Христосъ. На восточнои же странъ Вифания лежить же святыи Евгфиміи 9. Потомъ 10 же шед въ святыи градъ помолишася идеши въ путь свои. И прочетши же писание мое худаго Епифана мниха, еи, имите 11 ми въру, весь бо по истинъ написахъ путь, якоже бо обходих и въдъх своима очима, иныя же не ведыи истины поведають лжу, себѣ на пакость. Хвала же Богу укрепившему рабы своя на толикъ путь видъти, яко тому подобаеть слава в вък. Амин.

¹ цвѣтный О. ² низ гору — только вь О. — ³ О; и отхожде Ч. — ⁴ О; гроба Ч. — ⁵ веси Генсиманін О — в да начать ко Ч. — ² стрѣлища единаго О. — в тексть возстановлень по греческому подлинику, въ Чудовской рукописи онь перепутань и изложень такь: и лавица саморослена, въ нежи опочиваще; и от того же камени верътебъ есть же въскипѣние водѣ въ днѣ верътеба и коморъка мала.. — в невъ.... Ч. — ¹¹ постомъ Ч. — ¹¹ епмите. Ч.—

# SKASANIS AONAXA SKATOFPAADA SONGANIA,

духовнаго отца нашего, въ видё путеводителя, о Сиріи и святомъ градё и находящихся тамъ мёстахъ.

[Сказаніе Епифанія о святомъ градѣ Іерусалимѣ, Кесаріи, Виелеемѣ и святыхъ мѣстахъ ихъ, и о святой Вогородицѣ, матери Господа нашего Іисуса Христа].

Переводъ на русскій греческаю текста по ватикан-скому и синодальному спискамъ \*.

Съ начала, достигнувъ Кипра, отправляйся въ Тиръ [съ начала переправишься въ предѣлы Галилеи, Тира и Сидона], а изъ Тира ты пойдешь на югъ восемь дней [а когда пройдешь восемь дней на югъ], будетъ святый градъ [Герусалимъ] 1. Посреди святаго града находится святый гробъ Господень, и вблизи гроба лобное мѣсто, гдѣ распять былъ Христосъ, имѣющее въ высоту уступовъ или ступеней тридцать шесть. Внизу распятія находится церковь и гробъ Адамовъ [церковь, гробъ Адамовъ]. По срединѣ между ними [близь нихъ] лежитъ садъ Іосифа, а къ сѣверу отъ сада — темница, гдѣ были заключены Христосъ и Варавва 2. Между темницею и мѣстомъ распятія находятся врата святаго Константина,

<sup>\*</sup> Болъе важныя отличія синодальнаго списка приведены въ квадратныхъ скобкахъ [].

въ которомъ были найдены три креста <sup>3</sup>, и надъ вратами алтарь, гдё лежить чаша, изъ которой Христосъ пиль уксусь и желчь. Она какъ будто изъ зеленаго кремня и окована серебромъ 4. Въ томъ мъстъ лежитъ лохань, въ которой Христосъ умыль ноги своихъ учениковъ; она мраморная 5. Здесь же находятся копье, и губка, и трость, и терновый вѣнецъ 6, и чистая скатерть на подобіе той скатерти, которую вид'яль апостолъ Петръ сходящею съ неба; на ней изображены всякія животныя: на одной сторонъ — потребляемыя, а на другой — непотребляемыя, все низкое или нечистое; говорять, что она была показана архангеломъ Гавріиломъ 7. Близь этой церкви — патріархія 8, а ниже патріархіи находится неосвященная церковь, которую хотёль освятить синодъ во время гоненія отъ сарацинъ 9. На лѣвой сторонѣ святаго Константина есть икона Пресвятой Богородицы [на лѣвой сторонѣ стоитъ икона Пресвятой Богородицы, т. е. въ храмъ святаго Константина], которая воспрепятствовала преподобной Маріи войдти въ церковь въ день Воздвиженія [во храмъ Воздвиженія], и на томъ мѣстѣ дала за себя поруку 10. На лѣвой же сторонѣ [на другой же сторонѣ] и домъ Іосифа 11; ниже дома стоятъ четыре колонны, гдъ святая Елена встрътила похороны дъвицы и касалась тремя крестами, и отъ креста Господня дівица заговорила [встрътила похороны дъвицы и клала два креста разбойниковъ, и она не воскресла, и положила крестъ Христа, и тогда воскресла, ибо по такому чуду узнала святая Елена животворящій кресть Господа Бога нашего Іисуса Христа] 12. Къ востоку отъ нихъ находится Овчая Купель съ пятью ходами, которые называются портиками [съ пятью портиками или камерами, нъкоторые называють ихъ и ходами] <sup>13</sup>. Близь нея —

Святая Святыхъ, гдъ запеклась кровь Захаріи и находится висящій камень [гдф повфшена Елизавета] потомъ храмъ Соломона — огражденныя особою ствною 14. У западныхъ воротъ святаго града — башня Давида [и башня при Давидовыхъ вратахъ города], гдъ онъ, [ибо тамъ находится домъ Давидовъ, въ которомъ онъ сидя] на пеплъ, написалъ Псалтирь 15. Направо отъ башни находится лиоостротонъ, маленькая церковь, гдв Іуда предалъ Господа 16. Направо отъ лиоостротона—Святый Сіонъ, домъ Божій 17. У великихъ вороть лѣвѣе есть мъсто, гдъ святые апостолы омыли пресвятую Богородицу по успеніи ея 18. Направо отъ тѣхъ воротъ есть отдушина геенскаго огня 18. Близь нея стоитъ камень, на которомъ бичевали Христа и Бога нашего; и во святыхъ вратахъ алтаря находятся следы Христа, где онъ стояль судиный Пилатомъ 19. На правой сторонъ отъ алтаря есть горница, въ которой вечерялъ Христосъ съ учениками своими 20. На томъ же мъстъ находится въ изображеніи фарисей хвалящійся и мытарь смиряющійся Гвблизи находится місто, на которомь стоя молились фарисей и мытарь, и одинъ погибъ похвалившись, а другой спасся смиривъ себя] 21. При (алтарномъ) сводъ святаго Сіона, или собственно преторія, стоять четыре колонны: тамъ лежать уголья на томъ мѣстѣ, гдѣ служанка спрашивала св. Петра и гдѣ онъ трижды отрекся отъ Христа, и тотчасъ запълъ пътухъ 22. И въ томъ же мъсть домы Пилата, и Анны, и Кајафы и Кесаря 23. Внъ же города направо, близь стъны, есть церковь, гдъ Петръ выйдя плакалъ горько 24. На право отъ церкви на разстояніи трехъ полетовъ стреды находится Силоамская купель, въ которой умывшись прозрълъ слъпой <sup>25</sup>, а на право отъ нея лежитъ село Скудельничье, за которые даны были сребренники

[тридцать сребренниковъ], цѣна Христова: тамъ и доселѣ погребаются мертвые [съ чужой стороны] <sup>26</sup>. На право отъ него—деревья, на которыхъ Іуда удавился [вблизи отъ него мѣсто, гдѣ Іуда отшедши и раскаявшись удавился] <sup>27</sup>.

На южной сторонъ Святаго Града на двъ мили въ сторону по дорогѣ гробъ Рахили; на шесть миль святый Виолеемъ, гдв родился Христосъ; большая церковь Пресвятой Богородицы 28. Подъ транезою есть двойная пещера: на восточной сторонъ родился Хризападной же святые ясли. Объ пещеры стосъ, на вмѣстѣ, онѣ позолочены и разрисованы сообразно сь тъмъ, что здъсь случилось (украшены изображеніями, соотвътствующими происшедшимъ адъсь событіямъ) 29. На стверт оть пещеры находится выкопанный колодезь, и въ водъ колодца—звъзда, которая шествовала съ волхвами 30. На лъвой сторонъ отъ вышеупомянутой церкви приходится отчина Давида 31. Къ востоку отъ Виелеема лежить монастырь, называемый Пимніонь, гдъ явился ангелъ пастухамъ и сказалъ имъ "Перестаньте стеречь стада, но воскликните и воспойте хвалу" 32. Къ югу отъ Виелеема два монастыря — святаго Саввы и святаго Харитона, а юживе этихъ монастырей, въ двухъ миляхъ, обитаютъ двое (находятся обители двухъ) другихъ отцевъ, Діонисія и Өеодосія 33.

Къ западу же отъ святаго града находятся вблизи двѣ пещеры съ останками святыхъ младенцевъ, избіенныхъ Иродомъ <sup>34</sup>. На западъ отъ нихъ, миль на шесть, находится гора Кармильская, родина Предтечи <sup>35</sup>. Къ западу отъ Кармила въ восемнадцати миляхъ [лежитъ] Эммаусъ, гдѣ Клеопа шелъ вмѣстѣ съ Христомъ и не зналъ, что это Христосъ <sup>36</sup>. И далѣе отъ этого мѣста приблизительно на восемь миль лежитъ Рамвле. И близъ

Рамвле есть селеніе Діаполись, и въ немъ находится святый Георгій, гдё лежать мощи великомученика святаго Георгія; церковь очень большая [и въ немъ монастырь и церковь очень большая]. На святой транезъ лежить колесо, а на правой сторон храма стоить столбъ, къ которому было привязано колесо, и въ воспоминаніе того самого въ продолженіи трехъ часовъ истекаетъ кровь. На этомъ же столбъ есть пробуравленный мраморъ, дълающій знаменія [на ел трапезъ, на правой сторонъ храма стоить столбь; онъ пробуравленъ и творитъ величайшія знаменія ]: если исповъдуещься, то можешь пройдти безпрепятственно и легко; если же не испов'й дуещься, то не можешь пройдти 37. Около четырехъ миль къ западу отъ святаго Георгія находится вода Обличенія и камни Безплодія, о которыхъ говорять пророки: если мы замолчимь, то эти камни возопіють 38. Западнъе ихъ на день пути кръпость, Аскалонъ гдв лежатъ святые безсребренники, Козьма и Даміанъ <sup>п9</sup>, и [по близости ея] находится мъсто, гдъ Іосифъ встрътилъ отца своего, и поклонился на верхъ жезла его и сотворилъ цълованіе 40. На этомъ самомъ мъстъ Пресвятая Богородица вмъстъ съ Іосифомъ и сыномъ своимъ вкусила пищи, въ крѣпости, называемой Фарме, [гдв] начало Египта 41.

Къ западу до двухъ дней пути, находится Таміафинъ мѣсто изгнанія Христа, большая крѣпость <sup>42</sup>. На западъ отъ нея на четыре [два] дня пути—городъ Александрія, гдѣ лежать: св. Апостолъ и евангелистъ Маркъ, Аеанасій Великій, преподобный Троилъ, святый Іоаннъ Милостивый, святый Петръ, конецъ мучениковъ, и православный Аполлинарій, преподобный Виталій и пять святыхъ дѣвъ, которыя сдѣлались (дѣвственницами) по образу пяти дѣвъ разумныхъ <sup>43</sup>. Въ гавани Алек-

сандріи стоитъ башня по имени Фаросъ, первое чудо; она выстроена изъ стекла и свинцу, имѣя триста шесть сажень въ вышину <sup>44</sup>. Въ девяти миляхъ къ западу отъ Александріи лежитъ святый Мина <sup>45</sup>. Другія девять миль дальше лежитъ святая Феодора, переименовав-шаяся Феодоромъ и обвиненная [въ томъ, что будто бы она соблазнила дѣвицу] <sup>46</sup>. Къ югу отъ Александріи, въ шести дняхъ пути, лежитъ св. Макарій Великій, ходившій къ раю. Въ монастырѣ его тысяча отцевъ и тысяча келлій, и это есть особая крѣпость <sup>47</sup>. Около четырехъ [около трехъ] дней пути отъ св. Макарія находятся тридцать шесть складовъ (хлѣбныхъ житницъ) Іосифа [находятся склады Іосифа]. Оттуда ты переходишь рѣку Фисонъ <sup>48</sup> по мосту, который поддерживается восьмидесятью кораблями <sup>49</sup>.

И затемъ ты вступаешь въ Великій Вавилонъ, столицу Фараона 50. Въ шести миляхъ на востокъ отъ Вавилона лежить св. Арсеній Великій; а въ четырехъ дняхъ далее въ востоку [а на восточной стороне въ двухъ миляхъ] лежитъ св. Антоній <sup>51</sup>. Въ двухъ дняхъ пути отъ св. Антонія — Красное море и камень, на которомъ стояль Моисей, назнаменуя море, такъ что оно раздълилось на двънадцать частей по числу колънъ, и онъ перешель съ народомъ своимъ; пространство же перехода было восемнадцать миль 52. Близь того камия, на которомъ стоялъ Моисей, течеть нефть [и за этимъ переходомъ находится скала, изъ которой исходить нефть] 53. Вышедши оттуда, приходишь въ Раифу, где были убиты варварами семьсоть отдевъ Губиты варварами святые отцы] 54. Въ томъ же мъсть находится крутая скала, которую ударилъ Моисей, и потекли воды 55. Въ пяти дняхъ отъ этого мъста находится гора Синай, гдъ Богъ говорилъ съ Моисеемъ, и онъ видёлъ задняя Его 56.

По близости [этой горы монастырь] св. Купина, и камень, гдв стояль Моисей и глядель на горящую и не сгорающую купину 57. Близь монастыря печь, гдѣ сплавили золото и серебро, и вышла бычачья голова, въ которую увъровали [которой служили] какъ Богу; на томъ же мъсть гробы 680 тысячь евреевъ 58. Вблизи монастыря подъемъ (лъстница) на гору Синай, имъющій семь ступеней и [потомъ] пещера, въ которой пророкъ Илія постился сорокъ дней, когда уб'єжаль отъ лица Ісзавели. Въ этомъ же монастыръ лежитъ иже во святыхъ отецъ нашъ и учитель Лъствичникъ 59. Близь монастыря чудо, которое произошло на этомъ мъстъ по повельнію Вожію 60. Вошедши въ другой жертвенникъ [на другой холмъ] при горъ Синаъ, въ разстояніи около двухъ миль, Моисей и Ааронъ закрыли ковчегъ, въ то время, какъ онъ (Моисей) велъ евреевъ 61. Отъ горы же Синая, проведя въ пути восемь дней, придешь въ Оиваиду, гдъ лежатъ авва Пименъ и братъ его, и многіе другіе блаженные и святые отцы <sup>62</sup>. Отъ Өиваиды же ты пойдешь шестнадцать дней и опять возвратишься во святой градъ.

На востокъ отъ святаго града, внѣ воротъ, стоятъ четыре колонны—на томъ мѣстѣ, гдѣ Офонія схватился за одръ Пресвятой Богородицы, и не вѣрилъ, что она Мать Божія, и отсѣчены были руки его; а когда онъ увѣровалъ, руки его опять исцѣлились 63. Вблизи отъ этого мѣста къ востоку— святая Геосиманія— гробъ Пресвятой Богородицы; прекрасная церковь и вблизи нея святая пещера, куда скрылся Господь со своими учениками 64. Въ пещерѣ—престолъ сына Божія и двѣнадцати апостоловъ Его: тутъ Онъ возсядетъ судить двѣнадцать колѣнъ Израилевыхъ [мертвыхъ и живыхъ съ двѣнадцатью колѣнами Израилевыми]. На верху [въ

изголовьъ Тосподня престола есть маленькое отверстіе, невидное въ глубину, и изъ него исходять многочисленные вопли или крики, и говорять, что это души 65. Въ этомъ мість есть сто затворниць [находятся затворницы] какъ при мироносицахъ и пасетъ ихъ одинъ столиникъ [бесъдуя] черезъ отверстіе 66. Вблизи ихъ направо лежить пращь камень [пращь и камень], гдф быль убить Іаковъ, братъ Божій <sup>67</sup>. Все это находится въ долинъ плача (юдоли плачевной). Тутъ же и потокъ Кедрскій и долина Іосафатова и садъ, гдъ былъ преданъ Христосъ и гора Елеонская, гдѣ Онъ вознесся 68. Стоять же колонны кругообразно, а посреди трапеза, внѣ же колоннъ вымощенный мраморомъ дворъ; къ востоку отъ колоннъ въ небольшомъ разстояніи конха (сводъ) и стоитъ трапеза, гдъ служитъ патріархъ въ день праздника Вознесенія 69. Оттуда на разстояніи одной мили есть мъсто, гдъ Христось съль на жребя. Тамъ стоитъ маслина, съ которой ежегодно отрубають одну вътвь, платять за нее цёну, и съ молитвою входять въ городъ въ день Вербоносный (Вербное Воскресеніе, недъля Ваій) 70. Отъ маслины же пройдя одиу милю въдолину (внизъ) найдешь Виевнію, могилу Лазаря 71.

Отъ возвышенности же святаго града до рѣки Іордана, гдѣ крестился Господь нашъ, двадцать четыре мили, и все идетъ спускаясь въ низъ; тутъ же и источникъ Мерры <sup>72</sup>. На той же сторонѣ Іордана въ трехъ миляхъ лежитъ пещера, гдѣ жилъ Предтеча. Тамъ и ложе его, на коемъ онъ покоился, самородная лавочка изътого же камня, какъ и пещера, и маленькій сводъ (комнатка). Внѣ пещеры бъетъ ключъ воды и въ комнаткѣ (подъ сводомъ) есть источникъ, гдѣ крестилъ св. Іоаннъ Предтеча <sup>73</sup>. Потомъ приходишь въ селеніе Капернаумъ, гдѣ жилъ Христосъ Богъ нашъ. (Тутъ) домъ Богослова,

гдъ случилось чудо сотника: туда опустили разслабленнаго съ ложемъ его черезъ крышу 74. Потомъ въ одной миль отсюда стоить скала, имьющая видь креста: здысь (Господь) исцѣлилъ кровоточивую <sup>75</sup>. Еще одною милею дальше найдешь крипостцу, по имени Ептапигонъ (седмоисточникъ), гдъ стоить большая церковь: тамъ (Господь) сотворилъ чудо съ пятью хлёбами и двумя рыбами 76. Далее въ двухъ миляхъ-церковь, въ которой находится домъ Магдалины, въ мѣстѣ, называемомъ Магдала: тамъ Господь исцалиль ее 77. Оттуда ты входить въ городъ Тиверіаду; пройдешь посрединъ города (замка) и совершивъ переходъ въ шестнадцать миль, найдешь ключь воды, при которомъ были застигнуты девять учениковъ. Тамъ же и мъсто, гдъ Мелхиседекъ благословилъ Авраама 78. И поднявшись далье, въ 2 миляхъ найдешь Назареть. На разстояній полета стрёлы стойть смоковница, которую прокляль Христосъ. Туть же Насанаиль возгласимъ къ Филиппу: "развѣ можетъ быть что нибудь хорошее изъ Назарета" 79. Восточнъе оттуда есть подъемъ въ двъ тысячи триста сорокъ ступеней 80. Ты входишь въ Дидаскаліонъ (школа), гдѣ Христосъ училь апостоловъ, говоря: Я ухожу и вознесусь, идите вы и учите тому, чему научилъ Я васъ 81. Близъ Дидаскаліона, къ съверуцерковь. Среди церкви стоить камень на которомъ стояль Христосъ и вознесся: онъ называется святой камень 82. На вершинъ Елеонской горы въ съверу, въ шестнадцати миляхъ, лежить святой Самуилъ великій 83. На востокъ же оть горы, въ одной миль, - находится Винанія, гдь Христосъ воскресилъ Лазаря 84. Восточнъе Висаніи лежить святой Евфимій великій, и къ востоку въ двенадцати миляхъ-церковь на томъ мъстъ, гдъ Адамъ, сидя противъ Рая, плакалъ 85. Близь этой церкви-домъ Іоакима монастырь 86. Въ четырехъ миляхъ къ востоку отъ монастыря Іерихонъ. Къ съверу отъ Іерихона, въ шести миляхъ, —Эдесса, гдъ лежатъ Киръ и Іоаннъ 87. Къ востоку отъ Іерихона, въ трехъ миляхъ-крипостца, (гдв) лежить святой Герасимъ 88. Въ двухъ миляхъ-монаетырь преподобнаго Зосимы великаго, гдф онъ и лежить, и близь него святой Анеимъ 89. Къ востоку же отъ Іерихона, въ восьми миляхъ-Торданъ. Тамъ небольшая кръпость съ большою церковью Святой Троицы. На берегу ръки церковь Предтечи, и подъ сводомъ церкви камень гдъ стоялъ Предтеча, когда крестилъ Христа. На той сторонъ Іордана въ одной милъ-пещера Предтечи 90. Въ двухъ мидяхъ къ югу отъ пещеры стоитъ жена Лотова, соляной столбъ смотритъ назадъ 91. Къ востоку оть нея отверстіе, выбрасывающее дымъ, и выходить изъ отверстія голось говорящій: "увы Содому!" и носится слухъ, что это продушина ада, гдѣ находятся связанные 93. Затьиъ идуть оть (мьста) крещенія Христова четыре дня въ городъ Тиверіаду на берегу озера, откуда выходитъ Іорданъ и гдв апостолы ловили рыбу. Отъ Тиверіады до горы Өавора разстояніе день пути. Входъ на гору имъеть четыре тысячи триста сорокъ ступеней 93. Есть (на ней) лавра съ двёнадцатью отцами (аввами). Отъ Өавора одинъ день пути до великой Каны Галилейской, гдв быль бракь, на которомъ Христось сдвлалъ воду виномъ. На мѣстѣ чуда стоитъ монастырь 94. Къ западу Галилеи на шестомъ часу пути достигнешь луга, где возлежаль народь и Христось даль пять хлебовъ. Лугъ этотъ лежитъ посрединъ между озеромъ Генисаретскимъ и моремъ Тиверіадскимъ. На западной части этого луга есть монастырь (тамъ), гдв Христосъ говориль съ Самаритянкой. На берегу этого моря (Тиверіадскаго) есть церковь, гдѣ стоитъ изображеніе Христа, и тамъ же уголья и жареная рыба. На томъ же мъстъ Петръ шелъ по морю ко Христу 95. Къ западу на одинъ день пути Назаретъ. Отъ Каны же Галилейской придешь въ святой городъ Александрію. Войдя на корабль съ Божіей помощью отправишься въ Романію съ върою и радостію многою 96. Вы, которымъ попадется писаніе мое, малъйшаго Епифанія мниха, помолитесь за меня Господу. Я написалъ всю истину, какъ я (самъ) обходилъ и видълъ собственными глазами; иначе же разсказывающій себя обманываетъ, не разумъя истины. Хвала же Богу, укръпившему рабовъ своихъ на толикій путь и зрълище, яко ему подобаетъ слава, честь и поклоненіе со безначальнымъ Отцемъ и Животворящимъ и Святымъ Духомъ нынъ и присно и во въки. Аминь.

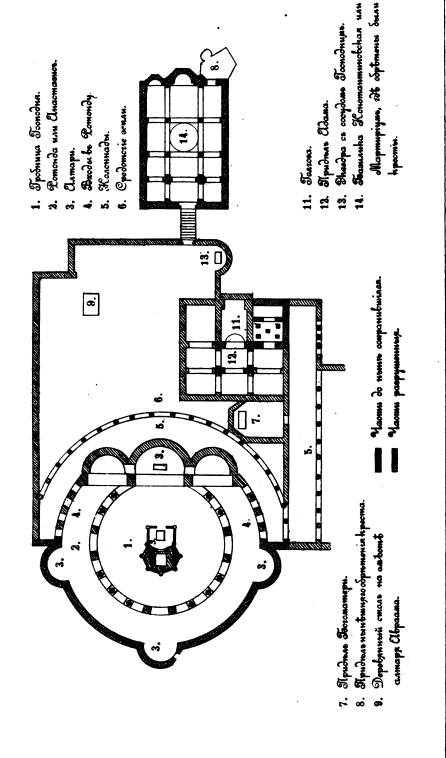
# UPHARYANIA RI PYSSROAY DOPOROZY ONNOANIA.

## 1. Кипръ и предварительныя примъчанія.

Путешествіе предполагаеть съ начала посъщеніе Кипра, и потомъ перетадъ въ Тпръ; важно это въ томъ отношеніи, что въ связи съ заключеніемъ повѣсти, гдѣ говорится о возвращеній въ Романію т. е. греко-византійскія области, заставляеть угадывать въ самомъ авторъ не мъстнаго жителя, а паломника пришедшаго греческой земли. Если онъ названъ въ заглавіи Ватиканской редакціи святоградцема (агіополитомъ), то это должно быть объясняемо либо долговременнымъ его пребываніемъ во Св. градъ, либо самымъ его паломничествомъ, либо наконецъ популярностію и распространенностію его сочиненія, доставившими ему не только извъстность, но и прозвание. Кипръ, и затъмъ Тиръ, какъ станціи на пути къ Іерусалиму, не представляютъ ничего характеристичнаго для той или другой эпохи среднихъ въковъ: какъ до крестовыхъ походовъ, такъ и послѣ-Кипръ былъ мѣстомъ стоянки судовъ, а Тиръ, наравнъ съ Аккою, пристанью, гдъ высаживались поклонники. Черезъ Кипръ прибыла въ Палестину блаженная Павла во время блаженнаго Іеронима, монахъ Вернардъ посътиль его въ IX стольтіи на пути въ Египеть и Сирію, и точно также въ началъ XII в. нашъ русскій паломникъ

Даніилъ. Что касается упоминанія Тира, Сидона, Галилеи и пр. -- въ греческомъ спискъ Московской Синодальной библіотеки, то мы можемъ объяснить цоявленіе такой программы не иначе, какъ произволомъ переписчиковъ и порчею текста; еслибы этотъ текстъ и сохранился для насъ въ полной цёлости, чего теперь нётъ, все-таки въ немъ не нашлось бы, конечно, ничего лишняго и новаго противъ Ватиканской редакціи. — Въ видъ предупрежденія замічаемь, что мы не думаемь останавливаться на слишкомъ краткихъ и общихъ выраженіяхъ нашего автора относительно Голговы, Церкви Гроба, Адамовой головы и т. д.; а комментируемъ только болъе спеціальныя и частныя указанія. Одинъ пунктъ, однако, бросается въ глаза уже при чтеніи начальныхъ строкъ пов'єсти, гді идеть різчь о вышеозначенных главнійшихъ святыняхъ — для нашего автора они, очевидно представляются стоящими каждая отдъльно. Гробомъ Господнимъ и Краніевымъ мѣстомъ находится садъ Іосифа (о немъ см. примъчаніе 12); обрѣтенія Креста (примѣчаніе 3) имѣетъ особыя ворота, обращенныя, очевидно, на западъ — въ сторону Голговы и храма Воскресенія. Не пускаясь въ подробности, мы теперь же должны заметить, что такое представленіе общаго очертанія Святыхъ мість соотвітствуетъ извъстному опредъленному періоду въ ихъ исторіи. Такихъ періодовъ намъ нужно различать три. Первый отъ построенія церкви Святаго Гроба и базилики Константиномъ до разрушенія ихъ Ново-Персидскимъ даремъ Хозроемъ (614 г.) характеризуется темъ, что на мъстъ Воскресенія, Страданія и Обрътенія Креста существовало только одно обширное и великолъщное зданіе базилики или же, пожалуй, два, тесно между собою соединенныя колоннадами, галлереями и переходами, т. е.: 1) собственно базилика, восточная часть, и 2) ротонда Гроба Господня, наиболье западная часть. Послѣ возвращенія Іерусалима подъ власть христіанскую, благодаря побъдамъ императора Ираклія (629 г.) храмъ былъ возстановленъ патріархомъ Модестомг, но въ видъ уже отличномъ и нъсколько иномъ; вмъсто одного почти сплошнаго зданія, раздёлявшагося на два отдёла, были воздвигнуты, конечно, на старомъ основаніи и придерживаясь, сколь возможно было, прежняго вида, три отдъльныя церкви. Современникъ и свидътель этихъ событій, игуменъ монастыря святаго Саввы, Антіохъ, въ посланіи къ одному изъ своихъ друзей, говорить, что новый Зоровавель и Веселіиль (т. е. патріархъ Модесть) вновь выстроилъ слѣдующіе сожженные храмы Господа нашего Інсуса Христа: 1) Краніево мъсто (Голгову); 2) Святое Его Воскресеніе и 3) Священный домъ Честнаго Креста (Migne Patrol. graec. LXXXIX, 1428: τούς έμπρησθέντας σεβασμίους ναούς τοῦ Σωτῆρος ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· τό τε ἄγιον Κράνιον καὶ τὴν άγίαν αὐτοῦ ἀνάστασιν καὶ τὸν σεπτὸν οἶκον τοῦ τιμίου σταυροῦ μ τ. д.). Здъсь мы имъемъ наиболъе подлинное наименование новыхъ церквей втораго періода; самое подробное ихъ описаніе принадлежить латинскому монаху Аркульфу, посътившему Палестину черезъ пятьдесятъ приблизительно лътъ послъ перестройки (около 670 г.). Аркульфъ знаеть тъ же три церкви, стоящія отдъльно, хотя, и по его выраженію, сопринасающіяся между собою (соhaerentes), что, впрочемъ, можетъ быть понимаемо въ смыслѣ малаго разстоянія: 1) ротонда надъ Гробомъ Господнимъ - большая церковь, по срединъ которой высъченная скала съ пещерою или мъстомъ погребенія; 2) другая большая церковь есть Голгова и 3) и затемъ съ востока къ Кальваріи примыкаеть или же сосподить церковь Константина, иначе называемая Martyrium; сверхъ того, 4) съ юга къ ротондъ гроба или же къ Голгоеъ (по рисунку) примыкала церковь Святой Дѣвы Маріи, о которой будеть ръчь ниже. Во всякомъ случать, этою новою пристройкою мало измѣнялся старый видъ зданій. и въ сущности такъ дъло оставалось до крестовыхъ походовъ. Правда, въ началъ XI стольтія, именно 1009 году, разразилась катастрофа, вследствіе которой базилика Константина, или точнъе дерковь Обрътенія креста, была разрушена и не возстала болъе изъ развалинъ, раззоренъ былъ и самый храмъ Воскрепри Константинъ Мономахъ только сенія такъ что съ этой третьей перевновь отстроенъ; стройки можно вести, какъ это обыкновенно и делають, новую эру; но съ точки зрѣнія взаимнаго отношенія между зданіями, которая насъ преимущественно занимаеть, рышительных перемынь и тогда не послыдовало: на мъстъ храма святаго Константина возникла малая церковь, стоявшая отдёльно, Голгова и церковь Воскресенія по прежнему стояли тоже раздёльно. Нашъ третій періодъ (по обыкновенному счету четвертый) начинается съ возстановленія христіанской власти въ Іерусалимъ западными крестоносцами; по отношенію къ храму этотъ періодъ характеризуется тёмъ, что, хотя, конечно, не тотчась, а развѣ только къ половинѣ XII вѣка, воздвигнуты были новыя зданія между Воскресеніемъ и Голгоеою, связавшія опять разстянныя и отдельныя придълы и алтари въ одно сплошное цълое; только по отношенію къ храму Константина этого не было сдёлано (примъчание 3). Такой видъ постройки на Воскресенія и Страданій сохраняють въ сущности до самаго новъйшаго времени. На основании такихъ общепризнанныхъ данныхъ уже можно заключать, что по-





въсть нашего Епифанія относится именно ко второму періоду и написана ранъе XII въка; другія черты, какъ увидимъ послъ, это подтверждаютъ.

#### 2. Садъ Іосифа и темница Господня.

Садъ, раздъляющій Голгофу и гробъ, иначе Воскресеніе, соотв'єтствуєть, по всему в'єроятію, атріуму въ описаніи Константиновой базилики, принадлежащемъ Евсевію Кесарійскому (Vita Constantini lib. III сар. 35. ed. Heinichen pag. 119: καθαρόν αίθριον άναπεπταμένον). Πο свидетельству Кирилла Іерусалимскаго, садъ, въ которомъ Христосъ быль распять, быль богато украшенъ царскими щедротами, такъ что уже въ его время (въ IV въкъ) собственно отъ древняго сада удержались только нъкоторые признаки и остатки (Cyrilli Hierosol. catech. 14, 5. Migne Patrol. graeca. XXXIII, 829. καὶ τὰ σύμβολα τούτου μένει και τὰ λείψανα). Если же въ первоначальной базиликъ Константина существовало свободное не покрытое пространство между Воскресеніемъ и собственною базиликой, то въ последующемъ періоде оно могло только рѣзче обнаружиться и составить дѣйствительно незастроенный промежутокъ между ніями. На планъ, который начертанъ былъ Аркульфомъ по памяти для своего друга, Адамнана, на съверъ отъ Голговы показана нъкоторая небольшая плоwads (plateola: Itinera latina 1, 149), гдъ дятся лампады, горящія днемъ и ночью; площадь эта раздъляеть Воскресеніе и базилику. Въ путеводитель святаго Виллибальда (Hodoeporicon: Itinera latina І, 263) по близости Голгоеской церкви и трехъ крестовъ, стоявшихъ внъ ея, помъщенъ еще отдъльно садъ

въ которомъ нѣкогда было найдено мѣсто для Гроба Господня: et ibi secus est ille hortus, in quo erat sepulcrum Domini; у Бернарда (около 870 г.) это будеть парадизь безь крыши — paradisus sine tecto (ibid. pag. 315), между тремя (или четырымя по Бернарду) главными церквами, но со ствнами, блендущими золотомъ и съ поломъ, выстланнымъ драгодънными камнями; тугъ находилась и средина земли. Весьма любопытное и важное упоминаніе о садъ находится въ малоизвъстномъ греческомъ послъдованіи для низведенія огня въ Великую субботу, относящемся къ самой глубокой древности, не поздне VIII въка. Отрывки изъ этой службы были напечатаны въ греческомъ Проскинитаріт Іоаннидеса; но все-таки остались неизвъстными графу Ріану, который занимался вопросомъ о происхождении и древности обычая. Archives de l'Orient latin, 1, 375). Описываются приготовительныя действія въ Великую пятницу; патріархъ съ клиромъ совершаетъ обходъ и кадитъ съ начала внъ Святаго Гроба во храмъ, затъмъ выходять и поднимаются на Голгону, а равнымъ образомъ въ садъ, ко Святому Константину и къ темницъ, пока не придутъ ко вратамъ Святаго Воскресенія, которыя называются вратами Мироносиць (Іоаннид. стр. 239. εὐθὸς 'εξέλθουσι καὶ ἀναβαίνουσιν είς τὸν ᾶγιον Γολγοθᾶν, όμοίως καὶ τὸν κῆπον καὶ τὸν ᾶγιον Κωνσταντίνον καὶ τὴν άγιαν φυλακὴν, εως ἐξέλθωσιν είς τὴν πύλην τῆς άγιάς 'Αναστάσεως, δς καλεῖται ἡ πύλη τῶν Μυροφόρων). Отсюда вполнъ ясно, что садо (Іосифа) находился на пути отъ Голговы къ Святому Константину и по близости отъ святой темницы, о которой намъ тоже слъдуетъ въ этомъ примъчаніи сказать нъсколько словъ. Темница, въ которой быль заключенъ Христось предъ распятіемъ и Варавва, по словамъ Епифанія, находилась на стверт отъ сада; положение въ течени въковъ

не измѣнилось, и теперь темница Христова помѣщается въ съверо-восточномъ углу церкви Воскресенія, составляя особый придълъ, принадлежащій грекамъ. рова путетествіе, І, 185. Леонида Старый Іерусалимъ. 93. Socin Palaest., p. 81. Sepp Ierusal., 1, 449. Tobler Golg., 124, 310). Тамъ же она помъщалась предъ крестовыми походами. Такъ въ стать во топографіи Іерусалима (Qualiter sita est Hierosal. Itinera latina, 1, 348), говорится, что темница находилась на ловой сторон'в Кальваріи (а подл'в нея колонна, къ которой привязань быль Христось во время бичеванія). По Севульфу (р. 840) темница находится во дворъ храма Святаго Гроба (in atrio Dominici Sepulcri). Еще яснъе положеніе темницы опредъляется у его современника, Даніила паломника, только нужно зам'єтить, что въ прежнемъ изданіи его слова читались не совсёмъ вёрно; правильное чтеніе установлено въ нов'йшемъ изданіи (Палестинскаго Общества). "Темница, идъже всаженъ бысть Христосъ и посидълъ мало, дондеже приспъють Іюдеи и поставять крестъ", находится къ полунощію, т. е. на съверъ отъ Голговы, въ разстояніи болье 10 саженъ отъ мъста заушенія, въ свою очередь, отстоящаго на 2 сажени отъ жертвенника Авраамова, что подлѣ самой Голговы (стр. 22). Нётъ никакой причины предполагать, что сочиненіе Епифанія разумветь нахожденіе темницы въ какомъ-либо иномъ мъстъ; у Епифанія только не упомянута колонна или столбъ бичеванія, уже ранье крестовыхъ походовъ указываемый по сосъдству. Разсужденія Тоблера (Golg. p. 334) не совстить правильны. Умолчаніе Аркульфа о темницъ кажется намъ совершенно случайнымъ и вовсе не нуждающимся въ такомъ объяснении, что въ его время на этомъ мъстъ предполагался алтарь Авраама, упоминаемый у Даніила независимо отъ темницы. Въ латинскій періодъ не говорится болѣе о садѣ Іосифа, такъ какъ пространство, имъ нѣкогда занимаемое, было вновь застроено (См. Tobler Golg. 124, 319). Можетъ быть это случилось даже и ранѣе, такъ какъ Даніилъ и Севульфъ, видѣвшіе постройки еще предъидущаго періода, тоже о немъ не упоминаютъ.

#### 3. Святый Константинъ (храмъ).

Подъ Святымъ Константиномъ разумвется первовь, находившаяся къ Востоку отъ Голговы и Воскресенія, возстановленная патріархомъ Модестомъ на мѣстѣ древней (собственной) базилики Константина, и соответствовавшая главной (восточной) ея части; она собственно называлась храмомо Честного Креста, какъ это мы находимъ въ письмѣ Антіоха, или Обрютенія Креста, а по воспоминанію о прежнемъ зданіи также базиликою Константина или даже Martyrium. Въ самомъ текстъ Епифанія уже содержится указаніе на изв'єстнаго рода тождество Святаю Константина съ мъстомъ обрътенія Креста: "Святый Константинъ, въ которомъ найдены трв креста". Преданіе издревле приписываетъ Креста Господня матери Константина, парицъ Еленъ, в затъмъ предполагаетъ ея присутствіе при открытіи Святаго Гроба и Голговы, тогда какъ ничего подобнаго не говорится въ современномъ историческомъ повъствованів Евсевія. На этомъ преданіе не остановилось, и вступая уже въ прямое противоръче съ истиною, самую постройку базилики Константина стало приписывать тоже Святой Еленъ. Патріархъ Софроній, современникъ арабскаго завоеванія, воспъваеть мъсто (амвонъ, возвышеніе или даже галлерею, βῆμα), гдѣ славная правительница Елена обрѣла честный крестъ:

Κατὰ παμφαές δὲ βημα Γεγανυμένος πορευθῶ Ξύλον οῦ τὸ θεῖον εὖρεν Ελένη μέδουσα πεδνή.

Ко всесевтлому возвышенію Я пойду съ восторгомъ, Гдѣ божественный кресть обрѣла Елена, славная правительница.

Въ старинномъ житіи Константина, относящемся по времени написанія къ VIII приблизительно приложение 4), говорится, что на мъстъ, гдъ обрътено было животворящее древо всечестного Креста, Елена построила во имя своего сына церковь, сеятаго Кон*стантина* (εκκλησίαν, τον άγιον Κωνσταντίνον εδείματο). C<sub>Б</sub> обычною ему отчетливостію русскій паломникъ Даніилъ определяеть положение пункта "идиже Святая Елена нальзла Честный Кресто", при этотъ онъ, конечно, не употребляеть выраженія "Святый Константинь", по причинъ, которая сейчасъ сдълается ясною. Этотъ пунктъ находится отъ темницы Христовой двадцать пять сажень (стр. 23 изд. П. О.), а отъ распятія Господня (Голгооы) двадцать сажень вдалье (стр. 26; въ новомъ изданім здісь является чрезвычайно важное исправленіе противу стараго). Въ настоящее время спускъ въ подземную церковь Обретенія (при церкви святой Елены) тоже находится почти по серединъ между темницею и Голгоеою; при этомъ новые изследователи (Шикъ) готовы предполагать, что кресты были обретены въ городскомъ рвъ и здёсь устроена была церковь св. Елены, а впослъдствіи была проломана поперечная стъна сосъдней пистерны и такимъ образомъ образовались теперешнія двѣ церкви: Св. Елены и Обрѣтенія Креста (ср. Леонида, Старый Іерусалимъ, стр. 86). Обращаясь затъмъ снова къ тексту Епифанія, мы должны сказать, что его опредъление положения врать св. Константина между темнинею и Голговою, безъ особенныхъ затрудненій можетъ

быть соглашено съ цоздивишимъ указаніемъ Даніила и новъйшими данными, особенно если мы будемъ придавать надлежащее значение слову почти. Сверхъ того нужно обратить вниманіе на два обстоятельства: вочто по буквальному смыслу словь первыхъ на TO, между темницею и распятіемъ находятся Епифанія собственно ерата Святаго Константина, т. е. только въ этотъ храмъ, a самый пунктъ обрѣтепредполагется внутри нія крестовъ зданія; Московскаго Синодальнаго списка, по которому выходило бы, что кресты обрѣтены въ воротахъ (èv ~ n), безъ сомевнія, хуже Ватиканскаго. Во вторыхъ на то, что есть нъкоторая весьма существенная разница между эпохами Епифанія и паломника Даніила, между Св. Константиномо, котораго еще называетъ греческій паломникъ, и между позднъйшими постройками на мъстъ Обрътенія Креста. По всемъ даннымъ, возстановленная патріархомъ Модестомъ перковь Честнаго Креста, называемая обыкновенно святымъ Константиномъ, все еще отличалась не только блескомъ или пышностію, о которыхъ говорить патріархъ Софроній въ вышеприведенномъ отрывкѣ, но и значительною обширностію. У Аркульфа (Itinera latina 1, 149) (новая) базилика Константина представлена на планъ несравненно болъе общирною (по крайней мъръ вчетверо), чъмъ Голгооская пер-Моисей Каганкатваци (приложение 2) говориты что въ главной (katholiké) деркви, называемой Матурнь (μαρτύριον), а также Обретенія Креста, находившейся въ двадцати локтяхъ (1) разстоянія отъ церкви Воскресенія, расположены въ длину 65 колоннъ вверху и внизу; въ эпоху Карла Великаго, когда однажды латыняне горы Елеонской, обязаны были засвидътельствовать чистоту своей въры всенародно, то для этого устро-

ено было съ начала собраніе между Кальваріею и Гробомъ, а за темъ во Святоми Константинъ архидіаконъ, взошедши на какую-то башню (галлерею, въ подлинникъ pergon), прочиталь рукописаніе западныхь предь толпою (Epistola peregrinor. monachor. in monte Oliveti habitantium ad Leonem Papam. Iaffé, Codex Carolin. p. 386. Ср. Tobler, Golg. 112); въ описаніи Сарацинскаго раззоренія въ 966 году и последовавшей затемъ реставрапін (у Яхъи. приложение 3) о церкви Константина постоянно говорится какъ объ отдёльномъ зданіи, значительныхъ, очевидно, разміровъ, иміющемъ особый входъ со стороны церкви Воскресенія; когда возстановляли куполъ базилики, то сводъ ея остался не оконченнымъ, потому что онъ былъ очень великъ... Въ такомъ видь Святой Константинъ существовалъ до самаго большаго и окончательнаго погрома при калифъ Хакемъ, въ 1009 году (по другимъ-въ 1010 году; о самомъ фактъ и о болье точномъ опредълени года см. В. Р. Розенъ, Василій Болгаробойца, стр. 418 и 348). "И быль разрушенъ Краніонъ и базилика Соятаю Константина и все, что находилось въ ея предвлахъ, и были окончательно уничтожены священныя реликвіи. И старался Ибн-Захиръ уничтожить гробъ Господень и стереть слёдъ его, и разбилъ большую часть его и разрушилъ его". Извъстно, что вскоръ послъ этого раззоренія позволено было христіанамъ приступить къ возобновленію разрушенныхъ зданій; но только съ большимъ трудомъ и по истеченіи долгаго времени, при ревностномъ содъйствіи Византійскихъ императоровъ, особенно Константина Мономаха, возстановлены были церковь Воскресенія и Голгова; по вновь являющимся даннымъ они даже совсемъ не были такъ убоги сравнительно съ прошедшимъ, какъ принято думать. Одинъ мусульманскій путешественникъ, посттив-

шій Іерусалимъ около 1047 года и оставившій чрезвычайно любопытное описаніе своихъ странствованій, говорить о христіанскомъ возобновленномъ храмѣ Воскресенія, что это есть обширное зданіе, могущее вибстить восемь тысячь человько и великольпно украшенное мраморомъ, скульптурою и живописью или образами, такъ что ничего подобнаго этой церкви нельзя видъть нигдъ въ міръ (Sefer-Nameh. Relation du voyage de Nassiri Chosrau, publié, traduit et annoté par Charles Schefer, Paris, 1881 pag. 108). Нашъ паломникъ Даніпль, видівшій этоть самый храмь Мономаховской постройки, говоря объ изображеніяхъ, писанныхъ мусією, разумфетъ, повидимому, тъ самыя изображенія, которыя описываетъ Нассиръ-Хозрау. Иная судьба постигла храмъ святаго Константина; съ этого времени о немъ нътъ болье рычи въ источникахъ, и, очевидно, онъ совсымъ не быль возстановлень въ прежнемь виде и объеме. Нашъ русскій паломникъ Даніилъ, посттившій Святыя мъста чрезъ пятьдесять льтъ посль Мономаховской реставраціи, нашель на мість обретенія Креста малую церквицу, но при этомъ помнили, что эта малая церквица замѣнила большую, здѣсь нѣкогда существовавшую; онъ сверхъ того видълъ по близости двери великія, обращенныя къ востоку, въ которыхъ мы можемъ узнать Епифаніевы врата святаго Константина (но уже безъ самаго святаго Константина). "И ту есть была на мъстъ томъ церкви создана клътски велика велми; нынъ же мала церквица. Ту суть двери великія къ востоку лиць", (стр. 26 и 27 нов. изд.). Тоже самое находимъ у Севульфа, только нъсколькими годами упредившаго нашего русскаго паломника въ своемъ странствованіи. Севульфъ пишетъ, что на мъстъ, гдъ нъкогда былъ обрътенъ Кресть Господень, построена была церковь Святой Елены

разрушенная потомъ невърными до основанія. Paulo superius (отъ темницы) locus apparet, ubi S. Crux cum aliis crucibus inventa est, ubi postea in honore reginue Helenae magna constructa fuit ecclesia, sed post modum paganis est detrusa. Историкъ funditus перваго Крестоваго похода, авторъ Дпяній фринковъ, завоевавшихъ Іерусалимъ (писалъ около 1106 года), выражается еще ръшительные вы томы же смыслы: развалины, оставшіяся посл'в разрушенія, свид'втельствуютъ о бывшемъ величіи зданія (Recueil des historiens des croisades. Histor. occidentaux t. III, 510): ecclesia mirac magnitudinis et operis fundata, postea à perfidis gentilibus destructa est: ruinae cuius adhuc existentes indicant, quale iam opus fuerit. Ясное дъло, что ръчь идетъ о развалинахъ знаменитой базилики, основанной Константиномъ Великимъ, возобновленной въ другомъ видъ патріархомъ Модестомъ и разрушенной въ 1009 году. Замъчательно только, что прежнее ся наименованіе "Святой Константинъ" совершенно забыто. Даніилъ не приводить никакого названія, Севульфъ знаменательно говорить о церкви Святой Елены, хотя такъ никто не называль большой разрушенной церкви, пока она существовала; авторъ Дълній полагаетъ, что развалины находятся на мѣстѣ Кальваріи, которую онъ отличаетъ отъ Голгоом. Однако название Святой Елены, неправильно перенесенное Севульфомъ на старую церковь Честнаго Креста, другими словами на Модестовскую церковь святаго Константина, употреблено авторомъ не безъ основанія. Послъ здёсь дёйствительно, существуеть церковь съ этимъ наименованіемъ; можетъ быть и малая церквица Даніила носила это названіе. Въ періодъ господства франковъ, которые тоже не позаботились о возстановленіи славной старой базилики, дълается вполнъ извъстною церковь святой Елены или крипта; впервые упоминается она съ надлежащею отчетливостію у Іоанна Вюрцбургскаго: въ головахъ вновь расширенной церкви Воскресенія, подл'є такъ называемаго хора или монастыря канониковъ (теперь греческій хоръ) находится місто въ углубленіи, на подобіе крипты или пещеры, въ которомъ, говорятъ, царица Елена нашла Кресть Господень; адъсь находится и алтарь въ честь ея посвященный: (Descriptiones terrae sanctae pag 151, 152) in capite ejusdem ecclesiae novae versus orientem, juxta claustrum dominorum, est locus in profundo, in modum cryptae, cum magna satis serenitate, in quo regina Helena crucem Domini dicitur reperisse, in cujus Helenae honorem ibidem continetur altare consecratum. Теодерикъ (Theoderici libellus pag. 25) пишетъ, что на востокъ отъ хора канониковъ, claustrum dominorum, по тридцати и болье ступенямъ сходять въ капеллу царицы Елены, расположенную внъ церкви Воскресенія, гдѣ и находится алтарь, посвященный ея имени; еще на иятнадцать шаговъ внизъ въ подземель в пещера съ алтаремъ, гдв царица Елена нашла Крестъ Господень. Фока (Historiens grees des crois. 1, 541) говорить о большомъ подземномъ храмъ, въ которомъ быль обрѣтенъ животворящій Крестъ. Что базилика Константина и Святой Константинъ Модеста не были просто подземными храмами, это совершенно ясно изъ всей совокупности данныхъ... Но представляется вопросъ, не было ли такихъ подземныхъ отделеній, соответствующихъ позднейшей церкви Елены и часовне Обратенія, уже въ самой базилика Константина; не сладуеть ли себѣ представлять дѣло такъ, что по разрушеній надземныхъ зданій въ 1009 году легче могли сохраниться и скоръе могли быть возстановлены отдъленія подземныя. Графъ Вогюэ (Vogtié, les églises de la

terre sainte pag. 159) утверждаеть, что своды этой капеллы были выведены вновь во время крестовыхъ походовъ и что ея нижнія части ведуть свое начало отъ VII-го въка; другіе новъйшіе палестиновъды слъдують его ваглядамъ (Socin, Paläst. 82). Намъ, однако, кажется, что отсюда вовсе не вытекаетъ необходимости вполнъ отождествлять церковь Св. Елены съ Модестовымъ храмомъ Св. Креста, какъ это делаетъ Вогюэ, и предполагать, что начиная съ VII-го въка на этомъ мъстъ ничего болье и не было кромъ этой капеллы, что постройка Модеста, извъстная всего болъе подъ именемъ Св. Константина, была ни болъе ни менье, какъ эта позднъйшая церковь Елены, и что развалины большой церкви, о которой говорится у Севульфа и Даніила, суть только воспоминанія о первоначальной базилик Константина, разрушенной Персами въ 614-мъ году. Въ виду вышеприведенныхъ свидътельствъ о значительности храма Св. Константина во второмъ періодъ его существованія и совершеннаго молчанія о подъемномъ или низменномъ его положеніи даже Севульфъ говоритъ, что старая церковь Елены находилась нъсколько выше (paulo superius) Голговыестественные предположить, что церковь Елены съ нынъшнимъ придъломъ обрътенія прежде всего представляють остатокь, а не цёлое-Модестовской постройки т. е. Св. Константина, и Константиновской первоначальной базилики-на столько, на сколько эта последняя послужила своимъ матеріаломъ для построенія Св. Константина при Модестъ. Можно допустить, что церковь Св. Елены составляла особое подземное отдъленіе уже въ первоначальной базиликъ Константина; тутъ можно припомнить слова Евсевія о надземномъ и поземномъ, верхнемъ и нижнемъ рядъ колоннъ въ этой базиликъ (Vita Constantini); но и въ описаніи, помъщенномъ у Моисея Каганкатваци, во всякомъ случав, отноеящемся къ періоду послѣ Персидскаго нашествія, говорится о верхнихъ и нижнихъ колоннахъ; следовательно съ такимъ же правомъ можно предположить существованіе подземнаго отд'вленія и во второй періодъ, въ Модестовомъ храмѣ Обрѣтенія Креста или Св. Константинъ. Когда въ 1009-мъ году храмъ Св. Константива быль разрушень, то верхнія его отделенія совсемь не были возстановлены ни при Мономахъ, ни поздеъе, а нижнія остались и были поправлены-можеть быть, при помощи тъхъ матеріаловъ, которые прежде входили въ составъ верхняго храма, даже со времени первой его постройки въ ІV-мъ вѣкѣ: такъ объясархитектурномъ данныя объ няемъ МЫ церкви Св. Елены, сообщаемыя новыми изследовате-Малая церконца Даніила и несовствив точное по отношенію къ прошедшему и къ развалинамъ большой церкви обозначение ихъ именемъ Св. Елены у Севульфа-заставляеть насъ думать, что въ такомъ впдъ и съ этимъ именемъ она существовала ранъе перестроекъ, предпринятыхъ крестоносцами... Возвращаясь къ нашему автору т. е. къ Еппфанію, мы выводимъ изъ всего сказаннаго следующія заключенія для объясненія его текста 1) подъ именемъ Св. Константина, о которомъ онъ говоритъ, нужно разумъть построенную Модестомъ церковь Честнаго Креста, 2) Ворота этой церкви онъ выдвигаетъ въ своемъ представлени далеко на западъ по направленію къ Воскресенію и Голгоов, 3) внутри ел онъ отмвчаетъ мвсто Обрвтенія крестовъ, не обозначая точнъе самаго пункта, 4) этотъ пункть можно предполагать соотвётствующим позднёйшей церкви Св. Елены и придълу Обрътенія, но самый св. Константина во всемъ его объемѣ и съ воротами долженъ быть предполагаемъ въ томъ видѣ, какъ онъ существовалъ ранѣе 1009 года, ранѣе разрушенія при Хакемѣ.

#### 4. Горница съ чашею.

Надъ вратами (храма) Св. Константина находится священное мѣсто, алтарь, часовня или ризница, (τὸ ε̂ром) съ указанными ниже святыми предметами; прежде ть самые предметы, которые здысь отмычены, находились, по словамъ патріарха Софронія, или какомъ - то верхнемъ отдёленіи (оперойом) базилики Константина, а въ Бревіарів (Breviarius), представляющемъ оригинальное сочинение, составленное ранъе 614-го года (Theodos. ed Gildem. p. 34), говорится о sacrarium de basilica sancti Constantini, заключающемъ многія орудія Страстей Христовыхъ. Влиже къ Епифанію по времени Аркульфъ, а между темъ у этого западнаго паломника, описывающаго возобновленные храмъ Воскресенія и базилику, въ місто горницы или алтаря надъ базиликою упоминается экзедра (exedra), т. е. отдъльно стоящая нъкотораго рода галлерея, и находится она между Голговскою церковью и Мартиріемъ, подъ которымъ Аркульфъ разумветъ храмъ Константина; такъ это представлено и на планъ начертанномъ на навощенной табличкъ путешественникомъ для списателя его пути, Адамнана (Itinera latina I. 152, 149). Для соглашенія Епифанія съ Аркульфомъ нужно предположить либо то, что экзедра Аркульфа все-таки есть часть древней Константиновской бавилики и представляла даже въ его время галлерею, расположенную сверху надъ пропилеями и вратами Св.

Константина, что Аркульфъ не точно представиль ее чъмъ-то отдъльнымъ, не принадлежащимъ къ базиликъ; либо то, что слово етачо въ греческомъ текств Епифанія должно быть переводимо не предлогомъ надв, а нарѣчіемъ выше, что можетъ значить просто далье. Въ пользу последняго объясненія могь бы служить варіанть Московскаго Синодальнаго списка, въ которомъ объ ієрої (алтаръ, часовнъ) употреблено выраженіе, показывающее какъ будто большую самостоятельность зданія (Істатаї, стоить). Выраженіе Софронія также не исключаеть возможность представлять его горницу самостоятельнымъ помъщеніемъ, имъющимъ только свой нижній этажь. Въ армянской описи Іерусалимскихъ церквей у Моисея Каганкатваци (приложение 2) говорится о горницъ со священными предметами, принадлежащей въ составу зданій Голговы и гроба Господня, что сближаеть его съ Аркульфомъ. Позднейшіе паломники, напримъръ Севульфъ и нашъ Даніилъ, совершенно не знаютъ какого-либо особаго зданія, соотвётствующаго галлерев или горницв при той или другой изъ двухъ церквей (Голгоеской и Обретенія Креста).— Но въ настоящее время сокровищница или ризница греческой патріархіи тоже находится къ востоку отъ Голговы—на мъстъ, соотвътствующемъ экзедръ Аркульфа. Все это склоняеть насъ въ пользу втораго возможнаго толкованія словъ Епифанія, перевода выраженія èпачю словомъ далые. Епифаній прежде всего сообщаеть намъ, что здёсь находилась чаша, изъ которой Христосъ пиль уксусь и желчь: разумъется сосудъ (охебос), въ который омочена была губка, поданная Спасителю на кресть (Мато. 27, 48; Іоанн. 19, 29), такъ что Христосъ пилъ, конечно, не изъ этого сосуда непосредственно, какъ заставляетъ думать буквальный смыслъ текста.

Сверхъ того Аркульфъ въ своей экзедрю находиль не чашу для уксуса, а чашу тайной вечери, которую Христосъ, благословивъ собственною рукою, передалъ совозлежащимъ апостоламъ; чаща эта была серебрянная. Точно также и въ Бревіарії говорится, что въ ризниції (sacrarium) или собственно въ какой-то ея нишії (cubiculum) находилась чаща, которую Господь благословиль и далъ своимъ ученикамъ. — Это уже наводить на мысль, что въ обоихъ случаяхъ разумітется одинъ и тотъ же предметь; прибавка, сділанная у Аркульфа мимоходомъ, что внутри чащи тайной вечери находилась губка, посредствомъ которой поили Господа оцетомъ потверждаеть эту догадку и объясняеть, какъ могло произойти смітеніе.

### 5. Лохань умовенія ногъ.

Лохань, изъ которой Господь умыль ноги ученикамъ, упоминается весьма рёдко. Въ XII-мъ вѣкѣ она находилась въ Цареградѣ, какъ о томъ свидѣтельствуетъ списокъ святынь, находящихся въ Константинополѣ, составленный однимъ западнымъ любознательнымъ человѣкомъ на латинскомъ языкѣ: pelvis marmorea, in qua lavit (Dominus) pedes disciplorum (Riant, Exuviae sacrae II, 212). По описанію русскаго путешественника Антомія Новгородца (стр. 99), въ концѣ XII-го вѣка, въ придворной перкви св. Богородицы въ Фарѣ находились двѣ лохани: "лоханя Господня мароморяна и другая лоханя мраморяна же, въ ней же Христосъ умылъ нозѣ ученикомъ".

## 6. Орудія страстей.

Въ одномъ мѣстѣ съ чашею и лоханью, т. е. вверху вороть св. Константина, во время Епифанія, находились

также другія орудія страстей Христовыхъ: копье, губка, трость и терновый вънецъ. Въ этомъ сообщении, какъ уже замъчено было во введеніи, заключается наиболье очевидный признакъ эпохи, когда писано сочиненіе; потому мы остановимся на исторіи означенныхъ святыхъ. предметовъ съ нѣкоторою подробностію. О нахожденіи копья, которымъ прободенъ былъ Христосъ на крестъ, въ Константиновской базиликъ прежде всего говорится въ Бресіаріп объ Ігрусалими (Breviarius de Hierosolyma) оригинальномъ сочиненіи, появившемся приблизпслучав рательно около 530 года и во всякомъ нъе 614-го: "по серединъ базилики находится копье, которымъ пораженъ былъ Господь нашъ Іисусъ Христось въ бокъ свой; изъ этого копья сдёланъ быль кресть, который свётить ночью, какъ солнце днемъ" (Theodos. ed. Gildem. pag. 33: in media basilica lancea, unde percussus fuit dominus Iesus Christus...). Въ Сенгалленскомъ кодексъ Оеодосія, писанномъ въ 811-иъ году и содержащемъ редакцію Өеодосія, дополненную вставками изъ Бревіарія, читается букcamoe (Gildem. pag. 31); затъмъ въ вально тоже иныхъ позливищихъ спискахъ Оеолосія о копьв говорится два раза и оно съ начала помѣщается въ базиликъ Константина, согласно съ Бревіаріемъ, а потомъ, ниже, въ Сіонской базилики, и въроятно это есть первоначальное показаніе неинтерполированнаго Өеодосія, такимъ образомъ разногласившаго съ современнымъ почти авторомъ Бревіарія (тоже около 530). Нѣтъ никакого основанія витсть съ графомъ Ріаноми (Riant, Alexii epistola spuria. Genevae. 1879. pag. LII. LIII) предполагать, что около 530-го года и послъ были уже двъ части копья-древко и остріе, - хранившіяся въ двухъ разныхъ мѣстахъ. Свидѣтельства Анто-

нина Плацентинскаго или Мартира (около 570) заставляеть насъ думать, что дъйствительно копье вмъстъ съ терновымъ вънцемъ хранилось первоначально на Сіонъ. Ibi (in basilica Sancta Sion) est corona spinea, qua Dominus fuit coronatus, et lancea, de qua in latere percussus (Itinera latina I. 103 sub fin.), а затъмъ, слъдуетъ полагать, къ эпох в Бревіарія, можеть быть бол ве поздней, чемъ принято думать, оно перенесено въ Константиновскую базилику. Въ 614-мъ году, при Персидскомъ нашествіи, копье попало въ руки Персовъ, но тогда же было выдано ихъ вождемъ Греческому патрицію Никить, и 28-го Октября 614-го года было принесено въ Царьградъ и положено въ Великой (Софійской) церкви (Chronicon Paschale ad ann. Heraclii 3. ed. Paris. 385 = Bonn, 705). Послѣ побѣдъ Ираклія, когда въ Іерусалимъ возвращены были прочія святыни и прежде всего Честный и Животворящій Кресть, и копье, безъ сомнінія, раздѣлило общую участь, хотя о томъ и нѣтъ прямаго упоминанія въ хроникахъ. Іерусалимскій патріархъ Софроній, жившій во время Арабскаго завоеванія, но писавшій свои п'ясноп'янія въчесть Святых в м'ясть своего города нѣсколько ранѣе того, когда еще на патріаршескомъ престолъ сидълъ его предшественникъ (слъдов. около 630) съ сердиемь, исполненнымь сокрушенія, восходита ва вышеупомянутую горницу при церкви Обрътенія Креста, чтобы увидить во ней трость, губку и копъе. И такъ сто лътъ спустя послъ пребыванія копья въ Цареградь, оно обрьтается снова въ Іерусалимъ, именно въ Константиновомъ храмъ. Аркульфа, писавшій сорокь льть спустя посль Софронія (около 670), находить копье во портики Константиновской базилики (Itinera latina I. 153: in portica illius Constantini basilici = exedra); въ следъ за нимъ тоже

самое повторяеть *Беда* достопочтенный (ibid pag. 217). Греческій младшій современникъ посл'єдняго, св. Іоанно Дамаскина нъсколько разъ упоминаетъ въ своихъ сочиненіяхъ о копыт на ряду съ другими орудіями страстей Господнихъ, причемъ предполагается, что они находятся въ Іерусалимъ. (De imagin. III. Migne Patrol. graec. XCIV, 1363 = Le Quien p. 360: τοῦ σταυροῦ τὸ ξύλον, τούς ήλους, τὸν σπόγγον, τὴν λόγχην). Η еизвістно, когда именно послѣ первой половины VIII-го вѣка копье очутилось въ Константинополь; но уже во второй половинь Х-го выка, во время Константина Багрянороднаго оно, находилось тамъ въ малой придворной церкви Вогородицы Фарской или Маячной, и въ Великую Пятницу выставлялось для публичнаго поклоненія, какъ это описано въ сочиненіи Константина о придворномъ чинъ (de Caerimon. I pag. 179. 180. Reiske Notae II, 242). Анна Комнена, дочь другаго Византійскаго императора, Алексвя, описавшая дізнія своего отда (1081—1118), нъсколько разъ упоминаетъ о честномо копът (ή τιμία λόγχη) и о святомо гвоздъ или остріп (йдос) при разсказ о событіях византійских в XI-ro въ частности столичныхъ конца XII-ro (Anna Comn. I. 421. начала въка 100. 101. 244. 247; Riant, Alexii Comn. epistola spuria р. LIV). Если бы мы, по примъру другихъ изслъдователей (гр. Ріанъ), стали различать два копья или предпологать, что копье было раздёлено на двё части на древко и остріе, то пришлось бы все-таки допустить, конпѣ XI-го вѣвъ данное время, T. e. ВЪ ОТР находилось ВЪ Цареградѣ другое графъ Ріанъ). Ho едва-ли думаетъ такъ: другое священное копье, находившееся владении Константина Великаго и снабженное частицами отъ ивоздей Христовых, имветь свою особенную

исторію. Именно, въ эпоху, къ которой относятся личныя воспоминанія Константина Багрянороднаго, это послъднее копье принадлежало Верхне-Бургундскому королю Рудольфу и въ 922-иъ году уступлено было имъ королю Генриху І-му Саксонскому, отцу императора Оттона, какъ объ этомъ свидътельствуетъ Ліутпрандъ (Antapodos. IV, 14). Нашъ путешественникъ Антоній Новго родскій въ самомъ концѣ ХП-го вѣка еще видѣлъ копье въ той же самой придворной церкви св. Богородицы въ Фаръ, въ которой оно хранилось при Константинъ Багрянородномъ (путешествіе Антонія въ Цареградъ стр. 96). Цёлый рядъ западныхъ ковъ, подтверждающихъ тотъ же самый фактъ нахожденія св. копья въ Цареград' въ продолженіи XII-го въка, можно найдти въ спеціальномъ изданіи графа Ріана (Exuviae sacrae II, 11. 212. 213. 216. 217. 231. 233). Неизвъстно, случайно или съ намъреніемъ святое копье опущено въ перечисленіи Цареградских в реликвій, пом'ященномъ въ посланіи Императора Алексвя въ западнымъ внязьямъ, въ которомъ онъ призывалъ ихъ на помощь противъ Туровъ и Печенъговъ (около 1090): на основании этого пропуска Рейске (примъч. къ Константина Багрянор. de саегіт. р. 242) и графъ Ріань въ спеціальномъ изслъдованіи считають самый документь подложнымь, съ чъть, впрочемъ, мы не можемъ согласиться (и послъ новыхъ замъчаній противъ нашего мнтнія, высказанныхъ на страницахъ французскаго изданія—Archives de l'Orient latin I, 81 и сл., причемъ многія частныя нападки намъ кажутся даже фактически невърными). Въ означенномъ посланіи императора Алексвя, во всякомъ случав появившемся ранве 1108-го года или даже 1100-го (см. Riant, Alexii Comneni epislola spuria pag. LXII) и у нъкоторыхъ писателей начала ХІІ-го въка, пользовавших-

ся этимъ документомъ, уже упомянуты терновый вынецъ и трость, которую Христосъ держаль въ рукахъ, въ числъ сокровищъ Византійской столицы. (См. нашу статью "Византія и Печенъги" въ Журналь Мин. Нар. Просвъщенія 1872, Декабрь стр. 327, а также 1880 Январь стр. 239). О времени перенесенія ихъ изъ Іерусалима возможны следующія соображенія. Такъ какъ въ сочинени Константина Багрянороднаго ничего о нихъ не сказано, между тъмъ какъ упоминаются копье и крестъ (последній по **ти**ымкqи тельствамъ Армянскихъ историковъ Себеоса и Вардана перенесенъ въ Царьградъ при Арабскомъ нашествии въ 634), то является въроятность поздныйшаго ихъ перенесенія — всего скорве послв разрушенія Храма въ 1009-иъ г., при Константинъ Мономахъ или Константинъ Дукъ. Что въ VII-мъ и VIII-мъ въкахъ, послъ кратковременнаго пребыванія въ Константинополь въ періодъ Персидскаго раззоренія (Пасхальная хроника въ вышеуказанномъ мъстъ), губка, а равно и терновый вънецъ находились въ Іерусалимъ, — объ этомъ существуетъ цълый рядъ свидътельствъ: патріархъ Софроній и Аркульфъ, затъмъ Дамаскинъ и латинскій монахъ Бернардъ. — Патріархъ Софроній указываеть на присутствіе губки въ числѣ святынь Константиновой базилики (см. выше); монахъ Аркульфъ помъщаетъ ее въ свой экзедрю выбств съ чашею или даже въ самой чашть (Itinera latina I, pag. 152: In quo utique calice inest spongia, quam aceto plenam — Dominum crucifigentes obtulerunt ori ejus). А о пребываніи терноваго вънда въ Іерусалими последнее свидетельство находится у латинскаго монаха Бернарда, посътившаго св. Градъ около 870-го года. Эта' святыня находилась тогда въ Сіонской церкви (Itinera latina I, 315. ecclesia in monte

Syon... in qua pendet spinea corona Domini)—въроятно вслъдствіе того, что храмъ Константина не за долго передъ тъмъ подвергся раззоренію (см. ниже). Впрочемъ, и въ описаніи Іерусалимскихъ церквей, находящемся въ сочиненіи *Моисея Каганкатваци* (приложеніе 2), терновый вънецъ помъщенъ въ Сіонской церкви.

Трость (κάλαμος, harundo), которою бить быль Христось по главѣ, точно также находилась въ Константинополѣ по указаніямь источниковь конца ХІ-го и всего ХІІ-го столѣтія. См. Посланіе Алекспя въ изданіи графа Ріана и въ моей рецензіи Журн. Мин. Народн. Просвѣщ. 1880, Январь стр. 239; Reliquiae Constantinopolitanae, т. е. каталогь, составленный на западѣ около 1150-го года: Riant Exuviae sacrae II, 211 и дальнѣйшіе документы въ томъ же изданіи и томѣ рр. 213. 216.

Совокупность всехъ этихъ показаній о переходё орудій страстей Христовыхъ изъ Іерусалима въ Цареградъ, поддерживаемая кромѣ взаимнаго ихъ согласія еще молчаніемъ всёхъ паломниковъ ко Святымъ мёстамъ въ данный періодъ о какихъ-либо возможныхъ дублетахъ, представляетъ намъ довольно твердый фундаментъ для выводовъ и заключеній. Прежде всего здёсь мы находимъ решительное доказательство того, что сочиненіе, нами комментируемое, написано никакъ не въ XII-мъ столетіи, а гораздо ранее: это основывается на всей совокупности данныхъ. Затемъ въ массе этихъ извъстій выдается одно частное, изъ котораго слъдуеть, что наше сочиненіе, предполагающее присутствіе св. копья въ Герусалимской Церкви Обретенія Креста, написано ранће половины X-го вѣка, когда это копье уже находилось въ Константинополф. Правильность и твердость этого заключенія обезпечивается тёмъ, что

извѣстіе, на которомъ оно основано, не стоитъ уединенно, а находится въ связи съ вышеозначенною общею совокупностію данныхъ... Какъ далеко можно будетъ идти назадъ отъ половины X-го вѣка, это видно будетъ далѣе.

#### 7. Скатерть Апостола Петра.

О скатерти, явленной Апостолу Петру, приходится сказать не многое. Въ другихъ источникахъ мы не находимъ объ ней упоминанія; но, можетъ быть, она является подъ другимъ видомъ у Аркульфа, который говоритъ о полотнѣ, вытканномъ Богоматерью, съ изображеніями двѣнадцати апостоловъ и самаго Господа (Itinera latina I, 156). Петровой плащаницѣ естественнѣе было бы находиться въ Іоппіи (Яффѣ), гдѣ произошло видѣніе и гдѣ была потомъ церковь Апостола Петра (Даніила путеш. изданіе Норова стр. 152. 153).

## 8. Патріархія.

Близь нея находится патріархія, πλησίον δὲ αὐτῆς, πλησίον ταύτης. Не ясно, къ чему относится мѣстоименіе; ближайшее существительное женскаго рода есть σινδών, скатерть или плащаница, которую видѣль Петръ; за тѣмъ, и это гораздо логичнѣе и естественнѣе, котя и не дѣлаеть большаго различія по смыслу — слово ел можеть быть относимо къ воротамъ (πύλη) храма Константина, по гречески существительному женскаго рода. Тоблеръ (Golg. 514) предлагаеть другое толкованіе; онъ относиль мѣстоименіе къ церкви Адама, ἡ ἐκκλησιά ᾿Αδάμ, что представляеть большую несообразность съ грамматической точки зрѣнія; при этомъ имѣлось въ виду

устраненіе реальных затрудненій, на самомъ дёль, можетъ быть, и не существующихъ. Въ эпоху, къ которой Тоблеръ относиль Епифанія, можно было сказать о патріархіи съ нікоторою натяжкою, что она находится по сосъдству съ Голговою, но никавъ нельзя было сказать, что она расположена подлѣ вороть Константина. Однако, следуетъ помнить, что, по представленію Епифанія, правильному или н'єть, врата Константина вдаются въ промежутовъ между темницею Христа на съверъ и Голговою на югъ, придвигались ближе къ церкви Воскресенія, такъ что зданія, находящіяся примърно на югь оть часовни Гроба и церкви Воскресенія, будуть столько же близки къ этимъ вратамъ, сколько къ Голгоев. - Послв этого мы можемъ перейти къ историческимъ извъстіямъ о положеніи патріархіи. (Леонида Старый Герусал. стр. 126 и сл. Іоаннидеса Проскинитарій стр. 147 и сл. Норова Іерусалимъ и Синай стр. 16, 29 и др. Tobler, Topogr I, 274. Sepp, Ierusal. I, 472). По свидътельству церковнаго писателя, жившаго XIV-мъ въкъ, именно Патріарха Константинопольскаго Никифора Каллиста, зданіе для Іерусалимскаго епископа было выстроено императрицею Евдокією, женою императора Өеодосія ІІ-го, следовательно, въ первой половинъ V-го въка. (Niceph. Callisti ecclesiast. hist. LXIV, cap. 50 = Migne Patrol. graec. CXLIV, 1240: xaì tò έπισκοπεῖον ἐκ βάθρων αὐτῶν ἀνίστα); нο гдѣ именно оно находилось, на это нътъ у Никифора никакого указанія. Въ греческомъ проскинитарів Іоаннидеса приводятся слѣдующія соображенія о мѣстоположеніи древней патріаршей резиденціи, основанныя, главнымь образомь, на позднъйшихъ данныхъ изъ латинской эпохи. Извъстно, что латинскіе патріархи жили тамъ, гдѣ теперь находится мечеть Ханке, т. е. на съверъ отъ Гроба Господня и церкви Воскресенія; нужно думать, что здёсь же прежде обитали и греческіе патріархи, тімь болье, что одно магометанское преданіе около этого м'яста полагаетъ встръчу патріарха Софронія съ Омаромъ. Но далъе западные источники прямо свидътельствують о смежности патріаршей латинской резиденціи съ госпиталемъ Іоаннитовъ, который, какъ всѣ знаютъ, соотвѣтствуетъ нынъшнему Муристану (на югъ отъ храма Воскресенія); такимъ образомъ, становится очевиднымъ, что зданія патріархіи въ XII въкъ до Саладина тянулись на довольно обширномъ пространствъ съ съвера на югъ по западной сторонъ храма, занимая всю площадь до такъ называемаго и нынъ патріаршаго пруда, и примыкая съ юга къ госпиталю Іоаннитовъ. Какъ и все другое, эти зданія достались латинскимъ патріархамъ, конечно, вследствіе узурпаціи правъ и владеній, принадлежавшихъ ихъ восточнымъ предшественникамъ; нужно поэтому полагать, что расширеніе стариннаго патріаршаго пом'єщенія, выстроеннаго Евдокією, новыми постройками въ соотвътственномъ направленіи послъдовало ранъе крестовыхъ походовъ, одновременно съ основаніемъ трехъ придъльныхъ церквей на югъ Свято-Гробскаго храма (о нихъ будетъ ръчь въ слъдующемъ примъчании). Когда мусульмане опять овладёли Іерусалимомъ при Саладинё (1187), съверныя части патріаршей латинской резиденціи, точно такъ, какъ и госпиталь съ прилегающими зданіями, были отняты у христіанъ и переданы улемамъ, вследствіе чего и явилась мечеть Хапке, сохраняющаяся до нашего времени; православные патріархи, не добившіеся полнаго возстановленія своихъ старыхъ владёльческихъ правъ, обитали въ одномъ домъ, расположенномъ при нынѣшней мечети Омара, которая возникла на мъстъ прежней церкви Іоаннитовъ: разумъется Сидна-

Омаръ, первоначально Куббетъ-ед-Дерга, основанная племянникомъ Саладина Шихаб-ед-диномъ въ 1216 году (Socin, Palaest. 88. Sepp. Ierus., 875). Поздиће. при патріарх $\theta eo \phi a n n$ , и этоть домъ, въ свою очередь, быль отнять мусульманами, и патріархи принуждены были переселиться на югь храма Воскресенія, подлъ церкви св. Іакова, гдъ еще находились развалины древней патріархіи, которыя теперь пришлось купить за большія деньги; уже въ новыя времена здісь были выстроены придълы св. Константина и св. Оеклы. Къ этому мы прибавимъ одно замъчание съ цълью болъе выставить на видъ значение древнихъ развалинъ на югѣ Гроба Господня и храма Воскресенія. Старую патріаршую резиденцію здісь указывали еще въ половині XIII стольтія. Въ стихотворномъ описаніи святыхъ мъстъ Ефесскаго протонотарія Пердикки (около 1250 г.) говорится (Allat. Σύμμ. p. 68 — Migne Patrol. graec. СХХХIII, 965), что въ предверіи Гроба находится церковь Іакова, брата Господня, близъ нея придълъ Мароы и Маріи (- Мироносицъ), обращенный въ тайное убъжище (обхретоу) нечестивыхъ, и затъмъ туть же древнее жилище божественныхъ патріарховъ, служащее мечетью (синагогою) для невфриыхъ:

> Καὶ παλαιὰ κατοίκησις πατριαρχῶν τῶν θείων Εἰς οἶκον, εἰς συναγωγὴν τελοῦσα τοῖς ἀπίστοις.

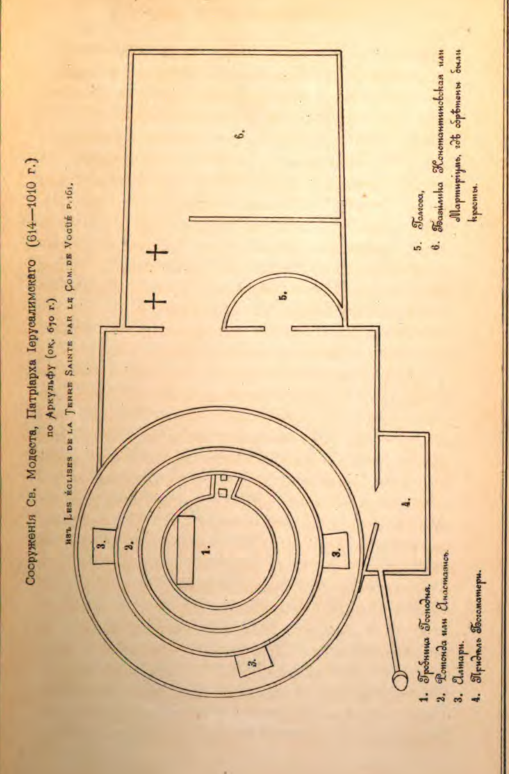
Затыть у греческаго Анонима, писавшаго о святыхъ мыстахь около 1400 года, о храмы св. Іакова говорится слыдующее: "есть тамь три церкви (три придыла): 1) св. Воскресенія Христова; 2) св. сорока мучениковь; 3) св. Іакова, брата Господня и Мироносиць: и немного отсюда вверхь патріархія (еще выше Одигитрія и живуть монахини): ἀπ'αὐτοῦ καὶ ἄνωθεν ἔναι τὸ

πατριαρχικόν (Allatii Σύμμ., p. 91-Migne Patrol. graec. CXXXIII, 98). Слова эти, очевидно, относятся къ тому періоду, когда уже совершилось упомянутое выше переселеніе православныхъ патріарховъ въ древиюю свою резиденцію, находившуюся съ давняго времени въ рукахъ невърныхъ, даже служившую имъ мечетью; нынъшняя старая патріархія въ сущности находится на мъсть древней. При этомъ нужно замътить, что въ настоящее время въ Герусалимъ двъ патріархіи: старая. о которой здёсь идеть рёчь, и новёйшая, выстроенная въ концѣ пятидесятыхъ годовъ текущаго столѣтія. Къ нашему исходному пункту мы возвращаемся съ темъ результатомъ, что еще до крестовыхъ походовъ, неизвъстно съ какого времени, патріаршая резиденція находилась близь нын ішней церкви св. Іакова, брата Господня, что именно здёсь на югё, а не близь мечети Ханке предполагался центръ патріаршескихъ зданій. Ничто не мъщаетъ намъ объяснять въ этомъ же смыслъ и показаніе Епифанія. Свидітельство нашего паломника Даніила (стр. 19 изданія П. О.), "суть полати въ ней (церкви Воскресенія) пространьны и тамо горъ живеть патріархъ", относятся къ болье поздней эпохв, сами по себѣ представляютъ нѣкоторую неясность: въ виду того, что Даніиль, безь сомненія, разуметь греческихъ патріарховъ, а не латинскихъ, лучшимъ чтеніемъ было бы то, которое говорить о прошедшемъ времени (жило въ Радзивил. спискъ); наконецъ, принадлежность самой церкви Іакова къ зданіямъ при Гробъ Господнемъ позволяетъ понимать эти слова въ смыслѣ, допускающемъ возможность соглашенія съ показаніемъ Епифанія.

# 9. Неосвященная церковь вслъдствіе гоненія Сарацинскаго.

Нъсколько темное указаніе на церковь, которую хотель освятить синодь или соборь, но которая осталась неосвященною по причинъ гоненія Сарадинскаго, кажется намъ чрезвычайно любопытнымъ и важнымъ. Неправильное пониманіе самаго смысла греческой фразы помѣщало другимъ очень опытнымъ изслѣдователямъ надлежащимъ образомъ оценить данное место Епифанія. Тоблеръ (Golg. 514) поняль дёло такъ, что еххдусіа аченθρονίαστος (ненастолованная, т. е. неосвященная церковь: о значеніи выраженія ένθρονιάζειν см. Дюканжа Glossar. mediae graecit. s. v. Өрбиос) была затымь снабжена престоломъ посли изгнанія Сарацинъ: объясненіе невозможное съ грамматической точки зрѣнія и окончательно устраняемое несколько измененными чтеніеми синодальнаго списка. Причастіе — μέλλουσα, во всякомъ случать, указываеть только на желаніе или нам'вреніе, которыя здѣсь предполагаются въ прошедшемъ. Согласно съ тъмъ, что въ предъидущемъ примъчаніи сказано о положеніи патріархіи, церковью, которая во время нашего автора оставалась неосвященною и, очевидно, была незадолго предъ тъмъ только что выстроена, будетъ именно церковь Іакова, брата Господня. Въ текств Епифанія сказано, что неосвященная церковь находится внизг, хάτωθεν, (отъ) патріархін; соответственно тому у греческаго Анонима о патріархіи, когда она была перенесена на древнее мъсто, сказано, что она находится немного вверхо оть трехъ пределовъ, составляющихъ виесте храмъ Іакова (см. выше). Изъ этого следуеть, что церковь Іакова, брата Господня, была основана ранбе эпохи

нашего автора, во всякомъ случав, ранве 950-959 года. Въ такомъ выводъ нътъ ничего страннаго и неожиданнаго, потому что существование придъловъ, входившихъ въ составъ церкви Іакова, ранте эпохи крестовыхъ походовъ, засвидътельствовано другими источниками. Если о нихъ умалчиваетъ нашъ Даніилъ, за то говорить Севульфг, постившій Святую землю нісколькими годами ранће. Церковь св. Іакова состоить собственно изъ трехъ придъловъ, какъ уже сказано выше: 1) церковь сорока мучениковъ, составляющая собственно нижній этажъ колокольной башни при Гробъ Господнъ; въ ней издревле погребаются натріархи; 2) святаго Воскресенія или жень мироносиць, гдв указывають место явленія Христа Магдалинъ въ видъ вертоградаря; 3) церковь св. Іакова, въ тесномъ смысле, наиболее южная, тогда какъ вторая находится посрединъ. Севульфъ прямо упоминаетъ о последней, называя ее капеллою Іакова (саpella s. Iacobi apostoli Tobler, Golg. 389), и разумъетъ первую подъ именемъ придъла св. Троицы. Новъйшіе путешественники склонны придавать невзрачной церкви св. Іакова даже преувеличенную древность, восходящую въ временамъ св. Константина Равноапостольнаго (Норовъ, Іерусалимъ и Синай, стр. 30). У латинскаго монаха Бернарда, совершившаго свое паломничество около 870-го года, говорится о четыреже смежныхъ церквахъ внутри Герусалима; названы Кальварія (Голгоеа), базилика Константина и церковь св. Гроба на западъ, осталась безъ названія четвертая церковь на rort (Itinera latina I, 314: basilica Constantini, alia ad meridiem, tercia ad occidentem, in cujus medio est Sepulcrum Domini). Обыкновенно подъ этою непоименованною церковью разумбють ту самую нъсколько загадочную церковь св. Дъвы Маріи, которая существовала



во время Аркульфа (около 670 года) и по его словамъ (Itinera latina I, 151) съ правой стороны примыкала къ храму Воскресенія, а по рисунку или плану, имъ же начертанному, стояда въ связи развъ только съ Голгоеою. Впрочемъ, графу Вогюэ удалось открыть въ одной рукописи Х въка воспроизведение плана Аркульфа съ тою весьма существенною отменою отъ обычнаго рисунка, что церковь св. Маріи, согласно съ текстомъ, помъщается именно на югъ отъ Воскресенія (Les églises de la terre sainte, р. 161). У иныхъ изслъдователей есть наклонность отождествлять Аркульфову церковь Богоматери (Sancte Marie, matris Domini) съ хорошо извъстною впослъдствіи церковью св. Маріи Латинской (Sepp, Ierusal. 1, 446: man fragt sich, ob unter dieser Marienkirche nicht die damals schon bestandene Maria latina gemeint sei?). Тѣ, которые чуждаются такого предположенія, между прочимъ, самъ Тоблеръ, полагали, что Аркульфова церковь св. Маріи исчезда при последующихъ перестройкахъ, даже именно тогда, когда была возведена колокольная башня, а это было въ началъ Латинскаго господства, вскоръ послъ крестоваго похода (Golg. 111, 129, перваго и pass.). Открытый Вогюэ рисунокъ говоритъ въ пользу этой последней теоріи. Однако, мы сейчась видели, что постройки на предполагаемомъ мъстъ и помимо колокольни существовали ранве и притомъ подъ другимъ наименованіемъ, чёмъ у Аркульфа, подъ названіемъ церкви Св. Троицы, придъла св. Іакова и т. д. (Севульфъ). Однимъ словомъ, мы хотимъ сказать, что если Аркульфова церковь Богоматери не тождественна съ Маріею Латинской, то она тождественна съ позднейшимъ храмомъ св. Іакова, т. е последній возникъ на ея мъсть, можеть быть на ея фундаменть. Если бы у Ар-

кульфа къ имени Св. Маріи не было прибавлено "Божіей Матери" (Genetricis Dei), то представлялась бы даже возможность пріурочить самое названіе къ Маріи Магдалинъ, къ придълу женъ Мироносицъ, къ мъсту явленія Христа Магдалинъ, что входить въ составъ церкви Іакова. Пропускъ наименованія, сдъланный Берпардом в какъ разъ въ соответствующемъ месте, можетъ быть вовсе не случайный и гораздо боль знаменателенъ, чъмъ думаютъ (см. Tobler, Golg. 116). При описаніи своихъ четырехъ церквей, Бернардъ прямо ссылается на достопочтеннаго Беду или, что совершенно тождественно, на Аркульфа; если же онъ не назваль стоящей на третьемъ мъстъ церкви въ слъдъ за Аркульфомъ именемъ Св. Дѣвы Маріи, то либо потому, что онъ въ чемъ либо усумнился, либо потому, что дъйствительность въ данномъ случат представляла нъкоторыя затрудненія и вопросы безъ готоваго отвъта. Если мы предположимъ, что на мъстъ прежняго Аркульфова храма выстроенъ быль новый, остававшійся, однако, неосвященнымъ, то можно сказать, что и на самомъ дълъ это быль храмъ безъимянный, не посвященный никакому святому. Въ последстви, въ более благопріятное время, онъ, конечно, получилъ то и другое, и посвященіе, и опредъленное наименованіе, но это могло случиться только послѣ Бернарда, а во время Бернарда онъ стояль, такъ какъ быль при Епифаніи, ανενθρονίαστος или по другому чтенію и і сеобромовейся. Если бы родился вопросъ, зачъмъ понадобилась перестройка и что было причиною разрушенія храма Дівы Маріи, то, помимо другихъ возможныхъ догадокъ, въ предположении, что это случилось именно ранте Вернарда, мы можемъ отвъчать ссылкою на Commemoratio de casis Dei (Перепись Божьихъ домовъ или монастырей въ Герусалимъ),

составленную въ началѣ IX-го столѣтія, при Карлѣ Великомъ. Тамъ читается (Itinera latina 1, 304), что церковь Святой Маріи была разрушена и низпровергнута землетрясеніемъ, о которомъ по тону рѣчи нужно думать, что оно случилось не за долго предъ написаніемъ сочиненія (около 808). Ipsa ecclesia Sancte Marie, quam ille terre motus evertit et in terram demersit. Къ сожалѣнію, прямо не сказано, какая именно изъ нѣсколькихъ церквей, посвященныхъ Богоматери, тутъ разумѣется.

Положимъ, что церковь, которая въ последствіи названа въ честь Апостола Іакова, была выстроена на мъстѣ старой вскорѣ послѣ землетрясенія, въ началѣ ІХ въка. Нътъ никакихъ препятствій помъстить близко къ этой грани одинъ изъ предёльныхъ пунктовъ, опредёляющихъ время жизни нашего Епифанія; другимъ какъ известно, служить 950 годь, ранее котораго его сочиненіе уже несомнънно было написано. Но за то для повърки своихъ предположеній мы обязаны указать, какое именно гоненіе со стороны Сарацинъ могло воспрепятствовать освященію вновь выстроенной церкви. По этому вопросу, соприкасающемуся съ общею исторіею Іерусалима и вообще Палестины въ средніе въка, мы расподагаемъ весьма интересными источниками, отчасти такими, которые до сихъ поръ остаются неизданными; наиболъе важные, сообщенные уважаемымъ товарищемъ нашимъ, ученымъ оріенталистомъ и профессоромъ В. Р. Розеномъ, мы помъщаемъ во второмъ приложении и полагаемъ, что они будутъ лучшимъ украшеніемъ настоящаго изданія. Здёсь мы остановимся на слёдующихъ фактахъ. Положение христіанъ въ Палестинъ въ первые въка послъ арабскаго завоеванія было довольно сносно, какъ это признается прямо въ сочиненіяхъ, писанныхъ самими мъстными христіанами (см. въ указанномъ приложеніи отрывокъ изъ житія Осодора Едесскаго). Серіозныхъ преследованій исторія не знаеть до самаго конца VIII въка и начала IX. О первомъ изънихъ находятся свъдънія въ хроникъ патріарха Евтихія Александрійскаго (ибн-Патрика) и въ Византійской хроникъ Өеофана. У Евтихія разсказывается, что при калиф'в Ал-Мамуню (813—834) въ Герусалиме и вообще въ Палестине былъ большой голодъ, вследствіе котораго многіе жители и особенно мусульмане удалились изъ города. Этимъ благопріятнымъ случаемъ, освобождавшимъ отъ всякаго ревниваго наблюденія со стороны мусульманъ, воспользовался патріархъ  $\theta$ ома для возобновленія купола надъ гробомъ Господнимъ, такъ какъ онъ уже давно угрожалъ паденіемъ. При содбиствіи одного богатаго Египетскаго христіанина добыты были нужныя средства и матеріалы, постепенно разобранъ прежній сводъ и возведенъ новый, — пятьдесять больших в древесных в стволовъ кедроваго и сосноваго дерева были привезены съ острова Кипра, сорокъ изъ нихъ поддерживали сводъ во время передълки. Однажды патріархъ видълъ сонъ; ему показалось, что изъ внутри одного изъ таковыхъ сорока столбовъ, поддерживавшихъ сводъ храма Воскресенія, вышли сорока мученикова, и пробудившись онъ сказалъ себь: сорокъ столбовъ, поддерживающіе сводъ, суть сорокъ мучениковъ. Вследствіе того ежегодно съ сихъ поръ въ день сорока мучениковъ стали совершать здѣсь торжество въ ихъ честь подлё той колонны, къ которой относилось видініе, а она стояла оть алтаря на южной сторонь. Окончивъ исправленія, патріархъ сверхъ того помимо стараго возвель на верху другой куполь изъ дерева, такъ что въ промежуткъ между ними можно было проходить человѣку. Когда потомъ, по минованіи бъдствія, мусульманское населеніе и мусульманскія вла-

сти воротились въ городъ, то начали раздаваться жалобы и ропотъ на то, что христіане подняли свой храмъ выше мечети Сахра, и тъмъ подвергли посрамленію религію пророка. Патріархъ и многіе другіе изъ христіанъ были заключены въ темницу, и сколько можно судить по разсказу Евтихія, отзывающемуся нѣсколько легендарнымъ складомъ, освободились отъ отвътственности только посредствомъ значительнаго выкупа, въ продолженіи многихъ льть выплачиваемаго вліятельному мусульманину. Таково содержаніе любопытнаго пов'єствованія (Eutichii patriachae Alexandrini annales: Migne, Patrol. CXI. 1121—Selden II, 420).—Изъ него мы прежде всего извлекаемъ указаніе или намекъ на постройку придъла или церкви сорока мучениковъ, ибо безъ этого едва-ли объяснимо ежегодное торжество, и вообще можемъ заключить о раннемъ существовани южныхъ пристроекъ, что приходило на мысль и другимъ (Tobler Golg. 389. 313). Ниже у нашего автора мимоходомъ упоминаются Мироносицы, - въ смыслѣ какого-то монастыря или церкви для монахинь; нътъ ничего невъроятнаго, что тамъ идетъ ръчь о среднемъ придълъ церкви Св. Іакова, о придълъ Воскресенія или Мироносицъ. Такимъ образомъ доказывается существованіе или появленіе въ началь IX-го выка двухъ отдыловъ занимающаго насъ храма въ честь Іакова, брата Господня. Понятно, почему они нъкоторое и даже долгое время не могли быть освящены и открыты. Обращаясь къ самому гоненію, мы замічаемъ, что разсказъ Евтихія оказывается неполнымъ и не дающимъ настоящаго представленія объ его размѣрахъ. По сообщеніямъ другихъ арабскихъ источниковъ, Палестина испытала не малое, хотя преходящее бъдствіе еще при жизни Гаруна-ал-рашида († 809); въ 796-мъ году вспыхнула

междуусобная война между сосёдними арабскими племенами, кочевые бедуины, предавшись необузданной анархіи, угрожали Іерусалиму, который спасенъ быль только мужествомъ своего гарнизона; монастыри въ долинъ Іордана подверглись яростному нападенію и были разграблены, знаменитая лавра Св. Саввы, огражденная кръпкими стънами, вынесла настоящую блокаду и при ващить ея пало нъсколько монаховъ (Palmer, History of the Haram es Sherif: Palestine Exploration Fund 1871, 167-извлеченія изъ арабскихъ источниковъ). Современникъ этихъ событій, Өеофанг, авторъ большой Византійской хроники, имъвшій возможность получать свъдънія изъ первыхъ рукъ, сообщаетъ нѣсколько въ другой связи и въроятно съ нъкоторымъ преувеличениемъ отчасти о тъхъ же самыхъ фактахъ; одно въ его разсказъ напоминаетъ черты мусульманскихъ источниковъ, другое - сродно съ содержаніемъ повъствованія Евтихія, писавшаго тоже по арабски. Подъ 6301-мъ г. (=809) у него говорится о смерти Гарунъ-ал-Рашида и послъдовавшихъ междоусобіяхъ между его сыновьями, Аминомъ и Мамуномъ; именно тогда "были опустошены церкви во Св. Градъ, и пострадали лавры Харитона, Киріака и Св. Саввы" (Theophan. Chronogr. ed. de Boor. 1882 I, 493) Подъ 6304 (=811) снова говорится о междуусобіяхъ въ калифатъ между сыновьями и наслъдниками Гарун-ал-Рашида, причемъ одинъ изъ нихъ разбойнически опустошилъ Палестину, (ibid p. 497). Затыть (р. 499) подъ 6305(=812) г. повъствуется, что вследствіе анархіи и безпорядка въ Сиріи и Палестина положение христіанъ сдалалось тамъ до такой степени тягостнымъ, грабежи и убійства въ городахъ совершались такъ часто необузданною мусульманскою толною, что многіе монахи изъ разныхъ мъстъ Сиріи и даже міряне массами б'єжали, покидая отечество и находя

себъ убъжище въ предълахъ христіанской имперіи и преимущественно на островѣ Кипри, нѣкоторые появились въ самомъ Константинополъ. "Тогда же подверглись поруганію святыя міста въ Іерусалиміс-Св. Воскресеніе, Лобное м'єсто и другія; равнымъ образомъ раззорены были знаменитыя лавры въ пустынь: Св. Харитона, Св. Саввы и прочіе монастыри и церкви" о те хата ту άγίαν - πόλιν σεβάσμιοι τόποι τῆς ἀναστάσεως, τοῦ χρανίου καὶ τῶν λοιπῶν ἐβεβηλώθησαν. Сверхъ того, благодаря оживленнымъ сношеніямъ Карла Великаго съ калифомъ. а также съ Герусалимскимъ патріархомъ, мы имѣемъ пѣлый рядъ указаній на современное положеніе діль въ Палестинъ со стороны западныхъ источниковъ, и здъсь ръчь идеть о тъхъ же самыхъ гоненіяхъ, бъдствіяхъ, раззореніи монастырей и храмовъ. Такъ въ посланіи своемъ Іерусалимскому патріарху Георию (796-806?), преемнику Иліи и предшественнику Оомы, другь и совътникъ Карла Великаго, Алкуинъ, изъявляетъ надежду, что своими молитвами и своею отеческою любовью Георгій успанть украпить въ вара товарищей своих выдствій (consocios tribulationis tuae) и заставить ихъ терпъливо переносить различныя гоненія невърных (patienter sustinere varias infidelium persecutiones: Wattenbach et Dümmler, Monumenta Alcuniana - Bibliotheca rerum Germanic. VI, 582: письмо относять обыкновенно къ 800-му году). Въ числъ законодательныхъ актовъ Карла Великаго есть одинъ, въ которомъ говорится о милостынъ, посылаемой въ Герусалимъ для возстановленія Вожішх церквей (propter aecclesias Dei restaurandas): это есть первый Ахенскій капитулярій для миссово или императорскихъ уполномоченныхъ, изданный въ 810 году (cm. Simson, Jahrbücher des Frankischen Reichs unter Karl dem Grossen Leipzig, 1883, II, 371). Наконецъ,

въ одной Кельнской рукописи XI го въка находится пълое сказаніе о бъдствіяхъ Святой Земли во дни патріарха Георгія, продолжавшихся пять леть сряду: съ начала землятрясенія, повторявшееся ежедневно отъ Пасхи до Пятидесятницы, потомъ саранча и гусеница, истребившія всѣ плоды земные и даже листья на деревьяхъ; на третій годъ страшная смертность въ Іерусалимъ, такъ что въ однъ ворога выносили по 35 труповъ въ день; въ четвертый годъ кровавое столкновение около Святаго города вследствій ссоры за одну тыкву, при чемъ съ одной стороны было убито 80, а съ другой 60 человъкъ; наконецъ, въ пятый годъ грабежи Сарацинъ по городамъ и монастырямъ, причемъ пострадали три монастыря на Іордана, и въ ливра Св. Саввы было убито 100 монаховъ, а 24 сожжены огнемъ (et praedaverunt Jordanem et tria illa monasteria et sancti Sabe monasterio monachos 100 plagaverunt, 24 igne cremaverunt: весь отрывокъ, изданный первоначально Яффе и Ваттенбахомъ и приведенный у Симсона, мы пом'вщаемъ въ приложении второмъ). Трудно всв эти указанія свести къ точнымъ хронологическимъ опреділеніямъ, — такъ какъ самая хронологія Іерусалимскихъ патріарховъ даннаго періода не установлена прочно; но комбинируя данныя приведенныхъ источниковъ, мы находимъ въ должной последовательности все те черты, которыя нужны намъ для объясненія котя и краткаго, но весьма важнаго сообщенія въ издаваемомъ нами текстѣ Епифанія: раззореніе нѣкоторыхъ зданій близь Гроба Господня либо вследствіе землетрясенія, либо вследствіе буйнаго нападенія мусульманской толпы; посл'вдовавшія затёмъ перестройки и попытки возстановленія, невозможность довести ихъ ло конца и вслъдствіе гоненія, т. е. пробудившейся ревности со

стороны господствующаго населенія и со стороны мусульманскихъ властей... Въ исторіи дальнъйшихъ извъстныхъ гоненій мы не находимъ такого соотвъствія съ данными нашего текста. Въ 937-мъ году, по сообщенію Евтихія (l. с. pag. 1155—Selden II, 528, 529, Ср. Розеиз Василій Болгаробойца стр. 350 относительно точной даты; по другимъ въ 935 г.) мусульмане во время возникшаго смятенія сожгли восточныя врата Константиновой базилики и половину портика, а также раззорили Краніево мъсто и самый храмъ Воскресенія. Къ 966-му году относится новое раззореніе святыхъ мість, о которомъ гласитъ сообщаемый въ приложении разсказъ Ибн-Яхъи Антіохійскаго; какъ сказано, мы приводимъ, его ради новости и важности до сихъ поръ никому недоступнаго текста, а для полноты прилагаемъ также уже напечатанный въ книгъ барона Розена "Василій Болгаробойца. Извлечение изъ Лътописи Яхъи Антіохійскаго. С.-Петерб. 1883" отрывовъ о страшномъ раззореніи 1109-го года... Въ сущности оба эти гоненія не могутъ служить къ непосредственному разъясненію занимающаго насъ мъста въ Повъсти Епифанія, такъ какъ, по вышеприведеннымъ соображеніямъ, эта повъсть написана ранъе 966-го года. - Прибавимъ только, что существуютъ документальныя, хотя несколько общія известія о перестройкъ и возстановлении раззоренныхъ мусульманами Іерусалимскихъ церквей въ 881-мъ году при патріархѣ Илія III. (Riunt Inventaire des lettres des croisades: Archives de l'orient latin I, 26).

## 10. Образъ Маріи Египетсқой.

Исторія, которая здѣсь разумѣется, разсказана въ житіи Св. Маріи Египетской, приписываемомъ Софронію, патріарху Іерусалимскому (VII-го в.); въ греческомъ

подлинникъ оно напечатано у Болландистовъ Acta Sanctorum 1 April. Graec. append p. 13 и въ Патрологіи Мина (Migne Patrol. graeca LXXXVII<sup>3</sup> p. 3698—3726), Ср. Русскія Минеи Четьи за Апръль Св. Димитрія Ростовскаго; Сергія місяцесловь Востока Примін. стр. 94 и т. д. Вследъ за Софроніемъ о томъ же говорить Іоанно Дамаскино въ третьей беседе объ иконахъ (Damasceni de imagin. III: Migne Patrol. graeca XLIV, 1416=Le Quien p. 388); на Седьмомъ Вселенскомъ Соборъ противъ иконоборцевъ также ссылались на это свидътельство святости иконъ, вслъдствіе чего отрывокъ изъ житія приводится и въ денніяхъ этого собора. — Повъствованіе патріарха Софронія предполагаеть, что икона находилась на дворъ предъ входомъ во храмъ (т. е. базилику Константина); послѣ четырехкратной, тщетной попытки переступить его порогъ, Марія удалилась и стала въ углу храмоваго двора; въ своемъ сокрушеніи обливаясь слезами, она видъла вверху мысто, на которомъ стояда икона Пресвятой Богородицы, обратилась къ ней съ раскаяніемъ и мольбами, приглашая ее (т. е. икону) быть поручительницею предъ Христомъ въ томъ, что она более не осквернитъ грахомъ своего тъла; послъ этого она безпрепятственно проникла во храмъ и удостоилась узрѣть воздвигаемый Крестъ такъ какъ это быль день Воздвиженія Креста, привлекавшій и тогда (онъ учрежденъ раньше Ираклія и собственно относится къ обрътенію Креста при Константинъ) множество поклонниковъ. Чтеніе Московскаго Синодальнаго списка, говорящее о храми Воздвиженія вмісто дня Воздвиженія, представляется менье удовлетворительнымъ, какъ это оказалось и у Даніиля Паломника, въ новомъ изданіи (слова во имя Святаго Воздвиженія Честного Креста въ новомъ издани являются только варіантомъ двухъ рукописей второй редакціи: см. стр. 27-я въ началъ и ср. изданіе Норова стр. 34). Мъсто, гдъ стояла икона Богородицы, не должно быть отождествляемо безусловно и безъ всякой оговорки съ мъстоположениемъ нынъшней часовни или притвора Маріи Египетской; такъ какъ фактъ относится приблизительно къ 374-му году, то въ древнъйшихъ источникахъ могли разумъться восточныя врата первоначальной Константиновской базилики. Если же мы предположимъ, согласно съ другими изследователями (Шикъ), что базилика Константина кроме восточнаго входа черезъ пропилеи, имъла еще другой съ юга, прямо черезъ боковую площадь въ атріумъ, то этотъ второй входъ будеть приходиться приблизительно тамъ же, гдв и теперь находится площадка и входъ въ церковь Воскресенія, а следовательно и образъ Божіей Матери, о которомъ идетъ ръчь въ житіи Маріи Египетской, можно себь представлять на томъ же мьсть, гдь теперь часовня Маріи Египетской, или же по близости ея. Трудно сказать, гдв видель икону монахъ Епифаній; онъ указываеть ее на лисой сторонъ Св. Константина, но такъ какъ онъ принадлежить къ тъмъ дурнымъ небрежнымъ писателямъ, которыя говоря о правой и лѣвой сторонъ не даютъ себъ заботы объяснить, куда они при этомъ смотрять лицемъ, то эта отмѣтка мало помогаетъ дълу. У Севульфа мы находимъ слъдующее показаніе. — При храмѣ Св. Гроба находится мѣсто, гдѣ Христосъ собственною рукою обозначиль середину земли (-пупъ земли, Compas); но другіе говорять, что туть Христось явился Магдалинъ. Эта часовня (oratorium) находится въ атріумъ (дворъ, открытомъ мъстъ) Гроба Господня на восточной сторонъ; а на западной стънъ капеллы Св. Маріи усматривается изображенный въ часовнѣ образъ Богородицы, который чудесно утёшаль нёкогда сокру-

шенную всемъ сердцемъ Марію Египетскую, силою Св. Духа беседуя съ нею, какъ это читается въ ея житіи (pag. 842: in muro occidentali ipsius capellae sanctae Mariae conspicitur imago ipsius Domini Genitricis perpicta exterius и т. д.). У нашего Даніила (стр. 27 нов. изд.) скавано, что икона Богородицы стояла во притворъ близь дверін техъ, -разументся великія двери около малой церквицы, стоявшей на мѣстѣ обрѣтенія Креста. т. е. храма Св. Константина. Сопоставляя Епифанія съ Севульфомъ, мы отмъчаемъ, что первый относитъ въ область зданій Св. Константина такую містность, которая у Севульфа принадлежить къ восточнымо частямъ собственно (храма) Св. Гроба или Воскресенія. Противорѣчіе, если оно есть, объясняется тѣмъ, что Епифаній, какъ мы знаемъ, сторону Св. Константина, обращенную къ церкви Воскресенія, выставляеть въ своемъ представленіи далеко на западъ (помѣщая ея между Голговою и темницею), а Севульфъ совсвиъ даже не знаетъ Константиновой базилики, такъ какъ она была разрушена; самая же мъстность, о которой идеть рычь въ житін Марін Египетской, независимо отъ общихъ измѣненій въ характер'в главныхъ зданій, въ мысли того и другаго привязывалась, повидимому, къ одному и тому же пункту. Во французскихъ описаніяхъ XIII и XIV въка говорится обыкновенно, что чудесная икона Богородицы находилась въ капеллы Греков, гдв прежде хранился и обрътенный Крестъ Господень; при этомъ разумъется такъ называемый теперь Греческій хорг, восточная часть храма Воскресенія (Itineraires à Ierusalem 1, 94, 1044, 182, 123). Соответствуеть-ди это вполню нынъшней капеллъ Маріи Египетской, сказать довольно трудно; повидимому, нынёшняя находится нёсколько южнъе стараго пріуроченія.

## 11. Домъ Іосифа.

На лівой же стороні отъ св. Константина, а по Синодальному списку напротивъ, именно на другой, слѣдовательно правой, сторонъ находится домо Іосифа. Довольно редко встречающийся въ сказаніяхъ о святыхъ мъстахъ, домъ Іосифа представляется въ связи съ церковью Явленія Христа, иначе капеллою Воскресенія, у грековъ церкви фраторовъ (т. е. францисканскихъ монаховъ): см. Tobler, Golg. 355—367. Связь эта основывается на преданіи, что Христось по воскресеніи явился своей Матери именно близь дома или даже въ самомъ домъ Іосифа Арима еейскаго, куда любила приходить скорбящая Богородица. По близости отъ церкви явленія Богоматери теперь указывають містность и другаго явленія Христа, -- Маріи Магдалин' въ вид' вертоградаря т. е. садовника, служившаго у сейчасъ названнаго хозяина... Все это будеть почти прямо на съверь отъ ротонды Св. Гроба, и значить теперешнему положенію болье соотв'тствовало бы то чтеніе въ текст'в Епифанія, какое мы находимъ въ Синодальномъ спискъ. Но весьма сомнительно, чтобы уже до крестовыхъ походовъ мъсто явленія Христа Богоматери полагалось тамъ, гдв послвне ранte XIII или XIV въка-выстроена была капелла францисканцевъ. Ясно только одно, что, по представленію Епифанія, домъ находится на западъ отъ храма св. Константина, ближе къ саду Іосифа, который отдъляеть Голгофу оть Гроба. За темъ вместо севера можно предполагать болье южное положение; подобно тому, какъ мъсто явленія Христа Магдалинъ во времена Севульфа указывалось нъкоторыми совершенно на другомъ пунктъ, тамъ, гдъ былъ кругъ, обозначающій средоточіе земли (см. выше стр. 75), точно также и домъ Іосифа, не чуждый нѣкотораго отношенія къ этому явленію, могъ передвинуться на сѣверъ отъ такого же болѣе южнаго пункта.—Нѣкоторые находили именно въ самомъ средоточіи земли, въ теперешнемъ соборномъ храмѣ Грековъ (хадодіхо́у) мѣсто погребенія Іосифа (въ XIV в. см. Tobler, Golg. 356); не основано ли было это представленіе, совсѣмъ несогласное съ общеустановившимся преданіемъ о гробницѣ Іосифа и (Никодима), на непонятомъ указаніи на мѣсто его жительства?

## 12. Мъсто испытанія Црестовъ.

Ниже дома Іосифа указывается мъсто испытанія трехъ крестовъ Еленою. Для пониманія этого указанія нужно прежде всего обратить внимание на различение, какое здёсь дёлается между мёстомъ обрётенія Креста Христова и мъстомъ испытанія его для отличенія отъ двухъ другихъ, принадлежавшихъ разбойникамъ. — Обрътены кресты на мъстъ храма св. Константина, а испытаніе было въ другомъ мість, хотя и неподалеку, на западъ. Такое же различение делаетъ и нашъ Даніилъ паломникъ. За тъмъ, оказывается довольно труднымъ точно определить положение местности, такъ какъ древнъйшія показанія, отчасти разногласять. У *Осодосія* или лучше въ Бревіаріћ (Itinera latina I, 63—Ср. Gildemeister pag. 33) она указывается въ окружности горы (Кальваріи); тамъ находилась решетка изъ серебра, а за нею галлерея, гдъ былъ воскрешенъ тотъ, на комъ быль узнань Христовь Кресть: Et in circuitu montis sunt cancelli de argento et in esca (Tobler: exedra), ubi fuit resuscitatus, per quem fuit crux declarata. Аркульфъ говорить объ одной высокой колонив въ сре-

динъ города, на съверъ отъ святыхъ мъстъ (рад. 156: a locis sanctis ad septentrionalem plagam), стоящей тамъ, гдъ воскресъ мертвый юноша вслъдствіе возложенія на него Креста Христова; но съ другой стороны эта же самая колонна указываеть на средину земли, что заставляеть заподозрить правильность только что означеннаго помъщенія ея на съверъ (средина земли никъмъ не помъщается отъ святыхъ мъстъ на съверъ). У Даніила (стр. 27 нов. изд.) мъсто, идъже искуси святая Елена Крестъ Господень, и гдъ вста мертвая довица, полагается вблизи тъхъ великихъ дверей, предъ которыми стояла Марія Египетская. Итакъ мы должны думать, что мъсто испытанія крестовъ съ одной стороны было близко къ Голгоев, а съ другой-было расположено на западъ (=юго-западъ) отъ базилики (Модестовой) Константина, по сосъдству съ средоточіемъ земли, въ нынъшнемъ главномъ отдълени греческой церкви Воскресенія. Не смотря на нъкоторое сходство въ описаніяхъ (четыре коловны) не следуеть смешивать указываемаго Епифаніемъ четырехстолбія съ армянскою часовнею Обратенія подл'в храма св. Елены на востокъ Голговы (Ср. Іоаннид. Проскинит. стр. 197. Леонида Старый Іерусал. 90. Норова Путеш. I, 193, Socin Pal. 1, 82 Sepp Ierusal. I, 445. 447. 467). Мъсто испытанія посль Крестовыхъ походовъ съ XV въка указывалось уже на свверв отъ ротонды Гроба, на томъ самомъ месть, гдъ по другимъ Христосъ явился Магдалинъ (см. Tobler Golg. 370)—пріуроченіе явно неосновательное; новъйшимъ путешественникамъ мъсто испытанія совершенно неизвъстно. - Что касается самаго факта, то подробности его въ различныхъ источникахъ передаются различно. По словамъ Амеросія Медіоланскаго Кресть Христа быль узнань по Пилатовой надписи (titulo crux patuit:

oratio de obitu Theodos. ap. Gretser de cruce p. 1142. 1210). Руфина говорить о возложении крестовъ на одну тяжко больную, близкую къ смерти женщину; тоже самое читаемъ мы у греческихъ церковныхъ историковъ V въка-Оеодорита, Сократа и Созомена; послъдній, впрочемъ, прибавляетъ (Migne Patr. gr. LXVII, 933), что сверхъ больной женщины, какъ иные говорять, подобнымъ же способомъ былъ оживленъ и совершенно мертвый человъкъ. Прямо о воскрешени умершаго сообщають нъсколько младшіе латинскіе церковные писатели Сулпицій Северг и Павлинг изг Нолы: (Gretser de cruce 1, 158. Tobler Golg. 69); имъ, очевидно, слъдують авторъ Бревіарія и Аркульфъ, выраженія которыхъ заключаютъ представленіе о воскресеніи, а не объ исцъленіи. Анонимный автора древняго сказанія о жизни св. Константина, писавшій въ VII—IX в. съ намереніемъ выражается двусмысленно "Кресты были возлагаемы на одну знатную женщину отчаянно больную и почти умершую и едва Крестъ, принадлежавшій Христу, быль къ ней приближенъ и бросиль на нее свою тѣнь, какъ бездыханная и недвижная женщина тотчасъ воспрянула и громко прославила Бога: ἀπεγνωσμένη γάρ τινι γυναικί τῶν ἐπιφανῶν καὶ σχεδόν τεθνηκυία, προσαγαγών έχατερον τῶν σταυρῶν, τὸν δεσποτικὸν διέγνω: — ΤΕΚΟΤЪ ΒΑΤΗканскаго списка этого житія X или XI в. сообщенъ намъ В. К. Ернштедтомъ; ср. прилож. IV). Въ древней пространной повъсти объ обрътеніи Креста Александра монаха (когда именно онъ жилъ и писалъ, не опредълено съ точностію), являющагося въ русской минев Макарія (подъ 14 Сент.) подъ именемъ Хруса Уединеннаго, и въ краткой похвалѣ Кресту того же автора-все-таки нътъ ръчи о встръчъ съ похоронами, напоминающей выносъ дочери Іаира, а просто повъ-

ствуется, что когда возникло недоумение о томъ, который изъ трехъ крестовъ принадлежалъ Христу, то решили сдълать опыть надъ одною знатною безнадежно больною женщиною и едва тень Креста Христова пала на больную, она изцёлёла (и такъ согласно съ житіемъ Константина): Alexandri monachi encomium de inventione cr. Migne Patr. gr. LXXXVII-. pag. 4080. Toxe самое буквально и въ хроникъ Георгія Амартола (ed. Muralt pag. 411). Никифорт Каллисто въ Церковной исторіи, разсказавъ объ изцъльніи больной почти буквально согласно съ житіемъ Константина и похвалою Александра, прибавляеть, что, по словамъ некоторыхъ, за тъмъ еще клали Крестъ на совершенно мертваго человыка, и тотъ сейчасъ же ожилъ (Migne Patrol. gr. XLVI, 109). Въ одномъ изъ словъ на обрътение Креста, помъщенныхъ въ минеъ Макарія, греческій подлинникъ котораго находится у Гретсера (de Cruce: Gretseri opera ed. 1731 II, 420; повидимому тоже самое въ рукописи Москов. Синодальной библіот. № ССХС по каталогу Маттеи), разсказывается о воскресеніи мертваго отрока, одръ котораго проносили мимо.-Въ краткомъ сообщении Епифанія замѣчается наибольшая близость къ последней версіи, съ темъ только отличіемъ, что у него остается женщина, обращенная сверхъ того въ дъвицу (то же у Даніила). — Фразеологія Москов. Синод. списка всего ближе напоминаетъ Сократа (Migne Patr. gr. LXVII, 120).

#### 13. Овчая купель.

Положеніе *Овчей купели* (по евр. Винезда) безъ всякаго разногласія опредъляется на востокъ отъ храма Воскресенія и базилики Константина, когда она существовала; въ текстъ Епифанія нътъ необходимости мъстоимъніе ихг (на востокъ отъ нихъ) относить именно къ четыремъ столбамъ, тъмъ болье, что послъдніе по гречески обозначены существительнымъ средняго рода въ единственномъ числъ (четырехстолбіе); скоръе подразумѣвается вся совокупность мѣсть около Голгоем и базилики. Спорный вопросъ относительно Овчей купальни заключается теперь въ томъ, следуетъ-ли ее находить на спверт Харамъ-еш-Шерифа, т. е. площади двухъ знаменитыхъ мечетей (Куббетъ ес-Сахра и ел-Акса) или-же на запади. Христіанское преданіе издревле узнасть Виөезду въ нынъшнемъ Биркето Израино при съверной стѣнѣ священной мусульманской площади и подлѣ самой восточной городской ствны, гдв находятся ворота Бабъ Ситти Маріамъ, считаемыя въ свою очередь за Овчія. Но находящіяся здісь на значительной глубині длинныя галлереи со сводами, омывавшіяся, повидимому, водою, въ нъкоторыхъ отношеніяхъ не подходять къ описанію Евангелія (Іоанн. 5, 2). Поэтому новые изслѣдователи (см. Socin, Paläst p. 28, 63, 65. Sepp. Ie-1,329. Tischendorf, Aus dem Heilig. Lande Бордосскій Путника изд. В. Н. Хитрово стр. 26 приміч.) склоняются въ сторону такого предположенія, что Виөезду скорте нужно признать въ такъ называемомъ чтолебномо источникт (Hammam-es-Schefa), находящемся на западъ отъ Харама, на площади Суко ел-Каттанина, гдь въ углубленіи находится бассейнъ, выложенный камнемъ съ водопроводною трубою, ведущею на югозападъ. Сверхъ того, въ криптъ при церкви Св. Анны, слъдовательно въ очень недалекомъ разстояніи отъ традиціонной Овчей купели (=Биркетъ Израинъ), недавно вновь открыта разъ уже открытая (крестоносцами: см. Gesta Francorum: Recueil des histor, des crois, Histor, Occid,

III, 511) и потомъ опять забытая цистерна, снабженная колоннадами, и потому еще болте подходящая къ евангельскому описанію, а равнымъ образомъ къ укоренившемуся издревле христіанскому представленію о связи Овчей купели съ мъстомъ рожденія Богородицы. Если это представленіе не могло еще обнаружиться въ Бордосскомъ путникъ, то все-таки оно существуетъ, какъ сейчась увидимъ, съ VI въка. Пока замътимъ, что новъйшее пріуроченіе не только возвращаеть насъ довольно близко къ старому, но и легко примиряется съ нимъ при помощи той не чуждой основаній догадки, какую мы находимъ у Тишендорфа: есть признаки, что оба водоема, находящіеся на стверть, соединялись въ представленіи тіхъ, кто зналь тоть и другой, въ одно нераздъльное цълое; даже слова Евангелія допускають толкованіе въ такомъ смыслѣ (см. у Тишендорфа). Переходя къ тексту Епифанія, мы не найдемъ въ немъ положительныхъ признаковъ, гдф онъ полагалъ Овчую купель. Всего естественные думать, что онъ слыдоваль ранъе утвердившемуся метнію, но на первый взглядъ весьма странно, что онъ ни слова не сказалъ о церкви Св. Анны, или по древнему—о дом'ть Іоакима и Анны и церкви Богородицы. Такая церковь несомнънно существовала ранње эпохи, когда онъ писалъ. Изъ западныхъ паломниковъ о ней говорить heta eodociй, относимый къ VI-ну въку: подлю обчей купели есть церковь Маріи (ed. Gildem. p. 20: iuxta piscinam probaticam item est ecclesia dominae Mariae). Патріархъ Софроній на пути къ Овчей купели, гдъ всехвальная Анна родила дъву Марію, заходить въ храмъ (судя по способу выраженіяътодос-подземный) Пресвятой Богородицы, съ любовію лобызаеть дорогія ему стіны, и за тімь, какь наміревался, идя по срединъ площади или рынка, вступаетъ

въ отчій домъ дівы, гді она родилась (Sophronii anacreontica: Mai, Spicileg. rom. t. IV... Migne Patrol. gr. LXXXVII3, 3824). Іоаннъ Дамаскивъ называеть Овчую купель священнъйшимъ храмомо Богоматери, прародительскимъ убѣжищемъ парицы: Χαίροις, προβατική, τῆς τοῦ Θεοῦ μητρὸς τὸ ἱεριώτατον καταγώγιον (Homilia in nativit.: Migne Patr. gr. XCVI,677=Le Quien p. 942); y AHтонина Мартира говорится о базиликъ Св. Маріи въ одномъ изъ пяти портиковъ купальни (Itinera latina 1.106). Изъ позднъйшихъ укажемъ на нашего паломника Диніпла. Здёсь важны отличія новаго текста (по изданію Палестинскаго Общества) отъ стараго (по изданію Норова). Въ новомъ изданіи говорится о домю Іоакима и Анны-правда съ алтаремъ, и о малой пещеркъ подъ нимъ, гдъ родилась Богородица (стр. 28); въ болъе позднихъ спискахъ, которыхъ держался прежній издатель, напротивъ читается о великой церкви, созданной на томъ мъстъ (изд. Норова стр. 35): какъ будто позднъйшее намъренное дополнение. Мъсто рождения Богородицы или храмъ Св. Анны послѣ Крымской войны было подарено султаномъ Наполеону III и сдѣлалось собственностію французовъ, которые скоро возобновили адтсь сохранившуюся въ развалинахъ церковь. По изслъдованіямъ Вогюя (Vogué, les églises de la terre sainte р. 242. Ср. Норова, Іерусалимъ и Синай стр. 21) эта разрушившаяся церковь воздвигнута крестоносцами въ началь XII-го выка на развалинах болье древней, принадлежавшей приблизительно къ VII-ну въку. Такое мн вніе знатока, основанное на изученіи вещественных в остатковъ, при новомъ чтеніи текста въ хожденіи Даніила, почти совствит совпадаеть съ вышеприведенными какъ исправленный письменными источниками, такъ тексть въ хожденіи Даніила уже не утверждаеть суще-

ствованія большой церкви въ самомъ началь XII-го въка другими словами не доказываеть ея основанія ранбе Крестоваго похода. Тоже самое можно сказать и объ отметке Севульфа (рад. 844), где кратко говорится о церкви Св. Анны близь Овчей купели. Вибстб съ темъ отсюда следовало бы, что въ промежутке между VII (или VI) въкомъ и XII-мъ церковь Богородицы была въ запуствніи, упадкв или разрушеніи, -- либо въ рукахъ мусульманъ, на что есть и другіе намеки (Tobler, Topogr. 1,429), и что именно по этому она пройдена молчаніемъ у Епифанія. Однако, о дом'т Іоакима у него будетъ еще ръчь ниже, при чемъ намъ укажутъ его совершенно въ другомъ мѣстѣ, а съ другой стороны о Sancta Maria in probatica и о женскомъ монастыръ при говорить почти современный Епифанію авторь Commemoratio. О церкви Св. Анны Ср. еще Tobler. Topogr 1,426 — 439 Проскинитарій Іоаннид. — 254. Socin Palaest p. 91, Sepp Ierusal. 1,663, Hopost, Путеш. 1,247, Vogüé, les églises l. c. Chauvet et Isambert, Syrie et Palest. pag. 270.

## 14. Святая Святыхъ и храмъ Соломона.

Заслуживаетъ вниманія, что Святая Святыхъ и храмъ Соломоновъ ставятся рядомъ, но раздѣльно. Подъ Святая Святыхъ, какъ это несомнѣнно явствуетъ изъ указанія на висящій каменъ, слѣдуетъ разумѣть знаменитую мечеть ес-Сахра (мечеть камня пли скалы, Felsendom). Висящій камень есть именно та прославленная магометанскою легендою и священная для мусульманъ скала, на которой остановился магометовъ конь, ел-Боракъ, при таинственномъ ночномъ путешествіи въ Іерусалимъ и далѣе къ престолу Всевышняго; она отправилась было

и сама въ небесамъ въ слъдъ за пророкомъ, даже, приблизившись къ нимъ, начала громогласно славословить, но должна была, по приказанію Магомета, воротиться назадъ, и съ техъ поръ долго оставалась въ висячемъ положеніи какъ бы на воздухѣ. См. объ этомъ Норова путеш. 1, 254. Tobler Topogr, 1, 530, 568 и Sepp Ierusal. 1. 362 Socin Palaest. 52 и сл. Любопытное и важное описаніе мечети и въ частности возвышающейся по серединь храма скалы (Сахра), служившей киблою до рожденія исламизма, можно читать въ недавно изданномъ описаніи путешествія въ Сирію, Палестину и Египетъ мусульманина изъ Мерва Насири-Хозрау между 1035—1042 годими: Seffer-Nameh. Relation du voyage de Nassiri Khosrau, publié, traduit et annoté par Ch. Cheffer. Paris, 1881 pag. 89 et suiv. Насири (рад. 94), сообщаетъ, что когда Магометъ въ чудесную ночь выходиль изъ храма, то скала, чтобы засвидътельствовать свое почтеніе къ пророку, поднялась и стала совстви прямо; по мановенію руки Магомета, она, однако, воротилась на свое мъсто, но осталась съ тъхъ поръ на половину приподнятою. Съ точностію неизвъстно, какое значение этотъ камень имълъ въ Ветхозавѣтномъ Іудейскомъ храмѣ; но очень въроятно, что пробитый камень (lapis pertusus) при развалинахъ храма Соломона, къ которому, во времена Бордосскаго путника, разъ въ годъ приходили Евреи съ рыданіями и воплемъ (Бордосскій Путникъ, изд. В. Н. Хитрово стр. 27), быль именно нынашняя скала въ Куббеть ес-Сахра. Когда, послѣ перваго Крестоваго похода мечеть Сахра была обращена въ христіанскій храмъ, подъ названіемъ Храмъ Господень, Templum Domini или Dei (отсюда Храмовники, Тампліеры), то присутствіе въ немъ камня (отчасти поврежденнаго и раздробленнаго) объясня-

лось, конечно, не магометанскою легендою, а темъ, напримъръ, что это былъ камень, на которомъ спалъ Іаковъ, когда видълъ лъствицу. Такое толкование мы встръчаемъ у Севульфа (Relatio de peregrinatione pag. 843) и у нашего Даніила (стр. 30 нов. изд.), затъмъ у греческаго паломника XII въка, Фоки (Allatii Symmicta Migne Patrol. CXXXIII, 944. Recueil des historiens des croisades: Histor. grecs. 1, 542). У поздивищаго греческаго Анонима просто говорится о богоповъшенной mpanesn (Allatii Symm. pag. 94, Migne Patrol. gr. l. с. рад. 988: τράπεζα θεοχρέμαστη). Любопытно именно то, что Епифаній намекаеть на магометанскую легенду и какъ бы усвоиваетъ ее себъ; это еще одинъ изъ признаковъ времени, когда написано было сочиненіе. Нужно, впрочемъ замітить, что только Ватиканскій списокъ прямо говорить о висячемо камить; въ славянскихъ переводныхъ редакціяхъ въ мъсто того говорится, что кровь Захарін запеклась како камень; эти послёднія слова прямо напоминають разказъ объ убіеніи Захаріи въ апокрифическомъ протоевангеліи Іакова. Когда Захарія быль убить въ храм'в служителями Ирода, то первый изъ священниковъ, дерзнувшій вступить во Святая Святыхъ, увидъль при жертвенникъ запекшуюся кровь (αίμα πεπηγός); затымь когда вошли другіе, то и они тъла его не отыскали, а нашли только кровь его, обратившуюся во камень (άλλ' εύρον τὸ αίμα αὐτοῦ λίθον γεγενημένον: Tischendorf, Evangelia apoстурна рад. 45, 46). По всей в роятности первоначальнымъ чтеніемъ у Епифанія нужно признать то, которое является самостоятельнымъ; а заимствованное следуетъ объяснять именно начитанностію переписчика и невольнымъ его полчинениемъ своей собственной хорошей памяти во вредъ предлежащему тексту. Подобнымъ или же инымъ какимъ образомъ произошло совершенно искаженное и нелъпое чтеніе греческаго синодальнаго списка, гдв вмвсто камня появилась Елизавета (повъшена была Елизавета, причемъ оказало свое вліяніе и созвучіе Елизаветы съ греческимъ словомъ ό λίθος).--Что касается прови Захаріи, то немногія о ней свёдёнія заключаются въ слёдующемъ (Tobler Topogr. 1, 591). Еще въ Бордосскомъ путникѣ (l. с. стр. 27) мы читаемъ, что на мъстъ храма Соломонова, на мраморъ передъ жертвенникомъ, гдъ говорять нъкогда была пролита кровь Захаріи, видны по всему помосту слѣды обуви убившихъ его воиновъ, отпечатанные точно въ воскъ. Блаженный Іеронимъ иронически говорить о простецахи (simpliciores fratres), которые, въ развалинахъ Гудейского храма и алтаря видя красные камни, думаютъ, что они получили свой цвътъ отъ пролитой крови Захаріи. Севульфо (l. с.) принимаєть, вследствіе довольно обычной ошибки, Захарію Пророка за отца Іоанна Предтечи, и отмічаеть місто въ Храмъ Господнемъ, гдъ ему явился Ангелъ Гавріилъ и гдъ онъ былъ убитъ, но не говоритъ о крови; а нашъ Даніиль прямо замічаеть, что "кровь его (Захаріи пророка) ту же есть была, нынь же нисть ту (стр. 30 нов. изд.)". Мусульманскіе писатели, равно какъ и послѣдующіе христіанскіе говорять только объ алтарѣ или кибль Захаріи, какъ мьсть его убіенія, -- или же какъ любимомъ мъстъ его неустанныхъ молитвъ (такъ у Нассири-Хозрау: Relation de voyage pag. 75). Если подъ Святая Святыхъ разумфется ес-Сахра, то этимъ самымъ указывается на соотвътствіе храма Соломонова другой мечети, расположенной на южной сторонъ священной площади Харъ еш-Шерифъ, мечети эль-Акса, одинаково съ первой претендующей на существование со вре-

мени Омара; по другимъ она стоитъ на мъстъ Соломонова дворца (см. Tobler Topogr. 1, 487, 495, 569 и др.). Которая изъ двухъ мечетей съ большимъ правомъ могла бы быть отнесена ко времени Омара, такъ какъ извъстно, что одно общепринятое название въ этомъ случат не ртшаетъ дтла, мы не имтемъ здесь повода разсуждать. Во время Епифанія существовали объ; съ другой стороны, строителемъ одной изъ мечетей долженъ быть признанъ калифъ Велидо вивсто Омара, но и онъ умеръ въ 691-мъ году, гораздо ранве Епифанія. Та и другая мечеть не только существують въ эпоху нашего писателя, но и соединены въ одной общей оградъ, занимаютъ площадь обнесенную общею стъною; слово ідіотегуа относится несомнённо къ обоимъ зданіямъ въ совокупности. Остается еще вопросъ, не заключаетъли нашъ памятникъ какихъ либо данныхъ для разръшенія спорнаго вопроса о христіанскомъ происхожденіи одной изъ мечетей, о перестройкъ ея изъ Юстиніановой церкви Св. Дѣвы Маріи. Прямыхъ данныхъ, конечно, нът, но косвенныя говорять въ пользу отрицательнаго отвѣта. Если нашъ авторъ писалъ свою Повъсть въ самомъ дълъ въ первой четверти IX-го въка, то именно онъ долженъ былъ бы сохранить наиболье живое воспоминаніе о Византійскомъ великольпномъ храмь и намекнуть на его связь съ мусульманскою святынею: вмёсто того онъ употребляеть только ветхозавётныя названія для обозначенія мечетей. Сверхъ того, авторъ извъстнаго латинскаго каталога Іерусалимскихъ церквей (Commemoratio) долженъ быть признанъ современникомъ нашего Епифанія, а онъ говорить о Юстиніановскомъ храмъ Маріи новой, какъ о существующемъ; значить, объ мечети существовали въ ихъ очередь независимо отъ него и современно съ нимъ.

#### 15. Давидова башня.

Съ востока, отъ бывшей горы Моріа, занятой двуия мусульманскими мечетями, Епифаній переходить на юго-западъ, къ Сіону, и съ начала отмъчаетъ на окраинь его башию Давида. Разумьется главная башня такъ называемаго замка Давидова или цитадели, т. е. укръпленія по срединъ западной городской стъны (20 саженей ширины и 65 длины); она расположена на съверовостокъ цитадели и въроятно соотвътствуетъ Гиппиковой башит у Іосифа Флавія. Уже со времени Бордосскаго путника здёсь предполагалось жилище или дворецъ Давида; Антонинъ Мартиръ (Itinera latina 1, 103) знаеть, что именно здёсь, въ этой башне, царь Давидъ сложиль псалтырь (ascendimus in turrim David, ubi psalterium decantavit). Епифаній прибавляеть только. что онъ сдълаль это сидя на пеплъ. Самое зданіе и соединенное съ нимъ преданіе удержалось до эпохи Крестовыхъ походовъ, на что существуеть множество указаній какъ у паломниковъ, такъ и въ хроникахъ. Довольно указать на нашего Даніила, который очень ясно опредъляеть и военно-оборонительное значение пълаго зданія. Прибавимъ, что місто сочиненія псалмовъ послів указывалось и въ другомъ месте на Cione (Tobler Toродг. II, 179). Вообще о замкв см. Tobler Topogr. I, 187 и сл. Sepp Ierusal. I, 178. Socin Palest. 96. Путеш. Hoposa I, 225, Chauvet et Isambert, Syrie, Palest. pag. 304.

# 16. Лиоостротонъ.

Въ двухъ строчкахъ о Лиоостротонъ, какъ онъ теперь читаются у Епифанія, заключается явная и вопіющая несосбразность. Всъмъ извъстно, что по Евангелію Іуда предаль Господа, т. е., указаль его врагамь близь горы Масличной, которая лежить совствы на другой сторонъ Іерусалима, именно на восточной; никакого разногласія въ преданіи на этоть счеть не существуеть, и въ самомъ трактатъ Епифанія ниже "садъ, гдъ былъ преданъ Христосъ", указывается при потокъ Кедрскомъ и юдоли Іосафатовой-тамъ, гдъ слъдуетъ. Съ другой стороны ливостротона, т. е. каменный помость (евр. Гаввава), въ евангеліи отъ Іоанна (19,13) вовсе не есть мъсто предательства Іуды, а, напротивъ, то мъсто, гдъ Христосъ былъ выведенъ къ народу по приказанію Пилата и гдъ были произнесены слова "се человъкъ". Не подлежить сомниню, что въ тексти Епифанія произошла порча, и виною тому была, в роятно, ошибка или недоразумвніе переписчика, который слова "предаде" таребожет — Господа" привыкъ соединять только съ предательствомъ и съ именемъ Іуды, и забыль о томъ, что тоже самое выражение въ евангели употреблено о Пилатъ. Для возстановленія подлинной мысли автора нужно сділать самое легкое исправленіе, и вм'всто " вода тар'єдоми о Ίοῦδας τὸν Κύριον" читать: "ἔνθα παρέδωχεν ὁ Πιλᾶτος τὸν Κύριον. Пограшность вкралась, однако, очень рано и проникла во всв позднайтия копіи, такъ что мы ее теперь находимъ не только въ обоихъ греческихъ текстахъ, но и въ славянскихъ переводахъ. Затемъ следуетъ прибавить, что если послъ исправленія, совершенно необходимаго, лиеостротонъ будеть находиться у самаго Сіона, т. е. у Сіонской церкви, то это не только не окажется противоръчущимъ общей системъ нашего автора въ пріуроченіи мість страстей Христовыхь, но, напротивь, вполнів будеть съ нею согласно, а также и съ общимъ возгръніемъ древности относительно страстнаго пути. Если это указаніе не согласуется съ позднѣйшими латинскими представленіями о via dolorosa, то въ этомъ заключается только новый аргументь противъ правильности возобладавшаго со времени крестовыхъ походовъ взгляда. Ср. Tobler, Topogr. 1,242, 224. Sepp Ierus. 1,191.

#### 17. Сіонсцій храмъ.

Подъ святымъ Сіономъ разумѣется знаменитый Сіонскій храмъ на гор'в того же имени, возвышающейся въ южной части города, съ которымъ соединяются самыя древнія христіанскія преданія. Въ сочиненіи "о въсахъ и мърахъ" (de ponderibus et mensuris), приписываемомъ св. Епифанію Кипрскому, говорится о существованіи во времена императора Адріана на Сіонской горъ маленькой церкви; здъсь въ верхнемъ отдъленіи или ворници сошлись нъкогда ученики Христа тотчасъ послъ возвращенія съ горы Елеонской, гд в они были свидьтелями вознесенія Господа. Migne Patrol. graec. LXIII. 260, 261: καὶ εὖρε (Αμρίαμτ) τὴν πόλιν πᾶσαν ἡδαφισμένην καὶ τὸ ἱερόν τοῦ Θεοῦ καταπεπατημένον παρεκτὸς ὁλίγων οἰκημάτων καὶ τῆς τοῦ Θεοῦ ἐκκλησίας μικρᾶς οὖσης, ἔνθα ὑποστρέψαντες οἰ μαθηταί ἀνεβησαν είς ὑπερῶον. Ἐκεῖ γὰρ ἀκοδόμητο, τουτέστι ἐν τῷ μέρει Σιών, ήτις ἀπὸ τῆς ἐρημώσεως παρελήφθη... Βτ ΙΥ-μτ вък здъсь находилось уже болъе общирное священное зданіе; св. Кириллъ Іерусалимскій, въ XVI-й огласительной бесёдё (Migne Patrol. graec. XXXIII, 924), произнося ее въ церкви при Голгоев, указываеть отсюда на другое мъсто, гдъ еще приличнъе было бы говорить о сошествіи св. Духа (предметь бесёды)—это есть верхняя церковь на Сіонъ, именуемая храмома Апостолова ('εν τῆ ἀνωτέρα τῶν ἀποστόλων 'εχχλησία): ΒΕΡΧΗΘЮ ΟΗΑ ΗΑЗвана либо по своему топографическому положенію въ

верхней части города, либо потому, что она на самомъ Сіонъ имъла соотвътствующее нижнее отдъленіе. Во время блаженнаго Іеронима, въ началъ V-го въка, здъсь находилась колонна бичеванія, еще обагренная кровію Господа, и указывалось мъсто сошествія св. Духа; колонна поддерживала одинъ изъ портиковъ Сіонской базилики (Itinera latina 1, 32). Въ VI-мъ въкъ св. Сіонъ есть мать встал церквей, т. е. первая христіанская церковь; такъ онъ названъ въ сочиненіи Өеодосія (Gildem. 20); и затъмъ это выражение становится обычнымъ (ф μητήρ των 'εχχλησιων: у Фоки, Пердикки и др.), вмѣстѣ сь дальнъйшимъ развитіемъ легенды на эту именно тему-перваго возникновенія христіанскаго храма, отъ котораго пошли всъ другіе: Сіонская церковь построена апостолами, или даже самимъ Христомъ. См. А. Н. Веселовскаго, розысканія въ области русскаго духовнаго стиха: Записки Академіи Наукъ, 1882 г. Приложеніе къ XL-му тому. Патріархъ Софроній, воспъвая и прославляя Сіонъ, уже отличаеть тв отдельныя священныя мъста въ этомъ храмъ, которыя поименованы у нашего Епифанія: "Я тебя увижу, новая краса, базилика, гдъ хоръ монаховъ непрерывно совершаетъ ночныя пъснопънія; я взойду моими ногами на Сіонъ, гдъ подъ видомъ огненныхъ языковъ низошла Божія радость; гдъ царь всего совершиль таинственную вечерю и умыль ноги своихъ спутниковъ, научая ихъ смиренію. Отъ того камня, на которомъ простерта была дщерь Божія, Марія, она источаетъ всемъ исцеленія, на подобіе потоковъ. Радуйся, Сіонъ, блестящее солнце міра; стремясь къ нему, я воздыхаю ночь и день! Когда темный, на самомъ дѣлѣ адъ, раззоренный, выпустилъ своихъ мертведовъ, тогда царь всего, его сокрушившій, явился здѣсь дружелюбно. Оставивъ высокій Сіонъ, обнявъ

камень, на которомъ ради меня былъ біемъ создавшій насъ, я спущусь въ зданіе при камив, и повергшись на землю облобываю то мъсто, гдъ-я плачу и стенаю (при воспоминаніи) — первоначальникъ друзей мудрости услышаль себъ приговоръ" (Sophronii Anacreont. Mai, Spicileg. roman IV. Migne, Patrolog. graec. LXXXVII pag. 3821). И такъ, въ Сіонской базиликъ предполагается сошествіе св. Духа, совершеніе Тайной вечери и умовеніе ногъ, Успеніе Богородицы, явленіе Христа ученикамъ по воскресеніи, и здёсь же указывается місто бичеванія Христа при изв'єстной колонні или столбів, а также мъсто произнесенія приговора, т. е. преторій Пилата, какъ это представляется само собою и еще яснее станеть для насъ, когда мы сопоставимъ выраженія Софронія о мудрости (по гречески Софія), избранныя, очевидно, съ намереніемъ, съ указаніями на храмъ Софіи (мудрости), встрівнающимися у латинских вего предшественниковъ. Мы увидимъ далъе, что Епифаній съ одной стороны нѣкоторые пункты проходить молчаніемъ, а съ другой нічто упоминаеть такое, чего нічть у Софронія; но изъ приведеннаго міста, относящагося къ VII-му въку, къ первой его половинъ, для насъ становится очевидною ошибочность предположеній, иногда высказываемыхъ новыми учеными о позднемъ возникновеніи той или другой черты Сіонскаго преданія (см., наприм., Tobler, Topogr. II, 108, о явленій Христа; Socin Paläst. 118, объ Успеніи Богоматери). Прежде чёмъ перейдти къ отдёльнымъ частямъ Сіонской базилики. сдълаемъ еще нъсколько общихъ замъчаній. Большой интересь имбють следующія ниже спеціальныя указанія Епифанія на разм'єщеніе отдільных священных в пунктовъ въ общемъ плант зданія, обозначаемое, впрочемъ, опять тёми досадными по своей неопредёленности

словами о правой и лѣвой сторонахъ: 1) мѣсто Успенія Вогородицы находится вливо отъ великихъ входныхъ дверей; 2) отдушина геенскаго огня будеть направо отъ дверей; 3) камень, на которомъ бичевали Христа, будетъ находиться близо нея: но при этомъ не совсемъ ясно, къ какому существительному относится мъстоимъніе; если подразумѣвать слово дверь (θύρα) или входныя врата, то это будеть значить просто далее внутрь храма; если же подразумъвать слово продухъ или геенну (по гречески то и другое женскаго рода), то это будеть значить опять направо отъ входа; 4) при вратахъ алмаря следы Христа, где онъ стояль на суде предъ Пилатомъ: предполагая, что алтарь быль обращенъ на востокъ, а входъ (главный) быль съ запада, мы поймемъ, что здёсь не требовалось указанія на правую или лёвую сторону; 5) но правая сторона алтаря, гдв указывается мъсто Тайной вечери, при только что сдъланномъ предположеніи, будеть находиться, очевидно, въ юго-восточномъ углъ зданія; 6) конха, или алтарный сводъ, соотвътствующая преторію Пилата, должна быть предполагаема на восточной окраинъ Сіонской базилики. Такое распланированіе намъ предстоить для повѣрки сравнить съ другими важнъйшими источниками. Здъсь первостепенное значеніе имѣютъ: Аркульфъ, оставившій намъ при очень краткомъ словесномъ отчетъ довольно подробный рисунокъ или лучше планъ Сіонской базилики, и затъмъ нашъ паломникъ Даніилъ, по обычаю, весьма точный и отчетливый именно въ указаніи странъ горизонта, въ которыя были обращены различныя части Сіонскаго храма. При сравнени на первый разъ оказывается тотъ странный результать, что показанія нашего Епифанія согласуются съ описаніемъ гораздо позднійшаго русскаго паломника, и ръзко расходятся съ планомъ Аркульфа, какъ онъ обыкновенно понимается, -- какъ онъ подробно разъясненъ у Тоблера (Topogr. II, 103, 104 и т. д.). Но если внимательное вникнуть въ доло, то едвали можно будеть удержаться отъ заключенія, что Тоблерь допустиль весьма простую, весьма элементарную и очень существенную ошибку при истолкованіи рисунка, сообщеннаго Аркульфомъ его другу, Адамнану. Разсматривая планъ, какъ онъ переданъ въ новъйшемъ лучшемъ изданіи западныхъ латинскихъ хожденій, мы замѣчаемъ, что на немъ есть одна сторона, которая въ текстъ, сопровождающемъ рисунокъ, обозначена какъ сторона западная (Itinera latina 1, 160: ad occidentalem partem eius petra, которая и обозначена на планъ): если оріентироваться отсюда къ востоку, то очевидно, что съверная сторона будеть налъво и южная направо и, слѣдовательно, входъ (porta), указанный на планѣ Аркульфа, будеть не на югъ, какъ говоритъ Тоблеръ, а на стверт, что, впрочемъ, нисколько не мтаветъ предполагать и другой входъ со запада, какъ это и было впоследствін. По причине таковой коренной ошибки и все другое въ представленіи Тоблера размѣстилось неправильно; витесто стверо-западнаго угла, имъ указываемаго для горницы Тайной вечери, нужно понимать юго-восточный, вмёсто северо-восточнаго угла, для сошествія Св. Духа нужно разум'єть юго-западный; вм'єсто юго-восточнаго угла для Успенія Богородицы нужно читать спверо-западный. Тоблерг пишеть (на стр. 112): "Въ VII-мъ столътіи, (т. е. при Аркульфъ) мъсто соществія Св. Духа помѣщалось въ сѣверо-восточномъ углу церкви, во время франкское (т. е. послѣ Крестоваго похода) въ конхъ высокаго (главнаго) алтаря, на восточной половинъ; въ древнъйшее время комната вечери (Esszimmer) въ съверо-западномъ углу, а въ позднъйшее время подлъ

Место Тайной Вечери. HAR JTINERA HIEROSOLVMITANA EDIT. DE L'ORIENT LATIN. P. 160 по Аркульфу (ок. 670 г.) Сіонскій храмъ. Столбъ бичеванія. Мъсто Успенія Богородицы. Мъсто сошествія Св. Духа. побить Св. Стефанъ. Камень на которомъ

алтаря на юго-востокъ; въ VII-мъ стольти мъсто Успенія Маріи въ юго-восточномъ углу церкви, пятьсоть льтъ поздне въ северо-восточномъ углу или на северной сторонъ". Мы не споримъ противъ того, что локализація событій, совершившихся въ первые в'яка христіанства, основанная на благочестивомъ, но весьма неопредъленномъ преданіи, могла измѣняться и даже довольно прихотливо; но было бы крайне удивительно такое неизмѣнное стремленіе преданія къ систематической замѣнѣ юга сѣверомъ и наоборотъ, если бы оно было доказано. На самомъ дълъ преданіе въ данномъ случав отличалось гораздо большею устойчивостію, и все діло объясняется просто тімь, что самь Тоблерь смѣшалъ югъ съ сѣверомъ, забывши или не догадавшись надлежащимъ образомъ повернуть планъ Аркульфа. Нужно при этомъ имъть въ виду, что Сіонская базилика, сколько намъ извёстно, испытала гораздо менёе превратностей и раззореній, чёмъ другія зданія Святаго Града; она не упоминается въ числъ храмовъ, пострадавшихъ при Персидскомъ взятіи, или же въ началъ ІХ-го стольтія. Можно думать, что его постигла общая съ другими христіанскими святынями бъдственная участь при Калифъ Хакемъ, въ 1009-мъ году, хотя и на это не имъется положительныхъ свидътельствъ. Одинъ изъ современныхъ историковъ Перваго Крестоваго похода, описывая Сіонскій храмъ, въ которомъ совершилось Успеніе Богородицы, -- откуда, по его словамъ, и самая церковь получила свое названіе, прибавляеть, что это зданіе, отличавшееся въ древности великол'впіемъ и еще сохранившее внутри следы прежняго величія, находилось при немъ, т. е. около 1106-го года, въ разрушенномъ видъ, въ чемъ повинны были невърные Сарацины (Gesta Francorum, Iherusalem expugnantium: Recueil

des hirtoriens des croisades: Histor. occidentaux III, 511. In quo loco transitus beatae Genetricis Dei fuisse perhibetur, unde etiam ecclesia nomen habet, fueratque miro opere antiquitus constructa, quod interius patet, sed à perfidis Sarracenis destructa est); это могло случиться и после Хакема, предъ самымъ приближеніемъ Христіанъ къ Іерусалиму, или даже во время осады Христіанами, такъ какъ гора Сіонская, находившаяся тогда вив городскихъ ствиъ, была местомъ расположенія одного изъ крестоносных отрядовъ, направлявшаго отсюда свои стінобитныя орудія противь мусульмань. Однако, Севульфъ (рад. 846—847), постившій Іерусалимъ въ 1103-мъ году, по прежнему описываетъ отдъльныя части Сіонскаго храма, и только по поводу находившейся туть же церкви Св. Стефана замічаеть, что она строилась (вновь?), а прежде была совершенно раззорена невърными (lapidatio Sancti Stephani fuit extra murum, quantum arcus-balista bis vel ter iactare potest, ubi ecclesia pulcherima construebatur à parte aquilonis, illa ecclesia omnino est à paganis destructa). Aanium (52-59 нов. изд.) сообщаетъ, что на горъ Сіонстви создана была церкви велика клютьски; и затёмъ, употребляя выраженія, имфющія смысль настоящаго времени, отмфчаетъ отдъльные пункты: храмина умованія ногъ, келья, въ которой Христосъ вечерялъ съ учениками своими, представляла церковь съ алтаремъ, обращенную на востоко лицемъ, храмина или комната явленія Христа ученикамъ обращена была на югг, а храмина или комната Успенія Богородицы на запада лицемъ, и т. п. Нужно думать, что возстановленіе разрушенныхъ Сіонскихъ зданій было одною изъ первыхъ заботъ крестоносцевъ, овладъвшихъ Іерусалимомъ, и что описаніе Севульфа, и тъмъ болъе Даніила имъетъ въ виду уже

возстановленныя зданія; съ другой стороны, именно поспѣшность, съ какою приступлено было къ реставраціи, обличаеть стремленіе ограничиться возвращеніемъ къ старому, не изміняя ни плана, ни подробностей... Такъ объясняется сходство описаній Сіона, и главнымъ образомъ пріуроченій извістных событій къ отділеніямъ храма — въ повъсти Епифанія и въ хожденіи Даніила. съ вытекающею необходимостію предполагать, что и въ промежуткъ-во время Аркульфа-существенныхъ отличій не было. Затемъ, въ некоторыхъ отношеніяхъ полезно сравнить Сіонскія преданія пов'єсти съ подробностями, сообщаемыми тоже Епифаніемо въ сказаніи о жизни и смерти Богородицы; это сказаніе обыкновенно приписывается тому же самому автору, который составилъ повъсть объ Герусалимъ и Святой землъ, и обыкновенно издается витесть съ последнимъ, какъ сочинение одного и того же писателя (см. Введеніе). Новозавѣтная исторія Сіона въ Сказаніи начинается съ того, что онъ діблается частною собственностію двухъ учениковъ Христа, сыновъ Зеведеовыхъ. Іаковъ и Іоаннъ, по смерти своего отца, продали свое имъніе въ Галилеъ, и переселившись въ Іерусалимъ, пріобръли покупкою Сіонъ (έλθόντες είς Ιερουσαλήμ ηγόρασαν την Σιών: Dressel, Epiphanii edita et inedita pag. 34). Главнымъ владъльцемъ представляется Іоаннъ, который здёсь основаль свое мёстопребываніе; именно въ его домѣ Христось повельль своимъ ученикамъ приготовить себъ Пасху, и вотъ причина, почему тайная вечеря совершилась на Сіонъ. Но здъсь же имълъ свою резиденцію и первосвященникъ Каіафа; такъ какъ первосвященники іудейскіе избирались на одинъ годъ и не всегда изъ мъстныхъ жителей, то имъ приходилось иногда жить въ частныхъ домахъ; Кајафа занималъ половину дома, принадлежавшаго Іоанну Богослову (ibid. pag. 36), и вотъ почему начало страстей

Христовыхъ пріурочивается къ Сіону. Изъ Евангелія извъстно, что Христосъ предъ своею вольною смертію на кресть — поручиль свою Матерь любимому ученику, который и пояль ее въ домъ свой; подъ этимъ домомъ опять разумъется Сіонскій домъ Іоанна Богослова, въ которомъ и пребывала Пресвятая Богородица до своего Успенія. Такимъ образомъ вносится изв'єстное единство въ первоначальную священную исторію Сіона; но въ комментируемомъ нами сочинении о святыхъ мъстахъ нътъ никакого указанія на принадлежность Сіонскаго дома Іоанну Богослову, т. е. на главный, объединяющій мотивъ, развиваемый въ Житіи Богородицы. Вообще нътъ никакихъ внутреннихъ признаковъ, которые говорили бы о принадлежности обоихъ сочиненій одному и тому же автору. Напротивъ, говоря объ Успеніи Богородицы и объ ея погребеніи-первое, по единогласному свидътельству преданія, совершилось на Сіонъ, мъстомъ втораго была Геосиманія, — авторъ Сказанія или Житія допускаетъ такую ошибку, какая совершенно не возможна была бы со стороны человъка, лично посътившаго Святой Градъ. Онъ смъщиваетъ Сіонъ съ Геосиманією, утверждая, что это одно и тоже (ibid. pag. 38: Σιών δὲ καὶ Γεθσημανή τὸ αὐτό ἐστιν). Βοτь осязательное доказательство, что Епифаній, написавшій Житіе Богородицы, не одно лице съ авторомъ повъсти объ Іерусалимъ. Нужно прибавить, что Житіе явилось на свъть никакъ не ранбе XI-го вбка, такъ какъ въ немъ есть ссылка на Ипполита Опранскаго (ibid. pag. 39), т. е. на хронику, написанную въ X или XI-иъ векв. Для нашего Епифанія, какъ изв'єстно читателямъ, мы не считаемъ возможнымъ допустить столь поздней даты. Общее описаніе Сіона мы находимъ еще въ армянскомъ сочинении Моисея Каганкатваци, но оно пред-

ставляется для насъ столь темнымъ и загадочнымъ, что пока мы оставляемъ его въ сторонъ, удерживая собою право воспользоваться только некоторыми частными его указаніями. Наконецъ, необходимо здёсь коснуться вопроса объ Юстіановской базиликъ Св. Маріи и объ отношеніи ея къ Сіону. Извъстно, что вопросъ о мъстоположени знаменитой Юстиніановской базилики Маріи Новой-принадлежить къ числу наиболъе трудныхъ и спорныхъ, и только какія-нибудь новыя находки или раскопки на мъстъ могутъ привести къ окончательному или сколько-нибудь безспорному рѣшенію. Наиболье распространенное мньніе есть то, которое предполагаетъ, что базилика Юстиніана находилась около горы Моріа предъ развалинами храма Соломонова и что послъ Арабскаго завоеванія она была обращена въ мечеть ед-Акса; самое подробное и тщательное разсмотрѣніе всѣхъ свидѣтельствъ съ этой точки зрѣнія находится въ книгѣ Вилльямса (The Holy City II, 369 — 391); по другимъ — самая мечеть камня, Куббеть ес-Сахра, носящая всв признаки архитектуры древне - византійской, есть эта искомая Юстиніановская постройка. Какъ мы уже замітили, выше, вопросъ теперь усложняется тъмъ обстоятельствомъ, что въ одномъ памятникъ, относящемся къ ІХ-му въку (Commemoratorium), когда объ мечети несомнънно существовали, все-таки упомянута базилика Маріи Новой, съ указаніемъ количества духовныхълицъ, при ней состоявшихъ (Itinera latina I, 302). Ограничивая свое изучение одними текстами писателей, мы приходимъ къ такому заключенію, что на основаніи ихъ базилику Юстиніана слідуеть отыскивать скорбе на склоні Сіона, чімъ противулежащаго холма. На первомъ мъстъ должно быть поставлено описаніе Прокопія Кесарійскаго въ сочиненіи о постройкахъ (Procopii opera ed. Bonn 111, 321), не смотря на свою обширность, все-таки весьма темное именно въ главномъ пунктъ. Извлекаемъ отсюда слъдующее: "Въ Іерусалимъ онъ посвятилъ Богородицъ храмъ, которому нигдъ нътъ ничего подобнаго. Этотъ храмъ туземцы называють новою церковью. Царь Юстиніанъ повелёль выстроить его на выдающемся изъ холмовъ, указавъ, каковы должны быть его размеры въ длину и ширину и т. д. Но избранный холмъ оказался недостаточнымъ для возведенія постройки согласно съ царскимъ повелѣніемъ; именно, негдѣ было помѣстить цълую четвертую часть храма, которая долженствовала быть обращенною на югь и востокъ, гдв обывновенно совершается священнодъйствіе іереевъ. Вслъдствіе того лица, на которыхъ возложена была постройка, придумали следующее. Утвердивъ фундаментъ внизу на самомъ концѣ растилающейся подль равнины (εἰς γῆς τῆς ύπτίας τὰ ἔσχατα), они возвели пристройку, поднимающуюся на одинаковую высоту съ скалою (= холмомъ). Когда они подняли стъны въ верху въ уровень съ оконечностіею холма, то они поверхъ ихъ положили своды (дохоос) и связали такимъ образомъ пристройку съ остальною площадью (поломъ) храма. Следовательно, храмъ быль утвержденъ отчасти на твердой скаль, а отчасти висьль на воздухъ, такъ какъ царская власть прибавила къ холму еще другую громаду". Затемъ речь идеть о матеріале, употребленномъ на постройку, что мы опускаемъ. "Вольшое количество громадныхъ колоннъ, цв томъ напоминающихъ пламень огня (огненнаго цвъта), со всъхъ сторонъ подпираютъ храмъ, однѣ вверху, другія внизу, другія же — около портиковъ, окружающихъ цёлый храмъ, кром'в восточной стороны. Дв'в изъ нихъ, чрезвычайно большія и не уступающія величинь какимъ-либо другимъ по всей землъ, стоять предъ вратами храма; отсюда начинается другой портикъ, называемый нартексомо (ἐπὶ τοῦ νάρθηχος), ради своей, думаю, узкой формы; далье дворь (атріумь), образуемый подобными же колоннами въ видъ четвереугольника; боковыя двери (θύρα: μέταυλοι, medianae ianuae) столь благообразныя, что идущимъ уже заранъе даютъ понять, какое зрълище они встрътять; пропилеи, тоже возбуждающія удивленіе, и, наконецъ, нъкая апсида (алтарный сводъ), на двухъ колоннахъ поднимающаяся на несказанную высоту. Когда подходишь спереди, стоятъ еще два полукружія, одно противъ другаго на дорогѣ къ храму; а съ другой стороны и тоже на объ стороны два страннопріимныхъ дома, одинъ для отдохновенія приходящихъ сюда странниковъ, а другой для призрінія неимущихъ больныхъ" (рад. 323 и 324). Нъсколько болъе топографическихъ данныхъ представляетъ описаніе Антонина Мартира, видъвшаго базилику черезъ двадцать или тридцать лътъ послѣ ея постройки; но для болье отчетливаго пониманія его словъ полезно будеть сопоставить ихъ также съ соотвътствующимъ отрывкомъ въ сочинении датинскаго Оеодосія, где онъ описываеть теже самыя места, но только ранъе возникновенія базилики Юстиніана (писаль около 530 г.). У *Осодосія* (de situ terrae sanctae: ed. Gildem. pag. 20) читается слѣдующее: "Отъ Голговы до Св. Сіона шаговъ 200; это есть мать всёхъ церквей; этоть Сіонъ основаль Господь нашъ Христось съ учениками; онъ быль домомъ Св. Марка Евангелиста. Отъ Св. Сіона до дома Каіафы, который теперь есть церковь Св. Петра, либо больше, либо меньше (приблизительно) 50 шаговъ. Отъ дома Кајафы до преторія Пилата приблизительно сто шаговъ; тутъ церковь Св. Софін". Воть теперь соотвітствующія строки изъ Антонина, во многомъ сходныя съ только что приведенными (Itinera latina 1,104): "От Сіона (т. е. отъ Сіонской церкви) мы пришли въ базилику Святой Маріи, гдв находится большое собраніе монаховъ и гдѣ устроены страннопрішиницы для мужчинь и женщинь; я принять быль какъ странникъ: тамъ безчисленные столы, постам для больных числомо болье трехо тысячо. De Sion venimus in basilicam Sancte Marie, ubi est congregatio magna monachorum, ubi sunt et xenodochia virorum ac mulierum: susceptus peregrinus sum: mense innumerabiles, lecti egrotorum sunt amplius tria millia.—II мы помолились во преторіи, гдё выслушань быль Господь, и теперь это есть перковь Св. Софіи". Важно въ этомъ сообщеній то, что туть указаны намъ два пункта, посреди которыхъ появилась Юстиніановская постройка: она появилась между Сіонскимъ храмомъ (въ собственномъ смысль) съ одной стороны и между преторіемъ Пилата, иначе базиликою Св. Софіи, существовавшею, оказывается, ранве, съ другой стороны. У Өеодосія въ промежуткъ названъ былъ домъ Кајафы, который въ описаніи Антонина Мартира, уже знающаго базилику Св. Маріи Новой, опущенъ, но, конечно, не исчезъ, а можеть быть вошель въ составъ новаго зданія. - Тождество базилики Св. Маріи, описанной Антониномъ, съ Юстиніанскимъ храмомъ особенно ясно изъ упоминанія о страннопріимныхъ домахъ и больницъ. — И такъ ръшеніе вопроса о мість, какое занималь храмь Св. Маріи Новой, зависить оть ръшенія другаго вопроса, гдъ именно представляли находящимся преторій Пилата оба вышеприведенные писатели, Осодосій и Антонинъ. Хотя этоть вопрось тоже не ръшенный, но во всякомь случать болье доступный рышенію, чымь проблема объ изчезнувшей базиликъ Юстиніана. Несомнънно, что это случилось гораздо позднъе Персидскаго нашествія. Базилика, которую туземцы прозвали новою, существовала и въ VII-мъ въкъ; мы узнаемъ ее въ той базиликъ, новой крась, которую прославляеть патріархъ Софроній въ началь своего описанія Сіона, и въ которой хоры монаховъ совершали ночныя пѣснопѣнія (--congregatio monachorum у Антонина).

Νεαρόν δ'έπειτα κάλλος:

Потомъ новую красу,

Ваσιλικήν εύ κατείδω Базилику я увижу,

Μοναγῶν ὁπου γορεία Νυχίους τελούσιν υμνους.

Гдѣ хоръ монаховъ Свершаетъ ночныя пѣснопѣнія.

Өеодосій, игуменъ Св. Богородицы Маріи Новой (ήγούμενος τῆς άγίας θεοτόχου Μαρίας τῆς νεᾶς), γπομянутый въ современномъ произведеніи Іоанна Мосха, Луго духовный (Migne Patrol. gr. LXXXVII-, pag. 2,917), въроятно, быль настоятелемь этого самаго хора монаховь. Въ сочиненія нашего Епифанія уже не говорится объ Юстиніановской базиликъ Св. Маріи Новой, такъ что отсюда можно было бы вывести заключение, что она была разрушена въ промежутокъ между 808-мъ годомъ. когда она была еще отмъчена составителемъ списка домовъ божихъ въ Іерусалимъ (commemoratorium de casis) и временемъ написанія нашей пов'єсти, если только нельзя предполагать, что она и въ последней разумется только подъ другими наименованіями въ числѣ Сіонскихъ зданій. Въ эпоху Крестовыхъ походовъ главная Сіонская базилика снова носила имя Св. Дъвы Маріи.

#### 18. Отдушина Геенскаго огня.

Помѣщеніе Геенскаго огня на Сіонѣ покажется, конечно, весьма неожиданнымъ и страннымъ, такъ какъ оно противоръчить общепринятому и несомивниему пріуроченію Геенны въ долинъ Гиннома и южной части Кедронскаго потока, еще далее къ югу и къ востоку отъ города. Но здёсь рёчь идеть не о Геений собственно, но о какомъ-то пунктъ, въ которомъ огонь, олного качества съ Геенскимъ и можетъ быть находившійся въ связи съ нимъ, вырывался наружу. Въ такомъ случат нужно будетъ припомнить разсказъ Іосифа Флавія о чудномъ происшествіи съ Иродомъ, когда онъ хотълъ проникнуть въ погребальную пещеру Давида и Соломона на горъ Сіонъ (см. Норова путеш. 1,233. Леофнида, Старый Іерусал. 282, 283). Онг былг поражена и остановленъ подземныма огнема. И такъ, отдушина Геенскаго огня заставляеть здёсь предполагать гробницу Давида; и въ самомъ деле мы видимъ, что древнее христіанское преданіе дійствительно помінцало ее на Сіонъ, и только болъе позднее (если оставить въ сторонъ неопредъленныя выраженія Бордосскаго Путника: см. Русскій переводъ В. Н. Хитрово стр. 28 и 33) обратилось къ окрестностямъ Виолеема, чтобы затъмъ (въ эпоху крестоносцевъ) снова воротиться къ Сіону. Въ сказаніи о пророкахъ, помѣщенномъ въ Пасхальной хроникъ (составлена въ первой половинъ VII-го въка), говорится, что Исаія погребенъ быль тамь, гдъ находились гробницы царей Гудейскихъ, гдв Соломонъ устроилъ гробъ своему отцу Давиду, именно на горъ Сіонской (Chronic. Paschale pag. 156: Migne Patrol. graec. XCII, 381). Въ другой Византійской хроникъ, принадлежащей Георгію Амартолу, тоже говорится о погребеніи Давида вз Іерусалими, въ нарочно устроенной для того Соломономъ пещеръ и затъмъ, со ссылкою на Іосифа Флавія, повъствуется о неудачной попыткъ Ирода проникнуть внутрь ея: вышедшій извнутри ея огонь, убиль двоихъ оруженосцевъ царя (Hamartol.

еd. Muralt. pag. 133). Въ перечисленіи церквей, построенныхъ Св. Еленою, находящемся въ неизданномъ житіи ея, помѣщаемомъ нами въ приложеніяхъ, также упоминается гробъ Давидовъ на Сіонъ съ несовсѣмъ понятнымъ ближайшимъ обозначеніемъ пункта. По сообщеніямъ Тоблера (Tobler Topogr. II, 122. 145), пещера приходится внизу той комнаты, къ которой относилось сошествіе Св. Духа. На планѣ Аркульфа это будетъ на правой сторонѣ, если оріентироваться отъ запада къ востоку, на правой сторонъ отъ западнаго входа, который, конечно, необходимо предполагать, слѣдов., въ югозападномъ углу зданія. О мѣстѣ сошествія Св. Духа у Епифанія почему-то совсѣмъ не упомянуто.

#### 19. Столбъ бичеванія.

По Евангелію Христосъ быль съ начала подвергнуть въ домѣ Каіафы поруганію, состоявшему въ оплеваніяхъ, заушеніяхъ и пощечинахъ (Мато. 26, 67: έράπισαν; Μαρκ. 14, 65; ραπίσμασιν αὐτὸν εβαλον; Πγκ. 22, 63-65: δέροντες) и бичеванію въ дом'в Пилата (Мато. 27, 26: той біг Індоой φραγελλώσας παρέδωχεν ίνα σταυρωθή ΙοαΗΗ. 19, 1: 'εμαστίγωσεν). и затемъ быль отведенъ въ преторію, где подвергнуть быль поруганію со стороны воиновъ (Мато. 27, 27). О привязываніи къ столбу или подниманіи на камень въ священномъ писаніи не говорится, но оно можетъ быть подразумъваемо во всъхъ трехъ случаяхъ, и ближе всего во второмъ, гдъ говорится прямо о бичеваніи. Преданіе въ этомъ отношеніи, повидимому, нёсколько колеблется. Въ Бордосскомъ путникъ мы читаемъ (русскій перев., изд. В. Н. Хитрово, стр 28), "Съ той же дороги (т. е. изъ Іерусалима) поднимаешься на Сіонъ и видно мѣсто дома первосвященника Кајафы, и до сихъ поръ нахо-

дится столбь, у котораго бичевали Христа". Въ весьма древнемъ, только что открытомъ, но еще не изданномъ описаніи хожденія одной знатной женщины IV или V-го въка, какъ это видно изъ предварительнаго сообщенія находчика, столбъ бичеванія тоже пом'єщался на Сіонъ. C. Gamurrini, I misteri di s. Ilario ed una peregrinatione, рад. 25. Блаженный Іеронимъ въ описаніи пилигримства Св. Павлы просто говорить, что на Сіонъ ей показываема была колонна, поддерживавшая церковный портикъ и еще орошенная кровію Господа, къ которой, какъ говорять, онъ быль привязываемь во время бичеванія (ad quam vinctus dicitur et flagellatus: Itinera latina 1, 32). Въ этомъ же смысле выражается и Пруденцій, писавшій въ самомъ началь V-го выка: Restat ad huc templumque gerit veneranda columna... Латинскій Өеодосій выражается следующимь образомь: "столбъ (columna), который быль въ домѣ Каіафы, и при которомъ (ad quam) Господь Христосъ быль бичуемъ, теперь находится на С. Сіонъ" (Theodos. p. 20) Антонина Мартира въ началь говорить тоже о колонны или столов, при которой Христосъ быль подвергнуть бичеванію; она находилась собственно въ базиликъ Сіонской (Itinera latina I, 103: in ipsa ecclesia est columna, ubi Dominus flagellatus est), но затъмъ у него ръчь идетъ (рад. 104) о базиликъ Св. Софіи (на мъсть преторія); въ ней находится съдалище, на которомъ сиделъ Пилатъ, когда слушалъ Господа; тамъ находится также четыреугольный камень, petra autem ibi est quadrangulata, который стояль на срединъ преторія (que stabat in medio pretorio) и на который быль поднять Господь (in eam levatus est Dominus), когда быль выслушиваемъ Пилатомъ, дабы и весь народъ могъ его слышать и видъть. Такимъ образомъ здѣсь уже различаются два священныхъ предмета: столбо

бичеванія (въ дом'в Каіафы) и камень, на которомъ находился Христосъ въ преторіи Пилата во время допроса Но это различіе опять исчезаеть у Патріарха Софронія; оставляя высокій Сіонъ, онъ обнимаеть камень, на которомъ былъ біемъ Создатель:

> περιφύς πέτρης ἐφ'ῆνπερ Δι' ἐμ' ὁ πλάσας ἐτύφθη.

Въ издаваемомъ нами отрывкъ изъ греческаго житія Св. Елены, при описаніи Сіона, говорится только о порфирномъ столоп, при которомъ было привязано Христосъ Богъ нашъ и быль подвергнуто бичеванію (см. Прилож. IV). Отсюда можно видеть, что по крайней мере у греκοβω καμενω, Πέτρα, Petra, η επολόδ, Κίων, columna—не отличались одинъ отъ другаго. На планъ Сіонской базилики у Аркульфа (Itinera latina 1,160) по срединъ зданія отмічено місто столба, при которомъ Господь привязанный быль бичуемъ (cui adhaerens—flagellatus est); но сверхъ того, -- впрочемъ, не во встхъ спискахъ, а только въ нѣкоторыхъ второстепеннаго достоинства говорится еще о камию (Petra), на которомъ или надъ которымъ (supra quam, а въ текств super quam) Господь подвергся бичеванію. По всёмъ признакамъ тутъ простая ошибка, и на самомъ дёле речь должна была идти, какъ это и читается въ лучшихъ спискахъ и въ печатномъ новъйшемъ изданіи, о побіеніи камнями Св. Стефана Первомученика. У поздивишаго латинскаго автора, Теодерика дъло, представляется въ слъдующемъ видь: "Пилать возсъдаль на судилищь (pro tribunali) въ томъ мѣстѣ, которое называется лиоостротонъ и находится предъ храмомъ (ante ecclesiam) Св. дъвы Маріи на горъ Сіонъ; теперь туть существуеть капелла въ честь Господа нашего Іисуса Христа и въ ней хранится значительная часть столба (columnae), къ которой привязанный Господь, по повеленію Пилата, быль подвергнуть бичеванію (Ср. Sepp Ierusal. 1,191). Это есть последнее упоминание о столож бичевания на горь Сіонь, хотя можеть быть, съ несовсьмъ точнымъ обозначеніемъ ближайшаго его положенія. У нашего Даніила уже ніть о немь річи, потому что святый камень, перенесенный ангеломъ съ Синайской горы въ южное отделение Сіона (стр. 59 нов. изд.) имфеть совсъмъ другое значение (см. А. Н. Веселовскаго, стр. 10). Въ концъ XI-го въка колонна бичеванія упоминается въ числъ сокровищь Константинополя (въ посланіи Императора Алексъя къ Роберту Фландрскому. Riant, Epistola Spuria p. 17: Statua, ad quam fuit ligatus). Въ цареградскомъ хожденіи Антонія Новгородскаго (изд. Саввантова стр. 121) говорится, что въ церкви Апостоловъ въ Константинополѣ находился столбъ мраморянъ, у него же Христосъ привязанъ былъ... Здёсь, нужно думать, находится объяснение осторожнаго выраженія западнаго писателя—о нахожденіи въ указываемомъ имъ мъстъ на Сіонъ или близь Сіона только значительной части (pars magna) столба. Съ другой стороны и эта самая часть послё перемёстилась совсёмь въ другое мъсто, именно-въ латинскій придъль Явленія Христа при храм'в Воскресенія (см. выше, а также Леонида Старый Іерусал. стр. 94, Socin Palaest и т. д.). Кром'ь того столбъ поруганія, отношеніе котораго къ предыдущему не совстви для насъ ясно, показывается тутъ же въ греческомъ придълъ (Sociu, Palaest. 82). Возвращаясь къ нашему Епифанію, мы должны прибавить, что въ его представленіи камень бичеванія, помішаемый, по всему судя, - какъ у Аркульфа по срединъ Сіонской церкви, есть именно тоть столбъ, который находился нъкогда въ преторіи Пилата. Ниже мы встрѣтимъ прямое тому подтвержденіе. Кромѣ камня бичеванія у Епифанія далѣе на востокъ при жертвенникѣ или алтарѣ еще указываются слѣды Христа, гдѣ онъ стоялъ на судѣ предъ Пилатомъ. Такое же указаніе мы находимъ у Моисея Каганкатваци "на правой сторонѣ Сіона ставка Пилата, называемая Каппата (=Гаββαθᾶ, Λιθώστρωτον) и камень, на которомъ стоялъ Спаситель передъ Пилатомъ; на немъ виднѣется слѣдъ ноги его и до сихъ поръ" (см. Приложеніе П). Патріархъ Софроній рядомъ съ камнемъ бичеванія отмѣчаетъ, какъ предметъ поклоненія, особое отдѣленіе или зданіе у камня, гдѣ первоначальникъ мудрости услышалъ приговоръ о своей судьбѣ (въ русскомъ переводѣ приведено выше стр. 94).

Τόπου οὖ κλαίων στενάζω Σοφίης φίλων ὁ πρῶτος 'Εὸν ἔκλυσεν πῆμα Χαμάδις πεσὼν φιλήσω.

## 20. Горница тайной вечери.

О преданіяхъ, почти единогласно связывающихъ съ Сіонскою церковью совершеніе Тайной вечери, была рѣчь выше. Присоединяемъ въ подлинномъ видѣ описаніе паломника Даніила и современный краткій отчеть о мѣстности. "На югъ лиць поидучи, възлѣсти есть по степенемъ яко на горницю; ту есть храмина создана красно, яко на столпіи и съ верхомъ исписа(на) муисією и помощена красно, и олтарь имать яко церкви на востокъ лиць, и то есть келіа была Іоанна Богословца, и въ той келіи Христосъ вечерялъ со ученики своими. На томъ же мѣстѣ сошествіє Святаю Духа бысть на апостолы въ Пентикостію (стр. 58, 59 нов. изд.)". Во время

Аркульфа сошествіе Св. Духа, о которомъ въ сочиненіи Епифанія совствъ ничего не сказано, помъщалось не въ одномъ мѣстѣ съ комнатою тайной вечери, а въ противоположной югозападной части базилики — (см. приложенный планъ). Въ настоящее время, чтобы стигнуть міста тайной вечери, нужно выйдти изъ города Сіонскими воротами; противъ нихъ, на разстояніи около 50 сажень, находится группа зданій, среди которыхъ высится куполъ мечети Неби Даудъ (гробъ Давидовъ); входныя ворота находятся на северной стороне. Мъсто находится во владъніи мусульманъ съ 1547 г. (Tobler. Top. II, р. 147). Здёсь то и помёщается такъ называемый Coenaculum, по арабски ел-Аша. Мусульманскій привратникъ вводить посётителя въ комнату перваго этажа; она нъкогда составляла одну часть христіанской церкви и раздъляется посрединъ стоящими колоннами на два корабля. Въ стенахъ вделаны полупилястры; стръльчатые своды ведуть свое начало изъ времени крестоносцевъ, по инымъ-изъ XIV-го стольтія. Въ югозападномъ углу комнаты есть лістница, ведущая въ болье нижній этажь; здысь по средины комнаты показываютъ мъсто, гдъ стояла трапеза (столъ, sufra) Господа; позади небольшаго возвышенія находится большая комната, въ которой видна за решеткою гробница новъйшей конструкціи; это обыкновенный саркофагь изъ рода тъхъ, какіе мусульмане имъють обычай созидать надъ мъстомъ погребенія особо чтимыхъ лицъ: дъйствительная гробница Давида предполагается внизу, въ подземельной пещеръ. Socin Palaest. 118. Леонида Старый Іерусал. стр. 281 и друг.

## 21. Изображеніе мытаря и фарисея.

Паломникъ Даніилъ и за тёмъ латинскіе писатели времени Крестовыхъ походовъ, говоря о мозаическихъ изображеніяхъ въ Сіонской церкви, и въ частности-въ придълъ тайной вечери, указывали ихъ содержаніе, имъющее, конечно, ближайшее отношение къ важнымъ событіямъ христіанской церкви, здёсь совершившимся. Довольно страннымъ образомъ нашъ авторъ ограничился воспоминаніемъ о такомъ изображеніи, которое не имфетъ ни сравнительно большой важности, ни особенной связи съ мъстомъ. Въ Московскомъ Синодальномъ спискъ дъло понято такъ, какъ будто въ Сіонской церкви находилось въ действительности место молитвы мытаря и фарисея, что невозможно; за то Синодальный списокъ даеть болъе правильное и удобопонятное чтеніе виъсто Ватиканскаго "αὐλῶν", удержаннаго Дресселемъ. При этомъ последнемъ чтеніи получался фарисей, играющій на свиръли или какомъ другомъ инструментъ. Стараясь объяснить свое испорченное чтеніе нов'йшій издатель Епифанія (Dressel, Epiphanii edita pag. 97, 102) безъ всякой необходимости предполагаеть, что играющій на флейтъ или свиръли фарисей взятъ изъ какого-нибудь апокрифическаго источника, и что на это заимствование указываеть выражение ейстором, которое онъ переводить in historia traditum. Всякая надобность такихъ и безъ того мало въроятныхъ предположеній теперь устраняется, и для объясненія двухъ чтеній "αὐλῶν и хаυχησάμενος", всего проще возстановить первоначальное αὐχῶν, отъ котораго произошли оба.

## 22. Преторій.

Выраженія Епифанія прямо говорять о тождествъ преторія, который у него отдільно не упоминается, съ Сіонскимъ храмомъ, хотя быть можеть и не о полномъ совпаденіи того и другаго, такъ какъ рѣчь идеть собственно о восточной части храма, гдв и находилась конха, одинъ изъ алтарныхъ сводовъ. Преторій Пилата или собственно его мъстность, такъ какъ зданіе было давно разрушено (Кириллъ Іерусалимскій въ тринадцатой катехизической бесёдё-Migne Patrol. graeca XXIII: то νῦν ήρημωμένον), нѣкоторою своею частію входиль въ составъ Сіонской базилики; отсюда понятно, почему и камень бичеванія и м'єсто суда представлены находящимися въ церкви Сіонской, и самый ливостротонъ помъщенъ вблизи ея. Съ другой стороны нужно обратить вниманіе на то, что ниже еще разъ говорится отдільно о домю Пилата, такъ что последній хотя и находился вблизи преторія, но какъ будто опять не былъ съ нимъ вполнъ тождественъ. Во всемъ этомъ много темнаго. Съ перваго взгляда ясно только одно, именно, что нашъ Епифаній, какъ, впрочемъ, и другіе древнъйшіе паломники, не помъщалъ преторія на горъ (или при горъ) Моріа, на съверной сторонъ бывшаго храма Соломонова, близь башни Антоніевой, построенной Иродомъ и служившей затёмъ помещениемъ для римскаго гарнизона (легіона), наблюдавшаго за храмомъ. Извъстно, что общепринятое теперь воззрѣніе о положеніи преторія на мѣстѣ нынѣшней турецкой казармы, въ которой видны еще остатки древняго зданія, и дальнейшія представленія о крестномъ пути—находять себъ оправданіе именно въ предположеніи, что замоко Антонією (Antonia)

служиль мъстопребываниемъ для римскихъ областныхъ правителей, когда они являлись въ Іерусалимъ. Это уже быль такой римскій обычай, что послѣ подчиненія римскому господству новой страны—дворцы и замки прежнихъ царей дълались резиденціею намъстника и центральнымъ пунктомъ римскаго управленія. (Одинъ пзъ примъровъ заключается въ обличеніяхъ Цицерона противъ поведенія Верреса въ Сициліи: см. подробнѣе Sepp Ierusal. I, 188). Дальнъйшія принадлежности власти и суда должны находиться подлѣ: и воть въ пятидесяти шагахъ на западъ отъ турецкой казармы теперь указывають на сохранившіеся остатки Римской арки (у Латынянъ Ecce homo), и здёсь место, родъ платформы, на которую возведенъ былъ Іисусъ Христосъ, когда Пилатъ, обращаясь къ народу, произнесъ слова: "се человъкъ"; а въ пятидесяти шагахъ на востокъмощеный камнемъ полъ, линостротонъ или Гаввана латинская перковь бичеванія. Все это у Епифанія полагается, какъ мы видёли, въ другомъ мёстё, и съ тъмъ большимъ основаніемъ, что, какъ теперь встми признано, ессе homo есть въ сущности остатки римскихъ тріумфальныхъ вороть, на которыхъ не было обычая выставлять осужденных и обвиняемыхъ. Помимо Антоніева замка изв'єстны еще два царскихъ дворца, которые также могли быть избраны римскими правителями для своего мъстопребыванія, и оба они находились на Сіонъ, неподалеку отъ цитадели и башни Давидовой, въ такъ называемомъ верхнемо городъ: 1) Замокъ и дворедъ, основанный Маккавеями, служившій мъстопребываніемъ Агриппы младшаго во время містныхъ волненій при претор'в Фесть, находился на крайней окопечности верхняго города, на восточной сторонъ Сіонской возвышенности (Sepp., Ierus. I, 181 и сл.): адъсь

нужно полагать пом'тщался Иродъ Антипа, когда къ нему приведенъ былъ Христосъ, по повельнію Пилата, 2) и верхній царскій дворець, построенный Иродомъ. основателемъ династіи, въ спверозападной части Сіона и описанный Іосифомъ Флавіемъ (см. особенно Sepp, Ierusal. I, 183); онъ находился въ связи съ цитаделью Давида и самъ по себъ представляль укръпленный замокъ. Можно предполагать, что именно этотъ последній дворецъ былъ обращенъ въ римскій преторій, тогда какъ дворедъ Асмонеевъ остался во владении Иродовой фамиліи; но очень понятно, что преданіе могло еще болье колебаться между этими двумя сосёдними дворцами, чёмъ между Сіономъ и замкомъ горы Моріа. Этимъ, кажется намъ, могуть быть объясняемы накоторыя частныя разногласія между Епифаніемъ и древнъйшими западными описаніями Сіонскихъ зданій. У *Өеодосія* (ed. Gildem. pag. 20) мы читаемъ: "отъ Святиго Сіона (следовательно, только отъ храма) до дома Кајафы, гдв теперь церковь Св. Петра, около пятидесяти шаговъ; отъ дома Каівфы до преторія Пилата около ста шаговъ: туть церковь Св. Софін". Өеодосій отъ Голгоом до Сіона полагаетъ только двъсти шаговъ, и чтобы мы ни думали объ его систем в измъренія (очевидно, что шагъ его нельзя принимать за обыкновенный, такъ какъ по разсчету, основанному на дъйствительномъ разстояніи Голговы отъ Сіона—2,500 футовъ, онъ будетъ равняться приблизительно 20 ф.), всеже ясно и отсюда, что его преторій никакъ не находится въ окрестностяхъ Антоніева замка или вблизи теперешней турецкой пехотной казармы, потому что это съвернъе и дальше отъ Сіона, чъмъ Голгова. Антонина Мартиръ (Itinera latina I, 104), описавши сначала Сіонскую базилику и находившійся при ней женскій монастырь, затымъ продолжаетъ: "отъ Сіона, т. е. отъ

церкви Сіонской, мы пришли въ базилику Св. Маріи, (см. выше) помолидись въ преторіи (oravimus in praetorio), гдъ выслушанъ быль Господь, и теперь это есть базилика Св. Софіи. Въ этой базиликъ находится съдалище, на которомъ возседалъ Пилатъ, когда слушалъ Господа; тамъ есть также четырехугольный камень, который стояль посредини преторія, на него поднять быль Христосъ и т. д. (см. выше). Въ спискъ церквей и монастырей начала VIII въка (Comemmorat. de casis Itinera latina I, 302) рядомъ следують: Св. Сіонъ, Св. Петръ, гдь онь плакаль, преторій и Св. Марія (новая), которую выстроиль императоръ Юстиніанъ. У Бернарда (Itinera latina I, 315) на горъ Сіонской отмъчается: 1) храмъ Св. Симеона, гдъ Господь умылъ ноги ученикамъ, гдъ виситъ терновый вънецъ и гдъ совершилось успеніе Богородицы; это сама Сіонская церковь, причемъ название ея именемъ Св. Симеона въроятно появилось только въ следствіе ошибочнаго чтенія, какъ это случилось, конечно, независимо, и въ славянскомъ текстъ Епифанія; 2) церковь на востокъ въ честь Св. Стефана, гдъ онь быль побить камнями; 3) и прямо на востокъ дерковь Св. Петра, гдв онъ отрекся. Последнее, мы знаемъ, соответствуетъ дому Кајафы, но ни этого дома, ни преторія у Бернарда уже ність, - равно какъ исчезаеть и церковь или базилика Св. Софіи. Впоследствіи, какъ уже мы знаемъ, преторій указывается не на югъ отъ храма Воскресенія, а на востокъ-нашъ паломникъ Даніиль усвоиль себ'в такое воззрівніе одинь изъ первыхъ (стр. 27, нов. изд), хотя очевидно его преторій, не соотвътствуетъ нынъшнему. Общимъ убъжденіемъ это становится не вдругъ, а постепенно, такъ что еще въ XIV стольтіи (Лудольфъ Сухемскій 1336—1343 гг.) встръчаются отголоски древнъйшаго преданія. Возвра-

щаясь къ тъмъ болъе древнимъ писателямъ, которые помъщали преторій на Сіонъ или въ непосредственной съ нимъ близости, мы можемъ высказать догадку, что одни изъ нихъ имъли въ виду мъсто дворца Асмонеевъ, на восточной окраинъ возвышенія, а другіе-мъсто новаго дворда, выстроеннаго Иродомъ несколько далее на западъ; тъ, которые (Оеодосій, Антонинъ) называють сначала дворъ и домъ Кајафы, и затемъ далее на востокъ преторій или дерковь Софіи, держались скорбе перваго взгляда; тъ, которые сначала указывали преторій, затімь дворь Каіафы, —втораго. Впрочемь, Епифаній, котораго мы преимущественно изучаемь, можеть быть, сохраниль преданіе даже о двухь пунктахъ, соотвътствующихъ, въроятно, мъстоположению двухъ двордовъ; у него сначала идетъ ръчь о преторіи (дворецъ Ирода), потомъ о мъстъ отреченія Петра, что соотвътствуеть двору первосвященника Кајафы, и затъмъ о домп Пилата (дворецъ Асмонеевъ). Что касается въ частности мъста отреченія апостола Петра, то по евангелію оно происходить не въ самомъ домѣ Каіафы, но именно на дворъ первосвященническаго дома; тъмъ не менье уже Өеодосій на мьсть самаго дома Каіафы помьщаеть храмо св. Петра, соотвътствующій, нужно полагать, мъсту отреченія. Бернардо говорить просто о перкви Петра на востокъ отъ Сіонскаго храма, считая ее мѣстомъ отреченія, но не называя ее домомъ Каіафы; въ замѣнъ церкви у нашего Епифанія говорится о небольшомо четырехстолойи, быть можеть, некотораго рода часовнъ, гдъ даже показывались уголья, при которыхъ апостолъ стоялъ и грълся, когда подошла въ нему служанка. Ниже мы увидимъ и у нашего Епифанія настоящую церково апостола Петра, но уже въ несколько иномъ пунктъ.

#### 23. Домъ Пилата, Наіафы и Анны.

Къ тому, что сказано выше о домахъ Пилата и Кајафы, приходится добавить немногое. Мы уже указывали на нъкоторое отличеніе преторія отъ дома Пилатова, что прямо противорѣчить извѣстному выраженію Бордосскаго путника (стр. 29 русск. пер. подъредакц. В. Н. Хитрово): идя съ Сіона за ствну (это та ствна, которая была упомянута выше-подлѣ купели Силоамской) "внизу въ долинѣ видишь ствны бывшаго дома или преторія Понтія Пилата", и представили нъкоторыя догадки для объясненія этого различенія, за которыя, конечно, не будемъ упорно стоять, если онъ окажутся несоотвътствующими положенію м'єстности. Такъ какъ по нашему представленію, Епифаній пом'єщаеть свой домъ Пилата на томъ м'єсть, гдъ прежде стоялъ дворецъ Асмонеевъ, на восточной части Сіона, на самой его окраинт и склонт, то, быть можеть, въ этомъ заключается возможность примиренія его съ Бордосскимъ путникомъ, говорящимъ о стпнахъ дома Пилатова внизу въ долинъ. Помъщение дома Кагафы въ настоящее время указывають въ армянскомъ монастыр'в на Сіон'в; здісь же полагается отреченіе Петра и дворъ, на которомъ возгласилъ пътелъ; сверхъ того тутъ обрѣтаются комната, считаемая темницею Христа, и камень въ алтаръ, которымъ былъ заваленъ входъ въ св. гробницу, имъвшій, по другимъ, иное назначеніе; на немъ сиделъ Петръ и плакаль горько, на немъ стерегли всю ночь связаннаго Христа. Домъ первосвященника Анны указывается теперь къ съверу отъ армянскаго монастыря Св. Іакова-тамъ, гдф теперь монастырь масличнаго дерева. См. Іоаннид. Проскинит. стр. 273 и слъд. Socin, Palaest. p. 13. Sepp I, 193, 195. Vogüé, Les églises de la terre sainte р. 330 и т. д. Домъ Кесаря представляеть нѣчто загадочное; повидимому, какой же еще домъ Кесаря могь существовать, если туть не разумѣется преторій?

## 24. Церновь апостола Петра.

Здѣсь идетъ рѣчь о церкви апостола Петра на мѣстѣ его раскаянія, а не на мѣстѣ отреченія. Севульфъ говоритъ о церкви Св. Петра, называемой Пѣтелоглашеніемъ (ecclesia sancti Petri, quae Gallicantus appellatur) и помѣщаетъ ее, какъ это дѣлаютъ и другіе, а также и нашъ Епифаній, вип города, на склонѣ Сіона. Данішлъ (стр. 59 нов. изд.) знаетъ а) мѣсто отреченія, соотвѣтствующее, по его собственнымъ словамъ, двору Каіафину,—безъ всякой тутъ церкви или даже часовни, и b) неподалеку отъ него на склонѣ горы—пещеру раскаянія, надъ которою была создана церьковь во имя апостола Петра (стр. 60 нов. изд.). Ср. Tobler, Тородт. ІІ, 175. Леонида Старый Іерусал. стр. 287. Vogüé. Les églises p. 331.

## 25. Силоамсқая нупель.

О Силоамской купели см. Tobler, die Siloaquelle und der Oelberg, 1852, pass. Socin, Palästin 112, Іоаннид. Проскинит. 284. Vogüé, Les églises 331. Sepp, Ierusal. I, 328. Леонида Старый Іерусал. стр. 272. Chauvet et Isambert, Syrie et Palestine р. 318. Въ Бордосскомъ Путникъ (стр. 28) положение Силоамской купели опредъляется такъ: "если выйдти изъ Іерусалима, чтобы подняться на Сіонъ, на лъвой сторонъ внизу въ доли-

ию, возлю стины (iuxta murum), находится водоемъ, называемый Силоа, имфющій четыре крытыхъ хода и большой водоемъ внѣ города." Антонина Mapmupz (Itinera latina I, 105) говорить о базилики (basilica volubilis), въ которой были особыя отдъленія для купающихся мужскаго и женскаго пола; въ неизданномъ житін св. Елены и вслідъ за нимъ въ церковной исторіи Никифора Каллиста построение церкви приписывается матери царя Константина; у паломниковъ (послъ Антонина) о какихъ либо зданіяхъ при Силоамской купели не говорится до XII-го въка; Даніило упоминаетъ, какъ и Епифаній, только о самой купели (стр. 60); но у Альберта Ахенскаго, болъе поздняго историка перваго крестоваго похода (Recueil des historiens des croisades: histor. occident. IV, 470), рычь идеть о четвероугольномъ зданіи, имъющемъ видъ монастыря, у Фоки (Allatii Σύμμικτα р. 27) — о каморахъ и колоннахъ, ограждающихъ водоемъ купальни.

## 26. Село Скудельничье.

Село Скудельничье, по еврейски Акельдама, противъ горы Сіонской, подлѣ долины Гиннома; о погребеніи здѣсь пришельцевъ говоритъ какъ Антонинъ Мартиръ (Itinera latina I, 106), такъ и нашъ Даніилъ (стр. 61).

### 27. Дерево, на которомъ Іуда удавился.

Въ Ватиканскомъ спискѣ поименованъ какой-то особый родъ деревьевъ, неизвѣстный ученымъ (μοίριχες); въ Московскомъ сунодальномъ спискѣ говорится только о мѣстѣ, гдѣ Іуда удавился. Преданіе о томъ, что Іуда

повъсился, хотя и не находить себъ прямаго основанія въ священномъ писаніи (въ Деяніяхъ апостольскихъ 1, 18 сказано: πρηνής γενόμενος), весьма древнее. Антонинь Мартирь (Itinera latina I, 101) указываеть намъ на пути отъ Геосиманіи при воротахъ Іерусалимскихъ на правой сторонъ масличную гощу и смоковницу (Ficulnea), на которой Іуда пов'єсился; онъ же (рад. 106) въ другомъ мѣстѣ при овчей купели видѣлъ желѣзную цёпь, которая Іудё при этомъ самоубійстве служила орудіємъ. У Аркульфа (Itinera latina I, 159) мъсто, гдъ предатель покончилъ свою жизнь, указывается по срединѣ каменнаго моста на аркахъ, перекинутаго черезъ долину (Гиннома), гдв стояла Смоковница. Правая сторона Епифанія, такъ какъ онъ идеть все къ востоку, есть въроятно сторона южная, слъдовательно, деревья будуть находится на югь оть села Скудельничьяго, гдъ они показываются и теперь. Ср. Tobler, Topogr. II, 208.

## 28. Гробъ Рахили.

Дапіило (стр. 61 нов. изд.) считаеть отъ Іерусалима до Виолеема нѣсколько болѣе шести версть, которыя и равняются шести (римскимъ) милямъ Епифанія (въславянскомъ переводѣ—поприща); путешественники совершають теперь этотъ путь не болѣе какъ въ полтора часа. Такъ какъ гробъ Рахили несомнѣнно отстоитъ гораздо ближе отъ Виолеема, чѣмъ отъ Іерусалима, то деп мили, на которыя онъ удаленъ въ сторону, никакъ нельзя считать отъ св. Града или Сіона; равнымъ образомъ и въ сторону отъ дороги вообще (παράστρατα = Синод. 'εν προόδφ = superstrata въ Борд. Путн. =) гробъ Рахили не можетъ находиться такъ далеко; по болѣе точному обозначенію—онъ находился въ сторону отъ до-

роги направо только на 50 шаговъ (Tobler, Topogr. II, 782). Деп мили всего скоръе могли бы опредълить разстояніе отъ Виелеема до Гроба Рахили, или отъ Іерусалима не доходя до Виелеема. Бордосскій путникъ гласитъ (стр. 33 русск. перев.) "надъ дорогою на правой сторонъ памятникъ, гдъ положена Рахиль, жена Іакова. Отсюда въ двухъ миляхъ на лъвой сторонъ Виелеемъ."—По Даніилу окажется нъсколько менъе того, но приблизительно тоже самое. — О самомъ памятникъ см. Леонида Старый Іерусал. стр. 342. Tobler, Topogr. II, 782 и сл. Socin, Palast. p. 429, Sepp, Ierus. I, 538.

#### 29. Виолеемскій храмъ.

О Виелеемскомъ храмѣ съ двойною пещерою подъ алтаремъ прежде всего нужно читать у Евсевія Кесарійскаго, который приписываеть его постройку Константину; затъмъ о храмъ говорять всъ послъдующія описанія святыхъ містъ (Софроній, Аркульфъ, Виллибальдъ, Бернардъ, Даніилъ, Фока и т. д.); неизданное житіе Елены приписываетъ постройку Виолеемской базилики, которую оно обозначаеть выраженіями "продолговатый крестообразный храмъ" (εκκλησίαν μεγάλην δρομικήν σταυροειδή), какъ и все другое, не сыну, а его матери (см. прилож. IV-е). Изв'єстно, что Виелеемская базилика неприкосновенно сохранила тотъ самый видъ, какой она имѣла въ глубочайшей древности; —по мнѣнію Вогюэ она осталась безъ всякихъ измѣненій со времени Константина (Les églises de la terre Sainte p. 49, 55), по мнънію другихъ она испытала нѣкоторую реставрацію при Юстиніанъ. См. о ней Tobler, Bethleem in Palästina St.-Gallen 1849. Socin, Palästin 129, 130. Ioannud. IIpoскинит. 303—308. Sepp, I, 543. Hoposa, Путеш. стр. 353.

Леонида Старый Герусал. стр. 333 и сл. Следуетъ прибавить только одно зам'вчаніе. У Епифанія сообщается о существованіи изображеній на стінахъ пещеры, представляющихъ тѣ самыя событія, которыя тутъ произошли. Объ этихъ изображеніяхъ молчатъ западные паломники; ни Виллибальдъ, ни Аркульфъ, ни Бернардъ не сказали о нихъ ни слова. Изъ этого, однако, не слёдуеть выводить никаких заключеній; что изображенія, и при томъ мозаическія, существовали здісь гораздо ранће императора Мануила (1143-1180), особенно много заботившагося объ украшеніи Виелеемскаго храма и прославляемаго Фокою именно за мозаики въ вертепъ Рождества, объ этомъ совершенно ясно свидътельствуеть нашь Даніиль "исписана же есть пещера та мусіею" (стр. 65 нов. изд.). Патріархъ Софроній, живній въ VIII-мъ вікі, въ своемъ восторженномъ описаніи Виелеемской базилики тоже говорить по блестящихъ золотомъ колоннахъ и объ изящныхъ произведеніяхъ мусіи" (μούσης καλλίτευκτον έργον), хотя это относится, повидимому, не къ пещеръ, а къ самому храму. тдъ остатки мозаики сохранились и доселъ, тогда какъ въ вертепъ не существуетъ никакихъ слъдовъ не только мозаики, но даже облицовки стънъ.

### 30. Звъзда волхвовъ.

Сообщеніе Епифанія о колодив и особенно о звъздъ волхвовъ, въ немъ находившейся, отзывается нъкоторою грубою матеріальностію народнаго суевърія, но встръчается все-таки не у него одного. И Севульфъ (рад. 848) видълъ цистерну, въ которую упала звъзда волхвовъ, — ibi est cisterna in ecclesia, juxta criptam Dominicae nativitatis, in quam stella dicitur esse dilapsa:

такъ что напрасно одинъ изъ новъйшихъ палестиновъдовъ (Socin, Paläst. p. 137) утверждаетъ, что подобное преданіе возникло только въ XV-мъ въкъ. То же самое встръчается и во французскихъ итинераріяхъ (Itineraires), а также у Пердики Ефесскаго, который говоритъ о неископанномъ колодит, образовавшемся самъ собою — вслъдствіе того, что живая вода излилась таинственно изъ неоткрытаго ключа; въ немъ находится звъзда — путеводительница волхвовъ, и она сверхъестественно свътитъ — особенно въ праздникъ Рождества. Allatii Σύμμαντα р. 77. (Migne Patrol. gr. CXXXIII, 972). Ср. также Tobler, Topogr. II, 467. Sepp, Jerusal. I, 561. Iohann. Poloner: Tobler Descriptiones terrae sanctae рад. 248.

### 31. Отчина Давидова.

Отична Давидова: значеніе греческаго выраженія γονιχά, стоящаго въ печатныхъ изданіяхъ по Ватиканскому списку, дѣлается совершенно яснымъ и несомиѣннымъ изъ параллельнаго чтенія въ Московскомъ синодальномъ текстѣ—πατρίς, родина; само по себѣ γονιχά могло бы означать еще родовое владѣніе (patrimonium). У Даніила (стр. 67 нов. изд.) это самое мѣсто указано въ разстояніи стрѣлы отъ Виелеема и названо Вифиль, гдѣ былъ домъ Іессея, отца Давида. Бордосскій путникъ, Антонинъ Мартиръ и Аркульфъ помѣщаютъ здѣсь гробъ. Давида (ср. выше стр. 106).

### 32. Пимніонъ или святая паства.

Вполнъ достаточныя разъясненія объ этой мъстности можно найдти у Даніила (стр. 67 и 68). Въ раз-

стояніи версты отъ Виелеемской пещеры, на востокъ, находится мёсто, гдё ангелы возвёстили пастухамъ (ποιμένες) о Рождествъ Христовомъ; туть была пещера, а подъ пещерою церковь во имя св. Іосифа, и сверхъ того монастырь добрь; ко времени Даніила церковь и монастырь были раззорены "нынъ же раззорено есть оть поганыхъ мѣсто то"; около монастыря "поле красно вельми, и то ся мъсто зоветь Ана-пимина, еже протолкуется святия пиства"... Во время паломничества монаха Бернарда монастырь пастырей (monasterium pastorum) еще существоваль (Itinera latina 1, 327). Въ древнемъ житіи св. Елены, ей приписывается построеніе удивительныйшаго храма въ честь Богородицы Марія и Іосифа обручника (уабу даоцастотатоу) на мѣстѣ святой паствы, είς τὸ ᾶγιον ποιμαινείον—гдь ангелы возвъстили пастырямъ рожденіе Господа и рекли: ,слава въ вышнихъ Богу и на землъ міръ". (См. прилож. IV). Въ текстъ Епифанія неправильно приписаны ангеламъ другія слова. О святой паствъ см. еще Леонида Старый Іерусалимъ, 358, 359.

# 33. Лавры Св. Саввы и Харитона.

Объ исторіи и нынѣшнемъ состояніи знаменитой лавры Св. Саввы (Mâr Sâba, въ трехъ часахъ пути отъ Іерусалима, существуеть съ V-го вѣка) см. арх. Леонида. Старый Іерусалимъ и его окрестности стр. 414—433: а также Socin, Palaest 163; развалинамъ Фаранской лавры преподобнаго Харитонія посвящена отдѣльная глава въ томъ же русскомъ сочиненіи (поѣздка къ развалинамъ Фаранской лавры) стр. 402—414; ср. также Mittheilungen von Baurath Schick in Ierusalem über die alten Lauren und Klöster in der Wüste Iuda: Zeitschrift

des deutschen Palästina-Vereins (1880) h. v. Marti Bd. III, Heft 1, 1—43, съ превосходною картою. Нѣкоторое недоумъніе возбуждаеть слъдующее затъмъ упоминаніе о святыхъ Діонисів и Өеодосів. Если понимать выраженія греческаго текста въ точномъ и обычномъ ихъ значеніи, то туть річь идеть о двухь отдільных живыхъ лицахъ, существующихъ индивидуально въ данное время; весьма сомнительно, чтобы слова "обитаютъ двое другихъ отцевъ" могли означать издавнее существованіе двухъ обителей съ приведенными названіями, Діонисія и Өгодосія, какъ это теперь полагають новые изследователи. Если мы допустимъ, что подъ Өеодосіемъ и Діонисіемъ разумѣются не отдѣльные отшельники, поселившіеся въ какой-нибудь пустынной мъстности, покинутой старой пещеръ, а настоящія обители; то, во-первыхъ, знаменитая нъкогда киновія св. Өеодосія (Der-Dôsi: см. Леонида Старый Іерусалимъ стр. 433 и сл. Schick-Marti pag. 34. Норова Герусалимъ и Синай стр. 49-50. Socin, Palästin.) находилась вовсе не на югъ отъ монастыря св. Саввы, а на съверъ или точнъе свверо-западъ какъ отъ нея, такъ и отъ лавры Харитона, расположенной еще южите обители св. Саввы-А, во-вторыхъ, что касается Діонисія, то, хотя сказанія У-го въка и послъдующихъ временъ и сохранили намъ множество названій монашескихъ обителей въ пустынъ Іуды или Св. Града, все-таки нигдъ не встръчается особаго монастыря съ этимъ именемъ. То, что говорится о лаврѣ Діонисія у новыхъ ученыхъ (Tobler, Topogr. II, 964. Schick-Marti l. с.), основано на этомъ самомъ единственномъ показаніи Епифанія. Оно кажется намъ темъ подозрительнее, что въ славяно-русскихъ редакціяхъ мы совствъ не находимъ упоминанія о Діонисіт ц Осодосів, а это заставляеть предполагать, что и въ первоначальномъ греческомъ текстъ его не было. Объясненіе причины, почему могъ быть въ повъсти Епифанія не упомянуть такой знаменитый монастырь, какъ Өеодосіевъ, представляется само собою, если мы припомнимъ другія данныя, заставляющія насъ относить эту повъсть къ началу IX-го въка. Византійская хроника Өеофана подъ 6301 (=809-мъ) годомъ прямо говоритъ, что во время междоусобій, последовавшихъ за смертію Гарунъ-аль-Рашида, наравит съ обителями св. Саввы и Харитона пострадали и общежительные монастыри  $\theta eo$ docia u Eboumia (Theoph. Chronogr. ed. de Boor pag. 484. Ср. рад. 499). По другимъ даннымъ, которыми мы обязаны латинскому современному источнику, <del>О</del>еодосіевъ монастырь подвергся, очевидно, гораздо большему бъдствію, чемъ объ лавры: сарацинскіе разбойники сожгли самый монастырь и убили тамъ многихъ монаховъ, другіе изъ страха предъ невърными бъжали, разбойники разрушили до основанія церкви, принадлежавшія къ монастырю. Все это сообщаеть намъ Соттетоratorium de casis Dei (Itinera latina I, 303). Можно было бы подумать, что имя Діонисія ошибочно стоить вибсто Евоимія; однако, о монастыр'я Евоимія Епифанію не следовало здесь говорить; хотя его положеніе и спорно, но во всякомъ случат не приходится на югъ отъ Іерусалима и Виолеема.

### 34. Пещера Святыхъ младенцевъ.

Нашъ путникъ переходить съ юга на западъ, и прежде всего вблизи Герусалима отмъчаетъ пещеру съ останками младенцевъ, избіенныхъ Иродомъ. Обыкновенно они помъщаются въ Виолеемскомъ вертепъ рядомъ съ престоломъ Св. Госифа, или же въ окрестно-

стяхъ Виолеема, и это съ очень древняго времени; Социнъ (Palaestina р. 137) напрасно утверждаетъ, что преданіе о нихъ является только съ XV-го въка. Уже у патріарха Софронія мы находимъ упоминаніе о пещерю младенцевъ, избіенныхъ Иродомъ, при описаніи Виолеемскаго храма (Migne Patr. gr. LXXIII3 р. 3813). Антонинг Мартирг (Itinera latina 1, 107) сообщаеть, что кости вспхо убитыхъ Иродомъ младенцевъ покоятся вь полу-миль отъ Виелеема, тамъ гдъ находится базилика Давида и гдъ онъ погребенъ виъстъ съ Соломономъ. По описанію безъимяннаго автора неизданнаго пока житія Св. Елены, пещера св. младенцевь, гдъ мать Св. Константина выстроила во имя ихъ церковь, находилась на дорогѣ отъ Виолеема къ Св. Паствъ (деревня пастуховъ). По словамъ благочестивой монахини, описавшей хожденіе Виллибальда (Itinera latina I, 267) мъсто избіенія есть  $\theta$ екоа (Thecua) на югь отъ Виолеема; но она уже ничего не говорить объ ихъмощахъ; молчаніе начинается съ Аркульфа. Нашъ паломникъ Даніило (стр. 65 нов. изд.) согласно съ Софроніемъ и весьма точно указываеть місто, гді въ глубокой пещерт подъ Виолеемскою церковью лежали нъкогда мощи святыхъ младенцевъ; онъ прибавляетъ "оттуда взяты суть святіи младенцы въ Царьградъ". На это есть указаніе и въ изв'єстномъ посланіи Алекс'я Комнина къ графу Роберту (Riant, Alexii epistola spuгіа р. 17); однако въ описаніи святынь Цареградскихъ у Антонія Новгородскаго (изд. Саввантова стр. 108) оказывается, что одна половина была въ Цареградъ, а другая предполагалась въ Іерусалимо (?). Что касается Епифанія, то мы убъждены въ наличности нъкоторой ошибки или порчи въ его текстъ. На западъ отъ Герусалима въ разстояніи одной мили, путешественникъ IX-го въка, Бернардъ (Itinera latina I, 318), знаетъ церковь святой Мимиллы, въ которой находятся тёля многихъ мучениковъ, убитыхъ Сарацинами и погребенныхъ этою благочестивою женщиною. Патріархъ Евтихій (Ибн-Патрикъ: Annales 11, 212—Migne Patrol. CXI. 1083 Ср. 242-1089) пишеть, что безчисленное множество христіанъ, убитыхъ при нашествіи Хозроя Персидскаго въ 614-мъ году, погребены на мѣстѣ, называемомъ Мамилла (Mamela). Знаеть о нихъ и русскій паломникъ Даніиль (стр. 82 нов. изд.) и даже имфетъ совершенно правильное представление о времени ихъ мучения. Близь Іерусалима, не подалеку отъ столпа Давидова "есть влалье до пещеры, и въ той пещерь лежать мощи многихъ святыхъ мученивъ, избіенныхъ въ Іерусалимъ во царство Ираклісо и зовется місто то Агаін Мимилла"; отсюда одна верста до честнаго Креста, следовательно, речь идеть о западной сторонъ Іерусалима. О церкви Мамиллы ср. Tobler. Topogr. II, 180. Sepp, Ierusal. 1, 48. Норова примъч. къ Даніилу стр. 157. Леонида Старый Іерусал. стр. 292. И такъ, не следуетъ-ли заключить, что въ первоначальномъ текстъ Епифанія виъсто Ирода говорилось о Хозроъ? Иначе весьма трудно было бы объяснить явное противоръчіе даннаго мъста съ древнимъ греческимъ преданіемъ, не заподозривъ автора въ непростительной небрежности или забывчивости. Поправка имъла бы следующій видь: хаї πρός δύσιν της άγιάς πόλεως πλησίον εἰσὶ σπήλαια δύο, εχοντα λείψανα τῶν άγίων (νηπίων) των αναιρεθέντων ύπο Χοσρόου (вмфето Ηρώδου). Βοзможное возраженіе, что въ такомъ случат у Епифанія совсвиъ не будетъ упоминанія о Виолеемскихъ младенцахъ, устраняется простою ссылкою на показаніе Данівла; Епифаній писаль въ такое время, когда мощи были взяты въ Царьградъ. Заметка Антонія Новгородскаго о раздѣленіи на двѣ половины, повидимому, основана на томъ самомъ смѣшеніп, которое мы предполатаемъ въ теперешнемъ текстѣ Епифанія. Прибавимъ еще для объясненія курсива въ русскомъ переводѣ, что въ Московскомъ синодальномъ спискѣ слово λείψανα (останки, мощп) пропущено или лучше не было разобрано, такъ какъ для него оставлено пустое мѣсто.

# 35. Гора Қармильсқая.

Гора Кармильская или, какъ еще болъе странно гласитъ славяно-русскій текстъ "Корнильевская", родина предтечн та γονικά Ватик. = ή πατρίς Синод.) находить себъ объясненіе въ существованіи селенія аинт Каримо, упоминаемаго въ книгъ Іисуса Навина подъ именемъ Карема (15, 60; Кαρέμ, но только въ греческомъ текстѣ). По близости шинъ Карима находится источникъ, носящій тоже самое имя, а у христіанъ называемый источникомъ Богородицы; селеніе расположено на холм'в или же на хребт'в горы, имя которой не всегда указывается путешественниками и могло быть тождественно съ названіемъ источника. Въ четырехъ минутахъ ходьбы находятся весьма древнія развалины, указывающія на постройки, существовавшія ранъе 614-го года; они издавна носятъ имя "Маръ Захарія" или монастыря Св. Іоанна; въ послѣднее время изъ старыхъ развалинъ возобновлена латинская часовня, и здёсь указывають мёсто, гдё находился лётній домо Захаріи и Елизаветы, отца и матери Іоанна Крестителя, и гдѣ произошло свиданіе Пресвятой Богородицы съ Елизаветою. Впрочемъ, церковь на мъстъ рожденія Предтечи или дома Захаріина существовала и во время Даніила (стр. 83, нов. изд.), который очень подробно

описываетъ всв окрестности, упоминая и о горы, возвышающейся въ полверств за рощею; домъ Захаріинъ находился, по его опредъленію, вь пяти слишком верстахъ отъ столпа Давидова, что почти вполнъ согласно съ шестью милями Епифанія... У Даніила недостаеть только имени Карема или аинъКарима; но во всякомъ случать не можеть быть никакого сомнтнія, что у Епифанія річь идеть о тіхъ же самыхъ містахъ; ність ни мальйшей возможности думать, что последній имееть въ виду извъстную гору Кармила, т. е. горный хребетъ, простирающійся отъ Самаріи на стверо-западъ къ за-. ливу Акки (иначе гора Св. Иліи), или же мъстечко Кармель близь Хеврона, хотя именно въ Хевронъ, по другому преданію, находилось м'єсто рожденія Предтечи, и близь него считалось возможнымъ находить градо Тудино и горнюю страну. По Даніилу м'всто, называемое Орини (горняя), гдв есть и гора великая, опять-таки находится на западъ отъ Іерусалима, въ пяти или шести верстахъ отъ него. Подробнъе объ аинъКаримъ см. Tobler, Topogr. II, 342 — 381. Sepp, Hierusal. I, 652 и сл. Socin, Palästin. 166. Норова Путеш. I, 370 и сл. Герусалимъ в Синай 53. Леонида Стар. Іерусал. 36.

# 36. Эммаусъ.

Мъстоположение евангельскаго Эммауса до сихъ поръостается спорнымъ. Выло два Эммауса (не считая Тиверіадскаго, который совствить не можетъ идти въ разсчетъ): одинъ въ разстояніи тридуати стадій отъ Іерусалима, какъ это обозначено у Іосифа Флавія; это село Эммаусъ, соотвътствующее нынъшнему Кулоніе (или Кастуль); затъмъ—городъ Эммаусъ въ Іудет въ разстояніи 145 стадій отъ Іерусалима, извъстный побъдой Іуды

Маккавея надъ Сирійцами (І Маккав. 3, 40, 57, 9, 50), получившій потомъ греческое названіе Никополя. Въ текств Евангелиста Луки (24, 13) разстояніе Эммауса, извъстнаго явленіемъ Христа Клеопъ, опредъляется по общепринятому чтенію въ 60 стадій, и это скорже, хотя далеко не вполнъ, соотвътствовало бы селу Эммаусу; однако въ древнъйшихъ спискахъ Евангелія, въ Синайскомъ кодексв и въ другихъ, вместо шестидесяти читается сто шестьдесять стадій; тогда это быль бы Никополь. Изъ древивищихъ западныхъ паломниковъ,  $\theta$ еодосій (ed. Gildem pag. 18) прямо отождествляеть Эммаусь, въ которомъ Клеопа призналъ Господа, съ Никополемъ—Emmaus, qui nunc Nicopolis dicitur, и принимаетъ разстояніе между нимъ и Герусалимомъ въ 60семнадцать миль (девять до Силоны и девять отъ Силоны до Эммауса). Можно думать, что и Епифаній свои восемнадцать миль считаетъ не отъ горы Кармильской, а тоже оть святаго града, такъ какъ построение фразы такому пониманію не препятствуеть. Если мы, не углубляясь въ подробности метрологическихъ опредъленій, будемъ считать милю въ 1,000 шаговъ и стадію въ 125 шаговъ, то уже ясно будеть, что для нашего Епифанія Эммаусь тоже соответствоваль Никополю; и нужно сказать, что это общее мнвніе древнихъ паломниковъ. См. Sozomen. histor eccl. V, 21: Migne Patrol. graec. LXVII, 128. Willibaldi Itinerar. Itinera latina I, 293. Старинные русскіе паломники, начиная съ Даніила, указывають Эммаусь въ четырехъ верстахъ отъ Рамы, къ западу отъ нея, и въ столькихъ же верстахъ отъ Лидды: это опять соотвётствуеть Эммаусу—Никополю. Изъ новыхъ з Эммаусь - Колонія стоять Сеппх и нашь Норова. Ср. Леонила Старый Герусал., стр. 32 и сл. Норовъ, Путеш. II, 110. Примъч. къ Даніилу стр. 158. Іоаннид. Проскинит. стр. 29. Socin, Palast. p. 14, Tobler, Topogr. II, seb, 536, 543. Sepp, Ierusal. I, 56. Vogüé, Les églises de la terre sainte p. 343.

### 37. Рамле и Св. Георгій.

Прежде всего нужно замътить, что славяно-русскіе тексты не идутъ на западъ далъе Эммауса; все, что въ греческихъ редакціяхъ следуетъ послещо возвращенія къ Герусалиму и къ описанію восточной его стороны, представляется по отношенію къ нашимъ переводамъ, а въроятно и по отношенію къ ихъ подлинникамъ, постороннею вставкою. — Затъмъ, разстояніе отъ Эммауса-Никополя до Рамлы (лат. Rama, Ramula) въ восеме миль. не вызываеть никакихъ недоумъній. У *Осодосія* (ed. Gildemeist. p. 18) отъ Никополя до Діосполя, который будеть несколько далее, полагается 12 миль. Крестоносцы считали отъ Іерусалима до Рамлы 15 миль. О Рамлѣ см. Tobler, Topogr. II, 793 — 837. Sepp, Ierusal. I, 33-40. Vogué, Les églises de la terre sainte p. 367. Леонида Старый Герусал. стр. 23. Норова Путет. стр. Socin, Palästina p. 80. Близь Рамлы полагается село Діаполь: такъ въ обоихъ спискахъ, обыкновенно же Діосполь (Διόσπολις). Древнее названіе Діосполя есть Лидда. Рамла и Лидда довольно часто смѣшиваются, особенно у историковъ перваго крестоваго похода, потому что объ мъстности находятся по сосъдству но храмь Св. Георгія стояль въ сей послідней. Исторія храма и описаніе сохранившихся развалинь оть эпохи крестоносцевъ всего лучше изложены въ сочинении Вогю: (Les églises de la terre sainte 363—367). О древности почитанія Великомученика Георгія въ Лиддъ теперь нужно читать въ стать А. Н. Веселовскаго "Розысканія въ области русскихъ духовныхъ стиховъ" И. Св. Георгій въ легендъ, пъснъ и обрядъ (Записки Императорской Академіи Наукъ XXXVII). Нужно только прибавить, что Аркадій, авторъ слова на обновленіе храма въ Лидді, несомивино жилъ ранбе Іоанна Дамаскина, такъ какъ последній приводить отрывокь изъ его сочиненій. Дале заслуживаетъ вниманія сообщеніе историка крестовыхъ походовъ, Вильгельма Тирскаго, о построеніи храма именно императоромъ Ностиніаноми; Вильгельмъ особенно интересовался мъстными древностями и, какъ извъстно, изучалъ ихъ по хорошимъ источникамъ (Recueils des historiens des croisades I, 512), такъ что молчаніе Прокопія не можеть отнять всю ціну у его словь. Впрочемъ, другіе (Sepp) склонны относить постросніе храма даже ко времени Константина Великаго. Кромъ храма въ Синодальномъ спискъ говорится еще о монастыръ; что монастырь существоваль въ ІХ-мъ въкъ, это мы знаемъ по Бернарду (Itinera latina I, 314). Въ 1009-иъ году Діоспольскій храмъ былъ разрушень по приказанію калифа Хакема; слухъ объ этомъ тогда же достигь далекаго запада, и двое современныхъ французскихъ лѣтописцевъ, Рудольфъ Глаберъ и Адемаръ, посвятили нъсколько негодующихъ строкъ печальному событію (Воиquet X, 34, 152). Мы не знаемъ, на чемъ основано сообщеніе одного изъ новыхъ знатоковъ Палестины, именно Сеппа, о возстановленіи храма и монастыря стараніями короля венгерскаго, Стефана Святаго; въ древнѣйшихъ сказаніяхь объ этомъ король ничего такого мы не находимъ. Историки перваго крестоваго похода, которымъ приходилось говорить о Рамл'в и находящемся близь нея храмъ Св. Георгія по поводу разрушенія его мусульманами при наступленіи западнаго ополченія въ 1099-мъ году, молчатъ о монастыръ, постоянно ограничивалсь упоминаніемъ о церкви (Recueil des historiens occidentaux III, 102, 158, 212, 290, 292, 859).—O noлесь, бывшемъ орудіемъ мученія, говорится въ славянскомъ (Хлудовскомъ) изводъ житія, напечатанномъ А. Н. Веселовскимъ (стр. 167), и въ греческомъ житін, имъ же изданнымъ по вънской рукописи (стр. 149); впрочемъ, мученіе на колест (въ которое вбиты желтза остры и ноже обоюду остры) находится также въ славянскихъ прологахъ и въ житіяхъ, изданныхъ Болландистами. Ср. Кирпичникова, Св. Георгій и Егорій храбрый (стр. 5, 11, 14, 123). Любопытствующе могутъ найдти наглядное изображение подобнаго рода мученій въ старинномъ сочиненіи: de sanctorum martirum cruciatibus Antonii Gullonii. Parisiis, 1668—въ главъ de rotis et trochleis: рисунки на стр. 38, 41, 43 (послъдній наиболье подходящій къ данному случаю). Колесо все-таки нужно представлять отдёльно отъ столба; хотя оно и могло храниться на колонев, но совершенно не было нужды его привязывать къ колоннъ, о чемъ говорится въ нашемъ текстъ. Слово полесо (о трохос) здъсь повторено два раза, и въ придаточномъ предложеніи, повидимому, оно стоить совершенно напрасно при глаголѣ ѐдеду (быль привязываемъ), при которомъ подлежащимъ можетъ служить собственное имя Георгія. Если опустить повтореніе, то получится болье ясный и правильный смысль: въ храмъ находились колесо и колонна, къ которой онъ, т. е. Георгій, быль привязываемь во время мученія. Съ этимъ согласно описаніе Аркулфа (Itinera latina I, 195).

То, что говорится у Епифанія о пробуравленномъ камнѣ, не находитъ себѣ объясненія въ существующихъ сказаніяхъ о мученіи и чудесахъ Георгія. Мы можемъ только замѣтить, что нѣчто подобное въ послѣдствіи приписывалось гробницѣ св. Пелагіи на Эле-

онской горф: узкое разстояніе между высокою мраморной ракой ея и стеною храма можно было пройдти только очистившись отъ граховъ, иначе грозила опасность быть безъисходно сдавленнымъ (Perdicae de locis sanctis: Allatii Σύμματα p. 72 = Migne, Patrol. graec. CXXXIII, 968. Anonym. de locis sanctis: Allatii Σύμμικτ. p. 87=Migne, Patr. gr. ibid pag. 977 въ концъ и 980 въ началъ. Сверхъ того аналогическія явленія упоминаются: 1) на Синат: "никто не можетъ войдти во храмъ, находящійся на вершинъ горы, если не очистить себя прежде испов'тью" (Анонимъ, изданный Вогюэ: Les églises de la terre sainte pag. 418), 2) въ мечети ел-Акса, гдв показывають тоже двв колонны и при этомъ говорять: "Кто пройдеть черезь колонны, тоть пройдеть и въ царство небесное" (сообщение В. Н. Хитрово; у Социна Palaest. р. 59 нъсколько иное) и такъ лалъе.

# 38. Вода обличенія и намни безплодія.

Еще издатель Епифанія, Дрессель, замѣтилъ (Comment. pag. 97), что нигдѣ въ священномъ писаніи нѣтъ такого мѣста, гдѣ пророки говорили бы о камняхъ то, что здѣсь имъ приписано. У Луки (19, 40) Христосъ отвѣчаетъ фарисеямъ, требовавшимъ, чтобы онъ велѣлъ молчать своимъ ученикамъ, встрѣтившимъ его восклицаніями при входѣ въ Іерусалимъ "если они будутъ молчать, то камни эти возопіютъ". Іоаннъ Креститель (Лук. 3, 8) говорить, что Богъ можетъ изъ камней воздвигнуть дѣтей Аврааму. Едва-ли, однако, слѣдуетъ здѣсь угадывать какой-нибудь апокрифическій источникъ; нѣкоторое извращеніе словъ Христа, приписанныхъ пророкамъ, пріуроченіе ихъ къ камнямъ безплодія

данной мъстности-принадлежитъ скоръе либо мъстной легендь, либо автору описанія. Что же касается воды обличенія, то на основаніи другихъ источниковъ находять ее гораздо ближе къ Герусалиму-около нынъшняго аинъ-Карима, въ томъ-же самомъ источникъ, который иначе назывался псточникомъ Дъвы Маріи или Захарія. Tobler, Topogr. II, 351, 352 Іоанид. Проскинит. 297. У Пердикки говорится о колодцѣ воды обличенія при бывшемъ храмъ Соломоновомъ, обращенномъ въ мечеть (Allatii Σύμμικτα pag. 70. Migne Patrol. graec. СХХХІІІ, 966), и конечно это последнее пріуроченіе всего болъе соотвътствуетъ не только условіямъ обряда обличенія, какъ онъ быль установлень еще Моисеемь, такъ и древнъйшему апокрифическому преданію. Въ протоевангеліи Іакова (Tischendorf, Evangelia apocrypha рад. 29) разсказывается, что когда Іосифъ и Марія были заподозрѣны въ нарушеніи обѣта цѣломудрія, то обязаны были выпить отъ воды обличенія. Жрецъ сказалъ имъ: напою васъ водою обличенія Господня, п Господь обнаружить грѣхи ваши предъ глазами вашими; затемъ взялъ, напоилъ Іосифа, и послалъ его въ горнюю, и онъ пришелъ невредимъ; потомъ напоилъ Марію и послаль ее въ горигою, и она пришла невредимою. Въ этомъ разсказъ, источникъ обличенія и страна горняя (впрочемъ, по иному чтенію-пустынная), хотя и не совмъщаются топографически въ одномъ мъстъ, но за то ставятся въ тесной связи; это, вероятно, и подало поводъ къ перенесенію воды обличенія въ горнюю-страну, въ аинъ-Каримъ (между латинскимъ монастыремъ и русскимъ мѣстомъ).

## 39. Асқалонъ и мощи св. Козьмы и Даміана.

Отъ Лидды дёлается большой переходъ на югъ къ Аскалону. Извъстіе о нахожденіи въ этомъ городъ мощей Козьмы и Даміана стоить одиноко и не находить себъ объясненія въ другихъ источникахъ. Церковь признаеть и празднуеть три двоицы, три пары святыхъ врачей-безсеребренниковъ и чудотворцевъ, носившихъ эти имена. Такъ уже въ менологів Василія (XI в.) подъ 17-мъ Октября мы читаемъ (Menol. Basilian. Albani l, 153 Migne Patrol. gr. CXVII, 113): "Есть три пары св. безсребренниковъ Козьмы и Даміана; одни были сыновьями Өеодоты, благочестивой жены (ср. подъ 1-мъ Ноября): они почили въ миръ и были погребены въ мъстъ, называемомъ Феремано: εν είρήνη χοιμηθέντες χαί хататевечтеς еν τόπω χαλουμένω Φερεμάν. Другіе два жили въ Римь, имъли завистливаго учителя, который, хитростію заведя ихъ на гору какъ будто ради собиранія растеній, убиль ихъ каменьями. А тѣ, которые воспоминаются въ настоящій день (т. е. 17 Октября) происходили изъ земли Аравійской; обходя всякую страну, они лечили больныхъ безденежно. Во время Діоклетіана онп прибыли въ Киликію, были схвачены и представлены дуксу Лизів, который, подвергнувъ ихъ различнымъ мученіямъ, потомъ обезглавилъ вмѣстѣ съ тремя сопровождавшими ихъ учениками, Аноимомъ, Леонтіемъ и Евпрепіемъ". Вопросъ о томъ, существовали или нѣтъ въ самой действительности три пары святыхъ, носившихъ одинаковыя имена и осуществлявшихъ одинъ и тотъ же христіанскій идеаль безденежнаго дароваго врача, для насъ не имъеть большаго значенія; онъ подробно разбирается во введеніи къ подлиннымъ подробнымъ

сказаніямь въ Дъяніяхъ святыхъ: Acta Sanctor. Bolland. 27 Septemb. VII, 469 и сл.; Ср. также Martinov, Annus ecclesiastic. 166, 267. Сергій, Мъсяцесловъ Востока, Замътки, стр. 180. Во всякомъ случав не о Римскихъ безсребренникахъ идетъ ръчь въ статьъ Епифанія; не они были погребены въ Аскалонъ, такъ какъ, очевидно, они погибли въ Римъ, и нътъ примъра, чтобы мощи переносились съ запада на востокъ. Что касается Аравійской, а по м'єсту мученія—Киликійской пары, пострадавшей именно въ Эзахъ (такъ въ подробной редакціи), то именно ихъ мощи, по прямому свидътельству Прокопія Кесарійскаго, находились въ VI-мъ вък вблизи города Кирры (Procop. de aedific. ed Bonn III, 242. ήν δέ τι επὶ Συρίας πολύγνιον, Κῦρος ὄνομα... ἄμα δὲ καὶ τοὺς άγίους Κοσμάν καὶ Δαμιανὸν τὰ μάλιστα σέβων, ὧν δὴ ἄγχιστα πη τὰ σώματα καὶ ἐς ἐμὲ κεῖται (рад. 329). Оствется только греческое полубаснословное сказаніе, непринятое Болландистами въ составъ актовъ, достойныхъ изданія, но часто встрѣчающееся въ рукописныхъ сборникахъ. Оно говорить о сыновьяхь Өеодоты, благочестивой жены, и при томъ въ греческомъ подлинникъ безъ всякаго даже самаго общаго обозначенія ихъ родины, какъ это осталось и въ менологіи Василія; и затёмъ рёчь идеть о трехъ яйцахъ, полученныхъ Даміаномъ отъ исцеленной имъ женщины въ видъ благодарности, и о возникшемъ отсюда раздоръ между братьями, такъ какъ Козьма увидъль въ этомъ плату и объявилъ, что онъ не захочетъ быть погребеннымъ вмёстё съ братомъ, нарушившимъ общій уговоръ, и о томъ, какъ по смерти этого второго брата, когда предстоялъ вопросъ объ исполнении его заклятія, чудесное вившательство верблюда, объяснившаго человъческимъ голосомъ смыслъ неправильно истолкованнаго поступка прежде умершаго брата, побудило мъст-

ныхъ жителей похоронить обоихъ братьевъ вмѣстѣ. "Такимъ образомъ они положили его вивств со святымъ Даміаномъ въ м'вств, называемомъ Фереманъ" (хад худейσαντες αὐτὸν εθηχαν αμα τῷ άγίῳ Δαμιανῷ ἐν τῷ τόπῳ Φερεμάν: греческая рукописная минея за сентябрьскую четверть XII-го въка въ Императорской публичной библютекъ fol. 173; ниже то же самое названіе повторено нѣсколько разъ). Составитель критического предварительного комментарія въ Acta Sanctorum зам'єтиль, что ни греческое житіе, ни латинская его редакція, заключающая въ себъ нъкоторыя дополненія, не объясняють, какую провинцію или же какой городъ нужно разумьть подъ Фереманомъ, и усматриваетъ въ этомъ новое доказательство полной баснословности всего сказанія. Какъ ему, такъ и другимъ изследователямъ не приходило на мысль сопоставить разсказъ легенды съ указаніемъ Епифанія о гробницѣ святыхъ Козьмы и Даміана въ городѣ Аскалонѣ. Между тымъ для насъ теперь совершенно ясно, что если мы можемъ отождествлять съ Аскалономъ какой нибудь изъ городовъ, указываемыхъ какъ мъсто страданія безсребрениковъ, то развѣ только этотъ загадочный Фереманъ. Правда, другіе уже находили его и совершенно въ другихъ странахъ. Фереманъ, нынъ не существующій, будто бы обретался въ двухъ дняхъ пути отъ города Амида, нын вшняго Діарбекира; именно изъ него были перенесены въ последній мощи безсребрениковъ при началь Турецкихъ завоеваній: такъ гласить неизв'єстно на чемъ основанное сообщеніе м'астнаго высокаго духовнаго лица одному русскому излагателю житія нашихъ святыхъ (см. Діакона Руднева "Св. безсребреники Козьма и Даміанъ", Москва, 1865: сообщение принадлежить Макарію, епископу Амидійскому, прівзжавшему въ Москву. Ср. Сергія Мѣсяцесл. Востока, Замѣтки, стр. 180 и сл.); были п

такіе ученые, которые отыскивали Фереманъ даже въ Крыму, отождествляя его съ Инкерманомъ, и почти не имъя на то другаго основанія, кромъ отдаленнаго созвучія (Кондараки, Исторія и археологія Тавриды II, стр. 11). Если мы будемъ теперь, съ своей стороны, искать Феремана поблизости Аскалона, то прежде всего натолкнемся на Фарме, Фармеоъ, Фарамію, у арабовъ Fereтаћ, о которомъ будетъ рѣчь сейчасъ ниже и который соотвътствуетъ древнему Пелузіуму. Отъ Пелузіума до Аскалона разстояніе такъ не велико и связь между ними такъ естественна, что мощи святыхъ, скончавшихся въ первомъ, легко могли быть перенесены во второй. Антонинг Мартира (Itinera latina I, 109) отмѣчаетъ въ Аскалонѣ трехъ почивающихъ тамъ мучениковъ, имъвшихъ собственныя имена каждый, но обыкновенно обозначаемыхъ однимъ прозваніемъ "египетскіе", что, указываеть на ихъ происхожденіе изъ Египта. Это, конечно, не есть двоица, которая бы намъ требовалась; но въдь и аравійско-киликійскихъ мучениковъ было собственно пять братьевъ, изъ которыхъ только двое, носившіе имена Козьмы и Даміана, получили особенное почитание. Что же касается до того обстоятельства, что третьей насъ интересующей паръ присвоено названіе не египетскихъ, а азійскихъ, то, во первыхъ, какъ мы замътили, въ первоначальномъ греческомъ сказаніи вовсе нѣтъ указанія на происхожденіе, и оно явилось только въ латинской редакціи, распространенной при помощи того другаго сказанія о аравійско-киликійскихъ безсребреникахъ, а, во-вторыхъ, египетскіе безсребренники могли быть послѣ прозваны азійскими по мъсту, гдъ покоились... Такимъ образомъ устраняются почти всв затрудненія, и едва ли имветь большой въсъ то различіе, что Антонинъ называетъ

аскалонскихъ святыхъ мученикими, тогда какъ легенда о погребенныхъ въ Фереманъ предполагаетъ мирную кончину. Легенда остается легендою, и мы отыскиваемы только точку ея отправленія, только основаніе для топографическаго первоначального ея пріуроченія къ Фереману. Затемъ есть, конечно, и другая возможность объяснить упоминаніе въ данномъ місті Епифанія о мопахъ Козьмы и Даміана. Мы можемъ предположить, что мощи ихъ все-таки находились въ Фереманъ-Фарамін-Пелузіи, а въ Аскалонъ очутились вслъдствіе неисправности или нѣкоторой порчи въ текстѣ; дѣло въ томъ, что въ текств почему-то пропущена Газа и другіе приморскіе пункты, и вслідь за Аскалономъ сейчась же говорится о земль Гесемь и о Фарме-Пелузіумь. Такимь образомъ два эти пункта еще ближе одинъ къ другому, чемъ въ действительности. Все эти замечанія мы сочли не лишними, думая, что они пригодятся для того будушаго изследователя, который возьмется за исполнение залачи, считаемой настоятельно важною со стороны авторитетных в спеціалистовъ и состоящей въ подробномъ изученіи всего вопроса о святыхъ врачахъ-безсребреникахъ. См. Сергій, мъсяцесловъ Востока, Замътки, стр. 184: "вопросъ о сихъ мученикахъ требуетъ подробнъйшаго и обстоятельнъйшаго изслъдованія и можеть быть предметомъ обширнаго ученаго сочиненія". Прибавимъ еще два замѣчанія: въ синодальномъ греческомъ текстѣ совсемъ нетъ упоминанія о Козьме и Даміане, а у Антонія Новгородскаго мы находимъ указаніе, что въ его время, около 1200-го года, въ Константинополъ, въ лавръ Козьны и Даміана (Косрідом), тоже находились мощи этихъ святыхъ, но только нѣкоторыя части (изд. П. II. Саввантова, стр. 110, 143), и сверхъ того во храмъ Апостоловъ находились "безмездникъ З-хъраки сребряны" (стр. 120).

### 40. Мъсто встръчи Іосифа съ Іаковомъ.

По близости Аскалона указывается мъсто встръчи Іосифа съ Іаковомъ при переселеніи посл'ядняго въ Египеть. Въ книгъ Бытія (46, 29) сказано, что "Госифъ запрягь колесницу свою, и выёхаль на встрёчу Ивраилю. отцу своему, въ  $\Gamma$ есемъ, и увидъвъ его, палъ на шею его и долго плакалъ на шев его". Употребляемыя въ нашемъ текстъ выраженія "склонился поверхъ жезла его" заимствованы изъ другаго места (Бытія 47, 31), где собственно умириющій Израиль склоняется на верхъ жезла Іосифа, когда тотъ далъ объщаніе исполнить волю его относительно мъста погребенія. Отождествленіе окрестностей Аскалона со страною Гесемъ, которое косвенно заключается въ нашемъ текстъ, крайне сомнительно. По новъйшимъ изслъдованіямъ (Ebers, durch Gosen nach Sinai, pp. 488-513), Гесемъ или Гозенъ есть страна между Танитскимъ и Пелузійскимъ рукавами Нила, на югъ отъ озера Мензале, на востокъ Суэзскаго перешейка.

# 41. Фарме.

О Фарме—Пелузіум в рычь была выше. О немъ, равно какъ и о пребываніи здысь Богородицы, говорить и монахъ Бернарды, посытившій окрестности на пути изъ Египта въ Палестину: de Tanis venimus in civitatem Farameam; ibi est ecclesia in honorem sanctae Mariae in loco, ad quem fugit Joseph cam puero et matre (Itinera latina I, 313). Преданіе о томъ, что Іосифъ и Марія здысь останавливались на пути въ Египетъ, основано, какъ извыстно, на апокрифическихъ евангеліяхъ.

Древній Пелузіумъ или Фараміа имѣлъ важное значеніе въ первоначальный арабскій періодъ для караванной торговли товарами, идущими отъ Краснаго моря и Аравіи по направленію къ Дамаску и Сиріи. (Heyd, Geschichte des Levanthandels 1, 43).

### 42. Таміафинъ.

Таміафинъ есть, очевидно, Даміетта, у Бернарда—
Damiate (l. с.); о пребываніи здёсь святаго семейства
во время Египетскаго изгнанія существуєть древнее
преданіе, нашедшее себё отголосокъ въ апокрифахъ.
Оть Даміетты до Александріи по Ватиканскому списку
четыре дня пути, по Синодальному—два.

# 43. Алеқсандрія, мощи евангелиста Марка, св. Аванасія, Іоанна Милостиваго и другихъ.

Въ Александріи прежде всего отмъчены мощи св. евангелиста Марка; слово лежить не можеть быть понимаемо иначе. Нужно припомнить, что въ началь IX-го стольтія, именно около 820 года, мощи евангелиста Марка были отсюда похищены Венеціанцами—одинь изъ первыхъ ихъ подвиговь на этомъ поприщь—и положены съ начала на сохраненіе въ домѣ дожа Джустиніани, а затьмъ перенесены въ соборь, вновь выстроенный. Кромѣ сказанія о перенесеніи мощей, напечатаннаго у Болландистовь (Аста Sanctorum 28 April. III, 346 и сл.), объ этомъ свидътельствуеть древняя Венеціанская хроника подъ 823-мъ годомъ: Ultimo vero vitae suae anno sanctissimi Marci euangelistae corpus Alexandria à Venetis allatum recipere promeruit (Iohannis Chronicon Venetum: Pertz SS. VII, 16). Объ этомъ

припомниль и монахъ Бернардъ при посъщении Александріи около 870 года. Extra cujus portam orientalem, in qua prius ipse (Marcus) requievit, Veneti navigio tulerunt furtim corpus a custodibus ejus et deportaverunt ad suam insulam (Itinera latina 1, 311). Страннымъ образомъ одинъ изъ новъйшихъ ученыхъ, занимающійся апокрифическими сказаніями объ апостольскихъ дѣяніяхъ, опустивъ изъ виду Венеціанскую хронику и Бернарда, утверждаетъ, что легенда о перенесеніи мощей Марка въ Венецію возникла не ранте XI стольтія, и что древиће того другая легенда о перенесеніи мощей евангелиста въ Аквилею: Lipsius, die apocryphen Apostelgeschichten, zweiter Band, zweite Hälfte (Braunschweig, 1884) рад. 352 и сл. — Аркульфъ еще видъль мощи въ Александріи. Изъ этого следуеть, что описаніе Египетскихъ святынь, которое иы читаемъ въ настоящей редакціи Епифанія, было первоначально написано не поздне первой четверти IX-го стольтія.

Упоминаніе о нахожденіи мощей Аванасія Великаго въ Александріи заслуживаеть вниманія потому, что можеть содійствовать разъясненію календарных указаній на значеніе ніскольких дней, посвященных его памяти. Именно въ одномъ изъ греческих в минологієвь, Шиффлетовскомъ, день втораго Мая означень, какъ день воспоминанія о перенесеніи мощей иже во святых вощи нашего Аванасія Великаго—предполагается въ Константинополь, такъ какъ самый міссяцесловь принадлежить тамошней церкви; но въ виду того, что еще въ началі ІХ віка мощи Аванасія находятся въ Александріи, соображеніе о перенесеніи ихъ въ Царьградъ, не покрішляемое другими свидітельствами, приходится отвергнуть, либо объяснить самую календарную отмітку какъ либо иначе, напримітрь, перенесеніемъ мощей изъ изнанія єз Але-

ксандрію. Ср. Martinow, Annus ecclesiast. p. 120. Сергій, Місяцесловъ Востока, Замітки, стр. 22. Преподобный Троилз и св. Виталій, ниже упомянутый, суть, конечно, тъ самыя лица, которыя подъ этими именами встречаются въ житін Іоанна Милостиваго. Въ Аста Sanctorum Bolland, 11 Ianuar. 1, 702—703 помъщены о св. Виталіт именно только выдержки изъ соответствующихъ мъсть житія Іоанна, написаннаго Леонтіемъ. Св. Іоанна Милостивый, учениками котораго были Троилъ и Виталій, патріархъ Александрійскій, скончался около 620-го года; онъ былъ современникомъ нашествія Хозроя на Святую землю и принималь участіе значительными пожертвованіями въ возстановленіи Іерусалимскаго храма. По свидътельству Леонтія Неапольскаго, подробно описавшаго его жизнь и дъянія (древній латинскій переводъ, принадлежащій Анастасію библіотекарю изданъ въ Acta Sanctor. Bolland. 23 Ianuar 11, 498-517 и Migne Patrol. gr. СІЦ, 1660. Греческій тексть Метафраста ibid. CXIV. Синод. Московск. библіот. Cod. 170, 169), умерь на островъ Кипръ, въ городъ Амаеунтъ и тамъ былъ погребенъ; мощи его оставались на островъ и во время Леонтія, списателя его житія, т. е. въ царствованіе Константина, сына Иракліева, который имъ туть упомянуть. Въ последстви оне находились въ Цареградъ; такъ, по крайней мъръ, было во время Антонія Новгородскаго (путешествіе Антонія, изд. Савваитова стр. 153). Выли-ли онъ сюда перенесены непос едственно съ острова Кипра или нъкоторое время въ самомъ дёлё находились въ Александріи, за неимёніемъ другихъ данныхъ, подтверждающихъ или опровергающихъ показаніе нашего Епифанія, рѣшить трудно: самое время перенесенія въ Цареградъ-неизв'єстно. Подъ Св. Петроме разумъется также патріархъ или архіепископъ Александрійскій болье древняго періода, названный "печатью и концемь мучениковъ" — эфратіс хай τέλος διωγμοῦ, потому что, какъ это объясняется въ древнихъ актахъ его мученія, изданныхъ Комбефизомъ (ІІlustrium martyrum triumphi, 1660), онъ самъ просилъ Бога предъ смертію, чтобы его "кровь была печатью и концемъ преследованія возлюбленняго его стада" (рад. 211: και γενέσθω τὸ ἐμὸν αίμα σφραγίς και τέλος τοῦ διωγμοῦ и т. д.), а одна дъвица изъ числа върныхъ предъ его кончиною услышала голось съ неба: "Петръ былъ начало апостоловъ, Петръ и конецъ мучениковъ" (техос μαρτύρων); онъ действительно быль последнимь мученикомъ въ Александріи во время гоненія Діоклетіанова (память его 24 Ноября). Отсюда видно, что авторъ нашего хожденія имъль уже подъ руками изданные въ последствіи Комбефизомъ акты, хотя они теперь оказываются не самыми древними; древнайшими и подлинными справедливо считаются изданные недавно въ греческомъ подлинникъ кардиналомъ Маи (Mai Spicileg. romanum III, 671) и ранъе извъстные въ латинскомъ древнемъ переводъ Анастасія (Migne, Patrolog. graeca XVIII, 449 и у Surius). О мъстъ погребенія Петра въ этихъ последнихъ актахъ говорится, что онъ быль погребенъ въ храмъ св. Дъвы Маріи, который самъ построиль, въ западной части, въ предивстьи города.

Аполлинарія нёть въ числё извёстных Александрійских мучениковь, но есть мученица Аполлинарія и Аполлонія (Bolland Acta Sanct. 9 Februar II, 278—282), и также Аполлоно (съ Протеемъ, Оріономъ и другими): Acta Sanctor. Bolland. 10 Februar. II, 381.

*Иять дово* монахинь и мучениць, умерщвленныхъ отцемъ своимъ, воспоминаются 26-го числа Сентября. Арх. *Сергій* (Мѣсяцесловъ Востока. Замѣтки стр. 307)

догадывается, что это суть теже самыя, которыя празднуются 9-го Іюня; тогда это будуть не александрійскія или египетскія мученицы, а персидскія, умерщвленныя Павломъ пресвитеромъ. О послёднихъ существуетъ подробное сказаніе, переведенное и на русскій языкъ (Христіан. чтеніе 1827 г. XXXVII, 87). Но сверхъ того есть еще 22-го Сентября пять дово мученицъ и монахинь, соединяемыхъ съ Друзиллою (Сергій тамъ же стр. 307). Въ святцахъ при Остроміровомъ евангеліи подъ 6-мъ Іюня также пять дёвъ: Маріи, Мареы, Оеклы, Зинаиды и Эннаеы—это персидскія, значащіяся обыкновенно подъ 9-мъ Іюня.

### 44. Фаросъ.

Александрійскій маякъ (фаросъ) прославленъ былъ древностію какъ одно изъ семи чудесъ свѣта. Изъ исторіи его въ среднія въка извъстно, что при императорѣ Анастасіѣ (491-518) предприняты были работы для его огражденія и укръпленія, какъ объ этомъ свидътельствуетъ похвальное слово этому императору, написанное Прокопіемъ Газскимъ (Migne, Patrol. graeca LXXXVII pag. 2817 cap. 20). Много разъ о маякъ говорится въ житіи Іоанна Милостиваго (Migne Patr. gr. ХСІІІ, рад. 1622 сар. 9; рад. 1638 сар. 25). Нашъ авторъ ничего не говоритъ о большомъ зажигательномъ зеркаль, находившемся на вершинъ маяка, отъ котораго воспламенялись проходившіе мимо непріятельскіе (греческіе) корабли; по свидѣтельству Масуди, сообщающаго всв легенды, относящіяся къ фаросу, это зеркало было разбито въ 943-мъ году, эвнухомъ подосланнымъ изъ Византіи и вкравшимся въ доверіе калифа Велида (Les prairies d'or. II, 431); въ такомъ видѣ оно

оставалось до временъ калифа Хакема. Уже извъстный намъ, Насири-Хосрау, посътившій Египетъ въ 1044-мъ году, пишетъ (Sefer Nameh pag. 119), что въ его время фаросъ находился въ полной сохранности, а что касается до зеркала, то грекамъ, послѣ многихъ напрасныхъ попытокъ, удалосъ-таки его разрушить; во время калифа Хакема одинъ человѣкъ бралъ на себя обязательство привести зеркало въ первоначальное состояніе, но калифъ отвѣтилъ, что въ этомъ нѣтъ нужды, такъ какъ съ греками утвержденъ глубокій миръ и они платятъ ежегодную дань золотомъ и товарами. Объ Александрійскомъ маякѣ какъ существующемъ, говоритъ и арабскій путешественникъ ХІІ-го вѣка, Али-Гереви (Alyel-Herevy: Archives de l'Orient latin 1, 589), Ср. Sepp, Jerusal. 11, 548.

#### 45. Св. Мина.

Что въ извъстномъ разстояніи отъ Александріи вверхъ по Нилу находились мощи св. Мины, мы это знаемъ также изъ другихъ источниковъ. Въ Лугѣ Духовномъ Іоанна Мосха (Migne Patr. gr. LXXXVI рад. 2960) Петръ Понтійскій отправляется съ горы Синая къ св. Минѣ Александрійскому (ἀπήλθομεν εἰς τὸν ἄγιον Μηνᾶν Αλεξανδρείας); Антонинъ Мартиръ (Itinera latina I, 117) посѣтилъ городъ Атлибъ (Банга) и затѣмъ достигъ на пути въ Александрію св. Мины, который творилъ многія чудеса: perambulavimus usque ad sanctum Mennatem, qui multas virtutes ibi operatur. Но если нужно отвѣчать на вопросъ, какой именно Мина здѣсь разумѣется изъ числа нѣсколькихъ, носившихъ тоже имя, то мы встрѣтимся съ немалыми затрудненіями, на которыя не найдемъ удовлетворительнаго отвѣта у спеторыя не найдемъ удовлетворительнаго отвѣта у спет

ціалистовъ по агіологіи. Обыкновенно говорится (см. Сергія Місяцесловь Востока, замітки 55 и 283), что Александрійскаго Мину нужно отличать отъ Фригійскаго (въ Котіев), пострадавшаго при Діоклетіанв и празднуемаго 11-го Ноября; Александрійскій Мина прозывался Калликеладомъ и пострадалъ почти одновременно съ вышеупомянутымъ отъ Максимина; онъ воспоминается 10-го Декабря. (Ср. Menolog. Basilian. подъ этимъ днемъ). Но изъ актовъ этого Мины, дошедшихъ до насъ въ обработкъ Метафраста (Migne, Patrol. graec. CXVI, 367-416), видно, что Мина, воспоминаемый 10-го Декабря и пострадавшій со своими товарищами въ Александріи, быль родомъ Анинянинъ, и при смерти пожелаль, чтобы его тьло было погребено въ Византіи, будущемъ Константинополъ, что и совершилось не смотря на противодъйствіе Максимина-мучителя. Мощи Мины тотчасъ послъ мученія прибыли въ Византію, гдъ и были погребены тайно съ начала въ одномъ мъ-CTB (καὶ τότε μὲν ἀνωτέρω που τῆς ἀκροπόλεως ἀνενεγκόντες εν τινι παραβύστω ναῷ κατέκρυψαν), a затымь, по смерти Максимина, перенесены съ большими почестями въ друroe, πομπ *cmnhы ακροπολя* (παρὰ τῷ τείχει τῆς ἀκροπόλεως), гдъ виъстъ съ останками его товарищей и оставались стражами города и спасителями плавающих (рад. 415). Съ этимъ согласны и выраженія въ краткихъ сказаніяхъ какъ Василіева Минологія, такъ и неизданнаго до сихъ поръ, но весьма древняго, а иногда болъе подробнаго, называемаго Петровымъ, принадлежавшаго Преосв. Порфирію, а теперь поступившаго въ Императорскую Публичную библіотеку, (fol. 34 у. хатетев у 'εν το προτειχίσματι άχροπόλεως). Затъмъ подъ 17-мъ Февраля значится еще особенно обримение мощей Великомученика Мины Каллинелада, а болъе подробное объ этомъ сказаніе читается именно въ Синаксаръ или Минологіъ Петровомъ (fol. 72 verso). Такъ какъ оно до сихъ цоръ не было нацечатано, то мы приводимъ его въ подлинникъ. Тў сотў ήμέρα ή εδρησις των λειψάνων τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος, Μηνᾶ τοῦ Καλλιχελάδου. Οὖτος (τοῦτο?) ἐγένετο ἐπὶ τῆς βασιλείας Βασιλείου τοῦ φιλογρίστου βασιλέως. Ό μαχάριος Μηνᾶς μιᾶ τῶν νυχτῶν ἐπιστὰς ἀνδρὶ τινὶ Φιλομάθη (ργκοπ. φιλομάτι) λεγομένω καὶ τῆ τῶν Ἰκανάτων κατηλεγμένω σγολῆ ὡς αὐτός εἴη Μηνᾶς ὁ ύπὸ γὴν χρυπτόμενος ἐν τῷ κατὰ τὴν ἀκρόπολιν αἰγιαλῷ καταμηνύει, καὶ τὸν τόπον ὑποδεικνὺς δακτύλφ καθ' δν ἢν κείμενος. Ὁ δὲ φιλόθεος οὖτος 'ανήρ 'ορθριότερον 'αναστάς Μαριανῷ τῷ νουμέρῳ (ЧИТ. τῶν νουμέρων) φίλῳ αὐτοῦ ὄντι τὰ ὁραθέντα δηλοῖ ἀχριβῶς. Οὖτος δὲ πάλιν ὁμοίως τὰ ἀχουσθέντα δῆλα ποιεῖ τῷ βασιλεῖ καὶ αὐτίκα κατὰ δηλωθέντα τόπον στρατιῶται εξαποστέλλονται· οἴτινες διασχάψαντες τάγειον (ЧИТ. τείχειον) εὖρον σιδηροῦν λάρνακα 'εν ή τὸ μαρτυρικὸν ήν κείμενον σῶμα. 'αλλά καὶ γραφή σύν αὐτῷ ἐκπὶ πλακός ἐγκεκολαμμένη καὶ δηλοῦσα έχει χατατίθεσθαι τὸν μάρτυρα 'εν ῷ ἡρετήσατο. Ψηφίσαντες (ργκ. ψηφησαντες) οὖν κατὰ τὴν τῆς πλακὸς γραφὴν εὖρον γρόνους παρωχηχότας πλήρεις (ργκοπ. παροχηχότας πλήρης) τετραχοσίους. δθεν και εύχαριστίαν τῷ Θεῷ ἀνέπεμψαν. "Βъ τοτъ же день обрѣтеніе мощей святаго Великомученика Мины Калликелада. Оно случилось въ царствование Василія Христолюбиваго Императора. Блаженный едину изъ ночей явился нъкоему мужу, называемому Фимоманомъ и числившемуся въ отрядъ Иканатовъ, и возвъстилъ, что онъ есть самъ Мина, скрываемый подъ землею на приморскомъ берегѣ у акрополя, показаль пальцемь и самое мъсто, на которомъ лежалъ. Боголюбивый мужъ, вставши рано, заявилъ съ точностію о видіній другу своему Маріану-изъ подковыхъ начальниковь, а этоть, въ свою очередь, передаль слышанное царю; и вотъ тотчасъ высылаются на указанное мъсто воины; раскопавши стъну, они нашли: жельзную гробницу, въ которой находилось тьло мученика; сверхъ того на доскъ была выбита надпись, которая гласила, что тутъ погребенъ мученикъ на мъстъ, которое самъ избралъ. Разсчитавши по этой надписи на доскъ, они нашли, что протекло уже четыреста лътъполныхъ, и посему воздали хвалу Богу". Намъ кажется совершенно яснымъ следующее: 1) речь идетъ здесь несомнънно о томъ же самомъ Минъ, который воспоминается 10-го Декабря; объ этомъ свидетельствуеть непререкаемо указаніе на первоначальное місто его погребенія на берегу около акрополя и около стіны его; 2) обрътение его мощей есть факть гораздо позднъйший, чвиъ перенесение ихъ на мъсто, которое онг избраль (ех ф ήρετίσατο), т. е. въ Константинополь: если иногда въмъсто обрътенія подъ 17 Февраля отмъчается перенесеніе (αναχομιδή), то это имбеть въ виду факть, случившійсь во время гоненія Діоклетіанова, въ концѣ ІІІ-го вѣка; 3) отсюда ясно, что такъ или иначе мощи Мины очутились когда-то послѣ перенесенія подъ землей, какъ это прямо и сказано въ синаксаръ; могло это произойдти въ следствие перестроекъ-напримеръ, стенъ акрополя, на что и намекаеть то обстоятельство, что воины, посланные для отысканія скрывавшихся мощей, должны были раскопать сттиу акрополя; 4) далье отсюда ясно, что нътъ никакихъ основаній дълать какія-либо поправки или измѣненія въ имени царя, названнаго въ началѣ сказанія, а просто нужно разумьть подъ Василіемъ Василія Македонянина (867—886); 5) что же касается полныхъ четырехсото льтъ, которые были насчитаны воинами на основаніи отысканной надписи на доск'є, то очевидно, что туть счеть ведется не со времени мученія Св. Мины, а отъ того года, который обозначенъ былъ-

на доскъ; т. е. на ней слъдуеть предполагать надпись следующаго содержанія "на семъ месть покоятся мощи Св. Мины, и въ такомъ-то году-выстроена была цержовь" или что-либо подобное. Ничто не мъщаетъ думать, что эта запись или надпись относилась ко времени Императора Mapkiana (450-457), имя котораго тоже ставится въ извъстное отношение къ мощамъ Мины (см. Сергія М'єсяпесл.); 6) наконець, отсюда же вытекають сопоставленія, ділающія весьма сомнительными тождество упомянутаго у Епифанія Мины съ Миною Калликеладомъ, потому что мощи одного съ самаго начала находятся въ Византіи - Константинополь, тогда какъ останки другаго пребывають въ Египтв. Остается думать, что упоминаемый у нашего писателя Мина александрійскій есть именно тоть, который пострадаль во Фригіи, въ городъ Котіеъ. Въ самое послъднее время изданы древніе акты мученичества сего послѣдняго праздновавшихся въ одинъ день съ нимъ, т. е. 11-го Ноября—Виктора и Викентія (въ Μνημεῖα άγιολόγικα ἐκδιδ. νύπο Γεροδιακόνου Θεοφίλου Ιωάννου. Βενετία, 1884). Здѣсь ο Минъ сказано, что родомъ онъ былъ Египтянинъ, служиль въ военной службъ-въ военномъ отрядъ, который стояль въ Фригіи Спасительной (Salutaris), и адёсь, въ городъ Котіеъ, пострадаль при Діоклетіанъ и Мак--симиліанть—11-го Ноября, и что по смерти мощи его, согласно съ его завътомъ, были перенесены на родину, т. е. въ Египеть (см. рад. 286, 298).

### 46. Св. Өеодора.

Св. Оеодора воспоминается 11-го Сентября; она жила въ V-мъ въкъ, и прославилась тъмъ, что, покинувъ отеческій домъ наканунъ предположеннаго брака, посели-

лась среди монаховъ въ одномъ монастырѣ, скрывая свой полъ подъ мужскимъ платьемъ, отличалась строгимъ подвижничествомъ, ради смиренія приняла на себя взведенное на нее обвиненіе, несправедливость котораго должна была обнаружиться вмѣстѣ съ ея поломъ послѣ ея кончины. Ея житіе напечатано въ Acta Sanctor. Bolland. Septemb. III, 788—491, и въ греческой обработкѣ Метафраста въ Греческой патрологіи Миня: Migne, Patr. gr. CXV, 666 и сл. Ср. Филарета, подвижницы восточной церкви. Сергія, Мѣсяцесловъ Востока, Замѣтки, стр. 281. Списокъ ея житія находится также въ одномъ изъ Сборниковъ Московской Синодальной библіотеки, относящемся къ X-му вѣку (по каталогу Маттеи № СХХХІІ).

# 47. Св. Манарій Велиній.

Различаютъ двухъ Макаріевъ: Александрійскаго городскаго и Египетскаго; оба были учениками Антонія Великаго и жили въ IV-мъ вѣкѣ.-Макарій Александрійскій скончался въ 391-мъ году при Оеодосіи Великомъ и воспоминается 19-го Февраля, а Болландистами помъщенъ подъ 2-мъ Января; о другомъ, т. е. Египетскомо, идетъ у нихъ рѣчь подъ 15-мъ Января (II, 288), гдъ вслъдъ за предварительнымъ критическимъ разсужденіемъ, пом'вщено его древнее житіе, переведенное съ греческаго, а также выписки изъ Лавсаика Палладія, изъ Руфина и другихъ. Мъсто его подвиговъ доселъ называется пустынею Макарія. См. Сергія, М'всяцесл. Востока, Заметки, стр. 23. Объ этомъ последнемъ Макарів, конечно, говоритъ и нашъ Епифаній; но онъ ошибочно отнесъ къ нему совершенно баснословное сказаніе о Макаріп Римскомо, отысканномъ странниками-монахами волизи рая, гдь-то за Евфратомъ, въ далекой Индіи, въ

пустынъ, населенной разными чудовищами. Это послъднее сказаніе, оказывающееся изъ указанія нашего источника очень древнимъ, помѣщено въ латинскомъ переводъ у Болландистовъ (Octob. X, 563, 544), извѣстно также въ славянскихъ переводахъ: см. Памятники отреченной русской литературы Тихоправова II, 66—44 и Памятники старинной русской литературы III, 135—142, а также А. Н. Попова Описаніе рукописей Хлудова 396—404. Греческій подлинникъ не изданъ. Мощи Св. Макарія впослѣдствіи были въ Константинополѣ, а оттуда перенесены въ Амальфи въ 1206-мъ году: см. Самега, Метогіе storico-diplomatiche dell' antice città ed ducato di Amalfi (Napoli, 1876) I, 302.—Важно сообщеніе о количествѣ келлій и монаховъ въ монастырѣ Антонія.

### 48. Житницы Іосифа.

О хлѣбныхъ складахъ, основанныхъ Іосифомъ, какъ о существующихъ въ его время, говоритъ еще латинскій монахъ *Бернард*ъ, по только о *семи*, а не 36 (Itinera latina I, 312: VII horrea adhuc manentia). По книгѣ Бытія (41, 48), хлѣбные магазины были въ каждомъ городѣ.

#### 49. Рѣка Фисонъ.

Фисонг есть библейское названіе одной изъ четырехърѣкъ, вытекавшихъ изъ Едема (Быт. 2, 11); изъ которыхъ двѣ, Тигръ и Евфратъ, хорошо извѣстны, а другія двѣ довольно загадочны: къ Нилу обыкновенно приравнивается Геонг (такъ въ Пасхальной хроникѣ № глос

о хад Гήων), а Фисонъ отыскивается въ Индіи уже со временъ Равенскаго географа (Ravennatis Anonymi Cosmographia ed. Pinder et Parthey Berolini 1860 рад. 20), впрочемъ иногда отождествляется съ Дунаемъ (въ статъѣ περὶ τεσσάρων παραδείσου ποταμῶν: Bandini, Catalog. biblioth. Laurentianae рад. 465). Въ данномъ случаѣ подъ Фисономъ, очевидно, разумѣется Нилъ.—Ср. протоіер. Солярскаго "Опытъ Библейскаго Словаря" подъ сл. Гихонъ. Гдѣ находился мостъ, утвержденный на 80 корабляхъ, изъ описанія не видно; Насири-Хозрау (Sefer-Nameh trad. раг Scheffer рад. 153) говоритъ, что въ Новомъ Каирѣ мостъ, соединяющій городъ съ островомъ посрединѣ рѣки, утвержденъ былъ на 36 судахъ.

### 50. Вавилонъ-Каиръ.

Подъ Вавилономъ обыкновенно разумъется у родственныхъ и современныхъ съ нашимъ авторомъ писателей Старый Каирг (первоначально Фостать, Fostat= Zeltstadt), основанный Амру, полководцемъ близь развалинъ древняго Мемфиса (въ 642 г.), причемъ самый матеріаль взять быль туть-же на мъсть; онъ лежалъ къ югу отъ нынешней столицы Египта "Новаго Каира" (Misr-el-Kahira). Греко-римское наименованіе Вавилономъ, употреблявшееся по отношенію къ Каиру у христівнъ до времени крестовыхъ походовъ включительно, объясняется предполагаемымъ существованіемъ здёсь семитической колоніи, выведенной въ Ассирійскій или Персидскій періодъ: см. Kiepert, Lehrbuch der alten Geogr. 200. Подъ Фараономъ въ комментируемомъ нами произведеніи разум'є тся всего візроятні в просто библейскій Фараонъ, какъ и у Бернарда (Itinera latina I, 312: Babilonie Egipti, ubi regnavit quondam Pharao rex,

sub quo edificavit Ioseph-horrea). На существованіе Новаго Каира, основаннаго въ 973 г., въ нашемъ сочиненіи нѣтъ никакого намека.

# 51. Св. Арсеній Велицій и Антоній.

Арсеній Великій, изв'єстный воспитатель дітей императора Өеодосія, Аркадія и Гонорія, по неудовольствію на своихъ питомцевъ оставившій дворъ и удалившійся въ Египеть, въ скить. Житіе его, написанное Өеодоромъ Студитомъ, помъщено у Болландистовъ въ Іюль (IV, 605—616; а также Migne Patrol. gr. XCIX. 1617—1626); память его въ нашей церкви празднуется 8-го Мая. О монастыръ Арсенія упоминаеть и греческій анонимъ XV-го віка, но только онъ помінцаеть оный въ двухо дняхъ пути отъ Каира (Allatii Σύμμικτα Migne Patrol. gr. CXXXIII, 985). — Антоній Великій, отецъ монашества (+ 365); его житіе, приписываемое Св. Асанасію Александрійскому, пом'єщается въ минеяхъ за Январь місяць: въ Acta Sanctorum старинный латинскій переводъ Евагрія, греческій подлинникъ въ Патрологіи Миня (Patrol. gr. XXVI, 523—948). О кончнить его въ житіи говорится, что согласно съ его заповедью двое его учениковь скрыли его тело въ неизвъстномъ мъстъ, и что помимо ихъ двоихъ никто до сихи пори не знаеть міста погребенія (хаі οὐδεὶς οίδε τέως, ποῦ χέχρυπται). Въ сказаніи о перенесеніи его мощей, пом'вщенномъ въ Acta Sanctorum, сказано, что мощи Антонія были открыты по истеченіи 170 леть оть его кончины и вскоръ затъмъ, при Юстиніанъ Великомъ, перенесены въ монастырь Св. Іоанна Крестителя въ Александріи (объ этомъ также свидётельствуютъ Исидоръ Севильскій, Мартирологіи Римскій, Беды и Адона);

а затемъ после сарацинского завоеванія, именно при Константинъ Погонатъ, около 670-го года. лены въ Константинополь; въ Х-мъ въкъ часть мощей поступила въ городъ Вьенну въ южной Франціи. Отсюда следуеть, что либо показаніе нашего автора о мощахъ Антонія, заключающееся въ словѣ "лежитъ" (хеїтах), ошибочно, либо самое выражение должно быть объясняемо иначе, т. е. по отношенію къ монастырю, хотя это противоръчило бы постоянному его словочнотребленію, особенно ясно обозначающемуся въ выше находящемся описаніи Св. Георгія въ Діосполь (о монастырь или церкви "существуеть", о мощахъ "лежить"). Въ новъйшемъ изданіи Болландистовъ "Analecta Bollandiana" (во второмъ томѣ) напечатано (на лат. языкѣ) другое, досель бывшее неизвъстнымъ, сказаніе объ обрътеніи и перенесеніи мощей Антонія въ Константинополь черезъ сорокъ лътъ послъ кончины для испъленія дочери императора Констанція, Софіи: по своему содержанію и характеру оно вполнѣ баснословно. Антоній началъ свою отшельническую жизнь съ начала на берегахъ ръки Нила, на дикихъ вершинахъ такъ называемой Птичьей горы, но потомъ нашелъ это мъсто недостаточно суровымъ и переселился на береговыя скалы Чермнаго моря противу Синая. Здёсь на разстояніи дня пути отъ залива и находится до сихъ поръ Монастырь Антонія, Der. Mar Anton. См. Норова Путешествіе по Египту и Нубіи, ІІ, 9. — Іерусалимъ и Синай стр. 129. Sepp, Jerusal. II, 669.

# 52. Мъсто перехода черезъ Чермное море.

По ходу изложенія видно, что переходъ Евреевъ черезъ Красное море предполагается Епифаніемъ между монастыремъ Антонія съ одной стороны и окрестностями Раиоы и Синая съ другой, — т. е. именно въ болъе пирокомъ мъстъ залива, а не около Суеца или Лессепсова канала, какъ склонны думать новые ученые, напрасно пытающіеся придать чуду большую нъсколько естественность и старающіеся отыскать для него раціональное объясненіе (см. Ebers, durch Gosen zum Sinai; Елисева, Путь къ Синаю стр. 35 и др.). Туземные жители мъсто перехода на Аравійскомъ берегу полагають все-таки гораздо съвернъе Раиоы, вблизи такъ называемыхъ Фараоновыхъ бань, горючихъ ключей, стекающихъ въ море съ величественной известковой скалы — джебель хаммамъ Фираунъ. Ср. Записки Синайскаго богомольца въ трудахъ Кіевской Духовной Академіи 1871, 111, 276—284. Елисеевъ, Путь къ Синаю, стр. 77.

# 53. Источниңи нефти.

О нефти близь Аравійскаго залива есть и другія чизвъстія. Антонинъ Мартиръ (Itinera, 1, 115) говорить, что около Клизмы, обыкновенно пріурочиваемой къ нынъшнему Суецу, въ живой скалъ (petra viva) добывается oleum petrinum; въ житіи Симеона монаха, относящемся къ XI-му вѣку — объ этомъ памятникѣ рѣчь будеть ниже, — сообщается о добываніи нефти на противоположной сторонъ, близь Синая. Но лучшее объясненіе нашего міста находится во второмъ путешествіи на Синай преосв. Порфирія (стр. 135). Изъ окрестностей Раиоы-съ моря, гдв видны развалины соседней сь нею крѣпости, сопровождавшій путешественника грекъ, обыватель и торговецъ Раиоы, указалъ ему на Африканскомъ берегѣ гору Зейть и повъдалъ, что около нея въ ямахъ добываютъ самородное масло, въ родъ нефти, которое горить ярко, но издаеть непріятный запахъ.

#### 54. Избіенные въ Раиоъ.

Раиоа, по общепринятому мнвнію, есть нынвшній ел-Торъ, Синайская гавань на берегу Краснаго моря: см. Порфирія, Второе путешествіе на Синай, стр. 137 и др. Антонина, Записки Синайскаго богомольца: Труды Кіевской Духовной Акад. 1871, III, 924 и сл. Кондакова, Путешестіе на Синай, стр. 21. Память Святыхъ отцевъ, въ Раиов избіенныхъ, празднуется 14-го Января. Сказанія, находящіяся подъ этимъ числомъ въ синаксаряхъ и новъйшихъ мъсяцесловахъ, не отличаются ясностію и точностію и требують ближайшаго разсмотрівнія. Уже въ Минологів Василія обнаруживается некоторая путаница. Здёсь говорится съ начала о святыхъ отшельникахъ на Синав, пострадавшихъ въ то время, когда тамъ подвизался преподобный Нилъ, пришедшій изъ Константинополя; языческое племя, совершившее разбойническій набъть, названо Влеммілми, и при этомъ замѣчено, что они живутъ отъ Аравіи до Египта по берегу моря: такъ какъ подобное обозначение можетъ относиться только къ восточному берегу Чермнаго или Краснаго моря, то выступаеть на видъ явное противоръче съ общеизвъстнымъ мъстожительствомъ Влемміевъ на запалной сторонъ этого моря. Влеммін, о которыхъ упоминають Плиній, Вопискъ, Клавдіанъ, пом'вщающій ихъ между Мероею и Сіеной, а также панегиристъ Максиміана и Амміанъ Марцеллинъ, были южными сосъдями Египтянъ, обитали въ Евіопіи по Верхнему Нилу; потомки этого народа, не принадлежавшаго къ негритянскому племени, узнаются въ нынфшнихъ Беджа или Биджари (Kiepert, Lehrbuch der alten Geographie, pag. 205). Затъмъ, во второй непосредственно слъдующей

поль темь же числомь статьь, въ Минологів сообщается о святыхъ отцахъ, пострадавшихъ на Синайской горъ отъ Сарацииз во время Діоклетіана, при Петръ архіепископ'в Александрійскомъ и, наконецъ, на третьемъ мѣстѣ и въ послѣдней статьѣ рѣчь идетъ о тридцати трехг отцахъ, избіенныхъ въ Раиоп опять Влемміями; прямаго опредёленія времени, когда это случилось, не сдълано... Помимо Минологія, относящагося къ началу XI-го въка, мы имъемъ два подлинныхъ сказанія, составленныхъ очевидцами, о двухъ нашествіяхъ варваровъ на Синайскія обители, изъ которыхъ первое сопровождалось одновременнымъ раззореніемъ и недалекой отъ Синая Раиоы. По этимъ сказаніямъ, послужившихъ источникомъ для синаксаря въ Василіевомъ Минологів (такъ что онъ является краткимъ, но местами буквальнымъ изъ нихъ извлеченіемъ), можно возстановить болье точную хронологію событій, а также исправить другіе источники. Мы имбемъ, во первыхъ, сказаніе Аммонія, монаха Раиоскаго, переведенное на греческій какимъ-то Іоанномъ, изданное въ 1660 году Комбефизомъ, — о святыхъ отцахъ на Синав и въ Раиов, избіенныхъ варварами: Illustrium Christi martyrum lecti triumphi ed. Fr. Combefis, Parisiis 1660. Сказаніе занимаеть стр. 88-132, и носить следующее заглавіе: Аμμωνίου μοναχοῦ λόγος περὶ τῶν ἀναιρεθέντων ὑπὸ βαρβάρων ἐεν τῷ Σινᾳ όρει καὶ 'εν τῆ Ραϊθοῦ άγίων πατέρων. Η μαμιο: ἐγένετό μοι ποτέ καθεζομένω. Данныя для хронологія находятся въ самомъ началѣ повъствованія. Аммоній оставляеть свою монашескую келью въ Канопъ близь Александріи, и удаляется отсюда, съ одной стороны, не будучи въ силахъ переносить зрълище тяжкихъ притесненій и ежедневныхъ опасностей, которымъ подвергались върные, и даже самъ святъйшій ихъ епископъ Петръ, вынужденный скрываться и бъгать съ мъста на мъсто, а съ другойжелая посттить святыя места, повлониться Гробу Господа и пречистому Его воскресенію, а также прочимъ святымъ мъстамъ. Тиллемонъ (Mémoires pour servir à l'histoire ecclesiastique, Paris, 1706 VII, 574) въ главъ, посвященной Павлу, Исаін, Савв'в и другимъ участникамъ каравана, убитымъ отъ варваровъ въ пустынъ Синая и Раиоы, полагаеть, безъ сомнънія, совершенно основательно, что здёсь разумёется Петръ, вступившій на патріаршій престоль посль св. Аванасія въ 373-мъ году, а подъ гоненіемъ разумъется то, которое было воздвигнуто противъ правовърныхъ приверженцемъ аріанской ереси, императоромъ Валентомъ. О гоненіи 373-го года можно читать подробный разсказъ въ церковной исторіи Өеодорита, составленный на основаніи письма епископа Петра; евреи и язычники соединились съ аріанами и добились изгнанія названнаго патріарха, законнаго преемника Аванасія (Theodoret. histor. ecclesiast. l. 4, 21. Migne Patrol, graec. LXXXII, 1182). Правда, что быль и другой патріархъ Александрійскій, называвшійся Петромъ: объ этомъ Петрѣ, замученномъ при Діоклетіант была у насъ ртчь выше (стр. 147, 149). Но уже то обстоятельство, что въ сказаніи Амионія пилигримство по святымъ містамъ въ Герусасалимъ и даже на Синай представляется дъломъ обычнымъ, въ которомъ участвують цёлыя толпы поклонниковъ, не допускаетъ предположенія, чтобы въ данномъ случав разумвлось время Діоклетіана; съ другой стороны во время Діоклетіана немыслимо такое развитіе монашеской отшельнической жизни, какое предполагается въ нашемъ источникъ, такъ что составитель статьи въ Минологів Василія, поставившій рядомъ съ именемъ Петра имя Діоклетіана-очевидно, по соображенію, сделаль

явный промахъ и подлежить упреку въ недоразумении. Изъ Іерусалима Аммоній рішился совершить путешествіе на Синай, и вм'єсть съ другими пилигримами черезъ восемнадцать дней прибыль ко святой горъ, гдъ оставался нъсколько дней, посъщалъ келіи отшельниковъ-монаховъ, наблюдалъ ихъ подвижническій образь жизни. Здёсь ему и пришлось быть свидётелемъ внезапнаго нападенія Сарацина, которые обыкновенно жили въ мирѣ съ монахами, но теперь воспользовались смертію главы ихъ племени и предались буйному своеволію. Сарадины избили всёхъ, кого нашли въ окрестныхъ жилищахъ; тѣ изъ разсвянныхъ по отдельнымъ келіямъ монаховъ, которые были поближе къ укрѣпленной, тамъ находившейся башнь, вывсть съ настоятелемь (проестоті), по имени Дула (Δουλα), искали спасенія въ этомъ убьжищъ. Сарацины умертвили всъхъ, кого захватили въ Георавви, въ Ховаръ и Кодаръ, и въ другихъ мъстахъ, по близости св. горы; затъмъ они направились къ укръпленію, гдё виёстё съ другими скрывался Аммоній; но пламя, чудеснымъ образомъ появившееся на верху горы Синая, испугало варваровъ, заставило ихъ обратиться вспять, даже оставивъ позади своихъ верблюдовъ. Возблагодаривъ Бога за спасеніе отъ неминуемой гибели и спустившись изъ башни, монахи подобрали убитыхъ, которыхъ оказалось 38 человъкъ, изъ нихъ 12 найдены въ монастыръ Георавви, а остальные въ другихъ мъстахъ; сверхъ того двое отшельниковъ, Исаія и Савва, оказались хотя и живыми, но сильно израненными; они умерли одинъ за другимъ на четвертый день послъ мученической кончины другихъ святыхъ, которая пришлась на второе число мъсяца Тиви (рад. 35 ήμέρα τετάρτη μετὰ τελείωσιν τῶν άγίων ήτις γέγονεν μηνὶ Τυβὶ β).— Тотчасъ послѣ погребенія избіенныхъ около Синая,

когда еще не высохли слезы на глазахъ нашихъ, пишетъ Аммоній, пришелъ къ намъ одинъ Измаелитъ и возвъстилъ, что подвижники внутренней пустыни, называемой Раиоу (Райдой), тоже подверглись нападенію и были всв истреблены Маврами (рад. 96: ἀπέθανον ὑπὸ τῶν Μαύρων). Μέστο это находилось отъ насъ въ разстояніи двухъ дней пути, - зам'тчаеть авторъ, и расположено въ прибрежныхъ мъстахъ Чермнаго моря, гдъ существуеть 12 источниковь и 70 финиковыхъ деревъ по писанію. - За тъмъ еще чрезъ нъсколько дней на святую гору явился одинъ изъ подвижниковъ Раиоскихъоказалось, что не всѣ были истреблены; онъ заявляль желаніе остаться на Синав навсегда, такъ какъ его пустыня была совершенно раззорена варварами: здёсь они прямо названы Влемміями вмѣсто общаго обозначенія, употребленнаго выше, Мавры (рад. 96: росλόμενος αὐτόθι μεῖναι, ὡς δῆθεν ἀφανισθείσης τῆς κατ' αὐτὸν έρήμου ύπό Βλεμμύων). По желанію Дулы и остальной братіи, пришлецъ подробно разсказаль о судьбъ, постигшей Раиоскихъ отцевъ. Съ этимъ разсказомъ, дошедшимъ до насъ въ передачѣ Аммонія, почти вполнѣ согласно краткое сообщеніе Василіева Минологія, стоящее на третьемъ мъстъ. Разсказъ начинается описаніемъ мъстности и образа жизни подвижниковъ съ наименованіемъ нъкоторыхъ, наиболъе славныхъ между ними. Опять рѣчь идетъ не о монастырѣ въ смыслѣ общежительнаго установленія, а объ отдёльныхъ келліяхъ, разсёянныхъ на пространствъ 12 миль въ ширину, въ пещерахъ и горахъ, которыя тянулись надъ моремъ (рад. 97); только въ Воскресный день отшельники собирались для общей молитвы. Влагодаря вниманію ихъ соседства и, особенно чудесной силь врачеванія отъ злыхъ духовъ одного монаха, по имени Моисея, обращены были въ

христіанство сосъдніе Измаслины, жившіе около Фарана. Моисеемъ былъ между прочимъ изцёленъ Обедіань (Одебіанос), приведенный къ нему изъ сосъд-Фарана, первый человъкъ въ своемъ племени. Названы также ученикъ Моисея, Псой (Ψόης), твиъ Іосифъ съ ученикомъ Геласіемъ, который разъ подсмотрѣлъ своего учителя во время молитвы и увидълъ его окруженнымъ огненнымъ пламенемъ. Все число подвижниковъ простиралось до сорока трехъ (рад. 107). Нашествіе Влемміевъ, жившихъ, какъ мы знаемъ, на противоположномъ берегъ Краснаго моря, было предвозвъщено двумя пришельцами, приплывшими изъ Эоіопін на купеческихъ судахъ (ἐπάνω ξενικῶν ξύλων); они едва успели бежать отъ Влемміевъ, такъ какъ эти варвары захватили одинъ корабль, стоявшій на томъ (Африканскомъ) берегу, и заставляли ихъ вмѣстѣ съ прочими вести себя въ Клизму (предполагаемый Суецъ). Вследствіе поднятой тревоги и ожидаемаго прибытія Влемміевъ, міряне, находившіеся въ Фаранъ, вооружились и приготовились къ сопротивленію, такъ какъ они имели при себъ женъ и дътей, стада верблюдовъ: численность взрослаго мужскаго населенія простиралась до 200 человъкъ; монахи же бъжали въ церковь, которая была ограждена ствною изъ кирпичей въ двв сажени высо-TOW (pag. 108: είς τὸ χυριαχὸν ήμῶν ὅπερ ἢν περιτειγισμένον άπὸ πλίνθων εως δύο άνδρομήκων). Варвары высадились въ гавани, и проведи ночь вблизи горы, связавши гребцовь изъ среды туземцевъ, которые послужили имъ. Утромъ произошло сраженіе между Масрами и Фаранитами; оно кончилось не въ пользу последнихъ, такъ какъ варвары превосходили числомъ; сто сорокъ семь человъкъ изъ среды Фаранитовъ были убиты, остальные бъжали. Послъ этаго Влемміи бросились на такъ-назы-

ваемый замокъ, думая найдти въ немъ скрытыя сокровища. Приставивъ длинныя бревна, варвары взобрались на ствну, отворили ворота и проникли внутрь; прежде всего они схватили монаха Іеремію, требуя чтобы онъ указалъ настоятеля; не убоявшись обнаженныхъ мечей и свирѣпыхъ криковъ, Іеремія отказался исполнить требованіе, и первымъ получилъ мученическій вінецъ; затъмъ быль убить настоятель Павель, самъ вышедшій къ разбойникамъ и заявившій имъ о своемъ званіи. Послѣ пытки, продолжавшейся цѣлый часъ, мучители не получили никакого отвъта на вопросъ, гдъ скрыты деньги, и въ ярости раздробили ему черепъ съкирою на двое. Потомъ они ворвались въ церковь съ обнаженными мечами, и убивали каждаго встръчнаго. Самъ разказчикъ успълъ скрыться тотчасъ послъ убіенія настоятеля въ соседней роще изъ пальмъ и ваій; отсюда онъ имълъ возможность наблюдать дальнъйшія событія. Противъ ожиданія ничего не нашедши въ церкви, варвары воротились къ источникамъ, желая моремъ перебхать въ Клизму; но они нашли свой корабль разбитымъ, потому что оставленный подъ наблюдениемъ только одного ихъ товарища туземный матросъ успъль высвободиться обрежаль канать и нарочно навель судно на мель. Въ досадъ варвары убили захваченныхъ въ плънъ женъ и дътей Фаранитовъ; затъмъ подожгли финиковую рощу, такъ что всъ деревья были уничтожены огнемъ. Между тъмъ отъ Фарана пришла толпа Измаелитовъ въ количествъ 600 человъкъ, вооруженныхъ луками; въ произшедшемъ сраженіи всѣ варвары, отчаянно сопротивлявшіеся, были перебиты; изъ среды Измаелитовъ пало 80 человъкъ (рад. 125). Скрывавшійся до сихъ поръ повъствователь вышель изъ своей засады и нашель на мъстъ около церкви 39 убитыхъ монаховъ; кромъ его самаго

еще трое оставались въ живыхъ. Пришедшіе съ мѣста битвы побъдители-вижсть съ монахомъ и своимъ старъйшиною Обедіаномъ занялись погребеніемъ труповъ. Къ вечеру послъ совершенія обряда умеръ отъ ранъ одинъ изъ оставшихся въ живыхъ, по имени Домнъ. По сообщенію пришлеца, котораго слушаль Аммоній, оказалось, что и Раиоскіе монахи пострадали въ тотъ же самый день, какъ и Синайскіе т. е. 2-го Тиви, что соответствуетъ первымъ числамъ Декабря. Повъсть о тъхъ и другихъ была записана Аммоніемъ послів возвращенія въ Канопъ и переведена съ Египетскаго на Греческій языкъ пресвитеромъ Іоанномъ, который нашелъ ее у одного отшельника вблизи Навкратиса (pag. 131). Таковъ разсказъ Аммонія о Синайскихъ и Раиоскихъ мученикахъ; на основаніи этого единственнаго первоначальнаго источника слѣдуетъ сдѣлать еще вторую поправку въ Минологів Василія на сей разъ касающуюся прямо Раиоскихъ отцевъ: число убитыхъ въ Раиоъ было сороко человъкъ или-же, не считая умершаго отъ ранъ Домна, 39, а не 33, какъ ошибочно показано въ синаксаръ подъ 14 Января. Подробное и въ высшей степени любопытное повъствование о другомъ нападении варваровъ на Синай, сопровождавшемся убіеніемъ нъсколькихъ монаховъ, принадлежитъ извъстному подвижнику и учителю церкви, преподобному Нилу, который занималь первоначально высокую государственную должность Константинопольскаго епарха, въ царствованіе Маркіана (следовательно, около 450 г.), а послъ отказался отъ міра и витстъ съ сыномъ, Өеодуломъ, удалился на Синай, гдв и былъ свидътелемъ нашествія варваровъ; при этомъ онъ разлученъ быль съ собственнымъ сыномъ и долженъ быль опасаться за его участь, такъ какъ Сарацины имъли обычай приносить юношей въ жертву Утренней Звѣздѣ,

которой они поклонялись, закалая на собранныхъ въ груду камняхъ. Сочиненіе Нила было издаваемо нѣсколько разъ: Поссиномъ въ 1630-мъ году (Nili opera quaedam nondum edita. Recens. Possinus. Parisiis 1630), Алляціемъ, у Болландистовъ въ Acta Sanctorum, и въ Греческой патрологіи Миня т. LXXIX, 534—694; нач. άλώμενος έγω μετά την έφοδον. Событіе, о которомъ идеть рѣчь въ сказаніи Нила, не находится ни въ какомъ отношеній къ Райов: только вследствіе ошибки въ некоторыхъ рукописяхъ, очень многочисленныхъ и въ нашей Московской Синодальной библіотекъ, читается на ряду съ Синаемъ имя Раиоы: τῶν ἐν Σινᾶ καὶ Ραϊθοῦ άγιών πατέρων-- у Алляція и въ Синодальныхъ кодексахъ CLVI (XI-го стол.), CLVIII и CCXXV. Равнымъ образомъ только вслъдствіе недоразумінія народъ, совершившій наб'ягь, въ Минологів Василія—въ статьв, поставленной вопреки хронологическому порядку на первомъ мъстъ, -- названъ Влемміями, такъ какъ у Нила, явно послужившаго источникомъ для статьи, прямо сказано, что это быль народь, живущій отъ Аравіи до Египта и занимающій пустыню, простирающуюся отъ Чермнаго моря до рѣки Іордана, слѣдовательно Сарацины. Любопытно описаніе ихъ образа жизни, напоминающее во многомъ другія сказанія о Сарацинахъ ранъе Магомета; любопытно описаніе монашеской жизни, современной Нилу - монахи все еще живуть отдъльными келліями на разстояніи одна отъ другой въ двадцать и болье стадій (Migne Patrol. gr. LXXIX, 620). Въ моментъ нашествія авторъ находился при Купинъ, куда онъ по обычаю пришель съ сыномъ съ цёлію посътить находившихся тамъ святыхъ мужей (р. 628 έπισχεψόμενος τούς έν τῆ Βάτῷ άγίους); именно здѣсь были убиты-священникъ или пресвитеръ мъста, одинъ ста-

редъ, жившій вибств съ нимъ, и отрокъ, прислуживавщій обоимъ; остальнымъ позволено было спасать свою жизнь скорымъ удаленіемъ въ горы, именно на Синай; кром'в того убиты были другіе 10 челов'якъ въ разныхъ пунктахъ пустыни; съ наступленіемъ ночи варвары удалились. Трое убитыхъ на Синав именовались Павелъ и Іоаннъ и Өеодуль, последній и быль пресвитеромъ (рад. 640); его не нужно смѣшивать съ сыномъ Нила, который быль только уведень въ плънъ варварами и проданъ въ рабство, но послѣ розысканъ былъ своимъ отцемъ. Повъствователь замъчаетъ, что кончина замученныхъ Сарацинами отцевъ падаетъ на четырнадиатый день Января мъсяца, и при этомъ онъ вспоминаетъ о другихъ отцахъ, убитыхъ при Синав много летъ тому назадъ: память сихъ последнихъ тоже была перенесена на означенный день ради удобства, т. е. чтобы не было нужды собираться два раза-при томъ изъ отдаленныхъ мъстъ-многочисленнымъ почитателямъ тъхъ и другихъ (pag. 640: ανηρέθησαν δε και άλλοι πρό πλειόνων ετων ων και αὐτῶν τὴν μνείαν τῇ αὐτῇ ἡμέρα διὰ τὸ μῆχος όδοῦ καὶ τῶν συναγαγομένων τὸ πληθος ἐπιτελοῦσιν). Фараниты жаловались царю Сарадинскому на нарушение договора, тотъ изъявилъ готовность дать удовлетвореніе и наказать виновныхъ. Следуетъ упомянуть о другомъ разсказе преподобнаго Нила, находящемся въ его последнемъ по счету-письмъ въ Силенціарію (Migne Patrol. gr. LXXIX, 580): тамъ рѣчь идетъ о сынѣ нѣкоего Галатскаго монаха, спасавшагося на Синат, уведенномъ въ пленъ варварами и чудеснымъ образомъ получившемъ свободу при посредствъ мученика Платона, коему молился неутъшный отецъ. Это - совстмъ другая исторія. Возвращаясь въ нашему Епифанію, мы должны обратить вниманіе прежде всего на явно ошибочное чтеніе въ Вати-

канскомъ спискъ, по которому выходитъ, что число убитыхъ въ Раиов простиралось до семи сомо; такъ какъ исторія не знаетъ никакого другаго избіенія монаховъ въ Раиов, кромв описаннаго Аммоніемъ, а тогда числоубитыхъ простиралось только до сорока, то приходится думать, что цифра 700 образовалась въ следствіе заміны буквы ф, служащей для обозначенія 40, буквою ω, которою обозначается 700; въ кодексъ Синодальномъ совстви нътъ числа, а витето того стоитъ прилагательное артые): возможно также, что ошибочное чтеніе возникло отсюда—заміною слова йую словомъ έπταχόσιοι. Сверхъ того, у Епифанія не сказано, что въ Раиов находились мощи убитыхъ, но неть также основанія утверждать (Сергій, Місяц. Востока, Замітки стр. 18), что они при Юстинъ Младшемъ были перенесены въ Константинополь; у Никифора Каллиста сказано это только о мощахъ Нила: Migne Patrol. gr. t. CXLVI, 1256. Въ заключение будетъ не излишне прибавить, что у новъйшихъ путешественниковъ и ученыхъ хронологія и подробности Раиоской и Синайской исторіи часто представляются неправильно-именно въ следствіе того, что они не обращають достаточно вниманія на взаимное отношеніе двоякаго рода источниковъ-первоначальныхъ сказаній Аммонія и преподобнаго Нила, и съ другой стороны краткихъ позднайшихъ извлеченій изъ нихъ въ видь синаксарей. Не зачыть останавливаться на Дрессели, издатель сочиненій Епифанія, которому совсьмъ не пришло на умъ справиться въ какой-нибудь церковной исторіи или словарѣ о Раиоскихъ мученикахъ, и который самъ собою напалъ на мысль, что подъ 700 отцами, убіенными отъ варваровъ, у Епифанія разумѣются Израильтяне, умерщвленные либо Едомитянами, либо Амалекитянами (рад. 99): путаница тымь болье странная,

что ничего подобнаго нътъ въ Ветхомъ Завътъ. Исторіи Синайскихъ и Раинскихъ отцевъ посвящаетъ нъсколько страницъ и Еберсъ въ своемъ путешествіи на Синай (Ebers, Durch Gosen zum Sinai pag. 343-354. 415). Хотя у него встръчаются извлеченія изъ Нила и Аммонія по изданію Комбефиза, называемому чрезвычайно ръдкимъ; все-таки многое оказывается неточнымъ и невърнымъ. Еберсъ отличаетъ безъ всякой нужды нападеніе при архіепископ'в Петр'в, относимое имъ ко времени Діоклетіана, къ 305-му году, отъ того нашествія, о которомъ мы знаемъ отъ Аммонія; описанное Аммоніемъ нашествіе, по Еберсу, есть уже второе, которое онъ и помъчаеть въ слъдъ за другими 373-мъ годомъ; разсказъ Нила будто-бы относится къ 400-му году. Критическія замізчанія о повіствованіях Аммонія и Нила (рад. 416 и сл.) отчасти основаны на недоразумѣніяхъ, отчасти выходять пзъ особенной тенденціи относительно пріуроченія библейскаго Синая. Еберсъ напрасно полагаеть, что разсказанныя Аммоніемь и Ниломъ убійства падали страннымъ образомъ на одинъ и тотъ же день: объясненіе, почему память того и другаго событія отнесена на одинъ и тотъ же день, находится въ вышеприведенныхъ нами словахъ Нила, къ сожалънію, не сполна цитованныхъ у Нъмецкаго ученаго (рад. 350). Еберсъ безъ всякаго основанія находить въ разказѣ Аммонія, который писаль гораздо раньше, заимствованія изъ Нила. Главная его цъль, ради которой онъ занимается критикою сказаній Аммонія и Нила, заключается въ стремленіи заставить насъ думать, что и тогда-въ IV и V-мъ въкахъ по Р. Х. подъ Синаемъ разумълся Сербаль: ниже мы увидимь, какую цёну могуть имёть подобныя соображенія. Преосв. Порфирій (Первое путешествіе на Синай стр. 93-100) правильно относиль

первое нашествіе, постигшее одновременно Синай и Раиоу, къ 373-му году, а второе—на Синай къ 452—456-му Арх. Антонинъ (Записки Синайскаго богомольца въТрудахъ Кіевской Духовной Акад. 1871 III, 296—302) объ убіеніи Раиоскихъ иноковъ (число 33 ведетъ свое начало, въроятно, изъ синаксаря въ Минологіи Василія) замъчаетъ: "не смотря на то, что свъдъніе о семъ печальномъ событіи передано очевидцемъ, остается невыясненнымъ, когда именно это случилось".

## 55. Сқала, изъ қоторой Моисей извелъ воду.

Разумвется то чудо, о которомъ говорится въ книгахъ Исходъ (17, 6) и Числъ (20, 11); отчасти удержаны ть самыя выраженія, какія читаются въ книгахъ Моисеевыхъ, только епитеть крассписнный (άκροτόμος), по русски не совствить точно переданный выражениемъ: крутал (скала), заимствованъ изъ псалма Давидова (псал. 113, 8). Однако, чудо произошло, по книгъ Исхода, въ Рафидимѣ и вблизи Хорива, такъ что гораздо естественнѣсбыло бы отыскивать скалу или камень либо около Фейрана и ближе въ Сербалу, гдт Пальмеру посчастливилось найдти вершину, въ самомъ дълъ, выдаваемую арабскимъ преданіемъ за ту, которая была разсичена Моисеемъ: это Хези ел-Хаттатинъ (Palmer, Schauplatz der Wüstenwander.), либо въ непосредственной близости Синая, какъ это обыкновенно и дълается. Мы видъли, что Аммоній въ окрестностяхъ Раины находиль двенадцать источниковъ и семьдесятъ финиковыхъ деревьевъ, о которыхъ говорится въ концѣ 15-й главы книги Исходъ; другими словами по тогдашнему воззрѣнію Раиоа соотвътствовала библейскому Елиму, а слъдовательно, отличалась отъ Рафидина, куда Евреи пришли послъ чрезъ.

пустыню Синъ. Козьма Индоплаватель прямо отождествляль Торъ съ Елимомъ, такого мненія держатся и нынѣшніе монахи и мѣстные жители (Ebers durch Gosen zum Sinai pp. 418, 420 Порфирій, Второе путешествіе на Синай стр. 130). Что же касается происхожденія Елимскихъ источниковъ, то оно не имфетъ ничего чудеснаго; по книгъ Исхода, когда Израильтяне пришли въ Елимъ, то тамъ было двенадцать источниковъ. Если же обратимся въ современной дъйствительности, то узнаемъ, что находящіеся близь Тора теплые источники вытекаютъ изъ горыХимамъ (Himam) или точне и правильне (Пальмеръ, Еберсъ) джебель хаммамъ Муса, короче-джебель-хаммамъ (гора Монсеевой бани, гора теплыхъ ключей), расположенной сейчась на съверъ отъ древней Раиоы. Этихъ родниковъ нъсколько: шесть изъ нихъ орошають финиковую рощу, принадлежащую Синайскому монастырю (другіе шесть, предполагають, засыпаны пескомъ, поглощены землею); отдъльно считается нъсколько болье значительный, но съ водою того же качества, т. е. теплою съ сърнымъ запахомъ, именуемый банею, теплымъ ключемъ или теплицею Моисся (Хамиамъ Муса). Изъ вершины Нагусь, еще нъсколько далье на съверъ, на полчаса взды отъ взморья, тоже быотъ настоящіе ключи теплой воды изъ разщелины широкою струею, и образують некотораго рода бассейнь (Елисеев, Путь къ Синаю стр. 173). Очень въроятно, что именно названіе одного источника и горы по имени Моисея и подало поводъ нашему автору, а можетъ быть и его руководителямъ приписать самое происхождение водо Моисею, а это вызывало сопоставление съ изв'естнымъ библейскимъ повъствованіемъ объ изведеніи воды изъ камня или скалы; тождество Раиом съ Елимомъ, въ сущности, конечно, весьма сомнительное, и отличіе Елима отъ Рафидима, уже несомнънное, при этомъ были позабыты—и тъмъ легче, что самое название Раиоы напоминало скоръе Рафидимъ, чъмъ Елимъ. Опущено было изъ виду и то, что вода, изведенная Моисеемъ изъ скалы, прямо навначалась для питья, для утоления жажды, а Раноские теплые ключи больше служатъ для купаний и лечения.— Другаго отдъльнаго упоминания объ Елимскихъ источникахъ и деревьяхъ въ нашемъ текстъ не находится.

### 56. Синай.

Разстояніе отъ Раиом до Синая—на пять дней указано слишкомъ большое; въ Синодальномъ спискъ напротивъ вибсто того семь миль (разумбется Римскихъ), что слишкомъ мало. Въ разсказъ Аммонія разстояніе отъ Раиоы до Синая полагается въ деа дня пути; въ настоящее время путешественники проходять этотъ путь въ три дня (Ebers, durch Gosen zum Sinai p. 371-379); впрочемъ, верблюдъ можетъ совершить его и въ два дня, а бедуины прямымъ путемъ иногда употребляють для него однъ сутки (Кондаковъ, Путешествіе на Синай стр. 29); проф. Цагарелли, последній известный путешественникъ на Синай, достигъ божественной горы на третій день къ вечеру послі отправленія изъ Тора (отчеть Православнаго Палестинскаго Общества за 1883—1884. Рѣчь А. А. Цагарелли стр. 62). Не смотря на не подходящее опредъление разстояния, не подлежить ни малейшему сомпенію, что для нашего автора Синайскою горою, на которой Богъ говорилъ съ Моисеемъ и гдѣ Моисей видѣдъ задняя его (Исход. 33, 23), быль именно позднъйшій и нынъшній Синай монашескій, а не Сербаль, расположенный нісколько даліве на съверъ и отождествляемый съ библейскимъ Синаемъ

новъйшими учеными. Основанія для этой послъдней теоріи, которой держался Лепсіусь и которую съ особеннымъ усердіемъ защищаеть Еберсъ, суть следующія: 1) Священное писаніе не отличаетъ Синая отъ Хорива и называетъ гору Вожію, гдѣ Господь заключилъ союзъ съ народомъ Еврейскимъ, то Хоривомъ, то Синаемъ: на скаль Хорива Вычный явился Моисею подль Рафидима (Исход. 17, 6); на Хориев Моисей положиль въ ковчегъ двъ каменныя скрижали (III Царствъ 8, 9); въ пов'єтствованій о пророк в Илів Хориег названъ горою Божіею (тамъ же 19, 8); у Хорива народъ израильскій сотвориль золотаго тельца (псал. 106, 19). Въ значительномъ количествъ другихъ мъсть эта же самая гора завъта обозначается именемъ Синая; такъ что Хоривъ и Синай приходится считать двумя названіями для одной и той же горы. Небольшое разстояніе отдѣляло гору Хоривъ отъ Рафидима, гдъ произошло сраженіе между Израильтянами и Амаликитянами (Исход. 17, 8-14); собственно даже гора Хоривъ находилась въ Рафидимъ (Исход. 17, 6). Евсевій же Кесарійскій прямо говорить, что Рафидимъ есть мѣсто пустыни подли горы Хориез; тамъ, прибавляеть онъ, Іисусъ Навинъ боролся съ Амаликитянами, по соспоству съ Фираномъ. Но Фаранъ всеми согласно отождествляется съ городомъ, развалины котораго теперь находятся въ вади-Фейранъ, при подошет Сербала. Отсюда следуеть, что гора Хоривъ, или, что тоже, Синай, уравнивается съ Сербаломъ, 2) Пребываніе Евреевъ въ пустынѣ Синайской продол. жалось почти одинъ годъ (Исход. 9, 1. Числ. 10, 11). и въ продолженіи этого времени Евреи не испытывали недостатка въ водъ и събстныхъ припасахъ; предполагается, что оазисъ Фейранскій есть единственное мѣсто благодаря своему орошенію соотвътствующее потребностямъ долгой стоянки. 3) Видъ Сербала, представляющаго отдёльно стоящую, индивидуальную горную вершину, поражаетъ большимъ величіемъ, чъмъ нынъшняя Синайская группа, состоящая изъ цёлаго конволюта скалистыхъ высотъ и ни съ какой стороны недоступная наблюденію за разъ, какъ одно цѣлое (Ebers, durch Gosen zum Sinai p, 192, 193); между тымь какь повыствованіе о дарованіи закона во второй книгъ Моисеевой предполагаеть, что гора была видима всему народу, помъстившемуся сполна при ея подошвъ (Исход. 19, 17, 18). Противу всёхъ такихъ соображеній легко могутъ быть противопоставлены и противопоставляются равносильныя возраженія со стороны защитниковъ традиціоннаго взгляда. Словоупотребленіе священнаго писанія, по которому Синай и Хоривъ то различаются, то смѣшиваются, весьма удовлетворительно объясняется съ точки зрѣнія позднѣйшихъ и нынѣшнихъ Синайскихъ жителей; подъ Хоривомо они разумъютъ всю горную массу между долинами (уади) Шуейбъ, Раха и Леджа, а подъ Синаемо отдельный высокій пикъ, поднимающійся надъ нею на южно- сторонъ т. е. гору Моисееву, Дже-Gent Mycy. (Ebers, durch Gozen zum Sinai p. 316. Palmer, Schauplatz der Wüstenwanderung, карта Синая и др.). Затемъ, по первому пункту указывается прежде всего на то, что если Рафидимъ соотвътствуетъ Фейрану, то съ другой стороны въ библіи между Рафидимомъ и пустынею Синайскою, а также и горою законапредполагается довольно значительное разстояніе, потребовавшее цълаго перехода (Исход. 19, 2); а это приводить нась отъ Сербала къ Синаю монашескому, къ нынъшней Синайской группъ. Поборникамъ новшества нуженъ опять цёлый рядъ довольно произвольныхъ догадокъ, чтобы устранить такое противоръчіе (см. 12

Ebers, 1. с. р. 212, 213). По второму пункту, помимо всего прочаго, можно указать на весьма авторитетное замѣчаніе, что окрестности горы Джебель Муса т. е. горы Моисея, одной изъ Синайскихъ вершинъ, представляютъ наиболъе богатое водою мъсто на цъломъ полуостровъ; пръсная вода находится не менъе какъ въ четырехъ прилегающихъ долинахъ (Palmer, Der Schauplatz der Wüstenwanderung pag. 92). По третьему пункту мы можемъ сослаться на русскаго путешественника, не менъе ученаго и образованнаго, чъмъ его иностранные предшественники; "съ своей стороны я не знаю картины болье грандіозной, какъ видъ Синая съ юга, и потому присоединяюсь къ старому мижнію", пишеть проф. Кондаковъ (Путешествіе на Синай стр. 50). Сверхъ того нужно припомнить страницы въ книге Иальмера, гдв доказывается, что если не Джебель-Муса, то другая съверная вершина Синайской группы (Рас-ель-Сафсафъ) соотвътствуетъ своимъ положениемъ и видомъ вствить даннымъ библейского разскава и что именно прилегающая долина оазиса (уади) ель-Раха могла дать помѣщеніе народу-нѣтъ нужды думать о всемъ народѣ въ целости - подле самой подотвы горы (Palmer, der Schauplatz der Wüstenw. p. 86—93). Наиболье сильный аргументъ противу новаторовъ заключается, конечно, въ полномъ почти единогласіи христіанскаго церковнаго преданія, идущаго отъ весьма древнихъ временъ и постоянно (развъ за однимъ исключениемъ Козьмы Индоплавателя) признававшаго за библейскую гору закона нынфшній Синай монашескій. (См. Кондаков», Путешествіе на Синай стр. 48). Новъйшій нъмецкій путешественникъ на Синай, извъстный египтологъ Еберсъ, посвящаеть цълую главу напраснымъ усиліямъ не только ослабить, но даже перетолковать въ свою пользу отдёльныя показанія этого

преданія—послѣдовательно одно за другимъ (l. с. р. 380-426). Для характеристики его пріемовъ можетъ служить следующее его соображение. Въ документе 454 года (посланіе императора Маркіана епископу Макарію на Синав) прямо говорится о существованіи монастырей на Синат; между темъ на нынешнемъ монашескомъ Синав монастыря будто бы не было до времени Юстиніана; посл'єднее утверждается на основаніи позднъйшей хроники Евтихія, слова которой переданы Еберсомъ такъ: (рад. 407) "denn damals gab es auf dem Berge Sina noch keine Klosterbruderschaft zur Vereinigung der Mönche; sie lebten vielmehr zerstreut auf den Bergen und in den Thälern um den Dornbusch, aus welchem Gott zu Mose gesprochen" (тогда еще не было на горѣ Синаѣ какого-нибудь монастырскаго братства-братскаго монастырскаго общежитія-для соединенія монаховъ, а напротивъ они жили разсѣянно на горахъ и въ долинахъ около терноваго куста, изъ котораго Богъ говорилъ съ Моисеемъ). Еберсъ при этомъ какъ будто намеренно забываетъ то, что онъ долженъ знать-именно, что слово розастіріа, употребленное въ документъ, первоначально означаетъ какъ разъ отдъльныя разделенныя монашескія поселенія, каковыя и по его собственному мнвнію уже были на монашескомъ теперешнемъ Синаъ. Виъстъ съ этимъ изчезаетъ всякая нужда Синай съ монастырями-по его Сербалъ-отличать отъ Синая съ разсвянными кельями, какъ онв описаны у Аммонія. Впрочемъ какими-то путями Синай Аммонія, явно не имъющій монастыря въ смысль общежительного большого учрежденія, у Еберса тоже превращается въ Сербалъ... Можно назвать даже забавными его предположенія о переселеніи монаховъ съ Синая-Сербала на Синай-Джебель Муса. Это выведено изъ упоминанія, находящагося въ церковныхъ анналахъ Баронія о переселеніи Синайскихъ монаховъ вслѣдствіе Сарацинскихъ нападеній на гору Латръ; если де въ Латръ и нельзя прямо и ръшительно узнавать Джебель Мусу, то все таки тутъ есть указаніе, что монахи съ начала обитали въ одномъ мъстъ, а потомъ перешли на другое (рад. 424-426). Но кто же заставляеть насъ думать, что это было общее переселеніе, перенесеніе цілой Синайской обители съ одного мъста на другое? А главное, мъстоположение горы Латрской или Латрунь хорошо извъстно, и находится она совсъмъ внъ того круга, въ которомъ идетъ состязание между Сербаломъ и Джебель Мусою, на Малоазіатскомъ берегу близь Милета, гдъ подвизался въ Х-мъ въкъ Св. Павелъ Латрскій; даже самый фактъ переселенія на эту гору трехсоть подвижниковъ Синая и Раиоы, успъвшихъ бъжать отъ грозившей имъ напасти, во время Сарацинскаго, т. е. мусульманскаго нашествія, упомянуть въ житіи Св. Павла Латрскаго (см. мою статью о жизни и трудахъ Симеона Метафраста въ журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія 1880 г. Декабрь, стр. 420-421). Ко всему этому нужно прибавить, что въ самое последнее время сделалось известнымъ существование такого документа, съ которымъ, конечно, не могъ быть знакомъ ни Еберсъ, ни другіе ученые, но свид'ьтельство котораго должно считаться однимъ изъ первыхъ звёньевъ въ цёпи христіанскаго преданія о Синав, такъ оно относится либо къ концу IV-го, либо къ началу V-го столътія. Мы разумъемъ рукопись, открытую въ Ареппо Гамуррини пока еще неизданную въ подлинникъ: Gamurrini, I misteri e gli inni di S. Ilario ed una peregrinatione al luoghi santi nel quarto secolo, scoperti in un antiquissimo codice. Отдъльный оттискъ статьи изъ одного періодическаго изданія, въ которой авторъ знакомить ученыхъ съ содержаніемъ рукописи (Studi e documenti di storia e diritto, Roma, 1884), даетъ намъ возможность воспользоваться новымъ открытіемъ. О времени написанія ср. статью Колера-Kohler въ Bibliothèque de l'école des chartes 1884 r.: note sur un manuscrit de la bibliothèque d' Arezzo: p. 149, 150). Неизвъстная по имени путешественница, сама повъствующая о своемъ паломничествъ ко святымъ мъстамъ, была также на Синаъ, и предпринимала восхождение на его вершину, которые и описываетъ, несомитнио разумтя при этомъ Джебель Мусу, и отличая собственный Синай отъ Хорива почти такъ, какъ дълаютъ это современные монахи, т. е. подъ Хоривомо понимая цёлую горную массу, а подъ Синаемъ поднимающійся надъ нею съ южной стороны отдівльный высокій пикъ. Помолившись въ церкви на вершинъ, и осмотръвши пещеру Моисея, путница сходить съ Синая въ низъ, и очутилась на другой горъ, которая служитъ продолженіемъ предыдущей—in alio monte qui ei proluncatus est, и которая называется Хоривомъ-appellatur in Choreb; тамъ была церковь на мѣстѣ, гдѣ обиталъ пророкъ Илія, и пещера, въ которой онъ скрывался (см. объ этомъ ниже); посттивъ разстянныя здъсь монашескія келліи, путешественница спустилась къ тому мъсту, гдъ была расположена купина Моисея, гдъ были многія жилища монаховъ и церковь, а впереди ея весьма воздѣланный садъ съ прекрасною водою. Отсюда несомнънно, что около начала V-го въка Синай и Хоривъ пріурочивались къ темъ самымъ местамъ, къ какимъ эти названія оказываются прикрѣпленными послѣ, и въ главныхъ своихъ очертаніяхъ уже ранте Юстиніана имѣли тоть самый видь, тѣ же самыя святыни и на тъхъ же пунктахъ, какъ и впослъдствіи, за исключеніемъ, конечно, изв'єстныхъ построекъ названнаго императора.

# 57. Монастырь (Неопалимой) Қупины.

Знаменитый Синайскій монастырь, въ нашемъ тексть-монастырь св. Купины или просто св. Купина, указывается по близости Синая, а не на самомъ Синаъ и это не противоръчить дъйствительности. Монастырь находится въ глубинъ ущелья, у подножія горы; одною стороною онъ подымается по подошвъ горы Хорива; другою спускается къ подножію горы св. Епистиміи, такимъ образомъ онъ стоитъ въ видѣ крѣпости какъ-бы поперегъ ущелья (см. Кондакова Путешествіе на Синай, стр. 34). Монастырь здёсь названъ еще своимъ древнъйшимъ именемъ, Βάτος, Купина, что основано на представленій о тождествъ занимаемой имъ мъстности съ тою, которая была сценою извъстнаго явленія Бога Монсею (Исход. 3, 2-5). Подъ именемъ *Купины*, Ватос, эта мъстность является уже въ повъствовани Нила объ убіенныхъ въ Синав (см. выше стр. 169), хотя тогда въ половинъ V-го въка-еще не существовало тутъ монастырскаго обширнаго зданія и вообще монастырскаго общежитія. Когда Юстиніанъ выстроилъ здісь большой храмъ, то главный алтарь онаго быль посвящень Вогоматери, какъ объ этомъ прямо свидътельствуетъ Прокопій Кесарійскій въ сочиненіи о постройкахъ современнаго ему, сейчасъ названнаго, императора (Procopii opera ed. Dindorf III, 327: 'εχκλησίαν ψχοδομήσατο, ήνπερ τή  $\Theta$  во  $\tau$   $\acute{o}$  х  $\dot{\phi}$   $\acute{a}$  хе $\dot{b}$   $\dot{\phi}$  хе $\dot{\phi}$   $\dot{\phi$ настырь именуется обителью Пресвятой Богородицы Купины на Синав (μονής τής ύπεραγίας θεοτόχου τοῦ βάτου ге Усью: въ кодексъ XVI-го въка, въ надписани одного

сочиненія, принадлежащаго монаху Филовею, по каталогу Московской Синодальной библіотеки Matthaei, Accur. notitia № СССХХХП рад. 209). Несправедливо поэтому мнвніе, что главный храмь съ самаго начала быль освящень во имя Преображенія (Palmer, Der Schauplatz der Wüstenwanderung, pag. 45); въ настоящее время знатоки сомнъваются даже въ томъ, что знаменитая мозаичная икона Преображенія, изображенная на ствив алтарной абсиды, принадлежить эпохв Юстиніана; они склонны относить ее къ VII-му въку (Кондакова, Путешествіе на Синай, стр. 97 и выше). Вообще мы не находимъ примъровъ, чтобы въ древнее время монастырь и его главная перковь именовались въ честь Преображенія Господня; да и позднее это делается, можеть быть только на основаніи неточнаго и преувеличеннаго значенія, придаваемаго прославленной мозаикъ. Конечно, уже съ древняго времени, т. е. съ эпохи Юстиніана, алтарь, указывающій на самое місто Неопалимой Купины, примыкаеть въ видъ особаго придъла къ главному алтарю сзади... Впоследствін въ главной части соборнаго храма положены были въ ракъ мощи Великомученицы Екатерины; со времени крестовыхъ походовъ почитаніе этой святой, можно сказать, затмило всь древнъйшія преданія мъстности; самая обитель стала называться монастыремъ св. Екатерины, точно также и храмъ. Если бы издаваемый нами тексть относился къ той эпохѣ, къ которой его обыкновенно относять, т. е. ко второй половинъ XII-го въка, то авторъ его непремінно должень быль бы упомянуть о мощахь Екатерины. Если же онъ о нихъ умалчиваетъ, то, значитъ, онъ писалъ тогда, когда мощей еще не было въ данномъ мъстъ. И такъ для опредъленія эпохи, когда появилось наше сочинение, важно было бы точнъе опре-

дълить время, когда появились въ Синайскомъ монастыръ мощи св. Екатерины. Къ сожальнію, прямыхъ и авторитетныхъ по своей древности свидътельствъ объ этомъ мы не находимъ. Въ житіи св. Екатерины, которое было написано или же передълано Симеономъ Метафристомъ въ конци Х-го впка (см. нашу вышеуказанную статью о жизни и трудахъ Симеона Метафриста), говорится только о томъ, что тотчасъ послѣ ея кончины ангелы перенесли ея тело изъ Египта на Синай (Migne, Patrol. graeca CXVI, 301: καὶ ἀγγελοι τὸ ἐκείνης σῶμα τὸ τίμιον... πρὸς τὸ Σινᾶ ὄρος προπέμπειν ἐώχεσαν); ΗΟ при этомъ не прибавлено никакихъ дальнъйшихъ подробностей. Позднъйшій греческій анонимный авторъ описанія святыхъ м'ясть (Allatii Σύμμικτα pag. 93. Migne Patrol. graec. CXXXIII, 984) говорить, что мощи святой Екатерины оставались на горъ ея имени (не на Синаъ собственно, но по сосъдству) въ продолжения 365 годовъ, следовательно до 670 года, такъ какъ она была замучена во время гоненія Діоклетіана въ Александріи. Западный паломникъ начала XIII-го в. Титмара подробно повъствуеть о томъ, какъ святое тъло, перенесенное ангелами на Синай, долго оставалось скрытымъ отъ всёхъ, и какъ оно уже гораздо позднее было открыто синайскими монахами, вследствіе того, что одинь изъ нихъ видель светь на противоположной Синаю горъ, почти не доступной для стопы человъческой (Thietmari paregrinatio ed. Laurent pag. 42). Титмаръ не обозначаеть числа лѣть, въ продолженіи которыхъ мощи великомученицы оставались на вершинъ Св. Екатерины; когда въ ХУ-мъ въкъ нъмецкимъ путешественникамъ, Фаберу и Брейтенбаху. Синайскіе монахи разказывали, что тіло Великомученицы обрѣтено было черезъ триста лѣть послѣ перенесенія его изъ Александріи ангелами, то они имѣли въ виду

то же самое преданіе, которое сообщено намъ греческимъ Анонимомъ; но есть слъды другаго преданія, по которому періодъ пребыванія мощей по сосъдству съ Синаемъ въ скрытомъ видѣ простирался до 500 лътъ (Ebers, durch Gosen zum Sinai pag. 362). Флорентинецъ Сиголи, посътившій Синай около 1384-го года, утверждаль это, конечно, со словь тыхь же синайскихъ монаховъ (Viaggio al monte Sinai di Simone Sigoli. Seconda edizione, Milano 1841 pag. 181; e quivi istettono à guardiare il detto corpo anni cinquecento); тоже самое число льть приводять и другіе, напримірь нісколько боліве ранній нъмецкій паломникъ, Фрамейноергг (у Еберса стр. 362). По этому расчету открытіе и перенесеніе мощей собственно въ Синайскій монастырь будеть приходиться на первую половину ІХ-го стольтія; но есть все-таки причины не довърять и этой дать, какъ слишкомъ ранней. Къ первой половинъ XI-го въка относится житіе св. Симеона, написанное его ученикомъ Евервиномъ, аббатомъ монастыря Дольскаго въ Нормандіи (издано у Surius, Vitae Sanctorum—новое изданіе 1877 г. VI, 23 и сл.). Онъ быль по своему происхожденію Грекъ изъ южной Италіи, возгорълся любовью къ паломничеству, отправился въ Герусалимъ, гдъ семь лътъ служилъ проводникомъ для странниковъ, затъмъ, желая совершенства, едълался пустынникомъ и монахомъ на Синав, посвщалъ Западную Европу посланный братіею для собиранія милостыни монастырю, сопровождаль въ путешествіи по святымъ мъстамъ Палестинскимъ аббата Вердюнскаго, Рихарда, а послъ архіепископа Трирскаго, Поппона, и кончилъ свою жизнь на западъ, въ эпархіи послъдняго. (около 1035-го года: см. Baronii Annales ecclesiast ed. Theiner XVI, 528. 542). Въ довольно подробномъ и очень любопытномъ описаніи подвижничества Симеона на Синаъ

еще нигдъ нътъ ръчи о мощахъ св. Екатерины, и монастырь при подошвѣ горы обозначается старымъ обычнымъ указаніемъ на виденіе Моисея т. е. горящую купину (рад. 24 въ концъ). Даже въ продолженияхъ къ Трирской хроникъ (Gesta Trevirorum Pertz SS. VIII, 177), гдв говорится о прибытіи Симеона въ Триръ и объ отношеніяхъ его къ Поппону, господствуеть полное молчаніе объ имени Екатерины, и только въ интерполированной хроникъ Алберика (Pertz SS. XXIII, 783). Симеонъ названъ монахомъ св. Екатерины съ горы Синая (Ierosolimam abiit, et sanctum Simeonem Sancte Caterine de monte Sinai monachum duxit et reduxit). Отсюда мы выводимъ такое заключеніе, что и въ началѣ XI-го вѣка еще не было распространено почитаніе мощей Екатерины; то, что читается въ позднейшихъ источникахъ о принесеніи частиць этихъ мощей Симсономо на западъ (Mabillon Acta sanctorum ordin. Bened. VI, 344), не достовърно; монастырь св. Екатерины близь Руана, основание котораго приписывается Симеону, равнымъ образомъ носилъ первоначально другое названіе, св. Троицы, какъ это видно изъ самаго Баронія (l. c. pag. 542). Такимъ образомъ еще разъ подтверждается то наблюденіе, которое уже нъсколько разъ было нами сдълано, именно что нашъ текстъ относится къ болће раннему времени, чьмъ эпоха крестовыхъ походовъ, и чуждъ всякихъ указаній на какія-бы-то ни было новыя явленія, относящіяся только къ этому періоду.

## 58. Мъсто отлитія золотаго тельца.

Имъ̀ется въ виду фактъ, разказанный въ книгъ Исходъ (гл. 32); нъкоторыя выраженія заимствованы изъ-Псалма 106-го (ст. 19). Извъ̀стно, что поклоненіе золотому тельцу, который быль отлить Аарономъ въ огић изъ золота, произошло во время бестды Моисея съ Богомъ на Синав, и следовательно было основание пріурочивать мъсто тутъ по близости; но преданіе хочеть быть совершенно точнымъ. Самая печь, которая при этомъ послужила, т. е. углубленіе въ земль, въ видь ямочки, и до сихъ поръ указывается монахами вблизи Хорива въ долинъ Шуейбъ при холмъ Гарунъ (Порфирія Второе Путешествіе на Синай, 166. Кондакова Путешествіе на Синай стр. 50. Ebers, durch Gosen zum Sinai p. 248 Cp. 337. Palmer, der Schauplatz der Wüstenwander., 95; и другіе). Такъ какъ о гробахъ Евреевъ говорится въ связи съ отлитіемъ золотаго тельца, то нужно думать, что разумфются тф, которые туть на мфстф понесли наказаніе за свое отступничество, пораженные мечами сыновъ Левіиныхъ (Исх. 32, 27. 28). Но странною въ нашемъ текстъ представляется цифра лишившихся жизни; по библейскому повъствованію ихъ было только три тысячи; при другомъ случав замвчено, что число всъхъ пъшихъ Евреевъ простиралось до 600,000 (Числъ 11, 21). Намъ кажется, что цифра 680 стоитъ не на своемъ мъстъ, и должна быть перенесена на нъсколько строкъ ниже-туда, гдъ идетъ ръчь о числъ ступеней, ведущихъ на вершину Синая. Можно было бы думать о гробахо похотпнія, но количество Евреевъ, въ нихъ погребенныхъ, совствиъ не указано въ священномъ писаніи (Исход. 11, 34), хотя самая містность и предполагается между Синаемъ и Фараномъ... Развъ произошло смѣшеніе всего количества, ѣвшихъ мясо (600,000 пѣшихъ), съ числомъ пораженныхъ, и поклоненія тельцу съ требованіемъ египетской пищи?

# 59. Подъемъ на вершину Синая и пещера Иліи.

Тяжелый, но безопасный подъемъ на вершину Джебель Мусы или собственнаго Синая облегчается тъмъ, что выступающія плиты и отвалившіеся камни образують непрерывную лестницу со ступенями. Число этихъ ступеней считають разно, отъ трехъ тысячь и больше (Ebers рад. 319. Порфирій, Первое путешествіе стр. 175 и сл. Кондаковъ, Путешествіе на Синай стр. 47); старинные паломники, какъ Сиголи, насчитывали даже до 14 тысяча. Для насъ всего интереснее цифра, указанная въ памятникъ, ближайшемъ по времени къ эпохъ нашего автора т. е. въ Commemoratio (Tobler, Descriptiones pag. 83. Cp. примъч. 382. Itinera latina 1,304): это будеть цифра почти вдвое меньшая предыдущей и потому, можетъ быть, ее объясняющая, именно 7,700. Въ настоящей греческой редакціи Епифанія теперь число ступеней обозначено только цифрою семь; но при этомъ необходимо добавить -- тысячэ. Мы полагаемъ, что нужное дополнение следуеть взять изъ предыдущихъ строкъ, гдѣ слова "шесть-сотъ восемьдесять тысячъ" (τῶν ἑξαχοσίων όγδοήκοντα χιλιάδων) стоятъ совершенно неумъстно, при этомъ слово тысяча нужно присоединить непосредственно въ числу семь, а 650 — принять за сотни и десятки, долженствующіе стоять рядомъ. Такимъ образомъ получаются 7680 ступеней, почти соотвътствующія болье круглому числу въ Commemoratio. Состояніе, въ которомъ до насъ дошелъ текстъ Епифанія, не противорѣчить предположенію о такой небрежной или случайной перестановкъ словъ въ двухъ почти рядомъ стоящихъ строкахъ; -- а описаніе современнаго вида ступеней (у

Порфирія) не ручается за всегдашнюю неизмѣнность ихъ количества. Пещера пророка Иліи уже во время анонимной путешественницы IV-V-го въка находилась при спускъ съ собственнаго Синая, т. е. горы Моисеевой (Джебель Муса) на Хориез (Gamurrini, pag. 9). Новые путешественники описывають ея мъстоположение соверmенно сходно. "Ниже вершины Синая, тамъ гдъ начинается и протягивается на съверо-западъ бугристый хребетъ Хорива, стоитъ убогій домикъ надъ пещерой Иліи Өесвитянина" (Порфирій, Первое Путешествіе crp. 179. Cp. Ebers, durch Gozen zum Sinai, pag. 316. Palmer, der Schauplatz der Wüstenwanderung, pag. 84 u карта). Что касается Іоанна Лівствичника, автора знаменитаго аскетическаго творенія, указывающаго путь постепеннаго восхожденія къ духовному совершенству (Лѣствица, Κλίμαξ), то имя его хотя и тесно связано съ Синаемъ, но не совствъ въ такомъ видт, какъ это читается въ нашемъ текстъ. Въ нъкоторомъ разстояни отъ монастыря Св. Екатерины и горы Моисевой (по греческому Анониму въ разстояній шести миль: Allatii Σύμματα p. 94 Migne Patrol. gr. CXXXIII, 984)., и до сихъ поръ указывають пещеру, гдв подвижникъ провель сорокъ летъ и написаль свою Лъствицу (около 580 г.), но нигдъ не говорится о томъ, чтобы его мощи находились здёсь или же въ монастыръ: наше извъстіе единственное.— Подробный разсказъ о посъщении "укромника" Св. Іоанна Лъствичника въ Уади-Этла (=0ола) на склонъ горы Сумра можно читать во Второмъ Путеш. на Синай пр. Порфирія стр. 176 и сл.

# 60. Чудо, произшедшее близь монастыря.

Подъ чудомъ, на которое текстъ довольно неопредъленно указываетъ, всего проще было бы разумъть из-

веденіе воды Моисеемъ изъ камня по повельнію Божію. такъ какъ именно здъсь въ долинъ (уади) Леджа (на западномъ склонъ Хорива) съ давняго времени преданіе пом'єщаеть "Монсеевь камень" (Hagar Musa), находя его въ огромномъ обрывкъ скалы, отвалившейся и скатившейся внизъ съ Джебель Мусы. См. Anonim. de locis sanctis: Allatii Σύμμικτα p. 94 Migne, Patr. gr. XXXIII, 984. Порфирій, Первое Путеш. на Синай crp. 182. Ebers, Durch Gozen zum Sinai. 335, 338. Palmer, der Schauplatz der Wüstenwand. 94. — Rondaкова Путеш. на Синай, 50.... Но такъ какъ это чудо уже пріурочено авторомъ къ другому мѣсту, то возбуждается нъкоторое сомнъніе, а вмъсть съ темъ является предположеніе, не идеть-ли туть річь о поглощеніи землею Корея, Данана и Авирона (Числ. 16, 30-35), потому, что и это событіе - довольно неосновательно, впрочемълокализуется вблизи Синая. Ebers 1. с. 336 примъч. Palmer, der Schaupl. der Wüstenw.. 94.

# 61. Мъсто, гдъ стоялъ Цовчегъ Завъта.

Описаніе Синая до конца продолжаєть быть темнымь, сбивчивымь и потому неудовлетворительнымь. Здѣсь говорится о мѣстѣ, гдѣ Моисей и Ааронь закрыли ковчегь—имѣется въ виду 40-я глава книги Исходъ, — и какъ будто указывается, что это случилось—т. е. скинія вновь устроенная была поставлена—на какой-то другой вершинѣ или холмѣ (чтеніе Ватиканскаго списка— βωμοῦ, жертвенника, совсѣмъ не идетъ къ дѣлу), а не на собственномъ Синаѣ или горѣ Моисея (Джебель Муса): но какая именно возвышенность разумѣется (Рас-Сафсафе, Мунеджа), рѣшить невозможно. У Феодосія (Іtinera latina 1, 78), говорится просто о томъ, что ковчегь былъ устроенъ во время пребыванія Евреевъ у Синая.

## 62. Оиваида и Св. Пименъ.

Возвратный путь отъ Синая—в роятно, черезъ Раину или Торъ-до Оиваиды т. е. пустыни Верхняго-Египта по обоимъ берегамъ Нила, прославленной въ первоначальной исторіи христіанскаго монашества, полагается въ восемь дней, что довольно близко сходится съ количествомъ времени, означеннымъ выше, для путешествія отъ Стараго Каира до Краснаго моря (шесть дней) съ прибавленіемъ обычныхъ двухъ дней пути отъ Синая до Эль-Тора. Замѣчательно здѣсь только то, что къ Оиваидъ причислена, по видимому, и окрестность горы Скитійской — Скита (Σхῆτις), Скитская пустыня, ознаменованная въ половинъ V-го въка подвижническою жизнію Св. Пимена (Acta Sanctor. Bolland 27 August. VI, 25-43 Ср. Сергій, Мъсяцесл. Восток. Замътки стр. 258); между твиъ какъ эта область на западной сторонъ Нила между Меридовымъ озеромъ и заливомъ Мареотійскимъ и Ливійскими горами-обыкновенно не причисляется даже къ Египту, а къ Ливіи.

# 63. Четыре қолонны близь Геесиманіи.

Мы возвращаемся, послѣ длиннаго путешествія на югъ, къ описанію восточной стороны Іерусалима. Ближайшій пункть—тотчась за городскими воротами—есть то мѣсто, гдѣ случилось извѣстное чудо, разсказанное первоначально въ апокрифическихъ сказаніяхъ объ Успеніи Богородицы и за тѣмъ усвоенное церковнымъ преданіемъ. Объ этихъ сказаніяхъ, приписываемыхъ то Іоанну Богослову, то Іакову Еврею, и о позднѣйшихъ редакціяхъ Іоанна Солунскаго и латинской Мелитона.

Сардійскаго—см. Tischendorf, Apocalypses apocryphae Lipsiae, 1866, XXVIII. XXX. XLI. Въ греческомъ основномъ текстъ имя Еврея, покусившагося опрокинуть несомый апостолами гробъ Богоматери, читается точно также, какъ у Епифанія: Ιεφωνίας (рад. 110); въ славянскомъ древнѣйшемъ переводѣ, изданномъ И. И. Срезневскимъ (Свъдънія и замътки о малоизвъстныхъ памяти. XXXVIII=1, 70): Иофониа. О существованій на м'єсть чуда памятника въ видъ четырехъ столбовъ кромъ Епифанія говорится еще въ древней описи Іерусалимскихъ церквей, помъщенной въ армянскомъ историческомъ сочиненіи Моисея Каганкатваци (см. прилож. III): "на томъ мѣстѣ, гдѣ Евреи взяли гробъ Св. Дѣвы, не позволивъ похоронить его, за городомъ-куполь на четырехъ мраморныхъ столбахъ, покрытыхъ мѣдными досками". Только еще одно изъ болѣе древнихъ описаній данной мъстности можетъ быть сопоставлено съ нашимъ текстомъ, какъ довольно близкое по смыслу: въ описаніи путешествія Св. Виллибальда, составленномъ 723-го года Гейденгеймскою монахинею, говорится, что на мъстъ, гдъ Іудеи хотъли отнять тъло Богоматери, стояла большая колонна съ крестомъ наверху. Hodoeporicon Willibaldi: Itinera latina 1, 261: ante portam civitatis staret magna columna et in summitate columnae stat crux ad signum et ad memoriam, ubi Iudei volebant tollere corpus sancte Marie.—За тымь о мысты, гды "Охонія жидовинъ" хотълъ стащить съ одра тъло Богородицы, говорить нашь паломникъ Даніилъ, опредъляющій положеніе его на восемь сажень отъ городскихъ воротъ (стр. 35 нов. изд.); но ни онъ, ни его современникъ Севульфъ ничего не знають о существовании колоннъ или колонны. По словамъ Даніила, это мёсто, на которомъ прежде стоялъ женскій монастырь, было

раззорено отъ поганыхъ, т. е. отъ мусульманъ, но трудно сказать, когда именно-при калифъ Хакемъ или же послъ взятія Іерусалима турками Сельджукскими. О предполагаемыхъ слъдахъ раззоренной церкви монастыря можно читать у арх. Леонида: Старый Іерусалимъ стр. 240. О мъстности вообще и связанных съ нею сказаніяхъ: Норова, Путешествіе по Св. земліз 1, 281.—Прибавимъ, что въ Житіи Богородицы, которое надписывается именемъ Епифанія и потому считается произведеніемъ того же самаго автора, какъ и комментируемая нами Повъсть о Святой земль, хотя и говорится объ Успеніи Вогородицы, но совстви нтт подробностей относительно Іефоніи-и не потому, чтобы онъ ихъ не зналь, а на противъ потому, что относился съ недовъріемъ прямо высказаннымъ (Dressel, Epiphanii monachi edita et inedita pag. 14)-къ апокрифическимъ источникамъ подобнаго рода.

# 64. Геосиманія и храмъ Богородицы.

Названіе Геосиманіи у Епифанія, точно также какъ у Антонина Мартира (Itinera lat. 1,100), у Іоанна Мосха (въ Лугѣ Духовномъ сар. 187: Migne Patrol. gr. LXXXVII 3, 3064), у нашего Даніила и другихъ, прикрѣпляется собственно къ мѣсту погребенія Богородицы, гдѣ и предполагается евангельское село этого имени, а не къ саду, находящемуся далѣе на югъ при подошвѣ горы Елеонской, мѣсту преданія Христа. Ср. Tobler, die Siloahquelle und der Oelberg 192. 201. Пещера съ гробомъ Богоматери находилась по Даніилу въ ста десяти саженяхъ отъ городской стѣны, по Моисею Каганкатваци отъ вышеописанныхъ четырехъ колоннъ, стоявшихъ въ десяти саженяхъ отъ города,

нужно было спуститься внизъ по 250 каменнымъ ступенямъ, чтобы достигнуть церкви Богородицы; изъ современныхъ описаній мы также узнаемъ, что пещера показывается на спускъ съ горы Елеонской въ Іосафатову долину, не достигая самой ея глубины, тотчасъ послъ перехода по древнему каменному мосту чрезъ изсохшее русло Кедрскаго потока. Tobler, Siloahqu. 145 и сл. Socin Palaest. Voqué, Les églises de la terre sainte 305-313. Норова Пушеств. стр. 48. Леонида Старый Іерусал. 240. Свъдънія объ исторіи находившагося здъсь знаменитаго храма съ двумя его отделеніями, верхнимъ и нижнимъ, собраны у Тоблера (171—190) и у Іоаннидеса въ Проскинитаріп (стр. 279—281), —безъ особенной, однако, полноты и точности относительно древнъйтаго періода. Никифоръ Каллисть на основаніи служившаго ему источникомъ Житія Святой Елены и находившагося въ этомъ житіи списка церквей, будто бы построенныхъ ею, приписывалъ основание храма матери Константина Равноапостольнаго; съ гораздо большею увъренностію можно утверждать, что храмъ существовалъ во время императрицы Пульхеріи (418—456), такъ какъ онъ онъ упоминается въ сказаніяхъ о перенесеніи во вновь основанную Влахернскую церковь такъ называемой "Святой раки" (ή аҳиа сорос: Nicephor. Callist. histor. l. XV cap. 14: Migne Patrol. gr. ecclesiast. CXLVII, 44). Далее о храме на месте погребенія Богородицы упоминаеть Антонинъ Мартиръ (около 570 г.), называя его базиликою (Itinera latina I, 100); довольно темныя и сомнительныя извёстія говорять о раззореніи этого храма Хозроемъ во время Персидскаго завоеванія; они ведуть свое начало отъ патріарха Евтихія, который утверждаеть, что съ техъ поръ и до его времени, т. е. 936 года, Геосиманская церковъ (ecclesia

Desmanica—Keniset ed-Dschesmanieh) носила слѣды разрушенія (desolata manet: l. II, 212—Migne Patrol. gr. CXI, 1083); но уже патріархъ Софроній (около 630 г.) восить ваетъ свѣтлый храмъ Геосиманскій, въ которомъ находился гробъ, т. е. мѣсто погребенія Богородицы

Γεθσημανή τέμενος λαμπρὸν ἀείδω Ένθα τέτυχτο τάφος μητρὶ θεοῖο.

Одинъ арабскій літописецъ сообщаеть, что Омаръ предъ взятіемъ Іерусалима посттиль храмъ Маріи при потокт (Tobler p. 161); Аркульфъ описываетъ уже круглый храмъ Богородицы съ двумя отделеніями, верхнимъ и нижнимъ (Itinera latina I, 157); греческая хроника Өеофана сообщаетъ намъ о намъреніи калифа Абд-ул-Мелека воспользоваться колоннами Геосиманіи для украшенія мечети въ Меккъ (ήθέλησε επάραι τούς χίονας τῆς άγίας Γεθσημανή), намъреніи, однако оставленномъ безъ исполненія всл'єдствіе ходатайства вліятельныхъ и приближенныхъ ко двору христіанъ (Theopan. Chronogr. ed.de Boor рад. 365). Фактъ относится къ 690 году; затемъ, опуская другихъ, мы можемъ перейдти къ описанію западнаго монаха Бернарда около 870 года, въ которомъ говорится о сель (villa) Геосиманіи въ долинъ Іосафатовой, въ одной мил'т отъ города, съ круглою церковью въ честь Вогородицы (Itinera latina I, 316: ecclesia sancte Marie rotunda, ubi est sepulchrum illius); такъ какъ въ арабскихъ христіанскихъ повъствованіяхъ о нападеніяхъ мусульманъ на христіанскія святыни въ теченіе Х въка (см. выше стр. 73 и приложение второе) нигдъ не упоминается спеціально о Геосиманскомъ храмѣ Богородицы, то следуетъ думать, что онъ сохранился въ целости до XI стольтія. По описанію Севульфа можно было бы предположить, что и послѣ взятія Іерусалима

крестоносцами все оставалось по прежнему; онъ говорить о церкви святой Маріи въ долинъ Іосафатовой и о находящемся въ немъ гробъ Богоматери, которому со стороны върныхъ воздается поклонение съ величайшею честію: день и ночь монахи отправляють тамъ службу Господу Богу и его Матери (рад. 844: cujus sepulchrum à fidelibus-maximo veneratur honore: ibi monachi Domino nostro Iesu Christo Matrique suae serviunt die noctuque). Но изъ хожденія нашего Данішла мы узнаемъ другое. Описавъ небольшую подземную пецеру, гдв положено было апостолами честное тъло Пречистыя и откуда оно было взято на небо, Даніиль (стр. 36 нов. изд.) прибавляеть "а верху надъ гробомъ Святыя Богородица создана была церкви велика велми клетьски, во имя Святыя Богородица Успенія; нынъ же разорено есть отъ поганых в мпсто то". Съ показаніемъ Даніила вполнѣ сходится свидѣтельство другаго латинскаго современника; разумбемъ автора Дбяній Франковъ (Gesta Francorum), сочиненія, появившагося въ 1106-мъ году, т. е. черезъ четыре приблизительно года послъ Севульфова Путешествія. О церкви между городомъ и Масличною горою, гдъ Св. Дъва была погребена апостолами, здёсь говорится, что она въ послёдствіи была раззорена невърными, и развалины ея остаются донынъ (Recueil des historiens des croisades Historiens occid. III, 511 postea a perfidis gentilibus destructa est, cujus ruinae hactenus patent). Устранить противорѣчіе между Севульфомъ и болѣе точнымъ Даніиломъ можно было бы при помощи такого предположенія, что у перваго идетъ ръчь собственно о пещерномъ подземномъ святилищъ, а не о той верхней церкви, алтарь которой приходился прямо надъ гробомъ Богоматери, какъ это замъчено у Даніила ("и есть гробъ Святыя

Богородица исподи подъ великимъ алтаремъ тоя церкви"), и какъ это можно заключить по оставшимся заложеннымъ дверямъ при входъ въ пещеру: "они вели въ церковь монастыря, находившагося наверху, такъ что гробовая пещера находилась подъ алтаремъ" (Леонида Старый Іерусал. стр. 241). Слова же Даніила о развореніи ясно относятся только къ верхнему большому храму, а не въ пещерному отдъленію; при этомъ мы можемъ даже прибавить, что описывая зданіе уже разрушенное онъ едва-ли не сдълалъ ошибки, утверждая, что оно было построено клютьски, т. е. имъло продолговатую форму базилики, такъ какъ Вернардъ, а еще ранъе Аркульфъ называли его круглымъ. Когда именно произошло разрушение верхняго храма, решить весьма трудно. Судя по тону рачи автора Даяній Франковъ, развалины церкви казались старыми въ самомъ началъ XII-го въка; Коснулся ли храма Успенія Богородицы большой погромъ при калифъ Хакемъ, нельзя утверждать положительно: загадочный женскій монастырь ал-Сари, упомянутый въ числъ святынь Герусалимскихъ, тогда пострадавшихъ (см. Прилож. II), находился, по словамъ Яхъи, по сосъдству съ гробомъ Господнимъ. Если показаніе Евтихія, отмѣченное выше, всъхъ отношеніяхъ ошибочно, то можно полагать, что храмъ Богородицы въ долинъ Іосафавозстановленный послъ Персидскаго быль снова раззорень въ промежутокъ времени между Бернардомъ (870 г.) и Евтихіемъ (936). Всего же въроятнъе, это произопло послъ занятія Іерусалима турками Сельджукидами (1070), когда, по свидътельству Еккегарда, производились разнаго рода стратегическія постройки, ради которыхъ были разрушены христіанскіе монастыри внъ города (см. Прилож. II). Соотвътственно

со всеми другими данными, определяющими эпоху Епифанія, автора нашей пов'єсти, сл'єдуеть полагать, что упоминаемая имъ и отличающаяся особенною красотою Генсиманская церковь Богородицы съ мъстомъ ея погребенія (гробомъ въ пещерѣ) есть та самая, которую видели Аркульфъ и Бернардъ, хотя въ нашемъ текстъ и не говорится ясно о разделеніи ея на верхнюю и нижнюю, та самая, о прошломъ существовани которой зналъ нашъ Даніилъ (πάνο ώραία — велика велми). Генсиманскій храмъ продолжалъ существовать, даже вновь быль расширень и украшень въ періодъ латинскаго господства, но только нижняя, подземная его часть. Устроенный подля Готфридомъ Бульонскимъ монастырь, аббатство Іосафатовой долины (намекъ на него мы видъли у Севульфа), не совпадаль съ положениемъ древней большой церкви (см. Tobler l. с. pag. 179). Перестройка собственно пещерной церкви принадлежить королевъ Мелисендъ, дочери Балдуина II-го, которая и была здъсь погребена (въ 1161-иъ г.) въ каменной криптъ направо отъ лъстницы, ведущей въ подземелье. (Guilelm. Tyr. l. XVIII cap. 32=Recueil des histor. des croisades. Histor. occid. I-a, 877. Sepulta est in valle Iosaphat, descendentibus ad sepulchrum beatae - virginis ad dexteram in crypta lapidea). Съ тъхъ поръ зданіе благодаря своему укромному положенію и отчасти уваженію магометанъ къ матери Іисуса, оставалось неприкосновеннымъ. Фока видълъ и описалъ его около 1187-го года, не находя, впрочемъ, ничего особенно великолъпнаго (Migne, Patr. gr. CXXXIII, 944).

65. Пещера Христа и двѣнадцати апо-

Рядомъ съ Геосиманскою погребальною пещерою съ юговосточной стороны ея находится другая пещера, которая теперь состоить въ исключительномъ владеніи латынянь; они называють ее гротом агоніи, полагая здісь місто послідней земной молитвы Спасителя, а также и мѣсто, гдѣ ученики его уснули во время моленія Христа о чашъ. Относительно пріуроченія къ этому пункту моленія о чашт существують, однако, большія сомненія; такъ какъ место предсмертной молитвы Христа правильнъе и согласнъе съ текстомъ Евангельскимъ помѣщается въ такъ называемомъ Геосиманскомъ садуеще дале на югъ, вблизи нынешней небольшой ограды съ маслинами, принадлежащей съ 1848-го года также католикамъ (Леониди Старый Іерусал. стр. 248, 249). Во время Епифанія преданіе, очевидно, им'вло такой видъ, что занимающая насъ пещера была принимаема за мъстопребывание Христа вмъстъ съ (двънадцатью) апостолами-и при томъ не только въ извѣстномъ единичномъ случав, но и обычное, часто повторяющееся, а сверхъ того и въ будущемъ долженствующее сдёлаться сценою страшнаго суда. Что касается единичнаго историческаго факта, то, не смотря на не идущій къ дълу глаголъ "бѣжалъ" (нашелъ убѣжище, скрылся, хатєфореч), здёсь следуеть припомнить тоть моменть, когда Христосъ по прибытіи въ весь Гевсиманскую, говорить ученикамъ "посидите тутъ, пока я пойду, помолюсь тамъ" (Мато. 26, 36. Марк. 14, 32): за тѣмъ слѣдуетъ удаленіе съ Петромъ и сынами Зеведеевыми на нѣкоторое разстояніе и моленіе о чашть. Въ двухъ другихъ евангеліяхъ (Луки 22, 39. Іоанна 18, 1.), вмёсто веси Геосиманской говорящихъ о горѣ Елеонской и о садѣ по ту сторону Кедрскаго потока, сделано замечаніе, что подразумъваемое мъсто было обычнымъ убъжищемъ Христа съ учениками: съ полнымъ правомъ это могло быть отнесено и къ сосъдней веси Геосиманской, а за тъмъ и къ пещеръ, гдъ предполагалось пребывание восьми апостоловъ во время молптвы Христа. Существовало совсемъ даже странное представленіе, что именно здёсь подлів базилики Св. Дѣвы Маріи въ пещерѣ совершена была Тайная вечеря; уже во времена латинскаго Өеодосія, который высказываеть такое метене, указывали въ пещеръ четыре ложа (accubitus), на которыхъ апостолы возлежали по-трое, а среди ихъ самъ Христосъ (Theodos. de situ ed. Gildem. pag. 24). Аркульфъ (Itinera latina 1, 152, 153) въ той же самой пещеръ съ боку горы Елеонской не подалеку отъ церкви Св. Маріи видълъ тъже самые предметы, и описываеть ихъ какъ четыре каменных стола (quatuor lapidee mense), изъ коихъ одинъ съ прилежащимъ съдалищемъ принадлежаль самому Господу; а на остальныхъ размъщались апостолы, когда Христосъ бывалъ ихъ сотрапезникомъ: ubi cum duodecim apostolis-et ipse conviva aliquando recumbere solitus erat. Во время монаха Бернарда четыре круглыхъ стола находились на томъ же мъстъ, но уже тутъ была выстроена церковь: путещественникъ предполагаль здёсь мёсто преданія Христа Іудой (Itinera lat. 1, 316). Церковь существовала и въ XII-мъ въкъ; она описана у Теодериха (Theoder. de locis sanctis ed. Tobler pag. 61): "На пути къ масличной горъ къ югу тебъ встръчается довольно значительная величиною церковь, называемая Геосиманіею, куда Господь вошелъ съ учениками своими, придя изъ сада (ab horto veniens),

и сказалъ имъ; сидите здѣсь, пока я пойду туда и буду молиться. Вступивши въ эту церковь, ты тотчасъ замътишь достойный почтенія алтарь, а на льво въ подземной пещеръ найдешь четыре отмиченныхо миста (quatuor loca invenies denotata); когда апостолы заснули то они лежали по-трое на каждомъ изъ нихъ".-По Іоанну Вюрцбургскому это есть пещера, въ которой пребывали печальные и дремлющіе апостолы (tristes et dormitantes remanserant discipuli), оставленные здѣсь Христомъ предъ его страданіемъ, причемъ не ясно, разуићетъ ли онъ только трехъ или же всехъ учениковъ кром'т Іуды; въ пещер'т была часовня (capella: Tobler, Description. pag. 168). Очевидно, взглядъ относительно назначенія четырехъ ложг, столов или просто мисті, выражаемый Епифаніемъ, ближе всего подходитъ къ возарѣніямъ Аркульфа и отличается уже отъ толкованія Бернарда тімъ, что не предполагаеть въ пещеръ сцены предательства и не знаетъ здъсь церкви. "Престолъ сына Божія и двънадцати апостоловъ" тождественны съ четырьмя каменными столами у Аркульфа, за которыми по временамъ трапезовали вмѣстѣ Христосъ съ апостолами. Но сверхъ того, во время Епифанія думали, что на этихъ же четырехъ столахъ возсядеть при второмъ присшествіи Христосъ съ дв'єнадцатью апостолами, чтобы судить двенадцать колень Израилевыхъ (по чтенію Москов. Синод. списка—судить живыхъ и мертвыхъ съ двенадцатью коленами Израиля). Близость Іосафатовой долины или юдоли плача оправдывала такое представленіе; хотя не въ этой самой пещеръ, но подлъ нея въ долинъ Іосафатовой и Вернарду монаху указывали мёсто, гдё Господь будеть судить живыхъ и мертвыхъ; это-въ какой то загадочный церкви Леонтія. (Itinera latina I, 316: ecclesia in ho-

norem. Leontii, in qua dicitur Dominus venturus esse ad judicium); πο Γρεческому Αποπиму (Allatii Σύμματα Migne Patrol. gr. CXXXIII, 977) въ самомъ храмѣ Успенія Богородицы существовала запертая дверь; когда настанеть время втораго пришествія, то она разкроется и оттуда вытечетъ огненная ръка долженствующая погубить еретиковъ и грфшниковъ, не признававшихъ Вогоматери и хулившихъ ее. Въ пещеръ апостоловъ по Аркульфу существовали два большихъ углубленія въ родъ колодцевъ (duo profundissimi putei) входъ въ которыя всегда оставался запертымъ: онъ ничего не говорить о назначении ихъ, но, по видимому, объ одномъ изъ этихъ углубленій идетъ ръчь у Епифанія, у котораго оказывается, что за маленькою незаметною дверью (оконцема), ведущею въ глубину или закрывающею ея отверствіе, слышны были вопли и крики; отсюда естественно появилось народное толкованіе, что это суть души заключенныхъ грешниковъ, следовало бы только ожидать частной ихъ характеристики, подобно вышеприведенной у Анонима. Наконецъ зам'втимъ, что описанная Епифаніемъ пещера есть та самая, о которой русскій паломникъ Даніилъ пишетъ следующее (стр. 36 нов. изд.): "а отъ гроба Святыя Богородицы есть сажень 10 до пещеры, идъже преданъ бысть отъ Іюды жидомъ-на 30 сребреницъхъ. И есть пещера та обонъ полъ потока Кедарьскаго при горѣ Елеоньстъй". Отсюда видно, что вопреки древнъйшему греческому преданію, представляемому Епифаніемъ, по которому сцена предательства полагается въ иномъ мъстъ, къ началу XII въка восторжествовало мнініе, встріченное нами прежде всего у Бернарда. — За то у Епифанія здёсь не указано ни м'єста моленія о чашть, ни пещеры, въ которой Христосъ научилъ апостоловъ молитвъ "Отче нашъ" (см. у Даніила.

# 66. Сто Затворницъ.

Сто заключенницъ или Затворницъ никакъ не были безплотныя души, какъ понялъ мъсто Епифанія одинъ изъ комментаторовъ (Tobler, Siloah und Oelb. p. 208), но именно живыя подвижницы, какъ это делается очеиднымъ уже изъ того, что съ ними велъ бесъду столпникъ, т. е. тоже живой человъкъ, избравшій другой видъ подвижничества. Отверстіе или дверцы, чрезъ которыя онъ съ ними беседуетъ, не те, что упомянуты выше. О существованіи здісь-подлі пещеры съ четырьмя столами или ложами-женскаго монастыря говорить еще Өеодосій (Theodos. de situ ed. Gildem. p. 21): заключенныя въ немъ честныя дівы не выходять болье вонь, ни живыя, ни мертвыя, потому что онъ туть же подъ монастыремъ и погребаются; открываются двери только для принятія вновь вступающихъ затворницъ; пища передается сквозь ствну, а для воды имфется цистерна внутри пещернаго монастыря.

Затьмъ въ извъстномъ спискъ монастырей и церквей палестинскихъ начала VIII въка (Соттетат. de casis Dei) говорится, что въ долинъ Іосафатовой находятся—одинъ затворникъ и двадцать шесть монастырей двешилихъ (Itinera latina 1, 302: monasteria puellarum) при чемъ подъ монастырями слъдуетъ разумътъ просто кельи или же пещерныя отдъленія: показаніе латинскаго источника расходится съ греческимъ относительно числа, но нужно замътить, что только въ Ватиканскомъ греческомъ спискъ находится число,—въ Синодальномъ его нътъ. Въ XII-мъ въкъ въ пещерахъ, искуственно выкопанныхъ въ большой скалъ, на полетъ стрълы или нъсколько далъе отъ Геосиманіи—обитали православные мо-

нахи; но это мъсто почему-то носило название Дивственμιμο, τῶν παρθένων (Phocae descriptio: Allatii Σύμματα, 26. Migne, Patrol. gr. CXXXIII, 945): въроятно, оно тождественно съ тъмъ, гдъ во время Епифанія находилось сто заключенницъ. Любопытно, что и при Фокть который сообщаетъ намъ сейчасъ приведенный фактъ, *подлю* спасался одинъ грузинъ въ зданіи, имфющемъ видъ пирамиды или столба, возвышающагося на четыреугольномъ камит, сльдовательно-чуть-ли не столпникъ. Что же касается до упоминанія о Мироносицаха, то мы полагаемъ, что туть опять идеть рычь не объ отвлеченных понятіяхъ, какъ толковалъ издатель Епифанія, Дресель (pag. 116: quibus memoria Myrigerarum colenda est: затворницы, которыя должны были почитать память Мироносицъ и т. п.), а о какомъ-то другомъ женскомъ монастыръ, къ сожальнію не упомянутомъ ранте. Возможно, что разумтется придълъ Воскресенія или Мироносицъ при Гробъ Господнемъ (см. выше стран. 3869). Слъдуетъ при этомъ припомнить, что по Commemorat. de casis (Itinera latina I, 302), во времена Карка Великаго при гробъ Господнъ находилось 17 западныхъ женщинъ, посвятившихъ себя Вогу, и одна затворница изъ Испаніи.

# 67. Мѣсто убіенія апостола Іакова.

Гробъ апостола Іакова, брата Господня, находится южить Геосиманіи, прямо противъ юго-восточнаго угла храмовой площади, Haram-esch-Scherif, на склонт Елеонской горы. Первоначальный разказъ о его убіеніи читается въ перковной исторіи Евсевія Кесарійскаго (lib. II сар. 23: ed. Heininchen 1, 88—91): низвергнувъ апостола съ воскрилія Соломонова храма, евреи побивали его каменьями, и одинъ изъ среды ихъ, ремесломъ

красильщикъ или бълильщикъ (είς τῶν γναφέων), ударилъ его деревомъ, которое ему служило для прессованія окрашиваемыхъ матерій ("имже рызы перяше"-въ славянскомъ переводѣ Амартола, заимствовавшаго свой разказъ буквально у Евсевія), и такимъ образомъ прекратиль его жизнь; за тъмъ убитый праведникъ быль погребенъ на томъ же мъсть при храмь (παρά τῷ ναῷ). гдѣ и стоялъ въ память его столбъ (στήλη). Греческое μάγγανον въ текстъ Епифанія могло обозначать именно орудіе убійства, такъ какъ оно употребляется въ смыслъ какого бы то ни было искуственнаго орудія или машины, хотя бы двернаго засова; а стоящее рядомъ слово "камень" полходило бы для обозначенія того памятника, который у Евсевія названъ столбомъ или колонною. Соответственно съ этимъ, можетъ быть, следуетъ предпочесть чтеніе Синодальнаго списка, въ которомъ два предмета только сопоставляются, Ватиканскому, въ которомъ они сливаются въ одно. Въ русскомъ переводъ удержано выраженіе славянскаго текста "пращь камень". Все это важно въ томъ отношеніи, что если подъ камнемъ Епифанія понимать памятный столбъ, то его легко узнать въ нын вшней по соседству находящейся такъ называемой гробницъ Захаріи, т. е. каменной пирамидъ, высвченной изъ скалы, сохраняющей до сихъ поръ отверстія, служившія, полагають, для установки какого-то снаряда или же лъсовъ (для каменосъчцевъ). Еще  $\theta eo$ досій (ed. Gildemeist. 21) писаль, что Іаковь и Захарія (а также и Св. Симеонъ) были погребены вмѣстѣ-въ одной и той же гробниць, устроенной заранье апостоломъ при горъ Масличной. Радульфъ, авторъ дъяній Танкреда (Gesta Tancredi), не знаетъ пирамиды Захаріи, а вмѣсто того рядомъ съ Іосафатовою круглою пирамидою называетъ квадратную Іакова (Recueil des histor. des croisad. hist. occid. 111, 686: ibi piramides duae, superior regis Iosaphat, rotunda, inferior vero beati, ut fertur, *Iacobi*, quadrata). Мъстоположение гроба Іакова отмъчено съ обычною точностію у Даніила (стр. 37) ср. *Tobler*, Siloahq. р. 294. Socin, Palaest. 109. *Hopoba* Путеш. 1, 290.

#### 68. Садъ гдъ былъ преданъ Христосъ.

Упоминаніе о потокѣ Кедрскомъ или Кедронскомъ и долинѣ Іосафатовой не требуетъ объясненія. Замѣчательно только, что мѣсто преданія Христа полагается є саду, который, впрочемъ, не названъ Геосиманскимъ; этимъ, во первыхъ, подтверждается необходимость исправленія текста въ вышеобъясненныхъ строкахъ о лиостротонѣ, въ которыхъ тоже говорилось о предательствѣ Іуды, и во вторыхъ, подкрѣпляется то православное преданіе, которое пещеру агоніи или лучше пещеру апостоловъ, не считало мѣстомъ преданія (см. выше прим. 65 стр. 202).

# 69. Храмъ Вознесенія.

Хотя на это и нѣтъ прямаго указанія въ священномъ писаніи (въ Евангеліи Луки говорится, что Христосъ предъ вознесеніемъ отправился съ учениками въ Виванію) христіанское преданіе единогласно называеть Елеонскую гору на Востокъ Іерусалима за Іосафатовою долиной мѣстомъ вознесенія Господа. Объ этомъ ясно свидѣтельствуетъ Евсевій Кесарійскій въ сочиненіи, писанномъ около 315-го года: по его словамъ "на вершинѣ горы Елеонской, преподавъ своимъ ученикамъ тайны, касающіяся исполненія временъ (περὶ τῆς συντελείας

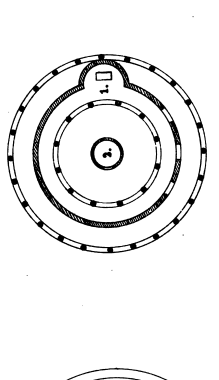
μυστήρια), Христосъ вознесся на небо при пещеръ, которую туть показывають (и въ которой, нужно думать, предполагается беседа), стояли его ноги (Demonstrat. euangelic. 6, 18. Migne, Patrol. graec. XXII, 457: πρὸς τῷ αὐτόθι δειχνυμένψ σπηλαίψ). Уже при первомъ христіанскомъ императоръ здъсь былъ воздвигнутъ великолъпный храмъ: о построеніи его тоть-же Евсевій, но въ болъе позднемъ своемъ сочинении "Житіе Константина" (Vita Constantini), сообщаетъ намъ слъдующее. Кромъ пещеры Воскресенія, Константинъ украсилъ еще двъ другія містности, съ таинственными при нихъ пещерами; въ одномъ мъстъ онъ почтилъ вертепъ Рождества Спасителя, а въ другомъ возвеличилъ память Его восшествія на небеса на горной вершинь (έπὶ τῆς ακρωρείας), увъковъчивая тъмъ самымъ и память своей матери (1. III cap. 41=ed. Heïnichen pag. I 21). Далье (сар. 43=Heïnich. pag. 122) говорится уже о дъятельности самой Елены: по прибытіи своемъ въ Іерусалимъ, она возвеличила память восхожденія на небеса Спасителя всёхъ на горъ Елеонской возведенными здъсь зданіями, воздвигнувъ вверху подлё вершины всей горы священный домъ христіанскаго храма; отсюда Спаситель посвятилъ своихъ посл'вдователей въ тайныя глубины ученія (апорρήτους τελετάς). Изъ всего этого следуеть, что нужно различать двъ вещи: мъсто или пещеру, гдъ Христосъ бесъдовалъ съ учениками предъ своимъ вознесеніемъ на небо, и мъсто, гдъ стояли его ноги, на вершинъ горы, подлю пещеры, но вит ея. Константинъ началъ дъло украшеніемъ пещеры, а мать его, Елена, воздвигла туть-же храмъ. Храмъ былъ выстроенъ при пещеръ или надъ пещерою, и, по видимому, не заключалъ въ себъ самаго пункта, съ котораго последовало вознесение Христа. Бордосскій путникъ, посттившій Іерусалимъ въ

333-мъ году, видълъ на горъ Масличной базилики дивной красоты, которая, какъ онъ выражается, была сооружена по повельнію Константина, на мьсть. гдь Господь предъ страстью училъ учениковъ (Русскій переводъ В. Н. Хитрово стр. 31); онъ разумъетъ храмъ съ пещерою и потому не упомянулъ здесь о вознесенія: вознесенію следовало бы быть на томъ не вдалек находящемся небольшомъ пригоркъ, на которомъ Путникъ ошибочно помъстилъ Преображеніе. Латинскіе писатели начала V-го въка, Павлинъ изъ Нолы, Сулпицій Северь и Августинь, говорять о следахь Господа, отпечатлѣвшихся на открытомъ мѣстѣ (arena) посреди землянаго праха или песка; и оно — это мъсто — не имъло ни крова, ни помоста пли пола; всв попытки покрыть площадь мраморными плитами оставались напрасными, какъ нѣкоторая таинственная сила оказывала тому постоянное и чудесное противодъйствіе (Tobler Siloahqu. рад. 87). Всъ эти писатели говорять собственно о мъстъ Вознесенія, не объясняя точно отношенія этого пункта къ близь стоящему храму, но повидимому, предполагая между ними извъстную раздъльность. Неясности и темноты, свойственныя воообще изложенію Евсевія, въ данномъ случав отчасти разъясняются вновь открывающимся, хотя еще не вполна изданнымъ источникомъ-разумфемъ упомянутыя выше сообщенія Гамуррини о найденной въ Ареццо рукописи (рад. 21). Знатная путешественница отличаеть пещеру, въ которой Господь наставлялъ своихъ учениковъ и которая въ ея время приходилась внутри церковнаго зданія (spelunca, que in ipsa ecclesia est), и кромъ того внъ церкви imbomon т. е. пункть, на которомъ Христосъ стояль предъ вознесеніемь, пункть, представляемый находящимся туть камнемъ. Точно также и патріархъ Ccponiu (Migne Patrol. gr. LXXXVII 3 pag. 3812) сначала восходить по ступенямь и лобываеть Елеонскую гору, съ которой вознесся Господь (не говорится о существованіи туть церковнаго зданія), а затымь направляется туда, гдв Господь преподаль своимъ всехвальнымъ спутникамъ глубокія божественныя тайны, и здѣсь Софроній вступиль въ крытие зданіе, а изъ него чрезъ большую дверь сходитъ къ ступенямъ, съ которыхъ можно было видъть красоту города, разстилающагося на западъ. Базилика, выстроенная Еленою, была разрушена, точнъе-погибла отъ пожара-во время Персидскаго нашествія при цар'в Ираклів; письмо современнаго игумена въ монастыръ Св. Саввы, Антіоха, въ числъ вновь возведенных патріархомъ Модестомъ церквей упоминаетъ и храмъ Св. Вознесенія (хаі ті άγιάν αὐτοῦ ἀνάλη фи: Migne Patr. gr. LXXXIX, 1428). Какъ видно изъ послъдующихъ описаній, храмъ былъ возстановленъ въ другомъ уже видъ и не совсъмъ на томъ мъстъ, гдъ стояль со времени Константина. Во всякомъ случат къ 643-му году постройка была закончена; въ греческой хроникъ Өеофана (ed. de Boor pag. 342) подъ 6135-мъ (=643) годомъ, разсказывается, что когда Омаръ началъ строить мечеть въ Герусалимъ и дъло не шло впередъ, въследствие того, что возводимыя стены рушились сами собою, то евреи посовътовали калифу, что онъ съ начала долженъ снять крестъ, водруженный на верху храма горы Елеонской. Подробное описаніе построенной патріархомъ Модестомъ церкви мы находимъ у Аркульфа (Itinera latina I, 162). Большой храмъ на горѣ Елеонской, съ которой Господь вознесся, имѣетъ круглую форму, и въ этомъ первое отличіе его отъ прежней базилики. Онъ состоить изъ следующихъ частей: 1) три портика концентрическіе, идущіе кругомъ, сведенные

сводами и крытые сверху; 2) внутренняя часть — внутренній домъ, -- которая на обороть не имбеть ни свода, ни кровли, но стоить подъ открытымъ небомъ; 3) алтарь, находящійся на восточной сторон'в дома, въ углу (sub angulo), защищенный сверху кровомъ. Именно упомянутое непокрытое пространство и есть тотъ пунктъ, гдь показывались следы Господа, касавшагося туть въ последній разь земли. Отличіе оть прежняго, следовательно, заключается далее въ томъ, что это пространотво уже находится внутри зданія, а не подлі него, какъ прежде -- во время существованія базилики Константина и Елены. Чтобы описаніе Аркульфа было ясите и понятнье, мы приводимь относящійся сюда отрывокь изъ сочиненія графа Вогюз "Les églises de la terre sainte (pag. 320). L'édifice se composait de trois enceintes concentriques voûtées, sauf celle du milieu qui était à l'air libre.—Comme dans l'église de la Résurrection, la première enceinte était un portique ou colonnade extérieure; la seconde, un bas-côté circulaire fermé par un mur continu; la troisième, une rotonde proprement dite, soutenue par des colonnes, surmontée par un tambour cylindrique et couronnée par un toit en cône tronqué dont le sommet était ouvert. Trois portes étaient pratiquées vers le sud, dans le mur intermediaire.-Le tambour supérieur était percé de huit fenêtres du côté de l' occident. "-Послъ Аркульфа тотъ же самый храмъ видели и более или менее подробно описали авторъ армянскаго списка церквей Герусалимскихъ, сохраненнаго Моисеемъ Каганкатваци, Виллибальдъ, нашъ Епифаній, монахъ Бернардъ, Даніилъ и Севульфъ. Первый изъ нихъ ограничивается следующею общею характеристикою: "На мъстъ Вознесенія построена прекрасная церковь съ куполомъ, подобно церкви Воскресенія, 100 ар-

# Храмъ Вознесенія на Елеонской гор'я

BPS LES FOLISES DE LA TERRE SAINTE PAR LE COM. DE VOGÜÉ, P.310. по предположению графа Вогюв, HES THURRA HIRROSOLVMITANA BDIT. DE L'ORIENT LATIN. P. 165. по Аркульфу (ок. 670 г.)



1. Asmaps.

2. Momo Bomecenin.

тинъ (?) въ ширину и 100 въ длину". Монахиня, описавшая хожденіе Виллибальда (723—726 г.), говорить (Itinera latina I, 266) о храмъ на горъ Елеонской, гдъ Господь молился предъ своимъ страданіемъ и гдъ сказалъ ученикамъ: "бдите и молитеся, да не внидете въ напасть"; а за тъмъ Виллибальдъ вступилъ въ церковь на самой горъ, гдъ Господь вознесся на небо: внутренній ея дома, стоящій посрединь церкви, быль произведеніемъ искусства, сдъланнымъ изъ мъди и представлявшимъ красивое четыреугольное зданіе; эта церковь (т. е. серединная) сверху открыта и не имветъ крова, внутри церкви у ствны къ съверу стоятъ двъ колонны въ память двухъ мужей, которымъ было сказано: мужи Галилейскіе! что стоите, смотря на небо (Дізн. І. 11) и т. д. Это описаніе останавливается только на внутреннемъ отделеніи: некоторыя черты, касающіяся освещенія церкви, мы здёсь опустили, точно такъ какъ и въ предыдущемъ подробномъ описаніи Аркульфа. У Бернарда (Îtinera latina I, 316) читается слъдующее: "на вершинъ горы находится мъсто Вознесенія, гдъ стоить жууглия церковь безъ крова (?), а въ срединъ ея, т. е. на самомъ пунктъ восхожденія Господа на небо, имъется алтарь подъ отжрытымъ небомъ безъ кровли, гдъ совершается литурris (altare sub divo patens, in quo celebrantur solemnia missarum). У Епифанія хотя кратко и не особенно отчетливо обозначены вст части зданія, указанныя Аржульфомъ. 1) Колонны, стоящія кругообразно соотвътствуютъ крытымъ портикамъ Аркульфа; 2) трапеза, находящаяся посрединь, въ данномъ случав обозначаетъ придълъ или алтарь и следовательно соответствуетъ внутреннему отдъленію или дому на мъстъ Вознесенія; 3) конха, т. е. дугообразное алтарное закругленіе на восточной сторонъ соотвътствуетъ крытому алтарю (in

orientali parte sub angulo). 4) Одно только лишнее имъетъ Епифаній, это-дворъ, вымощенный мраморомъ, и находящійся вип колоннъ, т. е. какъ будто составлявшій площадь цёлаго храма, хотя не устраняется возможность понимать слово выт просто въ смыслѣ далые-за колоннами, между ними и внутреннею часовнею; сверхътого еще остается вопросъ, следуеть-ли изъ молчанія Аркульфа и Бернарда заключать объ отсутствіи этой принадлежности въ ихъ время. Во всякомъ случав мы не находимъ тутъ достаточнаго основанія для предположенія, что описаніе Епифанія относится къ какой-либо иной эпохъ въ исторіи храма Вознесенія, чъмъ предыдущія. Эта эпоха должна начинаться по однимь -- со времени крестоваго перваго похода, предъ которымъ зданіе Модеста было будто-бы разрушено (Тоблеръ), подругимъ (Вогюэ) съ первой половины XI-го стольтія. Ради того, чтобы помъстить внутрь этого періода -третьяго со времени основанія храма при Константині-Епифаніево описаніе, Вогюз даже забываетъ другія свои правда, мимоходомъ высказанныя, соображенія о принадлежности Епифанія къ Х-му въку. - Однако, всетаки не существуетъ какихъ-либо несомнънныхъ и ясныхъ указаній на то, чтобы храмъ Вознесенія когда-либо подвергся раззоренію въ промежутокъ времени между арабскимъ завоеваніемъ и первымъ крестовымъ походомъ. Изъ свидътельства Еккегарда о разрушеніи монастырей въ окрестностяхъ Герусалима послъ запятія Герусалима турками сельджуками (1070 г. см. Приложение ІІІ-е въ концѣ)-ничего нельзя заключить именно о церкви Вознесенія на Елеонской горъ. Очевидцы-историки перваго крестоваго похода разсказывають намъ о святомъ пусмынники, котораго крестоносцы нашли на Елеонской горѣ и который предсказаль вождямъ западнаго кресто-

носнаго ополченія успѣшный исходъ предпринимаемаго штурма (объ этомъ повътствуетъ Раймундъ Агильскій. Cp. Sybel, Geschichte des ersten Kreuzzugs Zweite Aufl. 407); изъ этого заключають, что даже отшельничество около Герусалима, любимымъ центромъ котораго была Елеонская гора (см. Лавсаикъ Палладія объ Иннокентіъ: Migne, Patrol. graec. XXXIV, 1209; объ Адуліъ: рад. 1210; Мосха, Лугъ духовный: Migne Patrol. graec. LXXXVII 3, p. 45. Anton. Martyr: Itinera latina I, 100) находилось тогда въ упадкъ, что даже любимыя пещеры были покинуты обитателями, прежде столь иногочисленными; о конгрегаціи Елеонской горы (congregatio montis Oliveti), существовавшей въ началѣ IX-го въка (см. выше примъч. 3 стр. 42), нътъ болъе и помину. Но еще сомнительно, чтобы пустынникъ Елеонской горы, о которомъ говорять Раймундь, Альбертъ Ахенскій, Радульфъ и другіе (Recueil des histor. des croisades. Histor. occid. III, 293, 685, IV, 470 Cp. Hagenmeyer, Ekkehardi Hierosolymita pag. 277), и который, быть можеть, тождественъ съ подвижникомъ, внушившимъ такое уваженіе нашему Даніилу (и на той же горі: Елеоньстій есть пещера глубока--; и ту есть столпникъ близь, мужъ духовенъ вельми" стр. 41 нов. изд.), въ самомъ дѣлѣ издавна былъ единственными здѣсь обитателемъ; другіе либо могли удалиться въ виду предстоящаго военнаго смятенія, хотя крестоносцы и не заняли самой Елеонской горы во время осады города, другіе, хотябы и не уходили, могли остаться незамьченными и неотм'вченными въ исторіи, потому что не играли такой выдающейся роли, какъ тотъ упомянутый отщельникъ. Въдь находимъ же мы въ 1110 или даже въ 1101 году снова множество занятыхъ отшельническихъ келлій на той-же Елеонской горъ, хотя Готфридъ Бульонскій

не основываль здёсь монастыря или аббатства, подобнаго тому, какое учреждено было въ долинъ Іосафатовой (см. выше стр. 198). Радульфъ Канскій (изъ города Кана, Cadomensis) при описаніи Елеонской горы замъчаеть, что здісь была "circumcirca ab utraque vallis latere eremitalis plurima crepido (Gesta Tancredi: Recueil des histor. des croisades. Histor. occid. III, 686), т. е. что объ высокія окраины долины Іосафатовой, . какъ спускъ со стороны Герусалима, такъ и подъемъ на Елеонскую гору, --были пріютомъ отшельничества. Наконецъ, хотя бы Елеонская гора и была покинута живыми людьми, даже большинствомъ отшельниковъ, всетаки могла тамъ продолжать свое существование по той или другой причинъ оставшаяся нераззоренною церьковь, именно церьковь Вознесенія: и воть мы находимь что авторъ Деяній Франковъ, который любить перечислять развалины (см. выше стр. 97, 98, 196), о храмъ Вознесенія выражается просто и кратко, что это есть церьковь древней постройки, заключающая въ себъ памятники многихъ святыхъ (ecclesia antiquitus fundata, monumenta sanctorum plurima continet: Recueil III, 512). Послъ всего изложеннаго мы можемъ приступить къ описаніямъ Елеонской горы у Даніила и Севульфа съ такимъ предположениемъ, что въ существенныхъ чертахъ относительно храма Вознесенія мы найдемъ у нихъ тоже самое, какъ у Аркульфа и Виллибальда. Что-же представляеть описаніе Даніила (стр. 38, 39 нов. изд.)? На верху горы Елеонской есть какъ бы ворка мала, и на той горкъ быль круглый камень, обозначающій мѣсто, съ котораго Христосъ вознесся на небеса. "И есть мъсто то оздано все комарами около, и верхъ на комарахъ тъхъ созданъ есть" это cameratae porticus Apкульфа, стоящія кругообразно колонны Епифанія... "Яко

дворъ камень кругомъ и помощенъ есть весь дворотъ мраморными досками": это—περίαυλος μαρμαρωτός Епифанія, мраморный помость, не упомянутый Аркульфомъ. "И посреди того двора (?) есть создань аки теремець кругло, и есть безъ верха; -- и въ томъ теремци, подъ самимъ верхомъ темъ непокрытымъ, лежитъ каменетъ святый, идеже стоясть и нозь причистьи Владыки Hamero и Господа": это—interior, domus sine tecto et sine camera Аркульфа, de aere factum sculptum ac speciosum quadrans Виллибальда. Наконецъ, у Даніила говорится следующее: "И есть подо (по другимъ чтеніямъ ни, надг) каменейъ тъмъ трапеза сдълана досками мраморными, и на той трапез'в литургисають нын'в". На вопросъ, соотвътствуетъ-ли этотъ алтарь конхи Епифанія, угловому алтарю въ восточной части Аркульфа, по видимомуследуеть отвечать отрицательно; у Даніила мы находимь только болъе подробное описание принадлежностей внутренней часовни или внутренняго отделенія, конха же должна была находиться внъ теремца. У Севульфа (рад. 845) сообщается о мъстъ Вознесенія Христа сльдуюющее: Inde locus est turriculo circumdatus honorifice preparatus, altari deintus super locum facto, et etiam muro undique circumcinctus. Здёсь мы имёемъ: 1) башенку съ алтаремъ внутри, такъ что turriculum равняется теремцу Даніила, и алтарь трапев'в Даніила; и 2) сверхъ того еще стиму, опоясывающую все мъсто, и слѣдовательно заключающую въ себѣ и башенку-теремецъ: ствна эта очевидно, занимаетъ мъсто портиковъ Аркульфа, комарт Даніила; а такъ какъ Севульфъ быль въ Іерусалимъ нъсколько ранъе Даніила, то различіе между портиками Аркульфа и стѣною Севульфа слѣдуетъ предполагать только въ описаніи, а не въ самой дъйствительности. Даніилъ возстановляеть тожнество

между двумя эпохами. Изъ краткого описанія Іоанна Вюрцбургскаго (Tobler, Description. pag. 156), ничего нельзя заключить о какихъ-либо видоизивненіяхъ въ характеръ зданія въ продолженіи тридцатильтія протекшаго со времени утвержденія латинской власти (его сочинение относится къ 1130 году): здъсь говорится только о большой церкви, и о находящемся въ серединъ ея отверстіи на мъстъ Вознесенія Господа. Итакъ, вопреки общепринятому мнвнію, мы полагаемь, что храмь Вознесенія, возстановленный патріархомъ Модестомъ, безъ значительныхъ измѣненій просуществоваль до взятія Іерусалима Саладиномъ (1187 г.), и что онъ не быль вновь перестроенъ крестоносцами. Ср. Tobler, Siloaqu. 96. 106. Socin, Palaest, 102. 103, Vogüé, Les églises de la terre sainte 315—321 Іоанид. Проскинитарій стр. 289. Прибавимъ, что уже одно упоминание Епифанія о служеніи патріарха въ праздникъ Вознесенія указываеть на періодъ духовнаго господства здісь восточной церкви; латинскимъ патріархомъ православный грекъ не сталь бы такъ интересоваться. Современное положеніе храма Вознесенія на Елеонской гор'в носить следы разрушенія именю съ эпохи вторичнаго завоеванія мусульманами, и вмість съ тымь оно сохраняеть замътныя черты того зданія, которое было описано Аркульфомъ, Епифаніемъ и Даніиломъ. Приводимъ относящіяся сюда строки изъ русскаго сочиненія; нъкоторыя историческія неточности, въ нихъ встрічающіяся, легко могуть быть исправлены читателемъ на основаніи предыдущаго изложенія: "Развалины, оставшіяся отъ нынъшняго храма (Вознесенія на Елеонской горъ), воздвигнутаго на этомъ мѣстѣ Св. Еленою, показывають, что онъ былъ круглый, имълъ около 50 шаговъ въ діаметръ, извнутри шла колоннада, подставы (базисы) которой остались еще досель; самый верхъ купола не быль сведень, какъ вспоминаеть о семь Іеронимъ и многіе другіе... Теперь самыя стіны великаго храма почти вст разрушены; въ срединт двора надъ самымъ мъстомъ Вознесенія стоитъ небольшая часовня, извнутри круглая, а извит осьмиконечная" (здёсь можеть быть, находится объясненіе выраженію Виллибальдова хожденія: quadrans), "которая еще и теперь выказываеть прежнее величіе зданія: она украшена вокругъ колоннами Коринескаго ордена, изъ хорошаго мрамора съ прекрасною разбою разныхъ центавровъ; но и этотъ остатокъ старины испорченъ, а поврежденія происшедmiя отъ времени, залъплены попросту глиною. Игуменъ Даніилъ, который видёлъ храмъ Вознесенія во всей краст его, говорить, что эта осьмигранная часовня не имъла покрова, ибо не хотъли замыкать пути вознесенія Спасителя; однако теперь совершенно покрыта. Въ абсидъ храма, т. е. въ дугообразномъ закругленіи при великомъ алтаръ, была прекрасная мозаика, изображавшая ниспосланіе на апостоловъ Духа Святаго. Часовня имъетъ извиъ окружность 24 шага. При входъ въ двери виденъ по правой стороне следъ стопы Господа Іисуса, оттиснутый въ натуральной скаль, и этотъ слѣдъ обложенъ мраморомъ въ квадратъ, но стопа видна хорошо... Кромъ мусульманъ только одни латины имъютъ право совершать свое богослужение внутри этой часовни. Алтари же прочихъ въроисповъданій устроены на дворъ церковномъ возлъ часовни: съ востока алтаръ Греческій, потомъ Сирійскій, Армянскій и наконецъ Коптскій. Въ день Вознесенія Господня и въ Лазареву субботу собирается сюда духовенство разныхъ въроисповъданій для торжественных служеній и народъ толпами покрываетъ эту святую гору". (Леонида, Старый Iерусалимъ стр. 261—262).

# 70. Мѣсто, гдѣ Христосъ сѣлъ на жребя.

Мъсто, при которомъ Христосъ сълъ на жребя для торжественнаго входа въ Герусалимъ, называется въ Священномъ писаніи Виефагіею и Виесфагіею (Мате. 21, 1: είς Βηθαφαγή съ варіантомъ: Вηθφαγή. Марк. 11, 1: Вηφθαγή. Лук. 19, 29-также). Во время монаха Бернарда на спускъ съ горы Елеонской (по несовсъмъ точному выраженію подлиннаго текста, на западной сторонъ, ad occidentalem plagam) показывали мраморъ, съ котораго Господь съль на ослятю (super pullum asine: Itinera latina 1, 317). Іоаннъ Вюрцбургскій (Tobler, Description. р. 134) помъщаеть Виефагію по срединь пути между вершиною Елеонской горы и Висанією, что вполнъ согласно съ опредъленіемъ libell. de locis sanctis p. 52. Севульфъ (рад. 836) пишеть, что Виефагія (Bethfage) находится на гор'в Елеонской, но почти всегда остается не зам'вченною (sed fere nusquam apparet). У Даніила (стр. 34 нов. изд.) безъ названія містности отмінается столиз въ Вифаніи вдали версты (верста, какъ обыкновенно, равняется у Даніила римско-византійской милѣ); "на томъ мѣстѣ усрѣла Марфа Іисуса; ту паки на осля всълъ Христосъ".-Въ недавнее время на этомъ мъсть открыть монолитный столбъ (stèle) съ надписями - хотя и невполнъ сохранившимися, но несомнънно указывающими на Виофагію, и кромъ того съ фресками: на одной сторонъ (съверной) изображена сцена вытребованія животнаго у хозяина, на другой (западной) изображены фигуры, повидимому, съ ваіями въ рукахъ, а на южной сторонъ, обращенной къ Винаніи, представлено воскресеніе Лазаря. Происхожденіе этихъ фресокъ относится ко времени латинскаго господства. См. Clermont-Ganneau, La pierre de Bethfage:: Revue archéolog. 1877 XXXIV, а также Tobler, Topogr. II, 489.

Любопытное изв'єстіе о маслинъ, находящееся вътексть Епифанія, не находить себъ объясненія въ другихъ источникахъ, и, повидимому, указываеть на періодъсарацинскаго господства.

#### 71. Виеанія.

Виеанія — у нынѣшнихъ Арабовъ ел Азаріз (отъ имени Лазаря); не подлежить сомнѣнію, что современное положеніе ел Азаріе соотвѣтствуетъ разстоянію отъ Іерусалима Виеаніи, какъ оно обозначено въ Евангеліи (Іоанн. 11, 18), именно въ 16 стадій. Латинскій Феодосій (Gildem. р. 19) считаетъ отъ Іерусалима до Виеаніи деп мили, нашъ Даніилъ (стр. 33) полагаетъ отъ Іерусалима до Виеаніи "вдалѣе двою версту"; Греческій Анонимъ (Allatii Σύμματα р. 88. Мідпе, Patrol. graec. СХХХІІІ, 980)—двѣ мили; въ настоящее время путь отъ Іерусалима до Виеаніи совершается въ полчаса ѣзды или нѣсколько болѣе. См. Норова Путеш. П, 19. 22. Зосіп, Palaest. р. 147. Товіег, Тородт. ІІ, 423. Во время Аркульфа (Іtіпета lat. 1, 166) надъ могилою Лазаря была большая базилика.

# 72. Источникъ Мерры.

Окончивъ описаніе Іерусалима и его окрестностей, авторъ бросаеть взглядъ далье на востокъ по направленію къ Іордану; дълаеть сначала замьчаніе о разстояніи между Іерусалимомъ и священною ръкою, а также о характеръ лежащей между ними мъстности, а.

затыть останавливаеть свой взглядь на крайнемъ конечномъ пунктъ своего горизонта, находящемся, очевидно, по эту сторону ръки, именуя его неправильно источникомъ Мерры. Извъстно, что путь отъ Герусалима къ Іордану действительно идеть внизъ по лощинамъ и ущельямъ, а протяжение его и у латинскаго Өеодосія считается въ 24 мили (18 до Іерихона, и шесть отъ Іерихона до Іордана: ed. Gildemeist. l. c.), у Бернарда (Itinera lat. 1, 318) въ 30 миль и т. д. Чтоже касается Мерры, то въ Священномъ писаніи (Исход. 15, 23. Числ. 33, 29. Ездры 1, 22) такъ именуется место въ пустыне Суръ на восточномъ берегу Чермнаго моря, гдв евреи останавливались во время своего путешествія въ землю обътованную и гдѣ не имѣли воды, кромъ горькой, отъ чего и самое мъсто получило свое названіе; нынъ эту мъстность полагають на пути оть айюнъ Муса къ Синаю, гдв находится минеральный источникъ Говара или Гавара съ водою столь непріятною, горькою и соленою, что бедуины считають его самымъ дурнымъ этой мъстности; тождество этой мъстности съ Меррою подтверждается и разстояніемъ отъ айюнъ Муса и качествомъ воды и тёмъ, что адёсь нётъ болъе никакого источника. Ср. Солярскаго, Библейск. Слов. подъ словомъ Мерра. Совершенно ясно, что въ нашемъ текств не объ этой Меррв идетъ рвчь, такъ жакъ во всякомъ случав здесь разуменотся окрестности Іордана, а съ другой стороны-никто и никогда не переносиль къ Іордану ни извъстнаго становища евреевъ, гдъ Моисей превратилъ горькую воду въ сладкую посредствомъ указаннаго Господомъ дерева, ни мъстности, именуемой Меррою и находящейся, по Пятикнижію, вблизи Елима и Синая. Появленіе Мерры около Іордана можно объяснить только ошибкою или смешениемъ автора на-

шей повъсти. Въ другихъ источникахъ въсоотвътствующей топографической обстановк в говорится объ источники Елисея, нынъ аинъ-Суятанъ, который изъ горькаго превращенъ былъ пророкомъ въ пріятный и здоровый, посредствомъ соли (IV Царствъ 2, 19—22). По Өеодосію, этотъ источникъ Елисея находился въ двухъ миляхъ отъ Іерихона и тамъ былъ алтарь въ честь пророка; объ источникъ. Елисея упоминають и Антонинъ Мартиръ, и монахиня. описавшая путешествіе Виллибальда (Itinera latina 1,68. 99. 263). Изъ новыхъ см. Норова Путеш. П, 32.—Что Епифаній свой источникъ Мерры полагалъ именно поэту сторону Іордана, а не по восточную, видно изъ того, что только ниже, говоря о пещерѣ Предтечи, онъотметиль переходь за реку. Поводь късметению источника Елисея съ Меррою могло подать самое значеніе еврейскаго слово Мара, что значить горечь.

#### 73. Пещера Предтечи.

Пещера, гдѣ жилъ Предтеча, полагается въ трехъмиляхъ за Горданомъ; о ней упоминаетъ уже Іоаннъ Мосхъ въ первой главѣ Духовнаго Луга (Migne Patrol graec. LXXXVII³— р. 2353): малая пещера, въ которой аки бы Христосъ часто посѣщалъ Предтечу, находится по ту сторону Гордана въ разстояніи одной мили (ώς ἀπὸ σημείου ἐνός). Послѣдующіе западные путешественники по той или другой причинѣ о ней умалчиваютъ, ограничиваясь описаніемъ монастыря и церкви по правую сторону Гордана; но русскій паломникъ Даніилъ посѣтилъ эту мѣстность и говоритъ какъ о пещерѣ, въ которой жилъ Гоаннъ, такъ и о потокѣ воды, текущемъ по каменистому дну въ Горданъ, и сверхъ того онъ съ большею правильностію опредѣляетъ разстояніе пещеры отъ

Тордана въ дви перестрпла (стр. 47). Ниже, на основаніи какого-то другаго источника, въ нашемъ сочиненіи та же самая пещера указывается уже вь одной милъ разстоянія отъ Іордана. По описанію Фоки (Allatii Σύμματα p. 36. Migne Patrol. grae. CXXXIII, 953) лещера Іоанна Крестителя отстояла только на одну -стадію среди кустарниковъ покрывающихъ ея берегь Греческій Анонимъ (Allatii Борр. 99. Migne Patrol. gr. ·CXXXIII, 988) ограничивается простымъ упоминаніемъ о пещеръ. - Что эта мъстность все-таки была извъстна въ промежуткъ отъ VII-го стольтія по XII-е, доказывается издаваемымъ нами отрывкомъ изъ древняго житія Константина и Елены: въ немъ говорится, что переправившись за Іорданъ, Елена нашла пещеру, въ которой жиль Предтеча и построила тамъ церковь во имя Крестителя (См. Приложение IV).

#### 74. Капернаумъ.

Какъ объяснено во введеніи, описаніемъ Іордана собственно оканчивается первоначальный подлинный тексть Епифанія; только два или три краткихъ замѣчанія изъ дальнѣйшаго принадлежатъ ему, и съ Капернаума начинается первая большая вставка, заимствованная, какъ теперь оказывается, изъ древняго житія Константина и Елены, или точнѣе—изъ помѣщеннаго въ немъ списка церквей, основанныхъ будто-бы матерью Константина.

Капернаумъ—вблизи устья Іордана у Геннисаретскаго озера—есть городъ, въ которомъ Спаситель обиталъ нѣкоторое время вмѣстѣ съ своею Матерью по оставленіи Назарета; по Евангелію (Мате. 9, 1) это есть собственный или свой городъ Христа; здѣсь былъ

домъ Апостола Петра (а не Іоанна, какъ ошибочно сказано въ текств), и сотворено было извъстное чудо съ сотнивомъ. По мнанію большинства изследователей, Капернауму теперь соответствуеть тель Хумо; некоторые пріурочивали Капернаумъ къ хану Миніе, но это противоръчить какъ другимъ даннымъ, такъ и еврейскому предвнію. См. Норова Путеш. П. 228 — 238. Socin. Paläst. 269, 270; Sepp, Jerusal. II, 177 и сл. Saulcy, Voyage autour de la mer Morte, Paris. 1853; II, 495, Guerin, Galilée 1, 226, Description géographique, historique et archéologique de la Palestine. 7 vol. Paris 1868—1880.—По свидътельству Св. Епифанія, отца Цервви IV-го въка, уже при Константинъ была адъсь христіанами выстроена церковь (advers. Haeres. П р. 437); Антонинъ Мартиръ видълъ здёсь базилику т. е. конечно эту самую Константинову церковь; но позднъйшіе западные паломники, подобно нашему Епифанію или его интерполятору, уже не упоминають о такомъ зланій.

# 75. Мъсто исцъленія кровоточивой.

Скала, имъющая видъ креста, обозначаетъ мъсто исцъленія кровоточивой, т. е. чуда, о которомъ говорится въ Евангеліи отъ Матеея (9, 20. Ср. Марка 5, 25. Лук. 8, 43). Первоначальное свъдъніе о скалъ, имъющей видъ креста, читается въ житіи Елены, но тамъ не обозначено ни разстояніе отъ Капернаума, ни близость къ Ептапигону (см. ниже), тъмъ не менъе, прибавленное интерполяторомъ, можетъ быть, по собственному соображенію, указаніе на разстояніе оказывается довольно правдоподобнымъ, такъ какъ оно предполагаетъ отъ Капернаула до Ептапигона деть мили (одна

миля отъ Капернаума до скалы, и отъ скалы до Ептапигона одна миля), какъ это прямо и сказано у Феодосія: А septe fontibus usque in Capharnaum millia duo.
Пріуроченіе исцѣленія кровоточивой къ окрестностямъ
Капернаума и Тиверіады гораздо болѣе соотвѣтствуетъ
Евангельскому тексту, чѣмъ обыкновенное и болѣе
распространенное отнесеніе этого чуда въ Панеадѣ или
Кесаріи Филипповой. См. Socin, Paläst. р. 288. Eine
alte christliche Sage verlegt die Heilung der Blutflüssigen hierher» (т. е. въ Панеаду, Ва̂пуаз — Кесарію Филиппову). Впрочемъ, если тутъ имѣется въ виду сказаніе Евсевія (восьмая книга, 18-ая глава Церковной
исторіи), то Панеада у Евсевія выдается за мѣсто происхожденія, родину кровоточивой, а не мѣсто ея испѣленія.

#### 76. Ептапигонъ.

Ептапигонъ приходится по нашему тексту въ двухъ миляхъ отъ Капернаума; въ предыдущемъ примъчаніи мы указали, что и по Феодосію разстояніе между ними точно такое же (ed. Gildem p. 16); по словамъ послъдняго, здёсь Христосъ крестилъ Апостоловъ и насытилъ народъ пятью хлёбами; въ Commemoratorium, относящемся къ началу IX-го вёка, говорится не просто о мёстности, а о монастырю надъ моремъ Тиверіадскимъ, называемомъ Ептапигонъ, и о церкви при морѣ, которую именуютъ двёнадцать престоловъ — quam vocant duodecim thronorum,—потому что тутъ Христосъ возсёдалъ со своими учениками; число монаховъ въ монастырѣ было 10. Въ нашемъ текстѣ говорится о большой церкви, при чемъ указаніе на 12 престоловъ опущено, хотя оно находится въ первоначальномъ источ-

никъ (въ житіи Елены), а о монастыръ совсьмъ не упоминается; впрочемъ мы и не должны ожидатъ здёсь строгаго соответствія съ Commemoratorium, такъ какъ мы уже имъемъ дъло не съ Епифаніемъ собственно, а съ интерполяторомъ, внесшимъ въ текстъ Епифанія извъстія гораздо болье ранняго времени. Никифорт Каллиств въ своей церковной исторіи, пов'єствуя о пребываніи Елены въ Святой земл'в и перечисляя воздвигнутыя ею зданія, точно также какъ интерполяторъ Епифанія пользовался житіемъ Елены; онъ говорить о додекаеронъ (двънадцать престоловъ, mensa), но допустилъ либо вслъдствіе небрежности, либо вслъдствіе недоразумвнія-то отступленіе отъ своего источника. что вивсто насыщенія пятью хльбами пишеть о насыщеній седьмыю (Migne Patrol. graec. CXEVI, lib. VIII, сар. 30). Само собою разумѣется, что объясненіе названія Ептапигонъ (Septemf ontes, семь источниковъ) заключается не въ количествъ хлъбовъ, а въ количествъ водныхъ потоковъ. Еврейское название Ептапигона будетъ, очевидно, Бирсабе или Версабе, встръчающееся у Іосифа Флавія (Bellum Iudaic. III, 3, 1), филологически опять заключающее въ себъ указаніе на семь источни-Положеніе Берсабе—Ептапитона опредъляется довольно точно сообщеніями памятниковъ: съ одной стороны это мъсто отстоить на двъ мили стъ Капернаума (тель-Хума-разумъется на югъ), а съ другой-оно находится въ такомъ же разстояніи отъ Магдалы (Меджделя - разумъется на съверъ): въ послъднемъ показаніи снова сходится наша повъсть и латинскій Өеодосій (ed. Gildem. pag. 16: De Magdala usque ad septem fontes milia II). На этомъ основаніи Ептапигонъ-Берсабе пріурочивають либо къ теперешнему тель-Ханазиръ мыстечку, расположенному на скалистомы мысь, который круго спускается къ Тиверіадскому озеру, замыкая на съверъ долину Геннисаретскую, то къ близь лежащему мъстечку ханъ Миніе. Берсабе-Ептапигонъ называлось мёсто по праву, такъ какъ дёйствительно по близости находятся семь источниковъ; пять на сѣверѣ, теперь именуемые аинъ ет-Табига, и два на югъ, теперь аинъ ет-Тинъ. Прекрасный зеленый лугь находится при послъднихъ двухъ, и объ этомъ лугъ, повидимому, распространяется Аркульфъ (Itinera latina I, 183). По Севульфу (рад. 251) мъсто или гора, гдъ Господь наназываемое трапезою Госытиль 5,000 человъкъ, спода (Tabula Domini), расположено въ двухъ миляхъ на востокъ отъ замка Геннисарета, отличаемаго имъ отъ Тиверіады (= Хенерееъ = джебель Ханазиръ). О Ханазиръ и ханъ-Миніе см. Норова Путеш. II, 223, 225, 226. Объ Ептапигонъ: Socin, Palästin. 270. Guthe, die Ortschaften am See Genezareth. Zeitschrift des deutschen Palästina—Vereins II, 63. Кромъ того, Кириллъ Скинопольскій писавшій около 555 г. упоминаеть о Ептапигонъ = мъсть семи источниковъ въжитіи св. Саввы § 24. Въ житін св. Елены (см. прилож. IV) Ептапигонъ, какъ мъсто насыщенія пяти тысячь, отличается отъ Додекаорона (двенадцать престоловъ), места насыщения четырехъ тысячъ: послъднее находится въ окрестностяхъ города Тиверіады. Ср. Норова, Путеш. II, 253.

### 77. Магдала.

Магдала, теперь селеніе, носящее названіе Медждель (Medschdel), при южномъ входѣ въ долину Геннисаретскую (въ Новомъ Завѣтѣ—земля Геннисаретъ: Марк. 6, 53; Мате. 14, 34). Съ большою вѣроятностію полагають, что именно Магдала называется у Плинія и у Іосифа Флавія Тарихеею; по словамъ втораго изъ

названныхъ писателей Тарихея-Магдала находилась въ 30 стадіяхъ отъ Тиверіады (1<sup>1</sup>/4 часа пути); по замѣчанію Өеодосія, съ которымъ согласенъ и нашъ текстъ, Магдала отстояла на двѣ римскихъ мили отъ Ептапигона: то и другое противорѣчитъ отождествленію съ Керакомъ, которое было предлагаемо другими. Socin, Palast. 268. Sepp Ierusal. II, 108, 165. Saulcy II, 482. Guerin, Galilée I, 203. Hoposa, Путеш. II, 244.

#### 78. Тиверіада.

Положеніе Тиверіады, теперь Табаріз, хорошо извъстно и не подлежить спорамъ. См. Норова, Путеш. II, 245. Socin, Palast. 264. Saulcy, Voyage autour de la mer Morte II, 480. Guerin, Galilée I, 250. Ioannudeca Проскинит. стр. 346. Въ настоящее время Табаріэ представляетъ только жалкіе остатки прежде обширнаго и хорошо укръпленнаго города, обнесеннаго на сухопутной сторонъ стъною, слъды которой сохранились какъ на съверъ, такъ и на югъ. Въ нашемъ текстъ, согласно съ предыдущимъ изложениемъ, предполагается путь съ сѣвера на югь, и поэтому всего скорве слѣдуетъ думать, что ключь воды, о которомъ сейчасъ же упоминается при Тиверіадь, тождествень съ горячими источниками, извъстными новымъ путешественникамъ: послъдніе пом'ящають ихъ въ получась или въ 20 минутахъ тады отъ города. Норова Путеш. II, 250. "Отъ Табаріи по горячихъ источниковъ полчаса взды разстоянія". Соuunz (pag. 266): In der Nähe von Tiberias liegen berühmte heisse Bäder. Um diese zu besuchen, geht man dem Strande nach... Auf dem Wege sieht man allenthalben Ruinen der alten Stadt, Ueberreste einer dicken Mauer... Man erreicht die Bäder zu Pferd in 20 Min... Очевидно, однако, что шестнадцать миль, которыми обо-

значается въ нашемъ текстъ разстояніе ключа отъ Тиверіады, никакъ не могуть быть пройдены хотя бы и на лошади въ 20 минутъ времени, а потому намъ приходится либо отказаться отъ представляющагося самособою отождествленія, либо допустить въ текстъ существованіе ошибки — въ такомъ, напримъръ, родъ, что вивсто миль следовало бы читать стадій (16 стадій равняются тремъ верстамъ или приблизительно двумъ римскимъ милямъ). Дальнъйшее затруднение заключается въ вопрост о томъ, какой именно фактъ Евангельской исторіи подразум вается въ замечаніи о застигнутых Господомъ девяти учениках (хатехήфθησαν δί εννέα μαθηταί). Издатель сочиненій Епифанія, Дрессель (рад. 98) толковаль такъ, что туть идеть рѣчь либо о первомъ избраніи двѣнадцати апостоловъ, происшедшемъ дѣйствительно въ Галилев, но съ намекомъ на какую то неизвъстную намъ подробность, заимствованную изъ апокрифическаго источника, либо въ какомъ нибудь тоже апокрифическомъ источникъ говорилось о захвать (уже Іудеями— κατελήφθησαν) девяти учениковъ Христа тотчасъ за предательствомъ Іуды, девяти-потому что Петръ и Іоаннъ оставались на свободъ и слъдили за Христомъ издалека. Последнее толкование приближаетъ сцену событія къ Іерусалиму, какъ того и требуетъ слёдующее ниже упоминаніе о Мелхиседекъ. Но ни то, ни другое толкованіе не могуть быть признаны сколько нибудь правдоподобными, и опять не за чёмъ предполагать новыхъ совствиъ никому неизвъстныхъ апокрифическихъ сказаній. Всего скорфе, рфчь идеть здфсь о явленіи Христа апостоламъ на озеръ Тиверіадскомъ послъ своего воскресенія (Іоанн. 21 гл.). Объ этомъ событіи обыкновенно говорится въ связи съ озеромъ Тиверіадскимъ и Тиверіадою, между прочимъ и въ древнемъ житіи

Елены, которымъ, очевидно, пользовался интерполяторъ повъсти Епифанія, а также и здъсь ниже, когда снова заходить різчь о Тиверіадів. У Даніила (стр. 105, 106) отмъчается нъсколько пунктовъ, ознаменованныхъ явленіями Христа ученикамъ при морт Тиверіадскомъ; къ данному случаю подходить третье явленіе по воскресеніи, но місто, назначаемое для него (вблизи отъ мъста насыщенія пяти тысячь "И ту есть близь мъсто подъ горою моря того Тиверіадскаго... А оттуда есть близь былъ домъ Маріи Магдалины") не сходится съ нашимъ текстомъ какъ исправленнымъ, такъ и неисправленнымъ. Хожденіе Христа по водамъ и явленіе народу, разсказанное Даніиломъ не совствить согласно съ Евангельскимъ текстомъ (Мате. 19, 26; Марк. 10 27; Лук. 18, 26; Іоанн. 6, 24), помъщается въ 10 верстахъ отъ Тиверіады и въ одной верств отъ моря (Дан. стр. 105), что опять не соотвътствуеть нашей задачъ. Останавливаясь на предположеніи, что въ объясняемомъ нами отрывкъ Епифанія подразумъвается третье явленіе Христа по воскресеніи, мы все таки должны подивиться небрежности интерполятора или же служившаго ему источникомъ другаго автора, насчитавшаго девять учениковъ, тогда какъ въ соответствующемъ тексте Евангелія (Іоан. 21) говорится только о семи со включеніемъ и Насанаила. За тъмъ снова возбуждается недоумъніе указаніемъ туть же, гдѣ застигнуты были ученики, мѣста, гдъ Мелхиседекъ благословилъ Авраама. Ближе къ смыслу библейскаго разсказа мъсто благословенія Мелхиседека полагается вблизи Герусалима (Быт. 14, 18; Dressel pag. 95): Антонинъ Мартиръ и послъдующіе латинскіе паломники указывають его около Голгооы (ср. Tobler Golg. 385-387); греческіе источники, начиная съ древняго житія Елены, которымъ, повидимому,

пользовался авторъ распространенной повъсти Епифанія, полагають сцену благословенія Мелхиседекомъ Авраама при горъ Оаворъ. Такъ и у нашего Даніила (стр. 113).

## 79. Назаретъ.

Назареть отмічень вы двухо миляхь — отчего? Если отъ мъста, гдъ ученики ловили рыбу и отъ Тиверіады, то это совсёмъ несообразно съ действительностію. Ниже въ нашемъ же текств сказано, оть окрестностей Тиверіады до Назарета около пяти часовъ пути. Отъ Тиверіады до горы Фавора житію Елены 10 миль, а Назареть еще отсюда далье на полтора часа взды (Норова Путеш. П, 202); по Даніилу (стр. 110) Фаворская гора и Назареть отл. Тиверіадскаго озера отстоять на восемь верств великихъ. Въ весьма небрежномъ изложеніи интерполятора о Назареть ничего кромь неправильнаго опредыленія разстоянія и не сказано: ни о храм' Благов' щенія, о которомъ говорятъ писатели VII и VIII вв. (Аркульфъ. Виллибальдъ), ни объ источникъ, о которомъ можно читать у Даніила (стр. 118), здісь ність рісчи. Что же касается смоковницы, проклятой Христомъ, то опять нътъ никакого основанія полагать ее близкою къ Назарету вмѣсто окрестностей Іерусалима на пути къ Виеаній (Мате. 21, 19—20; Марк. 11, 12—14, 19—24). Дальныйшее упоминание о Насанаилы показываеть, что рѣчь должна бы собственно идти совсѣмъ не о проклятой смоковниць, а о той, подъ которою Христосъ видълъ Насанаила, прежде чъмъ Филиппъ говорилъ съ нимъ (Іоанн. І, 49); сцена подразумъваемаго евангельскаго повъствованія помъщается дъйствительно въ Галилев вблизи озера Тиверіадскаго.

## 80. Подъемъ въ 2340 ступеней.

Восточнъе оттуда т. е. отъ Назарета находится подъемъ на такую гору, названіе которой здѣсь не приведено, потому что далѣе тексть вдругъ обрывается и неожиданно переходить къ окрестностямъ Іерусалима. Всего естественнѣе было бы ожидать здѣсь упоминанія о горѣ Фаворской; когда очевидная новая вставка, прерывающая теченіе рѣчи, приходить къ концу, то мы дѣйствительно опять читаемъ о подъемѣ на гору Фаворъ, но только число ступеней уже обозначено цифрою—хотя и сходною по своимъ составнымъ частямъ или знакамъ, но отличною по значенію—именно 4340 вмѣсто 2340. Гдѣ ошибка, рѣшить трудно.

## 81. Дидаскаліонъ.

Если заимствованіе изъ перечисленія церквей, основанныхъ Еленою, служило къ восполненію пробъла въ первоначальномъ текстѣ Епифанія, то вторичная вставка изъ какого то другаго источника, помѣщенная между двумя упоминаніями подъема на Өаворъ, еще менѣе умѣстна—въ томъ отношеніи, что она возвращаєть насъ назадъ къ пунктамъ, уже ранѣе описаннымъ, хотя, конечно, они вновь трактуются съ нѣкоторыми видоизмѣненіями и дополненіями. Издатель и комментаторъ распространеннаго греческаго Епифанія, Дрессель, хотя и замѣтилъ безсвязность изложенія (sequentia non cohaerent), все таки не догадался въ чемъ дѣло, и опять прибѣгаетъ къ предположенію апокрифическихъ источниковъ, будто бы помѣщавшихъ въ Галилеѣ то, что происходило по четвероевангелію около Іерусалима. Ди-

даскаліонг прежде всего — хотя и не названъ быль у насъ выше, но это есть та самая пещера, о которой мы разсуждали по поводу храма Воскресенія на Елеонской горъ (стр. 206 и сл.), которая упоминается у Евсевія и у неизв'єстной паломницы Гамуррини (стр. 208). Латинскій Өеодосій, упоминая о ней при описаніи горы Елеонской, сообщаеть ея еврейское наименованіе: spelunca, quae dicitur Mazi, quod interpretatur discipulorum, ubi Dominus quando praedicabat in Hierusalem requiescebat (ed. Gildem. p. 24). У Евсевія было сказано, что въ пещеръ близь мъста вознесенія, Христосъ училь учениковъ вообще тайнамъ ученія, въ нашемъ текстъ здъсь предположено спеціальное наставленіе предъ Вознесеніемъ; послѣ здѣсь предполагалось мѣсто, гдъ Христосъ научилъ своихъ учениковъ молиться "Отче нашъ".

## 82. Храмъ Вознесенія.

Какъ мы знаемъ, церковь Вознесенія первоначально заключала въ себѣ вышеупомянутую пещеру, а самый пунктъ Вознесенія былъ внѣ ея; послѣ же было на оборотъ: пещера была внѣ храма, какъ это предполагается въ обоихъ мѣстахъ объясняемаго нами памятника—какъ въ первоначальномъ текстѣ Епифанія, такъ и въ разсматриваемой нами вставкѣ. Совершенно правильно сказано, что церковь находилась къ сѣверу отъ Дидаскаліона — пещеры; заслуживаетъ также вниманія новое указаніе на святой камень.

## 83. Гробница Самуила.

Въ текстъ явная несообразность: съ одной стороны гробница Самуила находится на вершинъ горы Елеон-

ской, съ другой стороны въ шестнадцати миляхъ разстоянія отъ нея же: но если мы будемъ понимать выраженіе είς κεφαλήν въ значеній "въ головахъ, вверхъ отъ нея", какъ въ описаніи пещеры, въ которой слышится вопль заключенных душъ (см. стр. 6), то получается нъсколько удовлетворительный смыслъ, хотя счеть разстоянія все таки останется неправильнымъ. У латинскаго Осодосія (de situ ed. Gildem. pag. 18) м'єсто погребенія Самуила указано въ Рамаев-въ разстояніи пати миль отъ Іерусалима: De Hierusalem in Ramatha, ubi requiescit Samuel, milia V. Подъ Рамаеою тутъ нужно разумѣть ту Раму — Армаеемъ, мѣсто рожденія Самуила, по книгъ Царствъ (2 кн. 4, 17), ер-Рамъ на картахъ, которая отстоитъ собственно отъ Герусалима на разстояніе нъсколько большее одной нъмецкой мили, πο Φοκη (Allatii Σύμμ. 44; Migne Patrol. graec. CXXIII, 960) на разстояніе шести миль римскихъ отъ Герусалима ('Αρμαθέμ), и стоитъ на холмѣ, отдѣляющемся отъ Неби Самвилъ, горы Самуила, нѣсколько на сѣверъ отъ нея (ср. Норова Путеш. II, 5; Socin Palästina pag. 218). Позднъе Осодосія эту самую гору Самуила, наиболье высокій пункть вь окрестностяхь Іерусалима, считали мъстомъ погребенія Самуила; крестоносцы выстроили туть церковь въ честь пророка, прозвавъ самую гору "mons Gaudii" (Socin, Paläst. pag. 19). Во время Юстиніана по его повельнію, выкопань быль колодезь (цистерна) въ монастыръ Самуила (Procop. de aedific. въ Procopii opera ed. Dindorf III, 328), при чемъ мъстоположение его совствить не обозначено.

#### 84. Виеанія.

О Виеаніи уже было ранѣе; новаго здѣсь—только опредѣленіе разстоянія, противорѣчущее означенному выше (см. здѣсь стр. 219). Слѣдуеть, однако, замѣтить, что упоминаніе о Виеаніи и монастырѣ Св. Евеимія, хотя и составляеть явно позднѣйшую вставку, уже встрѣчается и въ славянскомъ текстѣ Епифанія, представляющемъ болѣе первоначальный изводъ повѣсти.

## 85. Монастырь Евеимія.

О монастырѣ Евеимія можно читать у Норова Путеш. П, стр. 35; у Леонида, Старый Іерусал. 392, 464. Ср. Тоbler Topogr. II, 964 и статью Schick'а въ Zeitschr. des deutsch. Palästina-Vereins III, 12. Изъ древнихъ паломниковъ о немъ упоминаютъ Виллибальдова спутница (Ноdоерог. Itinera latina I, 263), нашъ Даніилъ (стр. 54), греческій Фока (Allatii Σύμμ. рад. 32; Мідпе, Patrol. gr. СХХХІІІ, 949); въ хроникѣ Өеофана подъ 6301 годомъ (—809) упоминается о раззореніи его Сарацинами: см. выше примѣч. 33 стр. 128. Указаніе мѣста, гдѣ Адамъ плакалъ, встрѣчается единственно въ нашемъ источникѣ. Ср. Tobler, Тородг. II, 976.

## 86. Домъ Іоаңима.

Домъ Іоакима, очевидно, есть монастырь Кузива, Хозива или Хозевита, въ которомъ, какъ объясняетъ нашъ Даніилъ (стр. 42) "постился святый Іоакимъ ради неплодства своего"; сказаніе это основано на апокрифическомъ протоевангеліи Іакова. О монастырѣ упоминаетъ Сомметовано на сазіз (Ітіпета latina I, 303) и греческій періигить Фока (Allatii Σόμμ. рад. 30; Мідпе

Patrol. gr. СХХШ, 249); послѣдній считаеть оть монастыря Евенмія до Хозивы 12 миль, что согласно и съ нашимъ текстомъ. Ср. *Норова* Іерусал. и Синай стр. 32. *Леонида* Старый Іерусал. 393, 401, 463.

## 87. Іерихонъ и Едесса.

Объ Іерихонъ въ нашемъ текстъ читается одно простое упоминаніе, не требующее объясненій. Но за то сообщение объ Едесси, на съверъ отъ Іерихона въ шести миляхъ, при томъ съ мощами Кира и Іоанна остается для насъ совершенно темнымъ; въ Палестинъ нътъ города съ такимъ наименованіемъ. Мощи Кира и Іоанна, если разумьть тыхь двухь Александрійскихь святыхь, житіе которыхъ было написано патріархомъ Софроніемъ. (Migne, Patrol. gr. LXXXVII3) тоже находились не адъсь около Іерихона, а въ Александріи-съ начала вохрам' апостола Марка, потомъ во храм' евангелистовъ, а въ последстви (после VII) века, какъ свидетельствует ь Антоній Новгородскій, были перенесены въ Константинополь (изд. Савваитова стр. 132); данныя о перенесеніи мощей въ Римъ, приведенныя въ комментаріи Болландистовъ, очень сомнительны. О перенесеніи мощей Кира и Іоанна изъ Александріи говорится и въ переработкъ первоначальнаго житія Метафрастомъ, но весьма неясно и неопределительно; за то мы встречаемъ тутъ замѣчаніе, что св. Іоаннъ быль родомъ изъ Едессы, подъ которою можеть быть разумвема и Сирійская Едесса. Въ житіи Елены (см. прилож. IV) упоминается о постройкъ царицею церкви въ честь Кира и Іоанна, но безъ всякаго указанія на то, въ какой части Святой земли она должна была находиться.

## 88. Монастырь св. Герасима.

О монастыръ св. Герасима см. Леонида Старый Іерусал. стр. 395. Tobler Topogr. II, 715. Онъ упоминается у Мосха въ Духовномъ лугъ (Migne Patr. gr. LXXXVII, 3004), Bz Commemorat. de casis (Itinera latina I, 303). Въ нашемъ текстъ все таки есть поводъ въ недоумънію. Изъ Мосха мы знаемъ, что монастырь Герасима былъ удаленъ отъ Іордана только на одну милю, по словамъ Фоки (Allatii Σύμμ. p. 33; Migne Patrol. gr. CXXXIII, 952) монастырь Герасима нікогда находился между обителями Предтечи и Каламона на самомъ Іорданъ, но въ его время сохранились только его развалины, такъ какъ самыя основанія были подмыты теченіемъ ръки; по Даніилу (стр. 49) монастырь Герасима стоялъ между обителями Предтечи и Каламоніей — въ верстъ разстоянія отъ той и другой. Его отыскивають нынѣ въ развалинахъ касръ Хажла.

## 89, Монастырь св. Зосимы.

О монастырѣ Зосимы см. Норова Путеш. П, 39. Товler Topogr. 714—718. По указанію русскаго путешественника монастырь находится нѣсколько лѣвѣе дороги отъ Іерихона къ Мертвому морю. Чаще, чѣмъ о монастырѣ, говорится просто о пустынѣ Зосимы при самомъ теченіи Іордана, по сю или по ту его сторону, вблизи пещеръ Предтечи и пророка Иліи,—(см. Даніила стр. 45 и у Фоки Allatii Σύμμ. р. 37. Мідпе, Patrol. gr. СХХІІІ, 956); при этомъ упоминается о посѣщеніи Зосимы Маріею Египетскою.

## 90. Іорданъ и мъсто крещенія.

При этомъ новомъ упоминаніи о мъстъ крещенія Господа различаются на Іордан' по близости три пункта: 1) большая церковь во имя св. Троицы, 2) малая церковь во имя Предтечи на мъстъ самаго крещенія и 3) пещера Крестителя по восточную сторону ръки. О последней была уже речь выше, при чемъ отмечена была и разница въ показаніи разстоянія при двухъ случаяхъ. Что касается двухъ пунктовъ по сю сторону Іордана, то они совивстно становятся известны западнымъ паломникамъ-по крайней мъръ со времени Аркульфа, съ тъмъ, однако, отличіемъ, что никто не называетъ большой церкви Троицкою, а всё именують ее Іоанновою. *Өеодосій* (ed. Gildem. pag. 24—25), предшествовавшій Аркульфу, знаеть на мість крещенія только мраморный столбь съ жельзнымъ крестомъ, но прибавляетъ, что въ его время туть же была выстроена церковь императоромъ Анастасіемъ (491-518) и что при этой церкви приставлены были монахи, получавшіе содержаніе изъ государственной казны. Изъ подробностей дальнъйшаго описанія все таки обнаруживается, что у Оеодосія идеть ръчь не о позднъйшемъ монастыръ съ большою церковію, а о малой; сказано, что церковь была воздвигнута на сводахъ изъ опасенія поднятія воды въ ръкъ. Аркульфъ (Itinera latina I, 177) пишетъ, что на мъстъ крещенія по сю сторону ложа ръки стояль кресть деревянный, къ нему велъ каменный мостъ на аркахъ, что на самомъ берегь была небольшая квадратная церковь при томъ самомъ пунктв, гдв лежали одежды Спасителя во время крещенія, что церковь эта была основана на четырехъ каменныхъ сводахъ (какъ у Өеодосія) и стоитъ.

надъ водою, оставаясь необитаемою, такъ какъ вода подступаеть подъ самый ея низъ; но далъе Аркульфъ сообщаеть, что въ некоторомъ разстояни и на боле высокомъ пунктъ долины, на вершинъ пригорка, возвышается другая перковь въ честь Іоанна Крестителя; монастырь, къ которому принадлежить эта вторая церковь, окруженъ ствною изъ квадратныхъ камней (отъ того названіе въ тексть Епифанія замка). Ясно, что кромъ наименованія монастырской церкви Троицкою, объясняемый нами тексть вполнъ согласуется съ описаніемъ Аркульфа. Во время Виллибальда (Hodoepor. Itinera latina I, 262) въ монастырѣ Предтечи было двадцать монаховъ, отсюда во одной миль разстоянія и всто крещенія Господня, тамъ церковь на каменныхъ столбахъ, подъ церковью сухое мёсто, гдё нёкогда крестился Господь, тогда какъ современные паломники погружались въ воду по близости, тамъ гдв стоялъ по срединв деревянный крестъ. Авторъ Commemoratio (Itinera lat. І, 303) отличаеть монастырь и другую церковь, но Бернардъ (рад. 318) уже говоритъ неопредъленно объ одномъ монастыръ. У Даніила (стр. 42) мы читаемъ слъдующее: 1) "не дошедше Іордана, близь пути, монастырь святаго Іоанна Предтечи и есть горь воздъланъ" (т. е. устроенъ вверху; другое чтеніе "градомъ одбланъ" еще болье соотвытствуеть тексту повысти Епифанія и указанію Аркульфа на существованіе стіны); ниже (стр. 43) очевидно этотъ же самый монастырь названъ вътхимъ и о существованіи его говорится даже въ прошедшемъ времени: и ту есть была церкви велика создана во имя Предтечи Іоанна. 2) а за алтаремъ церкви этого монастыря къ востоку, по описанію Даніила, "на пригоріи есть созданъ яко олтарець и комора мала и на томъ мъсть есть крестиль Предтеча Іоаннъ Господа нашего";

отъ мѣста крещенія до Іордана "яко можетъ доверечи мужь камнемь малымъ" (стр. 44). Фока (Allatii Σόμμ. pag. 32. Migne Patrol. gr. CXXXIII, 952) объясняеть намъ, почему Даніилъ говорилъ въ прошедшемъ времени о существованіи монастыря Предтечи; онъ быль разрушенъ землетрясеніемъ и до временъ императора Мануила Комнина (1143—1180) оставался въ развалинахъ; возстановленный этимъ государемъ монастырь отстояль отъ Іордана на два перестръла (таотор атодеч ώσεὶ τόξων δύο βολῆς); но въ промежуткъ между монастыремъ и рѣкою, на одинъ полетъ брошеннаго камня (ώσει λιθοβολής αποθεν) быль четвероугольный храмъ со сводами (тетраткеорог докотого). Соображая всв данныя, мы можемъ заключать, что нашъ отрывокъ, внесенный въ текстъ Епифанія, принадлежить времени ранве разрушенія храма землятресеніемъ, ранте Даніила. Въ хроникъ Ософана (ed. de Boor. I, 422. II, 276) упоминается о землетрясеніи 747-го года, разрушившемъ многія зданія и монастыри между прочимъ въ окрестностяхъ Іордана; но повидимому послѣ этого монастырь еще существоваль, такъ какъ о немъ говорится въ Commemoratio de casis, относящемуся къ 808-му году: разрушение произошло позднъе. Въ настоящее время, обнаженный холмъ, увънчанный развалившимися стънами, указываеть на остатки монастыря Іоанна Крестителя; въ следъ за ними открываются густые кусты, рисующіе берегъ Іордана. Полагають, замъчаеть Норовь (Путеш. I, 99, 100), изъ котораго мы заимствуемъ эти черты, что здёсь было мъсто крещенія Спасителя и что оно обозначено этимъ монастыремъ, построеннымъ еще до Юстиніана, въ незапамятное время. Объ Юстиніанъ здъсь говорится на основаніи словъ Прокопія (de aedificiis: Procopii opera ed. Bonn III, 328) о томъ, что этотъ императоръ устроилъ колодезь или цистерну у св. Іоанна на Іорданъ. Неизвъстный еще Норову тексть Оеодосія прямо говорить о предшественникъ Юстина и Юстиніана, Анастасів, какъ строитель церкви (см. выше). Въ 12 или 15 минутахъ отъ Іордана находится большой четвероугольникъ изъ тесанныхъ камней съ развалившимися сводами, называемый касръ ел-Ехудъ (замокъ Іудейскій). Одинъ продолговатый сводъ съ нишею на востокъ, повидимому, указываетъ мъсто храма; тутъ видны надписи греческихъ пилигримовъ. Чрезъ отверстіе можно смотръть внизъ въ цистерну; между каменными плитами встречаются обломки мозаики; эти развалины называють теперь дейръ Маръ Іуханна (монастырь Св. Іоанна); въ реставрированномъ зданій живуть два греческихъ монаха. Отсюда на юговостокъ въ получасовомъ разстояніи находится мъсто крещенія. Socin, Paläst. p. 154. Ср. также Леонида Старый Іересалинь стр. 462. Tobler, Topogr. II, 685.

#### 91. Жена Лотова.

Соляной столбъ жены Лотовой и продушина ада по буквальному смыслу этого описанія приходятся по ту сторону Іордана, гдё указывается пещера Іоанна Крестителя; но можеть быть въ указаніи разстоянія въ двё мили на югъ заключается также представленіе о переходѣ обратно на западную сторону Іордана. По крайней мѣрѣ о второмъ изъ означенныхъ пунктовъ, слѣдуя нашему Даніилу, мы должны думать, что онъ былъ помѣщаемъ именно по сю сторону рѣки. Что касается жены Лотовой, то Феодосій (de situ pag. 25) и Антонинъ Мартиръ (Itinera latina I, 100) указываютъ ее просто въ окрестностяхъ Мертваго моря. Въ настоящее время

Арабы указывають столбъ жены Лотовой на западной сторонѣ Мертваго моря, при томъ гораздо южнѣе, чѣмъ окрестности Іордана, насупротивъ высотъ Хевронскихъ, около мѣста называемаго джебель Уздумъ, гдѣ находятся соляная долина и соляныя груды (Норова Путеш. II, 44).

## 92. Продушина ада.

Рѣчь идетъ собственно о мѣстоположеніи древнихъ городовъ Содома и Гоморры, которое весьма мало разъясняется неопредѣленными и неточными указаніями нашего источника. Въ древности Содомъ полагали гораздо ближе къ сѣверной окраинѣ Мертваго моря, чѣмъ новѣйшіе изслѣдователи и путешественники. Антонинъ Мартиръ (Itinera latin I, 100) отмѣчаетъ на востокъ отъ Іерихона по направленію къ Мертвому морю "пепелъ Содома и Гоморры" (favillas Sodome), и прибавляетъ, что надъ этою областію стоитъ всегда темное облако съ запахомъ сѣры.

## 93. Тиверіада и Өаворъ.

О Тиверіад'є уже разъ была річь выше, здісь вставка вторичнаго происхожденія. Для избіжанія недоразумінія слова русскаго перевода: "на берегу озера, откуда выходить Іордань" нужно понимать только въ отношеніи къ озеру (т. е. лучше было сказать: на берегу озера, изъ котораю выходить Іордань). Отъ Тиверіады до Өавора здісь полагается день пути; выше было показано, что это неправильно и преувеличено. О подъеміє на Фаворъ тоже была річь выше въприміт. 80-мъ. Не лишено значенія упоминаніе о лавріє на вершиніє горы. По Аркульфу (Іtinera latin. І, 185) тамъ быль большой мона-

стырь и многія келліи, при томъ три церкви; по Commemorat. (ibid. pag. 304), слідовательно около 808-го года, на горії Фаворії былъ епископъ и четыре церкви, а монаховъ 18, тогда какъ въ нашемъ источникії 12: разница небольшая. У Бернарда ніть свідіній о монастырії. Нашъ Даніиль (стр. 111) нашель здісь только двії церкви и (стр. 112) монастырь латинскій; при Фокії (Allatii Σόμμ. pag. 13; Мідпе Patrol. gr. СХХХІІІ, 937) были два монастыря— латинскій и православный.

#### 94. Кана Галилейская.

Упоминаніе о Канъ Галилейской принадлежить къ заимствованіямъ изъ первичнаго источника интерполяціи т. е. житія Елены; но тамъ сказано просто о воздвиженіи Еленою церкви въ Канъ, а здъсь обозначенъ монастырь: о монастырь говорится и въ Commemoratorio (Itinera latin. I, 303), при чемъ число монаховъ Въ пріуроченіи рукописяхъ утрачено. древней топографіи къ современной существуеть нікоторое разногласіе; но очевидно съ полнымъ основаніемъ большинство новыхъ изследователей Палестины узнають евангельскую Кану въ нынешней Кефръ-Кенна, Kefr-Kenna (Hoposa Ilyrem. II, 255 Socin, Paläst. p. 263). Однако, Кефръ-Кенна еще ближе отъ Оавора, чъмъ **Фаворъ отъ Тиверіады, и следовательно** дня для пути, между первыми двумя пунктами, какъ предполагается въ нашемъ памятникъ, слишкомъ много; если бы указанія разстояній въ немъ были вообще надежнье, то слідовало бы принять, что въ его время евангельскую Кану помѣщали далѣе на сѣверъ, за Сепфорисомъ (Sefûrie) или Діокесаріей, гдв тоже есть местечко соответственнаго наименованія: хирбетъ Кана или Кана ел-Джелилъ.

## 95. Окрестности Тиверіадскаго озера.

Окрестности Тиверіадскаго озера были уже описаны по одному источнику, теперь онъ описываются по другому, хотя довольно согласно съ предыдущимъ. Лугъ, на которомъ произошло насыщение, страннымъ образомъ локализуется между озеромъ Геннисаретскимъ и Тиверіадскимъ моремъ, тогда какъ это одно и тоже. Можно бы предположить смѣшеніе Геннисаретскаго озера съ озеромъ Меромъ, но тогда мъстоположение насыщения окажется на самомъ съверъ Тиверіадскаго моря, что не соответствуеть другимъ даннымъ; быть можетъ вместо озера Геннисаретского следуеть поставить просто Геннисареть, т. е. городъ, о которомъ пишетъ еще Севульфъ (pag. 850: A Tyberiade civitate est Genesareth castrum quasi quatuor miliariis ad aquilonem), и о которомъ была рѣчь выше. Мѣсто бесѣды Христа съ Самаритянкою указывается обыкновенно совствы въ другомъ мъсть; Аркульфъ (Itinera lat. I, 181) помъщаетъ его въ Сихеми, нашъ Даніилъ (стр. 95) въ Сихари, который находился близь Сихема; тамъ быль и кладязь Іакова. Сихемъ, иначе Неаполисъ, иначе Наблусълежить въ самомъ сердцѣ Самаріи, а не въ Галилеѣ при Тиверіадскомъ озеръ. См. Норова Путеш. ІІ, 137, 141. Socin Palästin. 221. 222.

## 96. Назареть и обратный путь.

Прежде Өаворъ, а теперь Назаретъ отмъчается въ одномъ днъ пути отъ Тиверіады; оба раза неправильно (см. выше стр. 242 и 230). Затъмъ чрезвычайно страненъ переходъ отъ Каны Галилейской въ Александрію,

которая при томъ, еще съ большею странностію, названа святымъ городомъ; изъ славянской переводной редакціи видно, что первоначально это выраженіе относилось, какъ и слѣдуетъ, просто къ Іерусалиму. Въ славянскомъ текстѣ равнымъ образомъ не говорится о возвращеніи въ Романію, что у Византійскихъ писателей означаетъ греческія владѣнія и области какъ въ Европѣ, такъ и въ малой Азіи—въ противоположность Сарацинскимъ или вообще иноплеменнымъ.

## Conspectus locorum,

quibus is codex graecus, quo usus est auctor slavo-rossicae «Narrationis Epiphanii» (pp. 16—20), lectiones diversas habuisse videtur a codice Vaticano Dresselii.

Tit. ΔΙΗΓΗΣΙΣ — τόπων Vaticanus] Διήγησις Έπιφανίου περί τῆς Ίερουσαλημ καὶ τῶν ἐν αὐτῆ τόπων.

p. 1,8 μέσης] μέσον.

ibid.  $\dot{\alpha}\gamma(\alpha\varsigma]$  om. Cf. quae adnotabimus ad p. 2, 8. p. 2, 32. p. 6, 7.

p. 1, 10 ὁ Χριστὸς] Χριστὸς ὁ θεὸς ἡμῶν. Eadem scripturae diversitas paullo infra v. 13.

p. 1, 11 καὶ ᾿Αδὰμ] τοῦ ᾿Αδὰμ.

p. 1, 15 Καὶ ἐπάνω] Ἐπάνω? Εχ quo genere est quod καὶ in versione non comparet his locis: p. 2, 10 (καὶ εἰς), p. 2, 13 (καὶ πρὸς), p. 2, 21 (καὶ εἰς), p. 2, 24 (καὶ πλησίον), p. 2, 29 (καὶ εἰς), p. 2, 30 (καὶ εἰς), p. 3, 1 (καὶ εἰς), p. 3, 16 (καὶ πρὸς), p. 3, 19 (καὶ εἰς), p. 3, 29 (ubi pro καὶ ἔστι πρὸς δύσιν αὐτῶν auctor versionis forsitan legerit Πρὸς δύσιν 'εστὶν), p. 6, 3 (καὶ πρὸς), p. 6, 7 (καὶ πλησίον), p. 6, 13 sq. (καὶ ἐξέρχεται), p. 6, 15 (καὶ εἰς), p. 6, 21 (Ἐστι δὲ καὶ). Aliquoties auctor versionis videri potest δὲ particulam invenisse pro καὶ: p. 2, 22 (καὶ εἰς), p. 3, 13 (καὶ ὑποκάτω), p. 3, 20 (καὶ πρὸς ἀνατολὴν), p. 3, 30 (καὶ πρὸς δύσιν). Omissum

- est δè p. 2, 4 (Πλησίον δè) et bis in exitu narrationis, quem infra exhibemus, additum δè p. 2, 5 (κάτωθεν).
  - p. 1, 19 αὐτοῦ] om.
  - p. 1. 20 sq. ὁ ἐξ ἀκανθῶν] om.
- p. 2, 1 ἐν τῷ οὐρανῷ, ἔχουσα] ἐκ (sive ἀπὸ) τοῦ οὐρανοῦ καταβαίνουσαν, ἔχουσαν.
  - p. 2, 4 πᾶν κοινὸν ἢ ἀκάθαρτον] om.
- p. 2, 7 sq. ή είχων τῆς ὑπεραγίας θεοτόχου] είχων ή άγια θεοτόχος.
  - p. 2, 8 oslav] om.
- $p.~2,~9~\mathrm{sq.}$  th the iffusems heft in interpretation of the square o
  - p. 2, 10 οίχος ναός, et mox ναοῦ pro οίχου.
  - p. 2, 12 θήσασα τοὺς τρεῖς σταυροὺς] om.
  - p. 2, 13 δεσποτικόν om.
- p. 2, 14 αί λεγόμεναι στοαί] Vix dubium est quin hanc lectionem a Dresselio temere mutatam etiam auctor versionis in codice suo invenerit.
  - p. 2, 16 και ό λίθος ό κρεμάμενος] ώς λίθος an ώς ό λίθος.
- p. 2, 18 ἐπὶ σποδοῦ] om., et fortasse καθίσας pro ἐκάδισε καὶ.
- p. 2, 21 sq. την μεγάλην πύλην] την μεγάλην πύλην της  $\Sigma$ ων.
  - p. 2, 22 οἱ ἄγιοι ἀπόστολοι] om.
- 2, 23 ὁπεραγίαν] άγίαν, et sic ubicunque in exemplari Vaticano deipara ὑπεραγία dicta est.
  - p. 2, 25 sq. τὸν Χριστὸν καὶ Θεὸν ἡμῶν] τὸν Κύριον.
  - p. 2, 30 αὐλῶν] αὐχῶν.
  - p. 2, 32 ἔνθα ἔνθα καὶ.
  - ibid. arcos om.
  - p. 2, 33 sq. καὶ εὐθέως ὁ ἀλέκτωρ ἐφώνησεν.] om.
  - p. 3, 3 defidit om.
  - p. 3, 4 έξελθών] εἰσελθών.

- p. 3, 6 ενθα νιψάμενος ὁ τυφλὸς ἀνέβλεψεν] om.
- p. 3, 9 οἱ μοίριχες, εἰς οὖς] τὰ δένδρα, εἰς ά?
- p. 3, 22 αὐτοῖς om.
- p. 3, 24-26 Καὶ νοτινώτερον-Διονύσιος καὶ Θεοδόσιος om.
- p. 3, 27 πρὸς δύσην] om.
- ρ. 3, 28 Ἡρώδου] Ἡρώδου τοῦ βασιλέως.
- p. 3, 32-p. 6, 3 xal oùx ỹdel xal πάλιν ὑποστρέφεις εἰς τὴν ἀγαίν πόλιν ] om.
  - p. 6, 6 sq. πάλιν ἰάθησαν αι χεῖρες αὐτοῦ] ἰάθησαν.
  - p. 6, 7 ή άγία Γεθσημανῆ] ή Γεθσημανῆ.
- p. 6, 9 κατέφυγεν] Convenit scriptura *δπικα*, cum *δπ* sit ήν.
  - p. 6, 10 είς τὸ σπήλαιον] ἐκεῖ.
  - p. 6, 11 τοῦ υίοῦ τοῦ Θεοῦ] τοῦ Θεοῦ.
- p. 6, 14 βυσμὸς ἤτοι] Auctor versionis nescio an μυγμὸς
   (μυσμὸς?) καὶ in exemplari suo habuerit.
  - p. 6, 22 ἀνελήφθη] ἀνελήφθη ὁ Κύριος.
  - p. 6, 24 των κιόνων των κίονων έκείνων.
- p.~6,~24~sq. έστὶ χόγχη, καὶ ἴσταται τραπέζη] χόγχη καὶ ἐπὶ τοῦ λίθου ἐχείνου ἴσταται ἡ άγία τράπεζα.
  - p. 6, 28 κατ' ἐνιαυτὸν] om.
  - p. 6, 29 μετὰ λιτῆς] μετὰ σταυρῶν.
- p. 6, 32 sq. 'Απὸ δὲ τοῦ καταβασιδίου τῆς άγίας πόλεως—
  usque ad finem Narrationis] Haec in exemplari eo, ex quo
  versio slavo-rossica ducta est, sic fere scripta fuisse videntur: 'Απὸ δὲ τοῦ ἀναβασιδίου (nisi forte нисхоженія, καταβασιδίου, legendum pro eo quod est εκαοκενία) τῆς άγίας
  πόλεως εἰς Γεθσημανῆ ἔως τῆς ἀρχῆς τῶν βαθμῶν τῶν ἀναβαινόντωκ
  εἰς τὸ ὅρος τῶν ἐλαιῶν ἐστὶν ὡς μία σαγιττοβολή. 'Απὸ (δὲ) τῆς
  άγίας πόλεως ἔως τοῦ Ἰορδάνου, ἐν ῷ ἐβαπτίσθη ὁ Χριστὸς, εἰσὶ
  μίλια κδ΄. 'Υπάρχει δὲ κατώφορον πηγὴ τῆς Μερᾶς. Πέραν (δὲ)
  τοῦ Ἰορδάνου, ὡς ἀπὸ μιλίων τριῶν, ἐστὶ σπήλαιον, εἰς δ ῷκει ὁ
  Πρόδρομος. ἔστι δὲ ἡ κοίτη αὐτοῦ, εἰς ῆν ἀνεπαύετο, πεζούλιον

αὐτοφυὲς ἐχ τῆς αὐτῆς πέτρας τοῦ σπηλαίου καὶ καμάρα μακρά. Ἐστι δὲ βρύσις ὕδατος ἔσωθεν (an εἰς τὸ ἔδαφος?) τοῦ σπηλαίου. (Καὶ) ἔνδον τῆς καμάρας ἐστὶ πηγή, εἰς ῆν ἐβαπτίζετο (praestat legere κρευμανε = ἐβάπτιζε) ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ πρόδρομος. Ἐστι δὲ καὶ τὸ ὄρος Θαβῶρ, δμ΄ σκαλία τὸ ἀνάβα. ᾿Απὸ δὲ τοῦ ὅρους τῶν ἐλαιῶν πρὸς ἀνατολὴν ὡς ἀπὸ μιλίου ἑνός, ἐστὶν ἡ Βηθανία, ἔνθα ἀνέστησε τὸν Λάζαρον Χριστὸς ὁ κύριος.. ᾿Ανατολικώτερον δὲ τῆς Βηθανίας κεῖται ὁ ἄγιος Εὐθύμιος. Ἐπειτα δὲ εἰσελθῶν εἰς τὴν άγίαν πόλιν εὐξάμενος πορεύη τὴν ὁδόν σου. Καὶ οἱ ἀναγινώσκοντες τὴν γραφήν μου τοῦ εὐτελοῦς Ἐπιφανίου μοναχοῦ, πιστεύσατέ μοι: τὴν γὰρ πᾶσαν ὁδὸν κατ' ἀλήθειαν ἔγραψα, καθῶς περιεπόλευσα καὶ είδον οἰκείοις ὀφθαλμοῖς, ἄλλοι δὲ μὴ συνίοντες τὴν ἀλήθειαν δηγοῦνται ψεῦδος, αὐτοῖς εἰς ὅνειδος. Χάρις δὲ τῷ Θεῷ τῷ ἐνδυναμώσαντι τοὺς αὐτοῦ δούλους πρὸς τὴν τοιαύτην ὁδὸν καὶ θεωρίαν. ὅτι αὐτῷ πρέπει ἡ δόξα εἰς αἰῶνας. ᾿Αμήν.—

## Армянское описаніе Святыхъ мѣстъ VII-го вѣка.

Сообщаемый здёсь отрывокъ, представляющій краткое описаніе Святыхъ мість въ Палестинь, обращаеть на себя вниманіе своею несомнѣнно глубокою древностію, хотя ближайшее и точное опредъленіе времени, когда онъ быль впервые написанъ, оказывается невозможнымъ. Моисей Каганкатваци, авторъ исторіи Агванъ, переведенной на Русскій языкъ проф. К. П. Паткановымъ 1, въ которой собственно и помъщается означенное описаніе, жилъ несомнінно въ конці Х-го віка но, какъ это съ совершенною основательностію доказано спеціалистами, только последняя-третья часть исторіи Агванъ должна считаться его самостоятельнымъ произведеніемъ, а первыя двѣ части суть ни что иное, какъ буквальное заимствованіе изъ другихъ источниковъ, восходящихъ къ половинъ VII-го въка. Интересующая насъ глава, содержащая описаніе Святыхъ мість, находится какъ разъ въ самомъ концѣ второй части; это заставляетъ относить ея происхождение не къ Х-му въку, а скоръе къ VII-му. За общимъ описаніемъ Святыхъ мёсть слёдуеть перечисленіе монастырей, постро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исторія Агванъ Монсея Каганкатваци, писателя X вѣка. Переводъ съ армянскаго. Спб. 1851.

енныхъ въ Герусалимѣ Агванами; оно составляетъ 52-ю и последнюю главу второй книги, и по видимому родственно съ болъе обширнымъ недавно обнародованнымъ въ переводъ съ армянскаго на французскій исчисленіемъ 70 монастырей армянскихъ въ Іеруса-Archives de l'orient latin t. II: Deux descriptions arméniennes des lieux saints de Palestine: 1) Anastase d'Armenie (VII siécle). Les LXX couvents arméniens de Jerusalem. Una Anacmacia, crosmee takже и въ заглавіи 52-й главы второй книги исторіи Агванъ, заставляетъ ученаго армяниста, Л. Алишана, думать, что переведенное имъ перечисленіе монастырей армянскихъ относится именно къ VII-му въку. Представляется естественнымъ предположить, что и предшествующая, 51-я глава, относится къ тому же времени

# Глава LI <sup>1</sup>. Число и положение построенных в Св. Іерусалимь церквей.

Ты найдешь здёсь о томъ вёрныя извёстія очевидца. Изъ камня высёченный гробъ животворца Іисуса въ ростъ находится на полтора обхвата руками (= 1½ сажени) далёе средняго купола Св. животворной могилы. На колоннахъ куполообразной 2 церкви, (которая построена) въ 100 локтей вышины и въ 100 локтей ширины въ ту и другую сторону (находятся) 12 колоннъ внизу и 12 на верху. Тамъ въ верхнемъ отдёленіи (въ горницё) находятся копье, губка и чаша Христа обдёланная въ золото. Въ главной церкви (католике̂), назы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Проф. К. П. Паткановъ, по нашей просъбъ, вновь пересмотрълъ свое прежнее изложение этой главы и свърилъ съ подлинными рукописями. — <sup>2</sup> Слова "колоннахъ куполообразной" находятся не во всъхъ спискахъ, а только въ Московскомъ издания армянскаго подлинника.

ваемой Матурнъ (μαρτύριον), а также—Обрѣтенія Креста въ 20 локтяхъ разстоянія отъ церкви Воскресенія, расположены въ длину 65 <sup>1</sup> колоннъ на верху и внизу.

Церковь Святой Голговы, называемая также гробомъ Адама, на десять шаговъ удалена отъ Воскресенья; при ней алтарь, гдѣ былъ распятъ Христосъ на скалъ.

Церковь Святаго Сіона на одну стадію (аспарезъ) удалена отъ Воскресенья и имѣетъ 100 локтей въ длину и 70 въ ширину, 80 <sup>2</sup> сводами связанныхъ колоннъ. Въ ней нѣтъ верхняго отдѣленія (горницы), а только деревянный тарбъ (плетень), а на тарбѣ виситъ терновий вѣнецъ, который былъ возложенъ на главу Животворца. Направо отъ церкви горница таинства и деревянный куполъ, въ которомъ изображена тайная вечеря Спасителя. Въ ней алтарь, на которомъ совершается литургія. Въ верхнемъ отдѣленіи Сіона нѣтъ горницы.

На право отъ <sup>4</sup> Сіона палатка (ставка) Пилата, называемая Каппата, и камень, на которомъ стоялъ Спаситель передъ Пилатомъ. На немъ виднѣется слѣдъ ноги его до сихъ поръ. Пониже тазъ (лохань), въ которомъ онъ омылъ ноги своихъ учениковъ. Влѣво отъ Сіона темница, гдѣ заключили Христа. Тамъ алтарь и совершается литургія.

За городомъ на томъ мѣстѣ, гдѣ Еврей задержалъ гробъ Св. Дѣвы и не позволялъ ее похоронить, находится куполъ на четырехъ мраморныхъ колоннахъ, покрытыхъ мѣдными крестами. Отсюда 250 каменныхъ

¹ Вар. 75.—² Вар. 90.—³ Вар. строится горница.—⁴ Выраженія на-право от Сіона и ниже на-ливо отъ... слёдуеть, конечно, понимать: на правой стороит Сіона, и на немъ самомъ, на ливой сторони и т. д. Не им'я внавомства съ языкомъ подлинника, мы не осм'ёливаемся дёлать какія-либо изм'ёненія въ сообщенномъ перевод'ё.

ступеней ведутъ внизъ до могилы (мѣста погребенія) Дѣвы въ долинѣ Гетсемани, а оттуда до Масличной горы, съ которой вознесся Христосъ, 800 ступеней.

На мѣстѣ Вознесенія построено по образцу церкви Воскресенія прекрасное куполообразное зданіе въ 100 локтей ширины. Оттуда видны рѣка Іорданъ, гора Гавръ и многія области.

Виелеемъ отстоитъ отъ Воскресенія къ западу на 220 стадій. Величина церкви 200 доктей въ длину и 100 въ ширину съ 90 мраморными колоннами и каменнымъ сводомъ. Въ ней двойная пещера, которую Авраамъ купилъ для погребалища. Внизу алтаря (подъ алтаремъ) Святая пещера и ясли, гдѣ (также) находится алтарь и совершается литургія. Направо отъ церкви часовня (матурнъ), въ которой сохраняются мощи отроковъ, убіенныхъ Иродомъ.

Оттуда на Востокъ къ Іорданской сторонѣ въ трехъ стадіяхъ отъ Виелеема роща и въ ней двѣ церкви, въ которыхъ совершается литургія.

Рѣка Іорданъ, въ которой Спаситель крестился, находится въ 7 стадіяхъ <sup>1</sup> къ Востоку отъ Іерусалима. Тамъ построена каменная церковь на подобіе креста, 80 локтей въ длину и 80 въ ширину съ тремя алтарями таинствъ, на которыхъ совершается литургія. Масличная гора находится къ Востоку отъ Іерусалима.

<sup>1</sup> Цифра семь представляеть явную ошибку.

Изъ неизданнаго житія Константина и Елены списоқъ церквей, построеніе которыхъ приписывается Еленъ.

Этоть списокъ, какъ много разъ указывалось въ примъчаніяхъ, послужилъ источникомъ для (интерполированной) повъсти Епифанія, преимущественно въ описаніи Галилеи и окрестностей Тиверіадскаго озера; тоть же самый списокъ, заимствованный несомнънно изъ житія Константина и Елены, быль въ рукахъ Никифора Каллиста, какъ это обнаруживается изъ кн. VIII, гл. 30 его Церковной исторіи (Migne Patrol. graec. CXLVI, 112, 113, 116). О самомъ житін Константина и Елены можно сказать только то, что авторъ его жиль послѣ императора Ираклія (610-641), такъ какъ въ концѣ житія говорится о Крестѣ, который Константинъ Великій называль уїхос, а Ираклій переименоваль въ аметос; этотъ Крестъ, говорится далбе, стояль вь Цареградь на высокой колониь; во время землетрясенія при Мавриків (582-602) колонна была поколеблена, но при Ираклів она снова была укрвплена, тогда именно сдълана была Иракліемъ надпись внизу, которая видна досель... Что касается Ватиканской рукописи, изъ которой мы сообщаемъ здёсь отрывокъ, то, по свидътельству профессора В. К. Ернштедта, намъревающагося издать въ скоромъ времени весь памятникъ въ цёлости, она принадлежитъ XI-му вёку.

Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ἐν μακαρία τῆ λήξει εὐσεβοῦς πιστοτάτου μεγάλου καὶ πρώτου βασιλέως ἡμῶν τῶν χριστιανῶν Κωνσταντίνου καὶ ἐλένης τῆς μητρὸς αὐτοῦ.

#### Codex. Vatic. gr. 974 Sec. XI.

Τότε δὲ καὶ ἐκκλησίας κατὰ τοὺς τόπους, ἐν οἶς ὁ κύριος ἡμῶν Ἰησοὺς Χριστὸς διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν περιεπάτησε καὶ τὰ παράδοξα εἰργάσατο θαύματα, ἡ μακαρία αὕτη καὶ ἀγία Ἑλένη ἐκέλευσε κτισθῆναι.

Έν πρώτοις μέν έν Ίεροσολύμοις ἔνθα εύρέθη τὸ ζωοποιὸν ξύλον τοῦ πανσέπτου σταυροῦ, ἐπ ὀνόματι τοῦ ἐαυτῆς υίοῦ ἐχχλησίαν τὸν ἄγιον Κωνσταντῖνον ἐδείματο. ὡσαύτως καὶ ἐν τῷ άγίω μνήματι τῆς άγίας Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ἡμῶν ἀναστάσεως καὶ έν τῷ χρανίῳ ναοὺς άγίους ἀνήγειρε· ποιήσασα χαὶ ἀναβαθμοὺς ἐχ μαρμάρων πρὸς ἀνατολὰς τῆς άγίας πόλεως, καταβιβάζοντας πρὸς τὸ χωρίον Γεθσιμανί, ἐν ῷ ἐστὶν ὁ τάφος τῆς παναγίας θεοτόχου. ήτις καὶ ναὸν ποιήσασα περικαλλῆ ἐν αὐτῷ τῷ τόπῳ ἐπ' ὀνόματ τῆς παναγράντου θεοτόχου, τὸν πανάγιον αὐτῆς τάφον ἔνδοθεν τοῦ θυσιαστηρίου τῆς ἐχκλησίας περιετείγισε. λέγεται γὰρ παρὰ πολλῶν ώς ἐμάθομεν, ὅτι αὐτὸς κατωφερής τόπος κοιλὰς τοῦ κλαυθμῶνος χαλεῖται χαὶ χειμάρρους τῶν χέδρων χαὶ χοιλὰς τοῦ Ἰωσαφάτ. ἀλλὰ και ὁ κῆπος ἐν ῷ παρεδόθη ὁ Χριστὸς και θεὸς ἡμῶν ἐκεῖ ἦν καὶ ὁ τόπος ἐν ῷ προσηύξατο ὁ Κύριος τῆ νυκτὶ, ἢ παρεδόθη. Έχειθεν δὲ ἡ θαυμασία Έλένη ἀπάρασα ἀνέβη εἰς τὸ δρος τῶν έλαιῶν πρὸς ἀνατολὰς, ὅπου ἀνελήφθη ὁ Χριστὸς καὶ θεὸς ἡμῶν, κάκεῖ ἐκκλησίαν τοῦ θεοῦ καὶ σωτῆρος ἡμῶν μετὰ πίστεως πήξασα, χατηλθεν είς Βηθανίαν πρός τὸν τάφον τοῦ μαχαρίου χαὶ άγίου Λαζάρου, ήτις ἀπέχει τῆς άγίας πόλεως μίλια δύο. κλίνασά τε τὸ γόνυ ἐπὶ τῆς γῆς καὶ τὸν παντοδύναμον κύριον προσκυνήσασα καὶ τὸ μνημεῖον τοῦ δικαίου Λαζάρου θερμοῖς δάκρυσι κατασπασαμένη χαὶ ἐχκλησίαν ἐπάνω τοῦ μνήματος χελεύσασα δομηθῆναι ἐπ'

όνόματι τοῦ άγίου Λαζάρου, κατέλαβε τὸν Ἰορδάνην ποταμὸν, ἐν ῷ ἐβαπτίσθη διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν ὁ Χριστὸς καὶ θεὸς ἡμῶν· καὶ τὸν Ἰορδάνην ἀντιπεράσασα καὶ τὸ σπήλαιον εὑροῦσα, ἐν ῷ ὁ πρόδρομος ὡκει, ἐκκλησίαν εἰς ὄνομα τοῦ βαπτιστοῦ Ἰωάννου πεποίηκεν. ᾿Απὸ δὲ τοῦ σπηλαίου ἀντίκρυς ἐστὶ τόπος ὑψηλότερος ἐν ῷ εἰς οὐρανοὺς ἡρπάγη ὁ ἄγιος Ἡλίας· κακεῖ ναὸν πάνυ σεμνὸν προστάξασα γενέσθαι εἰς ὄνομα τοῦ προφήτου Ἡλιοῦ, ἀπῆλθε πρὸς πόλιν τῆς Τηβεριάδος, ἀπέχουσαν ἀπὸ τῆς άγίας πόλεως ὁδὸν ἡμερῶν τεσσάρων.

Πέριξδὲ τῆς Τηβεριάδος εἰσὶ ταῦτα· τὸ λεγόμενον δωδεκάθρονον ὅπου ἐκαθέζετο ὁ Χριστὸς καὶ θεὸς ἡμῶν καὶ ἐδίδασκεν. Ἐν ῷ καὶ ἐπλήθυνε τοὺς ἐπτὰ ἄρτους καὶ ἔθρεψε τοὺς τετρακισχιλίους· καὶ σὺν αὐτῷ ἐστὶν ἡ Καπερναοὺμ χωρίον, ὅπου ῷκησεν ὁ Χριστὸς καὶ θεὸς ἡμῶν· ἐν ῷ ἐστὶ καὶ ὁ οἶκος τοῦ άγίου Ἰωάννου τοῦ θεολόγου ὅπου ὁ θεῖος καὶ δεσποτικὸς δεῖπνος ἐγένετο μετὰ τῶν μαθητῶν. ἐκεῖ οὖν γέγονε καὶ τοῦ ἑκατοντάρχου τὸ θαῦμα· ἐν ῷ καὶ τὴν κλίνην ἐχάλασαν ἀπὸ τὴς στέγης, τοῦ παραλυτικοῦ.

Έν τούτοις τόποις ή μαχαρία καὶ άγία Έλένη σεβασμίους καὶ άγίους ναοὺς προστάξασα οἰχοδομηθῆναι εἰς δόξαν καὶ τιμὴν τῶν άγίων ἡμῶν τόπων, τὸν παραχείμενον τηνιχαῦτα ποταμὸν μετὰ τῆν βασιλιχῆς αὐτῆς δορυφορίας καὶ τῶν ἀξιολόγων τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀνδρῶν ἀντεπέρασε.

Καὶ εύροῦσα πέτραν ἔχουσαν τύπον σταυροῦ, ἐν ῷ ἐθεράπευσεν ὁ Χριστὸς τὴν αἰμορροοῦσαν, εἰς ὄνομα τοῦ τιμίου καὶ ζωοποιοῦ σταυροῦ ἐκκλησίαν ἀνήγειρε. κακείθεν πάλιν ἀπάρασα καὶ εἰς καστέλλιόν τι ἐλθοῦσα σύνεγγυς τοῦ προρρηθέντος σταυροῦ, ἐν ῷ ἐστὶ βρύσις μεγάλη, τὸ λεγόμενον ἐπτάπηγον, ὅπου ἐποίησε τὸ θαῦμα ὁ Χριστὸς καὶ Θεὸς ἡμῶν τῶν πέντε ἄρτων καὶ τῶν δύο ἰχθύων, ναὸν ἀνέστησε θαυμαστότατον.

Κακείθεν ἀπῆλθεν εἰς τὴν θάλασσαν τῆς Τηβεριάδος καὶ εὑροῦσα τὸν τόπον, ἐν ῷ ἐπέστη τοῖς άγιοις ἀποστόλοις ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοὺς Χριστὸς μετὰ τὴν ἀνάστασιν άλιεύουσιν, ὅτε ἦν καὶ ἡ ἀνθρακιὰ καὶ τὸ ὀψάριον ἐπικείμενον μετὰ τοῦ ἄρτου, ἐν ῷ καὶ

έλαβεν έξ αὐτοῦ καὶ ἔφαγε σὺν αὐτοῖς, ὅπου καὶ τοὺς ἐκατὸν πεντήκοντα τρεῖς ἰχθύας ἡλίευσαν, ἐκκλησιάν εἰς ὄνομα τῶν πανευφήμων ἀποστόλων ἐδείματο.

Είθ' οῦτως, ἐχεῖθεν μετὰ προθυμίας ὑπεξελθοῦσα, ἀπῆλθε χαίρουσα καὶ ἀγαλλιωμένη ἔτι μίλια δύο· καὶ εὑροῦσα τὸν οἴκον τῆς Μαγδαληνῆς Μαρίας καὶ τὸν τόπον ἐν ῷ ἐθεράπευσεν αὐτὴν ὁ Χριστὸς καὶ θεὸς ἡμῶν ἐκ τῶν ἐπτὰ δαιμονίων, ναὸν τῆς Μαγδαληνῆς Μαρίας ἀνήγειρε.

Καὶ πληρώσασα ἡ μαχαρία Ἑλένη τοὺς πέριξ τῆς Τηβεριάδος παραχειμένους σεβασμίους τόπους καὶ ναοὺς περιφανεῖς καθ' ἐνὶ τούτων προστάξασα γενέσθαι, μετὰ σπουδῆς τοὺς ὑπὸ τὴν χεῖρα αὐτῆς εὐλαβεῖς ἄνδρας συμπαραλαβοῦσα, εἰσῆλθεν εἰς τὴν πολιν τῆς Τηβεριάδος, καὶ ἐν τῷ μέσῳ εὑροῦσα τὴν οἰχίαν τῆς πενθερᾶς Πέτρου τοῦ ἀποστόλου, τῆς καὶ θεραπευθείσης ἀπὸ πυρετοῦ ἀφῆ τῆς δεσποτικῆς χειρὸς τοῦ δεσπότου Χριστοῦ, ὡραίαν ἐκαλησίαν πάνυ τὸν ἄγιον Πέτρον τὸν κορυφαῖον τῶν ἀποστόλων ἀνέστησε.

Καχείθεν ἀπάρασα ἑαυτήν ἀπὸ τῆς Τηβεριάδος, πρὸς δύσιν ὁδεύσασα μίλια δέχα ἀνῆλθε πρὸς τὸ Θαβώριον ὅρος, ὅπου εὐλόγησεν ὁ Μελχισεδὲχ τὸν 'Αβραάμ· χαὶ ζητήσασα τὸν τόπον ἐν ῷ μετεμορφώθη ὁ Χριστὸς χαὶ θεὸς ἡμῶν, Χριστοῦ χαὶ τῶν ἀγίων αὐτοῦ ἀποστόλων Πέτρου χαὶ Ιαχώβου χαὶ 'Ιωάννου ἐχλησίαν συνεστήσατο, χαὶ ἄνδρας εὐλαβεῖς εἰς τὸ χαλλιεργεῖν χαὶ ψάλλειν εἰς τὸν πάνσεπτον ἐχεῖνον ναὸν χαθιέρωσε, πάμπολλα χρήματα αὐτῆς εἰς τὸ ἔργον δωρησαμένης.

Είθ' οδτως πρὸς ἀνατολὰς κατελθοῦσα ἀπὸ τοῦ ὅρους, ἐπορεύθη ἐπὶ τὴν Ναζαρέτ· καὶ ζητήσασα τὸν οἶκον, ἐν ῷ ἡ πανύμνητος θεοτόκος ἔλαβε τὸ χαῖρε ὑπὸ τοῦ ἀρχαγγέλου Γαβριὴλ, αὸν τῆς παναγίας θεοτόκου παράδοξον ἀπειργάσατο.

'Απὸ δὲ τῆς πόλεως Ναζαρὲτ κατέλαβε τὸ χωρίον Κανὰ τῆς Γαλιλαίας καὶ ζητήσασα τὸν τόπον, ἐν ῷ ὁ γάμος ἐγένετο Σίμωνος τοῦ Κανανίτου, ὅπου καὶ τὸ ὕδωρ οἶνον ἐποίησε Χριστὸς ὁ θεὸς ἡμῶν, ναὸν ἀνήγειρε ἱερώτατον.

'Απελθοῦσα δὲ ἐν τῆ Βηθλεὲμ, ήτις ἀπέχει τῆς άγίας πόλεως

μιλια έξ, κακεῖ ἐκκλησίαν μεγάλην δρομικὴν σταυροειδῆ οἰκοδομησαμένη εἰς ὄνομα Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ἡμῶν καὶ ἀποκλείσασα ἔνδον,
ὑποκάτωθεν τοῦ μεγάλου θυσιαστηρίου, τήν τε φάτνην καὶ τὸ
ἄγιον σπήλαιον, ἐεξῆλθε τῆς Βηθλεέμ. καὶ ζητήσασα τὸν τόπον,
ἐν ῷ ἀπεκτάνθησαν τὰ ἄγια νήπια τὰ ὑπὸ Ἡρώδου ἀναιρεθέντα,
καὶ τιμήσασα τὸ σπήλαιον ἐκείνο ὡς ῆν ἄξιον, καὶ ἐκκλησίαν
δομησαμένη εἰς ὄνομα τῶν άγίων νηπίων κατῆλθεν εἰς τὸ ἄγιον
ποιμαινεῖον. καὶ εὐροῦσα τὸν τόπον, ἐν ῷ εὐηγγελίσαντο οἱ ᾶγιοι
ἄγγελοι τοὺς ποιμένας τὴν γέννησιν τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ
ἀγιελοι τοὺς ποιμένας τὴν γέννησιν τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ
θαυμαστότατον εἰς τιμὴν τῆς Θεοτόκου Μαρίας καὶ Ἰωσὴφ τοῦ
μνήστορος ἀνεγείρασα, ἀνέδραμε πρὸς τὴν άγίαν Σιών.

\*Εστι δὲ ἡ άγία Σιὼν εἰς τὸν ὑπερανεστηχότα τόπον τῆς ἀγίας πόλεως πρὸς νότον εἰς ἡν ἡ μαχαρία καὶ άγία Ἑλένη, ἡ τοῦ Κώνσταντος σύμβιος καὶ τοῦ μεγάλου βασιλεως Κωνσταντίνου μητήρ, ἐχχλησίαν δρομιχήν μεγάλην εξς τε μῆχος χαὶ πλάτος δομησαμένη, καὶ ἀντὶ κεράμου μολίβδφ ταύτην σκεπάσασα, περιέκλεισεν ενδοθεν πρός τὰ ὅπισθεν μέρη τοῦ ναοῦ ἐν μέν τοῖς δεξιοῖς τὸ οἴχημα τῶν άγίων μαθητῶν, ὅπου ἦσαν χεχρυμμένοι διὰ τὸν φόβον τῶν Ἰουδαίων, καὶ ἐπέστη αὐτοῖς τῶν θυρῶν κεκλεισμένων ό Χριστός· ἐν δὲ τῷ εὐωνύμῳ τὸν πορφυροῦν χίονα ἐν ὧ προσεδέθη ὁ Χριστὸς καὶ Θεὸς ἡμῶν καὶ ἐφραγγελώθη (ργκ. εφραγελλώθη) ὑπὸ τῶν Ἰουδαίων· ἐν ῷ ἐστὶ πρὸς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ θυσιαστηρίου ὁ ἄγιὸς νιπτήρ, καὶ ἡ κάθοδος τοῦ πνεύματος τοῦ άγίου ἐν τἢ άγία πεντηχοστἢ. πρὸς δὲ τὸ εὐώνυμον μέρος τοῦ διακονικοῦ, ἐν ῷ ἐστὶν ὁ τάφος τοῦ άγιου Λαυίδ, κατεσκεύασεν ἡ αὐτή μαχαρία Έλένη τὴν τῆς άγίας ἀναφορᾶς προσχομιδήν ἐποίησε δὲ καὶ τὴν αὐλὴν τοῦ Καϊάφα.

δρυὶ τῆ Μαμβρῆ, ἐν ἢ ὁ Σωτὴρ ὤφθη τῷ ᾿Αβραάμ, καὶ εἰς τὸ ἄγιον λιθόστρωτον τοὺς ἀγιόυς Κύρον καὶ Ἰωάννην.

Ταύτας τὰς τιμίας καὶ άγίας τοῦ Θεοῦ ἡμῶν ἐν τοῖς άγιόις ἐκείνοις τόποις εἶκοσι καὶ ὀκτὰ ἐκκλησίας ἡ μεγαλόφρων καὶ φιλόχριστος ὡς ἀληθῶς μεγαλόψυχος τοῦ μακαρίου Κωνσταντίνου μητήρ, ἡ μακαρία Ἑλένη προστάξασα κτισθῆναι συντόμως καὶ Θεὸν μὲν τὸν ἐν αὐτοῖς περιπολεύσαντα πιστῶς ἀνυμνήσασα, τῷ δὲ ἀγιωτάτῳ πατριάρχη τῆς Ἱεροσολύμων ἐκκλησίας Μακαρίῳ συνταξαμένη λαβοῦσα μεθ' ἑαυτῆς τῆν μερίδα, ἡν ἐφύλαξε παρ' ἑαυτῆ τοῦ πανσέπτου σταυροῦ καὶ τοὺς τιμίους καὶ ἀγίους ἡλους τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ, πανῆλθε πρὸς τὸν πανεύφημον βασιλέα Κωνσταντῖνον τὸν υίὸν αὐτῆς εἰς τὸ Βυζάντιον.

Тогла оная блаженная и святая Елена повельла воздвигнуть церкви по мъстамъ, въ которыхъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ странствовалъ ради нашего спасенія и сотвориль большія чудеса. Во-первыхъ, Іерусалимь, гдь обрьтено было животворящее древо всечестнаго креста, она построила церковь во имя своего сына, Константина. Равнымъ образомъ воздвигла перкви при святомъ Гробъ Святаго Воскресенія Христа Вога нашего и на Краніевомъ м'єсть, устроивъ и ступени изъ мрамора на востокъ святаго града для схода въ селеніе Геосиманію, въ которомъ находится Гробъ Пресвятыя Богородицы. Построивши прекрасный храмъ на этомъ самомъ мѣстѣ во имя Пречистой Богородицы, она оградила ствною всесвятый ея гробъ внутри жертвенника. Ибо, какъ мы узнали, многіе говорять, что это самое покатое мъсто называется юдолью плача и потокомъ Кедрскимъ. Но и садъ, въ которомъ преданъ быль Христосъ Богъ нашъ, тамъ находился, а равно и мъсто, на которомъ Господь молился ночью и былъ

преданъ. Удалившись отсюда, достойная удивленія Елена взошла на гору Елеонскую на востокъ, гдѣ вознесся Христосъ Богъ нашъ, и съ върою утвердивъ тамъ церковь Бога и Спаса нашего, она спустилась въ Виеанію ко гробу блаженнаго и святаго Лазаря, которая (Виеанія) отстоить оть святаго града на двѣ мили; преклонивъ колѣно на землю и поклонившись Всесильному Господу и облобывавъ съ горячими слезами гробницу праведнаго Лазаря и повелѣвъ вверху гроба построить церковь во имя святаго Лазаря, она отправилась на ръку Іорданъ, въ которомъ крестился ради нашего спасенія Христосъ Богъ нашъ; перешедши Іорданъ, она нашла пещеру, въ которой обиталъ Предтеча, и построила тамъ церковь во имя Крестителя Іоанна. Отъ пещеры насупротивъ находится болье возвышенное мьсто, гдв восхищенъ быль на небо пророкъ Илія, и ов станцики тамъ повелѣвъ создать весьма имя Пророка Иліи, она отправилась къ городу Тиверіадъ, отстоящему отъ святаго града на четыре дня пути.

Въ окрестностяхъ Тиверіады находится слѣдующее: такъ называемые Двѣнадцать престоловъ, гдѣ возсѣдалъ Христосъ и Богъ нашъ и училъ, и гдѣ онъ умножилъ семь хлѣбовъ и напиталъ четыре тысячи, а вмѣстѣ съ нимъ находится селеніе Капернаумъ, гдѣ обиталъ Христосъ и Богъ нашъ; въ немъ находится домъ святаго Іоанна Богослова, въ которомъ совершилась божественная и Господня вечеря со учениками; тамъ произошло и чудо сотненачальника, тамъ же спустили кровать разслабленнаго черезъ кровлю.

Въ этихъ мѣстахъ блаженная и святая Елена повельта построить честные и святые храмы въ славу и честь святыхъ нашихъ мѣстъ и переправилась черезъ

протекающую подлѣ рѣку съ царскою своею свитой и внатными мужами Константинополя.

И нашедши скалу, имѣющую образъ креста, при которой Христось исцѣлилъ кровоточивую, она воздвигла церковь во имя Честнаго и Животворящаго Креста. Опять поднявшись отсюда, она пришла въ нѣкоторый замокъ, по близости отъ вышесказаннаго креста, въ которомъ находится большой потокъ, въ такъ называемый Ептапигонъ, гдѣ Христосъ и Богъ нашъ сотворилъ чудо пяти хлѣбовъ и двухъ рыбъ, и воздвигла тамъ удивительнѣйшій храмъ.

Отсюда она прибыла къ морю Тиверіадскому, и нашла мѣсто, при которомъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ предсталъ святымъ апостоламъ ловящимъ рыбу, гдѣ были уголья и рыба, лежащая вмѣстѣ съ хлѣбомъ, причемъ Онъ взялъ отъ него и ѣлъ съ ними, и гдѣ они поймали сто пятьдесятъ три рыбы: она (Елена) построила тутъ церковь во имя всехвальныхъ апостоловъ.

Затьмъ, удалившись отсюда съ бодростію, она отошла радуясь и веселясь на двѣ мили, и нашедши домъ Магдалины Маріи и мѣсто, въ которомъ Христосъ и Богъ нашъ исцѣлилъ ее отъ семи бѣсовъ, воздвигла храмъ Магдалины Маріи.

Постивъ лежащія окресть Тиверіады достойныя поклоненія міста и повелівь построить въ каждомъ світлые храмы, она взяла съ собою находящихся подъ ея рукою благочестивыхъ мужей и со тщаніемъ отправилась въ городъ Тиверіаду; нашедши посредині домъ тещи Апостола Петра, изціленной отъ горячки прикосновеніемъ Господней руки Христа Владыки, она построила весьма красивую церковь Святаго Петра верховнаго изъ апостоловъ.

Удалившись отсюда и прошедши на западъ отъ Ти-

веріады десять миль, она поднялась на гору Өаворскую, гдв Мелхиседекъ благословилъ Авраама, и отыскавъ мѣсто, на которомъ преобразился Христосъ и Богъ нашъ, устроила храмъ Христа и святыхъ его апостоловъ, Петра, Іакова и Іоанна, и посвятила благочестивыхъ мужей, чтобы священнодъйствовать и пѣть во всечестномъ ономъ храмъ, даровавъ на это дѣло большія деньги.

Затёмъ, спустившись съ горы на востокъ, отправилась въ Назаретъ, и, отыскавши домъ, въ которомъ всепётая Богородица услышала отъ архангела Гавріила "радуйся", построила здёсь удивительный храмъ Всесвятой Богородицы.

Отъ города Назарета она прибыла въ селеніе Кану Галилейскую и отыскавъ мѣсто; въ которомъ совершился бракъ Симона Кананита, причемъ Христосъ Богъ нашъ содълаль воду виномъ, воздвигла тамъ святѣйшій храмъ.

Пришедши въ Виелеемъ, который отстоитъ отъ святаго града на шесть миль, она построила тамъ великую продолговатую и крестообразную церковь во имя Христа Вога нашего и отдѣлила внутри внизу великаго жертвенника ясли и святой вертепъ; потомъ вышла изъ Виелеема и отыскала мѣсто, на которомъ были убиты святые младенцы, умерщвленные Иродомъ, и, почтивъ эту пещеру, какъ было достойно, она построила тутъ церковь во имя святыхъ младенцевъ, и за тѣмъ посѣтила Святую Паству: нашедши мѣсто, на которомъ святые ангелы благовѣствовали пастырямъ рожденіе Господа нашего Іисуса Христа и рекли: Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, она воздвигла удивительнѣйшій храмъ въ честь Богородицы Маріи и Іосифа обручника, и за тѣмъ устремилась къ Святому Сіону.

А Святый Сіонъ находится на возвышенномъ мѣстѣ

Св. града къ югу; блаженная и святая Елена, супруга Констанція и мать Великаго Константина, воздвигла здёсь церковь продолговатую большую въ длину и ширину и покрыла ее витсто черепицы свинцомъ, и внутри при заднихъ частяхъ храма оградила (обнесла оградою) на правой сторонъ комнату апостоловъ, гдъ они скрылись ради страха Іудейскаго, и гдв явился Христосъ, дверемъ затвореннымъ, а на лѣво-мраморный столпъ, при которомъ привязанъ былъ Господь и Богъ нашъ и былъ битъ Іудеями. Здёсь же на правой сторонъ жертвенника (престола) находится святая лохань и сошествіе Святаго Духа во святую Пятидесятницу; а на левой стороне діаконика, где находится гробъ Святаго Давида, оная блаженная Елена устроила приношеніе святыхъ даровъ; она же устроила и дворъ Кајафы; а отдаленность этого мъста отъ Святаго Сјонаодна миля. И другія многія церкви Божія въ святыхъ этихъ мъстахъ построида святая и первая христіанская царица Елена: при рвѣ Іереміиномъ, при источникъ Силоамскомъ и на полъ горшечника для погребенія бъдныхъ и при дубъ Мамврійскомъ, при которомъ Спаситель явился Аврааму и при святомъ Лиеостротонъ святыхъ Кира и Іоанна. Приказавши поспъшно создать сіи двадцать восемь честныхъ и святыхъ церквей Бога нашего въ святыхъ этихъ мёстахъ, прославивъ вёрно Вога, въ нихъ походившаго, простившись со святъйшимъ патріархомъ Іерусалимской церкви, а также взявши съ собою частицу, которую хранила при себъ, всечестнаго креста и честные святые гвозди тела Христова, мудрая и по истинъ христолюбивая и великодушная мать блаженнаго Константина блаженная Елена возвратилась въ Византію ко всехвальному царю Константину. сыну своему.

Въ этомъ приложении мы соединяемъ нъсколько малоизвестныхъ и даже совсемъ неизданныхъ текстовъ, имъющихъ чрезвычайно важное значеніи для исторіи Іерусалима подъ властію Арабскою. На первомъ мѣстѣ мы ставимъ отрывокъ изъ житія Осодора Едесскаго, гдъ говорится о положеніи христіанъ и христіанскихъ Святынь тотчась после завоеванія Палестины Сарацинами. Въ греческомъ подлинникъ этотъ весьма любопытный памятникъ досель не быль издань; мы заимствуемъ свою выписку изъ Московскаго Синодальнаго кодекса № XV (по каталогу Маттеи), переписаннаго, какъ это видно по заметке писла въ конце сборника, въ 1023-мъ году. Самъ авторъ житія, Василій, Епископъ города Емесы, жиль гораздо того ранве, и ввроятно писаль вскорв послѣ кончины Өеодора, т. е. во второй половинѣ IX-го въка. Въ концъ житія идеть ръчь о сношеніяхъ калифа, будто бы обращеннаго Өеодоромъ въ христіанство, съ Византійскимъ императоромъ Михаиломъ и его матерью, Өеодорою. Древній славяно-русскій переводъ житія изданъ литографически Обществомъ древней письменности; этимъ переводомъ мы также воспользовались, не удерживая, однако, стариннаго правописанія. Ради соблюденія хронологіи, мы пом'єщаемь на второмь м'єсть болъе всего нами цънимые отрывки изъ Арабскаго историка Яхъи Антіохійскаго—о раззореніи Святыхъ м'ясть

въ 966-мъ и 1109-мъ годахъ: первый изъ этихъ отрывковъ ни въ подлинникъ, ни въ переводъ нигдъ не былъ напечатанъ; какъ сказано выше, онъ переведенъ для насъ съ Арабской рукописи профессоромъ барономъ В. Р. Розеномъ (см. стр. 67); второй — мы заимствуемъ изъ книги барона Розена, заглавіе которой приведено на 73-й страницъ. За тъмъ слъдуетъ латинское сказание о бъдствіяхъ Іерусалима при патріархѣ Георгіѣ (796—806?) т. е. въ самомъ началъ ІХ-го въка, отысканное въ Кельнской библіотек в и обнародованное Яффе и Ваттенбахомъ въ описаніи тамошнихъ рукописей, и наконецъ здъсь же помъщенъ небольшой отрывокъ изъ Еккегарда, современника перваго крестоваго похода, важный тъмъ, что въ немъ указывается на раззорение монастырей въ окрестностяхъ Іерусалима тотчасъ послѣ Турецкаго завоеванія. О датинскомъ отрывкѣ см. въ нашихъ примъчаніяхъ стр. 71, 72; объ Еккегардъ тамъ же стр. 197.

## Житіе и жизнь иже во святыхъ отца нашего Өеодора, архіеписнопа Едесснаго.

Ταύτην οὖν τὴν ἱερὰν πόλιν κὰι πάντας τοὺς σεβομένους τόπους κατέσχον οἱ ἄγαν πονηροὶ καὶ ἀκάθαρτοι Σαρακηνοὶ διὰ τὰς ἡμετέρας άμαρτίας καὶ μέχρι τῆς δεῦρο κατέχουσι καὶ κυριεύουσιν. Οἱ δὲ χριστιανοὶ, οἱ εἰς ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἱοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος βαπτισθέντες καὶ τὴν ἀληθινὴν καὶ ἄμωμητον κατέσχοντες πίστιν, εἰσὶν ἐν μέσω αὐτῶν ὡς πρόβατα ἐν μέσω λύκων.

Τέως δὲ χάριτι Θεοῦ οἱ θεῖοι ναοὶ καὶ τὰ ἱερὰ μοναστήρια, αἴ τε κατὰ πόλιν μητροπόλεις καὶ ἐκκλησίαι συνίστανται, ἀλλ' ἐν θλίψει καὶ στενοχωρία, οὕτω συγχωρήσαντος γενέσθαι οὖ τὰ κρίματα ἄβυσσος πολλή. Πολλὰ δὲ τέρατα καὶ σημεῖα εὐδόκησεν ὁ

Κύριος γίνεσθαι εν τῶ θεοδόχω καὶ ζωηρρύτω τάφω, ἀποφράττοντα τὴν πάντολμον τῶν ᾿Αγαρηνῶν ἀθυροστομίαν καὶ πείθοντα τούτους ἄκοντας καὶ μὴ βουλομένους τιμὴν καὶ σέβας ἀπονέμειν τῷ μητρὶ τῶν ἐκκλησιῶν. ὡς ᾿εντεῦθεν τῆς φήμης διαθεούσης τῶν ἀπείρων θαυμάτων, τοὺς ἀρχηγοὺς τῶν Περσῶν παραγίνεσθαι κατὰ θέαν τῶν θρυλλουμένων σημείων καὶ διὰ τιμῆς προσφέρεσθαι τῷ πατριάρχη και τοῖς λοιποῖς ἐπισκόποις καὶ πρεσβυτέροις καὶ παντὶ τῷ τῶν Χριστιανῶν λαῷ.

И святыи градъ и вся святая мъста обдержаху зліи и нечестивіи Срадыни грѣхъ ради нашихъ и даже и до нынъ объдержатъ и обладаютъ ими. Христіяне же іже во имя Отца и Сына и Святаго Духа крестивъшагося (крестившеся) истинную и непорочную деръжаще въру суть посреди ихъ якоже овьца посьредъ вольковь, но обаче благодатіею Божіею Божіи церкви и святіи монастыри, иже по градамъ митрополія и церкви-стоять, но въ печали и тузе, Богу тако изъволивту быти, егоже судьбы несказанны. Многая знаменія и чюдеса изъволилъ есть Господь въ благопріятнемъ и живоноснемъ Гробъ, затыкающія въседерзновенная уста, и понужающе сихъ неволею и нехотящимъ хвалы и чести подаяти матери церквамъ. Яко отсюду исъходящу слышанію безчисленных чюдесь и старфишинамь Перьскимъ приходити на виденіе глаголемыхъ знаменій, и честь приносити патріархомъ и прочимъ епископомъ, іересмъ и встмъ христіянскимъ людемъ.

2. Яхъя Антіохійскій. (Рукоп. Преос. Порфирія л. 22<sup>a</sup> — 23 <sup>a</sup>, рукоп. Парижская, л. 95<sup>a</sup> — 95<sup>b</sup>).

Умеръ въ Египтъ Али, сынъ Ихшида, въ воскресенье 11-го Мухаррема 355 (7-го Января 966) и сталъ управ-

лять дълами одинъ Кафуръ <sup>1</sup>. И воздержался онъ отъ принятія титула "эмиръ" и призналъ нужнымъ, чтобы его по прежнему называли устад'омъ 2. И назначилъ онъ ал-Хассана, сына Убейдалаха 3, сына Тогуджа, намъстникомъ своимъ въ Сиріи. И былъ въ Іерусалимъ губернаторъ, по имени Мухаммедъ, сынъ Измаила ал-Санаджи 4. Онъ часто обижалъ і русалимскаго патріарха Іоанна, сына Джумейа, и часто требоваль отъ него большихъ подарковъ, чемъ было принято. Патріархъ же даваль ему все, чего онь оть него требоваль. А когда онъ (т. е. губернаторъ ал-Санаджи) все болъе и болье сталь притьснять его, то онь отправился въ Египеть и явился къ Кафуру, заручившись покровительствомъ чиновниковъ изъ христіанъ и пожаловался на обиды, которыя онъ претерпълъ отъ ал-Санаджи и другихъ, и просилъ его, чтобы онъ предписалъ не обижать его и не требовать отъ него больше того, что следуеть и чтобы онъ извъстиль его (ал-Санаджи), что у него (патріарха) есть сильная протекція. И не переставали письма Кафура обо всемъ этомъ доходить до ал-Хасана, сына Убейдаллаха, и последній доводиль ихъ содержаніе до свідінія ал-Санаджи. Но ал-Санаджи не измізниль своего образа дъйствія. И приблизился праздникь Троицы и послалъ ал-Санаджи къ патріарху и потребоваль отъ него больше, чемь по принятому обычаю онъ подносилъ ему въ этотъ праздникъ и приставалъ къ нему весьма упорно съ этими требованіями. Тогда патріархъ ушелъ въ Рамлу и извёстиль ал-Хасана, сына

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Онъ собственно уже давно управляль самостоятельно, но отъ имени Ихшидита Али.—<sup>2</sup> Дядька, учитель.—<sup>3</sup> Парижская рукопись читаеть здёсь и ниже Абдаллахъ.—<sup>4</sup> Вёроятно слёдуеть читать ал-Санхаджи—Санхаджіецъ (отъ берберскаго племени Санхаджа).

Убейдаллаха, о положеніи діла и о томъ, что письменныя приказанія нисколько не помогають. И отправиль ал-Хасанъ, сынъ Убейдаллаха, тогда съ нимъ одного изъ своихъ военачальниковъ, Текина по имени, и приказаль ему, чтобы онъ охраняль христіань и ихъ дітей и не даваль бы (губернатору) ал-Санаджи, ниже другому кому нибудь возможности обижать ихъ и притъснять ихъ. И обиделся ал-Санаджи темъ, что патріархъ нашелъ себъ защиту отъ него и послалъ къ нему и потребоваль отъ него того же, чего и прежде требоваль. Тогда патріархъ прибъгь къ защить военачальника Текина и далъ ему того, чего онъ требовалъ. И разсердился на это ал-Санаджи и собралъ своихъ родныхъ и слугъ и другихъ еще, изъ черни, и послалъ гонца къ патріарху съ требованіемъ, чтобы онъ явился къ нему. И дошла до патріарха въсть о настроеніи толпы этой и онъ сталъ бояться за свою жизнь и показалось ему тяжелымъ явиться (къ ал-Санаджи) и сказалъ онъ гонцу: "развъ ему не было приказываемо много разъ, чтобы онъ не обижалъ меня и не требовалъ отъ меня того, что ему не следуеть съ меня? И Абу-Мухаммедъ (ал-Хасанъ), сынъ Убейдаллаха, въдь прислаль человъка (т. е. Текина), который долженъ меня охранять и защищать противъ него. Я же не могу теперь явиться къ нему". И обласкалъ онъ гонца до техъ поръ, пока тотъ не ушелъ и не довелъ до сведения ал-Санаджи его отвъта. И приказалъ патріархъ запереть двери церкви Воскресенія и укрѣпился въ ней. И отправился ал-Санаджи тотчасъ же съ своею толпой и схватиль военачальника Текина, котораго ал-Хасанъ, сынъ Убейдаллаха, послаль для защиты патріарха, и взяль его къ себъ и послаль опять къ патріарху съ требованіемъ, чтобы онъ явился и объщалъ ему безо-

пасность. И не довърился патріархъ ему, потому что въ него вселился страхъ, и оставилъ посланнаго безъ отвъта. И собрались тогда у дверей и подожгли двери (церкви) Св. Константина и оттуда вошли въ (церковь) Воскресенія. Они нашли ее запертою и подожгли также ея двери. И обрушился куполъ (церкви) Воскресенія, и они вошли въ церковь и похитили все, что могли. И отправилась чернь въ церковь Сіона, и сожгли ее и ограбили ее въ этотъ же самый день, то есть въ понедельникъ, 5-го Джумади II 355, соответствующій 28 Аяра 1277 (= 28 Мая 966). А это понедъльникъ передъ праздникомъ Троицы. И разрушали и грабили евреи больше мусульманъ. И когда наступилъ слъдующій день, вторникъ, они нашли патріарха спрятавшимся въ церкви Воскресенія въ міжі съ масломъ, и убили они его и потащили на дворъ (перкви) Св. Константина и сожгли его на одной изъ колоннъ. И былъ сдъланъ патріархомъ послів него мужъ изъ жителей Кесареи, Хабибъ Абу-Сахлъ по имени, который былъ названъ аввою Христодуломъ. И возстановиль онъ двери церкви Воскресенія и починиль алтарь и приступиль къ возстановленію ея (церкви Воскресенія), но смерть похи тила его внезапно. И во время патріаршества аввы Оомы <sup>1</sup> возстановиль то, что было разрушено, и возобновиль большую часть того, что было уничтожено, одинъ чиновникъ изъ христіанъ, яковитъ, Али сынъ Сивара по имени, Ибн-ал-Хаммаръ по прозвищу, и строилъ куполъ (церкви) Воскресенія. Этоть мужъ прибыль изъ Ирана съ Афтекиномъ, туркомъ, когда последній завладъль Сиріей И быль онъ знатень и богать, и быль убить во время битвы, когда быль разбить Афтекинь



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Оома правиль отъ 969—978. См. Розена, Импер. Василій Болгаробойца стр. 351.

а было это до окончанія возстановленія (церкви) Воскресенія. И состояль при (церкви) Воскресенія въ дни патріаршества Іосифа и Ореста <sup>1</sup> синкелль Садака, сынь Вигира, по имени; и работаль онъ надъ куполомь базилики <sup>2</sup>, и достроиль то, что осталось (недостроеннымь) и окончиль это кромѣ свода <sup>3</sup> Св. Константина, ибо онъ очень великъ и (поэтому) остался непокрытымь. И въ то время, когда управляль престоломъ іерусалимскимъ патріархъ александрійскій Арсеній, послѣ отъѣзда его брата, Ореста, въ Константинополь, былъ достроенъ сводъ Св. Константина и быль возстановлень въ прежнемъ видѣ. И была тогда вся церковь совершенно опять возстановлена, незадолго до послѣдняго ея разрушенія, которому она подверглась въ Сафарѣ 400-го года Гиджры <sup>4</sup>.

3. Разсказъ Яхъи о раззореній 1009 года. (В. Р. Розенъ, Императоръ Василій Болгаробойца стр. 48).

Ал-Хакимъ конфисковалъ всѣ недвижимости матери своей и сестры своей и тетокъ и женъ и любимѣйшихъ наложницъ своихъ и ихъ имѣнія и всѣ владѣнія, какъто: дома, сады, бани въ Каирѣ (ал-Кахирѣ) и особенно въ ея окрестностяхъ и взялъ это все себѣ. И написалъ также въ Сирію Яруху, намѣстнику Рамлы, чтобы онъ разрушилъ церковь св. Воскресенья и уничтожилъ ея



¹ Іосифъ правилъ отъ 980—81 по 984 или 985; Орестъ отъ 986—1005. ibid р. 351—552.—² Въ арабскомъ текств стоитъ слово ал-6-с-л-кинъ, что по всей ввроятности есть транскрипція греческаго ή βασιλική. — в Это слово переведено по коньюктуръ. Въ текств стоитъ слово джем-л.1, которое по словарямъ никакого подходящаго значенія не имветъ. Выше, гдѣ употреблено въ переводъ слово куполъ, въ текств стоитъ обыкновенное слово лубба". — в Первое Сафара 400 было 24 Сентября 1009.

виднъйшія части, и окончательно разбиль священныя реликвіи ея. И послаль Ярухъ Юсуфа, своего сына, и ал-Хусейн-ибн-Захир-ал-Ваззанаи послаль выесть съ нимъ Абу-л-Фаварис-ал-Дайфа. И забрали они всю находившуюся въ ней утварь, а сама церковь была разрушена до основанія, за исключеніемъ тіхъ частей, разрушеніе которыхъ было слишкомъ трудно и уничтоженіе которыхъ невозможно. И быль разрушень Краніонъ и (василика) св. Константина и все, что находилось въ ея предълахъ, и были окончательно уничтожены священныя реликвіи. И старался Ибн-Захиръ уничтожить Гробъ Господень и стереть следъ его, и разбиль большую часть его и разрушиль его. И быль въ соевдствь съ нимъ женскій монастырь, извъстный подъ именемъ ал-Сари (?). Онъ тоже быль разрушенъ. И было начало разрушенія ея (церкви Воскресенія) во вторникъ 5-го Сафара 400 (28 Сентября 1009). И были разграблены всё ея имёнія и завёщанныя имущества и захвачены вся ея утварь и металлическія вещи.

4. Латинское сказаніе о бѣдствіяхъ Іерусалима при Патріархѣ Георгіѣ.

(Jaffé et Wattenbach, Ecclesiae metropolitanae Coloniensis codices manuscripti XI sec. V, 110).

De plaga quae facta est in Hierusalem eo quod dominicum diem non observauerunt. In diebus Georgii patris summi fuit plaga magna facta in Hierusalem super christianos et Saracenos et Iudeos. Primo anno uenit terrae motus a pascha usque in pentecosten cotidie tribus uicibus, et ex ipso terremotu fuit tribulatio magna.

Secundo anno uenit locusta et brucus, innumerabilis multitudo, et comederunt omnem fructum terrae et omnes cortices arborum et folia usque ad radices earum. Tertio anno uenit mortalitas, ita ut per unam portam Hierusalem exirent corpora hominum inter uiros et mulieres et paruulos 86. Quarto uero anno fuerunt interfecti circa Hierusalem propter unam cucurbitam de una parte 80, de alia uero parte 60 homines. Quinto uero anno fecerunt Saraceni praedas per uillas et per monasteria et praedauerunt Iordanem et tria illa (?) monasteria et sancti Sabe monasterio monachos 100 plagauerunt, 24 igne cremauerunt; et illo anno fuit siccitas magna, et pro ipsa siccitate coeperunt Iudei laetaniam et postulauerunt pluuiam et uenit siccitas major, ita ut homines mori putarent.

Ut uiderunt Saraceni, quod Iudei impetrare non potuerunt, coeperunt et ipsi eorum facere laetaniam, ut uenit grando et tempestas. Tertia autem uice fecerunt christiani triduanum ieiunium, et misit deus pluuiam. Post haec vidit unus per uisionem angelum dei ad se uenientem, qui dixit ei: "Ista tribulatio et ista plaga uenit super homines eo quod dominicum diem non obseruauerunt". Deinde ipse servus dei uenit ad Georgïum patriarcham et indicauit ei sicut illi reuelatum fuerat. Tunc quoque domnus patriarcha ascendit in ambonem et jussit custodire diem dominicum a uesperà ausque ad uesperam et qui non custodiret eam anathematizaretur. Tunc ceperunt populi diem dominicum obseruare, et uenît abundantia super terram.

5. Изъ Еккегарда, нѣмецқаго паломника и лѣтописца начала XII-го вѣқа о взятіи Іерусалима Турками въ 1070 году.

(Ekkehardi Hierosolymita ed. Hagenmeyer, Tubingen, 1877 pag. 72 et seq.).

Subiacuit furoribus istis prepotens quondam Antiochia, et ne multis morer, dextras dederunt tota simul Syria atque Palestina. Cap. IV. Igitur terra repromissionis subacta, mater nostrae redemptionis ac fidei Hierusalem duplici captivitatis jugo gravatur; solamen tamen erat utique perparvulum, quod opprimentium se Sarracenorum Thurcis multo turpior plebs aequa sorte multatur. Posito inibi sultano militibusque numerosis ad instaurundum antemurale, quod hactenus cernitur, aliave quaelibet aedificia, destruuntur illa quae extra civitatem erant monasteria. Domini vero sepulchrum questus dumtaxat gratia intemeratum relinquitur; templum Domini famosissimum et nulli, ut arbitror, humani operis structurae comparandum sacrilegae paganorum religioni reservatur, tantaeque semper apud illos habebatur venerationi, ut nunquam illud nisi nudis et lotis pedibus intrarent, nullum vero de christianis, quos utique immundos judicabant, per tot annorum curricula tam Sarracenorum quam Thurcorum tempore vel intra atrium ingredi permitterent.

#### Опечатки и дополненія.

Должно быть.

Напечатано.

204-12 сн. Карка.

14 сн. 3869.

207- 1 св. небо при

232— 3 св. Воскресенія.

#### Стр. строк. 1— 7 cm. εὐρέθησαν ευρέθησαν 42- 9 св. чтеніе, чтеніе 11 cB. η ű 47-14 сн. подъемномъ подвемномъ 49- 1 св. Константина. Константинъ 61-12 cm. σέχρετογ σέχρετον 97-11 сн. послю слово: при Калиф' прибавить: или же при взятін турка-Хакемв въ 1009 году ми сельджувами въ 1070 году, 98—11 св. пость слова: противь му-прибавить: или что еще ввроятиве, при взятін Іерусалима турками сельдсульманъ жуками, за которымъ по свидъ-тельству Еккегарда, последовало разрушеніе христіанских зданій вив городскихъ ствиъ. 106—11 св. Леофиида. 110—5 сн. Sociu 117—4 сн. преторій, Леонида Socin преторій ва Эммаусъ 133- 3 сн. в Эммаусъ 137—16 св. посль словъ: несколько прибавить: 3) въ церкви Вознесенія, по иное. описанію путешествія Виллибальда Гейденгеймскаго монахинею. 155-13 сн. Февраля. Января 156— 7 сн. *послъ слов*ъ: въ важдомъ прибавить: Обывновенно полагають, что подъ житницами Іосифа следуеть разумёть древне-египетскія пирагородъ. MHZM. 159— 7 сн. Der. 165— 3 сн. вниманію 203— 6 св. нанымъ Der **GIHRILE**

Сверхъ того встръчается въ разныхъ мъстахъ примъчаній къ русскому переводу Епифанія (стр. 33—244) разногласія въ обозначеніи нумеровъ приложеній (стр. 245—272). Явленіе, что одно и то же приложеніе, навывается то вторымъ, то третьимъ и т. п. произошло отъ того, что порядовъ приложеній отчасти не быль вараніве твердо установлень вы представленім редавтора, а отчасти отъ того, что при печатаніи по недосмотру перепуталя 3 и 4 приложенія.

262— 7 сн. посль слова: со святый прибавить: Макаріемъ.

виднымъ

небо; при 7 сн. послю слова: и мъсто, гдъ прибавить: предъ самынъ поднятіемъ на воздухъ,

Вознесенія

Карла

38, 69

### Укаватель собственных именъ.

Ааронъ, первосвященникъ.— 5, 15, 27, 187, 190.

Абдъ ел-Мелекъ, калифъ съ 685-705 г.-195.

Абу ел - Фаварисъ ел-Дайфа. — 270.

Августинъ, Блаженный, пи-

Авиронъ. См. Корей.

Авраама жертвенникъ. - 39.

Авраамъ, веткозавётный патріаркъ. — 29, 229, 230, 252, 256, 258, 261, 262.

**Агване**, народъ. — 249. — 250.

Агоніи, Моленія о чаш'в, пещера.—199, 206.

Агриппа младшій, съ 32— 101 г.—115.

Адамнанъ, написатель Аркульфа. — 37, 49, 96.

Адама гробъ.—16, 21, 251.

Адамъ, первый человѣвъ.—8, 10, 29, 34, 58, 234.

Адемаръ, писатель. - 135.

Адона мартирологъ. — 158.

Адріанъ, императоръ съ 117— 138 г.—92.

Адулій, монахъ. —213.

Азаріе, ел. См. Висания.

Аинъ, источникъ. См. Каримъ, Султанъ, Табига, Тинъ.

Акельдама, село Скудельничье.—18, 23, 121.

Акка, городъ. - 33.

Аккскій заливъ.—132.

Акса, ел, мечеть. — 82, 88, 101, 137.

Алберика хроника. — 186.

Александрія, городъ.—4, 9, 13, 14, 25, 26, 31, 145— 150, 158, 162, 184, 235, 244.

Александръ, монахъ, писатель.—80, 81.

Алексви Комненъ, императоръ съ 1081—1118 г.—52, 54, 55, 57, 110, 129.

Али ел-Гереви, писатель.— 150.

Али, сынъ Ихшида.—265.

<sup>1</sup> Составиль И. А. Шляпвинъ.

Али ибнъ ел-Хаммаръ, сынъ Сивара.—268.

Алишанъ Л., писатель.—250. Алкуинъ, писатель.—71.

Альберть Ахенскій, писатель.—121, 213.

Амалекитяне, народъ.—171, 176.

Амальфи, городъ. — 156.

Аманунтъ, Палео Лимиссо, городъ.—147.

Амвросій Медіоланскій, † 397 г. — 79.

Амида, Діарбекиръ, городъ. — 141.

Аминъ, калифъ съ 809— 813 г.—70.

Амміанъ Марцелинъ, писатель.—161.

Аммоній, монахъ. — 162—165, 168, 171—173, 175, 179.

Амру. —157.

Анастасій Армянскій, писатель.—250.

Анастасій библіотекарь, писатель — 147, 148.

Анастасій І-й, императоръ съ 491—518 г. — 149, 237, 240.

Анна Комнена, писательница.—54.

Анна Праведная, мать Пресвятой Богородицы. Память 25 Іюля и 9 Сейтября.—83.

Анны первосвященника домъ. 3, 12, 18, 23, 119. Анны Св. церковь.—82—85. Анонимы.—61, 63, 80, 87, 158, 181, 184, 185, 189, 202, 208, 219, 222.

Антіохъ, игуменъ лавры Св. Саввы.—35, 40, 209.

Антонинъ, архимандритъ.— 160, 161, 173.

Антонинъ Плацентинскій или Мартиръ, писатель. — 53, 84, 90, 103—105, 108, 116, 118, 121, 122, 125, 129, 142, 150, 160, 193, 194, 213, 221, 223, 229, 240, 241.

Антоній Св. Великій, 251— 356 г. Память 11 Января.— 5, 14, 26, 155, 158, 159.

Антонія башня, замокъ.— 114, 115, 116.

Антонія Св. монастырь, дейръ Маръ Антунъ.—156, 159.

Антоній, архієпископъ Новгородскій, † 1231 г.—51, 55, 110, 129, 130, 143, 147, 235.

Антунъ, дейръ Маръ. См. Антонія монастырь.

Аноимъ, Св. Память 17 Овтабря.—8, 30, 139.

Аполлинарія, Св. мученица.— 148.

Аполлинарій Православный, Св.—4, 13, 25, 148.

Аполлонія, Св. мученица.— 148. Аполлонъ, Св. Память В Іюня.—148.

Апостоловъ Св. церковь.— 92, 110, 143.

Аравія.—139, 145, 161, 169. Аравійскій заливъ. См. Красное море.

Ареццо, городъ. —180, 208.

Аркадій, писатель. —135.

Аркадій, императоръ съ 395— 408 г.—158.

Аркульфъ, писатель. — 35, 37, 39, 42, 49—51, 53, 56—58, 65, 78, 80, 95—97, 107, 109, 110, 112, 122—125, 129, 136, 195, 197, 198, 200—202, 209—212, 214—216, 219, 221, 226, 230, 237, 241, 243.

Армаоемъ, Рама, Рамаоа, ер-Рамъ, село.—233.

Арсеній, Св. Великій † 450 г. Память 8 Мая.—5, 14, 26, 158.

Арсеній, патріаркъ Александрійскій, оволо 985 г.—269.

Архіепископы. См. Антоній, Епифаній, Поппонъ.

Асафатова удоль, плачевная удоль, юдоль, Іосафатова долина. См. Кедръйскій потокъ. — 6, 15, 19, 28, 194—196, 198, 201, 203, 206, 214, 254.

Аскаланъ. См. Аскалонъ.

Аскалонъ, Аскаланъ, городъ. — 4, 13, 25, 139—144.

Аскаръ. См. Сихарь.

Асмонеевъ дворецъ — 116, 118, 119.

Ассуанъ. См. Сіена.

Атлибъ, Атрибъ, Ванга, городъ.—150.

Атрибъ. См. Атлибъ.

**Афтекинъ.**—268.

Ama-ел. См. Вечери тайной мъсто.

Ахенскій капитулярій.—71.

Аяръ, мѣсяцъ. 268.

Аюнъ, источники. См. Муса. Аванасій Великій Св., патріархъ Александрійскій, съ 326—373 г. Память 2 Мая и 18 Января.—4, 25, 145— 146, 158, 163.

Бабъ, ворота. См. Маріамъ. Базилика. См. Виолеемская, Константина, Маріи Новая, Маріи Св. Дѣвы, Сіонская.

Балдуинъ II, король Іерусалимскій, съ 1118—1131 г.— 198.

Банга. См. Атлибъ.

Ваніасъ. См. Кесарія.

Баронія анналы.—180, 185, 186.

Варъ, море. См. Лутъ.

Батракъ, хаммамъ ел. См. патріаршій прудъ.

Башня. См. Антонія, Гиппика, Давида.

Беда Достопочтенный, писатель.—54, 66.

Беды мартирологъ.—158. Беджа, Бидхари, народъ.— 161.

Безплодія камни.—25, 137, 138.

Бернардъ, писатель. — 33, 38, 56, 64, 66, 118, 123, 124, 126, 130, 135, 144, 146, 156, 157, 195, 197, 198, 200—202, 210—212, 218, 220, 242.

Биджари. См. Беджа.

Биркеть, прудъ. См. Израинъ, Керунъ, Маріуть, Якубъ.

Биръ, колодезъ. См. Себа. Бирсабе. Берсабе биръ Се

Бирсабе, Берсабе, биръ Себа.—225, 226.

Благовъщенія храмъ.—230. Богородицы гробъ.—19, 27, 195, 196—198, 251, 258.

Богородиды икона.—17, 22, 74—76.

Богородицы источникъ. – 131, 138.

Богородины Купины монастырь.—182.

Вогородицы полотно. — 58.

Богородины рожденія мъсто.—83, 84.

Богородицы Фарской, церковь,—51, 54.

Богородицы церковь.—18, 19, 24, 27, 36, 64—67, 83, 85, 193—198, 261.

**Боракъ-ел.**—85.

Болландистовъ, двянія свя-

тыхъ.—74,140,141,145—148, 155, 158, 159, 169, 191.

Бревіарій.—49, 51—54, 78, 80.

Брейтенбахъ, писатель.—184.

Вавилонъ, Фараона столица, Каиръ, Мисръ ел-Кахира, городъ.—5, 14, 26, 157, 158, 191, 269.

Вади, долина. См. Леджа, Рака, Фейранъ, Шуейбъ, Этла. Валентъ, императоръ съ 364—

378 r.—163.

Варавва, разбойнивъ.—1, 10, 21, 38.

Варданъ, писатель.—56.

Василій, Епископъ Емессвій.— 263.

Василій I Македонянинъ, императоръ съ 867—886 г.— 152, 153.

Василія минологій. — 139, 140, 151, 161—163, 165, 168, 169, 173.

Васильевскій В. Г.—56, 57, 180, 184.

Ваттенбахъ, писатель. — 71, 72, 270.

Велидъ, калифъ. — 89, 149.

Венеція, городъ.—145, 146.

Веселіилъ, строитель Скиніи.— 35.

Веселовскій А. Н.—93, 110, 134, 136.

Вечери Тайной мъсто, ел-

Ama.—17, 23, 95, 96, 111, 112, 200.

Византія. См. Царьградъ.

Викентій, Св. Память 14 Ноября.—154.

Викторъ, Св. Память 11 Ноября.—154.

Виллибальдъ, писатель.—37, 123, 124, 129, 133, 192, 210, 211, 214, 215, 217, 221, 230, 234, 238.

Вилльямсъ, писатель. — 101.

Вильгельмъ Тирскій, писатель.—135, 198.

Виталій Св. Память 22 Апръля.—4, 13, 25, 147.

Вифиль. См. Давида царя отчина. — 125.

Виеания, Виеанія, ел-Азаріе, село.—6, 7, 20, 28, 29, 206, 218, 219, 230, 233, 234, 248, 254, 259.

Виоезда. См. Овча купель.

Виелеемская базилика. — 123.

Виолеемъ. См. Виолеомъ, Давида цара отчина.

Виолеомъ, Виолеемъ, городъ.— 10, 12, 18, 24, 106, 122, 123—126, 129, 252, 256, 257, 261.

Виофагія, Виосфагія, село.— 218.

Віеннь, городъ. - 159.

Влахернская, Св. раки, церковь.—194.

Влеммій, народъ.—161, 162, 165, 166, 169.

Вогюэ, графъ М., писатель.— 46, 47, 65, 84, 85, 119, 120, 123, 134, 137, 194, 209, 210, 212, 216.

Воздвиженія честнаго Креста храмъ.—22, 34, 35, 74.

Вознесенія Св. перковь.— 29, 206—217, 232, 252.

Вопискъ, писатель.—161.

Воскресенія Св. врата. — 38.

Воскресенія Христова церковь. См. Греческій хоръ.— 34—37, 39, 43, 44, 46, 48, 59—61, 64, 68, 69, 71, 73, 75, 76, 79, 81, 117, 204, 250—252, 258, 267—269.

Врата. См. Воскресенія, Давида, Константина, Мироносицъ, Овчія, Сіонскія, Яффскія.

Гавара, источникъ. — 220.

Гаввана. См. Линостротонь.

Гавріилъ архангелъ.—2, 11, 22, 88, 252.

Гавръ, гора. — 252.

Газа, Гузэ, городъ.—143.

Галилея.—8—10, 21, 30, 34, 228, 230, 231, 243, 253.

Гамуррини, писатель.—108, 180, 208, 232.

Гарунъ ел-Рашидъ, калифъ съ 786—809 г.—69, 70, 128.

Гарунъ, холмъ.—187.

Геласій, монахъ.—166.

Генисаретская долина. - 226.

Генисаретское озеро.—8, 30, 222, 243.

Генисаретъ, замовъ. — 226, 243.

Генрихъ I Саксонскій, императоръ съ 919—936 г.—55.

Геенна. См. Геона.

Геоны, геенны, огонь.—17, 95, 105, 106.

Геонъ, ръка.—156.

Георгій Амартолъ, писатель.— 81, 106.

Георгій, патріархъ Іерусалимскій, ок. 796—806 г.—71, 72, 264, 270, 271.

Георгія Св. мощи, храмъ и монастырь.—4, 25, 134—137, 159.

Герасима Св. монастырь, касръ Хажла.—8, 30, 236.

Гесемъ, земля.—143, 144.

Гефсимании, Гетсемани, Офсиманія, Геосиманія. См. Дъвственницъ мъсто. — 6, 15, 19, 27, 100, 122, 191, 193 — 199, 203, 204, 247, 252, 254, 258.

Георавви, монастырь.

Геосиманія. См. Гефсиманни.

Геосиманскій садъ.—199.

Гиннома долина.—106, 121, 122.

Гиппика башня. — 90.

Глаберъ, Рудольфъ, писатель.—135.

Голгова. См. Кальварія, Краниево м'ясто, Лобное м'ясто. — 1, 10, 16, 21, 34—43, 45, 47—50, 59, 64, 65, 71, 73, 77, 78, 82, 92, 116, 229, 251, 254, 258, 270.

Гоморра, городъ.—241.

Гонорій, императоръ съ 395— 423 г.—158.

Гора. См. Гавръ, Еленьская, Зейтъ, Кармильская, Латрская, Моисея, Моріа, Мунеджа, Нагусъ, Итичья, Самуила, Сербалъ, Синай, Скитійская, Сумра, Хоривъ, Өаворъ.

Горняя. См. Каримъ.

Городъ. См. Акка, Александрія, Амальфи, Амафунтъ, Амида, Ареццо, Аскалонъ, Атлибъ, Вавилонъ, Венеція, Виолеомъ, Віеннь, Газа, Гоморра, Дамаскъ, Даміетта, Діаполисъ, Діарбекиръ, Инкерманъ, Іерихонъ, Іерусалимъ, Іоппія, Каиръ, Канопъ, Керакъ, Кесарія, Кирра, Клизма, Константинополь, Котіей, Лидда, Мекка, Мемфисъ, Ме-ROG, Милеть, Навкратисъ, Назаретъ, Наплузъ, зіумъ, Раифа, Рамвле, Римъ, Сидонъ, Сіена, Содомъ, Суезъ, Тиверіада, Тиръ, Триръ, Фереманъ, Фостатъ, Хевронъ, Царьградъ, Эги, Эдесса.

Господень гробъ.—1, 16, 21,

34, 37, 38, 43, 50, 59, 61, 62, 75, 163, 250, 270.

Господень храмъ. См. Сахра. Готфридъ Бульонскій, король Іерусалимскій съ 1099—1100 г.—198, 213.

Гретсеръ, писатель.—80, 81. Греческій хоръ, восточная часть церкви Воскресенія.—76.

Гробъ, гробница. См. Богородицы, Господень, Давида, Захаріи, Іакова, Пелагіи, Похотвнія, Рахили, Самуила, Соломона.

Гузэ. См. Газа.

ł

Давида царя башня, столиъ, ел-Калаа.—2, 11, 23, 90, 115.

Давида царя врата, Яффскія ворота.—23.

Давида царя гробъ.—106, 107, 112, 125, 129, 257, 262.

Давида паря отчина, Вифиль, близъ Виолеема.—12, 24, 125.

Давида паря роды.—4, 18. Дамаскъ, городъ.—145.

Даміанъ. См. Косма.

Даміетта, Таміафинъ, городъ.—4, 13, 25, 145.

Даніилъ, игуменъ русскій.— ловъ.—225 34, 39—42, 44, 45, 47, 48, 58, 62, 64, 74, 76, 78, 79, 81, 84, 87, 88, 90, 95, 98, 99, 110, 111, 113, Долина. См.

117, 120, 122—126, 129—133, 192, 196, 197, 202, 206, 210, 213, 215, 216, 218, 219, 229, 230, 234, 236—239, 241, 242.

Даудъ-неби.—112.

Дананъ. См. Корей.

Дейръ, монастырь. См. Антунъ, Дози, Іуханна, Келтъ. Дерга, Куббетъ ед. — 61.

Джебель, гора. См. Курмуль, Муса, Торъ, Ханазиръ.

Джумади II, мъсяцъ.—268.

Джустиніани, дожъ.—145.

Дидаскаліонъ, пещера на Елеонской горъ.—29, 231, 232.

Димитрія Ростовскаго Четь Минеи.—74.

Діаполисъ, Діаполь, Діосполь, Лидда, городъ.—4, 13, 25.

Діарбекиръ. См. Амида.

Діокесарія, Сепфорисъ, Сефуріэ, село.—242.

Діоклетіанъ, императоръ съ 284—305г.—148.151,153, 154, 162, 163, 184.

Діонисія Св. монастырь. См. Евенмія Св. монастырь. — 3, 13, 24, 127, 128.

Діосполь. См. Діаполисъ.

Додекатронъ, 12 престоловъ. — 225, 226, 259.

Дози, дейръ. См. Өеодосія монастырь.

Долина. См. Генисаретская,

І'иннома, Іосафатова, Рафидимъ.

Домнъ, монахъ.—168.

Домъ. См. Анны первосвященника, Захаріи, Ісссея, Іоакима, Іоанна Богослова, Іосифа Аримасейскаго, Іосифа, Каіафы, Кесаря, Марка, Петра, Пилата.

Дрессель, писатель. — 113, 137, 171, 204, 228, 231.

Друзилла Св. мученица.— 149.

Дула, игуменъ.—164.

Дунай, ръка.—157.

Духа Св. соществія мѣсто. — 93, 96, 107, 111.

Дъвствениипъ мъсто, въ Геосиманіи.—204.

Девь пять Св.—25, 148— 149.

Дѣяній Франковъ писатель.—45, 196, 197, 214.

Еберсъ Г., писатель.—144, 160, 172, 176—180, 185, 187, 189, 190.

Евагрій, писатель.—158.

Евдокія, императрица, † 460 г.—59, 60.

Евервинъ, аббать Дольскій. — 185.

Евпреній Св. Память 20 Сентября. — 139.

Евсевій Кесарійскій, писатель.—37, 40, 47, 176, 204--207, 224, 232.

Евтихія, Ибнъ Патрика патріарха Александрійскаго, хроника.—68 — 70,73,130, 179, 194, 197.

Евфратъ, ръка. — 55, 157.

Евъфимій, Евфимій, Евоимій Св. 378—473 г. Памать 20 Января.—7, 20, 29.

Евоимій. См. Евъфимій.

Евфимія Св. монастырь. См. Діонисія Св. — 128, 234, 235, 248.

Египетъ.—4, 13, 25, 33, 68, 86, 142, 144, 158, 161, 169, 184, 191, 265.

Едесса. См. Эдесса.

Едомитяне, народъ. -- 171.

Екатерины Св. Великомученицы житіе.—184.

Екатерины Св. Великомученицы монастырь, на Синав.—183, 184, 186, 189.

Екатерины Св. Великомученицы монастырь, близь Руана.—186.

Екатерины Св. Великомученицы мощи.—184—186.

Еккегарда хроника. — 197, 212, 213, 264, 272.

Елена Св., царица, † 327 г. Память 21 Мая.—2, 11, 17, 22, 40, 41, 45, 46, 107, 207, 209, 216, 222, 231, 242, 254—262.

Елены житіе. См. Константи на житіе.

Елены Св. перковь.—41, 44, 43, 47, 48, 79.

Еленьскоя, Еленьская, Елеонская, Масличная гора, джебель ет-Торъ. См. Дидаскалюнъ.—19, 20, 28, 29, 42, 92, 136, 193, 196, 200, 202, 204—217, 232, 252, 259.

Елеонская гора.—См. Еленьскоя гора.

Елизавета Св. Память 5 Сентабря.—11, 23, 88, 131.

Елимъ, мъсто. — 173, 174, 175, 220.

Елисея источникъ, аинъ ес-Султанъ. — 221.

Елистевъ А. В., писатель.— 160, 174.

Еммаусъ, Эммаусъ, Колонія, Кастуль, Никополь, село.—3, 13, 19, 24, 132— 134.

Еннаоа Св. Память 6 Іюна.—

Епископъ. См. Василій, Кириллъ, Макарій, Порфирій, Филаретъ.

Епифаній мнихъ, писатель.—

1, 9, 10, 16, 20, 21, 31, 33, 38, 39, 41, 49—51, 59, 62, 63, 66, 67, 72, 75—77, 81, 82, 85, 87, 89, 90, 94, 95, 99, 100, 105, 108, 110, 111, 113, 114, 129—131, 133, 134, 141, 143, 146, 170, 171, 188, 193, 198, 199, 201, 202,

205, 210—212, 216, 221, 222, 225, 228—232, 234, 239, 248.

Епифаній Св., архіспископъ Кипрскій, † 403 г. Память 12 Мая.—92, 223.

Ептапигонъ, крвпость. — 7, 29, 223—227, 255, 260.

Ернштедть, В. К., писатель.— 80, 253.

Ероусалимъ. См. Іерусалимъ. Ехудъ, касръ ел., Іудейскій замовъ.—240.

Евіопія, страна. — 161, 166.

Житія. См. Еватерины, Елены, Константина, Маріи Египетсвой, Өеодора.

Заливы. См. Аккскій, Аравійскій, Мареотійскій.

Захарін Св. гробъ, пирамида. — 205.

Захаріи Св. домъ.—131, 132.

Захарія Св. источникъ.—138. Захарія Св. кровь.—2, 11.

Захарія Св. кровь.—2, 11, 17, 23, 87, 88.

Захарія маръ. См. Іоанна Предтечи монастырь.

Зеведеовы, Зеведеевы сыновья.—99, 199.

Зейтъ, гора. -160.

Зинаида Св. Память 11 Октября.—149.

Зоровавель.—35.

Зосимы Св. монастырь.—8, 30, 236.

Зосима Св. Память 4 Апрёля.— 236.

Ибнъ-Захиръ.—43.

Ибнъ Патрикъ. См. Евтихій. Ибнъ Яхъя. См. Яхъя Антіохійскій.

Игумены. См. Антіохъ. Даніилъ, Дула, Павелъ, Өеодосій.

Измаелиты, народъ. — 166, 167.

Израилевы колъна.—6, 15, 19, 27.

Израйль. — 144.

Израинъ, биркетъ.—82.

Иканатовъ отрядъ.—152.

Икона. См. Богородицы, Преображенія.

Илія, патріархъ Іерусалимсвій съ 494—516 г. —71,73.

Илія, Св. пророкъ. Память 20 Іюля.—5, 14, 27, 176, 181, 188, 189, 236, 255, 259.

Императоры. См. Адріанъ, Алевсъй, Анастасій, Валентъ, Василій, Генрихъ, Гонорій, Діовлетіанъ, Иравлій, Карлъ Великій, Константинъ Багряпородный, Дува, Мономахъ, Погонатъ Святой, сынъ Иравлія, Констанцій Хлоръ, Мавривій, Максиминъ, Мануилъ, Маркіанъ, Михаилъ, Юстиніанъ, Юстинъ, Өеодосій.

Императрицы. См. Евдокія, Елена, Пулькерія, Өеодора. Индія.—155, 157. Инкерманъ, городъ.—142.

Иннокентій, монахъ. — 213.

Иорданъ, Іерданъ, Іорданъ, еш-Шеріа, рѣка. — 6, 8, 20, 28, 30, 169, 219, 220, 222, 236, 242, 247, 252, 255, 259.

Иосифовь, Іосифовъ виноградъ.—16.

Иосифовъ, Іосифовъ храмъ. — 17, 126, 128.

Ипполита <del>О</del>иванскаго хроника.—100.

Иравлій, императоръ съ 610—614 г.—35, 53, 74, 130, 209, 253.

Иранъ, страна. — 268.

Иродъ, царь, съ 37—4 г.— 3, 13, 18, 24, 106, 114, 116, 118, 128, 130, 252, 257, 261.

Исаія, Св. † 373 г. Память 14 Января.—163, 164.

Исаія, Св. пророкъ. Память 9 Мая.—106.

Исидоръ Севильскій, писатель † 636 г.—158.

Испанская затворница.—204.

Источники. См. Богородицы, Гавара, Елисея, Захаріи, Мерра, Цілебный.

Іапра дочь.—80.

Іакова Св. гробъ, пирамида.—204, 206.

Іакова Св. монастырь.—119.Іакова Св. церковь.—61, 67, 69.

Іакова брата Господня храмъ. -256, 261.

Іаковъ, братъ Господень. Память 23 Октября. — 6, 15, 19, 28, 204, 206.

Іаковъ Еврей, писатель. —191. Іакова кладязь, биръ Якубъ. <del>--- 243.</del>

Іаковъ, ветхозаветный патріархъ. — 87, 144, 243.

Іакова протоевангеліе.—87, 138, 234.

**Іезавель**, царица.—14, 27.

**Іереміи ровъ.—257, 262.** 

Іерихонъ, ер. Риха, городъ. 8, 30, 220, 235, 237, 241.

Іеронимъ, Блаженный, писатель † 420 г.—33, 88, 93, 108, 217.

Іерусалимъ, Святый градъ.-1, 6, 10, 16, 20, 21, 23, 24, 28, 33, 35, 36, 45, 53, 56, 57, 60, 67, 68, 70,—72, 85, 98, 99, 129, 163, 164, 191, 195, 216, 218-220, 244, 250, 254, 266, 270, **272**.

**Гессея домъ.**—125.

Іефонія. См. Офонва.

Іисусъ Навинъ.—176.

**Іисусъ Христосъ.**—16, 28-30, 50, 74, 75, 200, 201, 222.

Іоакима Св. домъ и монастырь. — 8, 29, 83, 85, 234.

Іоаннидеса проскинитарій.—

123, 133, 138, 194, 216, 227.

Іоаннитовъ госпиталь. — 60.

Іоанна Богослова домъ.—28, 99, 100, 223, 255, 259.

Іоанна Богослова церковь.— 256, 261.

Іоаннъ Богословъ, Св. Память 26 Сентября. — 191, 228.

Іоанна Предтечи колодезь.— **240**.

Іоанна Предтечи монастырь дейръ маръ Іуханна, маръ Захарія.—131, 158, 237, **240**.

Іоанна Предтечи пещера.-221, 222, 247, 255, 259.

Іоанна Предтечи церковь.— 30, 222, 237, 239, 252.

Іоаннъ. См. Киръ.

Іоаннъ Вюрцбургскій, писатель.—46, 201, 216, 218.

Іоаннъ Дамаскинъ, Св. Память 4 Декабря.—54, 56, 74, 84, 135.

loаннъ Лъствичникъ, Uв. Память 30 Марта.—5, 27, 189.

Іоаннъ Милостивый Св., патріархъ Александрійскій съ 609—620 r. Память 12 Ноября.—4, 13, 25, 145, 147, 149.

Іоаннъ, монахъ. —170.

Іоаннъ Мосхъ, писатель. — 105, 150, 213, 221, 236. 38, 59, 79, 85, 119, 120, Поаннъ, Иванъ Предтеча, Св. 88, 131, 132, 137.

Іоаннъ. пресвитеръ. — 162, 168.

Іоаннъ Солунскій, писатель.-

Іоаннъ, сынъ Джумейа.—266. Іоппія, Яффа, городъ.—58.

Іорданъ. См. Иорданъ.

Іорданской долины монастыри.—70, 72, 236, 240.

Іосафатова долина. См. Асафатова удоль.

**1**осафатова пирамида.—205. Іосифа Ариманейскаго гробница.—78.

Іосифа Ариманейскаго домъ. -22, 77, 78.

lосафатовой долины аббатство.—198.

**Іосифа домъ. См. Иосифовъ** храмъ.—22, 77.

Іосифа житницы, пирамиды.-5, 14, 26, 156.

Іосифа садъ. См. Иосифовь виноградъ. - 1, 10, 21, 34, 36, 38.

Іосифа храмъ. См. Иосифовь храмъ.

Іосифовъ. См. Иосифовь.

Іосифъ Ариманейскій.—77.

Іосифъ, монахъ.—166.

Іосифъ Обручникъ, Св. Па-25, 138, 144, 257, 261.

7, 8, 19, 20, 24, 28, 30, Посифъ, ветхозав'втный патріархъ.—13, 25, 144.

> Іосифъ, патріархъ Герусалимскій съ 980-985 г.-269.

> Іосифъ Флавій. писатель. — 90, 106, 116, 132, 225, 226.

Іуда Маккавей.—133.

Іуда предатель. См. Юда предатель.

Іуханна, дейръ маръ. См. Іоанна Предтечи монастырь. **Іюдеи.** — 39.

Каганкатваци Моисей, писатель. -42, 48, 50, 57, 100, 111, 192, 193, 210, 249.

Каиръ. См. Вавилонъ.

Каифинъ, Каіафы, первосвяпценника домъ. —3, 12, 18. 23, 99, 103, 104, 107, 109, 117, 120, 257, 262.

Каіафы домъ. См. Каифинъ домъ.

Калаа ел., замокъ. См. Давида царя башня.

Калифъ. См. Абдъ ел-Малекъ, Амидъ, Велидъ, Гарунъ ел-Рашидъ, Мамунъ, Омаръ, Хакемъ.

Кальварія. См. Голгофа.

Камень. См. Безплодія, Моисея, Святой.

Кана Галилейская, Кана ел-Джелилъ, кербетъ Кана, Кефръ Кенна, городъ. — 8, 9, 30, 31, 242, 243, 256, 261.

мять 26 Декабря.—4, 11, Кана ел-Джелиль. См. Кана Галилейская.

Кана хербеть. См. Кана Галилейская.

Канопъ, городъ.—162, 168.

Капернаумъ, Тель Хумъ, селеніе. — 7, 28, 222—225, 255, 259.

Каппата. См. Лифостратонь. Каримъ аинъ, Каремъ, Горняя, Орини, село.—131, 132, 138.

Карлъ Великій, императоръ съ 800—814 г.—42, 67, 71, 204.

Кармильская гора. См. Корънильевская гора.

Касръ, замовъ. См. Ехудъ, Хажла.

Кастуль. См. Еммаусъ.

Католики. См. Латинане.

Кафуръ. — 266.

Кедрскій потокъ. См. Кедрій-

Кедрвискии, Кедарьскій, Кедронскій, Кедрокій, потокъ. См. Асафатова удолъ.—6, 15, 19, 28, 106, 194, 200, 202, 206, 254, 258.

Кельнская рукопись. — 72, 264.

Келтъ, дейръ ел. См. Кузива. Керакъ, городъ.—227.

Керунъ, биркетъ ел. См. Меридово озеро.

Кесарія, Филиппова, Панеада, Баніасъ, городъ.—10, 21, 224.

Кесаря домъ. См. Късаря домъ.

Каттанинъ, сукъ ел.—82. Кефръ-Кенна. См. Кана Галилейская.

Киликія, страна.—139.

Кипръ, островъ. — 1, 16, 21, 33, 68, 71, 147.

Кириллъ Св., епископъ Іерусалимскій съ 350—387 г.— 37, 92, 114.

Киріака Св. лавра.—70.

Кирра, Корусъ, городъ.—140.

Киръ и Іоаннъ. Св. Память 31 Января.—8, 30, 235, 258, 262.

Клавдіанъ, писатель.—161.

Клеопа Св. Память 4 Января.— 3, 13, 19, 24, 133.

Клизма, Колзумъ, городъ. — 160, 166, 167.

Кодаръ, монастырь. — 164.

Колеръ, писатель.—181.

Колзумъ. См. Клизма.

Колоніэ, Кулоніэ. См. Еммаусъ.

Колонна бичеванія. — 17, 93—95.

Комбефизъ, писатель. — 148, 162, 172.

Кондаковъ Н. П., писатель.— 161, 175, 178, 182, 183, 187, 188, 190.

Кондараки, писатель.—142.

Константина Св. базилика.— 34—37, 40, 42, 43, 45— 47, 49, 52, 53, 64, 73— 76, 79, 81, 210, 223. житіе.— 41, 80, 81, 109, 121, 129, 194, 207, 222, 223, 225, 226, 228—230, 235, 242, 253—262.

Константина Св. врата. См. Костентина.

Константина Св. придѣлъ. — 61.

Константинополь. См. Царьградъ.

Константинъ Багрянородный, императоръ съ 912— 959 г.—54—56.

Константинъ Дука, императоръ съ 1059—1064 г.— 56.

Константинъ Мономахъ, императоръсъ 1042—1054 г.— 36, 43, 44, 48, 56.

Константинъ Погонатъ, императоръ съ 668—675 г.— 159.

Константинъ Св., императоръ съ 306—337 г.—34, 40, 41, 45, 54, 64, 123, 135, 194, 208, 209, 212, 222, 223, 253, 262.

Константинъ Св., храмъ.—1, 2, 10, 11, 16, 22, 38, 40—49, 53, 76—78, 254, 257, 258, 268, 270.

Константинъ, сынъ Ираклія, императоръ въ 641 г.—147.

Констанцій Хлоръ, Императоръ съ 305 по 306 г.— 257, 262.

Константина и Елены Св. Корей, Дасанъ и Авиронъ. — житіс. — 41, 80, 81, 109, 190.

Король. См. Балдуинъ II, Готфридъ, Стефанъ.

Корусъ. См. Кирра.

Корънильевская, Кармильская гора, джебель Курмуль.—3, 13, 18, 19, 24, 131—133.

Косма Индоплаватель, писатель.—174.

Космы и Даміана лавра.— 143.

Космы и Даміана мощи.— 4, 25, 139—144.

Костентина, Константина Св. врата, двери.—16, 21, 41, 42, 44, 49, 58, 59.

Котіей, городъ.—151, 154.

Краниево мъсто, Краніонъ См. Голгова.

Красное море, Аравійскій заливъ.—26, 145, 159, 160, 165, 166, 169. 191, 220.

Креста честнаго храмъ.— 34—36, 40—42, 44—48, 53, 57, 251, 260.

Крестовъ испытанія мѣсто.— 78.

Крещенія Св. м'всто.—237— 240.

Крымская война.—84.

Крымъ.—142.

Куббетъ, куполъ. См. Дерга, Сахра.

Кузива, Хузива, Хозевита монастырь, дейръ ел-Келтъ. —234, 235. Купины Св. монастырь. — 27, 169, 181—186.

Курмуль, джебель. См. Корънильевская гора.

Кѣсаря, Кесаря домъ.—3, 12, 18, 23, 120.

Лавры. См. Киріака, Космы и Даміана. Саввы, Фаранская.

Лазорь, Лазарь четверодневный Св. Память 17 Октября.— 7, 20, 29, 218, 219, 248, 254, 258, 259.

Лазарь. См. Лазорь.

Латиняне, католики.—42.

Латръ, Латрунь, Латрская гора.—180.

Леджа, вади.—177, 190.

Леонидъ, Архимандритъ, писатель. — 39, 41, 59, 79, 106, 110, 112, 120, 123, 124, 126, 127, 130, 132—134, 193, 194, 197, 199, 217, 234—236, 240.

Леонтій Неапольскій.—147. Леонтій Св. Память 17 Овтября.—139.

Леонтія Св. церковь.— 201. Лепсіусь, писатель.—176.

Лессепса каналъ.—160.

Ливія.—191.

Лидда. См. Діаполисъ.

Лизій, дувсь.—139.

Лифостратонь, Лифостратонь, Гаввана, Каппата.—
17, 23, 90, 91, 109, 111, 115, 206, 251, 262.

Ліутпрандъ, писатель.—55. Лобное мъсто. См. Голгова.

Лотова жена, джебель Уздумъ.—8, 30, 240, 241.

Лудольфъ Сухемскій, писатель.—117.

Лутъ, баръ ел. См. Мертвое море.

Маврикій, императоръ съ 582 —602 г. 252.

**Мавры**, народъ.—165, 166.

Магометъ, лжепроровъ.—85, 86, 169.

Магдала, Мждель, селеніе.— 7, 29, 225—227.

Макарій Александрійскій Св. Память 19 Января.—155.

Макарій Великій Св. Египетскій. Память 19 Января.— 4, 5, 14, 26, 155, 156.

Макарій, еписвопъ Амидійскій.—141.

Макарій, епископъ Синайскій — 179.

Макарій, патріархъ Іерусалимскій съ 313—333 г.—258. 262.

**Макарій Римскій.**—155, 156.

Макарія митрополита Четь-Минеи.—80, 81.

Макарія монастырь. — 26.

Маккавеевъ замокъ. —115.

Максиминъ, императоръ съ 305—313 г.—151.

Максимиліанъ.—154.

19

Максиміана панегиристь.— 161.

Мамврійскій дубъ, баллузетъ Себта.—258, 262.

Мамиллы Св. церковь.—130.

Мамунъ, калифъ съ 813— 834 г.—68, 70.

Мануилъ Комненъ, императоръ съ 1143—1180 г.— 124, 239.

Мареотійскій заливъ, биркетъ Маріуть.—191.

Маріамъ, бабъ Ситти.—82. Маріанъ.—152.

Маріи Египетской житіе.— 73, 75, 76.

Маріи Египетской придѣлъ. —76.

Маріи Латинской церковь.— 65, 75, 84.

Маріи Новой базилика. — 101, 105, 117.

Маріи Св. Дѣвы базилика.— 89, 101, 105, 109, 200.

Марія Египетская Св. Память 1 Апреля.—2, 11, 17, 22, 73, 74, 79, 236.

Марія Магдалина Св. Память 22 Іюля.—7, 29, 64, 65, 75, 77, 79, 229, 256, 260.

Марія, Св. мученица. Память 6 Іюня,—149.

Марія. См. Мареа.

Маріутъ биркетъ. См. Мареотійскій заливъ.

Маркіанъ, императоръ съ

450—457 r. — 154, 168, 179.

Маркъ Св. Память 25 Апръля.—4, 13, 25, 145, 146.

Марка домъ.—103.

Марка храмъ.—235.

Мартирологи. См. Адона, Беды, Римскій.

Мароа Св. Память 6 Іюня.— 149.

Мароа и Марія Св. Память 4 Іюня.—61, 218.

Масличная гора. См. Еленьскоя гора.

Масличной горы конгрегація.—213.

Масуди, писатель.—149.

Маттеи каталогъ. — 81, 183.

Матурнъ, цервовь.—42, 251.

Мекка, городъ.—195.

Мелисенда, дочь Балдуина II. —198.

Мелитонъ Сардійскій, писатель.—191.

Мелхиседекъ, царь.—7, 29, 228, 230, 256, 261.

Мемфисъ, городъ. —157.

Мензале, озеро.—144.

Меридово, биркетъ ел-Керунъ, озеро.—191.

Меромъ, ел-Хулэ, озеро.— 243.

Мероя, Шенди, городъ. —161.

Мерра, Мира, источникъ. — 7, 20, 28, 219, 221, 247. Мертвое море, Содомское море, баръ ел-Лудъ. — 236, 237, 241.

Мждель. См. Магдала. Милеть, городъ.—180.

Мина Калликеладъ Св. Память 17 Февраля и 10 Декабря.—151, 154.

Мина Св. Память 11 Ноября.— 4, 26, 150, 151, 154.

Минологи. См. Василія, Петра, Шефлета.

Мироносицъ врата. — 38.

Мироносицъ церковь. — 61, 64, 65, 69, 204.

Мироносицы. — 19, 28, 69, 204.

Мисръ ел-Кахира. См. Вавилонъ.

Михаилъ III, императоръ съ 855—867 г.—263.

Младенцевъ Св. пещера.— 128—131, 261.

Модестъ Св. патріархъ Іерусалимскій съ 633 по 634 г. Память 18 Декабря.—35, 40, 42, 45—48, 79, 209, 212, 216.

Моисей Боговидецъ. Память 4 Сентября.—5, 14, 15, 26, 27, 138, 173—176, 179, 181, 182, 186, 187, 190, 220.

Моисей, монахъ.—165, 166. Моисея бани, хаммамъ джебель Муса.—174, 177— 181. Моисея гора, джебель Муса. — 188—190.

Моисея камень. - 190.

Моленія о чашъ, пещера. См. Агонів.

Монастыри. См. Антонія, Богородицы, Купины, Георгія, Герасима, Георавви, Діонисія, Евоимія, Екатерины, Зосимы, Іакова, Іоакима, Іоанна Предтечи, Іорданской долины, Кодаръ, Кузива, Купины, Макарія, Одигитріи, Самуила, Сари, Стадный, Харитона, Ховаръ, Өеодосія, Лавры.

Монахи. См. Адулій, Алевсандръ, Аммоній, Геласій, Домнъ, Епифаній, Иннокентій, Іоаннъ, Іосифъ, Моисей, Павелъ, Псой, Савва, Симеонъ, Филосей.

Mopia, ropa.—90, 101, 114, 116.

Мощи. См. Георгія, Екатерины, Космы и Даміана.

Мунеджа, гора.—190.

Муристанъ. — 60.

Муса, аюнъ. — 220.

Муса, джебель. См. Моисея гора.

Муса, джебель хаммамъ. См. Моисея бани.

Мухамедъ сынъ Измаила ел-Санаджи.—266, 267.

Мухарремъ, мъсяцъ.—265. Мъста. См. Богородицы рож-

Digitized by Google

денія, Вечери тайной, Духа Св. сошествія, Д'ввственниць, Елимъ, Краниево, Крестовъ испытанія, Крещенія, Преображенія, Успенія Богородицы, Явленія Христа.

Мѣсяцы. См. Аяръ, Джумади, Мухарремъ, Сафаръ, Тиви.

Навкратисъ, городъ.—168.

**Нагусъ**, гора. — 174.

Назара ел. См. Назаретъ.

Назаретъ, ел - Назара, городъ.—7, 9, 29, 31, 222, 230, 231, 244, 256, 261.

Наплузъ, Неаполисъ, Сихемъ, городъ.—243.

Наполеонъ III.—84.

Народы. См. Авгане, Амалевитяне, Беджа, Влемміи, Едомитяне, Измаелиты, Печенеги, Сарацины, Турки.

Нассири-Хозрау, писатель.— 44, 86, 88, 150, 157.

Насанаилъ Св. Память 22 Апръля.—7, 29, 229, 230.

Неаполисъ. См. Наплузъ.

Неби, пророкъ. См. Даудъ, Самвилъ.

Неосвященная церковь.— 17, 22, 64, 67.

Никита, патрицій. — 53.

Никифоръ Каллисть, патріархъ Константинопольскій, писатель. — 59, 81, 121, 171, 194, 225, 253.

Никодимъ. — 78.

Никополь. См. Еммаусъ.

Нилъ Св. Память 12 Ноября.— 161, 168, 169—172, 182.

Нилъ, ръка.—144, 150, 156, 157, 159, 191.

Hopobb A. C., писатель.—
39, 58, 59, 64, 75, 79,
84—86, 90, 106, 123, 127,
130, 132—134, 159, 193,
194, 206, 219, 221, 223,
226, 227, 230, 234—236,
239, 241, 242, 244.

Обедіанъ.—166, 168.

Обличенія вода.—25, 137, 138.

Обрѣтенія креста придѣлъ.— 79.

Обрѣтенія креста, церковь. См. Креста Честнаго храмъ Овчія врата.—82.

Овча, Овчая купель.—17, 21, 81—85.

Овчая купель. См. Овча купель.

Одигитрія, монастырь. — 61.

Озера. См. Генисаретское, Менвале, Меромъ.

Омара мечеть. См. Сидна Омаръ.

Омаръ, калифъ съ 634 по 644 г.—60, 61, 157, 195, 209.

Оресть, патріархъ Іерусалимскій съ 986—1005 г.— 269.

Орини. См. Каримъ.

Оріонъ Св., мученикъ.—148.

Орфа. См. Эдесса.

Остромірово евангеліе.—149.

Отче нашъ, пещера.—202, 232.

Офонъя, Іефонія, еврей.—6, 15, 19, 27, 192, 193.

Павелъ Латрскій Св. Память 15 Декабря.—180.

Павелъ, игуменъ. —167.

Павелъ, монахъ.—163, 170.

Павелъ, пресвитеръ.—149.

Павлинъ, Ноланскій Св. Память 23 Января, писатель.— 80, 208.

Павлы путешествіе. — 108.

Палео Лимиссо. См. Амаеунтъ.

Палладія Лавсаикъ. — 155, 213.

Пальмеръ, писатель. — 70, 173, 174, 177, 178, 187, 189, 190.

Панеада. См. Кесарія Филиппова.

Паства Св. См. Стадный монастырь.

Пасхальная хроника. — 53, 106, 156.

Паткановъ К. П., писатель.— 249, 250.

Патриархия, патріархія.— 2, 11, 17, 22, 58, 61, 62.

Патріархія. См. Патриархия.

Патріархи ветхозавѣтные. См. Авраамъ, Адамъ, Іаковъ, Іосифъ.

Патріархи. См. Арсеній, Ава-

насій, Георгій, Евтихій, Илія, Іоаннъ, Іосифъ, Макарій, Модестъ, Никифоръ, Каллистъ, Орестъ, Петръ, Софроній, Христодулъ, Осованъ, Оома.

Патріаршій прудъ, бани, хаммамъ ел-батракъ. — 60.

Пелагіи Св. гробница.—136.

Пелузіумъ, Фарме, Ферема, городъ. — 4, 13, 25, 142, 145.

Пердикка, протонотарій Ефесскій, писатель.—61, 93, 125, 138.

Персидскіе. См. Перьскіе.

Перьскіе, Персидскіе старьйшины.—265.

Петра домъ - 223.

Петра минологь. —151, 152.

Петра церковь.—103, 116, 118, 120, 260, 261.

Петръ, патріархъ Александрійскій съ 373—380 г.—162, 163, 172.

Петръ Понтійскій.—150.

Петръ Св. Память 29 Іюня.— 2, 3, 9, 11, 12, 17, 18, 22, 23, 31, 58, 199, 228, 256, 260.

Петръ Св. патріархъ Александрійскій съ 300—311 г. —13, 25, 147, 148.

Печенъги, народъ. — 55, 56.

Пещеры. См. Аганія, Дидаскаліонъ, Іоанна Предтечи, Моленія о чашъ, Отче нашъ. Пилата домъ, преторія.— 2, 3, 12, 18, 23, 94, 95, 103, 104, 107, 109, 114, 116—120.

Пилать.—2, 3, 12, 17, 23, 91, 94, 95, 108—111, 115—117, 251.

Пименъ Св. Память 27 Августа.—5, 15, 27, 191.

Пимніонъ. См. Стадный монастырь.

Писатели. CM. Августинъ, Адамнанъ, Адемаръ, Алек-Али-Гереви, Али-Алкуинъ, Албертъ шанъ. Ахенскій, Амміанъ Марцелинъ, Анастасій, Анна Комнена, Анонимы, Антонинъ, Аркадій, Аркульфъ, Беда, Бернардъ, Брейтенбахъ, Варданъ, Васильевскій, Ваттен-Веселовскій, Вилибахъ, бальдъ, Вильямсъ, Вильгельмъ, Вогюэ, Вопискъ, Гамуррини, Георгій Амартолъ, Глаберъ, Гретсеръ, Дрессель, Дъяній Франковъ, Еберсъ, Евтихій. Евагрій, Евсевій, Евкегардъ, Елисвевъ, Епи-Ериштедть, Исифаній, Іаковъ, доръ Севильскій, Іоаннъ Геронимъ, Вюрцбургскій, Мосхъ, Солунскій, Флавій, Каганкат-Іосифъ Колеръ, Клавдіанъ, Комбефизъ, Кондавовъ, Кондарави, Косма Индоплаватель, Леонидъ, Леонтій, Лепсіусь, Ліутпрандь, Лудольфь,

Масуди, Мелитонъ, Нассири-Хозрау, Нивифоръ Каллистъ, Норовъ, Павлинъ, Пальмеръ, Паткановъ, Пердикка, Плиній, Поповъ, Порфирій, Поссикъ, Провопій, Пруденцій, Радульфъ, Раймундъ, Рейске, Ріанъ, Розенъ, Рудневъ, Руфинъ, Саввантовъ, Себіосъ, Севульфъ, Сергій, Сиголи, Симеонъ Метафрастъ, Созоменъ, Сократъ, Солярскій, Срезневскій, Сульпицій, Северъ, Теодерихъ, Тиллемонъ, Титмаръ, Тихонравовъ, Тишендорфъ, Тоблеръ, Фаберъ, Филаретъ, Филовей, ка, Фрамейнбергъ, Хитрово, Хрусъ, Цагарелли, Цицеронъ, Шикъ, Яффе, Яхъя, Өеодорить, Өеодоръ, Oeoдосій.

Платонъ Св. Память 18 Ноября. — 170

Плиній, писатель.—161, 226. Поповъ, А. Н., писатель.— 156.

Поппонъ, архіепископъ Трирскій.—185, 186.

Порфирій Успенскій, епископъ, писатель.—151, 160, 161, 172, 174, 187—190, 265.

Поссикъ, писатель.—169. Похотънія гробы.—27, 187. Преображенія икона.—183. Преображенія мъсто.—208. Преображенія храмъ.—183. Престолъ Божій. -- 19, 27, 201.

Преторие, преторія. — См. Пилата домъ.

Преторія.—См. Ігилата домъ. Придълы.—См. Константина, Маріи Египетской, Обрътенія вреста.

Прокопій Газскій, писатель.— 149.

Прокопій Кесарійскій, писатель.—101, 102, 135, 140, 182, 233, 239, 240.

Протей Св., мученикъ.—148.

Пруденцій, писатель.—108.

Псой, монахъ. — 166.

Птичья гора. - 159.

Пульхерія, императрица. — 194.

Пустыни. См. Синъ, Суръ, Өнванда.

Путникъ Бордосскій. — 82, 83, 86, 88, 90, 106, 107, 119, 120, 122, 123, 125, 207, 208.

Пътелоглашенія церковь.— 120.

Равенскій географъ.—157.

Радульфъ, писатель. — 205, 213, 214.

Раифа, ет-Торъ, городъ. — 5, 13, 26, 160, 175, 180, 191.

Раймундъ Агильскій, писатель.—213. Рама, селеніе. См. Армаеемъ.— 133.

Рамава. См. Армавемъ.

Рамвле, Рамлэ, городъ. — 3, 4, 13, 24, 25, 134, 137, 266, 269.

Рамлэ. См. Рамвле.

Рамъ ер-.-См. Армаеемъ.

Расъ, мысъ. См. Сафсафъ.

Рафидимъ, долина. — 173,177.

Раха, вади.—177, 178.

Рахили гробъ.—3, 12, 18, 24, 122, 123.

Рейске, писатель. - 54, 55.

Римскій мартирологъ.—158.

Римъ. — 139.

Риха ер-. См. Іерихонъ.

Рихардъ, аббатъ Вердюпскій. — 185.

Ріанъ П. графъ, писатель.— 38, 51, 52, 54, 55, 57, 73, 110, 129.

Робертъ Фландрскій.—110, 129.

Розенъ В. Р. баронъ, писатель.—43, 67, 73, 264, 269, 270.

Романія.—9, 31, 33, 244.

Рудневъ, писатель.—141.

Рудольфъ Бургундскій.—55.

Руфинъ, писатель. -80, 155.

Ръки. См. Геонъ, Дунай, Евфратъ, Іорданъ, Нилъ, Тигръ, Фисонъ.

Савваитовъ П. И., писатель.— 110, 129, 143, 147, 235.

Савва, монахъ.—163, 164.

Саввы Св. лавра. См. Антіокъ.—3, 13, 18, 24, 70— 72, 125—128, 271.

Садакъ сынъ Бишра, синкеллъ.—269.

Сайда. См. Сидонъ.

Саладинъ, султанъ съ 1174— 1193 г.—60, 61, 216.

Самаритянка. - 9, 30.

Самарія, страна. —243.

Самвилъ, неби. См. Самуила гора.

Самуилъ пророкъ, Память 20 Августа. — 7, 29, 233.

Самуила гора, неби Самвилъ.— 233.

Самуила гробница. — 232 — 233.

Самуила монастырь. - 233.

Сарацины, народъ. — 2, 11, 17, 22, 63, 67, 97, 128, 130, 162, 164, 168—170, 180, 234, 244, 263—265, 270—272.

Сари, монастырь.—197, 270. Сафаръ, мъсяцъ.—269, 270. Сафсафъ, расъ ес-.— 178, 190.

Сахра, Куббетъ ес-. Господень храмъ.—69, 82, 85, 86, 88.

Святая Святыхъ. — 17, 23, 85, 87, 88. Святой камень. — 232.

Святые. См. Анва, Антоній, Анеимъ, Аполлинарія, Аполлинарій, Аполлонія, Аполлонъ, Арсеній, Аоанасій, Викентій, Викторъ, Виталій, Діонисій, Друзилла, Дівь 5, Евпрепій, Евъфимій, Екатерина, Елена, Елизавета, Еннана, Епифаній, Зинаида, Зосима, Илія, Исаія, Іаковъ, Іоаннъ Богословъ, Дамасвинъ, Лествичникъ, Милостивый, Іосифъ Обручникъ, Киръ и Іоаннъ, Клеопа, Константинъ, Лазорь, Леонтій, Макарій Александрійскій, Ве-Марія ливій, Египетская, Магдалина, Маркъ, Мароа, Мина, Мироносицъ, Модестъ, Моисей, Насанаиль, Нилъ, Павелъ Латрскій, Оріонъ, Павлихъ, Петръ, Пименъ, Платонъ, Протей, Самуилъ, Симеонъ Богопріимецъ, Кананить, 40 мучениковь, Софроній, Стефанъ, Өекла, Өеодора, Өеодотія, Өеодулъ.

Себа, биръ. См. Берсабе.

Себеосъ, писатель. — 56.

Себта, баллузетъ. См. Мамврійскій дубъ.

Севульфъ, писатель. — 39, 40, 44, 45, 47, 48, 64, 75 — 77, 85, 87, 88, 98, 120, 124, 192, 195, 196, 198, 210, 215, 218, 226, 243.

Седомское, Содомское море. См. Мертвое море.

Селенія. См. Азаріе, Армаеемъ, Висанія, Висфагія, Діокесарія, Еммаусъ, Капернаумъ, Каримъ, Кана Галилейская, Магдала, Рама, Силона, Сихарь, Оскоа.

Сельджуки.—193, 1У7, 212. Сепфорисъ. См. Діокесарія.

Сербалъ, гора. — 172, 173, 175, 177, 179, 180.

Сергій, Архимандрить, писатель.—74, 140, 141, 143, 147, 149, 151, 152, 171, 191.

Сефуріэ. См. Діокесарія. Сиголи, писатель—185, 188.

Сидна-Омаръ, мечеть Омара. — 60, 61.

Сидонъ Сайда, городъ. —10, 20, 34.

Силенціарій. — 170.

Силоамская. См. Силуамля.

Силона, селеніе.—133.

Силуямля, Силоамская купель.—3,12,18,23,119— 121, 257, 262.

Симеона церковь. - 18, 117.

Симеонъ Богопріимецъ. Память 3 Февраля.—205.

Симеонъ Метафрастъ, писатель.—147, 151, 155, 180, 184, 235.

Симеонъ, монахъ. — 160.

Симеонъ Синайскій. — 185, 186. Симонъ Кананитъ Св. Память 10 Мая.—256, 261.

Синай, гора. См. Екатерины монастырь.—5, 14, 15, 26, 27, 110, 137, 150, 159—165, 168, 185, 187—189, 220.

Синъ, пустыня. — 174.

Сионъ, Сіонъ Св. храмъ. — 2, 11, 12, 17, 18, 23, 53, 56, 57, 90—94, 98—101, 103—111, 113—122, 251, 257, 261.

Сирія. — 4, 21, 33, 70, 86, 145, 266, 268, 269.

Сихарь, Аскаръ, селеніе.— 243.

Сихемъ. См. Наплузъ.

Сіонская базилика. — 52, 92, 95, 97, 108.

Сіонскія ворота.—112.

Сіонъ. - См. Сионъ.

Сіена, Ассуанъ, городъ. – 161.

Скитійская гора.—191.

Скудельничье село. См. Акельдама.

Содомъ, городъ. - 8, 30, 241.

Созоменъ, писатель. —80, 133.

Сократъ, писатель. -80, 81.

Соломона царя гробница.— 106, 129.

Соломона царя дворецъ. —89.

Соломона царя храмъ.—2, 11, 17, 23, 85, 86, 88, 101, 114, 138, 204. Солярскій О., писатель.—157, 220.

Сорока мучениковъ церковь.—61, 64.

Сорокъ мучениковъ Св.—68.

Софіи церковь, на Сіонв.— 94,103,104,108,116—118.

Софіи церковь, въ Царьградъ.—53.

Софія, дочь Императора Констанція.—159.

Софроній Св. патріархъ Іерусалимскій съ 634—644 г., Память 11 Марта.—40, 42, 49, 50, 53, 56, 60, 73, 74, 83, 84, 93, 94, 105, 111, 123, 124, 129, 195, 208, 209, 235.

Срезневскій И.И., писатель.— 192.

Стадный монастырь, Паства Св., Пимніонъ.—3, 12, 18, 24, 125, 126, 257, 261.

Стефана церковь. - 98.

Стефанъ первомученикъ Св. Память 2 Августа, 15 Сентабря и 27 Декабря.— 109, 117.

Стефанъ, король Венгерскій. — 135.

Столбъ бичеванія.— 107,111. Суезъ, Суецъ, Суэзъ, городъ,— 160, 166.

Сулпицкій Северъ, писатель. — 80, 208.

Султанъ, аинъ ес. См. Елисея источникъ.

Сумра, гора.—189.

Суръ, пустыня.—220.

Суръ. См. Тиръ.

Суэзскій перешеекъ.—144.

Суэзъ. См. Суезъ.

Табаріэ. — См. Тиверіада.

Табига аинъ ет.—226.

Таміафинъ. — См. Дамістта.

Танитскій рукавъ.—144.

Танкреда дѣянія, хроника.— 204, 205, 214.

Тарихея. См. Магдала.

Текинъ. — 267.

Текуа. См. Өекоа.

Телецъ золотой.—27, 186.

Тель, долина. См. Ханазиръ, Хумъ.

Теодерикъ, писатель. — 46, 109, 200.

Тиверіада, Табаріэ, городъ.— 7, 8, 29, 30, 224, 226— 230, 241—243, 255, 256, 259, 260.

Тиверіадовое море. — 30, 224, 226, 228, 230, 243, 253, 260.

Тиви, мъсяцъ.—164, 168.

Тигръ, ръва.—157.

Тиллемонъ, писатель. — 163.

Тинъ, аинъ ет. -226.

Тиръ, Суръ, городъ.—1, 10, 16, 21, 33, 34.

Титмаръ, писатель. —184.

Тихонравовъ Н. С., писатель.—156.

Тишендорфъ, писатель.—82, 83, 87, 138, 192.

Темница Господня, Христова.—16, 21, 37, 39, 41, 251.

Тоблеръ Т., писатель. — 39, 40, 43, 58, 59, 63, 69, 77—80, 85, 86, 88—90, 92, 94, 96, 97, 107, 112, 122, 123, 130, 132, 134, 135, 188, 193—195, 198, 203, 206, 208, 212, 216, 218, 219, 229, 234, 236, 240.

Торъ, джебель, ет. См. Еленьская гора.

Торъ. См. Раифа.

Трирская хроника.—186.

Триръ, городъ.—186.

Троилъ. — 4, 25, 147.

Троицы Св. церковь. — 30, 64, 65, 186.

Турки, народъ. — 55, 193, 197, 272.

Уздумъ, джебель. См. Лототова жена.

Успенія Вогородицы м'істо.— 94, 98, 100.

Успенія Богородицы перковь.—196, 197, 202.

Успенскій. См. Порфирій.

Утренняя звёзда.—168.

Фаберъ, писатель.—184.

Фаворьская гора. См. Өаворъ.

Фарме, Фармефъ, Фарамія, Ферема. См. Пелузіумъ. Фаранская лавра.—126.

Фаранъ, вади Фейранъ. — 166, 167, 173, 176, 187.

Фараона столица. См. Вавилонъ.

Фараоновы бани, Хаммамъ Фираунъ джебель.—160.

Фаросъ. — 4, 13, 26, 149, 150.

Фаръ, предмѣстье Царьграда. — 51, 54, 55.

Фереманъ.—139, 141—144.

Фестъ, преторъ. — 115.

Фейранъ, вади. См. Фаранъ.

Филаретъ, епископъ Черниговскій, писатель.—155.

Филиппъ Св. Память 14 Ноября.—7, 29, 230.

Филомаоъ. — 152.

Филоней, монахъ, писатель.— 183.

Фираунъ хаммамъ. См. Фараоновы бани.

Фисонъ, ръка. — 5, 14, 26, 156, 157.

Фока, писатель.—46, 87, 93, 121, 123, 124, 198, 204, 222, 233, 234, 236, 239, 242.

Фостатъ, городъ. -157.

Фрамейнбергъ, писатель. — 185.

Францисканцевъ церковь.— 77.

Фригія.—151, 154.

Хабибъ абу Сахлъ. См. Христодулъ.

**Хажла, касръ.** См. Герасима Св. монастырь.

Хакемъ, Хакимъ, калифъ съ 996—1021 г.—49, 97, 98, 135, 150, 193, 197, 269.

Халиль. См. Хевронъ.

Хаммамъ, бани. — Батракъ, Муса, Фираунъ, Шефа.

Ханазиръ, джебель, Хенеревъ.—226.

Ханазиръ, тель.—225.

Ханке, мечеть.—59, 60, 62.

Ханъ Миніе.—223, 226.

Харамъ ет-Шерифъ. — 82, 88, 204.

Харитона Св. монастырь, Хурейтунъ хербетъ.—1—3, 13, 18, 24, 70, 126—128.

Хасанъ, сынъ Убейдаллаха, сына Тогуджа. — 266, 267.

Хевронъ ел-Халиль, городъ.—132, 241.

Хенереоъ. См. Ханазиръ джебель.

Хези ел-Хаттатинъ.—173.

Хербеть, развалины. См. Кана, Хурейтунъ.

Хитрово, В. Н., писатель.— 82, 86, 106, 107, 119, 137, 208.

Ховаръ, монастырь.—164.

Хозевита монастырь. См. Ку-

Хозива. См. Кузива.

Хозрой, царь Персидскій съ

590—628 r.—34, 130, 147, 194.

Хоривъ, гора.—173, 176, 177, 181, 182, 187, 189, 190.

Храмы. См. Благов'ященія, Воздвиженія, Господень, Иосифовъ, Іакова, Константина, Креста Честнаго, Марка, Преображенія, Сіонъ, Соломона, Церкви.

Христодуль, Хабибь абу Сахль, патріархь Іерусалимсвій съ 978—980 г.—268.

Хроники. См. Алберива, Евтихія, Еввегарда, Ипполита Оиванскаго, Пасхальная, Танкреда, Трирская, Өсөөана.

Хрусъ Уединенный, писатель. — 80.

Хулэ ел. См. Меромъ.

Хумъ, тель. См. Капернаумъ.

Хурейтунъ хербетъ. См. Харитона монастырь.

Хусейнъ ибнъ Захиръ ел-Ваззанаи.—270.

Цагарелли, А. А., писатель.— 175.

Цари. См. Давидъ, Иродъ, Мелхиседевъ, Хозрой.

Царь градъ, Византія. — 53 — 57, 71, 110, 129, 143, 146, 147, 149, 151, 154, 159, 161, 235, 253, 258.

Церкви. См. Анны, Апостоловъ, Богородицы, Влахернской Св. рави, Вознесенія, Воскресенія, Георгія, Елены,

Іоанна Богослова, Предтечи, Леонтія, Мамиллы, Маріи Латинской, Матурнъ, Мироносицъ, Младенцевъ, Обрвтенія Неосвященная, вреста, Петра, Петелоглашенія, Симеона, 40 мучениковъ, Софіи. Стефана, Трои-Успенія Богородицы, Францисканцевъ, Явленія Христа, Өеклы, Храмы.

Цицеронъ, писатель.—115. Цълебный источникъ, Хаммамъ еш-Шефа.—82.

Чермное море. См. Красное море.

Шенди. См. Мероя.

Шеріа. См. Иорданъ.

Шефа, хаммамъ еш. См. Цълебный источникъ.

Шикъ, К., писатель.—41, 75, 123, 126, 234.

Шифлета минологъ. — 146.

Шихабъ ед-Динъ. — 61.

Шуейбъ, вади.—177, 187.

Эги, городъ. — 140.

Эдесса, Едесса, Орфа, городъ. — 8, 30, 235.

Экзедра, галлерея.—49, 56, 78.

Эммаусъ. См. Еммаусъ.

Этла, вади.—189.

Эсіопія. См. Есіопія.

Явленія Христа церковь.— 77, 110.

Явленія Христа м'всто.—94, 228, 229.

Якубъ, биръ. См. Іакова владявь.

Ярухъ.—269.

Яффе, писатель.—43, 72, 264, 270.

Яффа. См. Іопія.

Яффскія ворота. См. Давида, царя врата.

Яхъя Антіохійскій, писатель. — 43, 73, 197, 263, 265, 269.

Юда, Іюда, Іуда, предатель.— 2, 3, 11, 12, 17, 18, 23, 24, 91, 121, 122, 200— 202, 206.

Юстиніановская базилика. См. Марін базилика.

Юстиніанъ, императоръ съ 527—565 г. — 123, 135, 158, 179, 181—183, 233, 239, 240.

Юстинъ Младшій, императоръ съ 565—578 г.—171, 240.

Юсуфъ, сынъ Яруха.—270. Оаворъ, гора.—8, 20, 30, 230, 231, 241—243, 248, 256, 261.

Өеклы Св. церковь. — 61.

Өекла Св. Память 24 Сентября.—149.

Оекоа, Текуа, селеніе.—129. Оеодора, Императрица.—263.

Өеодора, Өеодоръ Св. Память

11 Сентября.—4, 14, 26, 154—156.

Өеодорить, писатель. — 80, 163.

Оеодора архіепископа Едесскаго житіе. — 68, 263— 265.

Өеодоръ Студитъ, писатель. — 158.

Осодосій Великій, императоръ съ 379—395 г.—155, 158.

Өеодосій II, императоръ съ 408—450 г.—59.

 Оеодосій, писатель.
 —49, 52,

 78, 83, 93, 103, 104, 108,

 116, 118, 133, 134, 190,

 200, 203, 205, 219—221,

 224, 225, 227, 232, 233,

 237, 238, 240.

**Өеодосій**, игуменъ.—105.

Өеодосія монастырь, дейръ Дози.—3, 13, 24, 127, 128,

Өеодотія Св. Память 1 Ноября.—139, 140.

Өеодулъ, пресвитеръ.—170.

Өеодулъ Св. Память 14 Января.—168.

Ососана Византійскаго хроника.—68, 70, 128, 195, 209, 234, 239.

Осоонъ, патріархъ Ісрусалимсвій въ началѣ XIII вѣка.— 61.

**Өиваида, пустыня.**—5, 6, 15, 27, 191.

Оола, мъстность.—189.

Оома, патріархъ Іерусалимскій съ 969—978 г.—268.

Allatius <sup>1</sup>.—61, 62, 87, 121, 137, 138, 158, 184, 189, 190, 202, 204, 219, 222, 233, 234, 236, 237, 239, 242.

Antiochia. -272.

Bandini.—157.

Camera.—156.

Chauvet et Isambert, — 85, 90, 120.

Clermont Ganneau.—219.

Commemoratorium de casis Dei. — 66, 85, 89, 101, 117, 128, 188, 203, 204, 224, 225, 234, 236, 238, 239, 242.

Compas. - 75.

Desmanica ecclesia. - 195.

Ducange. -63.

Dummler.—71.

Gallonius, A.-136.

Gaudii mons. - 233.

Gesta Francorum.—82, 196.

Guérin.—223, 227.

Guthe. - 226.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ иностранномъ указателѣ помѣщены лишь тѣ слова, которыя не встрѣчаются въ русскомъ или представляются въ особой формѣ.

Heinichen. -37.204. Heyd. -145. des croisades. Historiens 45, 136, 196, 198, 205, 213, 214. Hodoeporicon. -37, 39, 108, 106, 129, 133, 144, 150, 156, 157, 188, 190, 192<del>-</del> 195, 200, 203, 204, 209, 211, 213, 218, 220, 221, 226, 234, 238, 242, 243. Johanis Chronicon.—145. Jsambert, v. Chauvet. Keniset ed-Dschesmanieh. 195. Kiepert.—157, 161. Le-Quien.—54, 74. Lipsius.—146. Mabillon.—186. Maï.—84, 94, 148. Maria S. in probatica.— 85. Martinov. J.—140, 147. Martirium.—36, 40, 42. Mazi spelunca. -232. Migne. -37, 54, 59, 61, 62, 69, 74, 80, 81, 84, 87, 92, 94, 105, 106, 114, 129, 130, 133, 137—139, 147 - 151, 155, 158, 163,169, 170, 171, 184, 189.

190, 193—195, 198, 202, 204, 207, 209, 213, 219, 221, 222, 225, 234, 237, 239, 242, Muralt.—81, 107. Palestina.—272. Parthey. v. Pinder. Pertz.—145, 186. Pinder et Parthey. 157. Saulcy.—223, 227. Schefer, Ch.—44. Sefer Nameh.—44, 86, 157. Selden.—73. Sepp.—39, 61, 65, 79, 82, 85, 86, 90, 92, 110, 115, 116, 119, 120, 123, 130, 132, 134, 135, 150, 159, 223, 227. Simson. -71, 72. Socin.—39, 47, 61, 79, 82, 85, 86, 90, 94, 110, 112, 119, 120, 123, 125, 127, 129,132,134, 137, 194,206, 216, 219, 223, 224, 226, 227, 233, 240, 248, 244. Surius.—148, 185. Sybel.—213. Syria.—272. Thietmar.—184.

'Αγαρηνοί. — 265. Αΐδου. — 8. Ανατάσεως τῆς ἀγίας. — 38, 254. Βαϊοφόρου ἡ ἡμέρα. — 6. Βασιλεῖος. — 152.

Βάτος ὁ ἄγιος.—5, 14, 169. 'Εβρᾶιος.—5, 14. 'Εχχλησία ἀνενθρονίαστος.— 2, 11, 63. Μαγχανον.—6, 15.

#### 304 Указатель собственныхъ именъ.

Νεΐλος. -13. Τρίάδος ἐπαλησία. -8. Νήπιοι οἱ ἄγιοι. -3, 13, 257. Χρίστου ἡ ἐπαλησία. -257. Προβατική πολυμβήθρα. -2, 11. Θεοτόπος ὁ Βᾶτος ἐν Σινᾶ. -182. Σύμμικτα. v. Allatius. Θεοτόπου ἡ ἐπαλησία. -6, 254. 256. Θεοφίλος Ιώάννης. -154.

❷∕❷

# Оглавленіе.

|           |                                                     | OTP.       |
|-----------|-----------------------------------------------------|------------|
|           | Предисловіе                                         | I          |
| I.        | Epiphanii monachi hagiopolitae Syria et urbs Sancta |            |
|           | (edit. A. Dressel)                                  | 1          |
| П.        | Epiphanii monachi hagiopolitae Syria et urbs Sancta |            |
|           | (ex cod. Synod. Mosq. 148)                          | 10         |
| III.      | Повъсть Епифанія о Іерусалиме и сущихъ въ немъ      |            |
|           | мъстъ                                               | 16         |
| I٧.       | Сказаніе монаха Святоградца Епифанія                | 21         |
| ٧.        | Примъчанія къ Русскому переводу Епифанія:           |            |
| 1.        | Кипръ и предварительныя примъчанія                  | 33         |
| 2.        | Садъ Іосифа и темница Господня                      | <b>37</b>  |
| 3.        | Святый Константинъ (храмъ)                          | <b>40</b>  |
| 4.        | Горница съ чашею                                    | 49         |
| <b>5.</b> | Лохань умовенія ногъ                                | 51         |
| 6.        | Орудія страстей                                     | 51         |
| 7.        | Скатерть апостола Петра                             | <b>58</b>  |
| 8.        | Патріархія                                          | <b>58</b>  |
| 9.        | Неосвященная церковь вследствіе гоненія Сара-       |            |
|           | цинскаго                                            | 63         |
| 10.       | Образъ Маріи Египетской                             | <b>7</b> 3 |
| 11.       | Домъ Іосифа                                         | <b>77</b>  |
| 12.       | Мъсто испытанія Крестовъ                            | 78         |

| 13.        | Овчая купель                         |   |   |   |   | стр.<br>81 |
|------------|--------------------------------------|---|---|---|---|------------|
|            | Святая Святыхъ и храмъ Соломона      | • |   |   | • | 85         |
|            | Давидова башня                       |   |   |   |   | 90         |
|            | Лиеостротонъ                         |   |   |   |   | 90         |
|            | Сіонсвій храмъ                       |   |   |   |   | 92         |
|            | Отдушина Геенскаго огня              |   |   |   |   | 105        |
|            | Стодбъ бичеванія                     |   |   |   |   | 107        |
|            | Горница тайной вечери                |   |   |   |   | 111        |
|            | Изображеніе мытаря и фарисея         |   |   |   |   | 113        |
|            | Преторій                             |   |   |   |   | 114        |
|            | Домъ Пилата, Кајафы и Анны           |   |   |   |   | 119        |
|            | Церковь апостола Петра               |   |   |   |   | 120        |
|            | Силоамская вупель                    |   |   | • |   | 120        |
|            | Село Скудельничье                    |   |   |   |   | 121        |
|            | Дерево, на которомъ Іуда удавился    |   |   |   |   | 121        |
|            | Гробъ Рахили                         |   |   |   |   | 122        |
|            | Виолеемскій храмъ                    |   |   |   |   | 123        |
|            | Звёзда волхвовъ                      |   | • |   |   | 124        |
|            | Отчина Давидова                      |   |   |   |   | 125        |
| 32.        | Пимніонъ или Святая паства           |   |   |   |   | 125        |
| 33.        | Лавры Св. Саввы и Харитона           |   |   |   |   | 126        |
|            | Пещера Святыхъ младенцевъ            |   |   |   |   | 128        |
|            | Гора Кармильская                     |   |   |   |   | 131        |
|            | Эммаусъ                              |   |   |   |   | 132        |
| <b>37.</b> | Рамле и Св. Георгій                  |   |   |   |   | 134        |
| 38.        | Вода обличенія и камни безплодія     |   |   |   |   | 137        |
|            | Аскалонъ и мощи Св. Козьмы и Даміан  | a |   |   |   | 139        |
|            | Мъсто встръчи Іосифа съ Іаковомъ     |   |   |   |   | 144        |
|            | Фарме                                |   |   |   |   |            |
|            | Таміафимъ                            |   |   |   |   |            |
|            | Александрія, мощи евангелиста Марка, |   |   |   |   |            |
|            | насія, Іоанна Милостиваго и другихъ  |   |   |   |   |            |

| 9 | $\wedge$ | 7 |
|---|----------|---|
| J | U        | 1 |

## Оглавленіе.

|             | _                                       |     |      | CTP. |
|-------------|-----------------------------------------|-----|------|------|
|             | Фаросъ                                  | •   | •    | 149  |
|             | Св. Мина                                | • • | •    | 150  |
|             | Св. Өеодора                             | • • | •    | 154  |
| 47.         | Св. Макарій Великій.                    | •   | • •  | 155  |
| 48.         | Житницы Іосифа                          | •   |      | 156  |
|             | Ръка Фисонъ                             | •   |      | 156  |
| <b>50.</b>  | Вавилонъ-Каиръ                          | •   |      | 157  |
| 51.         | Св. Арсеній Веливій и Антоній           | •   |      | 158  |
| <b>52.</b>  | Мъсто перехода чрезъ Чермное море       |     |      | 159  |
| <b>53.</b>  | Источниви нефти                         |     |      | 160  |
| <b>54.</b>  | Избіенные въ Раиов                      |     |      | 161  |
| <b>5</b> 5. | Скала, изъ которой Монсей извель воду . | •   |      | 173  |
| <b>56.</b>  | Синай                                   |     |      | 175  |
| 57.         | Монастырь (неопалимой) купины           |     |      | 182  |
| <b>5</b> 8. | Мъсто отлитія золотаго тельца           |     |      | 186  |
| <b>59.</b>  | Подъемъ на вершину Синая и пещера Иліи  |     |      | 188  |
| <b>60</b> . | Чудо, произшедшее близь монастыря       |     |      | 189  |
| 61.         | Мъсто, гдъ стоялъ Ковчегъ Завъта        |     |      | 190  |
| 62.         | Өнванда и Св. Пименъ                    |     |      | 191  |
| 63.         | Четыре колонны близь Геосиманіи         |     |      | 191  |
| 64.         | Геосиманія и храмъ Богородицы           |     |      | 193  |
| <b>65</b> . | Пещера Христа и двънадцати Апостоловъ   |     |      | 199  |
| 66.         | Сто Затворницъ                          |     |      | 203  |
|             | Мъсто убіенія апостола Іакова           |     |      | 204  |
|             | Садъ, гдъ былъ преданъ Христосъ         |     |      | 206  |
|             | Храмъ Вознесенія                        |     |      | 206  |
|             | Масто гла Хинстосъ саль на жиебя        |     | <br> | 218  |
|             | Виоанія                                 |     |      | 219  |
|             | Источникъ Мерры                         |     |      |      |
|             | Пещера Предтечи                         |     |      | 221  |
|             | Капернаумъ                              |     |      |      |
|             | Мъсто испъленія кровоточивой            |     |      |      |
|             |                                         |     |      |      |

| 76  | <b>Г</b> ума уууламу                                 | отр.<br>224 |
|-----|------------------------------------------------------|-------------|
|     |                                                      |             |
|     | Магдала                                              |             |
|     | Тиверіада                                            |             |
|     | Назаретъ                                             |             |
|     | Подъемъ въ 2340 ступеней                             | 231         |
|     | Дидаскаліонъ                                         |             |
|     | •                                                    | 232         |
|     | Гробница Самуила                                     | <b>232</b>  |
|     | Виоанія                                              |             |
| 85. | Монастырь Евенмія                                    | 234         |
| 86. | Домъ Іоакима                                         | 234         |
| 87. | Іерихонъ и Едесса                                    | 235         |
| 88. | Монастырь Св. Герасима                               | 236         |
| 89. | Монастырь Св. Зосимы                                 | 236         |
| 90. | Іорданъ и мъсто крещенія                             | 237         |
| 91. | Жена Лотова                                          | 240         |
| 92. | Продушина ада                                        | 241         |
| 93. | Тиверіада и Өаворъ                                   | 241         |
| 94. | Кана Галилейская                                     | 242         |
| 95. | Оврестности Тиверіадсваго озера                      | 243         |
|     | Назареть и обратный путь                             |             |
|     | •                                                    |             |
|     | Приложенія:                                          |             |
| I.  | Conspectus locorum, quibus in codex graecus, quo     |             |
|     | usus est auctor slavo-rossicae «Narrationis Epip-    |             |
|     | hanii», lectiones diversas habuisse videtur a codice |             |
|     | Vaticano Dresselii                                   | 245         |
| II. | Армянское описаніе Святыхъ м'єсть VII в'єва .        |             |
|     | Изъ неизданнаго житія Константина и Елены спи-       |             |
|     | совъ церквей, построеніе которыхъ приписы-           |             |
|     | вается Еленъ                                         | 253         |
| IV  | Провисловіе                                          | 263         |

#### Оглавленіе.

|                                                    | CTP.        |
|----------------------------------------------------|-------------|
| 1. Житіе и жизнь иже во Святыхъ отца нашего Өео-   |             |
| дора, аркіепископа Едесскаго.                      | 264         |
| 2. Яхъя Антіохійсвій                               | 265         |
| 3. Разсказъ Яхъи о разореніи 1009 года             | 269         |
| 4. Латинское сказаніе о бъдствіяхъ Іерусалима при  |             |
| Патріархъ Георгіъ                                  | <b>27</b> 0 |
| 5. Изъ Еквегарда, нъмецкаго паломника и лътописца  |             |
| начала XII въка о взятіи Іерусалима Турками        |             |
| въ 1070 году                                       | 272         |
| Опечатви и дополненія                              | 273         |
| Указатель собственных именъ                        | 275         |
| Оглавленіе                                         | 305         |
|                                                    |             |
| Планы:                                             |             |
| 1. Сооруженія Св. Модеста Патріарха Іерусалимска-  |             |
| го по Аркульфу изъ Itinera Hierosolymitana         | 36          |
| 2. Сооруженія Св. Модеста, Патріарха Іерусалимска- |             |
| го по графу Вогюэ                                  | 36          |
| 3. Соруженія Св. Модеста, Патріарха Іерусалимскаго |             |
| по Аркульфу изъ: Les églises de la Terre Sainte    |             |
| par le Comte de Vogüé                              | 64          |
| 4. Сіонскій храмъ по Аркульфу                      | 96          |
| 5. Храмъ Вознесенія на Елеонской горів             |             |

Digitized by Google

| Православный Палестинскій Сборникъ:                             | 10   | . I | ٤. |
|-----------------------------------------------------------------|------|-----|----|
| 1-й вып. Православіе въ Святой Землі. В. Н. Хитрово             | _    | 2 5 |    |
| 2-й > Бордосскій путникъ. 333 г. В. Н. Хитрово                  |      | 1 - | _  |
| 3-й > Житіе и хожденіе Даніила, Русскія земли игумена. Часть І. |      | _   |    |
| 1106-1108 гг. М. А. Веневитинова (распроданъ).                  |      | 2 5 | 0  |
| 4-й » Путь къ Синаю. 1881 г. А. В. Елистева                     |      | 2 – | _  |
| 5-й > Путешествія Святаго Саввы Архіепископа Сербскаго. 1225—   |      |     |    |
| 1237 гг. о. Архимандрита Леонида                                |      | 1 - | _  |
| 6-й > Хоженіе гостя Василія. 1465—1466 гг. о. Архимандрита      | ı    |     |    |
| Леонида                                                         |      | - 3 | 0  |
| 7-й > Раскопки на Русскомъ мъстъ близъ храма Воскресенія вт     |      |     |    |
| Іерусалим'я, съ рисунками и планами. 1883 г. о. Архиман-        | -    |     |    |
| дрита Антонина                                                  |      | 6 5 | 0  |
| 8-й > Разсказъ и путешествіе по Святымъ м'ёстамъ Даніила Мит-   |      |     |    |
| рополита Ефесскаго. 1493—1499 гг. Г. С. Дестуниса.              |      | 16  | 0  |
| 9-й > Житіе и хожденіе Данінла, Русскія зеили игунена. Часть ІІ |      |     |    |
| 1106—1107 гг. М. А. Веневитинова                                | •    | 5 5 | 0  |
| Палестинскій патернкъ:                                          |      |     |    |
| 1-й вып. Житіе преподобнаго Саввы Освященнаго, съ рисунками.    | . –  | - 4 | 0  |
| Странствованія Василья Григоровича-Варскаго.                    |      |     |    |
| Часть I, съ 26 рисунками. Ц. безъ переплета 10 р., въ переплет  | rb 1 | 2 - | -  |
| Отдёльные выпуски по 50 коп. каждый.                            |      |     |    |
| <b>Житіе и хожденіе Даніила,</b> Русскія зеили игуисна, съ 12   | 3    |     |    |
| рисунками и 5 планами. 1106—1107 гг. М. А. Веневитинова. Ц.     |      |     |    |
| безъ переплета 8 р., въ переплетв                               | . 1  | 0 - | -  |
| Отчеты Православнаго Палестинскаго Общества:                    |      |     |    |
| за 1882—1883 г                                                  |      | 1 5 | 0  |
| <b>&gt;</b> 1883—1884 <b>&gt;</b>                               |      | 1 1 | 0  |
| <b>&gt;</b> 1884—1885 <b>&gt;</b>                               |      | 1 - | _  |
| Планъ Іерусалима. Ц. въ листахъ 2 р., на воленворв              |      | 3 5 | 0  |
| Къ Животворящему гробу Господию. Разскавъ стараго               |      |     |    |
| паломника. З изд. съ рисунками. Одобр. Учебн. Комитетомъ прі    |      |     |    |
| Святьйшемъ Синодъ и Учен. Комит. М-ва Народнаго Просвъщенія     |      | - 4 | 0  |

