

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

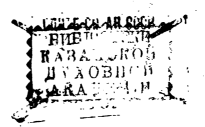
128.73 [1]



### HARVARD COLLEGE LIBRARY



D.14756



### **ДЪЯНІЯ**

## ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ,

**НИНВАТЕЙ** 

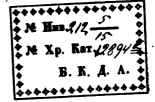
въ русскомъ переводъ

прв

912.

КАЗАНСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

томъ первый.



КАЗАНЬ.

C128,73 (1)

Отъ комитета духовной цензуры при казанской академіи печатать позводяется. 17 поября 1858 года.

цензоръ, профессоръ академія, Н. Соколовз.

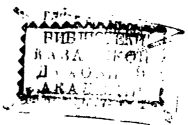


FAS

#### БИБЛЮТЕКИ ПОН. ПРОФ. А. К. ВОЛНОВА

(CKONN. 19 4 , 02).

\* 101 101 101 101 10



#### отъ издателей.

Вселенскіе соборы припадлежать въ исторін Церкви къ періоду времени отъ первой половины IV въка (325 по Р. Хр.) до послъдней половины VIII въка (788). Нътъ нужды много говорить объ особенной важности ихъ въ Перкви. Каждый изъ нихъ былъ выраженіемъ разума и голоса вселенской Церкви, т. е. всьхъ мъстъ и всьхъ предыдущихъ временъ Христіанства, а всъ вмъсть они составляють самое полное и живое свидътельство всей отношеніяхъ догматичедревней Церкви въ скомъ, каноническомъ, јерархическомъ, нравственномъ. Они сами въ себъ выразили и утвердили на всв последующія времена чистьйшее, изначальное церковное преданіе; раскрыли и во всей точности опредълили и изложили догматы въры; установили важитйшія церковныя правила, священнослужебныя, благочинныя, судныя и покаянныя; произнесли судъ не только надъ сектами и лицами неправомыслящими, возмущавшими тогда вселенскую ковь, но и надъ цълыми помъстными Церквами, болъе или менъе уклонявшимися отъ единаго

луха вселенскаго, въ своихъ частныхъ мибніяхъ, дъйствіяхъ и обычаяхъ; оградили чистое исповадание православной вары и впутреннюю жизнь Церкви отъ нововведеній, несогласныхъ съ ел изначальнымъ преданіемъ, и отъ каго произвола мивній H распоряженій пей-оградили именпо утвержденіемъ жительныхъ оспованій и образцевъ въроисповъданія и духовнаго управленія Церкви-на всъ времена. Такъ какъ они въ своихъ опредъленіяхъ выражали единомысліе и единогласіе всей христіанской Церкви разныхъ и временъ, не легко на такомъ пространствъ мъстъ и временъ могущее быть поддержаннымъ человъческими силами, такъ какъ, другой стороны, въ ръшени важнъйшихъ догматическихъ вопросовъ о высочайшихъ нахъ въры, никакъ не могло бы быть усилій человъческаго точно однихъ нли однихъ свидътельствъ человъческой въры: то вселенскіе соборы, по справедливости, признаются вдохновенными въ своихъ ръшеніяхъ · отъ Духа Святаго.— По встмъ этимъ ніямъ православная каоолическая Церковь сознаетъ себя и свою непогръшимую въ въръ и свою духовную целость внутренней жизни,-утвержденною на седми ленскихъ соборахъ, какъ неизмънномъ Raniu.

Намятниками вселенскихъ соборовъ остались не один историческія, постороннія свидътельства, изъ которыхъ некоторыя современны имъ, а напбольшая часть весьма близки къ нимъ по времени, но и собственныя дъяція соборовъ, кромъ двухъ первыхъ. Здъсь, подъ именемъ соборныхъ дъяній мы разумъемъ одни отдъльные акты, или документы, относящісся къ исторіи соборовъ, какъ напримъръ посланія соборовъ или отцевъ, на нихъ сутствовавшихъ, граматы государей о ихъ званіи, соборныя изложенія втры и т. п.: но самые порядки соборныхъ совъщаній и дъйствій, со всеми подробностями. О подлинности этихъ соборныхъ дъяній вообще пътъ причины сомпъваться: ибо 1) составъ ихъ и изложеніе, вполив соотвітствуєть повітстіямь обстоятельствамъ времени, мъста, лицъ и дълъ; относящихся въ тому или другому собору, такъ что дъянія сами въ себъ носятъ знаки своей достовърности; 2) отдъльные, несомивиные документы, принадлежащие къ исторіп соборовъ, по подтверждаютъ частямъ то, что излагается въ дъяпіяхъ; 5) постороннія историческія свидътельства указывають, также по частямъ, на многое, замъчаемое ніяхъ. Возможность составленія такихъ сей о соборныхъ совъщаніяхъ пе можетъ быть опровергнута, или подвержена сомпънио: пбо

извъстно, что на соборахъ, кромъ пастырей церковныхъ, присутствовали п гражданскіе чины и писцы, и дъянія, если не въ полномъ составъ, то въ частяхъ, были представляемы для свъдънія государямъ, которые подписывали ихъ собственноручно. тьмь въ подробностяхъ соборныхъ совъщаній можно видеть весьма много любопытныхъ, поучительныхъ и полезныхъ данныхъ, для исторін Церкви и для точнаго изученія самой въры православной. Деянія показывають, какъ внимательно, глубокомысленно, осторожно и точно отны изследовали божественное ученіе CB. въры, опредъляли догматы ел, не только мысляхъ, но и въ самыхъ выраженіяхъ и даже отдельныхъ словахъ; какъ тщательно наблюдали они повсемственное преданіе и всеобщій голосъ Церкви; какъ терпъливо И OCMOTPHтельно разбирали и разръшали всъ недоумънія противъ въры умовъ колеблющихся и самыхъ вольномыслящихъ; какъ прилъжно мысли и писапія своихъ предшественниковъ, перечитывая ихъ на соборахъ; какъ скали ничего, повидимому и самыхъ частностей, для благоустроенія Церкви, для внутренняго ел утвержденія и огражденія отъ всткъ возможныхъ и случайныхъ колебаній, не для своего только времени, но и на послъдующія времена.

Есть нъсколько издапій соборных довлий на греческомъ и латинскомъ языкахъ: на русскомъ досель не было. Настоящимъ переводомъ дъяній мы полагаемъ доставить поучительное и глубокозанимательное чтеніе всъмъ православнымъ христіанамъ, а въ особенности облегчить труды догматическаго и историческаго изученія въры и Церкви (\*).

<sup>(\*)</sup> Переводъ нашъ сдёланъ по двумъ лучшныъ изданіямъ соборныхъ дёяній: Labbei et Cossartii (1671); Lut. Paris., и Harduini (1715); Parisiis.

# 1. СОБОРЪ НИКЕЙСКІЙ, вселенскій первый.

## псторическія свъдьнія о никейскомъ, первомъ вселенскомъ, соборъ.

Въ царствование Константина великаго, Христова Церковь, едва успокоенная отъ внъшнихъ враговъ, была возмущена противохристіанскимъ ученіемъ Арія, пресвитера александрійскаго. Побуждаемый честолюбіемъ и завистію къ сверстнику своему Александру, избранному народомъ и клиромъ на еписконскую кафедру въ Александріи, Арій рѣшился оклеветать ученіе своего епискона (1). Когда Александръ, по обыкновенію, бестровалъ съклиромъ о единосущіи Сына Божія съ Богомъ Отцемъ, Арій сталъ обличать его въ савелліанствю (2); но, опровергая ересь мнимую, самъ

<sup>(1)</sup> Өеодорита церк. ист. кн. 1, гл. 2.

<sup>(2)</sup> Савеллій, въ III въкт по Р. Хр., училъ, что Богъ есть единая сущность, единое лице, а тропца—только три вмени. Ученики его называли Бога на небт.—Отцемъ, на землт.—Сыномъ, въ тваряхъ.—Духомъ Святымъ. Такимъ образомъ, по ихъ ученію, Богъ Отецъ и родился отъ Дъвы подъ именемъ Сына, и пострадалъ и умеръ. Такое сліяніе и смъщеніе

проповъдникомъ **АБЙСТВИТЕЛЬНОЙ** OKA3AJCA ереси, низпровергавшей христіанскую въру въ самомъ ея основаніи. Арій началь учить такъ: «было время, когда Сыпа Божія не было: Сынъ Божій сотворенъ изъ несущаго (ѐξ δυκ δυτων), а никакъ не рожденъ изъ сущности Отца: времени, а не рожденъ BO въчности, не какъ Богъ истинный отъ Бога истиннаго, но сотворенъ, какъ орудіе для созданія прочихъ тварей; онъ и по естеству ниже Отца и по воль измъняемъ; называется Сыномъ Божіимъ не по естеству, а по новленію, какъ послушный воль Отца» (1). Зараза пагубнаго лжеученія прежде всего коснулась клира: семь пресвитеровъ и цать діаконовъ были первыми его последователями, и вмъстъ первыми проповъдниками (2). Александръ думалъ сначала кроткими бесъдами и увъщаніями обратить Арія на путь тины; но когда увидълъ, что Арій непреклоненъ въ своихъ убъжденіяхъ, что хульное ученіе его распространяется уже предълы Александрін и заразило даже

лицъ въ Божествѣ извѣстно въ церковной исторіи подъ вменемъ савелліанства.

<sup>(1)</sup> Сократ. церк. ист. 1, 6. Созож. церк. ист. 1, 15. Осодор. церк. ист. 1, 5. Асанас. слово 1 прот. аріанъ.

<sup>(2)</sup> Enugan. haeres LXIX. n. 3.

торыхъ епископовъ (1), тогда, пригласивъ предстоятелей церквей изъ Египта и Ливіи, числомъ около ста, Александръ составилъ въ Александрін соборъ, на которомъ, послъ обличенія среси, общимъ приговоромъ еретики лишены своихъ священнослужительскихъ мѣстъ, отлучены отъ Церкви и изгнаны изъ Александрін (2).

Арій, удалившись съ своими приверженцами въ Палестину, писалъ письма ко епископамъ и между прочимъ къ Евсевію. енископу накомидійскому, въ то время сильному при императорскомъ Дворъ, жаловался на несправедливое будтобы преследование со стороны Александра и просиль у нихъ защиты. Надменный Евсевій, въ своихъ честолюбивыхъ видахъ, принялъ еретиковъ подъ свое покровительство и посланіями къ епископамъ; въ оправданіе и защиту Арія, содъйствоваль распространению нечестивой ереси, которая такимъ образомъ заразила Палестину, Никомидію, Вионнію другія области (<sup>3</sup>). И

<sup>(1)</sup> Enupau. haeres. LXIX, n. 3.

<sup>(2)</sup> Созом. церк. нст. 1, 15. Аванас. слово 2 прот. аріанъ.

<sup>(3)</sup> Евсевій быль сначала епископомъ Берита въ Сирін, а потомъ усильнымъ искательствомъ достигъ епископства никомидійскаго. Никомидія въ то время

Между тъмъ Александръ, думая, что ересь, послъ соборнаго осужденія ее, изчезнеть сама собою, долго молчаль о случившемся въ Церкви; но когда узналъ, что еретики приняты подъ покровительство Евсевіемъ и что Евсевій разсылаєть всюду письма къ утвержденію ереси, ръшился окружнымъ посланіемъ (1) извъстить всъхъ епископовъ каболической Перкви какъ о событій, случившемся въ его Церкви, такъ и о злонамъренныхъ дъйствіяхъ Евсевія никомидійскаго. Епископы Египта, Опваиды, Ливіи, Пентаполя, Сиріи, Ликіи, Памфилін, Асін, Каппадокін и другихъ сопредваьныхъ областей подписали посланіе Александра и, въ знакъ единомыслія съ нимъ, прислали отъ себя удостовърительныя письма (2). Чтобы нивть еще болве защитниковъ православнаго ученія на своей сторонь, онъ писаль нарочитое посланіе къ спископамъ константинополь-

была избрана столицею Западной имперіи. Тамъ, чрезъ сестру императора Констанцію, Евсевій сблизился съ Дворомъ, въ честолюбивыхъ видахъ имѣть 
вліяніе на дѣла церковныя. см. Окружн. посл. Александра къ епископамъ у Сократ. ц. ист. 1, 6. Его 
посланіе объ Арів см. у Өеодорита ц. ист. 1, 6.

<sup>(1)</sup> См. ниже стат. І.

<sup>(2)</sup> См. посл. Александра еп. александрійскаго къ Александру еп. константинопольскому.

скаго округа, на имя главнаго предстоятеля нхъ, константинопольскаго епископа сандра (1). Не смотря на то, ересь Арія, сильнаго покровителя въ лицъ Евсевія, пронаводила свои гибельныя действія; изъ одной области переходя въ другую, за предстоятелями Церкви увлекая народъ, возбуждала всюду споры и раздоры, такъ что сдълала наконецъ въру христіанскую предметомъ поруганія и осмъянія даже на публичныхъ зрълищахъ (2). Единомышленники Евсевія, принимая сторону Арія, усильно старались убъдить Александра, чтобы онъ простиль еретиковъ принялъ, И вивств съ ученіемъ ихъ, въ Церковь. Самъ-Арій, какъ-бы въ оправданіе себя, привътствуя Александра письмомъ, безстыдно утверждаль, будто ученіе свое приняль оть него же. Но когда Александръ, твердый въ исповъданіи правой въры, не внималь ходатайству защитниковъ Арія, епископы-покровители лжеученія, принявъ это невниманіе за оскорбленіе своей личности, составили въ Вионніи соборъ и, вопреки апостольскому правилу (3), признали

<sup>(1)</sup> См. нрже стат. II.

<sup>(2)</sup> Сокр. церк. ист. 1, 6. Евсев. о жизни Конст. 11, 61.

<sup>(3)</sup> По апостольскому правилу (6), никакой епископъ не долженъ принимать въ церковное общение отлученнаго другимъ епископомъ.

Арія осужденнымъ безвинно; вмість съ тымъ, извістивъ объ этомъ прочихъ своихъ сообщниковъ, убъждали ихъ принять Арія, какъ върнаго сына Церкви (1).

Императоръ Константинъ узналъ о такихъ нестроеніяхъ въ Церкви Христовой, и врайне огорчился, считая это дело собственнымъ несчастіемъ. Немедленно онъ отправилъ любимаго и уважаемаго имъ Осію, епископа кордубскаго, въ Александрію съ увещательнымъ письмомъ къ Александру и Арію и съ порученіемъ водворить миръ между нимп (2). Но кроткая мера повела только къ большему упорству враговъ мира-аріанъ. Императоръ готовъ быль принять решительныя меры къ подавленію распространившагося всюду лжеученія; но еще разъ рішился писать къ Арію н его последователямъ (3), убъждая и умоляя ихъ прекратить брань, поднятую ими противъ еамого Христа; но и это не подъйствовало на ожесточенную злобу враговъ истины.

Къ этому же времени созрѣли еще другія давнія нестроенія, происходившія въ Церкви. Епископъ Мелетій, управлявшій Оивандскою

<sup>(1)</sup> Созом. церк. ист. 1, 15. Сокр. церк. ист. 1, 7. 8. Евсев. о жизин Коист. 11, 73.

<sup>(2)</sup> См ниже ст. III.

<sup>(3)</sup> См. ниже ст. IV.

енархією, которая состояла въ завнеимости оть александрійской канедры, за разныя преступленія и особенно за изм'єну втор во время гоненій, быль отлучень оть Церкви Петромъ, епископомъ александрійскимъ. Не смотря на это, Мелетій своевольно по всему Египту устрояль церкви и рукополагаль къ нимъ пресвитеровъ и діаконовъ, даже еписконовъ, и такимъ образомъ производиль явный расколъ въ Церкви. Это началось при Петръ, продолжалось при спископъ Ахиллъ и преемникъ его Александръ. Когда появилось аріанское ученіе. Мелетій съ своими единомышленниками присоединился къ Арію и, раздъляя сънимъвражду противъ Александра и его клира, содъйствоваль еще большему распространению ереси (1). Наконецъ къ этимъ смутамъ присоединялось давнее разногласіе между восточными и запалными христіанами касательно празднованія насхи. Восточные христіане праздновали пасху въ одинъ день съ іудеями, иненно въ 14-е число перваго мъсяца послъ весенняго равнодеиствія; западные—въ первый воскресный день послъ полнолунія этого мъсяца. Отъ этого разногласія происходило то, что въ одно и

2

<sup>(1)</sup> Сокр. цер. ист. 1, 6. Өгөдөр. цер. ист. 1, 6. Епиран. haeres. LXVIII. п. 4.

BC. C.

тоже время одни пребывали въ подвигахъ поста и модитвы, воспоминая страданія Господни, другіе наслаждались веселіемъ всесвътдаго торжества; а это возбуждало раздоръ между христіанами и ослабляло взаимное уваженіе поста и праздника (1). Соборы, бывшіе по этому случаю во II и III въкъ, не успъли согласить разномыслящихъ. Тогда-то императоръ Константинъ, побуждаемый такими важными обстоятельствами Церкви, по совъту благомыслящихъ епископовъ, вознамврился для решенія спорныхъ дель созвать соборъ. Предстоятелянь всвять Церквей предписано было собраться въ Никею, городъ, находившійся въ Buouniu (2).

На гласъ императора собрадись въ Нивею предстоятели Церквей изъ Азіи, Африки в Европіл, числомъ 318. Римскій епископъ, не могшій явиться лично по причинъ глубокой старости, прислаль отъ себя двухъ пресвитеровъ, Витона и Викентія (3). Между собравшимися пастырями многіє славились или даромъ слова и знаніемъ божественныхъ Писа-

<sup>(1)</sup> Евсевій о жизни Конст III, 5. Сокр. церк. ист. 1, 8. Созом. церк. ист. 1, 16.

<sup>(2)</sup> Escesia Tamike III, 6. Geodop. uct. 1, 7.

<sup>(3)</sup> Руфии. кн. 1. гл. 1. Епифаи. haeres. LXIX. Өгөдөр. 1, 7.

ній (какъ напр. Евставій антіохійскій, Евсевій палестинскій и друг.), или даромъ прозрвнія (Леонтій епископъ ваппадокійскій) и чудотвореній (Спиридонъ еписконъ тримиоунтскій. Іаковъ низибійскій и др.), а нъкоторые носили на себъ язвы пученій-свидътельство живой и дъйственной въры въ Искупителя. (Макарій ісрусалимскій, Наонутій епископъ верхней Опванды, Павелъ неокесарійскій. Мпатій гангрскій и др.) (1). Вмість съ епископани прибыло на соборъ много пресвитеровъ н діаконовъ, между которыми особенно извъстенъ Аванасій, діаконъ (въ последствін епископъ) александрійскій, прославившій въ состязания съ аріанани (2). Тогда же явились въ Никею и нъкоторые изъ языческихъ Философовъ,-одни съ твиъ, чтобы ознакомитьея ближе съ ученіемъ христіанскимъ, а другіе, но ненависти къ нему, надъялись при помощи діалектики запутывать рфчи епископовъ опровергать защищаемое ими ученіе. Межау этими философами церковные писатели упоминають въ особенности объ одномъ, который много тщеславился своею діалектикою смъхался надъ епископами; но быль обращень

<sup>(1)</sup> Евсевій о жизни Конст. III, 9. Оедоор. 1, 7.

<sup>(2)</sup> Созом. нст. 1, 17. Сокр. 1, 8.

ко Христу простыми словами въры одного св. старца (1).

Прежде, чвиъ открыто было общее, торжественное разсуждение о въръ, епископы нъсколько разъ сходились иежду собою и, приаывал Арія, испытывали его мевнія, чтобы точные узнать сущность проповыдуемаго имъ ученія. Когда же наступиль день, назначенный императоромъ для открытія собора, епископы собрадись во дворцъ, гдъ было устроено для собора особое помъщеніе, съ трономъ для царя и свдалищами для присутствующихъ на соборъ. По прибытін императора, одинъ изъ епископовъ отъ лица собора привътствовалъ его ръчью (2), на которую императоръ также отвъчалъ ръчью (3), изъявляя радость, что вилить себя въ собраніи столькихъ пастырей Церкви и убъждая ихъ быть единомысленными въ дълъ въры (4). За темъ начались соборныя хвянія.

Арій, призванный на соборъ съ своими единомышленниками, по требованію его изложилъ свое ученіе. Богохульное содержаніе его

<sup>(1)</sup> Руфин кн. 1. гл. 1. Сокр. 1, 5. Созом. 1, 17.

<sup>(2)</sup> См. ниже ст. V.

<sup>(3)</sup> См. ниже ст. Vl.

<sup>(4)</sup> Согомен. церк. ист. 1, 17 и 19. Евсев. о жизни Конст. III, 9. 10. Өеод. 1, 7.

столько оскорбляло православныхъ епнеконовъ, что они, отъ нетерптнія, неоднократно заграждали свой слухъ (1). Потомъ читано было вслухъ всего собора изложение въры Евсевія никомидійского: но нельпость его была тавъ очевидна, что оно тотчасъ же отвергнуто н въ виду всёхъ разодрано (2). Тутже разсмотръны акты александрійского собора, для того, чтобы изъ порядка, въ какомъ производнася судъ надъ еретиками, прояснить какъ можно болъе самое учение ихъ. За тъмъ, чтобы побудить еретиковъ къ добровольному сознанію въ своихъ заблужденіяхъ, дозволено было сь той и другой стороны свободно излагать мивнія. Императоръ спокойно выслушиваль состязавшихся, стараясь только склонять ихъ къ единомыслію (3). Арія сперва поддерживали только семнадцать человъкъ. Но наъ большая часть скоро перешла на сторону православныхъ. Въ это время особенно Асанасій александрійскій, между другими защитниками правой въры, принималь участіе въ споръ съ аріанами и съ особепнымъ искуствомъ, силою

<sup>(1)</sup> Руфин. кн. 1. гл. 5. Аванас. слово 1 прот. аріанъ.

<sup>(2)</sup> Евставій антіох., бывшій на соборів: у Өеод. церк. ист. 1, 8. cf. Julii papae epist. ad orien. apud Athan. apol. 2. et Athanas. epist. contr. haer. arian.

<sup>(3)</sup> Евсевій о жизни Конст. III, 13.

слова и мысли поражаль ихъ хитросилетепнып мудрованія. В вроятно, сторону Арія принимали и некоторые изъ философовъ, вступая въ преніс съ епископами (1).

Но Арій съ нъсколькими едипомышленияками оставался непревловнымъ въ мивнілять; тогда отцы собора, торжественно и единогласно исповъдавъ Сына Божіл носущнымъ (фиссиосос) Отцу. Apieso ученіе. какъ противное слову Божію и отеческому предацію, со всеми, содержащими это учеміс, предали аначемъ. А чтобы утвердить въ точности правое исповъданіе въры о Сынъ Божіемъ на вст последующія времена, отцы изложили это исповъдание въ сумволъ, присовокуцивъ къ нему анасематствование на техъ, которые говорили о Сынъ Божіемъ, что-было время, когда Его не было, что Онъ не рожденъ изъ сущности Отда, а сотворенъ прежде всъхъ тварей, что Онъ намъняемъ и т. д. Когда это изложение было прочитано въ слухъ всехъ, цмператоръ приняль его какъ сумволъ, денаый отъ Бога, и повельль подписать его всвиъ присутствовавшимъ на соборъ епископамъ (2).

<sup>(1)</sup> Созом. 1, 20. Аванас. слов. 2. Сокр. 1, 5. Руфин. кн. 1. гл. 16. cf. Act. cone. nic. Gelasii. I. II, c. XIV—XXIII.

<sup>(2)</sup> Посл. Евсевія къ церквамъ палестнискимъ см. ниже.

Арію же и единомышасникамъ его, кромъ перковнаго отлученія, объявлено заточеніе. Такъ какъ Арій распространяль свое лжеученіе посредствомъ своихъ сочиненій, изъ которыхъ особенно соблазнительна была кинга; названная имъ Өадега (1), то императоръ повельть предать огню всь эти сочиненія, объявивъ смертную казпь тому, кто будетъ замъченъ въ утайкв ихъ (2). Утвержденное соборомъ исповъданіе въры подписали и многіе изъ попровителей Арія, какъ то: Евсевій епископъ никомидійскій, Осогній никейскій, Марисъ халкидонскій, Патрофиль скинопольскій, Наркисъ неронійскій и др. (3). Но Осона спископъ мармарикскій и Секундъ еп. птолемандскій остались также непреклонными, какъ н Арій. Вирочемъ Евсевій и Осогній, подписавши сумволь, не согласились подписать осуждение на Арія, подъ темъ предаогомъ, будто лично не таковъ, каковымъ его признали.

<sup>(1)</sup> Өскес—собраніе разнаго рода и всней, написанных по образду стихотвореній Сотадиса критскаго, который важнейшія и достойныя благоговынія таннства вёры излагаль въ самых срамных стихахь. Philostorg. lib. II. с. 2. Сокр. 1, 9.

<sup>(2)</sup> Согом. 1, 21. Посланіе Константина въ епископамъ и народу православнымъ см. ниже.

<sup>(3)</sup> Созом. тамже.

Отцы собора, заключая изъ сего, что эти два епископа подписали соборное изложение въры только по страху наказанія, а не по внутреннему убъжденію, осудили ихъ, какъ защитниковъ ереси; а императоръ объявиль ихъ лишенными своихъ церковныхъ мъсть и вмъстъ съ Аріемъ, Осоною и Секундомъ сослаль въ заточеніе, откуда впрочемъ они скоро были возвращены, когда прислали письменное расваяніе въ своемъ заблужденіи (1).

По низложеніи Арія и его ученія, соборъ разсуждаль о другихъ современныхъ вопросахь въ Церкви. Для предотвращенія вредныхъ последствій оть разногласія въ празднованіи пасхи и для того, чтобы не иметь ничего общаго въ этомъ торжестве съ отверженными іудеями, соборъ постановиль праздновать пасху во всей Церкви въ одно время, имейно: въ первый воскресный день по полнолуніи весенняго равноденствія (²). Съ этого времени введенъ во всеобщее употребленіе и пасхальный кругь, для руководства въ опредъленіи дня пасхи на каждый годъ. Касательно же раскола Мелетіева, соборъ опредёлнять: самому

<sup>(1)</sup> Өвөдөр. церк. ист. 1, 5. Созом. 1, 21. 25. Сокр. 1, 7. 14.

<sup>(2)</sup> Евсев. о жизни Конст. III, 13. 17. 18. Сокр. 1, 9. Осодор. 1, 9. 10.

Мелетію жить въ Ликв (въ Египтв), съ именемъ еписиона, но безъ велкаго участія въ делахъ церковнаго правленія; а тёмъ, которые рукоположены имъ,—сохранить свое достоинство, но по чину быть ниже священнослужителей, рукоположенныхъ Александромъ, и состоять въ полной зависимости отъ александрійскаго епископа (1).

Въ заботливости о водворенін встин церковнаго единомыслія, императоръ призываль на соборъ епископа новатіанской секты Акесія,—н, какъ CROPO наложенъ сумводъ въры и подписанъ ромъ, спросиль его, согласень ли онъ съ этимъ исповъданіемъ и съ опредъденіемъ праздникъ пасхи. Акесій отвъчаль: «постановленное соборомъ, государь, не ново; такъ въровали и прежде съ самаго начала». А когла ниператоръ опять спросиль его, для чего же . Онъ отдъляется отъ общенія церковнаго, то Акссій упомянуль о событіяхь вь годы Декіева гоненія и произнесь формулу строгаго своего правила, что впадшіе въ грахъ посла крещеніе, -- каковый грѣхъ божественное Писаніе называетъ смертнымъ, -- не должны быть допускаемы къ участію въ божественных таинствахъ, и надежду отпущенія получать уже не

<sup>(1)</sup> **Tam**жe.

іереевъ, а отъ самого Бога, имъющаго силу и власть отпускать грёхи. Императоръ отвъчаль на это: «поставь лъстинцу, Акесій, и взойди одинъ на небо» (1).

Кромв догматовъ ввры, соборъ разсуждаль еще о различныхъ предметахъ, касавшихся нерковнаго благочинія. Плодомъ этихъ сужденій были 20 каноновъ или правиль (2), которыя большею частію составляють наи повтореніе и объясненіе, или дополненіе и примъненіе къ современному состоянію Перкви правилъ апостольскихъ, въроятно отъ времени утратившихъ силу и ясность въ церковной практикъ. Безъ сомивнія, въ связи съ этими постановленіями на соборт высказано то замтьчательное сужденіе, которов церковные историки приписывають бывшему тамъ св. Паонутію. Когда разсуждали о исправленіи жизни священнослужащихъ лицъ, нъкоторые епископы предлагали ввести правило, чтобы пресвитеры и діаконы оставляли супружество, въ которое вступили до рукоположенія въ дуковный санъ; тогда Пафнутій исцоведникъ, самъ никогда не испытавшій брачнаго состоянія, воспротивнися этому мивнію. Называя честнымъ и сожитіе съ закопною женою-чи-

<sup>(1)</sup> Созом. 1, 22.

<sup>(2)</sup> См. ниже ст. XI.

стымъ и несквернымъ, онъ убъждалъ отцевъ собора не налагать такого ига на всёхъ священнослужителей. Соборъ последовалъ его мивнію и предоставилъ безбрачное состояніе воль каждаго священнослужителя (1).

Разсказывають еще объ одномъ действін на соборъ Константина, не относящемся къ соборнымъ постановленіямъ, но высказывающемъ высокій характеръ императора. Когда епископы собранись въ Никею, нъкоторые немиролюбивые люди явились съ обвиненіями на нъкоторыхъ епископовъ и подали письменные доносы саному императору. Императоръ, пока еще не было возстановлено согласіе мижній на самомъ соборъ, принималъ жалобы и, сложивъ всъ вмъстъ, запечаталъ своимъ перстнемъ и приказалъ хранить; но нотомъ, когда утверждено единогласіе на соборъ и возстановлень миръ Цервви, императоръ принесъ поданные ему доносы въ присутствіе епископовъ и предъ ними сжегь, утверждая клятвенно, что не читаль инчего въ доносахъ написаннаго: «не надобно, говорилъ онъ, проступки священныхъ лицъ дълать общенавъстными, чтобы народъ, получивъ отсюда поводъ къ прервканіямъ противу няхъ, не сталь грешить безь страха» (2).

<sup>(1)</sup> Coso.u. 1, 23.

<sup>(2)</sup> Өеодорит. церк. ист. 1, 11.

соборныхъ По окончаніи разсужденій. какъ императоръ, такъ и епископы за благо признади, прежде чемъ оставятъ Никею, письменно извъстить Церкви и православный родъ о ръшеніяхъ собора, чтобы не оставалось никакого сомнънія въ достовърности того, что потомъ будеть возвъщено каждымъ помъ въ своей Церкви. Самъ Константинъ писаль посланія 1) къ александрійской Церкви, 2) ко всемъ епископамъ и народамъ противъ Арія и его единомышленниковъ, 3) къ еписко-- памъ, не бывшимъ на соборъ (1). Также и отъ всего собора отправлено было посланіе къ Церкви александрійской, съ извъстіемъ о томъ, что опредълено на соборъ и какъ низложенъ Арій съ своими единомыщленничами(2). Евсевій, епископъ палестинской Кесарів, писаль особо къ своей Церкви (8).

Когда отцамъ собора надлежало уже оставить Никею, Константинъ собралъ всъхъ епископовъ витетт и произнесъ къ нимъ увъщательную ртчь, въ которой внушалъ стараться о сохранении мира другъ съ другомъ, избъгать упорства во митияхъ и вредныхъ споровъ и не завидовать тъмъ изъ своихъ со-

. 5

<sup>(1)</sup> Cm. Hume ct. XIII.

<sup>(2)</sup> Ниже ст. XVI.

<sup>(3)</sup> Ниже ст. XVII.

братій, которые мудростію въ ученіи синскали себъ славу, но достоинства ихъ почитать блатомъ общимъ, и въ заключеніе просилъ ихъ прилъжно молиться о немъ Богу (1). Получивъ наставленіе, епископы отправились къ своимъ Церквамъ.

Никейскій соборъ, по словамъ Сократа, составленъ быль «въ консульство Павлина и Юліана, въ 20 день мъсяца мая, въ 636 годъ оть Александра царя македонскаго». Это, по общему мивнію, быль **32**5 голъ или 20-й царствованія Константина. Двянія (акты) никейскаго собора, въ цвльномъ составъ и въ точномъ видъ не дощли до насъ. Мы имвемъ только несколько отавльныхъ, впрочемъ несомивино ПОЛЛИННЫХЪ документовъ, относящихся къ -икэтельствамъ, предшествовавшимъ собору, и отчасти пъ дваніямъ самого собора. Памятники этиельдующіе: 1) посланіе Александра еп. александрійскаго въ канолической Церкви; 2) егоже посланіе въ Александру еп. константинопольскому; 3) носланіе ими. Константина къ Александру и Арію; 4) егоже посланіе къ Арію

<sup>(1)</sup> Евсев. о жизн. Конст. III, 21. Созом. 1, 25. До насъ дошель изъ этой ръчи только небольшой отрывокъ, сохраненный Евсевіемъ. см. ниже.

и аріанамъ; 5) привътственная ръчь отъ собора Константину; 6) рвчь Константина собору: 7) соборное изложение въры и правила собора: 8) посланіе императора въ александрійской **Меркви**; 9) егоже посланія по встить памъ и народамъ и 10) къ епископамъ. бывшимъ на соборъ; 11) соборное посланіе къ александрійской Церкви; 12) посланіе Евсевія кесарійскаго къ своей Перкви, и 15) отрывовъ увъщательной ръчи Константина епископамъ предъ отъвздомъ ихъ изъ Никен. Повътствованія перковныхъ историковъ (Руфина, Сократа, Созомена в Осодорита), шихъ вскоръ послъ собора, отрывочныя, неполныя и не во всемъ согласныя между собою, заимствованы или изъ сказаній отцевъ, бывшихъ на соборъ, мимоходомъ упоминающихъ о соборныхъ дъяніяхъ въ своихъ сочиненіяхъ (особенно писанныхъ противъ аріанъ), или изъ устныхъ преданій, доходившихъ къ разнымъ лицамъ отъ самихъ присутствовавшихъ на соборъ. Самъ Евсевій кесарійскій, личный свидътель всего, что происходило на соборъ, цовътствованіи о немъ чрезвычайно кратокъ и ограничивается только общими указаніями. Изъ этого можно заключать, что подробное изложение актовъ собора хотя во время самаго собора было составлено, но не было обнародовано въ Церкви, или же вскоръ послъ

собора было утрачено. Есть одинъ сборникъ дъяній никейскаго собора (Συντάγματα τῶν την εν Νηκαία άγιαν συνόδον πραχθέντων), изданный Геласіемъ кизикскимъ: но этотъ сборникъ. по словамъ самого издателя (1), жившаго конпъ У въка, есть не что иное, какъ только собственный его опыть последовательнаго наложенія свъдъній о соборъ, которыя Геласій заимствоваль изъ древней рукописи нъкоего пресвитера Іоанна, также изъ повъствованія Евсевія Памфила, Руфина и многихъ другихъ (особенно Сократа, котораго сказанія Геласій выписываеть нередко слово въ во). А то, что находимъ у Геласія сверхъ этихъ заимствованій, что вероятно доходидо до него путемъ частныхъ преданій, имъетъ признаковъ исторической достовърности. Мы затсь представляемъ только иткоторыя извлеченія изъ сборника Геласіева.

<sup>(1)</sup> Въ предисловін къ уномянутой книгь λογ. πρώτ. edit. Labb. concil. general. t. II. p. 113.

I.

#### ОКРУЖНОЕ ПОСЛАНІЕ АЛЕКСАНДРА, ЕПИСКОПА АЛЕКСАНДРІЙСКАГО (¹).

Возлюбленнымъ и честнъйшимъ сослужителямъ, епископамъ всей касолической Церкви, Александръ желастъ всякаго блага о Господъ.

Такъ какъ каеолическая Церковь составляеть единое твло и по заповъди божественнаго Писанія должна блюсти единеніе духа въ союзю мира (Еф. 4, 3), то намъ надлежить посланіями извъщать другь друга о событіяхъ, случающихся у каждаго изъ насъ, съ тъмъ, чтобы, страждетъ ли, или радуется одинъ членъ, могли сострадать ему или сорадоваться и всъ прочіе (1 Кор. 12, 26). Въ нашей странъ появились люди, идущіе противъ закона, христоборцы, которые учатъ такому отступленію, какое по справедливости можетъ быть признано и названо предтечею антихриста.

<sup>(1)</sup> См. у Геласія (vol. act. conc. nic. l. II. c. 3), Сократа (ц. н. 1, 6), Епифакія (in hist. tripart. l. I. c. XIII).

молчать объ этомъ, оцид-бългох В что зло ограничится только одними отступниками, и всячески стараясь, чтобы слухъ о немъ, распространившись по другимъ мъстамъ, не увлекъ въ заблуждение людей простыхъ. Но Евсевій, нынфшній епископъ никомидійскій, вообразивъ, что на немъ лежить все касающееся до Перкви, (почему онъ и оставилъ Беритъ и устремилъ честолюбивые взоры свои на каоедру никомидійскую), н не встръчая ни откуда противодъйствія себъ, принялъ подъ свое покровительство сихъ отступниковъ и разсылаетъ повсюду въ защиту ихъ посланія, чтобы простыхъ и не искусныхъ въ въръ увлечь въ эту самую ужасную и христоборственную ересь; поэтому, помня нанисанное въ законъ, вижу необходимость прервать молчаніе и ув'тдомить встхъ васъ случившемся у насъ, чтобы вы знали и отступниковъ и пагубное ихъ еретическое ученіе, и не внимали тому, что будетъ писать Евсевій. Чрезъ сихъ отступниковъ онъ хочеть нынъ осуществить давнее свое злоумышленіе, нъсколько времени имъ скрываемое: повидимому онъ пишетъ за нихъ, но самое дъло зываеть, что такъ поступаеть онъ для своихъ честолюбивыхъ цълей.

Отступниками у насъ оказались: Арій, Ахилль, Аиоаль, Карпонь, другой Арій, Сарвс. с. мать, Евзой, Лукій, Юлій, Мина, Еллаій, Гаій. также Секундъ и Осонъ, нъкогда называвшісся епископами. Изобрътенное и проповъдуемое ими, противное св. Писанію, ученіе слъаующее: «не всегда Богъ былъ Огцомъ; было время, когда Онъ не былъ Отцомъ. Не всегда было Слово Божіе, но получило бытіе изъ ничего: потому что Богъ, всегда существующій, еотвориль Его не сущаго изъ не сущаго. Итакъ, заключаютъ они, было время, когда Его не было. Сынъ есть созданіе и тварь. Но подобень онь Отцу по сущности (дибіах) и, по естеству (φύσει), не есть истинное Слово (λόγος) Отца, ни истинная мудрость (σοςία) Его, а есть едно изъ твореній и порожденій. Называется же Словомъ и мудростію не въ подлинномъ сиысль, будучи и самъ рожденъ собственнымъ Словомъ Божінмъ и мудростію ('), которая въ Богв и которою Богъ сотворилъ какъ все, такъ и Его самого. Такимъ образомъ по при-

<sup>(1)</sup> Асуос и Хоріа аріане принимали въ двоякомъ вначеніи: 1) деуос и осріа—въ самомъ Богт, какъ естественная принадлежность Его существа, сила, которою Онь сотвориль все и самого Сына; 2) деуос и осріа въ Сынт Божіемъ, сотворенномъ Отцемъ и находящимся въ Немъ Словомъ. Поэтому деуос и осріа въ Сынт Божіемъ есть не подлинное Слово Отца, и ме совтяно Ему, но Слово её дох бутых.

редъ Опъ подлежить превращению (трепто;); и измъняемъ (аддосо: b;), какъ и всь разумныя существа. Слово отчуждено, обособлено и отлълено отъ существа Божія. И Отепъ не постижимъ для Сына; ибо Сынъ совершенно и точно не знаетъ Отца, и не можетъ Его вилъть. Даже и собственной сущности, какъ она есть. Сынъ не знастъ. Онъ сотворенъ ради насъ, съ тыть, чтобы чрезъ Него, какъ орудіе, Богъ создаль насъ. И не было бы Его, если бы Богъ не восхотълъ дать напъ бытіе». Когла же кто-то спросиль ихъ: можеть ли Слово Божіе превратиться, какъ превратился діаволь; ж они не побоялись сказать: да, можетъ. какъ рожденный и сотворенный, Онъ имъеть памъняемое естество».

Всвхъ единомышленниковъ Арія, распространяющихъ такое нечестивое ученіе, равно какъ и тёхъ, которые имъ благопріятствуютъ, мы, собравшись вм'єсть съ епископами Египта и Ливіи, числомъ около ста, предали анавем'в. Напротивъ держащіеся стороны Евсевія приняли ихъ къ себъ, и усиливаются см'єшать ложь съ истиною, нечестіе съ благочестіемъ. Но они не успъютъ въ своемъ предпріятін; истина всегда одерживаетъ верхъ, и нѣтъ нтокакого общенія свівта со тьмою и согласія между Христомъ и веліаромъ (2 Кор. 6, 14). Слыхалъ ли вто когда инбудь подобное? Или,

услышавъ это нынв, кто не изумится и не закроетъ своего слуха, чтобы не осквернить его такими нечистыми словами? Кто, слыша слова Іоанна: въ началь бъ Слово (Іоан. 1, 1), не осудить техъ, которые говорять, что было время, когда Его не было? Или, кто, читал въ евангелін: единородный Сынг и вся Тьмъ быша (10ан. 1, 3. 18), не возненавидитъ утвержаающихъ, будто Сынъ есть одно изъ твореній? Въ самомъ дъль, какъ Онъ можеть быть однимъ изъ тъхъ, которые чрезъ Него получили бытіе? Или, какъ будетъ Онъ единородный, когда, сообразно съ ихъ мнъніемъ, включинъ Его въ рядъ всъхъ прочихъ существъ? Какъ выйдетъ, что Онъ произошелъ изъ не сущаго, когда Отецъ говорить: отрыгну сердце мое Слово благо (Псал. 44, 1), и: изъ чрева прежде денницы родих Тя (Пс. 109, 3)? Или, какъ Онъ не подобенъ сущности Отца, когда Онъ есть совершенный образь и сіяніе Отца (Евр. 1, 3), и когда самъ говоритъ: видњени Мене видь Отца (Іоан. 14, 9)? Если Сынъ Божій есть Слово и мудрость Божія, то какъ могло быть время, когда Его не было. Это значило бы тоже, какъ если бы опи сказали, что Богъ нъкогда былъ безъ Слова и мудрости. Справедливо ли утверждать, Онъ превратенъ и измънчивъ, когда самъ же о себъ говорить: Азъ во Отцъ и Отецъ во

Мињ (Іоан. 14, 10), и: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30), или чрезъ пророка: еидите, яко Азъ есмь и не измъняюся (Мал. 3, 6)? Правда, слова эти можно относить и къ самому Отцу но гораздо естественнъе полагать, что здъсь говорится о Словъ, и именно то, что Оно, и вочеловъчившись, не измънилось, а, какъ сказалъ апостолъ, Іисусъ Христосъ вчера и днесь, той же и во въки (Евр. 13, 8). Какая причина заставляетъ еще говорить, что Опъ получилъ бытіе ради насъ, когда Павелъ пншетъ: Егоже ради всяческая, и Имъже всяческая (Евр. 2, 10)?

А что касается до богохульнаго ихъ мивнія, будто Сынъ не знаетъ совершенно Отца, то мивнію сему не должно удивляться; ибо какъ скоро ръшились они идти противъ Христа, то уже вмѣстѣ съ этимъ отвергли и сказанное имъ: якоже знаетъ Мя Отецъ, и Азъ знаю Отца (Іоан. 10, 18). Если бы мы положили что Отецъ знаетъ Сына только отчасти, то явно было бы, что и Сынъ знаетъ Отца несовершенно. Но какъ нерваго сказать нельзя, потому что Отецъ знаетъ совершенно Сына, то слъдуетъ, что какъ Отецъ знаетъ свое Слово, такъ и Слово знаетъ своего Отца, котораго Оно есть Слово.

Поставляя имъ на видъ сіи мысли и раскрывая предъними божественныя Писанія, мы часто доводили ихъ до согласія съ пами; не они, какъ хамелеоны, скоро опять измънялись, оправдывая на себъ слова Писанія: егда пріидеть нечестивый во глубину золь, перадить (Притч. 18, 3). Было и прежде много еретиковъ, которые, простирая свою дерзость до крайнихъ предъловъ, впадали въ безуміе. Но эти (аріане), употребивъ всв извороты своей рачи на то только, чтобы отвергнуть Божество Слова, какъ ближайшіе предтечи антихриста, показали, что были еще лучше ихъ. По этой причинъ ихъ отлучили отъ Церкви и предали анаоемъ. Глубоко скорбимъ о погибели ихъ, тъмъ болъе, что нъкогда они сами назидали Церковь, а теперь отнали отъ нея; но не удивляемся, ибо тоже самое было и съ Именеемъ и съ Филитомъ (1), а еще прежде съ Іудою, который изъ последователя сделался предателемъ Спасителя и отступникомъ. Самъ Господь предостерегаль насъ отъ подобныхъ людей, когда говориль ученикамъ своимъ: блюдите, да не прелщени будете: мнози бо пріидуть во имя мое, глаголюще, яко Азъ есмь: и время приближися. Не изыдите убо во слъдъ

<sup>(1)</sup> Еретики во время ап. Павла, утверждавшіе, что воскресеніе мертвыхъ уже было. 2 Тим. 2, 17. 18.

иже (Лук. 21, 8). Апостоль Павель, узнавь объ этомъ отъ Спасителя, писаль: ве послыднія времена отступять ньщым оть здравой выры, внемлюще духовомъ лестимы и ученіемь бысовь, ненавидящихъ истину (1 Тим. 4, 1).

Итакъ, если Господь и Спаситель нашть Інсусь Христось самъ возвістиль, а чрезъ апостола и указалъ таковыхъ людей, то мы, лично слышавшіе нечестивыя рівчи ихъ, справедливо поступили, когда, какъ сказано выше, предади ихъ анаоемъ и объявили отлученными отъ каболической Церкви и втры. О семъ и извъщаемъ ваше благочестіе, возлюбленные и честивншіе сослужители, съ темъ, чтобы вы не принимали никого изъ нихъ, когда бы кго вахотъль прійти къ вамъ, и не върили ни Евсевію, ни кому другому, кто сталь бы писать за нихъ. Намъ кристіанамъ надзежить отвращаться отъ всвуъ говорящихъ и мыслящихъ противъ Христа, какъ отъ богоборцевъ и растлителей душъ, даже не говорить имъ обычныхъ привътствій, чтобъ какъ нибудь не сдвлаться причастниками ихъ граховъ, какъ заповъдаль блаженный Іоаннъ (2 Іоан. 1, 10. 11). Привътствуйте братій вашихъ, а находящісся со мвою привътствують васъ.

II.

ПОСЛАНІЕ АЛЕКСАНДРА, ЕПИСКОПА АЛЕКСАН-ДРІЙСКАГО, КЪ АЛЕКСАНДРУ, ЕПИСКОПУ КОН-СТАНТИНОПОЛЬСКОМУ (¹).

Честитишему и единомысленному Александру Александръ желаетъ всякаго блага о Господъ.

Злыс люди, когда въ нихъ воздъйствуеть духъ любоначалія и корыстолюбія, обыкновенно употребляють всякое коварство противу другихъ, занимающихъ высшія мъста службы, и многоразличными способами стараются повредить ихъ церковному благовврію. Неистово увлекаемые двйствующимъ въ нихъ діаволомъ къ предположенному удовлетворенію (своей страсти), они теряють всякое чувство благочестія и попирають страхъ суда Божіл. Испытывая нынв отъ подобныхъ людей непріятности, я счель нужнымъ извъстить ваше благочестіе, чтобы вы остерегались ихъ, чтобы кто либо изъ нихъ не дерзнулъ пропикнуть и въ ваши епархіи, или оамъ собою, или чрезъ другихъ (они умъютъ весьма искусно притворяться, чтобы обмануть

<sup>(1)</sup> Помъщено у Өеодорита въ его ц. ист. 1, 4.

другихъ), или чрезъ посланія, красноръчивыя, но паполненныя ложью, которыми легко могуть ввести въ заблужденіе человъка, принимающаго все простою и чистою върою.

Арій и Ахиллъ, недавно заключивъ между собою клятвенный союзь, возревновали ражать любоначалію Коллува (1) и даже взошли его. Коллуоъ, обвиняя ихъ самихъ, имълъ по крайней мъръ нъкоторый поводъ къ нечестивому своему предпріятію; а они, его христопродажничество, не захотъли оставаться въ подчинении церковной власти, себъ разбойническіе построивъ вертепы, днемъ и ночью собираются въ нихъ, вымышаял хулы противъ Христа и противъ насъ. Охуждая все апостольское благочестивое ученіе, они, по примъру іудеевъ, составили христоборственное скопище, отвергають Божество Спасителя нашего, и проповъдують, что

<sup>(1)</sup> Коллуев, пресвитеръ александрійскій, проповёдываль самъ въ своей церкви нёкоторое ложное ученіе. Когда явился Арій съ своимъ лжеученіемъ, Коллуев обвиняль его предъ Александромъ, какъ ерстика. Но такъ какъ Александръ не хотёль тотчасъ отлучить Арія, - то Коллуев отдёлился отъ Александра, и самъ, не имёя права, сталъ рукополагать пресвитеровъ и діаконовъ (Ерірhan. haeres. LXIX. n. 2. Baron. ad an. Christ. 315. c. 28).

Онъ равенъ всемъ людямъ. Собирая все места св. Писанія, въ которыхъ говорится о Его спасительномъ строительствъ и самоуничижепін ради насъ, они стараются подтверждать ими свое нечестивое ученіе; а тыхъ выраженій, въ которыхъ говорится о Его въчномъ Божествъ и неизреченной славъ со Огцемъ, они не хотять и слушать. Поддерживая такимъ образомъ печестивое мптніе еллиновъ и іудеевъ о Христь, они встми силами стараются жить одобрение отъ нихъ и позволяютъ себъ дълать все, чъмъ бы можно было подвергнуть насъ осмълнію ихъ. Опи ежедневно возбуждають противь нась возмущенія и гоненія: то влекуть нась въ судилища по жалобамъ безиравственныхъ женщинъ, которыхъ сами же къ тому обольщають, то безчестать званіе христіанское, позволяя своимъ дівнпамъ безстылно бъгать по всъмъ улицамъ. Этого мало: они дерзнули раздрать тотъ нешвенный хитонъ Христовъ, котораго не ръшились раздалить на части самые вонны-распинатели (1).

<sup>(1)</sup> Намекъ на предсказаніе Петра, еп. александрійскаго, который въ ночномъ видініи виділь Спасителя въ раздранной одеждів, говорившаго ему: «Арій раздраль мою одежду» (т. е. Церковь). Acta martyrii Petri alex. apud Sur. tom. VI. die 25 novemb. Beda in Martyrolog.

Какъ скоро узнали мы о мхъ поведения и нечестивыхъ замыслахъ, хотя это свъдъніе. по скрытности ихъ, дошло до насъ поздно, тотчась собравшись витсть, съ общаго согласія. отлучили ихъ отъ Церкви, исповъдующей Божество Інсуса Христа. Но они, чтобы повредить намъ, стали туда и сюда обращаться къ единомысленнымъ съ нами сослужителямъ нашимъ и, подъ видомъ мира и согласія, стараются льстивыми словами увлечь кого либо изъ нихъ въ свою заразу. Обманомъ шивають у нихъ дружелюбныя письма, которыя и показывають темь, кого хотять обольстить, какъ будтобы на ихъ сторонв епископы, держащіеся тогоже образа мыслей, и этимъ способомъ совращая съ пути истины, утверждають многихь въ заблужденін и укореняють въ нечестіи. Они не сказывають, чему у насъ нечестиво и лукаво ли, что дълали, и за что отлучены отъ Церкви; объ этомъ они молчатъ, или стараются прикрыть искусно вымышленными ръчами и писапіями. Прикрывая такинь образомь душетавиное ученіе свое, краснорычивыми и вкрадчивыми бестдами, они увлекають въ свое заблужденіе людей простыхъ, которые легко могуть быть обмануты, и въ тоже время они не упускають случая клеветать предъ всеми на наше благочестіе. Вотъ почему шъкоторые

подписали ихъ письменныя изложенія въры и приняли ихъ въ церковное общеніе. Сослужители наши, ръшившіеся поступить такимъ образомъ, думаю я, заслуживаютъ величайшаго осужденія, потому что такимъ поступкомъ не только нарушають апостольское правило (1), но еще, въ еретикахъ дъйствующей, силъ діавола даютъ возможность сильнъе дъйствовать противъ Христа. Поэтому, возлюбленные, не теряя времени, я ръшился тотчасъ же извъстить васъ о зловъріи сихъ людей, утверждають, что «было нъкогда которые время, когда не было Сына Божія, - что Онъ прежде не существоваль, а послъ сталь существовать, и когда бы то ни было, только Онъ получиль бытіе также, какъ и всь люди: ибо, говорять, Богь создаль все изъ ничего». Включая такимъ образомъ и Сына Божія въ рядъ всёхъ тварей, какъ разумныхъ, такъ и неразумныхъ, они на этомъ основаніи утверждають, что природа Его измѣняема, можеть воспринимать доброе и злое. Принявъ за истину, что Сынъ Божій созданъ изъ не сущаго, они извращають тв мвста божественнаго Писанія, въ которыхъ говорится, что Онъ имъетъ бытіе въчное, и которыя показываютъ

<sup>(1) 11, 12, 16, 17</sup> апост. правило.

неизмъняемость Слова и Божество Премудрости-Слова, то есть-Христа. И мы, богохульствують эти нечестивцы, также какъ и Онъ, можемъ сдълаться сынами Божінми; ибо написано: сыны родих в и возвысих в (Исаі. 1, 2). Когда же имъ, въ отвътъ на это, читали написанное налье: тіи же отвергошася Мене, что не свойственно Спасителю, имъющему естество неизмъняемое, тогда они безъ всякаго стыда отвъчали. намъ, что Богъ, по предвъдънію и предусмотрънію зная, что Онъ (Спаситель) не отвержется, избраль Его по преимуществу изъ встхъ сыновъ. Не потому, говорять они, Богь избраль Его, что Онъ по естеству имбетъ нъчто преимущественное предъ прочими сынами, (по ихъ мивнію, нетъ никого, ктобъ быль Сыномъ Божіннь по естеству, и никто не имфеть въ себъ свойствъ Божественной природы), но потому. что Онъ, подобно прочимъ измѣняясь, жиль особенное благоволеніе Божіе удаленіемъ отъ всъхъ гръховъ и совершенною святостію, такъ что если бы такую же силу въ томъ показали Павелъ или Петръ, то и ихъ усыновленіе нимало не отличалось бы отъ Его усыновленія. Въ подтвержденіе же сего безумнаго ученія, они, съ явнымъ неуваженіемъ къ Писанію, приводять следующія слова псалмопъвца, сказанныя о Христъ: возмобиль еси правду и возненавидьль еси беззаконіе; сего ради помаза Тя, (Боже) (1), Богь твой елеемь радости паче причастикь твоихь (Пс. 44, 8).

Но что Сынъ Божій не произошель изъ не сущаго, и что не было времени, когда бы Его не было, - этому достаточно научаетъ евангелистъ Іоаннъ, когда говоритъ о Немъ: единородный Сынг, сый въ лонт Отчи (1. 18). Божественный апостоль, желая показать, что Отецъ и Сынъ не раздъльны между собою, нанменоваль Сына сущими во лонь Отчи. **А** что Слово Божіе не принадлежитъ къ числу тварей, созданныхъ изъ ничего, тотъ же св. Іоаннъ показываетъ словами: вся Тльмо быша: собственный же Его образъ бытія выразиль такъ: въ началъ бъ Слово, и Слово бъ къ Богу, и Богь бъ Слово. Вся Тъмь быша, и безь Него ничтоже бысть, еже бысть (1, 1-3). Если все Тъмъ получило бытіе, то какимъ образомъ Тотъ, кто далъ бытіе всякому творенію, самъ нівкогда могь не существовать? Не сообразно съ разумомъ, чтобы Творящее было одинаковой природы (φύσεως) съ сотворенными существами. И въ самомъ деле, если Овъбыль въ началъ, а все чрезъ Него полу-

<sup>(1)</sup> Въ посланів слово это опущено, т. є. текстъ выложенъ такъ, какъ приводили его аріане. см. Theod. h. є. ed. Vales. p. 11.

чило бытіе, и притомъ изъ не сущаго, то очевилно, сущее противоположно тому, что произошло изъ не сущаго; и разстояніе между ними безмърное. Первое показываетъ, что между Отцемъ и Сыномъ нътъ никакого разстоянія, и духъ мысленно не можетъ вообразить его. Второе же, -то есть, что міръ сотворенъ изъ не сущаго, -- означаетъ послъдующее в недавнее происхождение существа, именно въ то время, когда все получило свое бытіе отъ Отда чрезъ Сына. Итакъ св. Іоаннъ, заключая въ выраженіи бъ, которое употребиль о Словъ Божіемъ, высокій смыслъ, непостижимый для ума сотворенныхъ существъ, привналъ неприличнымъ сказать, что Оно рож ено или сотворено: онъ не дерзнулъ употребить техъ же словъ о Творцъ, которыя употребилъ въ отношении къ твари. И поступилъ такъ не потому, что Слово Божіе не рождено, -- одинъ только Отепъ не рожденъ, -- но потому, что не изъяснимый образъ бытія единороднаго Сына Божія превышаеть понятіе не только евангелистовъ, но и самыхъ ангеловъ. Поэтому, не считаю благочестивымъ того, кто дерзаетъ простирать свою пытливость до изследованія сей тайны, не слушая словъ Писанія: вышших в себъ не ищи, кръплыших себе не ислытуй (Сир. 3, 21). Если разумъ человъческій не можеть знать многихь и такого рода предметовъ, которые несравненно ниже сего таинства, какъ напримъръ, у апостола Павла сказано: ихъже око не видь, и ухо не слыша, и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Бог любящим его (1 Кор. 2, 9), или, какъ Богъ говоритъ Аврааму, что человъкъ не можетъ изчислить звъзды (Быт. 15, В), или еще: песка морскаго и капли дожизочтеть (Сир. 1, 2): то развъ девыя кто одно только безуміе, лишенное человъческаго смысла, ръшится подвергать изслъдованію **упостасное** бытіе Слова Божія. Духъ пророческій о Немъ прямо сказаль: родь же Его кто исповъсть (Иса. 53, 8)? Да и самъ Спаситель нашъ, приготовляя роду человъческому твхъ, которые должны быть столпами въ міръ, (апостоловъ), поспъшилъ напередъ удалить отъ нихъ, какъ бремя, всякую пытливость касательно Его существа. Онъ возвъстилъ, что разумъніе сей божественнъйшей тайны выше силь всткъ сотворенныхъ существъ, и втатьніе о ней принадлежить только одному Отцу: никтоже знаеть Сына, сказаль Онь, токмо Отець, ни Отца кто знаеть, токмо Сынь (Мо. 11, 27). О томъ же, мнв кажется, говорить и Отепь въ следующихъ словахъ: тайна **моя Ми**ть (и моимъ) (1).

<sup>(1)</sup> Исаін: 21, 17. По переводу Симмаха и Өеодотіона, гдв прибавленія—и моммъ—нътъ.

А что безумію только свойственно думать, будто Сынъ Божій произошель изъ не сущаго. и имъетъ временное бытіе, видно само собою изъ выраженія: происходить изъ не сущаго. хотя несмысленные и не понимають безумія своихъ словъ. Выраженіе: нькогда не существоваль - должно быть относимо или ко времени, или къ пъкоему продолжению въчности. Если же справедливо, что вся Тъмв быша, то явно, что и время, и въчность, и отделы временъ, и самое нъкогда, въ которомъ содержится несуществованіе Его, чрезъ Него получили бытіе. И что же можеть быть нельпъе, какъ сказать, что Создавшій времена и въки и лъта, въ которыхъ должно заключиться такъ называемое нівкогда, самъ нівкогда не существоваль? Въ сачолъ деле, было бы крайне безсмысленно и невъжественно гать, что дълатель какой нибудь вещи получиль свое бытіе посль происхожденія сдъланной имъ вещи. Но митнію еретиковъ, продолженіе времени, въ которое, какъ они говорять, Сынь еще не произошель отъ Отца, предшествуетъ бытію все сотворившей Премудрости Божіей. Значить, по ихъ образу мыслей, св. Иисаніе несправедливо называеть Сына Божія перворожденным всея твари (Кол. 1, 15). А эти слова снова подтверждаетъ апостоль Павель, когда ясно говорить о Сынв BC. C.

Божіємъ: Егоже положи наслыдника всымь, Имже и выки сотвори (Евр. 1, 2); также: Тымь создана быша всяческая, яже на небеси и яже на земли, видимая и невидимая, аще власти, аще господства, аще престоли: всяческая Тымь и о Немь создащася: и Той есть прежде всыхь (Кол. 1, 16. 17).

Итакъ, если было бы крайне нечестиво предполагать происхождение Сына Божія изъ сущаго, то необходимо допустить, что Отецъ всегда есть Отецъ. И Онъ дъйствительно есть Огецъ всегда присущаго Ечу Сына,-почему и называется Отцемъ.-И какъ Сынъ всегда присущъ Ему, то онъ есть Отецъ совершенный, не имъющій недостатка ни въ какомъ совершенствъ, родившій единороднаго Сына не во времени, ни въ продолжение времени, и не изъ не сущаго. Также крайне нечестиво было бы утверждать, что нъкогда Премудрость Божія не существовала, когда она сама свидътельствуетъ о себъ: Азъ бъхъ при Немъ (при Богь), вся устрояя; Азь бъхь, о нейже веселящеся (Притч. 8, 29, 30); или говорить, что Силы Божіей пъкогда не было, чго Слово Божіе когда-то безиольствовало, или что въ Богъ когда-то не было и другихъ свойствъ, которыми Сынъ познавается, и Отецъ означается (характирісстаі). Кто говорить,

что нътъ Сілнія славы (Евр. 1, 3.), тотъ отвергаетъ бытіе и первообразнаго Свъта, отъ котораго происходитъ Сіяніе. Если не всегла существоваль Образь Бога (2 Кор. 4, 4. Кол. 1, 15.), то, очевидно, не всегда существоваль и Тоть, чей это Образъ. Если не существовадо отображение (удражтио) упостаси Божией (Евр. 1, 3), то вывств съ этимъ отрицается и Тотъ, кто въ Немъ отображается. Отсюда видъть, что сыновство Спасителя нашего имъстъ ничего общаго съ сыновствомъ прочихъ существъ. Какъ неизреченная Его упостась, сказали мы, несравненно выше встать тварей, которымъ Онъ далъ бытіе, такъ н Его сыновство, по самой природъ, сопричастное Божеству Отца, неизреченно выше сыновства людей, которые уже чрезъ Него получили усыновление Отцу небесному. Такъ какъ врирода Его неизмънна, то Онъ всесовершень и ни въ чемъ не имбетъ нужды: а они, подлежа всякому измъненію, имъють нужду въ Его номощи. Да и въ чемъ усовершаться Премудрости Божіей? Въ чемъ получать нриращеніе Само-Истинъ или Богу Слову? Какъ удучшаться истинной Жизни, истинному Свъту? Если это не возможно, то во сколько разъ еще неестествениве, чтобы Премудрости Божіей приражалась когда либо немудрость, чтобы Сила Божія соединялась съ слабостію,

4"

Разумъ помрачался неразуміемъ, къ истинному Свъту примъшивалась тьма? Апостолъ прямо говорить: кое общение свъту ко тьмъ; кое же согласів Христови съ Веліаромъ (2 Кор. 17, 14. 15)? А Соломонъ находитъ невозможнымъ даже и представить, сльдь змья нашелся на камнь (Притч. 30, 19), который, по ученію Павла, есть Хрис*тосъ* (1 Кор. 10, 4). Между тъмъ, люди и ангелы, творенія Его, получили отъ Него благословеніе усовершаться чрезъ упражненіе въ добродътели и исполнение закона Божия, который удаляеть ихъ отъ граховъ. Господь пашъ Інсусъ Христосъ есть Сынъ Отца по естеству, почему и пріемлеть отъ встав поклоненіе; а люди дівлаются сынами по усыновленію чрезъ Інсуса Христа, естественнаго Сына Божія, и притомъ тогда, когда, освободившись отъ духа работы, посредствомъ добрыхъ дълъ и самоусовершенія, принимаютъ духа сыноположенія. Истинное же сыновство Інсуса Христа, свойственное Ему одному, сыповство по естеству, превосходящее усыновленіе, апостоль Павель изобразиль, когда сказаль о Богъ: иже Сына своего не пощадъ, но за насъ, т. е. сыновъ не по естеству, предаль есть Его (Рим. 8, 32). Чтобы отличить Его отъ сыновъ, такъ называющихся въ собственномъ смыслъ, онъ назвалъ Его

собственными (гдом) Сыномъ. Въ евангелів также читается: Сей есть Сынг мой возмобленный, о Немже благоволихь (Мато. 3, 17). И въ псалмахъ Спаситель говоритъ: Господь рече ко Мню: Сынь мой еси Ты (Псал. 2, 7. сн. Евр. 1, 5. Выражая сими словами сыновство истипное, показываетъ, что, кромъ Его, нътъ другихъ истинныхъ и естественныхъ сыновъ Божінхъ. Также, что значатъ и слъдующія слова: изъ чрева прежде денницы родих  $T\pi$  (Псал. 109, 3)? Не ясно ли указывають они сыновство естественное, принадлежащее Ему, какъ рожденному отъ Отца, въ сущности самаго естества, а не на усыноповленіе, обыкновенно получаемое за чистоту нравовъ и усовершенствование себя въ добродътели? Отсюда сыповство единороднаго Сына Божіл есть въчное и непреложное, тогда какъ сыповство разумныхъ тварей, не по естеству принадлежащее, а усвояемое по чистотъ нравовъ и по благодати Божіей, въ св. Писаніе представляется измъняемымъ: виджеше, говорится въ немъ, сынове Божіи дщери человњии, полша себъ жены, и проч. (Быт. 6, 2). И чрезъ Исаію, какъ намъ извъстно, Богъ сказалъ: сыны родихъ и возвысихъ, тіи же отвергошася Мене (Ис. 1, 2). Многое могъ бы я сказать вамъ, возлюбленные, но оставляю, считая излишинив делать

дробныя напоминанія учителямъ, которые мыслять со мною одинаково. Вы сами просвъщены отъ Бога, и знаете, что ученіе, нынъ возставшее противъ церковнаго благовърія, первоначально принадлежало Евіону и Артемъ, и имъетъ сходство съ еретическимъ ученіемъ Павла самосатскаго (1), который антіохійскомъ соборъ, по общему приговору всъхъ епископовъ, отлученъ отъ Церкви. Послъдователь его ученія Лукіанъ оставался многіе годы вив церковнаго общенія, въ продолженіе управленія Церковію трехъ епискоковъ одного за другимъ (2). Отъ этого-то честія закваску получили явившіеся нынъ учители, которые проповъдуютъ, что Сынъ Божій создань изъ пе сущаго; его тапную отрасль составляють и и Ахилль, и весь соборь единолукавнующихъ съ пими. Не понимаю, какъ

<sup>(1)</sup> Павель самосатскій (ІН вік.) училь, что Сынь и Духь Св. находятся въ Богі, какь умъ и сила въ человікі, что Інсусь Христось родился простымь человікомь, но называется Богомь потому, что мулрость или Слово Отца сошло на Него.

<sup>(2)</sup> Лукіанъ принималь ученіе Павла самосатскаго: отделившись отъ Церкви, онъ при трехъ своихъ преемникахъ, еп. Доминъ, Тимев и Кириллъ, составлялъ особыя собранія для богослуженія.

епископа (1), рукоположенные въ Сиріи, ръшились принять ихъ образъ мыслей и темъ самымъ разжгли въ нихъ ревность къ распространенію своего ажеученія. Ръшеніе объ -этихъ епископахъ должно вполнъ принадлежать вашему суду. Отступники твердо изучили на пямять тв мъста Писанія, въ которыхъ говорится о страданіи Спасителя, о Его смиренін, уничиженін, о Его такъ называемомъ обнищаніи, и овсемъ, что Онъ претеривлъ за насъ, и этими мъстами стараются опровергнуть исповъданіе Его высочайшаго и въчнаго Божества. А выраженій, въ которыхъ говорится о славъ, принадлежащей Ему по естеству, о Его величін и пребываніи со Отцемъ, они не хотять и знать. Таково напримъръ выраженіе: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30). Сими словами Господь выражаеть не то, что Онъ есть Отецъ, и не то, что два естества, различныя упостасно, составляють одно, но то, что Сынъ-Отчій точно и совершенно удерживаеть и сохраняеть единство съ Отцемъ, имъетъ въ Себв отпечатавнное самымъ естествомъ подобіе Его. ни въ чемъ отъ Пего неотличное, есть совертенный Образъ Отца, самое выразительный шее отображение (характор) Первообраза. Господь

<sup>(1)</sup> Это—Евсевій, епископъ Кесарін палестинской, Өеодотъ еп. лаодикійскій и Павлинъ еп. тирскій.

нанть ясно выразиль это Филиппу, когда тотъ высказаль свое желапіе видьть Отца Его. Филиппъ говориль: покажи намь Отца; Господь отвічаль ему на это: видьвый Мене, видь Отща (Іоан. 14, 9); ибо Отецъ созерщается въ Сынь, какъ въ чистыйшемъ и одушевленномъ зерцаль, въ божественномъ Образь своемъ. Подобно сему и святые говорять въ псалмахъ: во свыть твоель уэримъ свыть (Псал. 55, 10). Итакъ, кто воздаетъ почитаніе Сыну, тотъ почитаеть Отца. И это совершенно справедливо; ибо всякое нечестивое слово, которое дерзаютъ произносить на Сына, относится вмъсть и къ Отцу.

Послъ этого не удивляйтесь, возлюбленные, тому, что я скажу вамъ далъе, не удивляйтесь той лжи и клеветамъ, которыя они (сретики) вымышалють на меня и на благочестивъйшій народъ нашъ. Если они дерзнули отвергать Божество Сына Божія, то конечно не устыдятся со всею наглостію и насъ злословить. Они и изъ древнихъ отцевъ не хотятъ никого приравиять съ собою; терпъть не могуть, чтобы ихъ сравнивали съ теми лицами, которыя въ нашемъ отрочествъ нашими паставниками; ни одного изъ всёхъ современныхъ намъ сослужителей нашихъ не признають достаточно ученымъ, а только себя однихъ считаютъ мудрыми, достигшими совершенства въ знанін, разумѣющими догматы вѣры; будто имъ, и только имъ однимъ, открыты тайны, которыя никому въ подсолнечной и на мысль не приходили. О, нечестивая надмънность и безмѣрное безуміс! О, суетное любочестіе, свойственное только съумасшедшимъ! О, сатанинская гордость, ожесточившая нечестивыя души ихъ! Ни боголюбезная ясность древнихъ Писаній не вразумляетъ ихъ; ни согласное всѣхъ сослужителей нашихъ ученіе о Христъ не обуздываетъ ихъ дерзости противъ Него. И самые демоны не потерпятъ такого печестія; произносить хульныя слова на Сына Божія страшатся и они.

Вотъ что мы считали долгомъ, по силамъ нашинъ, изъяснить вамъ къ обличенію тѣхъ, которые начали брань противъ Христа и рѣшились потрясти нашу благочестивую вѣру въ Него. Они, изобрѣтатели нелѣпыхъ басней, говорятъ, будто, отвергая ихъ нечестивое, богохульное и ни на какомъ свидѣтельствѣ Иисанія не основанное мнѣніе о сотвореніи Сына Божія изъ не сущаго, мы допускаемъ два нерожденныхъ существа. Но,—неразумные,—они не понимаютъ, что велико различіе между Отцемъ нерожденнымъ и созданными отъ Него изъ не сущаго, разумными и неразумными тварями; не понимаютъ и того, что между пими есть посредстлующее единородное

Естество, чрезъ которое Огецъ Слова сотвориль все изъ не сущаго, и которое родилось отъ самосущаго Отца. Такъ въ одномъ мъств и само Слово Божіе говорить: всяка любяй Рождшаго, любить и Рожденнаго оть Него (1 Іоан. 5, 1). Относительно этого предмета мы сохраняемъ туже въру, которую хранитъ вся апостольскаа Церковь. Именно: мы въруемъ во единаго нерожденнаго Отца, который не имфетъ никого виновникомъ своего бытія, непреложенъ и неизмъняемъ, всегда тождественъ и одинаковъ, не принимаетъ ни приращенія, ни уменьшенія, который дароваль намъ законъ, пророковъ и евангелія, который наконецъ есть Господь патріарховъ, апостоловъ и всъхъ святыхъ. Въруемъ и во единаго Іисуса Христа, Сына Божія, единороднаго, рожденнаго не изъ не сущаго, а изъ Отца сущаго, не по подобію тваъ-презъ отдъленіе или истеченіе по частямъ, какъ учатъ Савелій и Вадентинъ, а неизреченно и неизъяснимо, какъ сказано въ приведенныхъ выше словахъ пророка: родь же Его кто исповъсть (Ис. 53, 8)? **Упостась** Его непостижима для всякаго сотвореннаго естества, также какъ непостижимъ н самъ Отецъ; и это потому, что образъ рожденія Богомъ Отцемъ Сына Божія превышаеть понятіе всякой разумной твари. Впрочемъ, люди, въ которыхъ живетъ Духъ истины,

не сгануть требовать, чтобы я училь ихъ сему. Имъ давно цавъстны слъдующія слова, Інсусомъ Христомъ: сказанныя никтоже анаеть Сына, токмо Отець, ни Отца кто знаеть, токмо Сынь (Мате. 11, 27). Мы отъ отцевъ нашихъ научались также въровать, что Сынъ Божій, какъ и Отецъ, непреложенъ и неизмъняемъ, ни въ чемъ не имъетъ недостатка и есть Сынъ совершенный, во всемъ подобный Отцу, только одною нерожденностію отличающемуся отъ Него. Онъ есть самый точный и ни въ чемъ не отличный Образъ Отна, ибо Онъ вполнъ имъетъ въ себъ все то, въ чемъ состоитъ совершенное подобіе Отцу. Такъ училъ и самъ Господь: Отецъ жой, говорить Онь, болій Мене есть (Іоан. 14, 28), и потому мы въруемъ, что Сынъ всегда отъ Отца имъетъ (упостасное) бытіе; ибо Онъ есть Сіяніе славы и Образь глостаси Отчей (Евр. 1, 5). Но никто не долженъ принимать слово всегда въ смыслъ нерожденности, какъ думають некоторые, у которыхъ душевныя чувства омрачены. Слова: быль, и всегда, и прежде съкъ-не выражаютъ понятія нерожденности, для означенія коего умъ человъческій не въ состоянін изобръсть никакого слова. Я думаю, что вы согласны въ этомъ со мной, и даже совершенно увъренъ, что, и по вашему правильному сужденію, ука-

занныя слова отнюдь не означають нерожденности. Вырыжая только то, что происходитъ во времени, такія слова не могутъ тойно выражать Божественности и, такъ скавать, исконности (άρχαιότητα) Единороднаго. смотря на то, ихъ употребляли и святые жи, когда пытались по возможности объяснить это таинство; но употребляя ихъ, они просили у своихъ слушателей извиненія, и въ оправданіе себя говорили, что только до этого могло вознестись ихъ разумъніе. Если есть люди, которые ожидаютъ слышать нвчто большее, чтыт сколько можеть выразить человъческое слово, и считають недостаточнымъ познаваемое только отчасти, то ожиданіямъ такихъ людей, разумъется, далеко удовлетворять слова: быль, всегда и премеде въкъ. Но какія бы слова ни были изобрътены, никогда во всей точности не понятія нерожденности. Итакъ, нерожденному Отцу мы должны приписывать особое, свойственное Ему, качество, исповъдуя, Онъ не имъетъ никакого виновника своего бытія. Равно и Сыну должны воздавать личную честь, усвояя Ему безначальное рожденіе отъ Отца и, какъ сказано выше, припося Ему достойное поклоненіе, слова же: быль, всегда и прежеде въкъ употребляя о Немъ только съ благоговъніемъ и страхомъ,-от-

нюдь не отвергая Его Божества, но какъ въ Образв и отображеніи (харахтірі) Отца, видя самое точное по всему съ Нимъ сходство;-нерожже почитая свойствомъ принадле**денность** одному Отцу, о чемъ и жашимъ санъ Спаситель въ словахъ: Отецъ мой болій Мене есть (Іоан. 14, 28). Принимая благочестивое ученіе о Отцъ и Сынъ, какъ наставляють насъ Писанія, мы исповъдуемъ равнымъ образомъ единаго Святаго Духа, обновлявшаго какъ святыхъ людей ветхаго завъта, такъ и божественныхъ наставниковъ новаго.-Исповъдуемъ вмъстъ съ симъ одну и елинственную, каоолическую. апостольскую Церковь, никогда неодолимую, и RTOX вооружился противъ нея весь міръ, всегда побъдоносно отражающую всякое нечестивое нападеніе еретиковъ; ибо Домовладыка ея ободриль насъ такимъ воззваніемъ: дерзайте, яко Азъ побъдихъ міръ (Іоан. 16, 33). Наконецъ, мы признаемъ и воскресение мерначаткомъ былъ Госполь твыхъ, котораго нашъ Іисусъ Христосъ, не призрачно, а на самомъ дъль заимствовавшій тьло отъ Богородицы Маріи, — въ концъ въковъ низшедшій къ роду человъческому, чтобы снять съ него гръхъ, -- распятый и умершій, однакожъ чрезъ это не уналившійся въ Божествъ, - воскресшій

изъ мертвыхъ, вознесшійся на небеса и съдящій одесную величія Божія.

Это исповъдание въры я изложилъ здъсь кратко, потому что, какъ сказалъ выше, считаю излишнимъ писать къ вамъ во всей подробности о каждомъ предметъ (въры): все это, безъ сомнънія, извъстно вашей священной ревности. Такъ мы учимъ, такъ проповъдуемъ, таковы апостольскіе догиаты Церкви, за которые готовы мы и умереть, нисколько обращая вниманія на тёхъ, которые нудять насъ отречься отъ нихъ. Въ нихъ всю свою надежду, хотя бы различными мученіями принуждали насъ оставить ихъ. Воспротивившіеся имъ, Арій, Ахиллъ и прочіе съ ними враги истины,-такъ какъ отчуждили себя отъ благочестиваго ученія нашего,--изгнаны изъ Церкви, сообразно съ словами бла-Павла: аще кто благовъстить женнаго вамь паче, еже пріясте, анавема да будеть, хотя бы этоть благовиствующій называль себя и ангеломъ съ неба (Гал. 1, 8. 9); н еще: аще кто инако учить и не приступаеть къ вдравымь словесамь Господа нашего Іисуса Христа и ученію, еже благовърію, тотъ разгордъся, ничтоже въдый, и т. д. (1 Tим. 6, 3. 4). Этихъ-то, отъ всой братіи преданныхъ апассив, людей никто изъ васъ да не принимаетъ къ себъ, равно

какъ и того, что они будутъ говорить или писать; ибо они обмапщики, все лгутъ и истины нътъ у нихъ. Они ходятъ по городамъ, съ тъмъ только намъреніемъ, чтобы подъ видомъ дружества и подъ именемъ мира лицемърно и льстиво раздавать и получать письма, и этими письмами утвердить въ заблужденіи обманутыхъ ими нъкоторыхъ женщинъ, утопающихъ во гръхахъ, и т. д, (2 Тим. 3, 6).

Итакъ. возлюбленные И единодушные братія! отвращайтесь людей, которые обнаруживають такую великую дерзость противъ Христа, -- которые всенародно осмъиваютъ Христіанство, поносять его въ судебныхъ мъстахъ, среди міра пресл'ядуютъ насъ гоненіемъ, сколько у нихъ есть силы на это,-которые стараются отнять силу у неизреченнаго таинства рожденія Христова. Удаляйтесь отъ нихъ н изъявите намъ свое согласіе къ подавленію неистовой ихъ дерзости, подобно тому, какъ многіе сослужители наши изъявили намъ свое негодованіе на этихъ отступниковъ отъ въры, и подписавъ наше посланіе, отправляемое текъ вамъ съ сыномъ моимъ, діакономъ Апіономъ, подтвердили это своими собственными письмами къ намъ. А подписали его всв епископы египетскіе, также онвандскіе, ливійскіе, пентапольскіе, сирійскіе, ликійскіе и памфилійскіе, азійскіе, каппадокійскіе и епископы другихъ сопредъльныхъ областей. Надеюсь, что, по примеру ихъ, и вы удостоверите меня своими посланіями. Между многими средствами, принятыми мною для исцеленія заразившихся, вероятно спасительнымъ окажется и то, что обольщенные уверятся въ согласіи съ нами сослужителей нашихъ, и такимъ образомъ поспещатъ раскаяться. Приветствуйте другъ друга, со всею находящеюся при васъ братіею. Желаю вамъ укрепляться о Господъ, возлюбленные! Дай Богъ и мнъ получить плодъ отъ вашей хрисголюбивой души!

Воть преданные анасемъ еретики: изъ пресвитеровъ—Арій; изъ діаконовъ—Ахиллъ, Евзой, Ансалъ, Лукій, Сарматъ, Юлій, Мина, другой Арій и Елладій.

## HI.

## посланіе императора константина къ епископу александру и пресвитеру арію (1).

Побъдитель Константинъ, великій Августъ, Александру и Арію.

Свидътельствуюсь самимъ Богомъ, помощникомъ въ моихъ предпріятіяхъ и Спасителемъ всъхъ, что двъ были причины, побудившія

<sup>(1)</sup> Изложено вполив у Евсевія (о жизи. Коист. 11, 64-72), Епифанія (in hist. tripart. l. 1. c. 20), частію у Сократа (ц. н. 1, 7). Созоменъ (ц. н. 1, 16) и Осодорить (ц. и. 1, 7) только упоминають.—Въ этомъ послапіи разногласіе Александра и Арія представляется маловажнымъ. Такимъ оно могло казатьси Константину, когда предметъ спора еще не вполнъ раскрылся и еще не быль разсмотринь соборомь отпевъ: не одному Константину, но и многимъ другимъ. даже епископамъ, дъло это представлялось только следствиемъ отвлеченныхъ, пытливыхъ умозрвній, пока въ дальнейшемь распрыти не обнаружилась вся догматическая важность его. Даже можно думать, что настоящее послаще писано подъ вліяніемъ Евсевія никомидійскаго, который старался представить императору дело не въ истичномъ виде, дабы обвинить Александра и оправдать Арія. Не такъ будетъ судить самъ Константинъ, когда получитъ точныя свъдънія о ереси Арія. см. Послапіе Константина къ Арію и аріанамъ: няже.

меня въ совершению предпринятыхъ мною дълъ. Во-первыхъ, я сильно желалъ—понятия всёхъ народовъ о Божествъ, сообразно съ существомъ дъла, привести въ единство, а во-вторыхъ—тълу всей вселенной, какъ-бы сграждущему нъкою тяжкою бользнію, возвратить прежнее здравіе. Имъя въ виду эти цъли, иное разсматривалъ я внутреннимъ окомъ ума, а иное старался совершить вооруженною рукою; я зналъ, что если, по моимъ молитвамъ, возстановлено будетъ согласіе между всёми върными, ходъ общественныхъ дълъ получитъ нанравленіе, соотвътствующее благочестивымъ намъреніямъ каждаго.

Поэтому, когда всю Африку объядо нестерпимое безуміе и ивкоторые люди съ безразсуднымъ легкомысліемъ дерзнули разділять народное богопочтеніе на разные толки, я не нашелъ другаго врачевства для излеченія этой бользни, какъ уничтожить общаго врага вселенной, который противопоставлялъ вашимъ священнымъ соборамъ свое беззаконное миъніе, и отправить изкоторыхъ изъ васъ (въ Африку), чтобы они помогли возстановить общее согласіе.

Такъ какъ просвъщение и уставы священнаго богопочтения, милостивымъ устроениемъ Всеблагаго вышли, такъ сказать, изъ нъдръ Востока и озарили своииъ священнымъ силвісмъ всю вселенную, то я не безъ причины желаль видьть васъ и ближе ознакомиться съ вами:--я надъялся, что вы будете руководствовать народы къ спасснію. Поэтому, тотчась посль великой побъды и торжества надъ врагами, я прежде всего ръшился изслъдовать то, что считаль дъломъ первымъ и важивйшимъ взъ всъхъ.

Но, о благое и божественное Провидъніе! какую рану нанесла мосму сердцу въсть, что между вами самими возникли разногласія, гораздо болье важныя, чемъ въ Африке,-что вы, чрезъ которыхъ я надъялся подать врачевство другимъ, сами нуждаетесь въ горазло большемъ врачеваніи: Я внимательно разсужь далъ о началъ и предметь вашего спора; поводъ къ нему мив показался вовсе не такимъ, чтобы по нему надобно было начинать споръ. Поэтому я ръшился написать вашему общему благоразунію настоящее посланіе, и призвавъ на номощь божественное Провиданіе, объявляю себя посредникомъ въ вашемъ разногласін, и желаю, чтобы водворился миръ между вами. Если мив въ болве трудномъ спорв, при помощи всеблагаго Провиденія, удалось предложить свое слово благочестивому уму слушателей и каждому внушить полезное: отъ чего же не объщать себъ легчайшаго успъха

тогда, когда преграду къ общему согласію полагаетъ такой удобоотвратимый случай?

Знаю, что настоящій споръ вашъ пачался такимъ образомъ: когда ты, Александръ, спрашиваль у своихъ пресвитеровъ, что думаетъ каждый изъ нихъ о такомъ-то мъстъ закона (1), или, лучше сказать, выставляль на видъ безполезную сторону вопроса,-тогда ты, Арій, неблагоразумно предлагаль то, о чемъ не слъдовало бы и думать, или же, подумавши, нужно было молчать. Вотъ откуда началось между вами разногласіе; съ этого времени расторглось между вами общеніе- и благочестивый народъ, раздълившись на двъ стороны, отпалъ отъ сдиномыслія со всею Церковію. Итакъ нусть каждый изъ васъ простить другаго съ одинаковою искренностію и приметъ то, что по всей справедливости совътуетъ вамъ сослужитель вашъ. Что же именно? Впрель о подобныхъ вещахъ ни вопрошать, ни отвъчать. на вопросы; потому что подобные вопросы, не предписанные закономъ, а предлагаемые однинъ любословіемъ, хотя и можно залавать для упражненія ума, но мы должны держать ихъ втайнъ, а не вносить легкомысленно въ общественныя собранія и не допускать необду-



<sup>(1)</sup> Подъ именемъ закона Константинъ разумветъ св. Писаніе.

манно до слуха простаго народа. Потому что -кто можеть обстоятельно дознать и надлежащимь образонъ изъяснить силу столь кихъ и столь трудныхъ предметовъ? Если бы иной и счель это дело легкимъ, то многихъли убъдить онь изъпростаго народа? Кромътого, ири тщательномъ изследованіи подобныхъ вопросовъ, кто устоить противъ опасностиподвергнуться заблужденно? Поэтому въ изыеканіяхъ подобнаго рода надобно удерживаться оть многословія, чтобы какимъ нибудь зомъ не довести народъ до богохульства или раскола, не имъя силы-или, по своей слабости, отвътить на предложенный вопросъ, или, но недостатку разумънія въ слушателяхъ, сообщить имъ ясное понятіе о высказанномъ ученін, и т. п.

Итакъ простите другъ другу взаимно и неосторожный вопросъ и необдуманный отвътъ;
потому что вашъ споръ начался не по главному какому нибудь ученію въ законъ; вы не
вводите какого нибудь новаго догмата въ богопочтеніи; сущность мыслей у васъ одна и таже,
такъ что вы легко можете снова войти въ
общеніе.

Когда вы спорите между собою касательно неважныхъ предметовъ, тогда самое песогласие вашихъ мыслей не позволяетъ вамъ управлять такимъ множествомъ народа Божія;

мало этого, — оно дълаеть ваше управленіе даже противузаконнымъ. А чтобы представить примъръ вашему благоразумію, скажу слъдующее. Вы знасте, что и самые философы одной школы живуть въ союзъ; когда же случается имъ разногласить касательно какого инбудь частнаго предчета, то, раздъляясь между собою по степени пониманія, твиъ не менве сходится другъ съ другомъ по единству шиолы. Если такъ у нихъ бываетъ, то гораздо приличнъе съ взаимнымъ единодушіемъ проходить свое поприще вамъ, которые поставлены на служение великому Богу. Обсудимъ внимательпре то, что и сказать вамь: хоромо и будеть, когда, по поводу спора между вами, братъ возстанетъ на брата, -- когда честное собраніе раздвантся печестивымъ разномысліемъ-и это произойдеть оть пасъ, оть нашего спора касательно неважныхъ и вовсе ненужныхъ вонросовъ? Подобные споры-дъло простонародія, свойственны только детскому неразумію и вовсе неприличны людямъ благоразумнымъ н облеченнымъ свищеннымъ саномъ. Удалинся же добровольно отъ діавольскихъ искушеній. Великій нашъ Богъ и Спаситель встав каждому изъ насъ даровалъ одинъ и тотъ же овътъ. Не препятствуйте же миъ, служителю Всеблагаго, подъ Его промышленіемъ достигнуть цели, къ которой я со всею ревностио

стремлюсь, стараясь то воззваніями, то льятельною помощію, то непрестапными внушеніями привести Его народь къ каоолическому единению. Если у васъ, какъ я сказалъ, одна въра и одно разумъніе нашей въры, если также и заповъдь закона объими своими частями обязываетъ всвхъ сохранять единомысленное расположение духа: то мысль, возбудившая вась къ спору, ни подъ канимъ видомъ не должна производить между вами разделенія и ссоры, твиъ болъе, что она не касается сущности всей въры. Говорю это не съ тъмъ, чтобы хотель принудить васъ къ согласію касательно того или другаго, какого бы то ни было, вопроса; (потому что) достомество вашего служенія можеть оставаться неприкосновеннымъ, общение ваше во всемъ можетъ быть соблюдаемо ненарушимо, даже и въ томъ случав, когда бы между вами оставалось какое нибудь разногласіе касательно частнаго и неважнаго предмета. Такъ какъ не всв желають видеть въ другихъ одно и тоже, то и вами управляетъ не одно расположение, не одна мысль. Итакъ, да будеть у вась одна въра въ божественное Провидъніе, одно разумъніе, одно попятіе о Существъ всеблагомъ! Чтожъ касается до мадоважныхъ вопросовъ, которые довели васъ до спора, то несогласныя инвнія касательно ихъ должны осгаваться у васъ въ умъ и храниться въ тайникъ души. Но да пребываетъ между вами непоколебимо общая любовь съ ел благими плодами; да пребываетъ въра въ истину, почитание Бога и уважение къ законному богослужению. Возстановите между собою прежнюю дружбу и любовь, прострите свои обълтил ко всему народу, очистите свои души, чтобы вамъ снова смотръть свътлыми очами другъ на друга. Послъ вражды дружба часто бываетъ приятнъе.

Возвратите же мнъ мирные дни и спокойныя ночи; пусть наконецъ и я найду утвшеніе въ чистомъ свете и отраду въ безмятежной жизни. Въ противномъ случат, мнт останется только стенать, обливаться слезами и въ безпокойствъ проводить въкъ свой; я не могу успоконться, доколь люди Божін, разумью моихъ сослужителей, разделяются между собою распрею, столько несправедливою и гибельною. Чтобы выразить предъ вами, до какой степени огорчила меня ваша распря, я разскажу следующее обстоятельство. Прибывъ въ Никомидію, я думалъ-было тотчасъ же отправиться на Востокъ; но когда собирался въ вамъ и въ своихъ мысляхъ находился уже еъ вами, мнв сообщено было извъстіе о событін, изложенномъ въ этомъ посланін. тотчась же оставиль свое намъреніе. Мнъ не хотьлось собственными очами видьть то, о чемъ тяжело было и слышать. Откройте же мив путь на Востокъ вашимъ единомысліемъ, путь, который вы заградили мив своими преніями. Дайте мив скоръе увидъть благодушіе и ваше и встять другихъ народовъ, а потомъ за общее единомысліе и миръ, въ хвалебныхъ пъснопъніяхъ, вознести должное благодареніе Всеблагому!

#### IV.

## ПОСЛАНІЕ ИМПЕРАТОРА КОНСТАНТИНА КЪ АРІЮ И АРІАНАМЪ (¹).

Константинъ Августъ Арію и аріанамъ.

Злонамъренный толкователь по-истинъ есть нъкоторый образъ и подобіе діавола. Тому, по природъ своей отвратительнъйшему,

<sup>(1)</sup> Чит. у Геласія (λογ. III) и у Баронія (подъ 319 г.). Въ подлинности его удостов'єряють Епифаній и Сократъ. Первый, упомянувъ о немъ, приводитъ нѣсколько словъ изъ начала, средины и конца его (haeres. LXIX. п. 9). Сократъ, не рѣшивъ помѣстить его въ своей исторіи по причинѣ его длинноты, дѣлаетъ такое о немъ замѣчаніе: «писалъ императоръ и другія посланія въ родѣ рѣчей противъ Арія и его единомышленниковъ, посмѣваясь надъ

губителю смертныхъ, вводящену ихъ въ заблужденіе, искусные художники въ своихъ изображеніяхъ обыкновенно придають мое благообразіе, дабы выразить его обольсгительное коварство. Воть самый точный образъ человъка, которому одно только представляется достойными занятія, чтобы можно болте разливать въ людяхъ вредоносный ядъ своего безстыдства и дерзости. Онъ вводить новую въру невърія, никогда неслыханную съ начала бытія человъческаго. Ha немъ во всей силь оправдывается слово, давно сказанное божественнымъ Писаніемъ, есть мудри, еже творити злая (Іер. 4, 22). Невольно подумаемь, что онъ потерялъ вполнъ расположение къ принятию совъта; потому что отвергаетъ всякую помощь къ вразумленію. Итакъ за что, Христе, Христе, Господи, Господи, за что насъ уязвляеть толпа непріязненныхъ? Возстаеть противу пасъ постоянно какая-то оскорбительная дерзость и скрежещеть зубами безобразное безславіе, изъязвление безчислениыми преступленіями. Увлекаемое накъ-бы бурею и волиами золъ, оно въ благовъствованіи о имени твоемъ упо-

нимъ и поражая его нѣкоторымъ родомъ ироніи». Такое замѣчаніе соотвѣтствуетъ тону рѣчи и содер-жанію посланія (Сокр. ц. ист. 1, 9).

требляеть и въ своихъ сочиненіяхъ издаетъ въ свътъ такія вредныя для чистоты втры слова, поторыхъ никогда не изревалъ о Себъ Ты, пребывающій купно сь відпымъ Огцемътвоимъ источникомъ. Собираетъ и совокуплисть тяжкое и злое вечестіе, излуваясь наль страданіями твхъ несчастныхъ, которыхъ, по ихъ безпечности, оно уловляетъ и губитъ. Я хочу изобразить начальника этой (дерзости). Что онь говорить? «Или, говорить, мы должны удержать то, чему последовали, или пусть же будеть то, чего мы сами захотимъ» (1). Налъ и притомъ налъ невозврагно: но по иоварству ли, или по злобному ожесточению опъ говорить, что это-инчего. Одно считаеть для еебя важнымъ, что мивнія о немъ, распространяющіяся въ народт, разумтется-неправыя, нривлекають расположение къ нему людей. «Мы имвень, говорить онь, большинство (парода на своей сторопъ)». Я выступлю и самъ, нождавъ немного, чтобъ быть свидътелемъ войны съ безуміемъ; говорю, самъ выступлюя, имъвшій доседь обыкновеніе не обращать вниманія на брани безумпыхъ. Да! Марсъ



<sup>(1)</sup> Слова эти и подобныя имъ, встръчающіяся часто въ этомъ посланіи, можно думать, взяты Константиномъ изъ письма, которое писалъ къ пему Арів, какъ видно будетъ далье.

Арій! нужно взяться за щиты. Но умеляю тебя, не доводи ты до этого. Да удержить тебя слово любви! О, еслибы ты, какъ славенъ въ буйствъ, также точно пламенвлъ ко Христу! Еще умоляю тебя, оставь свое двло, за которое взялся. Обладая множествомъ оружія, я не желаль бы поднимать сго противъ тебя; укръпленный върою во Христа, я хотыь бы какь тебя врачевать, такь и другихъ исправить. Но почему говоришь ты, что сдълать это несогласно съ твоимъ нравомъ? Скажи мив, прошу тебя, какою силою ты препоясался? или, лучше сказать, что за безразсудство, которымъ ты увлекся? О дерзость, достойная молнін! Слышите, что недавно сказаль онь мив, когда писаль ядовитымъ ромъ: «такъ, говоритъ, мы въруемъ». Потомъ присовокупляетъ что-то странное и старательно измышленное. Выступая такимъ образомъ далье и далье, онъ не опустиль никакой горечи, но открыль всю, такъ сказать, сокровищницу безумія. «Насъ изгоняють, говорить онъ, и всякая надежда къ принятио насъ уничтожается». Но это еще ничего. Внимайте далье: я буду говорить его словами. «Просимъ, говорить онъ, если александрійскій епископъ остается при своемъ мнѣніи, дозволить послъ сего законнымъ образомъ законное и необходимое богослуженіе». О неслыханное

безстыдство, противъ котораго должна вооружиться ревность по истинь! За чемь ты поль благовиднымъ предлогомъ несогласія намъреваешься нанести намъ рану отъ своего раздраженнаго противу насъ сердца и спышишь пово зав твхъ, которыхъ обольстилъ? «Что же, говоришь, мит дтать, когда никто не удостоиваетъ принимать меня въ общеніе»? Часто взываешь ты такъ нечестивою гортанью. Я же напротивъ скажу тебъ: показаль явное свидътельство и доказательство своего ума? Тебъ надлежало показать и открыть себя предъ Богомъ и людьми, не такъ, какъ ядовитыя змви обыкновенно бывають болье яростны, когда чувствують, онь скрываются въ самыхъ глубокихъ логовищахъ. Признаешь ли, что Богъ единъ? Мое мнъніе таково; такъ мысли и ты. Говоришь ли, что Слово Бога, по существу своему, не имъетъ ни начала ни конца? Хвалю и за это; върь такъ. Если что нибудь приплетаешь далье, я отвергаю. Если еще что нибудь придумываешь для нечестиваго отделенія (отъ Церкви), я не хочу того ни видеть ни слышать. -Не опровергаю, если въ строительствъ Божественныхъ дъйствій признаешь, что тьло быдо вместилищемъ (Невивстимаго). Кто знаетъ Отца, если не Изшедшій отъ Отца? Кого знастъ Отецъ, какъ не Того, котораго Онъ родилъ изъ

Себя предвачно и безначально? Неправо варуя. ты думаемь, что должно предположить ходящую упостась; я съ своей стороны полноту все превосходящей и все проницающей власти Отца и Сына и единство существа Ихъ. Итакъ, остроумный и сладкоглаголивый Арій, для невърія неразумныхъ распъвающій душетлівнныя півсни! оставь свое безразсудное заблужденіе. По-истинв діаволь, по своей злобъ, низвергъ тебя, и хотя для которыхъ, какъ думаешь ты, кажется пріятнымъ, однако же это-великое несчастіс. Живи благоразумно, оставь свои нельныя имсли. Бъдный Арій, слушай: я разсуждаю тобой. Неужели ты не чувствуешь, что изверженъ изъ Церкви Божіей? Знай же, ты гибъ, если, возаръвъ на себя самого, не осудишь настоящаго своего безумія. Ты говоришь, что тебе помогаеть великое множество людей и облегчаетъ твои заботы: но шай, нечестивый Арій, будь разсудителень и пойми свое безуміе. Ты же, промышляющій о всемъ Боже, будь снисходителенъ къ словамъ, которыя я хочу говорить. Въ належдв на твое Божественное промышление, я намърень пожазать изъ древнъйшихъ писаній, греческихъ и ринскихъ, безуміе Арія, за тысячу **лътъ** предвиданное и предсказанное Эретріею. Она сказала такъ: «горе тебъ, Ливія, лежащая въ приморекихъ мъстахъ; настанетъ время, когда въ народъ и между діцерями твоими произойдеть великая, продолжительная и самая трудная брань за въру и благочестіе: ты будешь повержена въ крайнюю гибель. Ибо вы дерзнули изторгнуть и разтерзать собрание небесныхь цветовь, и даже осквернили его своими жельзными зубами». Итакъ, глъ же **лумаешь**, хитрецъ, назначить себъ мъсто? Разумвется, тамъ (въ Ливін) (1); нбо я имъю тисьма, изчерченныя перомъ твоего безумія. въ которыхъ ты говоришь, что весь ливійскій народь вийсти сь тобою склоняется ко спасенію. Если же ты дунаешь отрицать двйствительность уномянутаго пророчества, то, свидетельствуюсь Богомъ, у меня есть древжвиши экземпляръ Эретрін, который я пошлю въ Александрію для твоей скортишей потибели. Но неужели ты считаешь себя невиннымъ? Объятый такимъ зломъ, неужели не видинь, нестастный, своей погибели? Знаемъ твои помыслы: не скрыто оть насъ, какія заботы и страхи смущають тебя. О! сердце у тебя безчувственно, нечестивый, ты не можеть понять бользии и бъдности души своей; истину ты ванрываешь отъ себя хитроспле-

<sup>(1)</sup> Арій, по общему мивнію, быль родомъ изъ Ливін.

тенными словами. И оставаясь такимъ, ты не стылишься поносить пасъ: то повидимому хочешь обличать, то убъждать, какъ превосходный учитель въры, отъ котораго будтобы бъдные желають получить помощь. Но съ таковымъ не должно ни сближаться, ни вступать въ разговоръ. Это можетъ позволить себъ развъ тотъ, кто въ коварныхъ твоихъ ръчахъ и стихахъ думаетъ видъть сокровенныя начала правой жизни. Но это несправедливо: въ нихъ совершенно нътъ истины. О, какъ неразумны вы, которые вступили въ общение съ нимъ! Что за ослъпленіе, принудившее васъ увлечься его языкомъ, исполненнымъ такой горечи, его взоромъ, столько надмъннымъ! Но обращаю ръчь мою къ тебъ, неразумному душею, екорому на лзыкъ, погръщающему въ сляхъ: дай мнъ, нечестивый, заъйшій и хитрый, поле для разсужденія, не говорю, обширное и пространное, но точною мърою опредъленное, не гнилое, а прочное и твердое по самому существу своему. Ты вынуждаешь меня сказать: л наброніу на тебя петлю, и, лишеннаго возможности говорить, выставлю на показъ, чтобы весь народъ видълъ твое нечестіе. Но приступимъ къ самому дълу. Отовсюду (воздвигнемъ) чистыя руки: будемъ возносить молитвы къ Богу! Или, остановись немного; еще спрошу тебя. Скажи мнъ, коварнъйшій, какого Бога ты станешь призывать на помощь? Но не могу удержаться. О Боже, создатель всъхъ, Отецъ единственной Силы! ради этого нечестивия Церковь терпить поношенія, бользни, даже раны и печали. Арій хочеть назначить твоему Существу мъсто, и, что особенно странно, установляеть самочинный соборъ, который бы усвоилъ Тебв по закону усыновленія и оставиль при Тебъ твоего Сына-Христа, изъ Тебя рожденнаго, нашего перваго помощника. Услышь, молю Тебя. Госноди, дивную въру! Онъ думасть, что Ты движешься на (опредъленномъ) месть; онъ дерзаеть ограничить твое Существо, назначивь для Тебя опредъленное съдалище. Но гдъ Ты не присутствуешь, или гдв не ощутительны действія и силы твоихъ все-проницающихъ законовъ? Ты самъ все содержинь и вив Тебя не подоблетъ мыслить ни места, ни чего другаго. Такъ, могущество твое, купно съ дъйствіемъ, безпредъльно. Ты самъ, Боже, вонми намъ. Но и вы, люди, не будьте безъ разсужденія. Тотъ безстыдень и непотребень, кто, дошедши до крайняго нечестія и неправды; думаетъ еще показывать себя благочестивымъ. «Нътъ, говоритъ онъ (Арій), не хочу, чтобы представляли Бога страждущимъ -- и поэтому предлагаетъ и придумываетъ нвчто странное для въры, именно: будтобы, «когда Богъ со-

BC. C.

творидъ повую сущность, -- Христа, то приготовиль помощинка для Себя самого». Такова у тебя въра, душевредный соблазнитель. ваещь вещественный образъ Тому, который осудиль изображенія язычниковъ. Ты называень постороннимъ и какъ-бы служебнымъ Того, который не умствуя и неумозаключая вее сотвориль, такъ какъ всегда существоваль вивств съ въчнымъ Отцемъ? Прилагай въ Богу, если дерзаешь, прилагай, ножалуй, и то, что Онъ «остерегается, боится и надъется на будущее; что Онъ мысантъ и умозаключаеть, и, по размышленін, выражаеть свою мысль, и образуеть слова; что Онъ веселится,улыбается, болить». Что ты говоринь, несчастивней изъ всьхъ несчастныхъ! Пойми, можешь, нечестивый, что въ свосй хитрости даешь уловить «Христось, говорить онь (Арій), пострадаль за насъ». Но я уже прежде сказалъ, что Онъ былъ носланъ въ образв твла. «Точно, говоритъ онъ, но надобио опасаться, чтобы не уменьшить Его въ чемъ либо». О, сгранный толковникъ! ужели ты не безумствуешь, когда говоришь это? еще ли не явно, что ты неистовствуещь? Посмотри: и міръ представляєть нъкоторую форму, или образъ; и звъзды имъютъ очертаніе. Не смотря на это Богъ ствуеть всюду. Что же туть для Него безслав-

наго? или чънъ Онъ тутъ уналастся? О, убійственный врагь истины! суди по себъ самому, ошибка ли, или нътъ, что Богъ присутствуетъ во Христь. Онь ясно видить ругателей Слова, видить въ міръ каждодневно совершающіяся беззаконія; и однакожь темъ не менъе присутствуеть въ мірф и наказываеть беззакон**ми**новъ. Итакъ въ чемъ же уменьшается величіе Его властив и гдв оно не чувствуется? Иначе не думаю; самый разумъ въ міръ держится Богомъ; Имъ все стоитъ, Имъ совер**мастея** всякій судь. Въра во Христа безначально существуеть оть Него. Законъ Божій во Христь; отъ Него онъ инфеть безифриость и безпредъльность. Но это ясно; и ты можещь разумьть это своимъ умомъ. О, крайнее безуміс! Обрати же мечь діаволя на свою ногибель. Смотрите, смотрите вст, какъ уязвленный угрызенісить ехидны, испускаеть жалобные стопы; какъ жилы и мясо его, напитанные ядомъ. причиноть вму жестокія страданія; какъ тало его, пропитавное ядомъ, опало и, переполненное нечистотою, отъ печали, унынія, отчалнія и тысячи другихъ золь, до крайности изсохло: жакъ овъ ходитъ безобразный видомъ, съ неопрятными волосами, точно полумертвый, съ тускамить взоромъ, лицемъ безкровнымъ, извуреннымъ отъ заботъ; какъ вместе соединившіяся врость, безуміе, душевная пустота,

при продолжительной злобъ въ сердцъ, слъ-. дали его дикимъ и звърскимъ. Но онъ и не чувствуетъ своего несчастія, въ какомъ нахолится. Возношусь, говорить онь, оть удовольствія и прыгаю, играю и скачу оть радости», — и еще съ юношескою насывшкою прибавляеть: «увы, говорить, мы погибли»! И самымъ дъломъ такъ: злоба щедро надълила тебя своими дарами и любовію къ себь; все, что она купила за дорогую цену, все отдала тебъ охотно. Поди, омойся въ Нилъ, человъкъ преисполненный гнусной нечистоты, ибо ты возмутиль всю вселенную своимь нечестіемь. Или ты не разумвешь, что я,-человъкъ Божій, - знаю все? Но я еще задумываюсь, должно ди тебъ жить, или умереть. Не могу, Арій, смотреть на такое зло, и стыжусь греха. Бъдный, ты думаль дать намъ свътъ, а себя повергъ во тыну! Таковъ исходъ твоихъ подвиговъ. Ты говоришь: «много у меня последователей». Тебъ это и кстати: возьми ихъ себъ; они предали себя на събдение волкамъ и львамъ, Но каждый изъ нихъ попесетъ наказаніе, будеть обложень данію за десять человыкь. если въ наискортишемъ времени не прибъгнетъ къ сласительной Церкви и не соединится съ нею союзомъ любви и единомыслія. Смущаемые нечистою совъстію не будуть больше обольщаться тобою; и не до конца будуть тер-

пъть погибель, уловленные твоими преступныии толкованіями. Въ последствіи будуть явны и открыты твои софизмы; и ты, прикрывающій ихъ пріятпостію р'вчей и надввающій на себя, такъ сказать, личину справедливости, напрасно воображаешь успъть въ чемъ либо. Суетно будетъ все твое искусство: ибо скоро истина окружитъ тебя; скоро дождь Божественной силы, такъ сказать, потушитъ пламя, возженное и раздуваемое тобою. А сообщниковъ и единомышленниковъ твоихъ, участвовавшихъ въ твоемъ совътъ, лишатъ общественныхъ должностей, если въ наискоръйшемъ времени, оставивъ твое сообщество, не примутъ чистой въры. Ты же, непреклонный къ принятію истины, дай мив какое нибудь доказательство твонхъ убъжденій, если ты увърень въ самомъ себь, если надъешься на твердость своей въры и имбешь совершенно чистую совъсть. Прили ко мев, приди, говорю, къ человъку Божію: будь увъренъ, что своими вопросами я разръшу сокровенныя недоумънія твоего сердца, и надъюсь, что кажущееся тебъ неразумнымъ, при помощи благодати Божіей, представится тебъ наилучшимъ; и если ты явишься здравымъ въ душъ и познавщимъ свътъ истины, я возблагодарю Бога и буду сорадоваться твоему благочестію.

Y.

# привътственная ръчь императору константину отъ собора (1).

## Благовърнъйшій государь!

Благословенъ Богъ, избравшій тебя царемъ земли, руною твоею истребившій идолоноклонство и водворившій чрезъ тебя въ сердцахъ върующихъ миръ! Уже нопраца власть духовъ злобы; ниспровержены алгари многобожія; разсъевается мракъ нечестія; и свътъ божественнаго ученія озаряетъ всю вселениую. Прославляется Отецъ, почитается и Сынъ, возвъщается и Духъ Святый,—Троица единосущная; едино Божество въ трехъ Лицахъ или

<sup>(1)</sup> Издож у Григорія, пресвитера кесарійскаго (Combefis. Auctar. t. II. р. 555) и у Баронія (п. 59). По словамъ Өеодорита (п. н. 1, 7), привѣтственную рѣчь Константину произносилъ Евстасій антіохійскій; но Созоменъ (п. н. 1, 19) ату честь приписываєть Евсевію кесарійскому. Чтобы примарить такое разногласіе, Кассіодоръ (tripart. l. II. с. 5) полагаєть, что Евстасій привѣтствовалъ императора въ началѣ собора, а Евсевій—по окончанія.

Vиостасяхъ всюду проповъдуется. На семъ ученіи, государь, утверждается величіе твоего благочестія. Сохрани его для насъ цълымъ и ненарушимымъ, да никто изъ еретиковъ. проникнувъ въ Церковь, не расторгнеть единства троичнаго Бога, и не подвергнеть нашей въры порлапію! Причиною же настоящаго собранія и разсужденій нашихъ-неистовый Арій, который, пріявъ служеніе пресвитера въ александрійской Церкви, оказался чуждымъ ученія блаженивишихъ пророковъ и апостоловъ. Ибо единороднаго Сына и Слово Отчее онъ не признаетъ единосущнымъ и равнымъ Отпу, и почитатель твари-хочетъ сопричислить Творца къ творенію. Повели, государь, чтобы онъ, оставивъ свое заблужденіе, не возставаль противъ ученія апостольскаго; или, если останется упорнымъ въ своемъ нечестивомъ мивнін, изгони его изъ общества православной Церкви, -- да не полеблеть онъ болве евоими нечестивыми мивніями въры душь слабыхъ!

#### YI.

# РБЧЬ ИМПЕРАТОРА КОНСТАНТИНА СВЯТОМУ СОБОРУ (1).

Я сильно желаль, о други, насладиться вашего собранія. Достигнувъ созерпаніемъ этого, считаю себя обязаннымъ принести благодарность Царю всяческихъ за то, что Онъ, кромъ другихъ безчисленныхъ благъ, дароваль мит и это лучшее изъ встав благъ, т. е. сполобиль меня видьть всехь вась собранными во едино, при одномъ, общемъ всемъ вамъ и согласномъ, образъ мыслей. Итакъ, да не возмущаеть нашего счастія никакой завистливый врагь, особенно послъ того, какъ силою Бога Спасителя богоборство тирановъ совершенно низложено! да не подвергаетъ болье поруганию Божественнаго закона коварный демонъ! Внутрениее смятение въ Церкви Божіей, по моему мнънію, стращнъе и тягостнъе всякой войны и битвы: это меня лить болье, чемь все внешнія брани. Поэтому, когда я, по благословенію и при содъй-Всевышняго, одержаль побъду надъ ствіи

<sup>(1)</sup> Чит. у Евсевія (о жизп. Констан. 3, 12) и Созомена (ц. п. 1, 19).

врагами, ни о чемъ уже болье не помышляль. какъ только о томъ, чтобы благодарить Бога и сорадоваться темъ, которыхъ Онъ свободиль чрезъ насъ. Но, противъ всякаго чаянія, получивъ извъстіе о вашемъ разногласіи,—не ногъ оставить этого безъ вниманія. Итакъ, жедая содъйствіемъ своимъ уврачевать и это зло, я немедленно собраль всехъ васъ. Радуюсь, видя ваше собраніе; по думаю, желанія тогда только совершенно исполнятся, когда увижу, что всь вы оживлены единымъ духомъ и блюдете общее мирное согласіе, которое вы, какъ посвященные Богу, должны внушать и другимъ. Не медлите же, о други, служители Божін и благіе рабы общаго Влалыки и **Спасителя нашего**; не медлите въ самомъ началъ разсмотръть причины вашего разногласія и разръшить всъ спорные вопросы мирными постановленіями. Чрезъ это совершите дъло пріятное Богу, и доставите вашему сослувеличайшую радость мнь, жителю.

#### VIL

## РЪЧЬ ИМПЕРАТОРА КОНСТАНТИНА СВЯТОМУ СОБОРУ (1),

Къ снасению рода человъческого праведный и всемогущій Богь уготовиль иного славныхъ путей, и между ними самый славный и самый благольиный есть тоть, которымъ Онъ собраль всвуь нась въ святой, канолической Церкви, какъ-бы въ некоемъ владычнемъ жидищъ въры;--это выше всякаго чуда. Съ одной стороны мы видимъ, что вершина этого жилища касается звъзднаго сіянія, съ другойпримъчаемъ, что основанія его, уже при самомъ началь двла, маніемъ Божественнымъ. нустили кории столь глубово и прочно, что можеть чувствовать это вся вселенная. Двънадцать столповъ неподвижныхъ, бълъйшихъ онъга, силою Божества нашего Искупителя, непрерывно поддерживають ученіе въры. Что-. бы мы понимали это дъло безъ всякаго умыпленнато перетолкованія и принимали правую въру отъ души, Богъ даровалъ нашему сознаніе святости своего безсмертнаго закона,-и желающій шествуеть вратани его, при

<sup>. (1)</sup> Gelas, hist. conc. nic. l. II. c. VII.

волительствъ чистаго и святаго желанія, съ однимъ убъжденіемъ здраваго ума. Этотъ домъ Господень охраняють два стража: съ одной стороны-страхъ Божій для неправленія номысловь пъкоторыхъ людей, съ другойдля здравомыслящихъ-всегда присущая бовь Божія, -- эта награда мудрости. Когда тотъ и другой стражъ присъдятъ при дверяхъ святъйшаго мъста, отверстыя двери пріемлють нравду, которая, какъ внутри живущая, пребываеть невредимою; а что до неправды, то ей не должно приближаться въ дверямъ; будучи отръваема стражами, она изгоняется отъ того мъста. Эти-то, столь очевидныя, дъла Божественнаго домостроительства, досточтимъйшіе и достославные братіе, приведи меня къ сіянію въчнаго и нетлъннаго Свъта, дабы мнъ, стоявшену отъ него далеко, при колебаніи въры въ душъ моей, не сдълаться вреднымъ для истины. О чемъ же прежде всего я повъдаю ванъ? Говорить ли мнв о томъ блаженствъ, которое ощущаю въ сердцъ моемъ? Или о тваъ Божественныхъ благодъяніяхъ, которыя явлены мнв всемогущимъ Богомъ? Ихъ такъ много излито на меня, что они достаточны къ тому, чтобы Господь нашъ и Отецъ всяческихъ поработныть себть мое смиреніе. Честивитіе братіе, содержащіе правую въру! върьте тому, что я говорю ванъ.--Хотя духъ

мой, преисполненный благодъяніями Божімми, чувствуеть себя блаженнымъ и потому жеть изливаться въ безмърныхъ славословіять къ своему Благодетелю; но никакое слово, ни самый умъ, какъ свидътельствуетъ истинная въра, недостаточны, чтобы служить Ему достойно. И это совершенно такъ. Хотя умъ въ чувствъ безмърнаго величія благодъяній Божіихъ, по природъ своей, и можеть возноситься въ области, высшія техъ, въ которыхъ живеть наше тело; но языкъ, заключенный въ тъсныхъ предълахъ, совершенно умолкаетъ, когда, повидимому, ръщается либо говорить въ прославление Божие. Кто изъ насъ владъетъ такимъ сильнымъ что, забывъ это, сталь бы дерзко утверждать, будто можетъ изрекать хвалы, достойныя великаго и всемогущаго Бога, Творца всего наипрекраснъйшаго? Кто размыслить о величін Законоположника, давшаго ему бытіе и жизнь, тотъ легко убъдится, что ръшительно невозможно найти словъ для достойнаго прославленія Бога. Послі этого, что сказать мив оправданіе своей уміренности, какъ не тоже самое, что указываеть намъ Божественное слово истины? Именно, -- истинное величіе исповъдуется и истинное поклоненіе возлается Богу, когда въ собесъдованіяхъ о Немъ избъгають всякихь погрышностей или заблужденій.

О, если бы я, вашь сослужитель, владъль такимъ обильнымъ даромъ слова, чтобы могъ прославить ТВ достославныя лела, которыя Божественный Спаситель нашъ, Промыслитель всей твари, показуя людямъ примъръ своего милосердія, явиль намь, когда для искупленія нашего, благоволилъ вселиться въ тьло, воспріятое Имъ отъ пренепорочной Дъвы! Съ чего начну я говорить? Съ Его ли ученія и величія? Но накъ мить говорить о техъ божественныхъ тайнахъ, которыя открылъ санъ единый Учитель, которымъ никто никогда не училъ? Что скажу о томъ Его Божественномъ промышленіи, которымъ было успокоено великое множество народа, насыщеннасамымъ скуднымъ количествомъ пищи, именно: неиногими хавбами и двумя рыбами? Такова сила Его Божественнаго промышленія. Онъ воскресилъ умершаго Лазаря, который быль съ Нимъ въ дружбъ; Онъ снова возвратиль его къ жизни. А что сказать о томъ чистершемъ Божествъ, которымъ Онъ, возаръвъ на нъкую жену неизреченнымъ образомъ, и удостоивъ ее бестды съ Собою, тотчасъ исцълиль ее и разръшиль отъ всякаго недуга? Кто можеть достойно повъдать то дивное событіе, что одержиный долго постоянною, изпурительною бользнію, разслабленный всьми членами своими и потому дежавшій недвижимо, вдругъ

выздеравливаеть отъ Божественнаго враченства, возлагаеть на рамена свои ложе, на которомъ лежаль, и съ благодарнымъ славословіемъ обтекаеть предълы своего отечества? У кого найдется слово достойно повъствовать о томъ. какъ Онъ, ходя и понирая бурное море, упрошаль его словомъ своимъ, сплотияль влагу и **мествоваль, какъ по суху, по поверхности глу**бокаго моря?-или о томъ проткомъ терпънін, поторымъ Онъ побъдоносно укрощалъ прость перазумнаго народа, и, смятчая его трубость, нодчиняль закону?-или, наконець, о трхъ всликихъ и преславныхъ делахъ Его Божества, которыми живемъ мы и укръпляемся, жи, не только ожидающіе будущаго блаженства, но въ ивкоторой мврв уже обладающе имъ? Что больше скажу я своею мало приготовленною ръчью, кромъ того, что искупленная кровію Его душа моя должие пребывать въ чистотъ? Накъ всемогущъ живый на небесахъ Богъ, кеторый для спасенія всего рода человическаго и особенно для явленія высочайшей правды, благоводиль своему Божественному Сыну вселиться въ святейшую плоть, и такимъ образомъ соделаться Спасителемъ человеческой плоти! До какой степени, после этого, безумны враги истины, которые, какъ-бы одержиные накимъ мракомъ погибельной тымы, зають перетолювывать святвищее и спасительное домостроительство Божіе, -- я разекажу вамъ пратко, сколько въра и внутрениес чувство правды Божіей дають мнв возножность сказать. И именно: хульныя мысли сихъ людей доходять до такого безстыдства, что не боятся говорить нечестивыми устами своими. будто всемогущій Богь не твориль и не хотвль творить всего возвъщаемаго намъ закономъ Божественнымъ. О, нечестивый голосъ. призывающій на себя, по справедливости, самое жестокое миценіе! Не безумно ли н не дерзко ли желаеть онъ представить пустою славу того Божественнаго благодъянія, рой никакой человъкъ не можеть вполнъ объять своимъ умомъ? Что Бога достойнъе чистоты душевной? Она произтекла изъ святвинаго Источника правды, разлилась всему кругу вселенной и открыла людямъ силы въ святвишимъ добродътелямъ, которыя они прежде считали враждебными для себя; носрамляя элой примъръ ихъ, убъдила прочіе народы сообразоваться съ сими добродътелями. На нихъ, можемъ скавать по собственному наблюдению, видимо двиствуеть Божественное милосердіе Спасителя нашего Бога; по Его устроенію ихъ безуміе, ежедневно и въ продолжение многихъ лътъ такъ сильно воспламеняющееся, приняло наконецъ спасительное врачевство. Случалось,

что, обратившись однажды, они опять отвергали милость Божію; но самымъ теченіемъ дъль человъческихъ были вразумляемы своемъ заблужденія. Всемогущій Богъ предопредълиль устроить все тихимъ мановеніемъ своего Божества; но безуміе человъческое, не смотря на безпредъльное человъколюбіе Божіе, употреблявшее всв мвры къ исправленію душь человъческихъ, устраняя отъ себя свъть нстиннаго богопознанія, столь ясно блиставшій даже въ устройствъ и порядкъ видинаго міра, съ крайнею ненавистію и неблагодарностію, къ собственной погибели, противодъйствовало спасительной силь Божіей. Никто чуждъ злобы; различные роды суевърія такъ далеко и широко распространились въ сердцахъ человъческихъ, что блескъ нашего свъта быль окружень для нихъ достойнымъ ихъ мракомъ, и многіе изъ нихъ навсегда липились свъта. Но никакая сила слова не можетъ исторгнуть изъ души моей убъжденія вътомъ, что я прежде сказаль. Ибо эло не могло противопоставить сильнаго препятствія тому, чтобы восторжествовало совершенное Могущество. Слово Истины, единый всемогущій Стражъ всъхъ дълъ и Спосившникъ спасенія. Это святьйшее Слово хранить внутри насъ познание о Томъ, Кто даровалъ намъ свободу и доставляеть намъ сіяніе истиннаго

свъта. Чтожъ за причина, что языческіе народы, не взирая на небесный свътъ, съ пренебреженіемъ къ истиниому благочестію, ищутъ свъта земнаго, не имъющаго никакого основанія истины, на ясности чистаго свъта, ни силы небеснаго Божества. Странное дело! Лаже и теперь не оставляя своего нечестія и не взи-рая на Бога, они не видятъ всемірнаго Свъта и не перестають осквернять себя своими гнусными дълами. Предлагая для поклоненія дерево, камни, мъдь, серебро, золото и другіе земные предметы, и торжественно проповъдуя въ нихъ надежду жизни, строятъ имъ храмы съ великолъпными украшеніями, и послъ того тщеславятся еще обрядами своего чествованія; величіе произведеній, воздвигнутыхъ ими же самими, представляеть имъ чудо, достойное ихъ взора. Если они дълаютъ подобное, то понятно, что сами не имъють ни смысла, ни эрънія, и потому принуждены надменно величатьпроизведеніями. Они не видять, каковъ и сколь великъ всемогущій Богъ, Виновникъ и Судія встахь: Онъ имъ неизвъстенъ, но причинъ ихъ предубъжденія въ своемъ мнимомъ достоинствъ. По Его распоряжению, наше тъло получило надлежащую форму, и, дабы въ насъ сохранилась гармонія при вслкомъ напряженін нашей дъятельности, Опъ связаль всъ члены кръпчайшими жилами. Когда все это 6\*\* BC. C.

зиждительнымъ дъйствіемъ было приведено къ окончанію, Онъ вдохнуль въ вихъ духъ, который должень двигать ими и укръплять ихъ; даль глазамь нашимь эрвніе и вложиль нашу разумъ, и тутже заключилъ всь силы нашей мыслящей дъятельности. Если - бы всякій, кто имъетъ здравый смыслъ, разсматриваль значеніе этого устройства, и, оставивъ то, чего всльзя обнять ни словомъ, ни мыслію, познаваль спасительную и въчную силу беземертнаго Бога: то не могъ бы безразсудно впасть въ какое нибудь заблужденіе, а имъль от возможность яспо понимать и видъть, что все сотворено силою Бога, сотворено такъ, какъ Ему угодно было сотворить. Божественное Писаніе даетъ намъ ясно видеть, что невъдъніе Бога между людьми произведено своевольнымъ ихъ поведенісмъ, и что первое заблужденіе разума произошло отъ поруганія врага надъ бъдными душами несчастныхъ людей. Невъдъніе Бога явилось въ міръ именно съ того времени, какъ два человъко, въ началъ міра сотворенные, не сохранили Божественной и святой заповъди съ подобающимъ тщаніемъ; а послъ того, какъ прародители наши были отвергнуты Божественного волею, онъ, умноболъе и болъе, распространился бъдствіе человъческое разлилось по вемав: всему Востоку и Западу и потрясло ихъ въ самыхъ основаніяхъ; побъда враждебной власти покорила умы всъхъ людей и помрачила ихъ. Но къ концу временъ Богъ освобождаетъ чрезъ меня безчисленное множество народовъ, подвергшихся игу сего рабства, чрезъ менясвоего служителя, и приводить къ свсему въчному Свъту. Такъ, любезные братіе, я убъжлень чиствишею вброю, что вь потомствь я буду достопамятенъ по особенному промышленію Божію и чуднымъ благодъяніямъ ко мив безсмертнаго Бога нашего. Итакъ, да приметъ меня честивний соборъ вашей святости! Не заключайте для меня врата святой Церкви, нашей чистой и общей всехъ матери! Хотя мой умъ считаетъ несвойственнымъ себъ извъдывать совершенныйшую чистоту каоолической въры, однакожъ побуждаетъ меня припять участіе въ вашемъ совъть и вашихъ разсужденіяхъ. Лосточтимое чело вашего смиренія украсилось печатію всьхъ прекраснъйшихъ добродътелей и касается уже дверей безсмертія, когда вы, соблюдая миръ канолической въры, начали прощать великодушно неблагоразуміе нашего братства. Ибо то и для Бога пріятно, и съ върою каоолической Церкви сообразпо, и для общественныхъ дълъ полезно, чтобы за свыше ниспосланный намъ драгоцъпнъйшій миръ, мы совокупно вст воздавали досгойную благодарность Его щедрой милости.

И въ самомъ двав, какъ тяжело, и вмъсть какъ прискорбно было бы,-послъ пораженія внъшнихъ враговъ, когда уже никто изъ нихъ не дерзаеть возставать противъ насъ,-какъ тяжело, говорю, было бы поражать самихъ себя и тымь доставлять радость самимь недругамъ нашимъ, и особенно въ томъ случат, когда мы споримъ о дълахъ божественныхъ, имъя чистъйшее ученіе всесвятаго Духа, преданное намъ въ божественныхъ Писаніяхъ! Ибо книги евангелистовъ и апостоловъ и писанія древнихъ пророковъ ясно научаютъ насъ, какъ должны мы думать о верховномъ Божествъ. Итакъ, отвергнувъ всякія возмутительныя состязанія, будемъ ръшать предметы вопроса свидътельствами богодухновенныхъ Писаній!

#### VIII.

О ТОМЪ, КАКЪ ФИЛОСОФАМИ ГОВОРЕНО БЫЛО МНОГОЕ ВЪ ЗАЩИТУ АРІЯ ПРОТИВЪ СОБОРА СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ, И КАКЪ ОДИНЪ ИЗЪ ФИЛОСОФОВЪ БЫЛЪ ОБРАЩЕНЪ КЪ ВЪРЪ ХРИСТОВОЙ ПРОСТЫМИ СЛОВАМИ ОДНОГО СВ. СТАРЦА (¹).

Олинъ изъ техъ наемныхъ философовъ, заслужившій удивленіе предъ всёми прочими. въ теченіе многихъ дней препирался съ нашими отцами, защищая нечестивое ученіе Арія о Сынъ Божіемъ, именно-что «было время, когда Его не было, что Онъ сотворенъ и пронаведенъ изъ не сущаго, и изъ инаго естества и сущности, чъмъ Отецъ». Когда же опровергаемый ясными доводами святыхъ отцевъ, приводимыми изъ слова Божія, онъ не переставаль тщеславиться своимъ искуствомъ слова и насивхался надъ простотою въры защитниковъ истиннаго ученія, то одинъ простой старецъ, изъ числа техъ, которые прославились исповъданіемъ въры (во время гоненій), не перенесъ его гордости. Чуждый хитрости и вся-

7

<sup>(1)</sup> Gelas. hist. conc. nic. l. II. c. XIII. Cosom. n. mct. 1, 18.

кихъ тонкостей, не знавшій ничего кром'в Інсуса Христа, и сего распята, просилъ епископовъ, чтобы ему дозволили вступить въ бестду съ философомъ. Людей дерзкихъ, знавшихъ исновъдника, такая ръшимость расположила къ смъху; а въ скромныхъ возбудила опасеніе, какъ бы этотъ старецъ предъ человъкомъ, нскуснымъ въ словъ, не оказался слабымъ. Однакожъ, епископы не смъли ему долго превословить и дозволили. Онъ подошель въ философу и сказалъ: «во имя Інсуса Христа-послушай философъ: единъ есть Богъ, создатель неба и земли, всего видимаго и невидимаго, сотворившій все это силою Слова и утвердившій освященіемъ Святаго своего Духа. Это-то Слово, продолжаль онь, которое мы называемъ Сыномъ Божіимъ, по сострадацію къ людямъ въ ихъ заблужденіяхъ и порочной жизни, восхотьло родиться отъ жены, жить на земль съ людьми и умереть за нихъ. Оно и опять придеть судить, что каждый сделаль въ своей жизни. Въ истину этого мы безхитростно въруемъ. Посему, не трудись напрасно отыскивать доказательства на то, что постигается върою, и способа-какъ это могло быть или не быть; но отвъчай на вопросъ: въруешъ ли ты»? Пораженный этими словами философъ какъ-бы онъмълъ и могъ только сказать въ отвътъ старцу: «все это и мнъ дъйствительно

такъ представляется; върую, что нътъ ничего справедливъе сказаннаго тобою». Тогда етарецъ сказалъ ему: «если ты такъ въруешь, то встань и слъдуй за мною, поспъшимъ перковь, гдъ получишь ты печать сей въры». Философъ всталъ и последовалъ за старцемъ. Но, обратившись къ ученикамъ своимъ и къ другимъ, присутствовавшимъ при этомъ, сказаль: «послушайте! доколь доказывали мнь словами, я словамъ противопоставляль слова, и искуствомъ слова опровергалъ предлагаемое; но когда вибсто словъ изъ устъ говорящаго явилась божественная сила, то слова не могли противостоять силь, какъ человькь не можеть противостоять Богу. И потому, если кто изъ васъ желаетъ имъть разумъніе, какое я получиль, пусть въруеть во Христа и последуеть аа симъ старцемъ, въ которомъ въщалъ самъ Богъ». Такимъ образомъ вразумленный философъ сдълался христіаниномъ и благодариль Бога, что побъждень быль старцемъ.

СОБОРНОЕ ОПРОВЕРЖЕНІЕ МНЪНІЙ ФИЛОСОФА, ПО ИМЕНИ ФЕДОНА, КОТОРЫЙ ЗАЩИЩАЛЪ ПЕЧЕСТИВАГО АРІЯ И ХУЛЫ ЕГО (1).

1. вопросъ философа, предложенный святому собору.

«Въ Писаніп сказано: рече Богь: сотворимь человька по образу нашему и по подобію (Быт. 1, 26). Если изъ этихъ словъ надобно заключать, что умъ (Божественный) существовалъ какъ отдельное (лице): то (по такому же умозаключенію) ножетъ кто нибудь сказать, что Богъ имъетъ и человъческій образъ. Но мы знаемъ, что Божество просто и необразно. Что же значатъ эти слова?—скажите: ужели Богъ имъетъ человъческій образъ»?

ОТВЪТЪ СВ. ОТЦЕВЪ ЧРЕЗЪ ЕВСТАФІЯ ЕПИСКОПА АНТІОХІЙСКАГО.

Нѣтъ, философъ! выраженіе это объясняется послѣдующими словами Бога: да обладаетъ рыбами морскими... и всею землею и встьми гады, пресмыкающимися по землъ; т. е. сотвореніе человѣка по образу Божію—значитъ обладаніе его всею землею.

<sup>(1)</sup> Изъ Геласія: vol. actor. concil. nic. l. II. cap. XIV—XXIII.

Ибо, какъ Богъ владычествуетъ надъ всею землею и надъ всемь, что на ней, такъ и человъка поставилъ какъ-бы вторымъ владыкою земли и всего, что на ней. Вотъ какъ я объясняю то, что человъкъ созданъ по образу и полобію Божію.

другой отвъть св. отцевъ чрезъ тогоже евстаоія антіохійскаго.

И рече Богь: сотворимь человъка по образу нашему и по подобію.-- Но изслъдуемъ, философъ, кому сказалъ. Ибо тамъ, гдъ сказано: и рече Богь: сотворимь человька,прибавлено: и сотвори Богъ человњка, по образу Божію сотвори его; мужа и жену сотвори ихъ (ст. 27). Следовательно, смыслъ слова: сотворимъ-указываеть на лице, вивств съ другимъ участвующее въ дъл творенія, и усвояеть ему одинаковое наименованіе. И потому какъ Отецъ, сказавшій: сотворимь человъка, есть Богъ, такъ-Богъ и Тотъ, кому Онъ сказалъ: сотворимо; и одна и таже Божественная сущность у обоихъ Лицъ-и у Сказавшаго: сотворимь человъка по образу нашему и по подобію, и у Сотворившаго человъка. Итакъ смыслъ слова: сотворимъ-выражаеть всесвятое и нераздъльное Божество Отца н Сына; такъ какъ образъ Божій простъ и чуждъ всякаго сложенія; его природа подобна огню.

#### общій отвъть св. отцевъ.

Сущиость Св. Троицы есть неприступный свъть и непостижимое естество. Воть смыслъ слова: сотворимъ.

### 2. возражение философа въ защиту арія.

«Положимъ, что Божество просто, безвидно (дохиматьсом) и несложно. Какъ же разумъть слова: по образу нашему и по пододю? и какъ могло быть сказано: сотворимъ человъка, еслибъ Сказавшій не существовалъ прежде Того, кому сказалъ? Дайте намъ достаточное объясненіе на это, если можете».

отвътъ епископовъ чрезъ осно кордубскаго.

Если, какъ говоришь ты, Отецъ существоваль прежде Сына, а Сынъ, явившійся послѣ, сотворенъ Богомъ по прошествіи нѣкотораго времени, и потомъ объявленъ отъ Него Сыномъ,—если Онъ созданъ, какъ вы нечестиво утверждаете, подобно другимъ тварнымъ существамъ, только прежде всего: то, по вашему нечестивому мнѣнію, несозданный Богъ долженъ бы былъ сказать къ созданному Сыну: сотвори мить человъка по образу моему и по подобію. Но Онъ сказалъ: сотворимъ по образу нашему и подобію. Итакъ, если Отецъ, какъ прежде мы показали, всегда есть Богъ,

то съ Отценъ всегда существуетъ и Сынъ, не поздивишій по времени, не меньшій по власти, не ограниченный мъстомъ, но всегда и непрерывно со Отцемъ сущій, непостижимо и неизреченно рожденный отъ Него, истинный Богъ всегда сущій отъ истиннаго Бога и Отпа всегда сущаго, господствующій съ Отцемъ, совічный Отцу, царствующій съ Отцемъ, единосущный Отцу, равносильный Отцу, соучастникъ Отцу въ творенін. Если, по словамъ Писанія, все сотворено чрезъ Сына, и безъ Него ничтоже бысть, еже бысть (Іоан. 1, 3), если Онъ вивств, а не отдельно отъ Отца, сотворилъ все, если едино Божество и едина воля Отца и Сына и Духа Святаго, -потому что никогда неразлученъ Отецъ отъ Сына, ни Сынъ отъ Отца: то должно думать, философъ, что Отецъ и Сынъ по Божественной сущности едино, какъ и самъ Сынъ восклицаеть въ Евангелін: Азв и Отець едино есма (Іоан. 10, 29),-тоть самый Сынъ, которому Отецъ говорилъ: сотворимь человъка по образу нашему и по подобію.

### 3. возражение философа.

«Въ предыдущихъ вопросахъ мы говорили уже, что Богъ не имъетъ человъческаго образа; какой же смыслъ должно имътъ это изречение: по образу нашему и по подобио?— скажите намъ. Мъсто это представляетъ для пасъ немалое затрудненіе».

отвътъ св. совора чрезъ тогоже осно кордубскаго.

Слово: по образу-употреблено здъсь не по отношенію къ составу телесному, но по отношенію къ душь. Слушай ты и пойми. Богъ, благій по существу своему, вложиль и въ разумное существо человъка то, что называется по образу Его и по подобио, какъ то: благость, простоту, святость, чистоту, испренность, честность, блаженство, и т. п., дабы, что въ Богь есть по самому существу Его, то самое созданный Имъ человъкъ могъ имъть въ разумной части своей, по благодати Божіей. И какъ искусные живописцы изображаютъ на картинахъ образы предметовъ не одной и тойже краской, но всегда разными, такъ и Богъ дароваль созданному Имъ человъку въ разумной храминъ его души, т. е. въ умъ, силу различными добродетелями достигать того, чтобъ устрояться по образу Его и по подобію. Образъ Божій въ человъкъ ясно усматривается изъ указанныхъ добрыхъ свойствъ, которыя вложиль въ него Богъ, говоря: сотворимь человъка по образу нашему и по подобію.

# 4. возражение философа.

«Вопросъ ндетъ главнымъ образомъ о томъ, чрезъ кого Богъ сотворилъ человъка и все видимое и невидимое. Мив представляется невърнымъ сказанное вами, будто Отецъ н Сынъ въчно были едино сами въ себъ, и будто Сынь всегда быль Богонь вивств съ Отценъ. Мив думается, что Онъ созданъ Богонъ, какъ посредникъ для творенія; потому что Богу нуженъ быль посредникъ къ созданію человъка и міра. Такимъ образомъ Богъ-Зиждитель, приступая въ творенію, произвель для себя орудіе, чтобы посредствомъ него создать всв твари. Какъ художникъ предварительно устрояеть для себя орудіе къ совершенію будущихъ работь своихъ, тоже самое можно думать и о Богъ, что онъ употребиль для себя Сына, какъ орудіе, сотворивъ чрезъ Него міръ. А слова апостода: вся тымь быша-указывають только на предметы сотворенные чрезъ Него, какъ чрезъ орудіе. Подобнымъ образомъ, когда сказаль Богь: сотворимь человька по образу нашему и подобію, сказаль самь то, что человъкъ созданъ по образу Его и подобію чрезъ орудіе, т. е. чрезъ Сына».

**ОТВЪТЪ СВ. ОТЦЕВЪ ЧРЕЗЪ ЛЕОНТІЯ, ВПИСКОПА КЕСАРІИ КАППАДОКІЙСКОЙ, И ЕВПСИХІЯ, ЕПИСКОПА ТІАНСКАГО.** 

Если ты говоришь, что Сынъ созданъ Отцемъ, какъ орудіе, къ произведенію тварей, то самъ ты отнимаеть силу у своихъ словъ. Ибо евангельское слово говоритъ, канъ и самъ ты упомянулъ недавно: вся Тюмъ быша, и потомъ еще присовокупляетъ: и безъ Него цичтоже бысть, еже бысть. Слъдовательно, если все сотворенное чревъ Него создано, и безъ Него вичто не существуетъ, что создано, а и Сынъ созданъ, какъ самъ ты говоришь: то выходитъ, что и самого себя Онъ сотворилъ, а не Отецъ.

### Б. возражение философа.

«Я говорю, что Богъ все сотвориль чрезъ Него, какъ чрезъ орудіе, создавъ для этого Его самого прежде всехъ тварей».

отвътъ св. отцевъ чрезъ тъхъ же епископовъ авонти и ввисихии.

Скажи, почтенный мужъ, ито и гдв называеть Сына Божія и Святаго Духа оруділив для совершенія Божескихъ дъйствій? У какого богодухновеннаго мужа ты вычиталь такое свидътельство, что Сынъ есть орудіє, тогда какъ Онъ называется Творцомъ всёхъ вёковъ, всёхъ силъ небесныхъ и всего, что на землё? А что Сынъ совъченъ Отщу, есть Творемъ и Зиждитель всего созданнаго, на это мы вибемъ свидътельства въ св. Писанін. Слупіяй, философъ. Въ книгъ Бытія пророкъ Мочсей учить вась въровать, что Сынъ есть Творедъ, вмъсть съ Богомъ Отцемъ, именно въ томъ самонь месть, на которое мы и прежде указывали тебъ: сотворимь человъка по образу нашему и по подобію. Съ такою рычью обрашаться естественно только къ лицу участвующему въ твореніи, а не къ орудію; такъ какъ и последующія слова: и сотвори Богь человъка, по образу Божію сотвори его, жужа и жену сотвори ихъ,-указывають на дъйствующее лице. Слова: сотворимъ человъка-исключають мысль объ орудів. Воть н другое истинное свидетельство, еще болве ясное, изъ книги Варуха, которое относится нь одному лицу Сына, и показываеть, что Онъ есть Творецъ всъхъ созданныхъ вещей: соторривый землю въ въчное время, наполни ю скотомь двоножнымь и четвероножнымы посылаяй свъть и идеть, призва его и послуша его съ трепетомъ. Звъзды же возсіяша въ хранилищахъ своихъ и возвеселишася. Призва я и рекоша: пріидохомь, возсіяща съ веселіемь сотворшему я. Свй Бого нашь, не вмънится инь ко Нему. Изобръте всякъ путь хитрости, и даде ю Іакову отроку своему, и Израилю возлюбленному отъ Него. По семъ на вемли

явися и съ человъки поживе (3, 32—38). И Исаія говорить Изранлю: не уразумьль ли еси, ни ли слышаль еси? Богь въчный, Богь устроивый концы земли (40, 28). Ктожъ этоть Богь въчный, философъ, который устроиль концы земли, который на земль явился и жиль съ людьми? Сынъ ли, или Отецъ, по-твоему, жиль съ людьми?

#### отвътъ философа.

«Я вполнъ убъжденъ изъ свидътельствъ св. Писанія, что Сынъ на земли явися и съ человъки поживе. Но возраженіе мое, противъ котораго сказать нечего, остается во всей силъ, именно, что Онъ созданъ Богомъ прежде всъхъ тварей, съ тъмъ, чтобъ чрезъ Него все сотворить: это я докажу далъе».

ОТВЪТЪ СВ. ОТЦЕВЪ ЧРЕЗЪ ТЪХЪ ЖЕ БЛАЖЕННЪЙ-ШИХЪ ВПИСКОПОВЪ ЛЕОНТІЯ И ЕВПСИХІЯ.

Нѣть, философъ; ничьмъ не можешь ты доказать своихъ словъ. Сынъ Божій рожденіе Божіе, а не твореніе: это мы доказали уже тебъ многими доводами. И ктожъ изъ людей, исполненныхъ мудростію и благочестіемъ, не изумится такому могуществу Его дъйствованія, которое Онъ, какъ Богъ, обнаружилъ въ со-

творенін вещей, и о которомъ говорить Инсаніе: сотвори Богь человтка; и видть Богь вся, елика сотвори, и се добра въло (Быт. 1. 27. 31)? А евангелисть Іоаннъ еще яснъе ноказываеть, что Онъ всегда существуеть со Отцемъ, совъченъ и собезначаленъ Отцу: 65 началь бъ Слово и Слово бъ къ Богу и Богь бъ Слово. Сей бъ искони къ Богу. Вся Тъм выша, и везь Него ничтоже высть, еже бысть (1, 1-3). Воть, философъ, яснъйшее доказательство на то, что Сынъ Божій есть виновникъ всякой твари. Если же Онъ,какъ и действительно, - есть Зиждитель всехъ тварей видимыхъ и умопредставляемыхъ: ясно, что Онъ-Богъ по существу, а не орудіе, какъ говоришь ты, не тварь, не созданіе, не меньщій Отца. Ибо Тоть, о которомъ четыре раза сказано у евангелиста: бль, —не имъетъ ничего существующаго прежде Себя. А чтобы тебъ совершеннъе убъдиться, что Онъ не подчиненъ другому, но самовластенъ, какъ Отецъ, вотъ еще яснъйшее свидътельство. Нослушай, что говорить св. пророкъ Исаія, обращаясь къ іудеямъ: яко отроча родися намь, Сынь, и дадеся намь, егоже начальство на рамъ его; и нарицается имя его велика совіьта Ангель, Чудень, Совіьтникь, Богь кръпкій, Властелинь, Князь міра, Отець будущаго впка (9, 5-6). Запыть, философъ, что Онъ называется Владыкою, а не слугою, накъ вы говорите. Въ одномъ изъ своихъ чудесныхъ дъйствій единородный Сынъ Божій самымъ очевиднымъ образомъ показадъ себя Господомъ и Творцемъ человъка, именно въ испъленіи слепаго оть рожденія, которое совершиль Онь, какъ Сынъ Божій. По словамъ апостола Павла, Онъ есть сіяніе совъчное Отпу и неизмънный образь глостаси Его (Евр. 1, 5). Вотъ, философъ, сколько свидетельствъ, въ которыхъ Сынъ Божій представляется безначальнымъ, т. е. несозданнымъ, какъ и Отецъ, и Творцемъ всъхъ видимыхъ и умопредставляемыхъ тварей, канъ мы иногократио говорили. Но уважи, гдв свидетельства на то, что Онъорудіе, если ты имбешь ихъ.

6. возражение философа изъ словъ книги притчей: Господь созда мя начало путей своихъ въ дъла своя (8, 22).

«Если ужъ вы кръпко стоите за свою мысль, то скажите мнв, какъ надобно разумъть слъдующее изреченіе: Господь созда мя начало путей своихъ въ дъла своя»?

ОТВЪТЪ ЕПИСКОПОВЪ ЧРЕЗЪ ЕВСЕВІЯ ПАМФИЛА, ЕПИСКОПА ВЕСАРІИ ПАЛЕСТИНСКОЙ.

Касательно изреченія: Господь созда жя, надобие замітить, отцы наши много говерили и притомъ совстиъ нивче, нешели накъты разунвень это. Тебв вонечно навъстно и то ученіе, въ которомъ они раскрывали строптельство. авленія во плоти Господа нашего Інсуса Христа? Теперь мы, при содъйствін Госнода Інсуса Христа, къ сказанному прежде насъ присовокунинъ свои собственныя соображенія. И если угодно, философъ, возмемъ это мъсто во всей полноть, нъсколько выше. Въ началь сказаще: аще возвъщу вамь бывающая на всякь deus, nomany, ance omb eibra, ucuecmu; noтомъ прибавлено: Господъ созда мя начало путей ввоижь вы дила своя. Прежде выкь основа мя, въ началъ, прежде неже землю сотворити, и прежде неже бездны содълами, прежде неже произыти источникомь водь, прежеде неже горамь водрузитися, прежеде же вских холжовь раждаеть мя (92-95). Далье писатель, усиливь свое выраженіе: Господь гозда мя, продолжаєть: Господь сотвори страны и непаселенныя. Виниемъ же теперь, ито это-Господь, который создаль ее (премудрость), который сотвориль страны и ненаселенныя. Въ винт ВВарука, какъ указали мы выше, о Томъ, кто сотвориль страны и ненаселенных, устами Іеремін пророка сказано: сынове Агарини взыскующій разума, иже на земли, купцы і Мерани и Османи, и баснословцы, и взы-

скателіє разума пути премудрости ивъдъща, ниже помянуща стезь ея (5, 25). И нъсколько далье: но въдый вся въсть ю, изобръте ю смысломь своимь (ст. 32). Говоря о Томъ, кто изобрълъ премудрость смыслонъ своимъ, пророкъ указываетъ и на дъла Его: сотворивый землю въ въчное время, наполни ю скотомь двоножнымь и четвероножнымь; посылаяй сыть и идеть. призва его и послуша его съ трепетомъ. Звъзды же возсіяша въ хранилищахъ своихь и возвеселишася. Призва я и рекоша: пріидохомь, возсілша сь веселіємь сотворщему я. Сей Богь нашь, не вмынится инь къ нему. Изобръте всякь путь хитрости, и дарова ю Івкову отроку своему, и Израилю возлюбленному от Него. По семь на земли явися и съ человъки поживе. Такимъ образовъ изъ снесенія словъ Соломона и Варуха, или Іеремін, видно, что объ одномъ и томъ же Лицъ говорится, что Онъ созда жя, т. е. премудрость, и что Онъ сомвори страны и ненаселенныя. Будемъ же теперь умозавлючать, почтенный мужъ, кто это-Господь, сотворившій страны и ненаселенныя. думаемъ, что это не иной кто, а всеконечно Тотъ, кто сотворилъ землю вь въчное время (потому что въ созданіи земли и состоить сотвореніе странъ и ненаселенныхъ), наполнилъ

двуножнымъ и четвероножнымъ. ec crotomb призваль свёть, и повинуется ему со страхомъ. и т. л. О Немъ-то и сказано, что Онъ на земли явися и съ человъки поживе. Сабдовательно. должно думать, что Онъ же есть и Госполь. создавшій мудрость, принадлежащую разуму. въ начало путей своихъ, которою одарилъ и человъна, создавъ его по образу своему,-сотворившій страны и непаселенныя, создавшій землю въ въчное время.-Но обратимся снова къ началу разбираемаго мъста. Сказано: аще возвъщи важь бывающая на всякь день, а не будущая; и потомъ: помяну, яже отъ въка, исчести, а не прежде въка. Итакъ ясно, что Тоть, кто создаль мудрость, принадлежащую разуну, кто устроиль землю, кто сотворилъ страны и ненаселенныя, есть Сынъ Божій, который говорить Гову: егда (сотворены) быша звъзды, восхвалиша Мя гласомъ велішть вси ангели мои (38, 7). И Монсей говорить о Создавшемъ свъть: рече Богь: да . будеть сыть (Быт. 1, 3), и потомъ прибавляеть: и сотвори Бого два свътила великая... ц звъзды (16). Кажется, философъ, достаточно представленныхъ доказательствъ къ утвержденію той истины, что Тоть, кто, по словамъ Соломона, создалъ мудрость, принадлежащую разуму и всв твари, есть Сынъ Божій. а не орудіе. А чтобы представить тебѣ яснѣв BC. C. 8

этотъ предметь, приступимъ къ фамой сущности дъла, и станемъ смотръть на него съ той стороны, какая указывается въ Писаніи. Монсей, отходя отъ жизни, призваль къ себъ Іисуса сына Навина, какъ описано въ книгъ ваятіе Моисея (Ауадпфія Мообок), и сказаль ему: Богь предвидњя прежде сложенія міра, что л буду посредником Его завъта. А въ книгь тайных рычей Моисея (βίβλος λόγων дустай Мыбеме) (1) самъ Монсей пророчествовать о Лавидъ и Соломонъ; о послъднемъ образомъ: изліеть на него Богь премудрость и правду и полное въдъніе. Онъ созиждеть домь Божій, и т. д. Чтобы нонятнъе были для тебя эти слова, обратимъ вопросъ такимъ образомъ: человъкъ ли существусть для міра, или мірь для человека?

Фплософъ отвъчалъ: «конечно, міръ для человъка».

ЕПИСКОПЫ СКАЗАЛИ ЧРЕЗЪ ТОГОЖЕ ЕПИСКОНА ЕВСЕВІЯ ПАМФНЛА.

А если міръ существуєть для человъка, то конечно онъ является въ намеренім Божі-

<sup>(1)</sup> Объ книги неопредъленнаго характера и достоянства. О нихъ упоминаютъ Ісронимъ (ср. 78 ad Fabiolam) и Кпифаній (haeres. XXXIX). Изъ первой приводится одно мъсто въ посланів ап. Іуды, ст. 9.

емъ после человека и мудрости принадлежатей разуму. Следовательно человекь должень быть прежде міра, а потому и прежде отдъльныхъ частей его, каковы: небо, земля, день, ночь, облака, вътры, бездны, источники, горы н холмы. Но по порядку творенія ему пришось быть созданнымъ после, а то, что въ намъренін Божіемъ было посль человька, въ ряду творенія является прежде. Равнымъ образомъ и мудрость, которую изобртьте смысломе своиме Сынъ Божій и дароваль созданному по образу его человъку, въ намъренів Божіемъ существовала также прежде міра и отавльныхъ частей его. Такимъ образомъ и Соломонъ, просвъщаемый данною ему отъ Бога мудростію, зная, что человъкъ и мудрость существують въ намереніи Божісиъ прежде міра н частей его, сказаль определенно, что она существуетъ гораздо прежде міра, а что Госполь изобръте смысломъ своимъ прежде сложенія міра, то сотвориль Онъ после міра н частей его. Поэтому онъ и говорить какъ-бы мудрости человъческой, которая otp and была въ намереніи Божіемъ прежде міра: Господь созда мя начало путей своихь вы два своя, т. с. это говорить мудрость, дарованная разуму человъка, созданнаго по образу Вожію. Воть что значить: Господь созда мял Это сказаль Соломонь о томъ, что въ намере-

нім Божіємъ было прежде міра; а выраженіераждаень жя-употребиль, говоря о томъ, что создано послъ, по способу рожденія, наъ ебразованной природы, т. е., разумъй природу изветиванную и обновленную. Итакъ, слова: Господь созда мя начало путей своихъ во опла своя-надобно понимать о разумъ м мулрости, данной людямъ; а выражение: раждаеть .и.я-должно относить въ тому ся состоипію, когда она получила бытіє только въ умъ Божіемъ, прежде человъка, созданнаго по образу Божію, въ разумъ котораго положилъ Богъ созданную премудрость и папечатаваъ свою чистую любовь. Объ этомъ упоминаль и Спаситель, когда въ молитев о спасеніи рода человъческого говориль Отпу: яко возлюбиль ия еси прежде сложенія міра (Іоан. 17, 24). Наконецъ слова: прежде въкъ основа мя-Соломовъ прилично отнесъ къ мудрости и человъку, соображая, что въки въ настоящемъ міръ состоять изъ последовательной преемственности дня и ночи, и что существовать прежни эк ночи-тоже что и существовать И прежде въка. Такимъ образомъ онъ и говорить отъ лица премудрости: Господь солда жя начало путей своих в в дъла своя, прежеде въкъ основа мя. Далве отъ лица премудрости, какъ существовавшей прежде міра и человъка, говоритъ Соломонъ, перечисляя

дъла Божін въ мірт: Господь сотвори страпы и ненаселенныя, и концы населенныя поднебесныя. Егда готовяще небо сь Нимь бъхъ, и егда отлучаше престоль свой на вытръхъ, и егда кръпки творяще вышнія облака, и егда тверды полагаше источники подпебесныя, и егда полагаше морю предъль его, да воды не мимоидуть усть его, и кръпки творяше основанія земли, бъхъ при Немь устрояя: азъ бъхъ о нейже радовашеся (26-29). Воть что говорить премудрость. А это несомивино показываетъ, что въ намърскіи Божісмъ она существовала прежде міра, почему и міръ получиль устройство; слъдовательно существовала и прежде частей міра. Такинъ образомъ Тотъ, кто существовалъ прежде, будучи арителенъ дълъ природы, псречисляеть совокупность ихъ посредствомъ пренудрости, которую изобріьте смысломь своимъ и которою одарилъ человъка. Кто же сотворнав и дароваль человъку эту мудрость, нечнелившую двла Его? Конечно не другой кто, какъ Тотъ же, кто сотворилъ землю въ вичнов время, наполниль ее скотомъ двуножчетвероножнымъ, кто посылаетъ свъть и идеть, призваль его и повинуется ему съ тренетомъ, кто на земли лвися и съ человъки поживе: вотъ кто наслъдникъ мудрости. Итакъ выраженіе: Господь созда мя-относится не къ Сыпу Божію, но къ разумной мудрости, которую Господь сотвориль и далъчеловъку, ради коего созданъ и міръ. Такимъ образомъ все показываеть совершенно очевидно, что это сказано о мудрости, принадлежащей разуму и здёсь (только) олицетворенной.

### 7. другое возражение философа.

«Книга Премудрости Соломоновой однавоже свидътельствуетъ, что именно Сыпъ Божій, т. е. Премудрость Божія, говоритъ: Господъ созда мя и пр.».

QТВЪТЪ ЕПИСКОПОВЪ ФИЛОСОФУ ЧРЕЗЪ ЕПИСКОПАЕВСЕВІЯ ПАМФИЛА.

Скажи; философъ:—мудрость бывшая, по твоимъ словамъ, въ Соломонъ, Божіл ли была мудрость?

Философъ. Да, точно такъ.

**Епископъ.** Скажи еще:—имъстъ ли предвъдъпіе Божія Премудрость, или нътъ?

Философъ. Безъ сомивнія, имбеть.

Епископъ. Мудрость, бывшая въ Соломонь, есть ли, по твоему, Сыпъ Божій?

Филосовъ. Иссомпънно.

**Енископъ.** Какъ судить судін, по предвъданно, или нать?

**Философъ.** Конечне; потому что какъ же иначе судить?

**Епископъ.** Значитъ, оудія судитъ по предвъдънію, и по дълаиъ, ему извъстнымъ?

Философъ. Конечно; это я сказаль уже.

Епископъ. Какъ же говорить премудрость Солонова: тріе ми суть невозможная уразумьти и четвертаго не вымь: (Иритч. 30, 18)? т. е. о трехъ вещахъпремулрость Соломонова говорить, что не можеть уразумьть ихъ, а о четвертой, именно о путяхъ мужа въ юности его, прямо говорить, что не знаетъ. Если мудрость Солононова естъ мудрость Божія, то какъ же она будеть судить міръ, когда не знаетъ путей мужа въ юностиего?-Въ самонъ дъль, какъ повърить тому, что Создавшій человъка по образу Божію, т. е. Сынь Божій (какъ свидътельствуетъ Монсей пророкъ, и какъ говорить о Немъ Іоаннъ евангелисть: вся Тъмб быша), не знаеть путей мужа въ юности его? Пророкъ говорить о Немъ: создавый наединть сердца ихъ, разужьваяй на вся дыла ихъ (Пс. 32, 15); испытая сердца и утробы (Пс. 7, 10); потомъ: ты позналь вси сподание мов и востание мое, ты разумьль еси помышленія моя издалеча; стезю мою и уже мое ты еси

изслидоваль и вся пути моя провидыль еси (Псал. 138, 2-3); и въ другомъ мъсть: наказуяй языки, не обличить ли, учай человька разуму? Господь высть помышленія человическая, яко суть суетна (Псал. 95, 10-11). Такъ неужели знающій все это не знаетъ путей мужа въ юности его? И мпожество можно найти въ Писаніи мъстъ, обличающихъ безуміе твхъ, которые такъ худо понимають это изречение. Какъ же, въ самомъ дълъ, не знаетъ путей мужа въ юности сго Тотъ, кто самъ учитъ человъка разуму? Зпай же, философъ, что Соломонъ получилъ лишь ту мудрость судительную, которую изобрівль Сынь Божій смысломь своимь и уготоваль для человъка, созданнаго по образу своему, именно мудрость ума Къ подтверждению сказаннаго относятся и слова Господа въ Евангелін: се боль Соломона здъ (Мв. 12, 42), которыя решительно опровергають называющихъ Его мудростію Соломоновою. Ибо если Онъ, по принятому словоупотребленію, также называется Премудростію (погому что Сынъ Божій есть Божія Премудрость), то вмість съ темь Онь есть и Богь предведущій, который судить по предвъдънію и на основаніи дълъ, какъ говорить о Немъ избранный сосулъ-Павель, въ посланіи къ Евреямъ: живо слово Божіе, и дъйственно, и остръйше пачв всякаго меча обоюду остра, и проходящее даже до раздиленія души же и духа, членовь же и мозговь, и судительно помышленіемь и мыслемь сердечнымь. И нисть тварь неявлена предь нимь, всяже нага и объявлена предъ очима его, къ нему же намь слово (Евр. 4, 12—15). И въ посланіи къ Римлянамъ: ихже отцы и отъ нихже христось по плоти, сый надъ всими Богь благословень во вики, аминь (9, 15). А это и показываеть, что Премудрость Бога и Отца есть во-истну Богь отъ самого Бога, Въчный отъ Въчнаго, Истинный отъ Истиннаго; потому что Опъ по существу всегда есть Сынъ въчнаго Бога и Отца.

## 8. возражение философа.

«А чтожъ значатъ приведенныя тобою слова: пути премудрости не увъдъша, ниже помянуща стезь ея? и т. д.» (Вар. 3, 23).

ОТВЪТЪ ЕПИСКОПОВЪ ЧРЕЗЪ ТОГОЖЕ ЕПИСКОПА ЕВСЕВІЯ ПАМФИЈА.

Въ настоящемъ мъсть идеть рвчь уже не о мудрости ума, какъ ты понималъ, но о той непостижимой Премудрости, которая создала и ее и все сотворенное, о Премудрости несоздан-

ной и безначальной, т. е. о Христв; потому что Христосъ есть Божія Сила и Божія Премулрость (1 Кор. 1, 24), по своему ненареченному Божеству, отъ Бога истинный Богъ-Слово: ибо Давидъ говоритъ: Словоме Господнимь небеса утвердишася и Духомъ устъ Еговся сила ихв (Пс. 32, 6). Ты слышинь здесь о Словъ Божіемъ, слыщимь и о Духъ усть Его; выслушай же и изложеніе истинной въры, какъ она благочестно понимается и проповъдуется благочестивыми мужами; думаю, что ты не отпажешься отъ того, что принято такимъ соборомъ освященныхъ Итакъ слушай съ благоговъпіемъ и не покушайся изследовать человеческими умствованіями того, что неизреченно. Совершенный ни умаляется, пи увеличивается. Единъ нерожденный Богъ и Отецъ, и единъ рожденный отъ Него, единородный Сынъ Богъ-Слово. Какъ нътъ другаго Бога нерождениаго, кромъ Бога Отца: такъ и втъ и другаго рожденнаго ни прежде ни послъ Сына, нътъ отличнаго отъ Бога единороднаго Сына Его, Бога-Слова. Какъ Богъ Отецъ есть Отецъ не по имени только; такъ и Сынъ пе по имени только, но на самомъ дъль Сынъ: истинный Отецъ, истинный и Сынъ; Богъ Отецъ, Богъ и рожденный отъ Него Сынъ; совершенъ Отецъ, совершенъ и Сынъ Его; безтвлесенъ Отепъ, безтвлесенъ и

Сынъ; ибо Онъ есть отображение безтълеснаго и потому образъ совершенно безтълесный. Въришь ли ты, философъ, тому, что сдинородный Сынъ Божій рожденъ изъ сущности Отца, какъ мы доказывали тебъ въ началъ разсужденій весьма многими и ясными овидътельствами, или мътъ?

вопросъ философа.

«Скажи, какимъ образомъ»?

СВЯТЫЕ ОТЦЫ ОТВВЧАЛИ ЧРЕЗЪ ЕВСЕВІЯ ПАМФИЛА.

Не спрашивай, философъ, какимъ образомъ; потому что, иначе, ты, какъ мы сказали уже въ началъ разсужденія нашего, находишься въ опасности свергнуться въ пропасть, стараясь изследовать непостижимое. Ибо если бы можно было спрашивать, какимъ образомъ нерождень, тогда можно бы спрашивать и о томъ, какимъ образомъ рождень. Итакъ, не спрашивай о непостижимомъ, потому что не разрѣшишь. Ищи того, что можно найти, и---. найдешь. А если станешь спрашивать, то отъ кого жъ ты можешь узнать? Отъ земли?-- но ея тогда еще не было; отъ моря?-море еще не было тогда сотворено; отъ неба?-также не было сотворено; отъ солнца, или луны, или звъздъ?-они не были еще созданы; отъ ангеловъ и архангеловъ?-и ихъ не было еще, потому что Сынъ есть и ихъ создатель. отъ въковъ?-Опъ рожденъ прежде Итакъ не спрашивай у того, что не всегда было, о томъ, что всегда было. Несказанъ и нерожденъ Отецъ, несказанъ и несказанно рожденъ отъ Него и Сынъ. Замолчи же о томъ, какимъ образомъ, и оставь это знать Родпвшему и Рожденному. Ибо никтоже знаеть Сына, токмо Отець; ни Отца кто энаеть, токмо Сынь, и емуже аще волить Сынь открыти, какъ говоритъ Евангеліе (Мато. 11, 27). А если не хочешь отстать отъ своего: какъ? если упорствуешь изследовать неизследимое: посмъваемся твоей дерзости, и даже сожальемъ о тебъ, что ты не хочешь постигать върого Бога, въчнаго Отца своего Сына, и единороднаго Сына Его, въчнаго Его Сына, всегда со Отцемъ сущаго, а не позднъйшаго, какъ ты нечестиво утверждаешь. Ты втрою разумъвай и исповъдуй совершеннаго Сына отъ Совершеннаго, какъ всегда ты слышишь, въчный Свъть отъ въчнаго Свъта, истиннаго Бога отъ истиннаго Бога и Отца, несотвореннаго отъ несотвореннаго, несложнаго отъ несложнаго, всегда сущаго у Отца: ибо евангелистъ Іоаннъ говорить: въ началь біь Слово и Слово бів къ Богу и Бого бъ Слово (1, 1). Это бъ, философъ, не имъетъ ничего предшествующаго; это бів превосходить то, чего не было, какъ

Богъ выше того, что не Богъ. Върь Писанію, а о томъ, что не писано, не изследуй и не испытуй. Въруй, что Сынъ создаль все, что получило бытіе по изволенію Отца, невозаръність очей, (потому что Богь несложень, какъ мы выше сказали), но изволеніемъ, какъ самъ Онъ знаетъ. Принимая это върою, мы проповъдуемъ, согласно съ ученіемъ св. Писанія, что, по изволенію Отца и своему собственному, Онъ сотворилъ всякое создание и на небъ, и на землъ, видимое и умопредставляемое, не посредствомъ орудія или машины, и не при помощи кого нибудь другаго, но, какъ сейчасъ мы сказали, по изволенію Отца, который говориль къ Нему и Духу Святому: сотворимь человька по образу нашему и по подобію. Не сказаль: сотвори, или сотворите, но-согворимъ, указывая на единосущное и равночестное во святой и неизреченной Троицъ. Не противоръчь, философъ, и не отвращай взора; но поспотри мысленными очами на весь составъ апостольскаго ученія, н прими его съ върою. Слушай же и разумъй. Слово Бога, бывшее прежде въкъ, Сынъ Его, къ которому сказалъ Онъ: сотворимь человљка и пр., въ последніе дни, по изволенію Огца и своему собственному, содълался человъкомъ, воплотился отъ Дъвы, ради падшаго Адама, безтвлесный истощиль Себя во плоти,

какъ говоритъ апостолъ Павелъ, ради плотскижь. Богъ-Слово воспрілль покровь плоти. чтобы не опалить тварныхъ существъ сего; ибо Бога никтоже видь нигдъже (Іоан. 1. 18); воспріяль плоть, чтобы чрезь неизмънное соединение съ Собою избавить плоть отъ смерти; невидимый явился димомъ, чтобъ видимое могло снести; сдълялся человъкомъ во времени, но на самомъ дълъ быль и то и другое: Богь и человъяъ, человъкъ и Богъ одинъ и тотъ же, одинъ и тотъ же Христось изъ обоихъ, быль и есть Богъ, савлался человъкомъ по строительству спасенія. Для Него пророки, для Него апостолы, для Него мученики. Пророки для Того, кто ими предвозвъщенъ; апостолы для Того, кто самь для устроенія спасенія послань быль; мученики для Первомученика. Пришелъ Богъ на землю, Сынъ во плоти, спрывая, какъ самъ восхотвль, величіе Божества, и не теряя небеснаго; ибо и прежде его воплощенія міръ не быль лишень Его. Онь быль и есть Богъ, но сдълался человъкомъ, для искупленія человъка, воплотился и родился отъ Дъвы по любви своей въ роду человъческому. Отецъ родилъ Сына достойнаго Себя и равнаго Себъ, такимъ образомъ, философъ, какъ знастъ самъ родившій Богь Отець и рожденный оть Него Сынь.

#### 9. возражение философа.

«Не старайся наборомъ словъ усилить истину, и не усиливайся искусствомъ ръчи. какъ облакомъ, затемнить вовсе нетемное изреченіе Инсанія; но иди пряпо къ тому, что ясно въ Писаніи, не уклоняясь въ сторону. Нэреченія: Господь созда мя начало путей своихъ въ дъла своя, и: Господь сотвори страны и ненаселенных и концы паселенныя подпебесныя-имъють одинь и тоть же емыслъ. Они говорять объ одномъ Господъ Богь, который сотвориль Первосозданнагоначало путей своих вы дыла своя, и назваль Его Сыномъ своимъ; который чрезъ этого Сына, какъ чрезъ орудіе, сотворилъ страны и ненаселенныя. Итакъ, хотя дъйствуетъ и сотворенная Препудрость, т. е. Сынъ, но не сама по себъ, а чрезъ нее, какъ чрезъ орудіе, творить не сущее Богъ».

ответь впископовъ чрезъ тогоже епископа евсевия памфила.

Оставаясь такъ долго на общемъ царскомъ **wyти**, т. е. въ въръ апостольской, какимъ об **разомъ ты нозволяе**нь себъ уклоняться сънего? Вотъ—вотъ только ельниалъ ты отъ нашего святаго собора пророчество великаго

Іеремін, который, какъ-бы перстомъ указул, говорить: сей Бого нашь и не вывнится инь кь нему и пр., и прибавляеть еще: семь на земли явися и сь человъки живе. Ты поменшь, философъ, что · просъ св. епископовъ: «кто явился на землъ и жиль съ людьми, Отецъ ли, или Сынъ»? ты отвъчалъ, что Сынъ, какъ и священное Писаніе свидътельствуеть. Въдь такъ ты сказаль? Зачемь же опять повергаешься въ глубину нечестія Аріева, или, лучше сказать, погрязаешь въ ней?-Ты предпочитаешь, несчастный, апостольскимъ догматамъ хульныя слова Арія. который называеть Сына Божія тварію н орудіемъ! Послушай насъ, философъ, если только ты философъ, и повърь, что Сынъ Божій не одно и тоже съ сотворенною премудростію, принадлежащею разуму и полученною человъкомъ отъ тогоже Сына Божія, сотворившаго страны и ненасесенныя. Постарайся привести душу твою въ спокойное состояніе, чтобъ она не волновалась гнъвомъ, а стремнлась къ истинъ, и будеть руководить тебя сама истина: ты познаешь, что единородный Сынъ Божій не есть тварь, но самъ Творенъ и Зиждитель встхъ созданныхъ вещей, какъ понялъ ты посль небольшаго размышленія и поймешь, надъюсь, если желаешь спастись.

# 10. возражение философа о святонъ духъ.

«Пусть будеть върно и несомивнио скаванное вами о Сынъ, что Онъ Творецъ, иличто Онъ есть Творедъ вмъсть съ Богомъ Отцемъ, а самъ не есть твореніе, но порожденіе Божіе, рожденный отъ Бога но существу, какъ показывають свидетельства: въ этомъ мы теперь согласны. По что вы имъете сказать о Св. Духъ? Не дерзновенно ли утверждать, что Духъ Святый есть Творецъ накой бы то ни было созданной твари? Глв свилътельства, показывающія, что Опъ создаль какую инбудь изъ тварей видимыхъ или невидимыхъ?--Кто изъ богодухновенныхъ писателей говорить о Немъ также прямо, какъ и о Сыяв?-Отвечайте мив на это, кто можеть».

# **ФТВЪТ**Ъ ОТЦЕВЪ ЧРЕЗЪ ПРОТОГЕНА, ЕПИСКОПА САРДИКСКАГО.

Не трудно, философъ, указать тебв свидвтельства о творческихъ двиствіяхъ Святаго Духа, которыя отцы наши изъясняли о Немъ, именно какъ о Творцъ. Приведемъ опять то, что сказано въ повъствованія о творенія: и рече Богъ: сотворимъ человъка по образу нашему и по подобію, и далье: и сотвори Богь человъка, по образу Божію сотвори

Digitized by Google

его; мужа и жену сотвори ижь. Следовательно, какъ Отецъ, сказавтій Сыну: сотворимъ, есть Богъ, такъ—Богъ и Сынъ, сотворившій человека. А если мы утверждаемъ, что и сказавтій и сотворившій Адама и Евву есть Богъ, то послушай далее и о Св. Духъ. Сотворившій Адама Богъ ли былъ, или нётъ?

Философъ. Конечно, Богъ.

Епископъ. Въ иниги Іова Еліусь Вузитанинъ говорить Іову: Духе Божій сомворивый мя (53, 4). Если же сотворившій Адама есть Богъ, то что скажень о Томъ, ито сотворилъ Еліуса?-- Нан для тебя Еліусъ представляется существомъ иной природы, чвит Аданъ?--Не человъку естественно умозаключать, что одинаковыхъ произведеній долженъ быть одниъ и тоть же художникь. Итакъ, чтожъ ты скажешь, философъ, о Томъ, кто сотвориль Еліуса? Ужели еще не станешь признавать Его Богомъ и Творцемъ человъка? Ибо какъ о сотворившемъ Адама сказано: и сотвори Богь человика, такъ равно тоже самое можно сказать о Творив Еліуса, т. е. что Духъ Святый: есть Богъ. Если одно и тоже произволство. то одно и тоже и название художника. Если одно Божество въ пресвятой Тронцъ, представляемой въ трехъ равныхъ и совершенныхъ Лицахъ, то равносильны будуть и сіи выраженія: сотвори Богь человька, и Духъ Божій

сотвориль Еліуса. А въ книгъ: «ваятіе Moucea» (ἐσιαληψις Μωσένις) Миханлъ архангелъ, разсуждая съ діаволомъ, говорить: от Ауха Свящиго Его вст мы созданы, и потомъ присовокупляеть: от лица Божія цашель Аухь Его, и получиль быте мірь. Ибо нераздъльна и неизреченна всесвятая Троица: Отецъ и Сынъ и Святый Духъ, которая совокупно создала всякую тварь мысленную и чувствани познаваемую. Такъ въ 32 псалив сказать: оловомь Господиимь небеса утвердишася, и Духомъ устъ Его вся сила ихъ. Послуший наконецъ, что говорить Богъ чрезъ ноорока Исаію: Азъ Господь Богь, Азь иолиму их в Бог Израилеев (41, 10. 17); потомъ, говоря о благодъяніяхъ народу своему, прибавляеть: да узрять и уразумьють и полыслять и чевдять вкупь, яко рука Господня сотвори сія, и Святый Израилевь показа (ст. 20); здесь называеть онъ рукою Ауха Божія, а Святымъ Израилевымъ-Сына Божія. Въ другомъ месть Ісгова говорить Накову: рука моя основа землю и десница моя ужеерда небо (48, 13); и пророкъ Ieseнінаь говорить: бысть на мню рука Господня (5, 22): а Писаніе, Философъ, называеть обыкионению рукого или мышцею-Святаго Духа Божів, а десницею-Сына Его.

СВЯТЫК ОТЦІЛ ВЩЕ СКАЗАЛИ ЧРЕЗЪ ЛЕОНТІЯ, ЕПМ-СКОПА КЕСАРІН КАПИАДОКІЙСКОЙ.

Сказаннаго о творческихъ дъйствіяхъ Духа Святаго достаточно уже для того, чтобъ ты, философъ, убъдился, что Опъ есть Творецъ всякаго созданія, вмъсть со Огцемъ и Сыномъ, и имъетъ одно и тоже Божество и существо со Отпемъ и Сыноиъ. Но выслушай и еще ясныйшія свидытельства о томь же предметы изъ св. Писанія. Пророкъ Давидъ говорить въ исалмъ 27: воспойте Господеви пъснь нову,-почему?-яко дивна сотвори Господь: спасе его десница Его (вм. Сынъ Его) (ст. 1) и мышца святая Его,-указывая послъдними словами на Духа Святаго. Евангелистъ Іоаннъ въ своихъ соборныхъ посланіяхъ такъ же богословствуеть о Св. Аухъ, какъ и другіе св. писатели: Духъ есть свидътельствуяй, яко Аухъ есть истина (1 Іоан. 5, 6). И нъсколько ниже: върдяй въ Сына Божія, имать свидътельство въ себъ (ст. 10) (т. е. Святаго Ауха Божія); пе въруяй Богови, лжа сотвориль есть Его. И великій первостоятель апостоловъ божественный Петръ говорить Ананіи: почто исполни сатана сердце твое солзати Духу Святому? и потомъ прибавляеть: не человъкомъ солгаль еси, но Богу (Дъян. 5, 5. 5). Также въ ветхомъ завътъ говорится:

мебо и землю Азъ наполняю, рече Господь (верем. 23, 24); а Соломонъ, объясняя, кто наполняеть, говорить: Духъ Господень исполни вселенную (Прем. 1, 7). Итакъ убъдись въ могуществъ Духа Святаго, повърь и этимъ свидътельствамъ, показывающимъ, что Духъ Святый имъетъ одно и тоже Божество, сущность и силу со Отцемъ и Сыномъ, и всегда существуетъ со Отцемъ и Сыномъ.—Слышишь ли, философъ?

### "11. возражение философа.

«Итакъ вы говорите, что приведенныя вами свидътельства изъ св. Писанія показывають, что Духа Святаго должно исповъдывать Богомъ; а для меня эта мысль представляется еще ведоказанною, если не найдется для нея Писаній. AORA3ATEALCTBЪ изъ другихъ пользу ея прямо идеть только одно доказательство, взятое изъ словъ Еліуса Вузанитянина. А о другомъ, приведенномъ вами изъ RHUTH такъ называемой взятіе Моисея (ἀναληψις Μωσέως), я и не слыхаль досель никогда. Поэтому требую, чтобы вы представили мнв болье удовлетворительное доказательство свои мысли о Святомъ Духъ; потому что сказаннаго недостагочно для окончательнаго ръменія нашего вопрося».

отвътъ св. отцевъ философу чрезъ тогоже впископа леонтія.

После пространнаго изложенія дела и саныхъ ясныхъ свидътельствъ св. Писанія, которыхъ должно быть достаточно для убъжденія тебя въ предложенной истинъ, мы удивляемся, философъ, какимъ образомъ ты еще сомивваешься, мужъ, повидимому, столько разсудительный. II, такъ какъ намъ особенно жедательно, чтобъ ты имъдъ въ виду истину, то мы и просимъ тебя, и увъщеваемъ твое благоразуміе, чтобы ты не дерзаль пытливо изследывать человеческими умствованіями то, превышаетъ умъ, и не позволялъ такъ долго поддерживать нелъпыя и нечестивыя митнія Арія, особенно потому, что ты философъ, какъ и самъ говоришь ты; такъ ты и принимай на въру, какъ и прежде мы убъждали тебя, и то, что уже сказано тебъ, и то, что будетъ сказано. Въруй во единаго Бога Огца, неизреченно раждающаго Сына, и Сына отъ Него рожденнаго, и Духа Святаго, отъ тогоже Отца исходящаго и собственнаго Сыну, какъ говоритъ св. апостолъ Павелъ: аще кто Духа Христова не имать, сей ньсть Еговъ (Рим. 8, 9); и въ другомъ мъсть: Господь же Духъ есть (2 Кор. 3, 17); и еще: раздъленія дарованій суть, а тойжде Духь, и раздю-

ленія служеній суть, а тойжде Господь, и раздъленія дъйству суть, а тойжде есть Богг, дъйствуяй вся во встхъ (1 Кор. 12, 4-6), и ивсколько далье: вся же сія дъйствуетъ единъ и тойжде Духъ, раздъляя властію коемуждо, якоже хощеть (ст. 11). Вотъ тебъ, философъ, самое ясное евидътельство о Божествъ Духа Святаго, ноказывающее Его самовластительство. Смотри, какъ здъсь сказано: раздъленія дъйствь суть, а тойжде есть Богь, дъйствуяй вся во всьхь; и потомъ: всяже сія дъйствуеть единь и тойжде Духь, раздная властію коемуждо, якоже хощеть. А Господь, какъ тебъ извъстно, еще яснъе говорить въ Евангелін въ Самарянамъ: Духь есть Боль (Іоан, 4, 24). А если Духъ есть Богъ, то конечно и Богь есть Духъ; а притомъ не такъ, чтобы тоть одинь, а этоть другой, но одно и тоже Божество того и другаго Лица, если имъть въ виду Его упостась. Впрочемъ, когда мы слышимъ о Лицъ, то иы не должны представлять Божество человъкообразнымъ: Оно несложно и необразно, какъ и самъ ты въ началь разсужденій призналь вибств съ нами. Говорится ниогда, что и небо и земля имъютъ лицо; такъ напр. Господь говориль въ Евангелін къкнижникамъ и фарисениъ: лицемпъри! лице небу и земли въсте искушати (Лук. 12, 26). Это

потому, что всему, отдельно существующему, когда оно разсматривается отдъльно, придается извъстная форма или образъ, приличный сео природь. Но тогла, какъ небо и земля созланы: какъ и другія части природы, Божественная и неизреченная Сущность несозданна, проста и несложна, неизобразима, въчна и безсмертна. Досель мы доказывали тебь многочисленными свидътельствами изъ св. Писанія, что Лухъ Святый вибсть со Отцемъ и Сыномъ есть Создатель всъхъ тварей и видимыхъ и умопредставляемыхъ; потому что Онъ никогда неразлучается отъ Огна и Сына, такъ же какъ Сынъ отъ Отца и Отецъ отъ Сына. А теперь, если угодно, выслушай наглядное доказательство и отъ подобія, хотя опо и слабъе. Слово твое, какъ и всякаго человика, исходитъ вовить, но раждается неотдъльно отъ ума, подобно тому, какъ происходитъ изъ тебя дыханіе; и однакожъ ты не называешь слова твоего или дыханія чуждымъ для тебя. Если ты не считаешь несправедливымъ думать такъ о людяхъ, то какъ дерзновенно было бы утверждать, что въ неизреченномъ и непостижимомъ существъ Божіемъ Слово, не виъшнее, но всегда живое и дъйственное, острыйшее всякаго меча обоюду остраго, и судительное для всего сущаго, какъ Творецъ всего (Евр. 4, 12. 15), предъ взоромъ котораго нисть тварь

неявлена, всяже нага и объявлена предъ очима Вго,—и Св. Духъ Его, испытующій и глубины Божія,—чужды для Него (1 Кор. 2, 10), т. е. что Слово или Духъ Божій чужды Богу?—Неужели кто ръшится стать на сторонъ тъхъ, которые говорять такимъ обравонъ?—Это върно, философъ.

### 12 вопросъ философа по встиъ еписконамъ.

«Такъ какъ вы прежде говорили, что и Отеңъ есть Богъ и Сынъ есть Богъ и Духъ Святый—Богъ, а теперь снова утверждаете, что едино Божество трехъ совершенныхъ упостисей—Отца и Сына и Св. Духа, то я прошу васъ: паложите для меня яснъе Эти мысли».

# отвъть св. отдевъ философу чрезъ тогоже епископа леонтія.

Божественное существо, все превышающее и все содержащее, неизреченно, непостижимо и неизследимо. Одпакожъ выслушай отъ насъ вотъ что: мы говоримъ тебе не объ одномъ и другомъ Боге, какъ богохульствуетъ нечестивый Арій, проповедуя одпого Бога несотвореннаго, а другаго сотвореннаго, и Духа Святаго называя также сотвореннымъ; нетъ, мы утверждаемъ, что должно представлять и

въровать, что одно существо и господство и едина воля Отца и Сына и Сфятаго Духа, что **упостаси** Святой Тронцы нераздъльны и пеотлучны одна отъ другой; но при этомъ надлежить знать, что Божество святой и единосущной и достопокланяемой Троицы одною только верою мыслится и постигается. слушай насъ и еще нъсколько, и ты получишь нолное убъждение, внимая спасительному ученію, чрезъ насъ исходящему отъ Св. Духа, къ нознанію единаго Вожества святой, всегда живой и сущей Троицы, -- къ познанію, что Троица воистину есть Троица и что въ Ней ивть вичего предсуществующаго, но всегда и одинаково существуеть нераздельная и единосущная Тронца.

## 13. отвътъ философа.

«Не думайте, что я испровергаю догматы истины. И въ началъ разсужденій я не отвер-галь вашихъ словъ; напротивъ я только хочу проникнуть въ глубину вашихъ мыслей, чтобы для меня самого были яснъе и понятнъе тъ положенія, которыя вы утверждаете».

СИМВОЛИЧЕСКІЙ ОТВЪТЪ СВ. ОТЦЕВЪ ФИЛОСОФУ, ЗАИМСТВОВАННЫЙ ОТЪ ПОДОБІЯ ОГНЯ, СВЪТА И СІЯ-НІЯ, ЧРЕЗЪ ТОГОЖЕ ЕПИСКОПА ЛЕОНТІЯ.

Нослушай, послушай еще, философъ. Мы предложили уже вниманію твоему довольно доводовъ изъ св. Писанія, что Божество просто и несложно, какъ и самъ ты объявиль въ началь твоихъ разсужденій, и что Оно-огнь безсмертный, въчный и несозданный по природъ, свъть безконечный и непостижимый, представляемо не въ одномъ лицъ, какъ думають іудеи, но въ троичности Лицъ, которыя не могуть отделяться одно отъ другато: такъ всъ христіане въруютъ и исповъдуютъ неизмъримую Троицу Отца и Сына и Св. Духа, какъ мы объяснили уже. Теперь поучайся, Философъ. И хотя мы дерзновенно поступаемъ, но снисходительно въ намъ Божіе величіе; потому что мы предпринимаемъ этотъ трудъ ради спасснія твоего и другихъ. Познай же изъ чувственнаго умственное, и изъ умственнаго то, что выше ума, и изъописываемаго словомъ то, что превышаетъ всякое слово. Хотя ни одна видимая и мыслимая изъ небесныхъ и земныхъ и подземныхъ тварей не можетъ сравниться съ несотвореннымъ, непостижимымъ и безсмертнымъ существомъ Божінмъ, темъ не менее однакожъ мы предложимъ хотя и неравное, но приличное подобіе, нъсколько върно объобразъ истины для любителей ясняющее благочестивыхъ размышленій. Чувственный огонь, въ единой своей сущности имбетъ три явленія: огня, сіянія и свъта; и ни одно изъ этихъ трехъ явленій не бываетъ прежде другаго; они нераздъльны между собою: оть огня сінніе, оть сіянія свъть. Раздълн, философъ, если можешь, эти три явленія, и докажи намъ, что одно изъ нихъ существуетъ прежде другаго, огонь прежде сіяпія, какъ шаго, или же, свътъ послъ или прежде огня или сіянія; докажи, если можешь, отдъляя одно отъ другаго, что огопь, сіяніе и свътъ существують не совокупно. Итакъ, представляй въ умъ эти чувственные и тварные предметы, хоги они и песравнимы, какъ мы сказали, съ въчнымъ и непостижнимымъ существомъ Божінмъ; и, окрыливъ върою взоръ ума твоего, посредствомъ ихъ восходи къ высшему созерцанію Бога, и сретить тебя свыше, какъ молимся и въруемъ, просвъщающая благодать Огца и Сына и Святаго Духа, и откроетъ тебъ, что единое Божество-въчный огнь, сіяніе и свъть простой и несложный, неразлучный и нераздъльный, необъятная мыслію и неизречепная Троица воистину единосущная, Отецъ и Сынъ и Святый Духъ.

# ФИЛОСОФЪ ВЪРУЕТЪ ВЪ СВ. ТРОИЦУ.

Услышавъ это, философъ былъ пораженъ и изумленъ; размышленія смущали его и великій страхъ объялъ его. Потомъ, пришедши въ себя, онъ громко воскликнулъ: «слава Тебъ,

Боже, открывшему святымъ твоимъ превышающее всявій умь таннство чистаго, безміврнаго и несозданнаго Божества. Молю Тебя, Христе, всеблагаго Сына всеблагаго Отца, прости мнв вес, сколько я сограшиль противь Тебя, увлекаясь досель нечестивыми мивніями Арія; ла не постигнуть меня казни отъ Тебя, праведваго Судін, за тв нечестивыя слова, которыя я несчастный говориль противь Тебя. Арию и нечестивому его сонинщу, богохульствующимъ на Сына Божія, будто было время, когда Его не было, будто Онъ существо тварное, и утверждающимъ, что Сынъ и Духъ Святый неой сущности, а не одинаковой съ Отцемъ. Отныев навсегда я предаю проклятію Арія и нечестивыя мибнія его и всъхъ, одинаково съ нимъ мудрствующихъ и богохульствующихъ противъ Отца и Сына и Святаго Духа. Ибо кто не имветь Сына, тоть не имветь и Отца, и кто богохульствуетъ на Сына или Спятаго Духа, тотъ и на Отца богохульствуетъ. Все, что вы излагаете и опредъляете относительно Св. Духа, я признаю истиннымъ и върнымъ. Я върю тому таинству, о которомъ говорить ап. Павель: тайна сокровенная отв выкь и от родовь, нынь же явися, какъ удостовъряеть онъ (Кол. 1, 26), святымъ апоетоламъ и пророкамъ и вамъ-Духомъ Святынь, т. е. что всегда живеть, вивств существуеть и пребываеть съ Богомъ Отцемъ Сынъ Его и Святый Его Духъ.

Святый отцы, чрезъ ип леонтія, присовокупнаю Для философа объясненіе, заимствованное отъ подобія источника, теченія и воды.

Теперь, почтенный философъ, разсмотримъ еще ибчто, относящееся къ утверждению этой истины. Возмемъ во вниманіе источникъ, рамдающій теченіе воды; ибо всякое теченіе, какъ тебъ извъстно, имъетъ началомъ источникъ, отъ котораго и происходить теченіе. Но нивто не называеть теченія источникомь, ни источника теченіемъ: источникъ называется источникомъ, а теченіе-теченіемъ, а то и другое вивств-водою. А когда захочеть кто мибудь почерннуть воды изъ потока, то перемъняеть названіе; такъ напр. не говорить: «сходи, почерпни и принеси мив источника или потока. а-воды». И хотя все это одно и тоже по природъ, но называется тремя именами: источникомъ, теченіемъ и водою. Тоже самое утвержлаетъ и св. Писаніе; ибо мы не чуждое ему говоримъ тобъ, истиный отнынъ сынъ благодати, хотя и объясняемъ слово истины сравненіями, подобіями и образами. Св. Писаніе говорить о Сынв: уклоняю на ил аки рыку мира (Иса. 66, 12), т. е. истекающую изъ ис-

тинкаго источника жизни-Божества Отчаго, какъ говоритъ сакъ Господъ въ Евангеліне Азь от Бога изыдожь и придожь (Іоан. 8, 49); Ast u Omens eduno ecma (Ioan. 10, 30); ш еще: Азь во Отир и Отець во жив (Ioan. 14, 11). Отъ Него же получаемъ всв мы, вырующіе, и Духа Святего, единосупнаго Отпу м Сыну, отъ Отца исходящаго и собственняго Сыну, какъ мы выше показали. А что Онъ оты Него изинвается въ насъ, объ этомъ самымъ ясныть образомъ учить самъ Господь въ Ввангелін, говоря: аще кто жаждеть, да пріидеть ко Мнь и пість. Впруяй вь Мя. якоже рече Писаніе, ртьки оть чрева его истекуть воды живы (Іоан. 7, 37. 38). Объменяя эти слова, боголухновенный евангелисть прибавляеть: сіе же рече о Дусть, стоже хотяху примати върующи во имя Его (ст. 59). Посмотри также, что говорить Давидь пророкь объ этомъ источникъ жизни-святой Тронца: у Тебе источнико живота, во свыть твоем узрим свыт (Пс. 35, 10): завсь онъ называеть источникомъ жизни Бога Отна, но говорить въ Сыну, потому что Отепъ въ Сывь и Сынь въ Отцъ; а светомъ называсть самого Сына, и свидетельствуеть, что въ этопъ свете обитаеть другой светь-Духъ Святый: во свіьть, говорить, твоеми узрими сольно. Ибо источникъ жизни и свъта есть

безъ сомевнія Отець; Свять есть и Сынь-оть Отца Свъта; Свътъ также и Духъ Святый отъ тогоже Свъта; потому что, какъ часто говорили мы, едино. Божество Отца и Сына и Духа Святаго, какъ самъ Онъ говорить словами пророческими: Азь Господь Богь, и нъсть еще (Иса. 45, 6); Азь Богь первый и вь градущая Азъ есмь (Иса. 41, 4); и еще: Азъ Господь Бого вашь, и неизмпыняюся (Мал. 5, 6) и пр. Теперь, кажется, необходимо повторить прежнія доказательства, хотя не всв, по причинъ ихъ множества, по крайней мъръ очевиднъйшія, чтобы получило большую твердость все сказанное. Предложимъ то, что сказано устами Іеремін пророка: сотворивый землю въ въчное время, наполни ю скотомъ двоиожнымь и четверопожнымь; посылаяй свъть и идеть, призва его и послуша его съ трепетомъ; звъзды же возсіяща въ хранилищах в своих и возвеселищася; призва я и рекоша: пріидохомь, возсіяща съ веселіемъ сотворшему я. Сей Богь нашь, не вмънится инъ къ Нему, и т. д. (Вар. 3, 32-36). Необходимо, боголюбезнъйшій философъ, обратить вниманіе на это мъсто, и объяснить смыслъ его. Очевидно, какъ и самъ ты призналь, это сказано о Сынь; ибо говорится далье: посемь на земли явися и съ человьки помсиве (ст. 38). Если же, по нечестивому

мисько Арія, Сынъ имбетъ иное существо. такъ что Опъ есть Богъ, но низній Отна, а между тыть о Немъ говорить Писаніе: сей Богь нашь и не вмънится инь кь Нему: то савдуеть изъ Аріева нечестія, что и Отецъ не есть Богъ; потому что именно о Сынъ сказано: не вминищей инт кт Нему. Такимъ образомъ побъждаются нечестивые аріане съ наобратателемъ ихъ богохульства, и изобличаются, какъ враги истины, въ томъ, что они совершенные безбожники; потому что, кромъ отверженія Сына, лишають Божества и самого Отца: ибо отметаяйся Сына, ни Отца имать, какъ говорить Іоаннъ богословъ въ своемъ соборномъ посланіи (1 Іоан. 2, 23). А единая вселенская въра признаетъ и чтитъ Божество Отца и Сына и Духа Святаго, и кромъ этой въры не будеть никакой другой. Впрочемъ, это таинство святой, покланяемой и единосущной Троицы превышаеть всякій умъ и слово, совершенно непостижимо, и усвояется только вфрою.

#### ФИЛОСОФЪ.

«По истинъ божественно и свътоносно то, что вы изложили для меня по внушенію Духа Святаго. Но прошу васъ (потому что я люблю священныя ръчи вашего ученія): выслушайте вс. с.

меня благосилонно, и научите, о чемъ еще я спроту, чтобъ получить вамъ совершенное воздание отъ Бога за мое спасеніе».

отвътъ св. отцевъ философу чрезъ тогоже епископа леонтія.

Говори все, что угодно; мы желаемъ, чтобы ты вполнъ узналъ все, особенно, когда, при озареніи отъ Духа Святаго, ты уже легко понямаешь навни объясненія.

#### ФИЛОСОФЪ.

«Благодареніе священной главъ вашей! Скажите же мнь, блаженныйшіе Отцы, какъ надобно понимать то, что Богъ Слово—Сынъ Божій на земли явися и съ человьки по-живе, когда Онъ невидимъ для всякой твари видимой и мысленной, и для чего это было?—объясните мнъ, прошу васъ».

отвътъ св. отцевъ философу чрезъ епискона леонтія.

Причина явленія Его во плоти заключается въ паденіи прародителей Адама и Евы въ раю, которое распространилось на все ихъ потомство. Когда преступленіемъ заповъди они лишились божественной благодати, Творецъ восхотьлъ возвратить ее роду человъческому. Н надобно замьтить, что подобно тому, какт, сказаль Вогь: сотворимы человька по образу нашему и по подобно, и сотвори Богы человька,—такъ и въ послъдствін сказаль: спасемъ погибающаго человька, созданнаго по образу нашему и по подобно. Какъ Богъ Отецъ сказаль: сотворимь, и Сынъ, Богъ отъ Бога, сотвориль, такъ и послъ, по волъ Отца, Онъ восхотьль снасти чрезъ Собя человъна.

# вопросъ философа о томъ же.

«Какимъ образомъ Онъ на земли явися и съ человъки поживе, когда Онъ-Богъ неизмъняемый»?

отвать св. отцевъ чрезъ макарія, вимскопа перусалимскаго.

По словамъ св. апостола Павла, селія есть благочестія тайна, Богь явися во плоти (1 Тим. 5, 16), т. е. Сынъ Божій. Когда приняль плоть, Онъ явился и ангеламъ; потому что Единородный невидимъ ни для ангеловъ, ни для архангеловъ и вообще для всёхъ небесныхъ силъ, такъ какъ Бога никтоже видъ нигдъже (Іоан. 1, 18). Но когда слышинь о примествін Его съ неба, отпюдь не думай о мъстномъ перехожденіи Божества, но

10

разумъй, какъ совершилось все строительство этой ведикой тайны благочестія, которою мы обновлены. Обновленіе состояло въ возвращенін намъ прежняго состоянія; ибо для сего Богъ Слово, давшій намъ свое подобіє, и сошель въ подобін нашемъ. Но не возможно Богу уподобиться намъ, не воплощаясь; поэтому Онь безтвлесный воспріяль твлесную сущность. Воспріяль Онъ плоть отъ жены; ибо такимъ образомъ Онъ уподобился намъ и по рожденію, чтобы сообщить намъ, какъ подобнорожденнымъ, славу свою и спасти жену своимъ рожаеніемъ: ибо сказано: спасемся жена чадородія ради (1 Тим. 2, 18). Воспріяль плоть, имъвшую въ себъ по естеству нъчто жизненное; ибо никакая плоть не лишена жизневности, что св. Писаніе называеть собственно дущею.

#### ФИЛОСОФЪ.

«Кто не изумится этимъ великимъ дъламъ Божіимъ, о которыхъ вы повъствуете? Но какимъ образомъ Онъ восиріяль плоть отъ жены, какъ говорите вы»?

ОТВЪТЪ СВ. ОТЦЕВЪ ЧРЕЗЪ ТОГОЖЕ МАКАРІЯ ІЕРУСАЛИМСКАГО.

Мы уже говорили тебъ, почтенный мужъ, что относительно таннъ Божінхъ никакъ

нельзя сказать: какимъ образомъ? - потому что от неизречены и непостижимы. Но карь нвчто намъ открыто въ св. Писаніи, то скаженъ, сколько можно передать словомъ. Ибо совершенное уразумъніе таниства вонлощенія Сына Божія не возножно: никто ни наъ дюдей, ни изъ ангеловъ, ни даже Гаврівлъ, служитель сего таинства, ин сама святая, непорочная и пречнетая Дева Марія не могли бы изобразить словомъ внолив образъ воплощенія Бога Слова. Но то, что предали намъ о строительствъ Сына Божія во плоти иже исперва, какъ говорить Лука, самовидцы и слуги бывшіц Словесе (Лук. 1, 3), именно: что Онъ вощотилен отъ съмени Давидова и Авраамова; изъ неяже (т. е. Двы) родися Іисусь глаголемый Христось (Мв. 1, 16); ихже отцы и отъ нижже Христосъ по плоти (Рим. 9, 15); что Онъ не от ангель пріемлеть, но оть съмене Авраамова пріемлеть (Евр. 2, 16); что Онъ искушень быль по всяческимь по подобію, развъ грыха (Евр. 4, 15),это мы знаемъ; а способъ, какъ совершилось это, превышаеть смыслъ всякой разумной твари. Объ этомъ говоритъ Іеремія пророкъ: человъкъ есть, и кто познаеть его (17, 9)?

КОГДА ФИЛОСОФЪ УДИВЛЯЛСЯ, СВ. ОТЦЫ ВЪ СЛУХЪ
ВСЪХЪ СОБРАВШИХСЯ ПРИБАВИЛИ ЧРВЗЪ ТОГОЖЕ
МАКАРІЯ, ВИИСКОНА ІЕРУСАЛИМСКАГО.

Мы уже вространно поназали тебь, что Богъ, единородный Сынъ Божій, сдвавася человькомъ по состраданию къ роду человъческому, воплотился и родился отъ Дъвы Марін неивреченнымъ рожденіемъ. Ибо когда Онъ захотель, какъ прежде иы сказали, возстановить ногибавшее чрезъ падение прародителей естество. Онъ родился въ нашей плоти, чтобъ жась возсоздать въ своемь естестве, синсходи, какъ искуснъйщій врачь, нашей слабости. Но опять повторяемъ, что выраженія: сишсходя, сошель и быль послань-надобно разумыть объ образв Его вочеловвченія, какъ и прежде иы объяснями; ябо Божествомъ своимъ Онь все наполняеть вибств съ Отнешъ. Итакъ слушай. Мы раждаемся оть жены, и Онъ по чедовъкомобно родился также отъ жены; по мы оть чувственнаго соуслаждения и съмени мужескато, а Онъ одинъ отъ Духа Святаго и Марін Дъвы. Мы питаемся молокомъ, питался мирь во илоти своей и Тоть, кто но Божеству даеть нишу всякой плоти. Мы везрастаемь, и Онъ не возгнущался быть тымъ же по плоти, какъ написано: Іисуст преспъваше премудростію и возрастоми и благодатію у Бога

и человък (Лук. 2, 52), в жиль до тридцатаго рома, чтобъ освятить всякій возрасть: потомъ пришель ко врещению въ то время, какъ Іоаниъ, сынъ Захаріи, пропов'ядываль народу крещеніе покаянія, не давая однавожъ отпущенія граховъ и дара усыновленія; нотому что дать это было не во власти Іоанна, ни даже ангела, но только воплощеннаго и вочеловъчившагося Бога Слова. Приняль наше прещеніе, н котя быль безгръщень, накъ Богь, но крестилея плотски, какъ человъкъ, не самъ нуждаясь въ крещеній, но чтобы возвысять наше: кременіе, дабы мы віровали, что какъ на Него сошель Духъ Святый, такъ сходить и на насъ. кременных въ Него. Потомъжилъ съ модьик и, процовъдуя учение своихъ божественныхъ заножьдей и сотворивъ многія чудеса, на четвертомъ году служенія своего, пострадаль плотію за грвхи наши. Мы повинны были крестной назни; но еслибъ и всъ мы были расияты, и тогда не могли бы избавить себя отъ смерти: ибо царствова смерть от Адама даже до Моисел и надъ несогръщившими (Рим. 5, 14). Миого было святыхъ, миого пророковъ, много праведниковъ, и никто изъ нихъ не могь испушить себя отъ владычества смерти. Но пришель Спаситель встхъ, и претеритыть въ своей безгръшной плоти, отъ насъ заимствованной, должное намъ наказаніе, за насъ и

вивето насъ. Мы по смерти сходили во адъ; Онъ и сему подчинелся и сошель туда добровольно: однако не быль удержань, какъ мы; потому что смерть не имъла нивакой власти надъ Владыкою жизни. Сошедши одинъ, вышель со многими; ибо Онь быль то духовное зерно пшеницы, падшее ради насъ на землю и умершее плотію, которое силою Божества своего возстановило телесный храмъ свой, по Иисанію, плодоносящій спасеніе всего рода человъческаго. Явившись ученикамъ своимъ послъ тридневнаго погребенія и воспресенія наь. мертвыхъ, Онъ показаль имъ свои крестныя. раны, говоря: осяжите Мя и видите, яко. Азь есмь (Лук. 24, 39), чудодьйствующей и пріявшій страданія во плоти за родь вашь. Потомъ, оставаясь съ ними въ продолжения сорока дней, и давши имъ спасительный залегъ заповъдей, вознесся въ виду ихъ на небо, и священныя яниги говорять, что Онъ сидинь одесную Отца. Мы ожидаемъ, что при концъ въка, Онъ въчный, пріндеть судить живыхъ и мертвыхъ, и потомъ вопарится вместе съ Отцемъ въ безконечные въки. Вотъ наша въра, апостольская и неповрежденная, которую Нерковь чтить, какъ преданную свыше отъ Господа, чрезъ апостоловъ и отцевъ сынамъ, содержить нынъ и будеть всегда содержать, во нсполненіс словъ Спасителя, сказанныхъ учениканъ своинъ: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 19).

# IX.

# COSOPHOE MS.402KEHIE BEPLI (1).

Въруемъ во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца всего видимаго и невидимаго;

и въ единого Госнода Інсуса Христа, Сына Божів, единороднаго, рожденнаго отъ Отца, т. с.
изъ сущности Отца, Бога отъ Бога, Свътъ отъ
Свъта, Бога истиннаго отъ Бога истиннаго,
рожденнаго, не сотвореннаго, Отцу единосущнаго, чрезъ котораго все произошло какъ на
небъ, такъ и на землъ, ради насъ человъковъ
и ради нашего спасенія низшедшаго, воплотивнеагося и вочеловъчившагося, страдавшаго
и воскресшаго въ третій день, возшедшаго на
небеса, и грядущаго судить живыхъ и мертвыхъ;—и въ Духа Святаго.

Говорящихъ же, что было время, когда не было (Сына), что Онъ не существовалъ до

<sup>(1)</sup> См. у Аванасія (in epist. ad Jovian.), Сократа (ц. н. 1, 8) и Оводорита (ц. н. 1, 12).

рожденія, и произошель муж не сущаго, или утверждающихъ, что Сынъ Бомій имветь бытіе отъ иного существа или сущности, или что Онъ созданъ, или изменяемъ, или преложимъ (трептос), таковыхъ предаетъ анаосми каоолическая и апостольская Церковь.

# X.

О ТОМЪ, КАКЪ НАДЛЕЖИТЪ РАЗУМЪТЬ ТРИ ЛИЦА ВЪ ЕДИНОМЪ БОЖЕСТВЪ ОТЦА И СЫНА И СВ. ДУХА (¹).

Святый, великій и вселенскій соборъ святых отцевъ, собравшихся въ Никеи, чрезъ блаженнаго и святаго Осію, епископа города Кордубы въ Испаніи, сказаль: «Божество не есть одно лице, какъ думають іудеи, но три лица, не по имени только, но по учостаси между собою различающіяся; и это подтверждаєтся многими свидътельствами изъ ветхаго и новаго завъта. Ветхій, разсуждая еще плотскимъ образомъ, представиль Слово какъ-бы говорящимъ, а новый прямо назваль Слово Богомъ: въ началь бъ Слово, и Слово бъ къ Богу, и Богь бъ Слово (Іоан. 1, 1), и лицемъ, со-

<sup>(1)</sup> Ex Gelas. hist. conc. nic. l. II. c. XII.

вершеннымъ отъ совершеннаго. Сынъ есть Богъ, не часть, но совершенный, также какъ и Отецъ, тойже сущности, какой и Отецъ, родившій Его неизреченнымъ образомъ. Вміств съ Отцемъ и Сыномъ существуетъ и Духъ Святый, который имбеть туже сущность и власть, какъ Отецъ и Сынъ. Итакъ мы должны исповъдывать единое произволеніе, единое царство, сдиную силу, единое господство надъ всеми сотворенными существами, видимыми и умопредставляемыми, единое Божество и туже сущность Отца и Сына и Св. Духа. Не допусвая смъщения или раздъления лицъ непарсченной и блаженной Троицы, мы въруемъ, что Отенъ ссть всегда истинный Отеңъ истиннаго Сына, всегда сущій и пребывающій, и Сынъ-истинный Сыпъ истинато Отца, всегда сущій н пребывающій, и Духъ Святый-истивный Духъ пребывающій,--Святый, всегда сущій И Троица нераздъльная, неизречения, въруне можетъ смъ, что Она поистинъ понята умомъ Ħ выражена словомъ, имъетъ единое Божество и туже сущность. Танъ въруемъ мы сообразно съ истячною чистотою догматовъ върм, преданною намъ изначала отъ самого Господа чрезъ святыхъ Его апостоловъ и древнихъ святыхъ отцевъ нашихъ, сохранявшихъ неизмънно сію апостольскую втру, и готовы многочисленными свидътельствами божественныхъ писаній подтвердить, что такъ надлежить въровать».

Когда это было изречено бывшими на соборъ, или, лучше сказать, Духомъ Святымъ чрезъ нихъ, то защитники нечестія Аріева, (бывшіе съ Евсевіемъ никомидійскимъ и Өеогніемъ), стали переглядываться съ некоторыми наемными философами, славившимися враспоръчіемъ, которыхъ Арій приговориль быть защитниками своего нечестиваго ученія, когла шель съ ними на святой вселенскій соборъ. Ибо были туть многіе философы, на которыхъ надъялись противники истины: но и философы по справедливости пріяли осужденіе, вместь съ наставникомъ своего богохульства. Тогла на немъ и на нихъ исполнились слова Писанія: проклять человъкь, иже надъется на человька, и от Господа отступить сердце его (Іерем. 17, 5). Поистинъ отступило отъ Господа богохульное сердце Арія, вступившаго въ борьбу съ Богомъ, -- отступило отъ Господа сердце и тыхъ, которые пріобщились его нечестію, и дерзають говорить, что Сынъ Божій есть тварь и созданіе, тогда какъ Онъ есть Создатель и Творецъ всъхъ тварей видимыхъ и невидимыхъ.

# XI.

# **МРАВИЛА НИКЕЙСКАГО СОБОРА** (1).

1.

Если ито, въ болвани, врачами подверженъ быль отсвчению членовъ, или ито осиопленъ варварами, тотъ можетъ оставаться въ клиръ. Но если ито, въ здоровомъ состоянии, самъ себя нодвергъ усъчению, тотъ хотя бы это дезнано было уже по сопричислении его ит илиру, долженъ быть исилюченъ изъ илира. А отнывъ никого изъ таковыхъ не производитъ въ клиръ. Но какъ очевидно, что это изсастоя только поступающихъ такимъ образомъ преднамъренно, и дерзающихъ скоплять самихъ себя: такъ скопленныхъ варварами или своими господами правило допускаетъ въ клиръ, если только они окажутся достойными въ другихъ отношеніяхъ.

Q.

. Такъ какъ многое или по нуждѣ, или по разнымъ нобужденіямъ человъческимъ, сдѣ-

<sup>(1)</sup> Правила вдёсь переведены изъ сборинка Геласіева: впрочемъ принято въ соображеніе и то изложеніе ихъ на греческомъ языкі, съ котораго сдёланъ переводъ въ изданной отъ св. Сниода кимпъ правиль 1838 года.

дано было (въ Церкви) вопреки церковнымъ правидамъ, какъ напримъръ люди, недавно обратившіеся къ въръ отъ язычества и малое время состоявшее въ оглашении, посившно были приводимы къ духовной купъли и тотчась по крещеніи возводились на епископство или пресвитерство: то за благо признано, чтобы впредь ничего такого не было. Ибо и для оглашенія потребно достаточное время, и посав крещеніл нужно еще большее испытаніе (1). Апостольское писаніе ясно говорить: не новокрещену, да не разгордњеся вы суды впадеты, и въ съть діаволю (1 Тим. 5, 6). Если же въ комъ, въ последстви времени, обнаружится ћаной либо душевный гръхъ, и будетъ обличень двумя или тремя свидетелями, таковой должень быть изключень изъклира. А кто станеть делать вопреки сему правилу, тоть, какъ дервающій противиться великому собору, самъ нодвергнется опасности язверженія изъ клира.

3.

Великій соборъ ръшительно опредълиль, чтобы ни епископу, ни пресвитеру, ни діакону

<sup>(1)</sup> Т. е. тъмъ, которые избираются на степени свящ. сана.

н вообще никому изъ состоящихъ въ клиръ (1), не дозволялось имъть въ домъ сожительствуволую женщину, исключая развъ матерь, или сестру, или тетву, или такія лица, которыя свободны отъ всякаго подоврънія. Поступающій вопреки сему правилу подвергается опасности лишенія сана.

#### 4.

Епископа поставлять наиболье прилично всёмъ епископамъ мёстнаго округа. Если же это затруднительно, или по стёсняющимъ ихъ обстоятельствамъ, или по дальности пути, то по крайней мёрё три епископа, собравшись въ одно мёсто, должны произвести избраніе, впрочемъ такъ, чтобы и отсутствующіе имѣли въ немъ соучастіе, изъявляя свое согласіе посредствомъ граматъ. Утвержденіе же таковыхъ дёйствій по каждому округу должно принадлежать митрополиту.

<sup>(1)</sup> Говорится о тёхъ епископахъ, пресвитерахъ в діаконахъ, которые находились въ безбрачномъ состояніи. Супружество, или безбрачіе священнослужителей въ древней Церкви предоставлялось свободному избранію каждаго, съ ограниченіями, положенными въ Апостольскихъ правидахъ (26) и на VI всел. соборѣ (прав. 3. 6. 12. 13).

8.

Въ разсуждени лицъ, лишаемыхъ церковнаго общенія епископами,—каждымъ въ своей епархіи, принадлежать ли сін лица къ клиру или къ сословію мірянь, должно держаться правила, опредвляющаго, чтобы отлученные одними не были принимаемы въ общеніе другими (1). Впрочемъ, да будетъ изслъдуемо, не по малодушію ли, или распръ, или по другому какому либо неудовольствію епископа, они подверглись отлученію. Итакъ, для надлежащаго дознанія о семъ, за благо признано, чтобы въ каждомъ округъ, дважды въ годъ, были соборы, чтобы все епископы округа, собираясь въ одно мъсто, изследывали такого рода недоумънныя дъла, и затемъ оказавшіеся несомивнио виновными предъ своимъ епископомъ, да будутъ по справедливости признаны недостойными общенія у встать (епископовъ) до ттать поръ, пока по общему суду епископовъ (2) будетъ произнесено о нихъ болъе списходительное ръшеніе. Соборы же да бывають-одинъ предъчетыредесятницею, дабы, по прекращеніи вражды, приносимъ быль чистый даръ Богу, а другой-около осенняго времени.

<sup>(1)</sup> Апост. правило 28.

<sup>(2)</sup> Β' Η ΈΚΟΤ. Η ΒΑΑΗ ΙΑΧΈ, ΒΜΕ CTO τῷ κοινῷ τῶν ἐπισκόπων, читается τῷ κοινῷ ἦ τῷ ἐπισκόπω (Labbe t. II. p. 28).

Ла сохранятся древніе обычан, существутоше въ Египть, Ливіи и Пентаполь, по которынь александрійскій епископъ имъеть свою власть во всехъ сихъ местахъ; такъ какъ и у римскаго епископа-свои въ этомъ отношеніи обычан. Подобнымъ образомъ и въ антіохійскомъ и въ другихъ округахъ да соблюдаются преннущества, принадлежащія извъстнымъ церквамъ. Вообще же да будетъ извъстно, что еслибы кто поставленъ быль во епископа безъ согласія митрополита, таковому великій соборъ опредълнать не быть епискономъ. А когда общему всъхъ избранію, основательному и согласному съ церковнымъ правиломъ, станутъ прекословить двое или трое, по одному только любопрвнію, тогда мивніе большинства должно сохранить свою силу.

7.

Такъ какъ утвердилось уже обыкновеніе и древнее преданіе, чтобы оказывать почесть епископу Эліи (1), то пусть имфетъ онъ почет-

11

<sup>(1)</sup> Элія—языческое названіе Іерусалима, приданное ему императоромъ Адріаномъ.

ное достоинство, а митрополія сохранить свощ, принадлежащія ей права.

8.

Касательно присоединяющихся къ касолической Церкви изъ тъхъ, которые иногла называють сами себя чистыми (1), святой н великій соборъ присудиль, чтобы получившіе у нихъ рукоположение, оставались въ клиръ. какъ были. Но прежде всего они должны письменно удостовърить, что присоединятся в будутъ последовать определеніямъ наоблической и апостольской Церкви, то есть будуть имъть церковное общеніе и съ двоеженцами и съ падшими въгоненіи, для чего и время уставлено и срокъ назначенъ. Вообще они во всемъ должны послъдовать постановленіямъ каоолической Церкви. Итакъ, если въ канихъ либо селеніяхъ или городахъ всв (клирики) окажутся поставленными изъ нихъ однихъ (чистыхъ): то всъ, оказавшіеся въ клиръ, пусть

<sup>(1)</sup> Чистыми (хадарог) называли себя последователи Новата, пресвитера римской Церкви, который училь, что падшихъ во время гоненій, также двоеженцевь, какъ нечистыхъ, не дозволительно принимать въ общеніе Церкви, даже не должно принимать отъ такихъ людей и покаянія.

останутся въ тъхъ же званіяхъ. А если нъкоторые изъ нихъ будутъ присоединяться (къ Церкви) тамъ, гдъ есть епископъ каоолической Церкви, то, очевидно, епископское достоинство должно принадлежать епископу православной Церкви; а тотъ, который именовался епископомъ у такъ называемыхъ чистыхъ, будетъ имъть честь пресвитера; развъ только мъстному епископу угодно будетъ, чтобы и онъ имълъ участіе въ чести сего имени. Если же это будеть не угодно епископу, то пусть откроется для него (новообращеннаго) мъсто или хорепископа или пресвитера, за темъ, чтобы видно было, что онъ состоитъ въ клиръ, но чтобы въ одномъ городи двухъ епископовъ не было.

9.

Если нъкоторые безъ испытанія произведены въ пресвитеровъ, или при испытаніи исповъдали свои согръщенія, но не смотря на ихъ исповъдь, люди, устремясь противу правила, возложили на нихъ руки, то правило не терпитъ такихъ. Ибо канолическая Церковь требуетъ жизни безукоризненной.

10.

Если кто изъ падшихъ произведенъ во священство, по невъдънію, или даже съ въдома произведшихъ, это не ослабляетъ силы церковнаго правила. По дознаніи, таковые должны быть лишены своихъ степеней.

### 11.

Касательно отступившихъ отъ веры не по принужденію, не по причинъ лишенія имущества, безъ всякой опасности, и тому подобныхъ поводовъ, какъ случилось во время Ликиніева гоненія, соборъ опредълилъ: хотя они и недостойны человъколюбія, однакожъ оказывать имъ снисхожденіе. Итакъ тъ, которые покажутъ истинное раскаяніе, три года должны пробыть между слушающими, семь лътъ въ числь припадающихъ, а потомъ еще два года оставаясь безъ св. даровъ, пусть участвують только въ молитвахъ съ народомъ (1).

# 12.

Тъ которые, бывъ призваны благодатію Божіею (къ спасенію), показали уже первый

<sup>(1)</sup> Именами слушающих, припадающих, и т. д., означаются разныя степени покаянія перковнаго, ко-

порывь ревности, и пояса воинскіе отложили (2), но потомъ, какъ ты, возвратились на свою блевотину, такъ что расточали деньги и дары, чтобы снова быть принятыми въ воинскую службу,-таковые десять льть должны припадать послъ трехлътняго времени слушанія. Впрочемъ, во всёхъ такихъ случаяхъ надобно обращать внимание на расположение сераца и образъ покаянія. Тъ, которые страхопъ, слезани, терпъніемъ, добрыми дълами, показывають, что дъйствительно, а не по наружности только, обратились (къ въръ), тъ-по исполнени опредъленнаго времени слушанія, могутъ, не нарушая справедливости, быть допускаемы къ общенію въ молитвахъ (съ върными), такъ, что епископу предоставляется и еще списходительные поступать съ таковыми. Но тв, которые равнодушно приняли наказаніе, и одно наружное вхожденіе въ церковь

торыя согрѣшившіе должны были проходить до принятія въ полное общеніе съ Церковію.

<sup>(2)</sup> Опоясаніе воинскимъ поясомъ означало вступленіе въ военную службу, отложеніе пояса—оставленіе службы (Hesych.; Suid.: ζωννησ Θαι). Правило
вмѣетъ въ виду случан отступленія отъ вѣры, въ
слѣдствіе указа Ликиніева, которымъ запрещалось
оставаться въ военной службѣ всѣмъ, не хотѣвшимъ
отречься отъ христіанской вѣры и покланяться идоламъ. Евсев, ц. н. Х, 8.

считають достаточнымь для своего исправления, тё должны выполнить все (назначенное) время (покаявія).

### 13.

Относительно, находящихся при меходъ изъ сей жизни, должно быть соблюдаемо и ныпъ древнее, каноническое постановленіе—то, что умирающій не долженъ быть лишенъ по-ельдняго, необходимъйщаго напутствія. А если находившійся въ отчаяніи жизни, послъ принятія св. даровъ, опять возвратится къ жизни: то долженъ остаться между тыми, которымъ дозволено только участвовать въ молитвъ (съ върными). Вообще всякому, кто бы онъ ни быль, отходящему въ въчность и просящему причащенія св. таинъ, епископъ, съ испытаніємъ, долженъ преподать св. дары.

#### 14.

Относительно оглашенныхъ, которые отпали (отъ въры), святой и великій соборъ постановилъ, чтобы они въ продолженіе трехъ лътъ находились только между слушающими, а послъ сего участвовали въ молитвахъ съ оглашенными.

#### 15.

По причинъ многихъ замъщательствъ и происходящихъ отсюда разногласій, опредълено совершенно уничтожить обычай, вопреки правилу въ нъкоторыхъ мъстахъ встръчающійся; именю, чтобы ни епископъ, ни пресвитеръ, ни діаконъ не переходили изъ города въ городъ. Если же кто, послъ настоящаго опредъленія святаго и великаго собора, покусится на что либо подобное, или станетъ заниматься такими дълами, то всякое предпріятіе такого рода должно быть совершенно уничтожено, и виновный долженъ возвратиться къ той церкви, для которой онъ поставленъ во епископа, или пресвитера, или діакона.

# 1 G.

Всѣ тѣ, которые безразсудно, не имѣя страха Божія предъ очами, не зная и правила церковнаго, оставляютъ свою церковь,—пресвитеры ли, или діаконы, или вообще числящісся въ церковномъ чинѣ,—отподь не должны быть припимаемы въ другой церкви; но всячески надлежитъ понуждать ихъ, чтобы возвращались въ свои приходы; а тѣхъ, которые станутъ упорствовать, лишать церковнаго общенія. Также, если бы кто (изъ епископовъ)

дерзнулъ присвоить себъ клирика, принадлежащаго другому епископу, и рукоположить его къ своей церкви, безъ согласія на то мъстнаго епископа, котораго онъ оставиль и въ клиръ котораго состоить, въ такомъ случаъ рукоположеніе должно быть не дъйствительно.

# 17.

Такъ какъ многіе изъ состоящихъ въ клирѣ, увлекаясь любостяжапіемъ и лихоимствомъ, забывають сказанное въ божественмомъ Писанія: сребра своего не даде въ лихеу (Псал. 14, 8) и, давая деньги въ долгъ, требуютъ сотыхъ приращеній: то святой и великій соборъ постановилъ: кто, послѣ настоящаго опредъленія, станетъ брать ростъ съ даннаго въ долгъ, или производить другіе обороты, или требовать половинный ростъ, или измышлять другое что ради постыднаго прибытка, таковый да будетъ изверженъ изъ клира и отчужденъ отъ церковнаго чипа.

# 18.

Дошло до святаго и великаго собора, что въ нъкоторыхъ мъстахъ и городахъ діаконы преподають святое причащеніе пресвитерамъ, тогда какъ ни правиломъ, ни обычаемъ не пре-

дано, чтобы не имъющіе власти возносить твло Христово преподавали его возносящимъ. Также дознано и то, что нъкоторые діаконы даже прежде епископовъ касаются св. причащенія. Все это должно быть прекращено; идіаконы должны оставаться въ своихъ предълахъ, помня, что они служители епископа и виже пресвитеровъ; они должны принимать св. причащение, по порядку, послъ пресвитеровъ, преподаемое или отъ епископа, или отъ пресвитера. Даже и сидъть среди пресвитеровъ не дозволяется діаконамъ; ибо, если это бываеть, то вопреки правилу и порядку. Если же кто и послв настоящаго опредвленія не хочеть быть послушнымъ, тотъ да будетъ лишенъ діаконства.

# 19.

Касательно обращающихся къ православной Церкви изъ ереси павліанской (1) постаповлено,—непремънно перекрещивать ихъ. Тъ изъ нихъ, которые въ прошедшее время считались въ клиръ, если окажутся безпорочными

<sup>(1)</sup> Ересь Павла самосатского (III в.), который не признаваль воплощения Бога-Слова, отвергаль троичность Лицъ Божества, почиталь Інсуса Христа простымъ человъкомъ, и т. д. Ерірh. haeres. LXV.

и неукоризненными, по перекрещении, должны принять рукоположение отъ епископа православной Церкви. А если, при испытании, окажутся неспособными, должны быть исключены изъ клира. Тоже постаповление надлежитъ соблюдать и въ отношении къ діакониссамъ, и вообще ко всъмъ, которые числятся въ церковномъ чинъ. Діакониссы же, о которыхъ мы упоминаемъ, только по внёшности причитаются къ этому званію: такъ какъ не имѣютъ на себъ никакого руковозложенія и могутъ считаться совершенно въ числъ мірянъ.

# 20.

Такъ какъ нъкоторые въ день воскресный и во дни пятидесятницы преклоняютъ колъна, то, для соблюденія во всъхъ округахъ согласія во всемъ, святой соборъ опредълиль—стоя возносить (въ сін дни) молитвы Богу.

# XII.

# важнъйшия лица, бывшия на соборъ (1).

# Епископы:

Осія еп. кордубскій. Александръ еп. александрійскій. Евстаній еп. антіохійскій. Леонтій ен. Кесарін каппадокійской. Макарій еп. іерусалимскій. Евсевій еп. Кесаріи палестипской. Николай еп. мирликійскій. Спиридонъ ен. тримиоунтскій. Іаковъ еп. низибійскій. Паонутій еп. верхней Оиваиды. Навель еп. неокесарійскій. Іоаннъ персянинъ. Өеона еп. кизикскій. Александръ еп. солунскій. Нунехій еп. лаодикійскій. Протогенъ еп. сардикскій. Цепиліанъ еп. кароагенскій. Писть еп. маркіанопольскій.

<sup>(1)</sup> Поименованныя здёсь лица указываются Сократомъ, Созоменомъ и другими историками, излагавшими сказаніе о никейскомъ соборѣ.

Ипатій еп. гангрскій. Гарпократіонъ еп. кипопольскій.

Изъ пресвитеровъ:

Витонъ и Викентій, пресвитеры римскіс.

Епископы неправославные:

Евсевій никомидійскій. Осогнись никейскій. Марись халкидонскій. Осона мармарикскій. Секундъ птолемаидскій. Мепофанть ефесскій. Патрофиль скифопольскій. Наркиссь неронійскій.

# XIII.

ПОСЛАНІЕ ИМПЕРАТОРА КОНСТАНТИНА КЪ АЛЕК-САНДРІЙСКОЙ ЦЕРКВИ ПРОТИВЪ АРІЯ (¹).

Константинъ Августъ—каоолической александрійской Церкви.

Радуйтесь, возлюбленные братія! Божественное провидъніе, избавивъ насъ отъ всякой

<sup>(1)</sup> Gelas. vol. act. conc. nic. l. II. c. XXXVJ. Сократ. ц. ист. 1, 9.

лжи, даровало намъ совершенную благодать исповъдывать единую въру. Діаволь въ отношенін къ намъ болье ничего не можеть сльлать. Что онъ ни злоумышляль противь насъ, все уничтожено въ самомъ основаніи. Лвоемысліе, расколы, тв смятенія, тоть смертельный, такъ сказать, ядъ несогласія, все это, по воль Божіей, побъдила свътлая истина. Такъ, Единому всъ мы покланяемся, и въ бытіе Единаго віруемъ. Чтобы достигнуть этого, я, по внушенію Божію, созваль въ Никею весьма много епископовъ, съ которыми и самъ, подобно каждому изъ васъ, (ибо я считаю за особенное утвшение быть сослужителемъ ватимъ), принималь участіе въ изследованіи истины.

И что представляло поводъ къ недоумъніямъ и разногласію въ мысляхъ, все то тщательно было изслъдовано и точно опредълено.
Сколько и какія ужасныя хуленія (да пощадитъ
насъ Божіе величіе!) произносили нъкоторые
на Спасителя нашего, нашу Надежду и Жизнь,
измышляя свои догматы вопреки богодухновеннымъ Писаніямъ и святой въръ! Тогда какъ
болъе трехъ сотъ епископовъ, дивныхъ по
своему смиренію и мудрости, единогласно исповъдали единую въру, которая и есть дъйствительно истинная въра, основанная на правильно понимаемыхъ словахъ закона Божія,

одинъ Арій оказался увлеченнымъ діавольскою силою и свое эло съ нечестивымъ умысломъ съяль сперва у вась, а потомъ и у другихъ. Итакъ, воспрінмемъ въру, которую дароваль намъ Вседержитель Господь; возвратимся къ возлюбленнымъ нашимъ братіямъ, отъ которыхъ удалиль насъ тотъ безстыдный служитель діавола; поспъшимъ со всею ревностію къ общему тълу и искреннимъ нашимъ членамъ. И благоразуміе, и въра, и ваша святость побуждають вась возвратиться къ Божественной благодати, когда обличенъ обманъ того, который оказался врагомъ истивы. Признанное единогласно тремя стами святыхъ епископовъ есть не иное что, какъ мысль самого Сына Божія, особенно когда въ умахъ столь великихъ и многихъ мужей присутствовалъ Лухъ Святый, который открыль имъ Божественную волю. Посему да изчезнетъ всякое сомнъніе или колебаніе! Съ твердымъ лухомъ вступайте всв на путь истины, чтобы мнь, когда я буду у вась, вмьсть съ вами принести благодареніе всевидящему Богу, -- за то, что Онъ явиль намъ истинную въру и возвратиль вождельную любовь. Богь да сохранить васъ, возлюбленые братія!

## XIV.

ПОСЛАНІЕ ИМПЕРАТОРА КОНСТАНТИНА КО ВСЪМЪ ЕПИСКОПАМЪ И НАРОДАМЪ (1).

Подражая хитрымъ и нечестивымъ людямъ, Арій по справедливости заслуживаетъ одинаковаго съ ними презрънія. Посему, какъ Порфирій, закосивлый врагь благочестія, написавшій нечестивыя сочиненія противъ въры (христіанской), получиль достойное себъ воздаяніе, (ибо не только самъ, савлавшись ненавистнымъ на всъ будущіе въки, подвергся великому поруганію, но и нечестивыя сочиненія его совершенно истреблены: такъ положили мы-Арія и его сообщниковъ называть фиріанами, чтобы они, кому подражали, тъхъ именемъ и назывались. Всякое сочиненіе, написанное Аріемъ, какое у кого пайдется, повелъваемъ предать огню, чтобы такимъ образомъ не только изчезло нечестивое ученіе его, но и памяти о немъ никакой не осталось. Если же кто будеть обличень въ утаеніи книгъ аріевыхъ, и не представить ихъ тотчасъ же для. сожженія, таковой, объявляемъ напередъ, бу-

<sup>(1)</sup> Gelas. vol. act. conc. nic. l. II. c. XXXVI. Сократ. ц. ист. 1, 9.

детъ паказанъ смертію: тому, немедленно по открытіп вины, будеть отстачена голова. Богъ да сохранить васъ, возлюбленные братія!

# XV.

ПОСЛАНІЕ ИМПЕРАТОРА КОНСТАНТИНА ИЗЪ НИКЕИ КЪ ЕПИСКОПАМЪ, НЕ ПРИСУТСТВОВАВ— ШИМЪ НА СОБОРЪ (¹).

Державный Константинъ Церквамъ и епископамъ, не присутствовавшимъ на святомъ и великомъ никейскомъ соборъ, желаетъ всякаго блага.

Усмотрѣвъ изъ благополучнаго хода общественныхъ дѣлъ, какъ велика сила Божественной благодати, я положилъ первымъ долгомъ моимъ заботиться о томъ, чтобы между всѣми блаженнъйшими общинами вселенской Церкви соблюдалась единая въра, искренняя любовь и согласное служение Вседержителю Богу. Но такъ какъ это не могло прійти вънеизмѣнный и твердый порядокъ до тѣхъ поръ,

<sup>(1)</sup> Gelas. l. II. c. XXXVI. Сократ. ц. н. 1, 9. Евсев. о жизн. Конст. III, 17. Өвөдөр. ц. н. 1, 10.

пока всъ, или по крайней мъръ весьма многіе епископы, собравшись вмѣстѣ, не разсмотръли бы каждаго предмета, относящагося къ божественной въръ, то я собраль въ Никею, сколько могъ, боголюбезнъйшихъ епископовъ. и между ними, какъ-бы подобный вамъ, (не стану скрывать отъ васъ, что чувствую ведикое утъщение быть вашимъ сослужителемъ), присутствоваль самъ на соборъ, гдъ все было подвергаемо надлежащему изследованію, дотояв, пока мысль угодная Богу, назирающему все, не была выводима въ свъть, такъ что всъмъ становилась ясною, и пока не оставалось болве ничего, что служило бы поводомъ къ разномыслію или недоумънію относительно въры. Здъсь также было изследывано сательно святьйшаго дня насхи, и общимъ мивніемъ признано за благо-всемъ христіанамъ, въ какой бы странъ они ни жили, совершать спасительный праздникъ святъйшей насхи въ одинъ и тотъ же день. Ибо, что можетъ быть прекраснъе и торжественнъе, когда праздникъ, вседяющій въ насъ надежду безсмертія, совершается встми неизмтино, по оди установленнымъ порядкомъ? ному чину, Прежде всего показалось неприличнымъ совершать сей святьйшій праздникъ вмъсть съ іудении, которые, осквернивъ свои руки беззаконнымъ дъломъ, справедливо поражены,

какъ нечистые, душевною слепотою. Отвергнувъ ихъ обычай, гораздо лучше будетъ-и на булущіе въки продолжать тотъ истинный порядокъ, который соблюдали мы отъ самаго времени страданій Господпихъ донынъ. Итакъ ла не будетъ у насъ ничего общаго съ ненавистнъйшею іудейскою толною. Намъ указанъ Спасителемъ иной путь; нашему священнъйшему богопочтенію приличествуетъ свой порядовъ времени и свой законъ. Согласно держась его, возлюбленные братія, мы сами . устранимъ отъ себя постыдное о насъ мнъніе іудеевъ, которые странно хвастаютъ, будто независимо отъ ихъ постановленій, мы уже и не можемъ сделать этого. Да и о чемъ въ состоянін правильно мыслить ть, которые, совершивъ убійство Господа, помішались въ умів? Непоразумному какому либо направлению идутъ они, но влекутся неудержимымъ стремленіемъ, куда бы ни направляло ихъ враждебное малоуміе. Потому-то и въ настоящемъ случав они не видять истины; всегда заблуждая, какъ нельзя болье, они, вмъсто надлежащаго исправленія, въ одномъ и томъ же году совершають пасху два раза. Зачвиъ же стали бы мы последовать имъ, когда они очевидно находятся въ величайшемъ заблуждении? Мы конечно не допустимъ у себя, чтобы пасха въ одномъ н томъ же году совершалась дважды. А если бы

все это и не было вамъ предложено, то ваше благоразуміе само должно всячески заботиться, чтобы чистыя ваши души ни въ чемъ не сообщались и не сходились съ обычаями людей саныхъ негодныхъ. Кромф того, следуетъ также сообразить, что разногласіе въ такомъ лъль и касательно такого важнаго праздника въры крайне не согласно съ благочестіемъ. Спаситель нашъ даровалъ намъ одинъ день для празднованія нашего освобожденія, т. е. день святьйшихъ страданій, и благоволиль иметь одну вселенскую свою Церковь, съ тімъ, чтобы члены ел, какъ бы они ни были разсъяны но различнымъ мъстамъ, всъ согръвались единымъ духомъ, т. е. единою Божественною волею. Размыслите сами по вашей святости. какъ нехорошо и несообразно то, что въ извъстное время одни соблюдають посты, а другіе совершають пиры, и потомъ, дней пасхи, одни проводять время въ празднованіи и поков, а другіе держать установленные посты. Поэтому Божественный промыслъ смишажець осыб оте иботь, чиновозый образомъ исправлено и подведено подъ одно правило, на что, я думаю, всв согласятся. Когда же все это надлежало исправить такъ, чтобы у насъ не оставалось ничего общаго съ тъми отцеубійцами и Господоубійцами, то присуждено всеми принять тотъ порядокъ, какъ дуч-

тій и благоприличный, который соблюдають всв церкви, находящіяся въ западныхъ, южныхъ и съверныхъ областяхъ имперіи и котораго не держатся только нікоторыя восточныя церкви. Думаю, что это будетъ пріятно и вашему благоразумію: ваша разсудительность, конечно, съ удовольствіемъ приметь то. что единомысленно и согласно соблюдается въ Римъ и Италіи, во всей Африкъ, Испаніи, Галліи, Британіи, Егпптв, Ливіи, въ целой Грецін, въ областяхъ-азійской, понтійской и киликійской, принимая во вниманів не только большинство церквей въ поименованныхъ мъстахъ, но и то, что общее согласіе въ этомъ по преимуществу должно быть для встхъ дъломъ священнъйшимъ. Да, кажется, и здравый смыслъ требуетъ тогоже, чтобы мы не имъли никакого общенія съ клятвопреступными іудеями. Коротко сказать: по общему суду всъхъ постановлено-святьйшій праздникъ пасхи совершать всемъ въ одинъ и тотъ же день. Не пристойно быть разногласию въ отношении къ столь священному предмету, и лучше следовать такому постановленію, въ которомъ нать нивакой примъся чуждаго заблужденія и гръха. Устроенное по боговдохновенному разсужденію столькихъ и такихъ святыхъ епископовъ, съ радостію примите, какъ вышній даръ и какъ по истинъ Божественную заповъдь; ибо все, что постановлено на святыхъ соборахъ еписконовъ, должно быть приписано Божественной волъ. Итакъ, объявивъ постановленія собора всъмъ возлюбленнымъ братіямъ нашимъ, вы должны принять и привести въ дъйствіе какъ то, о чемъ было говорено прежде, т е. упомянутый образъ вселенской въры, такъ и соблюдение святышаго дня пасхи. Этого я желаю для того, чтобы я, когда исполнится давнее мое желаніе-лично видъть вашу любовь, могь вмъсть съ вами, въ одинъ и тотъ же день, праздновать святьйшій праздникъ и вмъсть съ вами радоваться о всемъ, - чтобы, видя жестокость діавола, укрощенную нашими д'влами, при помощи благодати Божіей, и примъчая повсюду процвътаніе нашей въры, мира и единомыслія, мит вознести вмъсть съ вами благодарственное птніе къ Подателю всьхъ благъ и Спасителю Богу. Богъ да сохранить васъ, возлюбленные братія!

# XVI.

СОБОРНОЕ ПОСЛАНІЕ КЪ ЦЕРКВАМЪ БОЖІИМЪ, НАХОДЯЩИМСЯ ВЪ АЛЕКСАНДРІИ, ЕГИПТЪ, ПЕНТАПОЛЪ, ЛИВІИ И ВО ВСЕЙ ПОДНЕБЕСНОЙ, КЛИРУ И МІРЯНАМЪ, ИСПОВЪДУЮЩИМЪ ПРА-ВОСЛАВНУЮ ВЪРУ (1).

Святой и великой по благодати Божіей Церкви александрійской, и возлюбленнымъ братіямъ въ Египтъ, Пситаполъ, Ливіи и во всей поднебесной, епископы, собравшіеся въ Никев и составившіе святой и великій соборъ, желають всякаго блага о Господъ.

Послѣ того, какъ благодатію Христовою и ревностію боголюбивѣйшаго императора Константина, собравшаго насъ изъ различныхъ епархій и городовъ, составленъ былъ въ Никеѣ великій и святой соборъ, мы необходимымъ признали отправить къ вамъ отъ лица всего священнаго собора посланіе, изъ котораго бы вы могли узнать какъ о томъ, что было на немъ предложено и изслѣдовано, такъ и о томъ, что опредълено и утверждено.

<sup>(1)</sup> Gelas cyzic. vol. act. conc. nic. l. II. c. **XXXIII.** Сокр. ц. н. 1, 19. Оеодор. ц. н. 1, 9.

Прежде всего, въприсутствій боголюбивъйшаго императора нашего Константина, было изследуемо дело, касающееся нечестиваго и беззаконнаго Арія и его сообщниковъ. При этомъ, всв единогласно присудили предать проклятію нечестивое его ученіе, его хульныя выраженія и мысли, которыя онъ изрыгаль къ уничиженію Сыпа Божія, когда говориль, что Сынь Божій произошель изь не сущаго, и не существоваль прежде, нежели родился,-что было время, когда его не было,-что, по свободной воль своей, имьль возможность грышить и быть добродътельнымъ,-что Опъ есть Все это св. соборъ предаль ацачемъ; для него тяжко было и слышать столь нечестивое ученіе и столь хульныя слова. Какъ поступлено съ саминъ Аріенъ, вы или уже слыщали, или услышите: мы же не будемъ говорить объ этомъ, дабы не подумали, что мы нападаемъ на человъка, который уже воспріяль достойную за свой гръхъ. Его нечестіе возъимъло такую силу, что увлекло въ погибель и Өеону мармарикскаго и Секунда птолемандскаго; ибо и они подверглись томуже самому. Но тогда какъ благодать Божія освободила Египетъ отъ пагубнато ученія и богохульства, и отъ тахъ людей, которые дерзали возбуждать распри и раздъленія въ народъ, примиренномъ свыше, оставалась еще въ своей силъ дерзость Мелетіл и рукоположенныхъ имъ. Извъщаемъ васъ, возлюбленные братія, и о томъ, что касательно этой секты соборъ опредълилъ. По нъкоторой снисходительности къ Мелетію, (судя же строго, онь не стоиль викакого сипсхожденія), соборь опредвлиль, чтобы Мелетій оставался въ своемъ городъ, но безъ права рукополагать, подавать голосъ при избраніи епископовъ, являться съ этою пълію въ селенія и города, а сохраняль бы только одно имя своего достоинства. Постановленныхъ же имъ и утвержденныхъ таинственнымъ рукоположеніемъ соборъ опредълиль допустить къ церковному общенію, но съ тъмъ, чтобы они въ достоииствъ и служеніи всегда запимали второе мъсто, послъ всвуъ священнослужителей, въ какой бы то ни было епархіи и церкви, припявшихъ рукоположение отъ досточтимъйшаго сослужителя нашего Александра. Также отнюдь не позволяется имъ ни избирать, кого имъ угодно, на священныя степени, нп подавать голоса въ чью либо пользу, и вообще ничего не дълать безъ согласія епископовъ каоолической и апостольской Церкви, находящихся подъ управлепіемъ Александра, святьйшаго сослужителя нашего. Напротивъ тъ, которые, по благодати Божіей и вашимъ молитвамъ, не увлечены въ какой расколь, а живуть въ педре каоолической Церкви,-тв имьють власть и право, какъ избирать, такъ и предлагать имена достойныхъ быть въ клиръ, и вообще дълать все, что опредълено законами и церковными становленіями. Если же кто изъ церковныхъ священнослужителей умреть: то на мъсто умершаго могутъ быть допускаемы и недавно присоединенные въ Церкви, если только они окажутся достойными, и если избереть ихъ народъ, впрочемъ съ согласія и утвержденія епископа александрійскаго. Это позволено и встиъ прочимъ. Съ Мелетіемъ же такъ поступлено по причинъ вричазаннаго имр своевочрства, его безразсуднаго и упорнаго нрава: не дано ему никакого права и власти, какъ человъку, который снова можетъ произвесть такіе же, какъ прежде, безпорядки. Всв эти постановленія собственно и исключительно относятся къ Египту и святвишей александрійской Церкви. Чтожъ касается до прочихъ постановленій и опредъленій, составленныхъ въ присутствіи владыки и досточтимъйшаго сослужителя и брата нашего Александра, о нихъ гораздо точнъе и подробнъе передастъ вамъ, по возвращении своемъ, самъ онъ, такъ какъ онъ былъ главнымъ дъятелемъ и участникомъ во всемъ, что происходило на соборъ. Сообщаемъ вамъ радостную въсть и о согласіи кавремени празднованія святыйшей сательно насхи: по вашимъ модитвамъ и это дъдо ръ-

шено такъ. что всв восточные братія наши. прежае празановавшіе пасху вмёсть съ імаслми, отнынъ будутъ праздновать ее согласно съ римаянами, съ нами и со встми, которые падревле хранять ее по нашему обычаю. Нтакъ, радуясь о счастливомъ успъхъ дълъ, о возстановленіи общаго мира и согласія, и объ искоренении всякой ересн, примите тымъ съ онводом озмительной и отрани озмительной образования о нашего сослужителя, вашего же епископа Александра, который радоваль насъ своимъ присутствіемъ, и находясь въ такомъ возрасть, польяль столько труда для утвержденія мира между вами и всею Церковію. Молитесь о всъхъ насъ, да пребудетъ твердо все, что признано за лучшее. Мы въруемъ, что все это сдълано по благоизволению Бога Вседержителя и едивороднаго Сына Его Господа нашего Інсуса Христа и Святаго Духа, которому слава во въки. Аминь.

# XVII.

# ОКРУЖНОЕ ПОСЛАНІЕ ЕВСЕВІЯ, ЕПИСКОПА КЕСАРІИ ПАЛЕСТИНСКОЙ (1).

Думаю, возлюбленные, что до васъ какимъ нибудь образомъ дошли уже свъдънія о дълахъ великаго никейскаго собора, разсуждавтия о обърть церковной. Молва обыкновенно предупреждаетъ подлинныя извъстія о событіяхъ. Но чтобъ она не исказила истины, мы признали необходимымъ послать вамъ, какъ то изложеніе въры, которое было нами предложено собору, такъ и то, въ которомъ обнародованы нъкоторыя дополненія, сдъланныя къ моимъ выраженіямъ. Представленное нами изложеніе прочитано въ присутствіи нашего боголюбиваго императора, признано правиль-



<sup>(1)</sup> Gelas. vol. act. conc. nic. l. II. c. XXXIV. Сокр. ц. н. 1, 8. Осодор. 1, 12. По словамъ Сократа, посланіе это писано Евсевіємъ въ Кесарію палестинскую, т. е. къ его паствъ. Евсевій, со многими членами своей паствы, до собора раздълявшій нікоторыя мысли Арія, теперь хотіль оправдать предъними переміну своего образа мыслей въ слідствіе соборнаго разсужденія о вірт, и предрасположить въ къ принятію исповіданія, составленнаго отцами

нымъ и достойнымъ одобренія. Оно состонть въ слъдующемъ.

«Мы содержимъ и исповъдуемъ въру такъ. какъ приняли ее отъ предшествовавшихъ намъ епископовъ при первоначальномъ оглашеніи и при крещеніи, какъ научились ей изъ божественнаго Писанія, какъ соблюдали и исповъдывали ее въ пресвитерствъ и потомъ въ епископствъ. Вотъ сія въра: въруемъ во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца всего видимаго и невидимаго; и во единаго Господа Інсуса Христа, Божіе Слово, Бога отъ Бога, Свъть отъ Свъта, Жизнь отъ Жизни, Сына единороднаго, перворожденнаго всей твари, прежде всъхъ въковъ отъ Отца рожденнаго, чрезъ котораго все произошло, который воплотился ради нашего спасенія и жиль между человъками, пострадаль и воскресь въ третій день, возшель по Отцу и пріидеть опять въ славъ судить живыхъ и мертвыхъ. Въруемъ и въ единаго Духа Святаго. Въруемъ, что каждый изъ нихъ есть и имъеть свое бытіе, что Отецъ-истинно Отецъ, Сынъ-истинно Сынъ, Духъ Святый-истинно Духъ Святый. Такъ и Господь нашъ, посылая учениковъ своихъ на проповъдь, сказалъ: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мате. 28, 19). Въ этомъ ученін мы утверждены непоколебимо, такъ

мыслимъ, такъ и прежде мыслили и не отречемся отъ него до самой смерти, предавая анаесмъ всякую богопротивную сресь. Все это возчувствовали мы сердцемъ и душею, сколько знаемъ самихъ себя, все это чувствусмъ и теперь; а что говоримъ искренно, свидътельствуемся Богомъ всемогущимъ и Господомъ нашинъ Іисусомъ Христомъ, и готовы доказать и убъждать васъ доводами, что мы такъ въровали, такъ проповъдывали и во времена прошедшія».

Изложеніе выслушано, и ниоткуда не встрътило возраженій. Напротивъ боголюбивъйшій императоръ засвидътельствоваль полную его върность; исповъдаль при этомъ, что онъ самъ такъ же мыслить, и потому всемъ повельль принять изложение, подписать содержащіеся въ немъ догматы и не отказываться отъ него, присовокупивъ лишь слово-«единосущный», которому самъ же сдълаль следующее толкованіе: Сынъ называется единосущнымъ Отцу не въ смыслъ твлеснаго единства природы, и происходить отъ Отца не чрезъ раздъленіе или отсъченіе. Нематеріальная, умопостигаемая и невещественная природа (Божества) исплючаеть всякое твлесное свойство. Но выразить точно ученіе объ этомъ не иначе возможно, какъ только языкомъ божественнымъ и таинственнымъ. Такъ любомудрствоваль премудрый и благочестивый императоръ нашъ. Епископы же, по поводу слова—единосущный, составили слъдующее изложение въры.

«Въруемъ во единаго Бога Отпа, Вседержителя, Творца всего видимаго и невидимаго; и во единаго Господа Іпсуса Христа, Сына Божія, едипороднаго, отъ Отца, то есть изъ сущности Отда, рожденнаго, Бога отъ Бога, Свъть отъ Свъта, Бога истиннаго отъ Бога истиннаго, рожденнаго, не сотвореннаго, единосущнаго Отцу, чрезъ котораго все произошло какъ на небъ такъ и на землъ, который для насъ человъковъ и для нашего спасенія сошель, воплотился и вочеловъчился, страдаль и воскресь въ третій день, который возшель на небеса и пріидетъ судить живыхъ и мертвыхъ; и въ Духа Святаго. Говорящихъ же, что было время, когда (Сына) не было, что Онъ не существоваль до рожденія, и произошель изъ не сущаго, или утверждающихъ, что Сынъ Божій имветь бытіе изъ иного существа или сущности, или подверженъ превращенію или измъняемъ, апостольская и каоолическая Церковь предаеть анаоемв».

Когда это изложеніе было объявлено ими (епископами), мы не оставили безъ тщательнаго извъдыванія отъ нихъ, какъ надобно понимать выраженія: изъ сущности Отца, и: едино-

сущимо Отцу,-употребленныя ими. По сему поводу были даваемы вопросы и ответы и смысль словь быль внимательно разсмотрынь. Именно, они признавали, что выражение-изъ сущиости Отца-значить тоже, что отъ Отца, только отнюдь Сынъ не есть часть Отца. Такое значеніе сихъ выраженій и намъ представичоср впочир согласными си смысчоми того благочестиваго ученія, что Сынъ происходить оть Отца, но не есть часть Его сущности, н потому мы подтвердили его. Не отвергли и слова-единосущный, имъя въвиду сохранить миръ, котораго вседушевно желаемъ, и не отпасть отъ праваго образа мыслей. По тъмъ же побужденіямъ приняли и выраженія: рожденнаго, не сотвореннаго. Слово-сотворенный означаеть общее свойство встхъ тварей, получившихъ бытіе чрезъ Сына, съ которыми у Него нътъ ничего сходнаго. Сынъ не есть твореніе, подобное тъмъ, которыя Онъ Самъ создаль, но есть существо превосходнъйшее всякой твари. И никакое смертное существо не можеть ни постигнуть умомъ своимъ, ни выговорить словомъ тотъ образъ рожденія (Сына), о которомъ проповъдуетъ священное Писаніе. Посль подобнаго же изследованія одобрено и то выраженіе, что Сынъ единосущень Отцу, то есть единосущенъ не по образу тълъ, или какъ единосущіе проявляется въ природъ смертныхъ животныхъ. Единосущіе Сына съ Отцемъ не можетъ происходить ни чрезъ раздъленіе сущности и силы Отчей, ни чрезъ съченіе, или какое нибудь страданіе, превращеніе или измъненіе. Нерожденная природа Отца чужда всего этого, и выраженіе-единосущный-значить не другое что, какъ то, что Сынъ Божій не имъетъ никакого сходства съ тварями, но во всемъ сходствуетъ только съ Отцемъ, родившимъ Его, и существуетъ не отъ другой какой либо природы и сущности, но отъ Отца. Какъ скоро это (единосущіе) изъяснено было такимъ образомъ, мы признали за благо принять это, темъ более, что такое выраженіе употребляли, сколько намъ извъстно, и древніе епископы и писатели, знаменитые мудростію и славою, когда богословствовали объ Отпъ и Сынъ. Но довольно объ этомъ въроученін, изложенномъ и обнародованномъ соборъ въ Никеъ, съ которымъ всъ мы согласились не безъ размышленія, но на основаніяхъ, представленныхъ и изследованныхъ сутствін боголюбивъйшаго императора нашего. Послъ сего достойнымъ принятія почли мы и обнародованное епископами анавематствованіе, возбраняющее употреблять слова, которыхъ нъть въ Писаніи и отъ которыхъ почти произощло все замъщательство и разногласіе церквей. Такъ какъ ни въ одной богодухновенной

книгъ нътъ словъ: «Сынъ Божсій произошель изъ не сущаго», или «было время, когда Его не было» и другихъ, имъ подобныхъ, то и неблагоприлично употреблять и высказывать ихъ предъ народомъ. Съ этимъ прекраснымъ мнъніемъ мы согласились и потому еще, что и прежде мы не имъли обыкновенія употреблять подобныя слова.

Къ этому посланію, возлюбленные, побудила насъ необходимость. Мы желали показать предъ вами, что согласіе наше на принятое наложение последовало за осмотрительнымъ маследованіемъ дела, и когда въ письменныхъ наложеніяхъ, поданныхъ другими, мы встръчали разногласіе съ нашимъ, то защищали свое интине до последней возможности. Когла же по здравомъ изслъдованіи смысла словъ оказалось, что они согласны съ теми, которые употреблены въ нашемъ исповъданіи въры, тогда мы приняли ихъ безъ спора, какъ не представляющія болье никаких затрудненій. Привътствуемъ васъ, возлюбленные, со всъмъ братствомъ вашимъ, и молимся о вашемъ спасенім въ Господъ!

13

## XVIII.

ОТРЫВОКЪ ИЗЪ УВЪЩАТЕЛЬНОЙ РЪЧИ ИМПЕ-РАТОРА КОНСТАНТИНА КЪЕПИСКОПАМЪ ПРЕДЪ ОТПРАВЛЕПІЕМЪ ИХЪ ИЗЪ НИКЕИ ПОСЛЪ СОБОРА (¹).

.... Лучшіс не должны гордиться предъ посредственными, ибо одному Богу извъстно, кто въ самомъ дълъ лучше; а къ слабымъ должны списходить въ духъ прощенія, потому что истинно-совершенное вездъ ръдко. Неважвыя ошибки надобно извинять другъ другу и имъть списхождение къ человъческой немощи; высоко цънить взаимное согласіе, чтобы личною враждою не подать повода къ порицанію божественнаго закона-темъ, которые готовы порицать его, тогда какъ, видя у насъ все достойное подражанія, они легко могли бы удержаться отъ этого; не смущаться темъ, что не всь получають пользу оть наставленій, ибо одни слушаютъ ихъ для испрошенія милостыни, другіе бъгуть на проповъдь для списканія покровительства, иные привътствують проповъдниковъ, какъ людей, ласково принимаю-

<sup>(1)</sup> Встръчается только у Евсевія (о жизн. Конст . III, 21).

щихъ, а въкоторые любять ихъ за то, что они дають подарки. Дъйствительныхъ же любителей слова немного; ръдки также и любители истины. Поэтому, надобно приспособляться ко всъмъ и, подобно врачу, подавать каждому потребное для его спасенія, такъ чтобы спасительное ученіе славилось у всъхъ и по всему....

# XIX.

ТОСЛАНІЕ ИМПЕРАТОРА КОНСТАНТИНА КЪНИКО-МИДІЙЦАМЪ ПРОТИВЪ ЕВСЕВІЯ И ӨЕОГНІСА (\*).

Константинъ Августъ—каооличе кой инкомидійской Церкви.

Вы всв, возлюбленные братія, но благодати Господа Бога, Спасителя нашего Христа, жорошо знасте, что есть Отецъ и Сынъ. Отецъ безначаленъ, безконеченъ, Отецъ настоящаго въка. Христосъ же Сыпъ Божій, Творецъ всего, виновникъ нашего безсмертія, родился, какъ учитъ исповъдуемая нами въра, принялъ тъло съ тъмъ, чтобы явить свою силу и уничтожить гръхъ, произшедшій отъ діавола, изба-

<sup>(1)</sup> Өеодор. ц. ист. 1, 20.

вить роль человъческій отъ погибели, невъльнію дать новое ученіе въры, очистить недостойныя мысли ума, укротить ярость смерти н возвъстить людямъ надежду безсмертія. При встхъ сихъ благахъ я особенно радуюсь обновленію вселенной. По-истинъ удивительно, что столько народовъ, о которыхъ прежде говорили, какъ о невъдущихъ Бога, приведены къ единомыслію и согласію въ въръ. Но какимъ образомъ народы будутъ познавать то, что мы сдълали предметомъ любопренія? Понимаете, - конечно, возлюбленные братія, что я обвиняю насъ самихъ. Мы христіане и разногласимъ увленаемые жалкою страстію. Такова ли самая въра наша? Таково ли ученіе святьйшаго закона? Откудажъ выродилось настоящее зло? Кто научиль этому столь незлобивый народъ? Не другой кто, какъ союзникъ тиранской жестокости Евсевій; ибо можно видіть изъ многаго, что овъ всегда быль на сторонъ тиранна (1): объ этомъ свидътельствуетъ убіеніе епископовъ, — и епископовъ истинныхъ; объ этомъ же вопість громко и жесточайшее гоненіе на христіанъ. Я уже не говорю теперь о нанесенныхъ мнъ лично оскорбленіяхъ, чрезъ которыя скопища противниковъ нивли весьма

<sup>(1)</sup> Ликинія.

много успъховъ. Онъ даже подсылалъ но мнъ соглядатаевъ и подавалъ тиранну чуть не вооруженную помощь. Да не подумаеть кто либо, будто я не могу доказать этого. Върное доказательство-то, что мною, какъ мартстно, явно схвачены были предапные Евсевію пресвитеры н діаконы. Но я оставляю это; не негодованіе движетъ моими усгами, а желавіе пристыдить ихъ. Того только боюсь, о томъ только безпокоюсь, что они и васъ, вижу, сделали участниками въ преступлени; ибо чрезъ наставленіе и превратное ученіе Евсевія ваши стали чуждыми истины. Впрочемъ вы не замедлите исцелиться, если, принявъ ныне епископа върнаго и неукоризненнаго, будете взирать на Бога. Теперь это въ вашей власти, да и прежде должно было бы завистть отъ вашего суда, если бы вышеупомянутый Евсевій, при содъйствіи людей, въ то время сильныхъ, не пришелъ сюда и безстыдно не разстроилъ надлежащаго порядка. Но такъ какъ объ этомъ Евсевіт нужно поговорить съ вашею любовію, то ваше незлобіе пусть припомнить себт бывшій въ городъ Никет соборъ, на которомъ я и самъ присутствовалъ, не имъя въ мысли ничего другаго, кромъ желанія привести всъхъ къ согласію, прежде же всего обличить и отстранить эло, получившее начало отъ безумія Арія александрійскаго и усиленное нелъпою и

пагубною ревностію Евсевія. Этотъ самый Евсевій, возлюбленнъйшіе, съ какимъ, думаете, усиліемъ, бывъ побъждаемъ собственною совъстію, - и съ какимъ безстыдствомъ, защищаль отовсюду опровергнутую ложь! То полсылаль онъ ко мнъ различныхъ ходатаевъ за себя, то самъ просилъ какого либо съ моей стороны содъйствія, чтобы ему, обличаемому въ столь важномъ преступленіи, не лишиться своей чести. Въ этомъ свидетельствуюсь саминъ Богомъ, который милостивъ во мнъ н къ вамъ. А что Евсевій обощель и низко обмануль даже меня, вы сейчась узнаете. Тогда все сдълалось по его желанію, хотл въ душъ своей таиль онь всякаго рода зло Не говоря о другихъ безчестныхъ его поступкахъ, прошу васъ выслушать особенно то, что сдълаль онъ витесть съ сообщникомъ своего безумія, Осогнисомъ. Я приказаль выслать сюда изъ Александрін нъкоторыхъ, отпавшихъ отъ нашей въры; потому что чрезъ ихъ происки разгоралось пламя вражды. Но упомянутые честные епископы, по милости собора однажды пощаженные въ видахъ покаянія, не только приняли ихъ и дали имъ у себя безопасный пріютъ, но и стали раздълять съ ними злыя ихъ намъренія. Посему съ этими неблагодарными л опредълилъ поступить такъ: приказалъ взять ихъ и сослать въ самыя отдаленныя

Теперь ваше дело обратиться къ Богу съ тою верою, въ которой, какъ известно, вы всегда жили, и по этой вере живя правильно, поступать такъ, чтобы мы радовались, имея епископовъ неукорпзненныхъ, православныхъ и человеколюбивыхъ. А кто осмелится вспоминать о техъ губителяхъ, или неосмотрительно хвалить ихъ, тотъ въ своей дерзости немедленно будеть обузданъ властію служителя Божія, то есть мосю. Богъ да сохранитъ васъ, братія возлюбленные!

# II. COBOPЪ ROUCTAHTHHOHOJЬCRIЙ 1-Й, вселенскій вторый.

# историческія свъдънія о второмъ вселенскомъ соборъ.

Когда императоръ Константъ, царствованіе котораго для православныхъ настырей постоящо служило прибъжищемъ и обороною оть аріанскихъ нападеній, быль умерщвленъ въ Галлін Магненціенъ; Констанцій, освобоаясь отъ брата, котораго боялся, и предавшись евониъ наклонностямъ, излилъ на Церковь всю свою злобу, которая давно уже скоплялась въ душт его. Затсь можно привести слова Идарія. епископа пиктавійскаго, который въ это смутное время оказаль величайшее мужество и испыталь жесточайшее гоненіе, «Провозглашаю жъ тебъ. Констанцій, говориль онь, то, что я сказаль бы Нерону, и что услышали бы отъ исия Декій и Максиміань! Ты ратусть противъ Бога, свиръпствуещь противъ Церкви. преследуемь святыхъ, ненавидимь проповединковъ Христовыхъ, разоряемь въру. Я сказаль о томъ, что есть у тебя общаго съ ними: теперь выслушай, что принадлежить собственво тебф. Ты только притворяешься христіаци-

номъ, а на дълъ ты-новый врагъ Христа. Ты созидаешь въру, а живешь противъ въры; ты даешь епископіи своимъ (приверженцамъ), замъняешь добрыхъ злыми; священниковъ заключаеть въ темницы; разставляеть войска свои на страхъ Церкви; созываешь соборы и въру западныхъ (христіанъ) принуждаеть въ нечестио: заключивъ ихъ въ одномъ мъсть. страшишь ихъ угрозами, ослабляеть голодонъ, умерщваяещь холодомъ, развращаещь насмыками; а разногласія восточныхъ искусно разжигаешь: отыскиваешь льстецовъ, подущаешь лоброжелателей; ты совершаешь всевозможныя жестокости безъ ненависти къ умирающимъ славною смертию. Ты побъждаеть съ и неслыханнымъ торжествомъ демонновымъ скаго ума, и преследуешь безъ мученичества. Мы очень много обязаны вашей жестокости, Неронъ, Декій и Максиміапъ: ибо мы чрезъ васъ побъднии діавола. Повсюду торжествуєть святая кровь блаженныхъ мучениковъ, когда демоны рывають, испълнотся бользни, созерцаются удивигельныя дела, души горять безъ огня, въра исповъдуется безъ принужденія вопрошающихъ: А ты, жесточайшій изъ всыхъ жестокихъ, свиръпствуешь противъ насъ съ большимъ вредомъ и съ меньшею милостію. Ты подкрадываешься тихо подъ нашимъ именемъ, умерщвляеть ласково, совершаеть нечестіе подъ видомъ набожности, уничтожаешь Христову въру, бывъ ложнымъ проповъдникомъ Христа. Ты не оставляень несчастнымъ даже и оправданія, т. е. не даешь имъ представить своему въчному Судін какія либо язвы своихъ истязанныхъ тблъ, дабы немощію извинилась неизбъжность (паденія). Всъ бъдствія гоненія ты, преступнъйшій изъ смертныхъ, располагаеть такъ, что и въ гръхъ уничтожаешь помилованіе и въ исповъданіи мученичество. По этому научиль тебя твой отецъ, виновникъ человъческой смерти: паучилъ побъждать безъ храбрости, умеріцвлять безъ меча, пресавдовать безъ попошенія, ненавидъть безъ подозръпія, обманывать безъ соображенія, испов'ядывать безъ в'вры, ласкать безъ расположенности, дълать, что хочешь, но не обнаруживать, чего хочешь» (1). Когда Констанцій такимъ образомъ свиръпствоваль, изъ жорня аріанской ереси, которая, какъ гнилое дерево, казалось, была постчена пикейскимъ и другими (помъстными) соборами, явились многіе отростки. Изъ нихъ особенно вредны были три. Первый-Македоній, котораго поставиль епископомъ константинопольской Церкви Констанців, низвергнувъ Павла, преемника Алек-

<sup>(1)</sup> Иларій въ кингь противъ Констанція.

сандрова. Сначала онъ только раздълялъ мысли Арія. Но управдяя епископісю, овъ навлекъ на себя сильную ненависть не только со стороны православныхъ, которыхъ тогда называли омоусіанами (1), за свои жестоків ноступки съ ними, но и со стороны аріанскихъ епископовъ, особенно Акакія н Евдоксія, за свои необычайныя злодъйства. И самъ Констанцій возненавидъдъ Македонія за то, что, безъ его ввдона, онъ перенесъ кости отца его Колстантина въ церковь мученика Акакія: при чемъ нроизошло такое волнение народа, что преддверіе храма обагрено было кровью убитыхъ гражданъ. Когда же Евдоксій обратиль взоръ свой на константинопольскую Церковь, воспользовавшись негодованіемъ императора, еъ понощію приверженцевъ Акакія, отнясь епископскую власть у Македонія и овладвль его каседрою. Оскорбленный Македоній перешель отъ акакіанцевъ на сторону полуаріань, н чтобы пріобрасть ихъ благосилонность, началь употреблять слово системо (подобосущень), тогда какъ до этого времени онъ принадлежаль къ той сторонь аріань, которая, подъ предводительствомъ Акакія, утверждила,

<sup>(1)</sup> Отъ греч. слова: гросстос, означающаго еди-

что Сынъ не подобосущень (опосочесь) Отпу. а только подобенз (орого;) Ему. Когда православные спрашивали, ночему такъ: македоніане отвичали имъ чрезъ Софронія, епископа Помиесполя пафлагонскаго, следующее: «мы отвер-**ГАСИЪ СЛОВО** ЕДИНОСУЩНА (фиооприя), ЧТОБЫ НЕ слить, нодобно Савеллію, упостаси Отца и Сына; осуждаемъ и тъхъ, которые проповъдують размость существа между Отценъ и Сывомъ: потому что они саншкомъ удајяють одного отъ другаго. Между этими врайними разногласіями мы держимся средняго пути и въримъ, что Сынъ по существу подобенъ Отцу». Такъ отвъчали македоніане. Но вадививый Македоній, считая униженісив для себя слъдовать чужинь мивніямь, захотьль быть главого какой либо секты и измыслиль новую ересь, состоящую въ богохульствъ противъ Св. Луха. Македоній сталь утверждать, что Духъ Св. вовсе не имъетъ единенія со Отцемъ и Сыномъ въ божествъ и славъ: отъ чего посавдователи Македонія названы духоборцами и также полуаріанами. Впрочемъ, спустя неволго, когда императоръ Валентъ объявилъ нетерпинымъ ученіе о подобосущій, последователя Македонія, преследуемые отъ Валента болве, чвиъ они ожидали, прибъгли къ общение съ Римомъ, и чрезъ нословъ поклядись напъ Либерію признавать единосущіе; но

посль, когда Августъ Граціанъ, въ началь своего царствованія, допустиль въ народь свободу въроисновъданій, македоніане, какъ нечистыя животныя къ болоту, возвратились къ своимъ заблужденіямъ. Епископы—македоніане, воспользовавшись временемъ безнаказанности, собрались въ Антіохій и провозгласили, что Сынъ не единосущенъ, но подобосущенъ Отцу. Впрочемъ нъкоторые изъ нихъ еще нравильно разсуждали в Сынъ, хотя божество Св. Духа всъ отрицали. Это была первая сорная трава, выросшая изъ аріанскаго съмени.

Другою-было лжеучение Аеція, за великое печестіе прозваннаго безбожникомъ (ases). Онъ быль поевящень въ діакона аріанскимъ епиекопомъ. О его невъжествъ и грубости Епифаній пишеть такъ: «по слухамъ, этотъ Аецій до совершеннаго возраста своего не быль знакомъ и съ мірскимъ образованіемъ. Но, отправившись въ Александрію, опъ началъ брать уроки у какого-то философа, изъ школы Аристотеля и софистовъ. Научившись здесь діалектическимъ тонкостямъ, **СЕКЕШИМОЛ** СИО только о томъ, какъ бы измыслить новое ученіе о Богт Словт, и быль такъ прилежень въ этомъ деле, что занимался имъ постоянно, съ ранняго утра до вечера; опъ думалъ учить и разсуждать о Богъ при помощи математики, а между темъ училъ и жилъ, какъ истый аріанинъ. Когда онъ принялъ неистовое ученіе Аріево, отъ этого общенія произошло еще бовреда: онъ ежедневно изощрялъ языкъ противъ Сына Божія и противъ Святаго Духа» (1). Это же софистическое, коварное искуство доказывать свои мысли онъ передалъ своему слушателю Евномію, который, бывъ емваве и речистве своего учителя, достигъ того, что секта его прозвана евноміанскою. Посабдователи этой секты отвергали не только единосущіе, но и подобосущіе, и такимъ образомъ ввели иносуще (етеропотос), т. е. учили, что Сынъ совершенно другое существо имфетъ, чвиъ Отецъ. Евномій, по словамъ Осодорита, еще прямъе высказываль, что Сынъ есть первая и превосходиванная тварь Отца, а Св. Духъ созданъ Сыномъ прежде прочихъ тварей. Евномій также сумазбродно говориль и окрещеніи: онъ принималь только техь, которые крестились во второй разъ у него, и совершалъ крещепіе не по образу, преданному отъ Інсуса Христа апостоламъ: «во имя Огца и Сына и Св. Духа» (Мато. 28, 19),—а въ смерть Христа; говориль и другой подобный вздоръ. По причинъ такого ученія о разности или неподобін между Отцемъ и Сыномъ, Аецій, Евномій и ихъ последователи названы аноміанами

<sup>(1)</sup> Enugan. epec. 76.

нли аномеями («моросачо», отъ словъ: «м не, и оросо; подобный). Это—второе чудовище, выродившесся изъ аріанства.

Третье-возникло на аримпискомъ соборъ наъ джи Валента и Урсакія, которые обнанули православныхъ епископовъ, провозгласивъ, что Сынъ Божій-оть Бога, и подобень Отпу, а не есть тварь, какъ прочія твари. «Слова нкъ, говоритъ Іеронимъ (1), звучали благочестіємъ, и никто не подозрівваль, что нь такому открытому исповъданію подмішень быль ядь. А для отм'вненія слова существо (ούσία) представлено было благовилное основаніе: такъ какъ, говорили, оно не паходится въ Писаніи, и соблазняеть своею новизною миогихь простыхъ людей, то его лучше отивнить. Епископы не заботились о словъ, предполагая, что смысль оставался неприкосновеннымъ». Этипъ пагубнымъ ученіемъ заразился Констанцій, ч держался его съ упорствомъ. Такъ, по слованъ Өсодорита, онъ издаль указъ, чтобы никто не смыт называть Сына Божія ни единосущнымь, ни иносущнымь: ибо, говориль опъ, непозволительно изследывать существо Божіс; · и повелъвалъ называть Сына во всемъ подобнымь Отцу. Но утверждая это подобіе, онъ не былъ согласенъ съ македоніанами. Последнів

<sup>(1)</sup> Въ беседе противъ люциферіанъ.

говорили, что Сынъ подобенъ существу Бога, а онъ утверждаль, что Сынъ подобенъ не существу Божію или Богу, но Отиу. Различіе между темъ и другимъ выражениемъ некто, энакомый съ македопіанскою сектой, такъ объясниль Иларію, который распрашиваль его объ этомъ: «Сынъ не подобенъ Богу, но можно мыслить его подобнымъ Отпу, потому что Отецъ захотель создать такую тварь, которая стрешится къ подобному себъ; и поэтому Сынъ подобень Отпу, такъ какъ онъ есть Сынъ скоръс воли, чъмъ божества. Но онъ не подобенъ Богу: потому что не есть Богъ, и не рожденъ наъ Бога, т. е. наъ существа Божін» (1). Сумазбродствуя такимъ образомъ, Констанцій не могь терпіть твхъ, которые какимъ бы то ни было образонъ употребляли слово опота (существо). И прежде всего Констанцій напаль на омоусіань (исповъдующихъ единосущіє Сына съ Огнемъ), съ такою жестокостію, что пресавдованіе его отгоргло множество людей оть Церкви. Потомъ, не терпя также иносущія, онъ сосладъ въ заточение виновниковъ Асція и Евномія, перваго во Фригію, втораго въ Панфилію. Тоже хотвль савлать онъ и съ Евдоксіемъ, который, по митнію многихъ, из-

<sup>(1)</sup> Иларій въ книгь противъ Констанція.

мыслиль это чудовищное ученіе; но Евдоксій, боясь Констанцієва гивна, сложиль вину иносущія на Аеція.

Эти три ереси, въ царствование Констанція, не переставали потрясать Церковь Божію. Мы не говоримъ еще ни о Фотинъ, котораго за единомысліе съ Навломъ самосятскимъ и Савелліемъ осудилъ сирмійскій соборъ; ни объ Аполынарів, который полагаль, что плоть Христа Господа взята съ неба, изъ лона Отца, но не имъла человъческой души и разума, что отсутствіе души восполняло Слово Божіе, п что Божество оставалось мертвымъ въ продолженіе трехъ дней; ни о Люциферъ, каларитскомъ епископъ, который хотя мужественно перенесъ ссылку за никейскую втру, но разсердившись на нъкоторыхъ православныхъ епископовъ, отступилъ отъ Церкви: горько оплакалъ Іеронинъ паденіе этого мужа (1);--наконецъ не говоримъ о другихъ, которые своими противоръчущими мнъніями и разными, хотя и неважными особенностями раздирали тело Церкви, такъ что въра, по словамъ Пларія (3), сдълалась върою времени, а не Евангелія. И эти язвы въ разныхъ ученіяхъ, возникція прп

<sup>(1)</sup> Въ бесъдъ противъ люциферіанъ.

<sup>. (2)</sup> Въ книгъ противъ Констанція.

Констанців, или спустя недолго послв его смерти, продолжались и расли до самаго царствованія Феодосія. Юліанъ, хотя повельль сосланнымъ при Констанців епископамъ возвратиться къ своимъ церквамъ, желая тъмъ пріобръсть любовь парода, но онъ помышляль не объ утверждении истипной въры, которая такъ много страдала, а болће о ниспровержевін ея. Іовіанъ, въ прододженіе своего семимъсячнаго царствованія, могъ только самъ лично чтить православную въру, а не защилить ее отъ столькихъ бурь и напастей. Валентиніанъ, когда начались изследованія о вере на Востокъ, самъ защищаль въру въ единосугціе, но развлекаемый управленіемъ Запада п . войною съ савроматами, ввърилъ управленіе Востокомъ брату своему, аріанину Валенту, котораго жестокость кратко описываетъ Григорій назіанзенъ, съ твердостію перенесшій бъдствія того времени вибств съ Василіемъ, въ следующихъ словахъ: «какъ ни блистательны первыя злыя дъла Валента, но еще блистательнъе оказались его послъдніе съ нами подвиги. Какія же я разумью первыя злодьянія? Изгнанія, описанія имуществъ, явное и тайное коварство; обольщенія словами, гдв представаялся въ тому случай; насиліе, гдъ не помогала лесть; изгнаніе изъ церквей исповъдниковъ правой въры, введеніе въ церковь техъ,

которые держались пагубнаго ученія императора, которые отыскивали нечестивыя рукописи и составляли еще болье нечестивыя сочиненія; сожменіе пресвитеровъ на моръ; нечестивые военачальники, которые не персовъ побъждали, не скиновъ покоряли, не варварскій какой нибудь народъ преслъдовали, но ополчались противъ церквей, издъвались надъ алтарями, безкровное священнодъйствіе обагряли кровію людей и жертвъ, и оскверняли чистоту дъвъ величайшимъ поруганіемъ» (1).

Но после того, какъ Валенть, побъжденный и сожженный готоами, получиль достойное наказаніе за свое святотатство, Августь Граціанъ призналь соучастникомъ своей власти Феодосія, подъ предводительствомъ котораго онъ, въ отищеніе за смерть своего дяди, разориль и побиль готоовъ, и ввёриль ему вачальство надъ всёмъ Востокомъ. Этотъ усерднейшій чтитель единосущіл, крещенный въ Фессаломике, обнародоваль законъ, чтобы всё народы, оставивъ несогласія и сноры о вёрё на площадихъ, согласно приняли веру въ единое божество Отца и Сына и Св. Духа, преданную апостолани. Отправляясь векорё въ Константинополь, онь возънмёль мысль, из-

<sup>(1)</sup> Слово 43 въ нохвалу Василно в.

савдывать ереси на вселенскомъ соборъ, н посредствомъ его соединить Церкви въ одной истинной въръ. Для этой цъли Осодосій созваль сто пятьдесять православныхъ епископовъ. Это было во время консульства Евхерія и Сіагрія въ 381 году. Кто председательствоваль на этомъ соборъ, въ точности не извъстно. Что императоръ не быль предстдателемъ соборт, а только созываль епископовъ на соборъ, поназывають соборныя посланія о дъйствіяхь собора къ папъ Дамасу и къ императору. Папа Дамасъ не участвоваль въ дъяніяхъ собора ни самъ лично, ни чрезъ своихъ дегатовъ. Епископъ Нектарій еще не быль поставлежь на место Григорія назіанзена, отказав-**ПАГОСЯ** ОТЪ КОЕСТАНТИНОПОЛЬСКОЙ каоелры. Итакъ на соборъ предсъдательствовалъ-или Григорій назіанзень, оставаясь еще епископомъ константинопольской церкви, или Мелетій антіохійскій; Тиноосй александрійскій явился на соборъ позже, когда Мелетій уже скончался п разсужденія о въръ были закончены (1). Между многими мужами отличныхъ достоинствъ, присутствовавими на этомъ соборъ, указываются: Елладій, епископъ кесарійскій, преем-

<sup>(1)</sup> Сократь кн. 5. гд. 8. сн. Грягорія назіанз. стихотвор. о своей жизни.

никъ Василія великаго; Пелагій лаодикійскій, котораго Валентъ, за никейское исповъданіе, есылаль въ горы Аравін; Анфилохій, епископъ-Иконін ликаонской, другъ Василія в. и Григорія, немало леть проведшій въ изгнаніи; Мартирій, епископъ маркіанопольскій; Кириль іерусалимскій. который претерпваъ огорченій за исповъданіе единосущія и входиль въ важные споры съ аріанами; Геласій, епископъ Кесаріи палестинской, знаменитый добродътелями и познаніями; СВОИМИ оессалоникскій, который благодатію крещеніл возродилъ для Христа Өеодосія (1). Но больше всъхъ прославились трое:-Григорій нисскій, братъ Василія великаго, соединенный съ нивъ сколько родствомъ по крови, столько же в славою отличнаго благочестія и учености;-Медетій антіохійскій, мужь знаменитый святостію. во время тиранніи Валента, прославившійся бъдствіями, ссылкою, различными преніями и частыми чудесами; Осодосій, бывъ еще частнымъ человъкомъ, видълъ во снъ, что Мелетій даваль ему знаки императорской властимантію и корону; когда же на соборъ Осодо-

<sup>(1)</sup> Өвөдөрита ист. кн. 5. гл. 8. Григорія назіанз. посл. 12 и 13. Совомена кн. 7. гл. 9. Сократа кн. 5. гл. 8.

сій узналь Мелетія по лицу, черты котораго сохранились въ его намяти, то сильно обрадовался, такъ что едва могъ удовольствоваться почетнымъ объятіемъ святаго мужа;-Григорій назіанзень, знаменитьйшее свътнью Перкви. который съ одной стороны видя, что константинопольскую церковь около сорока лить колебали разныя ереси и потрясали Македоній. Евдоксій и Демофиль, аріанскіе епископы, преемники другъ друга, а съ другой стороны возбужденный просьбами и вызовомъ православныхъ епископовъ, вступилъ въ управленіе этой Церкви, для очищенія ея отъ терній и соримхъ травъ, которыя почти заглушили апостольскую ниву. Въ то время Григорій училь въ малой церкви, къ которой послъ, полвигнутые благочестіемъ императоры пристроили обширный храмъ, названный Апастасіею (воспресеніемъ), потому что въ этомъ мъсть воскресло исповъдание никейскаго собора, попранное нечестіемъ людей. Но изнуренный долговременными трудами, перепося RIJHPIIEEBD скорби въ столкновеніяхъ съ аріанами, Григорій не избъжаль, наконець, и зависти некото-Египетскіе епископы рыхъ православныхъ. избрали на его мъсто Максима, Самовольно циническаго философа, который подкупилъ ихъ деньгами, и который въ последствии былъ ослъпленъ Аполлинаріемъ. Григорій тотчасъ BC. C. 15

зетупиль бы мъсто другому и охотно уделился бы на вождельный для него покой, если бы просьбы благочестивыхъ не удержали его ночти противъ воли его.

-инцерн собора въ полномъ составъ въ подленномъ видъ не дошли до насъ. Сохранились только: 1) слово, сказанное Григоріемъ назіанзеномъ на соборъ, 2) соборныя, каноническія постановленія съ посланісмъ отцевъ собора къ императору Осодосію, 3) изложеніе въры, 4) нодписы лицъ, присутствовавшихъ на соборъ, и 5) носланіе восточныхъ епископовъ въ Римъ, после собора. Соображая указанія, находящіяся въ этихъ документахъ, также и свидътельства современныхъ собору исторпковъ, можно дъявія собора представить въ следующемъ порядкъ. Мелетій и прочіє епископы, созванные соборъ, прежде всего пожелали возстановить порядокъ въ константиновольской церкви, пестроевія которой много вредили ABJY въры. Они обълвили, canomy OTP Максимъ, поставленный въ епископа ROHстантинопольской Церкви египстскими скопами, не былъ и не есть епископъ; саћаовательно и поставлените ПМЪ ки, какъ не утвержденные правильною (канонического) властіго, не принадлежать ни къ какой степени клира; что самъ овъ есть послвдователь ереси Аполлипарія и потому не.

имъетъ никакихъ правъ въ Церкви. Затъмъ Максимъ изгнанъ изъ церковнаго дома, а Григорій, какъ пастырь законный и досточтимый по своимъ заслугамъ, общимъ. голосомъ собора утвержденъ на константинопольской качедръ. Но самъ Григорій назіанзенъ, видя, что египетскіе епископы болье и болье раздражаются вротивъ него, произнесъ въ оправданіе свое предъ соборомъ отцевъ весьма сильное, краснорфчивое и трогательное слово, и решительно просиль себъ увольненія оть епископской должности. Тогда соборъ, для умиренія Церкви, не сталь удерживать его, и сколько по желанію пиператора, столько же и по согласію встхъ отцевъ, поставленъ былъ на константинопольскую качедру Нектарій тарсскій, изъ знатнаго сенаторскаго рода, бывиній тогда преторомъ, человікъ преклонныхъ льть и самой честной жизни. Епископы, прежде столь сильно разногласившіе между собою,. такъ были единодушны въ избранів Нектарія, что самое мъсто избранія, въ которомъ возвраащень быль мирь деламь ихъ, назвали со-2.1acie.113.

Между тъмъ Осодосій пригласиль на соборь еще 36 македонскихъ епископовъ, подъ начальствомъ Елевсія кизическаго, надъясь, что ради союза, который онъ заключиль съ напою Либеріемъ, они согласятся признать единосущіе. Но такъ какъ они ръшительнообъявили, что никогда не согласятся допустить это, то и удалились съ собора. Тогда отцы собора приступили къ разсужденію о въръ. Предложенъ былъ собору на разсмотръніе свитокъ западныхъ, содержащій исповъданіе въры, которое папа Дамасъ послаль съ римскаго собора къ антіохійскому епископу Павлину. Прочитавъ этотъ свитокъ, отцы едиподушно постановили, противъ Македонія, что Духъ Святый есть не служебное существо, но Господь, животворящій, от Отца исходлиій, со Отцемь и Сыномь спокланяемый и сславимый. А для осужденія прочихъ ересей-евноміанъ, аріанъ и полуаріанъ, всв немедленно приняли и утвердиди никейскій символь православной въры. Но такъ какъ въ пемъ о божествъ Св. Духа было сказапо кратко, потому что во время никейскаго собора еще не возникала никакая противъ Св. Луха ересь: то соборъ призналъ за благо (подобно тому, какъ никейскій соборъ сделаль дополнение о божествъ Сына) присовокупить пъсколько словъ о божествъ Духа Св., въ которыхъ бы противъ встать еретиковъ выражалось единосущіе Духа Св. съ Отцемъ и Сыномъ. Такимъ образомъ, съ общаго всъхъ отцевъ согласія, паписано было изложеніе въры, и особымъ постановленіемъ предапы анаоемъ ереси

евноміанъ, аріанъ и другихъ, съ ихъ виновниками. Наконецъ соборъ изложнять нъсколько частныхъ правиять, относящихся къ управленію Церкви. Посят того отцы отправили къ императору Осодосію соборное посланіе, съизложеніемъ своихъ дъйствій, и утвердили ихъ своими полинсами.

По окончаніи собора епископы пожелали возвратиться къ своимъ церквамъ: но внезапная смерть Мелетія, епископа антіохійскаго, и назначеніе пресыника сму, удержали ихъ въ Константинополъ (1).

Императоръ, съ своей стороны, строжайшими законами  $\mathbf{n}$ остановилъ  $(^2)$ , TTOбы всв епископы, отступающіе отъ паресимвола, лишены при скопства, и не только не были переводимы въ другія мъста, но чтобы удаляемы были отъ церквей, отъ городскихъ ствиъ и отъ сообщеетва людей (3). Когда, въ слъдствіе этого, еретики начали волноваться по городамъ и свонии смутами вездъ производили безпорядки, Өеодосій, усердно желавшій возвратить мяръ Церкви, получивъ письмо отъ Дамаса, пригла-

<sup>(1)</sup> См. Баронія: ann. 381. num. 24—80.

<sup>(2)</sup> Өеодорит. кн. 5. гл. 8.

<sup>(3)</sup> Cod. theodos. l. 16. tit. 1. l. 3. tit. 5. l. 6. 14.

шавшаго восточныхъ епископовъ на римскій вселенскій соборъ (1), повельль епископамъ своихъ владъній, какой бы кто изънихъ въры ни держался и къ накой бы секть ни принадлежаль, снова собраться въ Константинополь. Это было уже въ 582 году. Когда собрались епископы, императоръ, по совъту Нектарія, спросиль аріань, евноміань и македоніань, хотять ли они сабдовать святымъ учителямъ Церкви, которые, еще прежде происхожденія ихъ ересей, разсуждали о правой въръ въ Бога. Нъкоторые одобряли намъреніе и мысль императора, другіе охуждали, увлекшись не столько ученіемъ древнихъ отцевъ, сколько тонкостями діалектики. Когда тъ и другіе спорили и препирались между собою, Осодосій приказалъ предводителямъ сектъ изложить каждому свой образъ мыслей о въръ на бумагв. Получивъ въ назначенный день и прочитавъ ихъ записки, императоръ благоговъйно испрашиваль себъ свъта божественной мудрости въ столь трудномъ деле; затемъ, осудивъ и при всъхъ разодравъ еретическія записки, подтвердиль въру въ единосущіе, какъ истинную, православную. Еретики разошлись въ

<sup>(1)</sup> Сократ. кн. 5. гл. 10. Согом. кн. 7. гл. 12. Өгөдөр. кн. 5. гл. 8. 9.

уныніи, порицаемые даже ихъ приверженцами за взаимныя разногласія, которыя навлекли на ихъ дъло общее презръніе.

Тогда императоръ объявилъ епископамъ объ отправлени въ Римъ, по вызову Дамаса. Епископы, понимая, что, среди столькихъ смутъ и происковъ еретическихъ, имъ нельзя оставить своихъ паствъ, особенно тъхъ, которыя недавно исхищены были изъ бездны аріанства, послали къ Дамасу трехъ епископовъ, Киріака, Евсевія и Прискіана, съ извъщеніемъ отъ собора о причинахъ, не позволявшихъ имъ отправиться въ Римъ, и препроводили къ римскому первосвященнику дълнія вселенскаго собора, бывшаго въ 381 году въ Константинополъ (1).

<sup>(1)</sup> Всё изложенныя здёсь свёдёнія о соборё заимствованы изъ церковныхъ историковъ: Сократа, Созомена, Өеодорита, также изъ сочиненій св. Григорія богослова.

I.

СЛОВО СВ. ГРИГОРІЯ НАЗІАНЗЕНА, ПРОИЗНЕ-СЕННОЕ ВЪ ПРИСУТСТВІИ СТА ПЯТИЛЕСЯТИ ЕПИСКОПОВЪ СОБОРА.

Какъ вамъ кажутся дъла мон, любезные настыри и сопастыри? Красны ноги у васъ благовъствующих в мирь и благая (Иса. 32, 7), еъ коими вы пришли сюда; особенно же красны для меня, къ которому пришли вы благовременно, не съ темъ, чтобы обратить , заблудшую овцу, но чтобы посттить пастыря странника. Какъ представляется вамъ мое сгранствованіе? и какой плодъ его, или лучше сказать, какой плодъ Духа, живущаго во мнв, которымъ и всегда я быль движныв, и теперь подвигнуть, не желая имъть, а можеть быть и не имъя, ничего собственцаго? Сами ли вы понимаете и дознаете мои дъла, и готовы быть снисходительными цвнителями ихъ, или, какъ отъ другихъ требуется отчетность въ военачаліи, въ народоправленіи, въ распоряженіи имъніемь, такъ и я должень публично дать вамъ отчеть въ моемъ управленіи? Я не стыжусь быть судимымъ, потому что въ свою очередь и я сужу: и съ одинаковою любовію двлаю то и другое. Это древній закопъ. Ибо и Па-

16

-отвед спообщаль апостолямь о своемь благовъствовани не для того, чтобы нолучить похвалу (Духъ далекъ отъ всякаго честолюбія). по чтобы или устроенное имъ было утверждено, или недовершенное (если только что нибудь полобное опто вресо стовах пти чругия было исправлено, какъ самъ опъ показываетъ, говоря о себъ (Гал. 2, 2). И дуси пророчестіи пророкому повищится (1 Кор. 14, 52), по распоряжению Духа, все прекрасно устрояющаго и раздыляющаго. Если же Папель даваль отчеть паеднев и не многимь, а и публично и встыть: не удивляйтесь Маћ больше Павла пужно воспользоваться свободою обличеній, если окажусь опустившимъ что нибудь должпое, да не како вотще теку, или текохг. И нельзя иначе оправдаться, какъ давъ отчетъ знающимъ дъло. Итакъкакое ное оправданіе? Если оно ложно, обличите; если же истинио, засвидътельствуйте вы, для которыхъ и предъ которыми мое слово. 11бо вы для меня и оправданіе, и свидътели, м (осмълюсь употребить слово апостола) вынець похваленія (1 Солун. 2, 19).

Паства эта нъкогда была мала и несовершенна, и, судя по видимому, это была не наства, а лишь малый слъдъ, или остатокъ паствы; безъ порядка, безъ надзора, безъ точныхъ предъловъ; опа не имъла ни свободной

мажити, ни огражденнаго двора, скиталась 85 lopaxe u se sepmenaxe u se nponacmexe земных (Евр. 11, 38), была разсвяна и разбросана тутъ и тамъ; всякій, кому какъ случилось; находилиль себъ надзирателя и пастыря, и искаль себъ спасенія. Опа подобна была стаду, которое львове изнурищи (Іерем. 50, 17), или погубила буря, или разсъяла темная ночь,-что оплакивають пророки, уподобляя тому бъдствія Израиля, преданнаго язычникамъ (Ieser. 34, 12).—Плакали и мы, пока дъла наши были достойны слезъ. Ибо, дъйствительно, и мы были изгнаны, извержены, разстяны по встить горамъ и холмамъ, какъ бываетъ безъ пастыря. Какая-то дурная погода настала для Церкви; напали на нее лютые звъри, которые и нынъ, по возвращении ясныхъ дней, не щадять нась и не сгыдятся быть сильные самого времени. Какая-то печальная темнота и покрыла все,-гораздо тягостиве девятой египетской казни (Исх. 10, 21), - разумъю ту осязаемую тму, въ которой мы не могли ночти видеть другъ друга. Скажу еще нечто болъе достойное сожальнія, уповая на предавшаго насъ, какъ на отца: Авраамъ не увіьдъ насъ, и Израиль не позна насъ, но Отець нашь (Иса. 65, 16), и къ Тебъ взирая, развъ Тебе иного не знаемъ: имя твое именуемь (Иса. 26, 13). Посему отвъщаю: обаче

сидьбы возглаголю къ Тебъ, говорить Іеремія (Іерем. 12, 1). Быхомь яко исперва, егда не владъль еси нами (Иса. 63, 19); Ты забыль святый завъть твой, и заключиль для насъ милости твон. Посему мы стали поношеніемъ для возлюбленнаго твоего, мы-повловпика Тронцы, совершенно преданные совершенпому Божеству, не осмълнвающіеся унижать до насъ того, что выше пасъ, ни столько превозноситься, по примъру безбожныхъ и богоборныхъ людей, чтобы Господство почвтать подобнымъ намъ рабствомъ. Но безъ сомевнія, за другіе наши гръхи, за то, что вели себя недостойно заповъдей твоихъ, а ходили въ следъ лукаваго разума нашего (за что же иное?), мы преданы были людямъ самымъ несправедивымъ и дукавымъ болъе всъхъ, живущихъ на землъ. Первый оскорбилъ Навуходоносоръ (1), который, отступивъ отъ Хрисга, возсталъ на Христа, и вознепавидълъ Христа за то, что Имъ спасенъ былъ, и котовимняжодень в наси замениль безбожными жертвами. Сниде мя, раздроби мя, покры мя **тма тонка** (Іерем. 51, 34): (не отступаю отъ Писанія, когда и слезы продиваю). Аще не Господь помогль бы ми, не предаль бы его

<sup>• (1)</sup> Юліанъ отступникъ.

въ руки беззаконныхъ, удаливъ къ #I Dabeaho (таковы судьбы Божін!), и за кровь, пролитую беззаконно, не была бы пролита кровь правосудно (здёсь только судъ Божій не даль мъста долготерпвнію: вмаль вселилася бы во адъ душа моя (Псал. 93, 17).— Аругой (1), не человъколюбивъе перваго, если еще не жесточе его, нося имя Христово, былъ ажехристомъ и поношеніемъ дая хрпстіанъ, которымъ и дъйствовать было богопротивно, н страдать безславно, потому что, повидимому, они и не терпъли несправедливости, и не украшались благольшнымь именемь мученичества; н въ этомъ скрывалась истина: страдая, какъ христіане, они были наказываемы, какъ нечестивые. О, какъ богаты мы были бъдствіями! Огнь пояде красная вселенной (Іонл. 1. 19); останокъ гусеницъ поядоша прузи, и останокъ пруговъ поядоша мшицы (Іонл. 1, 4), потомъ черви, а потомъ уже не знаю, что было далье, и какъ одно зло раждалось изъ другаго. Да и кто бы вполив изобразилъ всъ бъдствія того времени, и постигшее насъ тогда (прилично сказать) наказавіе, или испытаніе и огненное очищеніе? Впрочемъ проидожомь сквозь огнь и воду (Пс. 65, 12) и, по

<sup>(1)</sup> Императоръ Валентъ.

благоволенію спасающаго Бога, внидохожь вь покой.

Но да обратится слово мое къ сказанному въ началъ. Нива эта нъкогла была мала в бъдна, и не казалась не только нивою который добрыми съменами благочестія и ученіемъ возделаль и возделываеть целый ніръ,но даже нивою недостаточнаго и малонмущаго бъдняка. Это вовсе не была нива, не стоила, можеть быть, ни житниць, ни гумна, ни серпа; на ней не было ни копны, ни сноповъ, а развъ налыя и незралыя рукояти, какія вырастають на кровьхъ, которыми не исполнить руки своей эспяй, которыя не призовуть на себя благословенія мимоходящих (Пс. 128 6-8). Такова была наша ниве, такова жатва! Хотя она велика, тучна и обильна колосьями предъ Видящимъ сокровенное, приличва такому Земледълателю, и удоліа душъ, хорошо воздълываемыхъ словомъ, умножають ее (Пс. 64, 14), но она не извъстна въ народъ, не соединена въ одномъ мъстъ, а собирается понемногу, яко слама на жатегь и яко пародокъ во объиманіц винограда, не сущу гроздію (Мих. 7, 1). Присовокуплю еще и, кажется, весьма кстати слова: яко смоковницу въ пустыни обрътожь Израиля (Ос. 9, 10), и какъ одну или двъ эрълыя ягоды на неэръдой кисти винограда, которыя сохрашены,

правда, какъ благословеніе (Господне), и освящены, какъ начатки (Иса. 65, 8), но малы и ръдки, не могугъ наполнить уста идущаго, и яко зпажи па холлив и аки щогла (мачта) на горь (Иса. 50, 17), или что нибудь другое, етоящее усдиненно, и не видное изъ за мно-гихъ другихъ предметовъ. Такова была прежнял нищета и скорбь!

1:

÷

Ł

Но какъ скоро Богь, -- который убожить и богатить, мертвить и живить (1 Цар. 2, 6. 7), п единымъ хотвніемъ творить вся и претворяет (Анос. 5, 8), творить изъночи день, изъ зимы весну, изъ бури тишину, изъ засухи обильный дождь, и все это-часто по молитвъ одного, весьма долго гонимаго праведника, -- какъ скоро Богъ, пріемляй кротвъ высоту, и слиряяй гръшники до KiA земли (Пс. 146, 6), изрекъ самъ къ себъ это слово: видя, видьхъ озлобленіе Израиля Исх. 3, 7), и его не будуть болье изнурять бреніемь и плиноодьлапіемь (Исх. 1, 14), н нарекши постиль, и постивь спась и извель вародъ свой рукою крыпкою и мышцею высокою, рукою Монсея и Аврона, избранныхъ Его: тогда что было, какія чудеса творились? Оны сохранены въ книгахъ и въ памяти людей. Ибо, кроив чудесныхъ событій на пути, и великой о томъ молвы (інс. Нав. 2, 11) жень какь можно короче, Іосифъ один

шель въ Египетъ, а чрезъ нъсколько времени вышли изъ Египта шесть сотъ тысячь человъкъ (Иех. 12, 57). Что чудеснъе этого? Нужно ли большее доказательство великой Божіей премудрости, когда Богъ благовотитъ дълу свободный исходъ изъ самаго безвыходнаго состоянія? Чрезъ одного, подпавшаго ненависти, земля обътованія раздъляется по жребію; проданный переселяеть народы, а самъ воздвигается въ великій народъ, и эта малая отрасль двлается виноградь благолозень (Осім 10, 1), столь обширный, что проходить далье рвкъ, простирается до моря, разширяется отъ однихъ до другихъ предъловъ, покрываетъ горы величіемъ славы, превышаетъ кедры, м даже горы и кедры Божія (какія бы горы н кедры ни надлежало здесь разуметь. Пс. 79, 11. 12).

Такова была пъкогда эта паства; и такова она нынъ, — столь благоустроенная и разширенная! И если она еще несовершенна, то чрезъпостепенныя приращенія восходить къ совершенству и, пророчески скажу, будеть восходить. Это предрекаеть мнъ Духъ Святый, если и я имъю сколько нибудь пророческаго дара, могу видъть внередъ, по предшествовавшему надъяться о будущемъ, и дознавать по умозаключенію, какъ ученикъ Слова. Ибо гораздо удивительнъе то, что паства эта изъ прежняго

состоянія пришла въ настоящее, нежели то, чтобы изъ настоящаго достигла она верха славы. Если, по гласу Животворящаго мертвыхъ, уже начали соединяться кости съ костями, составы съ составами, и сухимъ костямъ данъ духъ жизни и пакибытія (Ieser. 37, 7): то, хорошо знаю, должно совершиться и полное воскресеніе. Да не возносятся въ себъ преогорчевающи (Пс. 65, 7), да не думають, что обладають чты вибудь, уловляя или соніе востающих (Пс. 72, 20), или мимолетный вътръ, или слъдъ корабля на водъ. Да плачевопльствить питись (плачеть сосна), зане паде кедръ (Зах. 11, 2). Пусть вразумляются бъдствіями другихъ и узнаютъ, яко не до конца забвень будеть нищій (Пс. 9, 13), и, какъ говоритъ Аввакумъ, во изступленіи разстив главы сильных (Аввак. 3, 14) не замедлить Божество, разсъкаемое и худо раздъляемое на начальственное и подначальное, при чемъ весьма оскорбляется и Божество, низводимое до твари, и тварь подавляется равною честію съ Божествомъ.

Слышу, кажется, и эти слова Того, кто собираеть сокрушенных и пріемлеть угнетенных продолжи ужя твоя, еще надесно и пальво простри, водрузи, покровов не пощади (Ис. 84, 2. 3). Я предаль тебя, Я и помогу тебь; въ ярости жаль поразиль

тебя, и жилостію въчною прославлю тебя (ст. 8). Мъра человъколюбія превыщаеть итру вразумленія. То было за неправды, а это за поклоненіе Тропцъ, то для очищенія, а это для славы моей; ибо прославлю прославляющихъ, н огорчу огорчающихъ (1 Цар. 2, 30) Сія запечатлься у мене (Втор. 32, 34); это ненарушимый законъ возмезділ. А ты захватиль у меня стъны и доски, и украшенные камен, длинные ходы и обходы, ты блисталь н свътиль золотомъ, то расточаль его, какъ воду, то собиралъ, какъ несокъ, не зная, что въра подъ открытымъ небомъ лучше велиюлъпнаго нечестія, и что трое, собранные во имя Господне, предъ Богомъ больше, нежели многія тысячи отвергающихъ Божество. Ужели хананеевъ, сколько пхъ ни есть, предпочтешь одному Аврааму, или содомлянъ одному Лоту, или мадіамлянъ Монсею, - этинъ пришельцамъ и странникамъ? Чтожъ? Кого прелпочтешь? Триста ли человъкъ, которые при Гедеонъ припадши пили воду, или тысячи обратившіяся въ бъгство (Суд. 7, 7. 21)? Домочадцевъ ли Авраамовыхъ, которыхъ было немного болъе Гедеоновыхъ воиновъ, или ино-Гихъ царей и десятки тысячь войска, которыхъ прогнали и обратили въ бъгство первые, хотя и малочисленные? Какъ же ты разумъешь слъдующія слова: аще будеть число сыковь

израилевыхъ яко песокъ морскій, оста нокъ спасется (Рим. 9, 27)? или савдующія: оставихь себь седмь тысящь мужей, иже не преклониша колъна предъ Вааломъ (Pam. 11, 4)? Нътъ, нътъ; не во множайших бл. говоли Бог (1 Кор. 10, 5). Ты изчисляеть десятки тысячь, а Богъ-спасаемыхъ. ты неизмъримую пыль, а я сосуды избранныя (Авян. 9, 15). Ибо для Бога ничто такъ не благольно, какъ слово очищенное, и душа усовершенная ученіемъ истины. Ничего достойнаго не можемъ дать и принести Богу, который все сотвориль, отъ котораго все и для котораго все,--не потому, что приносимое дъло одной руки, или пабытокъ одпого человъка, но хотя бы кто, желая почтить Бога, собраль во едино все богатство и труды рукъ человъческихъ. Еда небо и землю не Азъ наполияю? рече Господь (Гер. 25, 24). И кій домь созиждете Ми, или кое мъсто покоища моего (Ис. 66, 1)? Но такъ какъ неизбъженъ недостатокъ въ достоинствъ дара, то требую отъ васъ того, что есть второе, (т. е.) благочестія, этого общаго и равночестнаго предо Мною богатства, которымъ иногда и самый бъдный, если только высокъ духомъ, можеть превзойти самого знатнаго. Ибо здёсь щедрость происходить отъ произвола, а не отъ богатства. Приму и это изърукъ ващихъ; но знайте также, что вы не будете попирать дворъ мой, но поперуть его ноги кроткижь (Иса. 26, 6), которые здраво и искренно познали Меня и единородное Слово мое и Духа Святаго. Доколь будете наслыдовать гору святую мою (Иса. 57, 13)? Доколь будетъ ковчегъ у иноплеменниковъ? Насладитесь теперь еще недолго чужимъ достояніемъ, получите желаемое вами. Какъ вы совъщали отринуть Меня (Пс. 61, 5), такъ и Азъ отрину васъ, говоритъ Господь Вседержитель (Іезек. 5, 11).

Мнъ казалось, что слышу, какъ говоритъ Господь, и чувствую, какъ приводитъ въ исполненіе, и кром'в того-взываеть къ народу сему, который изъ малочисленнаго сдълался уже многочисленнымъ, изъ разсъяннаго довольно собраннымъ, изъ жалкаго возбуждающимъ, можетъ быть, и зависть: «идите враты моими (Ис. 62, 10) и разширяйтесь; не всегда вамъ страдать, живя въ кущахъ, а оскорбляющимъ васъ веселиться чрезъ мъру»! Взываетъ Онъ и ангеламъ-покровителямъ (ибо я увъренъ, что особенный ангелъ покровительствуетъ каждой Церкви, какъ и научаетъ меня Іоаннъ въ Апокалипсисъ): путь сотворите людемь моимь, и каменіе, еже на пути, размещите (Ис. 62, 10), чтобы небыло препятствія и затрудненія народу мосму въ божественномъ шествій и вхожденіи—нынѣ въ рукотворенные храмы, а въ послѣдствіи въ горпій Ісрусалимъ и въ тамошнее святая святыхъ, гдѣ, какъ я знаю, будетъ конецъ здѣшнаго страданія и усилій для шествующихъ доблестно, въ числѣ которыхъ находитесь и вызванные святые (Рим. 1, 7), люди избранные (Тпт. 2, 14), царское священіе (1 Пет. 2, 8), достояніе Господне державное (Пс. 15, 6), отъ капли цѣлая рѣка, отъ некры небесное свѣтило, отъ горчичнаго зерна дерево—пристаннще птвцъ.

Ихъ (такъ шествующихъ) приносимъ въ даръ вамъ, любезные пастыри и сопастыри; ихъ приводимъ, ихъ предлагаемъ нашимъ друзьямъ, странникамъ и такимъ же пресельникамъ, какъ и мы сами. Ничего прекрасиве и блистательные этого мы не можемь принести вамъ, хотя бы прінскали самое лучшее наъ всего, что имъемъ, дабы вы знали, что мы, будучи странниками, не бъдны, а напротивъ того нищи, а многи богатяще (2 Кор. 6, 10). Если же это маловажно и ничего не стоитъ, то желаю знать, что важные и достойные большаго вниманія? Ибо если такой городъ-око вселенной, мугуществъннъйшій на сушть и на моръ, какъ-бы взаимный узелъ Востова и Запада, куда отвсюду стекается, и откуда, какъ съ общаго торжища, исходить все важивишее

въ въръ, если этотъ городъ, и притомъ отвсюду возмущаемый такимъ множествомъ языковъ, утвердить и украпить здравымъ ученіемъ не важно: то окажется ли что другое великимъ и стоющимъ попеченія? А если это заслуживаеть похвалу: дозвольте и мнъ сколько инбудь похвалиться этимъ, потому что и мною привпесена нъкоторая часть къвидимому вами. Возведи окресть очи твои, и виждь, кто бы ты ни быль, ценитель словь моихъ! Посмотри на сплетенный вънецъ славы, вмъсто наемниковъ Ефремовыхъ и въща гордыни (Ис. 28, 1). Посмотри на соборъ пресвитеровъ, украшенныхъ съдиною и мудростію, благочиніе діаконовъ, недалекихъ отъ того же Духа, смиреніе чтецовъ, любовь къ ученію въ народъ. Посмотри на мужей и жевъ, - всъ равны честію добродътели. Изъ мужей-посмотри на любомудрыхъ и простыхъ, --- всъ умудрены въ божественномъ; на начальниковъ и подчиненныхъ,-здъсь всъ прекрасно управляются; на воиновъ и на благородныхъ, на ученыхъ и любителей учености, -- всв воинствують для Бога, и кроткіе въ другомъ бранноносны за Духа; всв чтутъ горнее собраніе, въ которое вводитъ не буква убивающая, но Духъ животворящій, всв въ подлинномъ смысль учены, всв служители истиннаго Слова. Изъ женъпосмотри на живущихъ въ супружествъ, -- онъ

сопряжены болве съ Богомъ, нежели съ плотію; посмотри на не связанныхъ супружествомъ и свободныхъ,-онъ все посвятили Богу;-на 10ныхъ и старыхъ, -однъ доблестно подвизаются къ сгарости, другія усиливаются пребыть безсиертными, обновляясь лучшими надеждами. Сплетающимъ такой-то вънецъ (еже глаголю, пе глаголю по Господъ (2 Кор. 11, 17), однакоже скажу) содъйствоваль несколько и я. Иной изъ нихъ есть дело моихъ словъ, не техъ, которыя отвергнуль я, но техъ, которыя возлюбилъ, -- не словъ любодъйныхъ (какъ сказаль въ поношение наше нъкто изъ любольйныхъ и словомъ и нравами), но словъ весьма цъломудренныхъ. Иной изънихъесть порожденіе и плодъ моего духа, какъ можетъ духъ пораждать отръшившихся отъ тъла. Объ этомъ, я увъренъ, засвидътельствуютъ признательные наъ васъ, или даже всв, потому что я трудился надъ всвии. И моя награда-одно исповъданіе; внаго не ищу и не искаль; потому что добродътель должна быть безкорыстна, если хочеть быть такою добродътелію, у которой въ виду одно добро.

Хотите ли, чтобы я присовокупиль втчто болье отважное? Смотрите: языки противиновъ стали кротки, и вооружавшіеся противъ Божества безмолствують предо мною. И это плоды Духа, и это плоды моего дъланія. Ибо я учу, не какъ неученый, не поражаю противниковъ укорпанами, какъ делаютъ многіе, сражающіеся не съ ученіемъ, но съ учащими, и укоризнами покрывающіе иногда слабость своихъ умозаключеній, подобно каракатиць, которая, какъ сказывають, навергаеть предъ собою черную влагу, чтобы избъжать довца, или, скрывшись въ ней, изловить что нибуль. Но воинствование свое за Христа локазываемъ темъ, что сражаемся, подражая Христу, который миренъ, кротокъ и понесъ на еебъ наши немощи; не заключаемъ мира во вредъ учению истины, уступая что нибудь ради славы именоваться снисходительными (не достигаемъ добра худыми средствами), и соблюдаемъ миръ, сражалсь законно, не выступал изъ предъловъ и правилъ Духа. Такъ я понимаю это, и вибняю это възаконъ всбиъ строителямъ душъ и раздаятелямъ слова: ни строгостію не ожесточать, ни потворствомъ не надмъвать, но соблюдать благоразуміе въ словь, и ни въ томъ ни въ другомъ не преступать меры.

Но, можетъ быть, по желанію вашему, я долженъ представить и ученіе самой въры, какая нами содержится. Ибо и я освящусь постояннымъ напоминаніемъ, и этотъ народъ получитъ пользу, услаждаясь подобными словами болье, нежели чъмъ другимъ, и вы дознаете, что не напрасно завидуютъ намъ, такъ какъ мы

въ раскрытіи истины однимъ соревнуемъ, а съ другими идемъ наряду. Какъ подземныя волы. одить совершенно скрыты въ глубинъ, другія оть ствененія кипять, и, какь ощутительно для слуха, готовы, кажется, прорваться вверхъ. однакоже еще медіять, а иныя действительно прорываются: такъ и между любомудрствующими о Богъ (не говорю о людяхъ вовсе несознательныхъ) один содержатъ благочестіе совершенно втайнъ, и скрываютъ его въ самихъ себъ, другіе только близки къ тому, чтобы разръшиться словомъ, и это тъ, которые хотя бъгають нечестія, однакоже не осмъливаются говорить и благочестиво, руковолясь ли какою-то осторожностию касательно слова. наи прибъгая къ тому изъ робости, и хотя сами здравы умомъ, какъ говорять о себъ, по не хотять сделать здравымь народь, какъ будто возложена на нихъ обязанность имъть понеченіе о себъ только, а не о другихъ; иные же всемъ открываютъ сокровище, не таятъ того, что бользнують о благочестій, не почитають спасеніемъ, если спасаются они одни. а не изливается обильно благо это и на другихъ. Съ послъдними желалъ бы стать и я. равно какъ и находящиеся со мною; чтобы, дерзая добрымъ дерзновеніемъ, исповъдать 64a royectie.

17

Начертаніе пашего ученія всегда одно н кратко; это-какъ-бы надпись на столпъ, вразумительная всякому, это-люди сін, испревніе поклонники Троицы, такъ что нной изъ нихъ скоръе разлучится съ жизнію, нежель Елиное изъ Трехъ отлучить отъ Божества; они согласно думають и одинаково реввостны, однимъ ученіемъ соединены другъ съ другомъ, со мною и съ Тронцею. Подробности же ученія наложу сокращенно: Безначальное, Начало и Сущее съ Началомъ-единъ Богъ. Но безначальность или нерожденность не есть естество Безначальнаго. Ибо всякое естество опредъляется не тъмъ, что оно не есть, но что око есть: оно есть положение, а не отрицание существующаго. И Начало, тъмъ, что оно начало, не отделяется отъ Безначальнаго; ибо для Него быть началомъ не составляетъ естества, какъ м для перваго быть безначальнымъ; потому что это только относится къ естеству, а не есть самое естество. И Сущее съ Безначальнымъ и съ Началомъ есть не иное что, какъ тоже, что и они. Имя Безначальному-Отецъ, Началу-Сынъ, Сущему витстт съ Началонъ-Духъ Святый: а естество въ Трехъ единое-Богъ. Единевіе же-Отецъ, изъ котораго и въ которому они возводятся, не сливаясь, а сопребывая съ Нимъ, и не раздъляемые между Собою ни временемъ, ни хотъніемъ, ни могуществомъ

Насъ двлаетъ чъмъ-то множественнымъ то, что каждый изъ насъ разногласенъ и самъ съ собою и съ другими. Но Твмъ, у которыхъ естество просто и бытіе тожественно, принадлежить единство.

Упорно же паклонять учение въ ту и другую сторону, и уравнивать различныя мевніямы не беремъ на себя; мы не хотимъ Савелліевымъ ученіемъ объ Единомъ вооружаться противъ Трехъ и худымъ соединеніемъ уничтожать дъленіе, такъ Аріевымъ ученіемъ о Трехъ ополчаться противъ Единаго и лукавымъ дъленіемъ извращать единство. требуется не худое замінить худымь, но не погращить въ добромъ: первое есть забава **Лукаваго, который нев**трно взвышиваеть наши ученія. Сами же мы, идя среднимъ и парскимъ путемъ (въ чемъ и состоитъ совершенство, какь разсуждають знающие это), въруемъ въ Отна. Сына и Святаго Духа, которые единосущны и единославны. Въ этихъ именахъ и двиствіяхъ и крещеніе (какъ это знаешь ты, сподобившійся таинства) имъетъ свое совершеніе, будучи отреченіемъ отъ бежбожія и исповъданиемъ Божества. А такимъ образомъ. мы не противоръчимъ, познавая Единаго по сущности и по нераздъльности поклоневія Трехъ по упостасямъ, или по лицамъ, какъ въкоторые предпочитають последнее выраженіе. Пусть не стыдять себя тъ, которые спорять объ этихъвыраженіяхь, какъ будто наше благочестіе заключается въ именахъ, а не въ льль! Ибо что хотите сказать вы, которые вводите три упостаси? Върно, вы говорите это, не предподагая трехъ существъ? Знаю, что громко возопісте противъ техъ, которые такъ предполагаютъ; ибо вы учите, что одна и таже сущность въ Трехъ. И вы, употребляющіе выраженіе: лица, не образуете ли чегото единаго и вибств накъ-бы сложнаго, совершенно трехличнаго, или человъкообразнаго? Нпмало; возопісте и вы: да не узрить лица Божія (что оно ни было бы), кто такъ думаеть. Что же (продолжу спрашивать) означають у васъ упостаси nln лица? Трехъ PRISTER T емыхъ, не по естествамъ, а по личнымъ свойствамъ. Превосходно! Можно ли думать и говорить согласные утверждающихъ это, хотя и разнятся они въ нъсколькихъ слогахъ? Сиотрпте, какой я примиритель у васъ, возводящій отъ буквы къ мысли, какъ будто примиряющій ветхій и новый завътъ.

Но я долженъ возвратиться къ прежнему слову. Кому угодно вновь составлять имена, пусть говорить и представляеть въ умъ: Нерожденное, Рожденное и Исходящее: не будемъ бояться, чтобы безтвлесное могло быть понято твлесно, какъ это представляется клевещу-

шимъ на Божество. Говори и о твари, что она Божія (нбо и это для насъ важно); но никакъ не называй твари Богомъ; тогда развъ допущу. что тварь есть Богъ, когда я самъ, въ собственномъ смыслъ, буду Богомъ. Дъло въ томъ: если Богъ, то не тварь: потому что тварь въ одиомъ ряду съ нами, а мы не Боги; если же тварь, то не Богъ: ибо пачалась во времени; если же началась, то было время, когда ел не было, а чему предшествовало небытіе, то не въ собственномъ смыслъ сущее; а что не вь собственномъ смыслъ сущее, то можеть ли быть Богомъ? Итакъ ни Единое изъ Трехъ (1) не есть тварь и не произведено (что хуже и перваго) ради меня, чтобы стать не только тварию, но даже тварию малоценнее насъ. Ибо, если я существую для славы Божіей, а Оно для меня, какъ клещи для колесницы, или пила для двери: то я выше по целя: чемъ Богъ выше тварей, тъмъ сотворенное для меня мадоценные меня, сотвореннаго для Бога.

Сверхъ того, да не будетъ и входа въ Церковь Божію моавитлнамъ и аммонитяпамъ, то есть діалектикъ, спорамъ и тъмъ пытливымъ вопросамъ о неизреченномъ рожденіи и исхожденіи Бога, съ которыми дерзко возстаютъ

<sup>(1)</sup> Лицъ святыя Тронцы.

противъ Божества: какъ будто необходимо. -эан омнжитэоп олыд жий жиньо или идотр вышающее разумъ, или не могло то и быть, чего они не поняли. А мы, следуя божественписаніямъ, и устраняя препятствія, встръчающіяся слепотствующимъ, будемъ держаться спасенія, отважившись на все прежде, нежели дерзнемъ на что нибудь противъ Бога. Собирать же самыл свидательства предоставимъ другимъ, такъ какъ многіе многократно уже предавали ихъ писанію да и мы сами не мимоходомъ касались ихъ. Притомъ, по мнъ.крайне стыдно собирать теперь доказательства на то, въчемъ падавна мы были увърены. Ибо не хорошъ порядокъ-сперва учить, а потомъ учиться, хотя бы шло дело не о божественновь и столь высокомъ предметь, но о чемъ вибудь маловажномъ и ничего не стоющемъ. А разръшать и разъясиять затрудненія, встръчающіяся въ Писаніи, не дъло настоящаго времени; это требуетъ совершеннъйшаго и большаго тія, нежели какое сообразпо съ пастоящимъ намъреніемъ слова. Таково въ сущности наме ученіе; и я изложиль его не для того, чтобы вступить въ состязаніе съ противомыслящими (ибо я уже много разъ, котя и умъренно, состязался съ ними), но чтобы вамъ показать свойство моего ученія, точно ди я сподвижтивъ твхъ же враговъ и за тъже истины.

Таково, почтенные мужи, оправданіе мосго адъсь пребыванія. Если оно заслуживаеть пожвалу, -- благодареніе Богу и вамъ, призвавшимъ меня; если же не соотвътствуетъ надеждамъ,-и въ этомъ случав благодареніе! Ибо я хорошо знаю, что оно несовских укоризненно, я вфрю подтверждающимъ это. Покорыстовался ли я чъмъ нибудь отъ этого Приумножиль ли сколько нибудь свою собственность, чему вижу примъры на многихъ? Огорчиль ли чемъ пибудь Церковь? Можетъ быть, оскорбиль я иныхъ, которые думали, что понапрасну говорю, и которымъ противепоставиль я свое слово. Но васъ, сколько сознаю самъ себя, ничвиъ я не оскорблялъ. Ни вола не взяль у васъ, говориль великій Самумаъ, состязуясь съ Израилемъ о царъ, ни изды ва души ваши; свидътель есть Господь въ васт (1 Цар. 12, 5); не взяль я ни того ни другаго, продолжалъ онъ: но я не буду перечислять это въ подробности. Напротивъ того соблюдаль я священство чистымъ и несквернымъ. Если же возлюбилъ я владычество, или высоту престоловъ, или если возлюбилъ попирать дворы царей: то пусть я не буду имъть никакой другой славы, а если пріобръту, то пусть лишусь ея.

Что же значать слова мон? Я не безмезлный труженикъ добродътели, и не достигъ еще до такого совершенства. Вознаградите меня за труды. Чемъ же? Не темъ, о чемъ подумали бы нъкоторые, способные подоаръвать всякаго; но темъ, чего мне безопасно желать. Успокойте меня отъ долговременныхъ трудовъ, уважьте эту съдину, почтите мое странничество; введите на мое мъсто другаго, за васъ гонимаго, у кого руки чисты, у кого слово не неразумно, кто могъ бы во всемъ васъ удовлетворить и нести съ вами церковныя попеченія; ибо настоящее время особенно требуеть такихъ пастырей. А у меня, видите, въ какомъ состоянін тіло, истощенное временемъ, бользнію, трудами. На что вамъ нуженъ старикъ робкій, ослабъвшій, умирающій, такъ сказать, ежедневно, не тъломъ только, но и заботами,и это съ трудомъ говорящій вамъ? Повърьте голосу учителя, такъ какъ никогда не отказывали ену въ довъріи. Я усталь, слушая обвиненія моей кротости; усталь, препираясь и съ словомъ и съ завистію, съ врагами и съ свопоражають въ грудь, ими; одни и меньше успъваютъ, потому что нетрудно остеречься явнаго врага; другіе имъють въ виду хребеть, и больше причиняють огорченій, потому что неподозръваемый (врагъ) губительнъе. Если бы

я быль кормчій, и даже самый знающій, но овружало бы насъ обширное море, бурно волнующееся вокругъ корабля, и въ тоже время между пловцами возсталь бы сильный мятежь, вст спорили бы о томъ и о другомъ, и заглушали другъ друга и волны: то я, сидящій у коринла, долго ли бы могъ бороться и съ моремъ, и съ пловцами, и безбъдно спасать корабль отъ двоякой бури? Гдв трудно спасеніе, когла всв и всвии мврами трудятся надъ однимъ (деломъ): тамъ какъ не потонуть, когда всв противоборствують другь другу? Нужно ли говорить о чемъ другомъ? Но какъ вынести эту священную брань? (пусть иная называется и священною, какъ брань варварская). Какъ совокуплю и приведу къ единству этихъ людей, одинъ противъ другаго возстдающихъ и пастырствующихъ, а съ ними-и народъ, разсторгнутый и приведенный въ противоборство, (подобно тому, какъ во время землетрясеній разсъдаются мъста сосъдственныя и близкія, или во время заразительныхъ бользней страждуть слуги и домашніе, потому что бользнь удобно передается отъ одного къ другому); и не только этотъ народъ, но цвлыя части вселенной, увлекающіяся темъ же мятежнымъ духомъ, такъ что Востокъ и Западъ раздълились на двъ противныя стороны, и есть опасность, что они, составляя разные удёлы, столько же будуть различаться и мятніями.

Долго ли будутъ въ употреблении слова: мой и твой, старый и новый, ученые или духовите, благородите или неблагородите, богатве или бъднъе? Стыжусь старости, когда инъ, спасенному Христомъ, даютъ имя отъ чего нибудь другаго. Несносны мев ваши ристалища, времища и те расходы и заботы, которымъ предаетесь вы сътакимъ неистовымъ рвеніемъ. И мы то впрягаемъ, то перепрягаемъ коней, предаемся восторгамъ, едва не бьемъ воздуха, какъ они, бросаемъ пыль къ небу, какъ изступленные; споря за другихъ, удовлетворяемъ собственной страсти спорить, бываемъ худыми оцънщиками соревнованія, несправедливыми СУЛЬЯМИ АВЛЪ. Нынъ у насъ одинъ престолъ и одна въра, если такъ внушають намъ наши вожди: завтра подуетъ противный вътеръ, н престолы и въра у насъ будутъ разные. Виъств съ враждою и пріязнію мвняются имена; а что всего хуже, не стыдимся говорить противное при тъхъ же слушателяхъ, и сами не стоимъ въ одномъ, потому что любовь къспорамъ дълаетъ насъ то такими, то иными; и въ васъ бывають такія же переміны, отливы п

приливы, какъ въ Еврипъ (1). Когда дъти нграють и служать игрушкой для другихъ на площади: стыдно и несвейственно намъ, оставивъ собственныя дъла, вмъшаться въ нхъ игры, потому что дътскія забавы неприличны старости. Такъ, когда другіе увлекаютъ и увлекаются, -- я, знающій иное лучше иногихъ, не соглашусь быть однимъ изъ нихъ, а не тъмъ, что я теперь, пезнатный, но свободный. Ибо, кром'в прочаго, есть во мн и то, что не во многомъ соглашаюсь со многими, и не люблю идти однимъ съ ними путемъ. Можетъ быть, это дерзко и невъжественно, однакожъ я подверженъ этому. На меня непріятно действуеть пріятное для другихъ. и я услаждаюсь темъ, что для другихъ непріятно. Поэтому я не удивился бы, если бы меня, жакъ человъка безпокойнаго, связали и многіе признали сумазброднымъ, что, какъ сказывають, и случилось съ однимъ изъ еллинскихъ ФИЛОСОФОВЪ (2), КОТОРОМУ ЦЪЛОМУДРІЕ ВМЪНЕНО было въ безуміе, потому что онъ надъ всемъ смъялся, находя достойнымъ смъха казавшееся

<sup>(1)</sup> Такъ назывался проливъ морской, или искуственный каналъ, каковъ наприм'тръ былъ въ Рим'т для представленія морскихъ сраженій.

<sup>(2)</sup> Демокритомъ абдерскимъ.

для многихъ стоющимъ усильныхъ трудовъ; я ме удивился бы, если бы почли меня опьянълымъ, какъ въ послъдствіи учениковъ Христовыхъ, когда они стали говорить языками, почли пьяными, не знал, что это сила Духа, а не изступленіе ума.

Разсмотрите же и мон вины. Говорятъ: «столько времени управляешь ты Церковію, благопріятствують, обстоятельства тебъ самодержецъ ревностенъ (что весьма важно): въ чемъ же для насъвидна перемъна? Сколько предъ нами нашихъ оспорбителей? Капихъ бъдствій не претерпъли мы? Не видъли ли мы обидъ, угрозъ, изгнаній, разграбленія и описанія иміній, сожженія пресвитеровь на моръ? Не видели ли храмовъ, обагренныхъ кровію святыхъ, и изъ храмовъ содълавшихся кладбищами? Не видъли ли всенароднаго закланія пресвитеровъ, епископовъ, точнъе же сказатьнатріарховъ? Не всякое ли мъсто было непроходимо для однихъ благочестивыхъ? Не столько ли мы терпъли, что невозможно и пересказать встхъ бъдствій? А чемъ мы воздали причинившимъ ихъ намъ? Между тъмъ, что особенно хорощо, возможность действовать возвращена намъ, и надобно было вразумить оскорбителей». Оставляю прочее, предложу свое, чтобы не все говорить о твоемъ. Развъ и мы не были гонимы? не терпъли оскорбленій? Развъ не изгопяли насъ изъ Церквей, изъ домовъ и (что всего ужаснье) изъ самыхъ пустынь? Развъ не перенесли мы того, что и народъ неистовствоваль, и правители областей дълали обиды, а цари, равно и указы ихъ, были презираемы? Что же потомъ? Мы стали . сильны, а гонители разбъжались. И это, по моему митнію, достаточное наказаніе обидчикамъ, т. е. самая власть, какую имъемъ отмстить. Но эти люди думають иначе; они чрезъ мъру точны и правдивы, когда пдетъ дъло объ отищенін; потому требують, не пропускать случая. Они говорять: «какой начальникь области наказанъ? Какой народъ и кто изъ смушавшихъ его вразумленъ? Воспользовались ли ны чъмъ нибудь для себя самихъ, чтобы внушить страхъ и на будущее время»?

Можетъ быть, и за то будутъ порицать меня (какъ уже и порицали), что нътъ у меня ни богатаго стола, ни соотвътственной сану одежды, ни торжественныхъ выходовъ, ня величавости въ обхожденіи. Не зналъ я, что мнъ должно входить въ состязаніе съ консулами, правителями областей, знатнъйшими изъ военачальниковъ, которые не знаютъ, куда расточить свое богатство,—что и мнъ, роскошествуя изъ достоянія бъдныхъ, надобно обременять свое чрево, употреблять необходимое на излишества, изрыгать на алтари. Не зналъ, что и

мив надобно тадить на отличныхъ коняхъ, блистательно выситься на колесницъ,—что и мнъ должны быть встрвчи, пріемы съ подобострастіємъ, что вст должны давать мнъ дорогу и разступаться предо мною, какъ предъ дикимъ звъремъ, лишь только издали увидятъ мое шествіе!

Если что было для васъ тяжело, то прошло. Простите мнв эту горечь! Поставьте надъ собою другаго, который будеть угодень народу, а мнъ отдайте пустыню, сельскую жизнь и Бога. Ему одному я буду угождать даже простотою жизни. Тяжело, если буду лишенъ бесъдъ, собраній, торжествъ, и этихъ окриляющихъ рукоплесканій, ближнихъ и друзей, почестей, прекраскаго вида города, величія, блеповсюду поражающаго тъхъ, которые смотрять на это и не проникають внутрь. Но это не такъ тяжело, какъ возмущаться и очерняться мятежами и волненіями, какія въ обществъ, и приспособленіями къ обычаямъ народа. Опи ищутъ не іереевъ, а риторовъ; не строителей душъ, а собирателей имуществъ; не жрецовъ чистыхъ, а сильныхъ предстателей. Скажу нъчто и въ ихъ оправданіе: я обучиль ихь этому, я, который встьме быхе вся, не знаю только, да спасу ли вебхъ, нли да погублю (1 Кор. 9, 22).

Что скажете? Убъдилъ ли и побъдилъ ли и васъ этими словами? Или для убъжденія ватего нужны выраженія болье твердыя? Такъ, ради самой Троицы, которую я чту и вы чтите, ради общей нашей надежды, и ради соединенія этого народа, окажите мнв эту милостьотпустите меня съ молитвами. Пусть это будетъ свидътельствомъ монхъ подвиговъ! Дайте мив увольнительную грамату, какъ цари дають воинамъ, и, если угодно, съ добрымъ свидътельствомъ, чтобы это служило къ чести моей; а если вътъ, - какъ хотите; я не буду прекословить, пока не увидитъ Богъ, каковы дъла наши. «Кого же поставимъ вмъсто тебя»?--Узрить Господь себъ пастыря для начальствованія, какъ узръль овна во всесожженіе (Быт. 28, 8). Только одного требую, чтобы онь быль наъ числа возбуждающихъ зависть, а не сожалене, изъ числа не всякому во всемъ уступающихъ, но умъющихъ въ иномъ случав и воспротввиться для большаго блага: ибо первое всего пріятиве здівсь, а второе всего полезиве тамъ.-И вы составьте слово на мое отшествіе, а я воздамъ за то вамъ такимъ прощальнымъ словомъ:

Прости, Анастасія (1), получившая наименованіе отъ православія; ибо ты воскресила

<sup>(1)</sup> Храмъ воскресенія.

намъ ученіе, дотолъ презираемое! Прости, мъсто общей побъды, новый Силомъ, въ которомъ сначала водрузили мы скинію, сорокъ лътъ носимую и блуждавшую по пустывъ! Прости и ты, великій и славный храмъ, получившій настоящее величіе отъ Слова, храмъ, который прежде быль Іевусомъ, а чрезъ меня савланъ Герусалимомъ! Простите и npoqie храмы, близкіе по красотв къ Анастасіи, храмы подобно узамъ связующіе собою разныя частн той части, города, И присвоенные рая со встии состдственна, храмы, которые наполниль не я, имъющій столько немощи, но наполнила благодать, сомною отчаяннымъ! Простите Апостолы, прекрасный сонмъ, мон учители въ подвижничествъ, хотя и я ръдко торжествоваль въ честь вашу, нося въ теле, къ собственной пользъ, можетъ быть, того же сатану, который быль дань вашему Павлу (2 Кор. 12, 7), ради котораго и нынъ отъвасъ переселяюсь! Прости каеедра-эта завидная и опасная высота; прости соборъ аріереевъ н іереевъ, почтенныхъ сановитостію и лътами; простите всъ, служащіе Богу при священной трапезв и приближающиеся кътому, кто приближается къ Богу (Лев. 10, 3)! Простите лики назореевъ, стройныя псалмопънія, всенощныя стоянія, честность дъвъ, благопристойность женъ, толиы вдовъ и сиротъ, очи

вищихъ, устремленные къ Богу и къ намъ! Простите страннолюбивые и христолюбивые домы, помощники моей немощи! Простите любители моихъ словъ, простите и эти народные приливы и отливы, и эти трости, пишущія явно и скрытно, и эта ограда, едва выдерживающая твенящихся къ слушанію! Простите цари и царскіе дворцы и царскіе служители, домочадцы (1), можетъ быть, и върные царю (не знаю этого), но по большей части невърные Богу. Плещите руками, восклицайте громкимъ голосомъ, поднимите вверхъ своего витію! Умолкъ языкъ для васъ непріязненый и въщій. Хотя онъ не вовсе умолянеть, и будеть еще препираться рукою и черниломъ; но въ настоящее время мы умолкли. Прости, градъ великій и христолюбивый! Ибо засвидътельствую истину, хотя и не по разуму эта ревность (Рим. 10, 2): разлука сдълала насъ болъе списходительными. Приступите къ истинъ; перемъните жизнь свою, хотя поздно; чтите Бога болъе, нежели сколько обыкли! Перемъна жизни нимало не постыдна; напротивъ того постоянство во зав гибельно. Простите, Востокъ и Западъ! За васъ и отъ васъ терпимъ

<sup>(1)</sup> Царскіе евнухи, которые большею частію заражены были ересями Арія и Македонія.

мы пападеніе: свидътель сему Тотъ, кто примирить нась, если хотя немногіе будуть подражать моему удаленію. Пбо не лишатся Бога удалившееся отъ престоловъ, по будутъ имъть горыюю кассдру, которая гораздо выше и безопаснъе этпхъ каоедръ. А сверхъ всего и свльнъе всего воскликну: простите авгелы, блюстители этой церкви, и также моего здъсь пребыванія и отпествія отсюда, если только н мои двла въ рукв Божіей! Прости мнъ, Тронца-мое помышленіе и украшеніе! Да сохранишься Ты у сего народа моего и да сохранишь его (ибо онь мой, хотя жизпь устрояется вначе; да будеть возвъщено мить, что онъ всегда превозносить и прославляеть Тебя и словомъ и жизнію! Чада! Сохраните предакія (1 Тим. 6, 20). Помните, какъ нобивали меня камнями! Благодать Господа нашего Іисуса Христа со встыли вами, аминь (Pam. 16, 24.

### H.

ПРАВИЛА СТА ПЯТИДЕСЯТИ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ; СОБРАВЩИХСЯ ВЪ КОНСТАНТИПОПОЛВ, ВО ВРЕМЯ КОНСУЛЬСТВА ФЛАВІЯ ЕВХЕРІЯ И ФЛАВІЯ ЕВАГРІЯ (¹).

Посланіе свыпаго собора къ благочестивыйшему императору Феодосію великому, съ приложеніемъ постановленныхъ отцами правиль.

Благочестивъйшему императору <del>Осодо-</del> сію—святый соборъ епископовъ, собравшихся въ Константинополъ изъ разныхъ областей.

Въ началь нашего посланія кътвоему благочестію, благодаримъ Бога, который ознаменоваль твое благочестивое царствованіе общимъ миромъ Церквей и утвержденіемъ истинной въры; и воздавал Богу должное благодареніе, нужнымъ считаемъ донести твоему благочестію о томъ, что происходило на святомъ соборъ. Собравшись, по твоему распоряженію, въ Константинополь, мы во-первыхъ возобновили взаимное согласіе между собою;

Digitized by Google

<sup>(1) «</sup>Предъ седмыми юліанскими идами» (πρό ίπτα είδων ίουλίων), τ. e. въ май місяці, 381 года.

потомъ изрекли краткія опредъленія, въ которыхъ утвердили въру отцевъ, собиравшихся въ Никећ, и осуднаи возникшія противъ нея ереси: промъ того, постановили точныя прапила о благоустройстве Церквей. Все это мы прилагаемъ къ настоящему пашему посланію. Итакъ просимъ твое благочестіе - утвердить постановленія собора, дабы, какъ ты почтиль Церковь своимъ пославіемъ, которымъ созваль насъ, такъ ты же, своинъ утвержденіемъ, нодожиль и конецъ нанінить совъщаніямъ. Госноль же да утвердить царствованіе твое въ миръ и правдъ, да проложитъ его въ роды родовъ, и къ земному владычеству да приложитъ радости царства небеснаго. Богъ, по нолитвамъ святыхъ, да сохранитъ для вселенной крвикимъ и украшеннымъ всеми доблестямитебя, истинно благочестивъйщій и боголюбивышій императоры!

Епископы, благодатію Божією, собравшієся въ Константинополь наъ разныхъ областей, по призыву благочестивъйшаго императора Феодосія, опредълили:

1.

Въра трехъ сотъ осемнадцати отцевъ, собиравшихся въ Никеъ виоинской, да не отив-

няется, но да пребываетъ господствующею; и да предастся анаоемъ всякая ересь, и именноересь овноміанъ или аномесвъ, и аріанъ или евдоксіанъ, и полуаріанъ или духоборцевъ, также и савелліанъ, и маркелліанъ, и фотиніанъ, и аполлинаріанъ.

Q.

Областные епископы не должиы простирать своей власти на другія. Церкви, вив своихъ областей, и смъшивать Церквей: но по правиламъ: александрійскій епископъ долженъ управлять церковными делами только въ Егицть, а спископы Востока начальствовать только въ восточной Церкви, съ сохранениемъ премиуществъ Церкви автіохійской, утверждентыхь енкойскими правилами (1); также спиекопы Азійской области да управляють Цервовію только въ Азін, понтійскіе-только въ Понтійской области, и оракійскіе-толька во Оракіи.—Не бывъ призваны, епископы не должны переходить за предълы своей области, для руконоложенія, или какого либо другаго церновнаго распоряженія. При сохраненіи же вышеписаннаго правила о (церковныхъ) обла-

ĩ,

ŗ.

į.

1

<sup>(1) 1</sup> всел. соб. прав. 6.

етяхъ, очевидно, дъла каждаго округа будеть устроять окружной соборъ, какъ опредълено въ Никеъ (¹).—А Церкви Божін, находящіяся въ иноплеменныхъ народахъ, должны быть управляемы по соблюдавшемуся доныкъ обыкновенію отцевъ.

3.

Константинтинопольскій епископъ да имееть преимущество чести после римскаго спископа, такъ какъ Константинополь есть вовый Римъ.

### 4.

О Максимъ циникъ, и произиведшемъ отъ него безпорядкъ въ Константинополъ опредълено: ни Максимъ не былъ и не есть епископъ, ви рукоположенные имъ (не были и не состоятъ) ни въ какой степени клира; все, и для него сдъланное, и имъ сдъланное, уничтожено, какъ недъйствительное.

8.

О свиткъ западныхъ (2) постановлено: принимаемъ (въ общеніе) и находящихся въ Авті-

<sup>(1)</sup> I всел. соб. прав. 5.

<sup>(2)</sup> Здісь разумівется святокъ западныхъ епяскоповъ, содержащій посланіе рамскаго епяскопа

охів, какъ скоро они исповѣдують единое Болество Отца и Смпа и Святаго Духа.

G.

Такъ какъ многіе, желая привести въ замънательство и низпровергнуть церковное благоустройство, враждебно и клеветинчески вымышляють разныя обвиненія противь управляющихъ Церквами православныхъ епископовъ, усиливаясь такимъ образомъ только помрачить добрую славу священнослужителей и произвести смятенія въ мирномъ народъ: то моэтому святый соборь сомединхся въ Константинополь енископовь заблагоразсудиль: ше безь изследованія допускать обвинителей м ве всякому позволять обвинение правителей **Меркви, впрочемъ и не всъмъ возбранять. Но** если вто принесеть на епискона какую нибудь собственную, то есть, частную жалобу, какъ манримъръ въ томъ, что обманутъ имъ или потерпаль отъ него какую нибудь другую неправду: при такихъ обвиненіяхъ не дълать изследованія ни о лице обвинителя, ни о вере ето. Ибо, во всякомъ случав, и совъсть епи-

Дамаса, о которомъ замѣчено выше въ исторія: собора.

скопа должна быть свободна, и объявляющій себя обиженнымъ, какой бы втры онъ ни быль, должень найти працосудіе. Если же взволимая на епископа вина будетъ церковная: тогла должно изследовать о личности обвинителя. И во-первыхъ, да не нозволяется еретинамъ аблать обвиненія па православныхъ епископовъ по деланъ церковнымъ. Еретиками же мы называемъ и тахъ, которые издавна отчуждены отъ Церкви, и тъхъ, которые впоследствін нами преданы анавемъ; а вивсть съ сими и тъхъ, которые ноказывають видъ, будто исповедують истинную веру, однакожь отделились, и составляють свои собранія противъ нашихъ правильно постановленныхъ еписконовъ. Потомъ, если кто изъ шихъ Церковію, за какія нибудь вины, прежде быль осуждень и изверженъ, или отлученъ, изъ клира, или изъ разрада мірянъ: то и такимъ не дозво**дяется обвинять епискора, пока напередъ не** очистять себя оть собстренной вины. Равно и техъ, воторые прежде сами подверглись какому либо обвинению, не допускать къ обвиневію епископа или другихъ клириковъ, прежде нежели докажуть, что они сами невиновны въ приписанных имр преступленіяхъ. Если же кто, не бывъ ви сретикомъ, ни отлученнымъ, ви осужденнымъ, или прежде обвиненнымъ въ какихъ либо преступленіяхъ, скажетъ, что

имъеть какое либо обвинение противу епископа но церковному дълу: такимъ святый соборъ повелъваетъ, сперва представить свои обвиненія всъмъ епископамъ области и предъ пини доказать преступленія епископа, подвергшагосл обвиненію. Если бы случилось, областные епископы не вр силахр были быисправить взводимыя на епископа преступленія: тогда обвинители должим приступить къ большему собору ешископовъ той области, созваныхъ по этой причинъ: но не прежде они могуть настапвать на своемъ обвинении, какъ нисьменно обязавшись понести равное съ обвинлемымъ паказаніе, если бы, по изследованію дъла, оказались клевещущими на обвиняемаго епископа. Но если вто, презръвъ ръшеніе, постановленное вышепоказаннымъ HODAAKOMЪ. деранеть-или утруждать слухъ парскій, или суды мірскихъ начальниковъ, или безпоконть вселенскій соборь, къ оскорбленію чести всехъ областныхъ епископовъ, того отнюдь не должно принимать съ жалобою, какъ нанесшаго осворбленіе правиламъ, и парушившаго церковный порядокъ.

7.

Присоединяющихся къ православію и къ части спасаемыхъ изъ еретиковъ, принимаемъ, по сабдующему чиноположению и обычаю. Аріанъ, и македоніанъ, и савватіанъ, и наватіанъ-называющихъ себя чистыми и лучшими, тетрадитовъ, тессарадекатитовъ HLH анодинаристовъ, когда они даютъ письменныя удостовъренія и предають анавемъ всякую ересь, мудретвующую не такъ, какъ мудретвуетъ святая касолическая и апостольская Церковь Божія, принимаемъ, запечатавная, то есть, помазуя сперва святымъ муромъ чело, и очи, и ноздри, и уста, и уши; и запечатывая ихъ, говоримъ: «печать дара Духа Святаго». Евноміань же, крещающих единократным вогруженіемъ, и монтанистовъ, называемыхъ здъсь фригами, и савелліавъ, держащихся мябнія о сыноотечествъ, и дълающихъ другое, нетерпимое, и вст прочія ереси, (пбо здъсь много еретиковъ, особенио выходящихъ изъ области Галатской, встхъ, которые наъ вихъ желаютъ присосдиниться нъ православію, принимаемъ, какъ язычниковъ. Въ первый день дваяемъ ихъ христіанами, во второй оглашенными, потомъ въ третій заклинаемъ ихъ, съ троекратнымъ дуновеніемъ въ лицо и въ уши ихъ: и такинъ образомъ оглашаемъ ихъ и заставляемъ ихъ долгое время пребывать въ Церкви и слушать Писанія; и потомъ уже крестичь ихъ.

### III.

# СИМВОЛЪ ВЪРЫ, ИЗЛОЖЕННЫЙ КОНСТАНТИНО-ПОЛЬСКИМЪ СОБОРОМЪ.

Въруемъ въ единаго Бога Отца, вседержителя, творца-неба и земли, всего видимаго и невидимато. И въ единато Господа Іисуса Христа, Сына Божія, единороднаго, рожденнаго оть Отца прежде всехъ вековъ, светь отъ свъта, Бога истиннаго отъ Бога истиннаго, рожденнаго, не сотвореннаго, Отцу единосущнаго, чрезъ котораго все произощао;-для насъ человъковъ и для нашего спасенія ещелшаго съ небесъ, и воплотившагося отъ Духа Святаго и Дъвы Марін, и вочеловъчившагося;распятаго за насъ при Понтіи Пилать, и страдавшаго, и погребеннаго, и воскресшаго въ третій день, по писаніямъ, — и восшедшаго на небеса, и съдящаго одесную Отца,-и опять имъющаго придти со славою-судить живыхъ н мертвыхъ, -- котораго царству не будетъ конда. И въ Духа Святаго, Господа, животворящаго, исходящаго отъ Отца, витстт съ Отценъ и Сыномъ покланяемаго и славимаго. нарекавшаго чрезъ пророковъ. Въ единую святую, соборную и апостольскую Церковь; неповъдуемъ одно крещение въ отпущение гръховъ. Ожидаемъ воскресенія мертвыхъ,—и жизни будущаго въка. Ампнь.

#### IV.

ПОДПИСАЛИ СТО ПЯТЬДЕСЯТЬ ЕПИСКОПОВЬ, ПРИСУТСТВОВАВШІЕ НА ЭТОМЪ СОБОРЪ.

Нектарій константинопольскій.

Египетской области:

Тимовей александрійскій.

Доровей оксиринхскій.

Палестинской области:

Кириллъ іерусалимскій.

**Өалассій** (1) кесарійскій.

Макеръ іерихонскій.

Діонисій діоспольскій.

Прискіанъ севастійскій.

Сатурнинъ (2) скинопольскій.

Руфъ никопольскій.

Авксентій аскалонскій.

Эліанъ іамнійскій.

Финикійской области:

Зенонъ тирскій.

Павелъ сидонскій.

Нектавъ птолемандскій.

<sup>(1)</sup> По другимь: Геласій.

<sup>(2) —</sup> Сатуриій.

Филиппъ дамаскскій.

Ватрахъ (1) панейскій,

Тимовей беритскій.

Василидъ вивлскій.

Мохимъ (2) арадскій.

Александръ арахскій (3).

Сирійской (\*) области:

Мелетій антіохійскій.

Пелагій (4) лаодикійскій.

Акакій верзйскій.

Іоаннъ апамейскій.

Визъ (5) селевкійскій.

Евсевій епифанійскій.

Маркіанъ селевкопольскій (6).

Патрофилъ ларисскій.

Северъ патрскій (7).

Флавіанъ и Елпидій, пресвитеры антіохійскіе.

Евсевій халкилскій.

Домнъ гавальскій.

Василій рафанскій (8).

<sup>(1)</sup> По другимъ: Враккъ.

<sup>(2) —</sup> Мокимъ, — Мукинъ.

<sup>(3) —</sup> арундскій, въ лиць пресвитера Тимовея.

<sup>(4) —</sup> Пелазій.

<sup>(5) —</sup> Виза.

<sup>(6) —</sup> селевковаллійскій.

<sup>(7) —</sup> паттійскій,—партійскій.

<sup>(8) —</sup> рафаневійскій.

<sup>(&#</sup>x27;) Собственно-изъ Целесирів.

## Аравійской области:

**Araniй** (¹). **Bara**дій (²).

Бостронской области

Елпидій діонистскій (3).

Ураній адранскій (4).

Хилонъ константійскій (5).

Северъ неапольскій.

Озройской области:

Евлогій едесскій.

Витъ каррскій (6).

Абрамъ батнскій (7).

Месопотанской области:

Марей амидскій.

Ватъ (8) константиніанскій.

Іовіанъ (°) нмерійскій.

Августовой Евфратской области:

Өсодотъ (10) ісрапольскій.

Антіохъ самосатскій.

<sup>(1)</sup> По другимъ: Асапій.

<sup>(2) —</sup> Ваттъ.

<sup>(3) —</sup> діонисійскій, — діонисіадскій.

<sup>(4) —</sup> адратскій, —адарскій.

<sup>(5) —</sup> константинійскій.

<sup>(6) —</sup> карруйскій.

<sup>(7) —</sup> бетонскій, —бетаунскій, —батумунійскій.

<sup>(8) —</sup> Ватеній.

<sup>(9) —</sup> Іовинъ эммарійскій.

<sup>(10) —</sup> Өеодоръ.

Исидоръ суррскій (1).

Іовинъ пелискій (2).

Марій долихскій (<sup>2</sup>).

Киликійской области:

Діодоръ тарсскій.

Киріакъ аданскій.

Гезихій епифанійскій.

Германъ корикскій.

Лерій вефирійскій.

Филомузъ (4) помпеопольскій.

Олимпій мопсуетскій.

Филомузъ (\*) александрійскій, вълицѣ пресвитера Алипія.

Каппадокійской области:

Елладій кесарійскій.

Григорій нисскій.

Еферій (6) тіанскій.

Босфоръ колонійскій.

Олимпій фарнавійскій (7).

Григорій назіанаскій.

Мало-Арменской области:

Отерій мелитинскій.

Отерій арависскій.

<sup>(1)</sup> По другимь: кирскій.

<sup>(2) —</sup> пеннскій,—перрійскій.

<sup>(3) —</sup> лоллійскій.

<sup>(4) —</sup> Филоній.

<sup>(5) —</sup> Өеофияъ.

<sup>(6) —</sup> Эеерій, —Эрій.

<sup>(7) —</sup> парнасскій.

## Исаврійской области:

Симпосій селевкійскій.

Филовей иренопольскій (1).

Монтанъ влавдіанопольскій (2), въ лицъ пресвитера Павла.

Ипсистій (3) филадельфійскій.

Маринъ далисандскій.

Өеодосій антіохійскій.

Артемій титопольскій (4).

Неонъ селенунтскій (5).

Евсевій ольвійскій.

Монтанъ діокесарійскій.

Музоній келендерскій (6).

## Кипрской области:

Іулій пафскій.

Өеопомпъ тримпфунтскій.

Тихонъ тамасскій.

Мвемій (7) киттійскій.

## Памфилійской области:

Троилъ геонскій ( $^{8}$ ). Каій лирбскій ( $^{9}$ ).

<sup>(1)</sup> По другимъ: іеропольскій.

<sup>(2) —</sup> клавдіопольскій.

<sup>(3) —</sup> Исистій, —Спистъ.

<sup>(4) —</sup> титіопольскій.

<sup>(5) —</sup> Неуній селинунтскій.

<sup>(6) —</sup> колендринскій.

<sup>(7) —</sup> Меминій,—Немъ.

<sup>(8) —</sup> гонскій, —егеанскій.

<sup>(9) —</sup> гирбскій, — лирбизскій.

Лонгинъ колобрасскій (1). Оеодулъ коракезійскій (2), Гезихій коммакскій (3). Туссіанъ кассонскій. Мидъ шантенесскій (4). Гераклидъ титуйскій (5), Оеодулъ сильвійскій (6). Паниеній аріасскій.

## Ликаонской области:

Анфилохій иконійскій.
Кириллъ гомонадскій (7).
Аристофанъ собарскій (8).
Павель листрскій.
Пнаъ котенскій (9).
Дарій мистійскій.
Леонтій пергскій.
Феодосій гидскій (10).
Евстафій канскій.
Дафнъ (11) дербскій.

<sup>(1)</sup> По другимь: колимбрасскій.

<sup>(2) —</sup> короказійскій, — карикиссійскій.

<sup>(3) —</sup> катамскій, — котернуйскій.

<sup>(4) —</sup> панеминскій, —патемунскій.

<sup>(5) —</sup> птинсскій, — тихскій, — тикузійскій.

<sup>(6) —</sup> фіальскій.

<sup>(7) —</sup> куманадскій.

<sup>(8) —</sup> супатскій, — сапарскій.

<sup>(9) —</sup> корійскій.

<sup>(10) —</sup> сидскій.

<sup>(11) —</sup> Вдизенъ, —Парфанъ.

Евгеній паспанскій (1). Илуарій (2) исаврійскій. Северъ амбладскій.

## Писидійской области:

Оптимій (3) антіохійскій. Оемистій адріанопольскій. Атталь простамскій. Ананій ададскій (4). Фавсть лисниійскій (5). Іоній сагалесскій (6).

Каллиникъ подалійскій (7).

Евстатій митропольскій.

Патрикій паралійскій (\*).

Лукій неапольскій.

Лонгіанъ (°) созопольскій, въ лицъ пресвитера Симплиція.

Тираннъ, пресвитеръ аморійскій (10).

<sup>(1)</sup> По другимь: палапскій,—порадскій,—пассалонскій.

<sup>(2) —</sup> Иллирій.

<sup>(3) —</sup> Оптимъ.

<sup>(4) —</sup> аданскій.

<sup>(5) —</sup> лиминскій.

<sup>(6) —</sup> салагасскій, — салассійскій.

<sup>(7) —</sup> пемандрійскій.

<sup>(8) —</sup> парадагскій.

<sup>(9) —</sup> Лолліанъ.

<sup>(10) —</sup> амурайскій.

Авсканонъ (1), пресвитеръ апамейскій. Елладій, пресвитеръ комманскій. Сеосевій филомелійскій, въ лицъ пресвитера Васса.

### Ликійской области:

Татіань мирскій.

Піоній комасскій.

Евдемій патарскій.

Патрикій энандскій (\*).

Аувикинъ лимирскій.

Македонъ ксаноскій (3).

Романь вивонскій (4).

**Өеантимъ** (3) араксскій.

Ерней вувутейскій.

# Фрилійской области:

Вить примисзійскій (б).

Авксамань (7) свкарнійскій.

Нектарій апирскій (\*).

Осодоръ евменійскій, въ лиць пресвитера Про-Футура.

BC. C.

48

<sup>(1)</sup> По другимь: Авсксіанъ.

<sup>(2) —</sup> вномандскій.

<sup>(3) —</sup> зандолскій.

<sup>(4) —</sup> пасилилунскій.

<sup>(5, —</sup> Өеантіанъ.

<sup>(6) —</sup> примизійскій.

<sup>(7) —</sup> Евсаній.

<sup>(8) —</sup> аппіанскій:

Карійской области:

Евдоксій (1) афродизійскій.

Леонтій кивурскій (2).

Вифинской области:

Евфразій никомидійскій.

Дорооей никейскій.

Олимпій неокесарійскій.

Өеодуль халкидонскій.

Евстасій (3) прузскій.

Понто-Амазійской области:

Пантофилъ (\*) иберійскій.

Мизійской области:

Мартирій маркіанопольскій (<sup>5</sup>).

Скифской области:

Геронтій (6) томскій.

Эверій терсонійскій (7).

Севастіанъ анхіальскій.

Испанской области:

Агрій иммонтинскій (8).

<sup>(1)</sup> По другимь: Екдикій.

<sup>(2) —</sup> кимирунскій, —кивпрскій.

<sup>(3) —</sup> Евставій.

<sup>(4) —</sup> Пансофій, —Пасифияъ.

<sup>(5) —</sup> маркіопольскій.

<sup>(6) —</sup> Терентій.

<sup>(7) —</sup> херсонесскій.

<sup>(8) —</sup> ламинитанскій, —имимонтійскій.

# Понто-Полемонійской области: Атарбій, въ лицъ чтеца Кила (1).—(2)

<sup>(1)</sup> По другимъ: Кирилла.

<sup>(2)</sup> Относительно поднисовъ нужно замътить следующее. Изъ того, что вмя антіохійскаго ещископа Мелетія помъщено въ числь сирійскихъ епископовъ, видно, что подписы сдъланы отцами прежде кончины Мелетія, также прежде отреченія Григорія назіанзена отъ константинопольской канедры, и-избранія Нектарія на его місто, равно какъ и до прибытія на соборъ Тимовея злександрійскаго (сравн. Григорія наз. стихотвор. о своей жизни). Поэтому должно допустить, что имена египетскихъ епископовъ, после начала собора прибывшихъ въ Константинополь, и-вновь избраннаго Нектарія, прибавлены къ подписамъ послъ. Съ другой стороны, при жизни Мелетія, (во время подписанія соборныхъ актовъ), Григорій назіанзенъ былъ еще константинопольскимъ епискономъ; между тъмъ въ подписахъ онъ поставленъ въ числъ каппадокійскихъ епископовъ на последнемъ месте, какъ епископъ Назіанза, а не Константинополя. Это, безъ сомивнія, сделано переписчикомъ-по ошибкъ, а можетъ быть и намъренно, потому что ему могло показаться страннымъ-написать лвойхъ константинопольскими епископами-Нектарія и Григорія; а какъ онъ зналъ, что каседра Григорія передана Нектарію, то и поставиль въ чнслф подписавшихся Нектарія съ титуломъ константинопольскаго, а Григорія написаль епископомъ небольшаго города Назіанза, въ Каппадокійской области,

Y.

посланіе къ римской церкви, отъ епископовъ, собиравшихся въконстантинополь(').

Достопочтеннайшимъ господамъ, и блаженнайшимъ братіямъ и сослужителямъ, Дамасу, Амвросію, Вриттону, Валеріану, Асхолію, Анемію, Василію, и прочимъ святымъ епископамъ, собравшимся въ великомъ городъ Римъ,—святый соборъ православныхъ епископовъ, собравшихся въ великомъ городъ Константиющолъ, желаемъ спасенія о Господъ.

Объяснять вашей прозоранвости, кабы-бы она не знала того, и разсказывать о множествъ скорбей, причиненныхъ намъ владычествомъ аріанъ, можетъ быть, излишне. Ибо, ахмасмъ мы, ваше благочестіе не такъ мало наставить наши дъла, чтобы надлежало наставлять васъ въ томъ самомъ, въ чемъ вы сами должны были собользновать намъ; да и бълствія, угнетавщія насъ, не такъ малы, чтобы могли укрыться отъ васъ. Притомъ время пресейдованій было такъ недавно, что все вто еще въ свъжей памяти не только у тъхъ, кото-

<sup>(1)</sup> Өеодорита церк. ист. кн. 5. г.з. 9.

рые страдали, но п у тахъ, которые по любви раздъляли страданія съ ними. Только еще вчера, такъ сказать, и третьяго двя, одни, освободившись отъ узъ изгнанія и вытерпъвъ безчисленныя угнетенія, возвратились церкви; а другихъ, умершихъ въ изгнаніи, только останки принесены въ отечество. Нъкоторые же, и по возвращении изъ ссылки, подвергшись все-еще бушующему гивву еретиковъ, потерпъли въ отечествъ болъе жестокія мученія, нежели какія вывесли на чужбинь, и скончались, подобно блаженному Стефану, побитые камиями. Другіе, изтерзанные различнычн казнями, еще носять на тыв своемъ язвы и рацы Христовы. Н кто можетъ изчислять-лишенія имъній, общественныя пени, позорныя оглашенія о каждомъ особо, козни, обиды и тюрьмы? Всв возможныя притеснонія противъ насъ умножились безъ числа, мо-. жеть быть, потому, что мы вавлекли на себя наказанія за гръхи, а можеть быть и потому, что человъколюбивый Богъ множествомъ страданій пріобучаеть нась къ подвигамъ. За этоблагодареніе Богу, который столькими скорбями научилъ рабовъ своихъ, и по множеству мплостей своихъ опять извель нась вы покой (Пс. 65, 12). А намъ нужно было много свободы, времени и труда для исправленія церквей, чтобы, изцваля твао Церкви какъ-бы отъ

продолжительной бользви, понемногу, лькарствами, возвести его къ первобытному, здравому благочестію. Ибо хотя мы, повидимому, совствь освободились отъ жестокихъ преследованій, и церкви, долго занимаемыя еретиками, снова возвратили, -- но у насъ много хищныхъ волковъ, которые и послъ того, какъ прогнаны отъ овчарни, по лъсамъ расхищають стада, составляютъ противъ насъ сборища, побуждаютъ народъ въ возмущеніямъ, и ничего не пропускають делать во вредъ церквамъ. Итакъ намъ было необходимо, какъ мы сказали, употребить на это много времени. Вы показали братскую любовь къ намъ что, собирая по изволенію Божію соборъ въ Римъ, и насъ, какъ собственныхъ пригласили посланіемъ къ боголюбивъйшему императору, чтобы нынъ,--(а тогда подвергались гоненіямъ),--нынъ, при согласіи самодержцевъ въблагочестіи, вы не безв насв воцарились, но и мы съвами царствовали, по словамъ апостола (1 Кор. 4, 8). А наше желаніе состояло въ томъ, чтобы по возможности споспъшествовать вашему намъренію, совокупно или пользъ церквей, когла всв оставляють ихъ. Кто дасть намъ криль яко голубинь, и полетимъ и почіемъ у васъ (Псал. 54, 8)? Но какъ это (путешествіе наше) совершенно обнажило бы церкви, возобновленіе которыхъ только-что началось, а для многихъ это было бы и совствит невозможно, потому что мы собразись въ Константинополь. согласно письманъ, посланнымъ отъ вашей чести въ прошломъ году, послъ аквилейскаго собора, къ боголюбивъйшему императору Өеодосію: то мы приготовились къ одному только этому путешествію-до Константинополя, убъждали къ согласію епископовъ, оставшихся въ своихъ областяхъ, только по одному этому собору, а не ожидали, что нужно будетъ дальнъйшее путешествіе, и даже вовсе не слыхали о томъ, прежде нежели собрались въ Константинополь. Къ тому же, и назначенный срокъ, по краткости, не давалъ возможности приготовиться къ дальнъйшему путешествію, ни увъдомить всвуь областныхъ епископовъ, общниковъ нашихъ, и получить отъ нихъ согласіе. Такъ какъ это, и многое roe Rpomb этого, воспрепятствова до многихъ епископовъ къ вамъ: то мы, для устроенія церковныхъ двлъ и для поддержанія вашей любви къ намъ, сдёлали то, что было возможно, -- мы упросили почтеннъйшихъ и честнъйшихъ братій и сослужителей нашихъ, епископовъ Киріака, Евсевія и Прискіана, великодушно принять на себя трудъ путешествія къ вамъ. Чрезъ нихъ мы докажемъ, что наше желаніе-миръ, наша ціль-единеніе (Церквей),

и сдълаемъ очевидною нашу ревность о здравой въръ. Ибо гоненія, мученія, угрозы импебаторовъ, жестокости правителей, и всв другін испытанія отъ еретиковъ, мы перевесли за евангельскую въру, утвержденную кев, что въ Виоиніи, тремя стами осьмнадцатью святыми богоносными отцами. Эта въра должна быть принимаема и нами, и вами, и всвия, которые не извращають слово истинной въры; потому что она древняя, и сообразна съ крещеніемь, и научаеть насъ въровать во имя Отпа и Сына и Святаго Духа, то есть, въ божество, силу и единое существо Отца и Сына и Святаго Ауха, равночестное достовиство и совъчное царство-въ трехъ совершеннъйшихъ упостасяхъ, или въ трехъ совершенныхъ лицахъ; такъ что уже не имъетъ мъста пагубное ученіе Савеллія, въ которомъ сливаются упостаси, то есть, уничтожаются (личныя) свойства, и не имъетъ силы богохульное ученіе евноміанъ, аріанъ и духоборцевъ, которое разсвияетъ существо, или естество, божество, и въ несозданную, единосущную и совъчную Троицу вводить какое-то рожденное, или сотворенное, или нносущное естество. II притомъ мы сохраняемъ неизвращенное учение о вочеловъчении Господа, и ве допускаемъ, будто составъ плоти Его не имъетъ души и разума, или-несовершенъ; но признаемъ, что Слово Божіе прежде въковъ было само въ себъ вполнъ совершенно, а въ послълніе дни стало совершеннымъ человъкомъ для нашего спасенія. Вотъ въ короткихъ словахъ валоженіе въры, безъ страха исповъдуемой нами; полнъе можете усладить ваши души, если вамъ угодно будетъ прочитать міе (1), изданное въ Антіохіи бывшимъ тамъ соборомъ, и еще-составленное въ прошедшемъ году въ Константинополв вселенскимъ соборомъ: въ нихъ мы подробнъе изложили наше нсповъданіе въры, и письменно изрекли анаосму недавно-вымышленнымъ ересямъ. А относительно управленія частныхъ церквей удержаль силу, какь вы знаете, прежній законь и опредвление святыхъ отцевъ въ Никев, т. е. чтобы въ каждой области совершали рукоподоженіе, для пользы Церкви, областные епископы, а вмъстъ съ ними (если только они захотять) и сопредъльные имъ. Согласно съ этить закономъ и опредъленіемъ, управляются, какъ вы знаете, и прочія наши церкви, а также избраны предстоятели знаменитьйшихъ церквей. Посему, для константинопольской неркви, такъ сказать, вновь-построенной, которую мы, по милости Божіей, недавно изтор-

<sup>(1)</sup> тород: т. е. наложение въры.

BC. C.

гли отъ еретиковъ, какъ изъ челюстей льва, мы рукоположили епископомъ -нэтгопочтенбоголюбивъйшаго Нектарія, на И вселенскомъ соборъ, съ общаго согласія, подъ наблюденісмъ благочестивъщаго императора Осодосія, по избрапію всего клира и всего города. Потомъ, для древнъйшей и истинно-апостольской, антіохійской (въ Сиріи) церкви, которая первая стала употреблять досточтимое имя христіанъ (Дъян. 11, 26), епископы этой области и восточнаго округа, сошедшись вивстъ, по правиламъ рукоположили во епископа достопочтеннъйшаго и боголюбивъйшаго Флавіана, по избранію всей Церкви, восхвалившей этого мужа какъ-бы едиными устами;-это законное рукоположение утверждено всънъ соборомъ. Наконецъ, для матери всъхъ церквей, церкви јерусалимской, мы утвердили епископомъ достопочтеннъйщаго и богодобивъйшаго Кирилла, уже прежде рукоположенного по правиламъ областными епископами, и много подвизавшагося противъ аріанъ въ разныхъ мв. стахъ. Постановивъ все это законно и по правиламъ, мы призываемъ и васъ, достопочтепные мужи, къ участію въ радости; потому что духовная любовь связываеть насъ взаимно, и страхъ Господень съ одной стороны изгоняеть всякое человъческое пристрастіе, а съ другойпредпочитаетъ устроение церквей сострастио или любви частной—другъ къ другу. Когда такимъ образомъ ученіе вёры согласно, и христіанская любовь утверждена въ насъ: мы перестанемъ говорить слова, осужденныя апостолами: азт убо есмь Павловъ, азъ же Аполлосовъ, азъ же Кифинъ (1 Кор. 1, 12); и когда всъ явимся Христовыми, такъ какъ Христосъ не раздълился въ насъ, то, по милости Божіей, сохранимъ тъло Церкви нераздъльнымъ и смъло предстаненъ предъ престоломъ Господа.

## III. COBOPT ROBCCKIÄ, BCEAEHCKIÄ TPETIÄ

## III. COBOPT ROECCKIÄ, BCEAEHCKIÄ TPETIÄ

## ИСТОРИЧЕСКІЯ СВЪДЪНІЯ О ТРЕТЬЕМЪ ВСЕЛЕНСКОМЪ СОБОРЪ.

Со времени втораго вселенскаго собора константинопольской церковной каосдръ преемникомъ Нектарію быль святый Іоаннь Златоусть, Златоусту Арсакій, брать Нектарія, Арсакію Аттикъ, Аттику Сисинній. По смерти его, императоръ Осодосій младшій, затрудниемый противоположными желаніями граждань въ избраніи епископа, решиль избрать епископа не изъ константинопольской Церкви, а изъ аптіохійской, именно Несторія. Несторій родился въ Германикіи (1). Онъ влагвлъ даромъ слова, хотя и не быль способень къ общественной должности. Отличаясь грубостію простонародной одежды, величавостію въ поступи и во взглядь, бледностію и сухостью лица, онъ заставлялъ предполагать въ себв воздержность, благочестіс, жизнь сообразную

<sup>(1)</sup> Городъ въ Спрін.

съ правилами древнихъ христіанъ. Поэтому-то, съ общаго встхъ согласія, онъ призванъ быль въ Константинополь, и возведенъ въ савъ епископа. Онъ привелъ съ собой изъ Антіохіи пресвитера Анастасія, который всегда быль при немъ самымъ близкимъ и довъреннымъ лицемъ и съ которымъ Несторій обращался дружественно. Этотъ пресвитеръ изъ своихъ поученій къ народу ок ченоя такого нечестія, что съ величайшимъ безстыдствомъ говорилъ, будто пресвятую Марію ве должно называть Богородицею (Өсотохоч), потому что Богъ не можеть родиться отъ человъка. Нечестивыя слова его произвели въ народв бевпокойство и смятеніе. Несторій же, созвавъ народъ въ церковь, краснорфчиво оправдываль своего пресвитера, тогда какъ виновникъ такого волненія заслуживаль грознаго приговора къ отлучению отъ Церкви и самаго стротаго наказанія. Поддерживая богохульство богохульствоиъ, онъ въ упостаси THIE HER Христа Господа представляль два лица, тверждаль, что въ Немъ какъ два естества, и два сына и два Христа: одинъ есть Богъ отъ Бога, другой-человъкъ отъ матери; цотому и св. Двву называль не Богородицей, а Христородицей.

Также одинъ изъ епископовъ, Дороеев, измънидъ въръ, по корыстнымъ видамъ. Въ

меркви, когда Несторій совершаль священноавиствіе, опъ бросился на верхъ канедры, и съ нея, противъ ожиданія присутствующихъ, нронзнесъ проклятіе на всехъ, которые употребляли слово Богородица. Несторій одобриль его поступокъ, и удостоиль нечестивца совершать святыя тайны. Но раздраженный народъ поднялъ непрерывный крикъ и шумъ противъ епископа; ропотъ заглушалъ проповъдника; въ великой тревогъ народъ сталь бысать но городу; съ нечестивцемъ прекратили общеніе и простолюдины и сенаторы и духовныя дица, и наконецъ по селамъ разнеслись скорбныя слова, что въ городъ есть владыка, не ивтъ епископа. При такихъ обстоятельствахъ Несторій, тревожимый и страхомъ н гиввомъ, подвергаетъ, кого можетъ, допросамъ судей, изгоняеть изъ храмовъ и изъ домовъ техъ духовныхъ лицъ, которые имъютъ правильный образъ мыслей, мучить ихъ голодомъ, узами, твлесными побоями. Между твиъ ръчп Несторія въ спискахъ распространяются по Востоку, и разливаютъ смрадъ и ядъ. Противъ нихъ съ негодованіемъ поднимають голось православные простолюдины и настоятели церквей, и изъ нихъ особенно Кириллъ. епиалександрійскій, мужъ сіявшій болье всъхъ мудростію и примърною святостію, котораго Богъ въ самое тяжное для Церкви

время поставиль защитникомъ апостольской веры и санынъ сильнымъ обличителемъ мивній Несторія. Сначала онъ въ посланіи своємъ извъстиль египетскихъ монаховъ о Несторів и раскрыль, сколько потребно было, нечестивое и безумное учение его; потомъ, когда несторіева ересь болье и болье стала распространяться, онъ самыми ясными доводами опровергъ ее въ трехъ своихъ посланіяхъ, къ Осодосію и въ царинамъ Пульхерін и Евдокій. Но императоръ, представивъ собъ ато дъло мначе, по внушению Несторія, написаль къ Кириллу письмо, въ которомъ, винилъ его со всею строгостію. Киридав написаль еще ньсколько посланій на тотъ же предметь и къ другимъ лицамъ; когда эти посланія ибкоторыни Слагочестивыми людьми переданы были Несторно, онъ, сильно раздосадованный, началь унижать достоннство святаго взводя на него самыя жестокія обвиненія н хулы. Напротивъ того, Кириллъ въ многочиеленныхъ евоихъ письмахъ старадся образумить его, показывая, какъ далеко отступилъ онъ отъ апостольскихъ преданій. Несторій упоретвоваль и, порицая своего увъщателя, въ письмахъ своихъ выставлялъ его человъкомъ деракимъ и наученымъ. Не ограничиваясь предълами константинопольской имперіи, этоть печестивышій человыкь осмылися возмутить

не римлянъ. Онъ послалъ свои проповеди, которыя говориль въ Константинополь, къ римскому епископу Келестину, отправивь ихъ съ Антібхомъ, однимъ изъ сановниковъ. И Кириль также послаль нь Келестину съ Посидопісмъ, діакономъ аленсандрійской Церкви. свои письма, писанныя имъ къ Несторію, и весторієвы къ нему. Келестинъ немелленно собрадь въ Римв соборъ изъ многихъепискововъ, тщательно разсмотрелъ смыслъ ученія несторієва, и но приговору всего освященваго собора осудиль гибельную ересь. Потонь онь извъстиль Несторія, что онь подвергиется анаоемъ и лишению сиископской чести, если въ продолжение десяти дисй торжественно не отречется отъ ересн. имъ введенной; возстановиль въ прежнемъ достоянствъ тыхъ, которыхъ Несторій удалиль отъ общенія съ Церковію, или отъ священнодъйствія. Въ тоже время въ письмахъ своихъ къ первенствующимъ епископамъ Востока Келестинъ въ сильныхъ выраженіяхъ побуждаль ихъ защищать православную въру противъ несторіанскаго съумасбродства, а преимущественно побуждаль Кирилла, которому онь предоставиль объявить судь на Несторія (если онь въ продолжение опредъленнаго времени не расвается въ своей винъ), и изгнать его наъ общества върующихъ, какъ человъка, носящаго

въ себъ душегубительную заразу. Объ этомъ Келестинъ писалъ и въ жителямъ Константинополя. Кириллъ также, въ исполнение своего долга, написаль посланія объ истинномъ ученів въры и о заблуждении Несторія, и отправиль ихъ, витетт съ посланіемъ Келестина, къ Іоанну антіохійскому, Ювеналію іерусалимскому и Акакію берійскому. Дъйствуя съ надзежащимъ благоразуміемъ, онъ собралъ въ Александріи соборъ и отправиль къ Несторію четырехъ еписконовъ, съ темъ, чтобы они вразумили его, лично вступивъ въ бестах съ нимъ. и доставили бы ему особливое посланіе отъ собора, содержащее въ себъ двънадцать Тлавъ. которыя названы анасематами, потому что содержали проклятія на еретиковъ. Но Несторій по всему этому выказаль презръніе: онь не допустиль къ себъ епископовъ, не смотря на ихъ убъжденія; на проклятія отвъчаль проклятіями; монаховъ, которые съ большею предъ другими твердостію сопротивлялись образу его мыслей, заключаль подъ стражу и подвергаль мукамъ; и со всеми другими онъ поступаль съ крайнею жестокостью.

Тогда Кириллъ увидълъ, что нужно собрать вселенскій соборъ, и въ посланіяхъ, какъ сказано, къ главнымъ восточнымъ Церквамъ и къ предстоятелямъ ихъ настоятельно требовалъ, чтобы они, вощедщи между собою въ совъщаніе, разсмотръли ученіе Несторія, и чтобы они или возвратили его къ правомыслію, или, смотря по ходу дъла, отсъкли его отъ Церкви. Кириллъ внушалъ это всъмъ, къ которымъ писалъ, епископамъ.

Но такъ какъ многое, что требовалось и для отврытія собора и для содвйствія ему въ достиженій предположенной цвай, могло совершиться только властію императора, поэтому въ такихъ обстоятельствахъ обыкновенно обращались къ императору съ просьбой о его содъйствін. Кирилль совътоваль Ювеналію, епископу іерусалимскому, усердно императора, чтобы онъ подалъ помощь и употребиль силу къ прекращению несторіанскихъ волненій, обуревавшихъ Церковь. Онъ писалъ также и къ жителямъ Константинополя, которые были однихъ съ нимъ мыслей, о томъ, что если Несторій не приметь дружескихъ вразумленій, то діло надобно передать на судъ собора. Весь монашескій чинъ въ Константинополь, побуждаемый словами Кирилла оспорбляемый ежедневно Несторісмъ, усердно просиль Осодосія, чтобы онь созваль епископовъ на соборъ для возстановленія союза и мира церковнаго, ·разторгнутыхъ Несторіемъ. Императоръ Осодосій, склоняясь на ихъ прошенія, въ тринадцатый годъ своего царствованія, въ тринадцатый день предъ декабрскими календами (19 ноября), граматой въ Кириллу и прочимъ главнымъ епископамъ, назначилъ вселенскій соборъ, который долженъ былъ открыться въ Ефесъ въ праздникъ пятидесятницы слъдующаго года.

Послв праздинка пасхи. Несторій поспьшиль отправиться въ Ефесъ, въ сопровожденін большаго числа людей. Когда насталь нраздникъ пятидесятницы, прибыль туда и Кирилъ, который долженствоваль быть предсъдателемъ собора. Въ четвертый день послъ пятидесятницы прибыль туда Ювеналій, епископъ јерусалимскій, съ палестинскими епископами. Капреолъ, епископъ кареагенскій, прислаль діакона Весулу, который уведомиль соборъ, что африканскимъ епископамъ не позво**дяетъ** отправиться въ Ефесъ стеснение отъ вандаловъ, угиетающихъ всю Африку, что Августинь, епископь иппонскій, скончался прежде полученія граматы, которой императоръ вваль его на соборъ, и потому соборъ не ждаль бы кого либо изъ настоятелей африканскихъ церквей. Послъ этого ожидали только Іоанна антіохійскаго съ его епископами: болве двухъ недвль со дня, назначеннаго для собора, онъ не являлся, причиною чего было не разстояніе мъста, а опасеніе-какъ писаль ефесскій соборъ Келестину-принести съ собою смерть Несторію. Промедливъ столько ремени, Іоаннъ, чрезъ двухъ своихъ епископовъ, апамейскаго и јерапольскаго, извъстилъ соессиихъ отцевъ, чтобы они долъс не ждали его и не отлагали соборныхъ совъщаній.

Это отлагательство было очень тягостно для еписконовъ; ихъ было въ Ефесъ болъе двухъ сотъ: один изъ нихъ терпъля недостатки вь своемъ содержанім, другіе страдали отъ тажкихъ болезней; иные говорили, что дальвъйшая медленность повлечеть за собой основбительное со стороны народа неуважение къ собору. Поэтому съ общаго согласія опрельлено было открыть соборъ въ храмв пресвятой Лівы Марія, въ десятый день предъ іюльскими календами (22 іюня). Къ этому времени прибыли въ Ефесъ и два сановника, Ириней и Кандидіанъ; имъ не предоставлялось входить въ суждение о двлахъ въры: Ириней явился въ следъ за Несторіемъ по дружескому расположению къ нему, безъ всякой власти; Кандидіань же съ порученіями Феодосія, чтобы витьсто императора принялъ на себя заботы охравять соборъ и содъйствовать его успахамъ. Епископы въ общемъ собрании, прочитавъ грамату императора, которой онъ призывалъ нхъ на соборъ, предъ началомъ раземотренія спорнаго предмета, звали на соборъ Несторія, для того, чтобы онъ на соборъ выслушаль свое овятотатственное ученіе, въ которомъ

его обвиняли, и отрекся отъ него. Онъ не примяль приглашенія, и, презирая повельніе собора, требоваль отложить разсмотръніе дьла до прибытія епископа Іоанна. На второй и третій день къ нему посланы епископы съ тъмъ, чтобы они отъ имени собора убъдили его къ повиновенію: по цълому дню они ждали при дверяхъ его дома, но кромъ укоризнъ ничего не получили; спутниками Несторія, окружавшими домъ его, они приняты были нагло и прогнаны.

Напрасно испытавъ всё средства, которыми можно было уврачевать недужный унъ Несторія, отцы приступили къ соборному разспотрвнію двла. Для того торжественно чтены были: никейскій символь віры, письна Кирилла къ Несторію и несторіевы къ Кириллу, также беседы, письма и мелкія сочиненія несторієвы; усмотрено, что всв они несогласны съ никейскимъ исповъданіемъ ніемъ святыхъ отцевъ, которыхъ многія сочиненія были тогда предложены на соборъ. На**нъ**которые представлены были последокъ которые пользовавшіеся уваженіемъ мужи, засвидътельствовали о хулахъ Несторія на Христа и Богородицу Дѣву. Разсмотрѣвъ все это внимательно и заботливо, соборъ лишиль Несторія епископства и отлучиль отъ священвическаго чина, скрвнивъ приговоръ полписами встяв епископовъ. Немедленно въстники торжественно разнесли въсть объ этомъприговоръ по всему городу, и не на словахъ только пересказывали, но развешивали и письменныя объявленія. Народъ, который съ солнечнаго восхода до вечера нетерпъливо ждалъ соборнаго приговора, выразиль свою дарность епископамъ необыкновеннымъ образомъ: опъ съ зажженными свътильниками провожаль ихъ въ домы, воспуряль благовонія, когда они проходиль; крикомъ и рукоплесканіями торжественно одобряль осужденіе нечестиваго человъка. Немедленно отправлено письменное донесение императору о томъ, что было сдвлано. Посланіе къ нему собора, хотя комить Кандидіань, въ угожденіе Несторію, старался перехватить его и на сухомъ пути и на моръ, доставлено императору. Извъщенный объ этомъ гласонъ Божінмъ, блаженный Далмать, чудный своей святой жизнію, вышель изъ монастыря, въ которомъ онъ укрывался сорокъ восемь лътъ, прервавъ всякое общение съ людьми, и сопровождаемый сонмомъ архимандритовъ и монаховъ, съ пъніемъ псалмовъ поспетно шель къ дворцу императора, чтобы отъ него узнать о томъ, что постановилъ святый соборъ. Съ светильниками и священными пъсными собразись также пустывники; число народа было велико. Въ слухъвсткъ во храмъ святаго Мокія прочтено было письмо ефесскихъ отцевъ: всѣ радовались; раздавался кликъ народа: анасема Несторію!

Послы римскаго папы, прибывшіе въ Ефесь уже послетого, какъ состоялось собормое опредълсніе, подтвердили свое согласіе ва осуждение Несторія собственноручнымъ подинсомъ. Но Іоаннъ антіохійскій, который съ своими епископами прибыль въ Ефест носла осужденія Несторія и прежде прихода туда римскихъ пословъ, увлекшись коварными внушеніями комита Кандидіана, прямо объявиль, что соборъ несправедливо поступилъ, осудивъ Несторія, въ его отсутствіе и не входя въ сношение съ нимъ, и подтвердивъ анасематы Кирилловы. Поэтому Іоаннъ решился отлелиться отъ собора, и, дъйствуя заодно съ Несторіемъ, составиль особое небольшое собранів епископовъ, которому даль пия вселенскаго собора. Его составляли около тридцати епископовъ, или, върнъе сказать, сборъ самыхъ ничтожныхъ, незначущихъ лицъ: один мэр имхр орги изгниниками и скитатиср изр мъста въ мъсто; другіе по важнымъ винамъ ли**мены** епископій своими митрополитами; вѣкоторые изъ нихъ за еретическое ученіе выгнаны были изъ своихъ мъсть въ Оссалію; ниые наконецъ держались заблужденій пела**тіанскихъ.** Опиралсь на это скопище, Іоаннъ

сперва отвергъ, на основаніи сочиненій Осодорита вирскаго, двенадцать анасемать Кирилловыхъ; потомъ отняль честь и имя спископскія у Кирилла и Мемвона, епископа ефесскаго. которыхъ всв глубоко чтили и по летамъ ихъ за непорочную жизнь, обвинивъ ихъ въ томъ, что они держатся аполлинаріевыхъ мивній; прочихъ епископовъ, составлявшихъ соборъ, безъ вины лишиль общенія съ Церковію и немедленно написаль къ императору, что съ Кирила и Меннона снять епископскій сань общимъ приговоромъ судей на законныхъ основаніяхъ. Подвигнутые такимъ недостойнымъ поступкомъ, отцы ефесскаго собора, принявъ отъ Кирилла и Мемнона прошенія, въ которыхъ они просили себъ защиты, послали къ Іоанну трехъ епископовъ съ увъщаніемъ, чтобы онь пришель въ соборъ и даль отчеть въ томъ, въ чемъ опъ несправедиво обвинялъ Кирилла, Мемнона и прочихъ епископовъ. **LORNED** сначала пришель въ недоумъніе, въ расканніе, въ страхъ; но надъясь болье на силу опружавшихъ его воиновъ, нежели на правоту своего двла, отказался идти, куда его призывали. При такихъ обстоятельствахъ святый соборь осуждаеть его и его клевретовь на отлучение отъ Церкви и лишаетъ епископства; объявляеть, что Кирилль, Мемнонъ и другіе епископы осуждены съ нарушеніемъ и законнаго порядка дель и справедливости, и обо всемъ этомъ извъщаетъ письмомъ папу Келестина. Но Осодосій, обманутый письмомъ Іоанна и другихъ восточныхъ епископовъ, повърнаъ, что Несторій, Кирилаъ и Мемионъ осуждены законно, и посладъ на соборъ комита Іоанна, который, прибывъ туда, велъль отдать ихъ подъ стражу. Въ какую скорбь повергло и святый соборъ и ноистантинопольскій клиръ несчастіє Кирилла и Мемнона! Соборъ немедленно отправилъ въ Константинополь восемь спископовъ съ темъ, чтобы они ниператору въ порядкъ изложили все дъло. Выслушавъ слова ихъ о дъяніяхъ собора, онъ благоговъйно приняль ихъ, велъль освободить изъ подъ стражи Кирилла и Мемнона, а Несторію опредълиль изгнаніе, и епископамь, какіе тогда находились въ Константинополь, вельдъ избрать вмъсто его на константинопольскій престоль другаго ісрарха. Они вступили въ совъщание между собой объ этомъ трудномъ дълв и наконецъ нарекли епископомъ Максиміана, навъстнаго всьмъ благочестивою жизнію. Келестинъ, чрезъ пословъ и письмо получивъ отъ собора и Осодосія извъстіе объ набраніи Максиміана, одобриль его съ полною ралостію.

Но такъ какъ Іоаннъ въ душть своей не прекратилъ злобы, какую выказалъ въ Ефесъ

къ Кириллу, то Церкви автіохійская и александрійская, какъ и настоятели ихъ, Tarke между собою несогласін. - Смончено же выбыты къ великому огорчению благочестивыхъ и къ удовольствио несторіанъ. Это продолжалось почти три года послъ окончанія собора, и иотокъ этого зла еще лолго бы не изсякъ, если бы императоръ не преградиль его, показавъ особливую бдительность и живое усердіе къ охраненію правовърія. Онъ чрезъ трибуна и нотарія Аристолая съ чувствомъ глубокаго благочестія совътоваль и съ строгостію власти императорской повельль Іоавну, отложивъ вражду, примириться съ Кирилломъ и утвердить постановленія ефесскаго собора своимъ подписомъ и подписомъ епископовъ его цатріархата. Для этого Іоаннъ послаль въ Александоно Павла, епископа емесскаго, который, прибывъ къ Кириллу, тщательно пересмотрълъ спорное дело о Несторів, и когда увилель, что оно произведено было правильно и въ порядкъ, отъ имени Іоанна и антіохійской Церкви осудиль ересь Несторія и одобриль низложеніе его; подтвердилъ избраніе Максиміана и возстановиль общение и миръ двухъ Церкпервонастоятелей. ихъ знаменитыхъ вей и ограничился императоръ не Благочестивый этимъ только деломъ: чтобы возбудить большее отвращение отъ этой богохульной ереси,

Digitized by Google

онъ осудидъ самое имя Несторія; своимъ умзомъ онъ повелблъ, чтобы его последователей называли не несторіанами, а симоніанами. Подъ опасеніемъ конфискованія ни ущества, запретиль читать, держать у себя, ил списывать несторіевы сочиненія. Онъ назначиль для него мъстомъ заточенія Оазъ, который также называють Ивисъ, городъ въ левійскихъ пустыняхъ. После того, какъ этогь городъ опустошенъ былъ кочевынъ народомъ, сдълавшимъ на него нападеніе, Несторій, отпущенный варварами, перешель въ Онванду, въ городъ Панъ; а оттуда ему велвно переселиться въ Елефантину, которая лежала за предълами Опиской области. Несторій, переселяемый изъ одного ивста въ другое, среди страданій изгнавія не сдівлался лучше: везді, куда только приходиль, не переставаль изрыгать хулы на Господа Христа и Богородицу Дъву. Но въ очевидное знаменіе Божія наказація сему нечестивому человъку, черви наполняли ротъ и вли богохульный языка его до последняго двя его жизни, въкоторый онъ перешель на мотъйшія страданія. По словамъ однить, онъ умеръ, убившись при паденіи на землю; другіе говорили, что онъ поглощенъ быль землею; есть преданіе, что онъ умеръ, лишившись ума.

Ефесскій соборъ безпрекословно и справедливо причисленъ къ вселенскимъ соборамъ, потому что и открытъ и послѣ утвержденъ законнымъ образомъ; онъ состоялъ изъ епиеконовъ, собравшихся изъ всёхъ мёстъ православной вееленской Церкви, изслѣдовалъ и утвердилъ одинъ изъ величайшихъ догматовъ вселенской вѣры. Послѣдующіе вселенскіе еоборы въ своихъ дѣяніяхъ съ ясно высказаннымъ благоговѣпіемъ утвердили ефесскій соборъ.

I.

БЕСЪДА ПРОКЛА, ЕПИСКОПА КИЗИЧЕСКАГО, ГОВОРЕННАЯ ВЪ ПРИСУТСТВІИ НЕСТОРІЯ ВЪ ВЕЛИКОЙ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОЙ ЦЕРКВИ, О ВОЧЕЛОВЪЧЕНІИ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА, О ТОМЪ, ЧТО СВЯТАЯ ДЪВА МАРІЯ ЕСТЬ БОГОРОДИЦА И ЧТО РОДИВІПІЙСЯ ОТЪ НЕЯ НЕ ЕСТЬ БОГЪ ТОЛЬКО И НЕ ЕСТЬ ЧЕЛОВЪКЪ ТОЛЬКО, НО ЕММАНУИЛЪ, КОТОРЫЙ ЕСТЬ ВМЪСТЪ БОГЪ И ЧЕЛОВЪКЪ, НЕСЛИТНО И НЕПРЕЛОЖНО.

Нынтинее собрание наше въ честь пресвятой Дввы вызываеть меня сказать, братія, слово хвалы. Настоящее торжество соединяется съ пользою для пришедшихъ сюда потому особенно, что совершается въ честь пречистой **Дъвы**; оно составляетъ похвалу женъ, славу ихъ пола, которую доставляетъ ему та, которая въ одно время есть и матерь и дъва. Вожделенное и чудное собраніе! Вотъ, для прославленія Дъвы приводять людей и земля и море, одно мирно разстилая для кораблей хребетъ свой, другая невозбранио открывая пути для шествующихъ. Торжесгвуй природа, потому что воздается честь жень; ликуй родъ человвческій, потому что прославляется дъва. Идпьже бо умножися гръхъ, преизбыточество-

22

ва благодать (Римл. 5, 20). Насъ собраза завсь святая и Богородица Авва Марія, чистоє сокровище дъвства, мысленный рай втораго Адама, мѣсто, гдѣ совершилось естествъ, гдъ утвердился, совътъ о снасительномъ примиреніи; чертогъ, въ которомъ Слово уневъстило себъ плоть; одушевленная купива, которую не опалиль огонь божественнаго рожденія; легкое облако, носившее съ теломъ возсъдящаго на херувимахъ; орошенное небесных дождемъ чиствишее руно, изъ котораго настырь сделаль одежду для овцы; раба в матерь, дъва и небо; мость, но которому Богь низошель къ человъкамъ; изумительный ткальный станъ божественнаго домостроительства, на которомъ неизъяснимо исткался хитонь соединенія, котораго ткачемъ быль Духъ Святыя, художницею-сила свыше останвшая, для вотораго волною было древнее кожаное препоясаніе Адама; основой была чистая плоть давы, челнокомъ неизмъримая благодать носившаго; художникъ слово, вошедшее чрезъ слухъ. Кто видваъ, кто слышалъ, чтобы обиталъ во чревь безпредъльный Богъ, котораго небеса не вивщають, котораго не ограничиваеть чрево давы

Родившійся отъ жены не есть только Богь и не есть только человікъ: этотъ родившійся содівляль жену, древнюю дверь грізха, дверію спасенія; гді змій раздиль свой ядь, нашел-

ши преслушаніе, тамъ Слово воздвигло для себя одушевленный храмъ, вошедъ туда послушаніемъ; гдв возникъ первый грешникъ Канеъ, тамъ родился безсъменно Искупитель человвческого рода Христосъ. Человънолюбенъ ве возгнушался родиться отъ жены, потому что это дело Его даровало жизнь. Онъ не подвергся вечистоть, вселившись въ угробу, которую Онъ самъ устроилъ изъятою отъ всянаго новрежденія. Если бы сія натерь не пребыла дівой, то рожденный сю быль бы проетой человъкъ, и рождение не было бы чудесно. А такъ какъ она и послъ рожденія пребым дввою, то кто же рожденный, какъ не Богъ? Неизъясивно таинство, потому что Онъ родилея неизъяснимымъ образомъ, Онъ, безпрепятственно прошедшій дверьми, когда они были завлючены, въ которомъ вома исповъдуя соединение двухъ естествъ, воскликнулъ: Господь мой, и Богь мой! (Ісан. 20, 28).

Не считай, человыть, этого рожденія унисительнымъ, когда оно для насъ сдылалось источникомъ спасенія. Если бы Онъ не родилси оть жены, то не умеръ бы; если бы не умеръ, то не упраздниль бы своею смертію имущаго державу смерти, сиртьчь, діавола (Евр. 2, 14). Ныть ничего безчестнаго для зодчаго жить въ домь, который онъ построиль; глина не служить къ униженію горшечника, когда

онъ устрояетъ паъ вел новый какой лебо сосудъ. Такъ и святаго Божества не оскверияеть рожденіе отъ дъвическаго чрева; его сакъ Богь устроиль, а потому, проходя ниь, от не подвергъ себя нечистоть или упиженю. О блаженное чрево! въ тебъ написана хартія всеобщаго избавленія. О чудная утроба! въ тебъ изковано оружіе противъ смерти. Благословенная пива! въ тебъ безсъмение возрасъ масадитель твари. О величественный храиъ! въ тебъ священникомъ явился Богъ, который в измъняя своего естества, по милосердію въ намъ, облекся въ человъчество и сталъ ісреемь, по чину Мельхиседенову (Псал. 109, 4). Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14), хотя іуден не върять Господу, который сказаль это. Богь приняль образь человъка, хотя еданны ситются надъ этимъ чудомъ. Потому апостоль Павель говорить, что Христось індеомь убо ′ соблазнь, еллиномь же безуміе (1 Кор. 1, 23): они не познали силы таинства, потому уму. Аще во выша OHO непостижимо разумљаи, не быша Господа славы распяли (2, 8). Если бы Слово не вселялось во чрево, то плоть не возстла бы съ Нимъ на Божественномъ престоль. Еслибы оснорбительно было для Бога войти въ утробу, которую Овъ создаль, то бы и ангелы оспорблялись служеніемъ человъку.

Тотъ, кто по своему естеству не подлежить страданіямь, но милосердію къ намъ подвергъ себя многимъ страданіямъ. Мы въруемъ, что Христосъ не чрезъ постепенное восхождение въ Божественному естеству сдвлался Богомъ, по, будучи Богъ, по своему инлосердію саблался человъкомъ. Не говоримъ: человъкъ сдълался Богомъ; но исповъдуемъ, что Богъ воплотился. Рабу свою браль для себя въ матерь Тотъ, кто по существу своему не имъетъ матери, и кто, явясь по божественному домостроительству на земл'ь, не имъетъ здъсь отца. Какъ одинъ и тотъ же есть и безъ отца и безъ матери, по слову апостола? (Евр. 7, 3). Если Онъ только выкъ, то Онъ не могъ быть безъ матери: и дъйствительно, у Него есть мать. Если Онъ только Богъ, то Онъ не безъ отца: въ самомъ двав, у Него есть Отецъ. Онъ не имъетъ матери какъ творенъ Богъ, не имъетъ отца какъ TELORART.

Убъдись въ этомъ самымъ именемъ архангела, благовъстившаго Маріи. Ему имя Гавріиль; что значить это имя? Выслушай и узнай; оно значить: Богъ и человъкъ. Такъ какъ Тоть, о комъ онъ благовъствоваль, есть Богъ и человъкъ, то имя его предъуказывало на это чудо, дабы върою принято было дъло божественнаго домостроительства. Узнай при-

чину пришествія въ міръ воплотившагося Бога и прославь Его силу. Родъ человъческій гръхами своими вошелъ въ большіе долги, и не находиль цинанихъ способовъ уплатить ихъ. Вст люди въ Адамт дали на собя рукописаніс въ гръхв и діаволь насъ следаль спонии расками: употребляя немощное наше тело накъ рукоцисаніе, онъ напоминаль намъ, что мы продали себя ему, и становись предъ нами. онъ, лукавый изобретатель отрастей, валь намъ на тоть нашь долгь и требоваль съ насъ уплаты его. Въ следствіе этого надлежало быть одному изъ двухъ; или вотиъ водвергнуться смерти, на которую были мы осуждены, потому что всв согращили; для искупленія нашего должна быть дана такая цъна, которою бы все требованіе уплачивалось вполив. Какой вибуль человъкъ не могь уплатить его, потому что онь самь чрезь грвхъ быль въ этомъ долгу; ин анголъ могъ испупить человъческаго DOAR, HOTOMY что не находиль столь великой платы. Необходимымъ оставалось, чтобы Богъ, непричастный гръху, умеръ за согръщившихъ Это одно средство оставалось для уничтоженія зла.

Что въ самомъ дълъ совершилось? Тотъ, кто изъ небытія привелъ къ бытію весь міръ, Тотъ, который ничъмъ не затрудняется въ раздалніи щедроть, отпрыль върнъйщій спо-

собъ доставить жизнь осужденнымъ, и самымъ приличнымъ для себя образомъ разрушить смерть: Онъ дъластся человъкомъ, раждаясь оть Аввы, образомъ, Ему самому только извъстнымъ; потому что умъ не можетъ изъяснить для себя этого чуда. Онъ умираеть темъ, что въ Немъ есть рожденное, и совершаетъ искунленіе силою того, что въ Немъ есть всегла пребывающее. Объ этомъ говорить апостодъ Павель: о Немже имамы избавленіе кровію Его, и оставленіе прегрышеній (Ефес. 1, 7). Какое великое событіе! Доставиль другимъ безсмертіе, потому что самъ былъ безсмертный. Въ домостроительствъ Божіенъ для спасенія людей не было, нътъ и не будетъ никого такого, кромъ Его, родивнагося отъ Аввы, Бога и человъка. Для искупленія осужденныхъ Онъ имъеть въ себъ цвну не только соразмърную всему множеству ихъ, но и превышающую всякое количество. Въ отношения въ Отцу, вакъ Сынъ, Онъ сохраняетъ неизмъняемость по естеству; какъ зиждитель, Онъ не имветъ недостатка въ всемогуществъ; какъ милосердый, Онъ показаль безпредвльную любовь къ модямъ; какъ первосвященникъ, Онъ для ходатайства за другихъ имветъ все, чвиъ утверждается въра въ Него. Всему этому ни равнаго ни даже близкаго не найдетъ никто, никогда, въ комъ либо другомъ. Разсуди, какъ велико

Его человъколюбіе: добровольно подвергши себя осужденію, Онъ разрушилъ смерть, владычествовавшую надъ распявшими Его; и безаконіе убійцъ своихъ обратилъ во спасеніе ихъ самихъ, поступившихъ беззаконно.

Такъ, спасти людей нельзя было простому человъку, потому что всякій **человъвъ** самъ имъль вужду въ спаситель: вси бо, говорить св. Навель, сограшища, и лишени суть елавы Божія (Римл. 3, 23). Такъ накъ гртхъ подвергъ гръшника власти діавола, а діаволь подвергь его смерти, то состояніе наше сдълалось прайне бъдственнымъ; не было никакого способа избавиться отъ смерти. Были присылаемы врачи, т. с. пророки, но они могли только яснъе указать на немощи. они дълали? Когда видъли, что бользнь превышаетъ некусство человъческое, они съ небесъ призывали врача; одинъ говорилъ: Господи, преклони небеса и спиди (Псал. 143, 5); другой ванваль: исцили мя, Господи, и исцьлюся (Іерем. 17, 14); воздвигни силу твою, и пріиди во еже спасти насъ (Пс. 79, 5). Иной: яко аще истинно вселится Бого съ человъки на земли (3 Цар. 8, 27)? Скоро да предварять ны щедроты твоя, Господи, яко обнищахом в зъло (Псал. 78, 8). Другіе говорили: о лють мнь душе, яко погибе благочестивый от земли, и исправля-

ющаю въ человъцъхъ нъсть (Мих. 7, 2). Боже, въ помощь мою вонми, Господи, помощи ми потщися (Псал. 69, 1). Аще умедлить, потерпи ему, яко идый пріидеть и не умедлить (Аввак. 2, 3). Заблудих в яко овча погибшее; взыщи раба твоего уповающаго на тя (Псал. 118, 156). Бого явъ пріидеть, Богь нашь, и не премолчить (Ис. 49, 3). Потому, Тоть, кто по остеству есть Нарь, не презрыть естества человъческаго, порабощеннаго лютой властью діавола; благосердый Богь не попустиль быть ему всегда подъ властію діавола: присносущій пришель и даль въ уплату свою кровь; для искупленія человъческаго отъ смерти отдалъ свое тъло, которое приняль отъ Дъвы, свободилъ міръ оть клятвы закона, уничтоживь смерть своею смертію. Христось ны искупиль есть отъ клятвы законныя, восклицаеть св. Павель.

Такъ знай, іудей, что Искупитель нашъ не есть простой человъкъ, потому что весь родъ человъческій порабощенъ гръху; но также Онъ и не Богъ только, непричастный естества человъческаго, каковымъ хочешь считать его ты, Манихей: Онъ имълъ тъло, потому что если бы Онъ въ меня не облекся, то и не спасъ бы меня. Но вселившись во чрево Дъвы, Опъ облекся въ меня осужденнаго, и въ немъ—въ томъ чревъ—совершилъ чудную мѣну: далъ

Луха и приняль тьло, одинь и тоть же (пребывая) съ Дввою и (раждаясь) отъ Дввы. Одинъ (Духъ) освияль ее; другой воплетился отъ нея. Если бы Христосъ быль ито либо особый, и Богъ Слово особый, то была бы уже не Троица, по четверица. Не раздирай одежды домостроительства спасенія, свыше истканной; не принимай ученія Аріева: онъ нечестивый разсвкаеть существо; ты не раздвляй соединеніе двухъ естествъ, дабы тебъ не быть отлученуоть Бога. Скажи мив: кто явился намь, со тмъ и съни смертнъй съдящимъ (**Лу**к. 1, 79)? Человвиъ? Но какъ тотъ, ито самъ жиль въ тьмъ, могъ бы, какъ говорить св. Павель, избавить нась от власти темныя (Колосс. 1, 13)? такъ какъ писаніе говорить о насъ: бъсте бо иногда тма (Ефес. Итакъ кто же Онъ, явившійся намъ? **5.** 8). Пророкъ Давидъ указываеть тебв въ сихъ словахъ: благословенъ грядый во имя Господне (Псал. 117, 26). Но ясиве скажи нашь, пророкъ; возгласи громче, не ослабляй своего: голоса, какъ труба да прозвучить рвчь твоя: (Иса. 58, 1), снажи, вто Онъ? Господь Богь воинству, говорить пророкъ; Богь Господь, и явися намъ (Псал. 117, 27). Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14): соединились два естества, и соединение пребыло неслитнымъ.

Онъ пришель снасти, но долженъ быль и пострадать. Какъ могло быть то и другое вивств? Простой человакь не могь спасти; а Богъ въ одномъ только своемъ сотествъ не могь страдать. Какимъ же образомъ то и другое совершилось? Такъ, что Онъ, Еммануилъ, пребывая Вогомъ, сдвладся и человъкомъ, и те, чемъ Онъ быль, спасло; а то, чемъ Онъ севлался, страдало. Потому, когда Церковь увидъла, что іудейское сонмище увівнчало Его терність, онлакивая буйство сонмища, говорила: диери Сіони, изыдите и видите въненъ, имьже вънча Его мати Его (Пъсн. 3, 11). Онъ носиль терновый вънецъ, и разрушыть осуждение на страдание отъ терния. Онъ одинь и тоть же быль и въ лонь Огца и во. чровь Дввы; одинь и тоть же на рукахъ матери и на прыліяхъ вътровъ (Псал. 103, 3); Онъ, которому покланялись ангелы, въ тоже время возлегаль за столомъ съ мытарями. На Него серафимы не смели взирать, - и въ тоже время Пидать двлаль Ему допросъ. Онъ одинь и тоть же, котораго заушаль рабь и предъ которымъ трепетала вся тварь. Онъ пригвождался ко кресту и возсёдаль на престоле славы; полагался во гробъ и простиралъ небо какъ кожу (Пс. 103, 2); причисленъ былъ къ мертвымъ и упраздинаъ адъ; здёсь на земаъ влеветали на Него, какъ обманщика, тамъ на

небъ воздавали Ему славу, какъ святьйшему. Какое непостижемое таинство! Вижу и исповъдую, что Онъ Богъ; вижу страданія, и не могу отридать, что Онъ человъкъ. Еммануилъ отвераъ двери природы, какъ человъкъ, и сохраниль невредимыми ключи дъвства, какъ Богъ: изшелъ изъ утробы также, какъ вошелъ чрезъ слухъ; одинаково и родился и зачался: безстрастно вошель, безь истленія вышель, какъ объ этомъ говорить пророкъ Іезекіны: обрати жя на путь врать святых внъшнихь, эрящихь на востоки: и сія бяху ватворена. И рече Господь ко мнъ: сыне человьчь, сія врата заключенна будуть, и не отверзутся, и никтоже пройдеть ими, яко Господь Бога израилевь, Онъ единъ, внидеть и изыдеть, и будуть заключенна (Ісаек. 44, 1. 2). Вотъ ясное указаніе на святую Дъву и Богородицу Марію. Да прекратится всякое противорьчіе и священное саніе да просветить наше разуменіе, дабы намъ получить и царство небесное во въни въковъ. Аминь.

II.

ПОСЛАНІЕ КИРИЛЛА ЕПИСКОПА АЛЕКСАНДРІЙ-СКАГО КЪ НЕСТОРІЮ, КОГДА УЗНАЛЪ О НЕПРА-ВИЛЬНОМЪ ОБРАЗЪ ЕГО МЫСЛЕЙ.

Благоговъйнъйшему и боголюбивъйшему епископу Несторію, нашему сослужителю, Кирилъ епископъ (желаетъ) о Господъ всякаго блага.

Въ Александрію прибыли некоторые стоночтенные и заслуживающіе довъріе мужи. Они говорили инъ, будтобы твое благочестіе въ великомъ негодованія и употребляеть всв средства огорчить меня. Когда я хотълъ узнать причину такого огорченія для твоего благочестія, они мнъ сказали, что нъкоторые александрійцевъ распространили въ пославіе, писанное мною къ святымъ монахамъ, н что оно савлалось виною ненависти и озлобленія. Я удивляюсь, что твое благочестіе тщательнъйшимъ образомъ не разсмотръло этого дъла. Смущеніе въ върв возникло не отъ посланія, которое было написано прежде, но отъ нъкоторыхъ поученій, сказанныхъ твоимъ благочестіемъ или къмъ другимъ.

Напротивъ, когда писанія или объясненія, содержащія превратное ученіе, стади ходить по рукамъ, мы озаботились исправить STO YYE-Потому что нъкоторые дошли что не хотять исповъдывать Христа Вогонь. а исповъдують Его органомъ или орудіень Бога и человъкомъ богоноснымъ, и еще чтото нельпье этого. Насъ огорчають слова, которыя сказаны твоимъ благочестіемъ. сказаны явиъ либо другимъ: я не очень вврю этимъ распространявшимся между ничтожнымъ писаніямъ. Какъ же намъ можно было молчать въ то время, когда въра извращается, когда столько измъненій въ ней воо-Или мы никаетъ? не предстанемъ судилище Христово? Ужели мы можемъ оправдаться въ неблаговременномъ молчанів, мы, которые поставлены на то, чтобы говорить долженъ войти въ сношение по этому предмету съ твоимъ благочестіемъ, послъ того какъ благоговъйнъйшій и боголюбавъйшій симскопъ Рима Келестинъ и при немъ состоящіе боголюбивъйшіе епископы спрашивали о сочименіяхъ, явившихся тамъ ненавъстно откуда, отъ твоего ди благочестія, или отъпнуда. Они пимуть объ нахъ, считая ихъ великимъ соблазнемъ. Какъ намъ успоконть тваъ, которые, мриходя сюдя отъ всёхъ церквей восточения,

ропшуть на эти сочиненія? Ужели твое благочестіє дунасть, что смущеніе, возникшее въ перквахъ отъ этихъ необычайныхъ поученій, мадоважно? Всв им теперь въ подвигв и въ трудъ, чтобы возвратить къ истинъ техъ, которые, не знаю вакъ, обольщены мыслями, чуждыми истины. Какъже скоро поводъ въ этому всеобщему ролоту подало твое благочестіе, есть ин справедивость винить въ этомъ другато? Почему твое благочестіе ненавидить меня? Зачъмъ несправедливо поносить тогда какъ лучше было бы исправить свои слова, дабы прекратить соблазнъ во вселенской Церкви? Если слово и излилось изъ устъ и, положимъ, оно распространилось уже въ народъ, этому еще можно помочь пересмотромъ своихъ словъ. Увърься, что лучшимъ авломъ въ этомъ случав будеть сказать соблазняющимся слово, и назвать святую Дъву Богородицею, дабы мы, утвшивъ обрученныхъ и нивя правомысліе, какъ и всь другіе, могли въ миръ и въ единодушіи соверш гь общественное богослужение. Да не усумнится твое благочестіе, что мы за въру во Христа готовы терпъть все, подвергнуться узамъ смерти. Скажу истину, что еще при жизни блаженной памяти Аттика мною была написана внижица о святой и единосущной Тронцъ; въ ней есть также слово о вочеловъчения Единороднаго; съ ними согласно и нынѣшнее мое писаніе. Я читалъ его епископанъ, клирикамъ и тѣмъ изъ народа, которые любятъ чтенія. Но до сего времени и не давалъ его никому. Въроятно, съ изданіемъ этого слова, опять будутъ обвинять меня; потому что это сочиненіе составлено было мною прежде, нежели твое благочестіе было избрано на архіепископію.

# III.

посланіє несторія къ кириллу александрійскому, отправленное съ пресвитеромъ и монахомъ лампономъ.

Боголюбивъйшему и святъйшему сослужителю моему Кириллу Несторій о Господъ (желасть) велкаго блага.

Нъть добродътели сильнье христіанской кротости. Она заставила насъ въ настоящее время послать это письмо съ благоговъйнъйшимь пресвитеромъ Лампономъ, послъ того какъ онъ много пересказаль намъ о твоемъ благочестій, и такъ же много о немъслышаль оть другихъ. Онъ такъ быль настойчивъ, что вытребоваль отъ нась это письмо: мы покорились силь этого мужа. Признаюсь, что я питаю глубокое благоговъне къ полной кротости всякаго христіанина, думая, что съ нею всегда пребываеть Богъ. Съ нашей стороны, не смотря на то, что отъ твоего благочестія, надобно сказать ласковъе, много сдълано не по братской любви, -- надобно было написать привътственное письмо въ духъ терпънія и любви. Опыть покажеть, каковъ будеть для насъ плодъ отъ настойчивости благоговъйнъй-

23

шаго пресвитера Лампона. Привътствуемъ все, съ тобою находящееся, братство—я п всъ, находящееся со мною.

# IV.

Благоговъйнъйшему и боголюбивъйшему сослужителю Несторію Кириллъ о Господъ (желаеть) всякаго блага.

Нъкоторые своимъ суесловіемъ, какъ слыту, хотять ослабить въ твоемъ благочестія твое мижніе обо миж, и это часто они джлають. выискивая для этого то время, когда сановинви составляють собранія, а иногда и потому, что этимъ надвются угодить твоему слуху. Они говорять такія оскорбительныя слова, не потому, что они обижены мною, но потому, это были обличаемы мною къ ихъ же пользь: одинъ за то, что притесняль увечныхъ и бълвыхъ, другой за то, что обнажилъ мечь на свою мать, а третій за то, что чрезъ свою служанку похитилъ у другаго деньги, и всегда такой мучился подозрительностью, какой някто не пожеластъ саному злому врагу. Но о такихъ людяхъ я не стану говорить дабы мои слова не переступили ту мъру, ва-

кую указаль Господь и учитель, а также и отцы. Нельзя викому пабъжать невъжественной дерзости злыхъ людей, какой бы кто пи нзбралъ образъ жизни. Они, у которыхъ уста полвы клятвы и горечи (Пс. 35, 4. 13, 4), дадуть отвътъ Судіи всъхъ. А я обращусь опять въ тому, что болъе всего прилично мнъ: и теперь тебъ, какъ брату въ Господъ, напоминаю, чтобы ты въ поучительныхъ словахъ своихъ со всякою внимательностию предлагалъ народу ученіе въры, и имбль въмысляхъ, что соблазнить и единаго изъ меньшихъ, върующихъ во Христа, заслуживаетъ вепощалный гивъ Бога. И если теперь такъ много есть смущенныхъ, то какъ намъ не употребить всего старанія не только для исполненія обязанности - благоразумно прекратить соблазнъ, но и предложить здравое слово въры темъ, которые вщуть истины. Для этого самымъ правильнымъ дъломъ нашимъ будеть то, если мы, обратившись къ словамъ святыхъ отцевъ, постараемся принять ихъ за главное руководство, н, испытывая, по слову Писанія, самихь себя, аще въ въръ есмы, наши собственныя разсужденія будемъ, сколько можно, вържье соображать съ ихъ върными и непорочвыми мыслями.

Такъ святый и великій соборъ изрекъ, что еднородный Сынъ Бога Отца, родившійся

оть существа Его, Богъ истиций оть Бога истиннаго, свъгъ отъ свъга, которымъ Огенъ все сотвориль, сошель съ вебесь, воплотился и вочеловъчился, страдаль, воскресь въ третій день и возшель на небеса. Эгимъ словачь и догматамъ доджны сабдовать и мы, винкая мыслію въ значеніе словъ: Бого Слово воплотился и вочеловъчился. Мы не говоримь, чго естество Слова, измънившись, стало плотію, ни того, чго опо преложилось въ цълего человъка, состоящаго изъ души и тъла; во говоримъ, что Слово, соединивъ съ собою, въ единствъ лица тъло, одушсвленое разумною душею, пеизреченно и непостижимо для нашего ума, стало человъкомъ, сдълалось сыномъ человъческимъ, не волсю одною и благоизволеніемъ, ин воспринятіемъ только лица; а говоримъ, что сстества, исгинно сосдиненныя между собою, хотя различны, по въ соединенів обоихъ сихъ естествъ есть одивъ Христось и Сынъ. Это мы представдяемъ не такъ, что въ семъ соединсній упичтожилось различіе естествъ, но божество и человъчество, при неизреченномъ и веизъяснимомъ соединени, пребыли совершенными, являя намъ единаго Господа Інсуса Христа и Сына. Такимъ образомъ говоримъ, что сущій и рожденный отъ Отца, прежде въковъ, по плоти родился и отъжены, не такъ, какъ-бы божественное естество Его

приняло начало бытія въ святой Дъвъ, и не такъ, какъ-бы Овъ, послъ рожденія отъ Отпа. ниваъ нужду родиться отъ нея. Ибо безразсудно и легкомысленно было бы говорить, что Тоть, который прежде всехъ вековъ всегда цребываеть со Отцемъ, еще имъетъ потребность родиться, чтобы вачать свое Такъ какъ Онъ ради насъ и ради нашего сцасенія родился отъ жены, соединивъ съ собою, въ свою упостась, естество человъческое, то поэтому и говорится, что Опъ родился плотію, Это не такъ, что прежде родился отъ святыя Дъвы простой человъкъ, а послъ сошло на Него Слово; во Оно, соединившись съ плотію въ самой утробъ, родилось по плоти, усвоивъ себъ плоть, съ которою родилось. Таковымъ же мы Его исповъдуемъ и въ страданін и воскресеніи: не говоримъ, что Слово Бога по своему естеству подвергалось ударамъ, язвамъ гвоздинымъ и прочимъ ранамъ, потому что божественное есгество, какъ безгълесное, не причаство страданію. Но такъ какъ всъмъ сграданіямъ подверглось Его тіло, которое есть Его собственное, то мы и говоримъ, чго Слово оградало за насъ; потому что безстрастный быль въ страдающемъ тель. Равнымъ образомъ мы разумъсмъ и смерть Его; безсмертно по естеству, негавню, жизнь и животворяще есть Слово Бога. Такъ какъ Его

тьло, благодатию Божіею, какъ говорить Павель, га встьхъ вкусило есть смерти (Евр. 2, 9), то говоримъ, что Оно за всвуъ претерпъло смерть; не то, что Оно подверглось смерти по своему естеству:-говорить и думать такъ было бы безумно; - а то, что Его тыло, вакъ я сказалъ уже выше, вкусило смерть. Также, когда говоримъ, что воскресло твло Его, опять къ Нему же относимъ воскресеніе, не такъ, какъ-бы Онъ подвергался смерти (φθοράν), въть, а такъ, что Его тъло воскресло. Такимъ образомъ мы исповъдуемъ Христа единымъ и Господомъ, не такъ, какъ-бы мы попланялись Слову и вместь съ темъ попланялись еще какому-то человъку; представленія о раздъльности здёсь не вводится при словъ вмъсть: но покланяемся единому и томуже, потому что не есть что либо особое отъ Слова твло Его, съ которымъ съдить витсть од Отцемъ; не два сына съдять вивств со Огцемъ, но одинъ, соединенный съ своею плотію. Если бы мы стали отвергать упостасное соединение, какъ что-то? непонятное и странное, то мы должны бы были привнать двухъ сыновъ; потому что тогда необходимо должно было бы сдълать разлъленіе и одного называть собственно человъкомъ, удостоеннымъ званія Сына, а другаго собственно-Словомъ Бога, какъ имъющаго имя и достониство сыновства по своему естеству. Посему не должно раздълять единаго Господа Інсуса Христа на два сына. Правое учение въры нисколько не поддерживается и темъ, что некоторые считають за лучшее допустить соединеніе лиць. Потому что Писаніе говорить, что Слово плоть бысть (Іоанн. 1, 14), а не то, что Слово соединило съ собою лице человъка. Выраженіе: Слово плоть бысть, означаеть только то одно, что Слово пріискренне пріобщися нашей плоти и крови (Евр. 2, 14): наше тело Оно усвовло Себе, и отъ жены произошель человъкъ, не переставъ быть Богомъ, рожденнымъ отъ Бога Отца, и при воспріятів плоти пребывъ темъ, чемъ Онъ быль. Таково ученіе правой въры, повсюду всповвдуемой. Такъ мыслили святые отпы. какъ находимъ въ ихъ писаніяхъ. Они дерановенно говорили, что святая Дъва есть Богородица, не потому, что естество Слова или божество Его началось по бытію отъ святой Дъвы, но потому, что отъ нея родилось святое твло, имъющее разумную душу; такимъ образомъ Слово, соединившись съ нимъ упостасно, родилось по плоти. Пишу въ тебъ эти слова, побуждаемый любовію во Христь, и, какъ брату, совътую тебъ и умоляю предъ Богомъ и святыми ангелами Его, одинаково съ нами мыслить и учить, дабы сохранидся миръ церквей, и чтобы союзь единомыслія и любы пребыль неразрывнымь между священникани Божінми. Прив'єтствуй братію, находящуюся при теб'є; тебя прив'єтствуєть братія, находящаяся со мною.

# V.

ПОСЛАНІЕ НЕСТОРІЯ КЪ КИРИЛЛУ, НЕ ОДОБРЕН-НОЕ ВСЪМИ ОТЦАМИ, БЫВШИМИ НА СВЯТОМЪ СОБОРЪ.

Возлюбленному и боголюбезнъйшему сослужителю Кириллу Несторій о Господъ желастъ всякаго блага.

Прощаю укоризны, какія противу меня содержатся въ твоемъ стравномъ пославіи, потому что онъ, по моему мнънію, требують терпънія, которое послужило бы для тебя врачествомъ; а отвътомъ на нихъ послужать въ свое время самыя дела. Но о чемъ нельзя умолчать, что грозить великою опасностію. если будетъ умолчано, о томъ, какъ только могу, не вдаваясь въ многословіе, попытаюсь вратно сказать, остерегаясь возбудить непріятность темнымъ и тяжелымъ многоръчіемъ. Начну съ премудрыхъ словъ, сказанныхъ твоею любовію, и приведу ихъ въ точности. Какія же именно эти слова, которыми ты въ своемъ письмъ высказываешь дивное ученіе? «Святый и великій соборъ, пишешь ты, говоритъ, что единородный Сынъ, родившійся по естеству отъ Бога Отца, истинный Богъ отъ истиннаго Бога, светь отъ света, которымъ все сотво-BC. C. 24

риль Отець,-Онь сошель, воплотился, вочеловвинися, страдаль, воскресь». Это слова твоего благочестія, и ты самъ знаешь, что твон. Выслушай же и наше, братское по духу благочестія, вразумленіе, то самое, котороє великій Павель передаль, свидътельствуясь Богомъ, своему возлюбленному Тимовею: Внижай чгенію, вразумленію и ученію: сія бо творя, и самъ спасешися и послушающіи тебе (1 Тим. 4, 16). Что звачить слово: высмай? Я хочу сказать то, что ты, читая въ какомъ нибудь спискв преданіе святыхъ мужей, не созналъ своего недоразумънія, заслуживающаго извинение, подумавъ, что они подвержевнымъ сграданію назвали вітчно пребывающее со Отценъ Слово. Вники, если тебъ угодно, съ большимъ вниманіемъ въ сказанныя слова, и увидишь, что божественный ликъ отцевъ не называль единосущее божество страдавшимъ, соприсносущаго Отцу рожденнымъ во времеми, возставившаго разрушенный храмъ воскресшимъ. Если бы ты склонилъ свой слухъ къ предлагаемому братски вразумленію, винкнувъ въ слова святыхъ мужей, то я набавилъ тебя отъ клеветы на нихъ и чрезъ нихъ на божественныя писанія. «Въруемъ въ нашего Інсуса Христа, Сына Его единороднаго». Разсмотри, какъ они, поставивъ напереди слова: Господь, Інсусъ, Христосъ, единородный, и

Сыпъ, -- имена, общіл и божеству и человічеству, какъ основанія, созидають на нихъ преданіе о вочеловъченіи, страданін и о воскресеніи, съ тъмъ, чтобы поставленіемъ напереди этихъ знаменательныхъ именъ, общихъ имъ естествамъ, не допускалось разлеленія свойства Сына отъ свойствъ Господа, и чтобы уничтожились свойства двухъ естествъ темъ, что свойственно одному только Въ этомъ учителемъ для нихъ былъ онъ воспоминая о фожественномъ волечовраенів, когда требовалось сказать о страданів, напередъ поставилъ слово: Христосъ, имя, общее, какъ я сказаль уже, обоимъ естествамъ, и вводить слово, соотвътствующее тому и другому естеству. Какія его слова? Сіе, говорить онъ. да мудрствуется въ васъ, еже и во Христь Іисусть: иже во образть Божіи сый, не восхищеніемь непщева быти равень Бои (дальнтишія слова я не привожу затсь), послушливь бывь даже до смерти, смерти же крестпыя (Филипп. 2, 5. 6. 8). Такъ какъ онъ хотъль напомянуть о смерти, то, дабы кто нибудь не почель страдавшимъ Бога-Слово, употребиль имя: Христосъ, какъ именованіе. указывающее въ одномъ лицъ сущность, подверженную страданіямъ и неподверженную имъ, дабы можно было понять, что Христосъ быль и нестрадающій и страдающій-нестрадавшій по божеству, и страдавшій по тілу. Я могь бы и больше сказать объ этомъ, а особенно о томъ, что святые отцы, говоря о строн тельстві нашего спасенія, указывають не на рожденіе Христа, а его вочеловіченіе; во помня, что я сначала объщаль сдержать ходь моего слова уздою краткости, теперь перейду къ другому главному вопросу, предложенному твоей любовію.

Олобряю, что ты, говоря о человъчествъ и божествъ, геворишь о раздъленіи одного естества отъ другаго и о соединеніи изъвъ одномъ лицъ; утверждаешь, что Богъ Слово не имълъ потребности въ второмъ рожденіи оть жены; исповъдуешь, что божество непричаство страданій. Все это ученіе есть православное, и противоположно лживымъ мивніямъ всехъ еретиковъ о естествахъ Господа. Прочія же твоп слова, сколько заключають въ себъ мудронепостижимой для читаюсти, непонятной и шихъ-можетъ видъть только твоя проницательность; мив же кажется, что они заключають смысль совстив противоположный прежнему. Того, котораго ты сначала назваль непричастнымъ страданию, недопускающимъ для себя втораго рожденія, потомъ представня, не знаю почему, страждущимъ и снова созданнымъ, какъ будтобы естественныя свойства Бога Слова уничтожены соединениемъ Его

съ храмовъ тъла, какъ будтобы для людей маловажно убъжденіс, что храмъ его тъла, непричастный гръха, и пераздъльный отъ божественнаго естества, раждается и умираеть за наши гръхи, какъ будтобы слова Господа, сказанныя іудеямъ: разорите церковь сію, и треми денми воздвигну ю (Гоан. 2, 19), не требують нашей въры. Не сказалъ: разорите божество мое, и треми денми опо воздвигнется. Я хотъль бы опять и здъсь болъе говорить, но удерживаюсь отъ того, припоминая свое объщаніе: Буду говорить коротво о томъ, что необходимо мнъ сказать.

Въ священномъ Писапін, вездъ, гдъ только говорится о божественномъ домостроительствъ, передается намъ о рожденіи и страданіи .человъческаго естества во Христъ, а не божескаго. А потому върнъйшее наименование святой Дъвъ должно быть не Богородица, а Хрисгородица. Выслушай, какъ говорятъ этомъ евангелія: Книга родства Іисуса Христа, сына Давидова, сына Авраамля (Мато. 1, 1). Ясно видно, что Слово Богъ не былъ сыномъ Давила. Но вотъ тебв и другое доказательство: Іаковъ же роди Іосифа, мужа Маріина, изъ неяже родися Іисусь, глаголемый Христось (1, 16). Вникни и въ другія еще слова, дающія тоть же смысль: Іисусь Христово рождество сице бъ: обру-

ченьй бо бывши матери Его Маріи Іосифови, обрътеся во чревъ имущи от Дужа Свята (1, 18), Изъ словъ сихъ ужели вто выведеть мысль, что божество единороднаго есть твореніе Духа? Также какой смыслъ и въ сихъ словахъ: бів мати Іисусова ту? (Тови. 2, 1). Tarme: cz Mapiejo, mamepilo Iucycoвою (Дъян. 1, 14); рождшееся въ ней, от Духа есть Свята (Мато. 1, 20); еще: поими отроча и матерь его, и бъжи во Египеть 2, 13). Также: о Сынъ своемь, бывшемь отъ съмени Давидова по плоти (Римл. 1, 5), и о его страданін: Бого Сына своего посла въ подобіи плоти гръха, и о гръсъ осуди гръхъ во плоти (8, 3). И: Христосъ умре гръхъ ради нашихъ (1 Кор. 15, 3); Христу nocmpadaemy naomito (1 Herp. 4, 1). Takже не сказаль Онъ: еје есть божество мое, по тьло мос, еже за вы ломимо во оставле. ніе гръховъ (Дук. 22, 19). Есть много и другихъ словъ въ Писаніи, которыми прямо возвъщается роду человъческому, что не божество явилось во времени и подверглось талеснымъ страданіямъ, но плоть, соединенная съ естествомъ божественнымъ. Поэтому и Христосъ называетъ себя и Госполомъ Лавида в сыномъ его: что вамь мнится о христь, чій есть сынь? Глаголаша ему: Давидовь. Глагола имъ: како убо Давидъ духомъ Го-

спода его нарицаеть, глаголя: рече Господь Господеви моему: съди одесную мене? (Мато. 22, 42-44). По плоти онъ конечно сынъ Давида, а по божеству онъ Господь его. Поэтому правильно и съ свангельскимъ преданісмъ согласно исповъдывать, что тело Христа есть храмъ божества его, храмъ соединенный съ божествомъ какимъ-то высокимъ, божественнымъ союзомъ, въ которомъ божественное естество усвоило себъ то, что свойственно тълесному. Но съ словомъ: усвоение, приписывать Ему качества твла, съ немъ соединеннаго, каковы рожденіе, страданіе, смерть, есть, возлюбленный братъ, неправильная иысль, какую можеть принять только или умъ слиновъ, или умъ, зараженный ученіемъ съумасброднаго Аполинарія, Арія или другихъ каквхъ либо еретиковъ, еще далъе ихъ заблудившихся. Такое понятіе объ усвоеніи можеть ихъ повести и къ тому, что они, допуская это усвоеніе, будуть утверждать, что Богъ Слово и молокомъ питался, и постепенно возрасталъ, причастенъ быль страха во время страданія, имълъ нужду въ ангельскомъ укръпленіи. Я не етану говорить здысь объ обрызаніи, о принесеніи жертвъ, о поть, о жаждь,-немощахъ, какимъ подвергалось за насъ Его тело и кавими страдало. Относить ето къ божеству и дожно и мы подвергаемся за то осуждению,

какъ хулители. Таковы преданія святыхъ отцевъ; таково ученіе святаго Писанія. Такъ каждый долженъ богословствовать и о челевъколюбіи Бога и о Его божественномъ вельчіи, по слову Павла: съ сижъ поучийся, съ сижъ пребывай, да преспъяніе твое явлено будеть во всъжь и ко всъмъ (1 Тим. 4, 15).

Ты очень хорошо дълаешь, что не оставляешь заботливости о соблазияющихся, и благодарю, что ты душенно ревнуеть о Богъ в заботишься о нашихъ дълахъ. Но знай, что в самь ты введень вь забдуждение нъкоторыми клириками одинаковаго съ тобою образа мыслей, тыми, которые здысь святымы соборомы цизвержены за то, что заражены манихейскими мибніями. Но Церковь на каждый день пріобрътаеть новыя приращенія и, по благости Божіей, присоединеніе къ ней язычниковъ таково, что, смотря на это пріумноженіе, можно воскиннуть съ пророкомъ: наполнися земля въдънія Господня, аки вода многа покры море (Иса. 11, 9). Жизнь царей, просвъщенныхъ ученіемъ, преисполнена радостію. Коротко скажу: каждый можеть видеть, что слово, сказанное на всъ ереси, борющіяся съ православіемъ Церкви, каждодневно исполняется у насъ: домь Сауль идяше и изпемогаше, и домь Давидовь идяте и укргыпляшеся (2 Цар. 3, 1). Таковъ нашъ совъть, который мы маемъ

тебь, какъ братъ брату. Ащели кто мнится спорливъ быти, противъ такого восклицаетъ за насъ Павелъ, мы таковаго обычая не имамы, ниже церкви Божія (1 Кор. 11, 16). Всъхъ братій, съ тобою находящихся, я и со мною живущіе братія, усердно привътствуемъ. Будь здоровъ и всегда молись за насъ, всегда мною глубоко уважаемый и боголюбивъйшій.

#### VI.

ПОСЛАНІЕ КИРИЛЛА КЪ ОБВИНЯВШИМЪ ЕГО ВЪ СВОИХЪ ПИСЬМАХЪ ЗА ТО, ЧТО ОПЪ, УЗНАВЪ О РАСПРОСТРАНЕНІИ НЕЧЕСТИВАГО УЧЕНІЯ НЕ-СТОРІЕВА, НЕ УМОЛЧАЛЪ О НЕМЪ.

Вашему благочестію угодно было написать ко мнѣ, что благоговъйнъйшій Несторій быль огорчень монмь посланіемь, которое я писаль кь монахамь, желая возвратить къ благочестію тѣхъ изъ нихъ, которые уклоняемы были оть него тревожною молвою. Я долженъ теперь сказать, что это огорченіе произошло не столько отъ меня, сколько отъ егоже благоговъннства. Такъ, для тѣхъ, которые соблазнены были его поученіями, я изложиль ученіе правой вѣры. А онъ допустилъ епископа До-

ровея открыто сназать въ соборной церкви православныхъ: анаоема тотъ, кто скажетъ, что святая Дъва есть Богородица. Услышавъ эти слова, онъ не только промодчалъ, но и приняль его тогдаже въ общение при совершенін таннства литургін. Воть нынь мы, по его распоряжению-не скажу, прямо имъ подвергаемся отлученію-слышимъ анаоема. Не помимо его образа мыслей говориль въ церкви и епископъ Доровей. Такимъ образомъ не только на насъ и на другихъ епископовъ всей вселенской Церкви, еще живыхъ, но и на нашихъ отцевъ, отщедшихъ къ Богу, произвесена анаоема. Такъ, что же бы удержало и насъ написать вопреки ихъ словамъ и сказать: тоть, кто говорить, что св. Маріл не есть Богородица, анаоема. Этого я досель не сдылаль для того, чтобы не сказалъ кто нибудь, что на него произнесъ анаоему епископъ Александріи, или егинетскій соборъ. Когда же западные и восточные благоговъйнъйшіе епископы узнають, что они всв подвержены отлучению, (потому что они всв говорять и исповъдують, что святая Марія есть Богородица, тогда что они почувствують? Не обниметь ли всъхъ ихъ скорбь, если не за себя самихъ, то за святыхъ отцевъ, въ писаніяхъ которыхъ всегда, какъ читаемъ, святая Дъва Марія называется Богородицею. Если бы будущее не грозило большой тревогой, я послаль бы къ вамъ много сочиненій святыхъ отцевъ, въ которыхъ можно найти, не въ одномъ, а во многихъ мъстахъ, слова, конми исповъдуется, что святая Дъва Марія есть Богородица.

### VII.

ПОСЛАНІЕ КИРИЛЛА КЪ ОДНОМУ ИЗЪ РЕВ-НОСТНЫХЪ ЗАЩИТНИКОВЪ НЕСТОРІЯ.

Знаю искренность любви твоей, понимаю твое усердіе. Если бы я писаль къ человъку, который не знаеть моей жизни, то я должень. бы быль много говорить для увъренія его, что я человъкъ миродіобивый, нерасположенный къ ссорамъ и спорамъ, но такой, который жевстхъ любить и заслужить любовь встхъ. Но какъ шишу къ такому, кто меня знаеть, то въ немногихъ словахъ скажу, что если бы мив надобно было утолить печаль брата о потеръ имънія или денегь, это я савлаль бы съ большимъ удовольствіемъ, для того, что бы не подумаль онъ, что я ценю что нибудь выше любви. Но такъ какъ дело идеть о въръ и смущены всъ церкви, какія только существують въ римской имперін (потому что

наъ какого бы города, изъ какой бы веси ни приходиль кто либо, каждый спрашиваеть: что это за говоръ всеобщій? что за новое ученіе распространяется по церквамъ?): то что остается дълать намъ, которымъ Богъ ввърилъ ученіе о таинствахъ въры? намъ, отъ которыхъ въ день всеобщаго суда потребуется отвътъ за ввъренныхъ нашему водительству? Они скажуть, что соблюли въру такъ, какъ научены были нами. Поэтому, если мы передали имъ правое ученіе, получимъ награду, пріимемъ похвалу; а если-иное и превратное, то какого пламени достаточно будетъ для нашего наказанія? Мы услышимъ тогда эти слова, сказанныя въ Писаніи: землю мою погубиль еси, и люди моя избиль еси (Иса. 14, 20). Тамъ мірянивъ дасть отчеть только за свою жизнь; мы же, на которыхъ возложено служение священства, должны будемъ дать отчетъ не за ссбя только самихъ, но и за всъхъ втрующихъ. во Христа. Я не считаю важными для себя огорченія, обиды, злословіе, какъ ни много хотять мив сдваать ихъ некоторые неразсудительные люди; все это должно предаться забвенію, Богъ будеть судить ихъ за ихъ пустословіе; нужно только, чтобы пребыла здравою въра. Дружество и любовь во мвъ постоянвыя чувства; и я никому не уступлю въ любви къ боголюбивъйшему епископу Несторію: о Хри-

ств желаю-какъ предъ Богомъ говорю эточтобы онъ удержаль за собою доброе мненіе. загладилъ порицаніе, какое на себя навлекъ прежними дъйствіями, и доказаль, что распространенныя иткоторыми въ въръ новыя мвънія, приписываются ему по клеветь, и что въ тъхъ слухахъ нътъ нисколько истины. Если Христосъ всявят любить намъ и ненавидящихъ, то не больше ли это следуеть выполнить въ отношении тъхъ, которые намъ братія и сосвященники? Если нъкоторые хотятъ повредить въру, мы не будемъ предателями своихъ душъ; и хотя бы потребовалось подвергнуться самой смерти, нерешительность неумъстна. Если мы убоимся сказать истину въ защиту славы Божіей, дабы чрезъ то не подвергнуться непріятностямъ: то съ какимъ лицемъ мы предъ народомъ будемъ славить подвиги святыхъ мучениковъ? какъ станемъ хвалить ихъ за то, что они исполнили слово Писапія: даже до смерти подвизайся о истинъ (Інс. Сир. 4, 32)?

### VIII.

ПОСЛАНІЕ КИРИЈЛА КЪ КОНСТАНТИНОПОЛЬ-СКОМУ КЛИРУ, СМУЩЕННОМУ РАЗНОМЫСЛІЕМЪ ВЪ ЦЕРКВИ.

Я читалъ запись, которую вы прислади ко мив. Изъ нея узналь я, что Апастасій пресвитеръ въ своей рвчи къ вамъ старался показать, что онъ ищегь единомыслія и онъ говориль о мнъ: «нашъ образъ мыслей такой же, какой и у него въ письмъ къ монатествующимъ. Но после, уклоняясь въ своему образу мыслей, говориль обо мев: «и онъ сказаль, что святый соборь не упогребиль слова: Богородица». Но мною было написано такъ: соборъ, если и не употребилъ слова Богородаца, поступилъ весьма хорошо, потому что въ его время не было такихъ, какія пынъ, смутъ, а потому не было викакой надобности выставлять на видъ то, что не требовало изсавдованія. Соборъ, если вникнуть въ сущность его мыслей, признаваль, что святая Дъва Марія есть Богородица; потому что говорить, что рожденный отъ Отца, Тотъ, которымъ все получило бытіе, воплотился, вочелов'вчился, страдаль, воскресь изъ мертвыхь, возшель на небеса и придетъ судить живыхъ и мертвыхъ; а не говорить, что Слово, родившееся отъ естества Огда, умерло или прободено копісмъ въ ребро. Какое есть ребро, скажи мив, у Того, кто безтвлесень? какъ бы умерла жизнь? Но Слово, соединивъ Себя съ плотію, когда она подверглась сграданію, усвоясть себъ страданіе, потому что страдаетъ Его собственное твло. Ложно мудрствують и заблуждають тв, которые говорять иначе.

Что они прельщаются и въ своемъ сердцъ носять ядъ зловърія, можно видеть изъ следующаго. Къ мученику, діакону Вуфв, который заботливо принимаеть участіе въ дълахъ церковныхъ, они написали два посланія: одно сочинено Фотіемъ, или къмъ другимъ, противъ ноего инсьма къ монашествующимъ; а другое. небольшую тетрадь, имъетъ составляющее странное заглавіе, въ такихъ словахъ: «противъ твхъ, которые въ ученіи о соединеніи естествъ (во Христв) или уничижають божество Единороднаго, ила боготворять человьчество». Въ предисловіи двлается нападеніе на хуленія еретическія, которыя выставлены очень ръзкими; иотомъ старается сочнийтель доказать, что страдавія терптью тьло, а не Слово Богъ, такъ какъ, но его словамъ, ивкоторые говорять, что непричастное страданіямь Слово божественное страдало. Но никто не доходилъ еще до такого безразсудства. Святый соборъ, какъ я часто уже говориль, сказаль, что стра-

дало само Слово-Тотъ, которымъ все получибытіе, но страдаль илотію, по Писанію. Говорится, что само Слово страдало, когда страдало тьло Его, также какъ говоримъ о человъкъ, что страдаетъ душа его, когда стра-. даеть только ея твло, потому что она, по своему естеству, не подвержена страданіямъ. И какъ скрытая мысль ихъ-допустить двухъ стовъ и двухъ Сыновъ, изъ которыхъ одинъ есть только человъкъ, а другой есть только и допускать соединение только лицъ естествъ): то отъ этого они такъ и **ПВЪТИСТЫ** на словахъ, такъ искусны непщевати вины о гръсъхъ, какъ говоритъ Писаніе (Псал. 140, Когда вамъ случится говорить съ ними, то скажите имъ: нехорошо вы дълаете, что заставляете нъкоторыхъ своимъ пустословісмъ смущать ващего епископа, и своимъ благопріятствомъ и одобреніемъ двлаете ихъ орудіемъ своей злобы. Но не въ этомъ кроется причина скорби; вашъ епископъ не противъ этого возстаетъ. Печалить всвуъ епископовъ, восточныхъ и запалныхъ, то, что возникло ученіе о Христь, не только неправое, но извращенное. Для уличенія этого достаточно указать на то, что содержится въ бесъдахъ Несторія и чего никто никогда еще не говориль въ церквахъ. Ученіе это таково: Несторій говорить: «любовь народа ко мив я измвряю не кликами его, но

его усердіемъ къ ученію, тъмъ, какъ онъ мыслить о божествы и человычествы Госпола». Чрезъ нъсколько словъ, читаемъ: «впимательно наблюдая за народомъ, вижу, что онъ имъетъ и глубокое благоговъніе и теплоту благочестія: но въ богопознаніи онъ полочь неточныхъ понятій. Вина этому не въ самомъ народъ; а вътомъ, что (скажу ближе къ двлу) учители не имъли времени передать ему сколько пибудь болье върнаго ученія». Какъ? ужели его прелшественники не удъляли времени для ученія Ужели онъ благорвчивъе Іоанна? народа? ужели онъ разсудительные блаженнаго Аттика. нли по крайней мъръ равенъ ли ему? На что опирается это высокомъріе его? Не лучше ли было бы ему искренно сознаться, что онъ принесъ ученіе страиное, небывалое, такое, о которомъ, какъ нелъпомъ, не мыслила ни одна наъ святыхъ церквей, ни одно собраніе върующихъ? До сего времени я не имълъ съ нимъ викакого дъла. Но какъ хорошо было бы, если бы онъ раскаялся и исповъдаль правую въру! А за то, что онъ сдълаль противъ меня, что возбудилъ на меня враговъ, раздражиль ихъ противъ меня, онъ дастъ Богу. Нимало не удивительно, что насъ словять люди, самые ничтожные въ городъ, каковы: Херемонъ, Викторъ, Софроній и прислужникъ везав поднимающаго смуты Фла-

25

віана: во всв времена бывають люди злые, на вредъ и себъ и другимъ. Но тотъ, кто возбуждаеть ихъ противъ насъ, пусть знаетъ, что ны не боимся ни продолжительного перевада, на труда защищаться предъ судомъ ихъ, какъ скоро этого потребують обстоятельства. Обыкновенно бываеть такъ, что промыслъ Спасителя, по поводу даже малыхъ и везначительныхъ дъл, собираетъ соборъ, чтобы очистить свою Церковь, которая содержить въру непорочную, чистую и благоисточную. А тотъ несчастный, хотя бы и много людей сановныхъ, по его искательству, было моими обвинителями, да не надъется быть судісю въ мосмъ двав, хотя бы право ва это дано было ему анфиктіономъ. По прибытів моемъ туда, я буду требовать инаго суда, я онь самь, если угодно будеть Богу, должень будеть оправдываться въ своихъ хульныхъ словахъ. Мы вимало не уклоняемся отъ мира; а еще стремимся въ нему, если только оня исповыдують правую въру и перестануть говорить тв странныя слова, которыми они вызывають смерть. Пославная ими тетрадь съ богохульнымъ ученіемъ его, содержить такъ много превратнаго, что читающій оскиерниется ея нечистотой.

Онъ винитъ Писаніс, или что тоже, святый соборъ вътомъ, что соборъ употребиль слово, небывшее дотолъ въ употребленіи, назвавъ святую

Авву Богородицею; но спросимь и мы гав въ Писаніи и они нашли слово: Христородица, или слово: Богопріємница? Между прочимъ, онъ приложилъ и такія слова: «употребаяя слово Богопріемница, мы не уравниваемъ **Абву съ Богомъ». Онъ не понимаетъ, что го**воритъ. Если Дъва не родила Бога, не имъла во чревъ Христа, который есть Богъ, то какъ же она стала Богопріемною? Онъ и самого Отца называеть Богородителемъ. Гдъ онъ читаль такія слова, - не знаю. Кром'ь этого и много другихъ дожныхъ мыслей идутъ одна другой въ его толковательныхъ сочиненіяхъ: они сохранятся (у меня) до времени, если онъ • не принесеть раскаянія. Я получиль и прочиталь посланное ко мев ваше прошеніе, которое, не безъ нашего также мивнія, должно быть представлено императору. Такъ какъ въ немъ содержится много уликъ на того, рый тамъ съ вами, братомъ ли, или другимъ какимъ именемъ назвать его,-то я удержаль его у себя, дабы не вздумалось ему говорить: «вы обвинили меня предъ императоромъ, какъ еретика». Мы изложили прошеніе въ другихъ словахъ; при чемъ просимъ не поручать ему суда, указывая на его враждебные насъ поступки, а передать судопроизводство другимъ сановникамъ, которые были бы вполнь безпристрастны. Вы же, прочитавши эту записку, подайте ее, когда откроется надобность. Если увидите, что онъ останется при своихъ мысляхъ и предприметъ какое лябо дъло, прямо направленное противъ насъ, то вы немедля пишите о томъ. А л изберу изъ епископовъ и монашествующихъ нъсколько лицъ -эрогаца стивыхъ и благоразумныхъ и пошлю къ вамъ при первомъ представившемся случав. Не дамъ сни очима моима, скажу словами Писанія, и въждома моима дреманія, и покоя скраијама моима (Псал. 151, 4), доколъ не совершу подвига за спасеніе всьхъ. Поэтому. зная образъ монхъ мыслей, будьте мужественны. Мы не замедимъ написать посланія, какія нужно, и къ кому нужно. За въру во Христа я готовъ пострадать и перепести всв' мученія, какія считаются самыми тяжкими, такъ что самую смерть, когда подвергнусь ей за это, встръчу съ услажденіемъ.

### IX.

СВИДЪТЕЛЬСТВО КОНСТАНТИНОПОЛЬСКАГО КЛИ-РА, ВСЕНАРОДНО ВОЗВЪЩЕЙНОЕ ВСЕЙ ЦЕРКВИ, О ТОМЪ, ЧТО ПЕСТОРІЙ ЕДИНОМЫСЛЕНЪ СЪ ПАВЛОМЪ САМОСАТСКИМЪ, КОТОРЫЙ, ЗА СТО ШЕСТЬДЕСЯТЪ ЛЪТЪ ДО НЕСТОРІЯ, ПРАВО-СЛАВНЫМИ ЕПИСКОПАМИ ПРЕДАНЪ АНАӨЕМЪ.

Именемъ святыя Тропцы заклинаю каждаго, кто получить эту хартію, заявлять ее епископамъ, пресвитерамъ, діаконамъ, чтецамъ и мірянамъ, живущимъ въ Копетантинополѣ, и еще давать имъ списки съ нея, въ доказательство, что ерегикъ Несторій есть единомысленинкъ съ Павломъ самосатскимъ, преданнымъ апаесмъ православными епископами за сто шестьдесятъ лъгъ прежде сего. Ученіе ихъ таково:

Павелъ говоритъ: «Марія не родила Слово». Согласно съ этими словами говоритъ и Несторій: «возлюбленный, Марія пе родила Бога».

Павелъ: «Онъ не быль прежде въковъ». Несторій: «Богу, создателю временъ, они дають мать, во времени жившую».

Павель: «Марія зачала Слово, но ова не была прежде Слова». Несторій: «какъ можеть быть, чгобы Марія родила Того, который быль прежде нея»?

Павелъ: «Марія родила человъка, такого же, каковы и мы». Несторій: «родившійся отъ Дъвы есть человъкъ».

Павелъ: «который по всему лучше насъ, потому что Онъ от Духа есть Свята; о Немъ были обътованія, и, какъ Писаніе говорить, благодать была на Немъ». Несторій говорить: «видьжь Духа сходяща аки голубя и пребывающа на Немъ; этоть Духъ дароваль Ему вознесеніе: заповъдавь апостоломь, ихъже избра, говорить писаніе, Духольь Святымь вознесеся (Дъяв. 1, 2); онъ-то дароваль Христу столь великую славу».

Навелъ говоритъ: «произшедшій отъ Давида помазанъ для того, чтобы быть причастнымъ премудрости, и чтобы въ Немъ обитала премудрость въ большей мъръ, нежели въ комъ другомъ. Она была и въ пророкахъ, но еще болье въ Моисев; была во многихъ святыхъ, но еще болье во Христъ, какъ крамъ Бога». Въ другомъ мъстъ онъ говоритъ: «ннъ есть Інсусъ Христосъ, и инъ есть Слово». Несторій говоритъ: «невозможно рожденному прежде всъхъ въковъ еще родиться, и родиться по божеству».

Вотъ ясное указаніе того, что Несторій есть отступникъ отъ истины, когда учить, что рожденный отъ Отца не родился отъ Дъвы.

Вотъ его единомысліе съ еретикомъ Павломъ самосатскимъ, который, говоря, что иной есть Слово, и иной есть Іпсусъ Христосъ, и они не одно (лице), учитъ не такъ, какъ учитъ православная въра.

Указываю здёсь тебе, ревнитель святой ввры, какъ исповедывала эту часть христіанскаго ученія Церковь антіохійская, отъ которой въ первыя времена распространилось на насъ и имя христіанъ. Она знала не двухъ сыновъ Бога, изъ которыхъ тотъ и другой есть особое существо, но единаго Сына. всых выковъ рожденнаго, Бога отъ Бога Отца, единосущнаго Отцу; при Августв Кесаръ родившагося отъ Маріи Дъвы. Это ученіе именно словахъ: высказано въ СИХЪ Бога истиннаго отъ Бога истиннаго, единосущнаго Отпу,-которымъ и въки устроены и все получило бытіе; насъради сшедшаго и родившагося отъ святыя Маріи присподфвы, и распятаго при Понтів Пилать, и далье, какъ сказано въ символъ. Одинаково съ симъ учитъ и блаженный Евставій, епископъ тойже Антіохін, одинъ изъ числа трехъ сотъ осьмнадцати епископовъ, бывшихъ на святомъ и великомъ соборъ; слова его таковы: «Онъ не человъкъ только, но и Богъ, какъ говоритъ пророкъ Варухъ: сей Богъ нашъ, не вмпьнится нему. Изобръте всякъ UHT

житрости, и даде ю Іакову отроку своему, и Исраилю возлюбленному от него. Посемь на земли явися, и съ человъки поживе (Вар. 3, 56—38). А не тогда ли Онъ жиль съ человъками, когда родился отъ Дъвы, какъ раждаются люди; также какъ и они, быль младенцемъ, возрасталъ, пилъ, ълъ, усвоивъ себъ и всъ прочія качества человъческой природы? Поэтому, кто осмълится говорить, что иной Сынъ есть единородный, прежде всъхъ въковъ рожденный отъ Отца, и иной есть родившійся отъ Маріи Дъвы, и не единъ и тотъ же есть Господь Іисусъ Христосъ, тотъ анавема да будеть! X.

ПОСЛАНІЕ КИРИЛЛА ЕПИСКОПА АЛЕКСАНДРІИ-СКАГО КЪ КЕЛЕСТИНУ ЕПИСКОПУ РИМСКОМУ.

Преподобивйшему и боголюбезиваниему отцу Келестину Кириллъ желаетъ о Господъ всякаго блага.

Если бы мив ножно было молчать и не писать къ твоему благочестію о всехъ настоя. шихъ смутахъ, если бы можно было избъгнуть жалобъ и избавиться отъ огорченій, особляво при столь важныхъ событіляъ, когда потрясается нъкоторыми правая въра: то я сказаль бы самому себъ: хорошо! и нечего опасаться молчаливому; покой лучше тревоги! Но такъ какъ Богъ требуетъ отъ васъ бдительности въ такихъ обстоятельствахъ, а давній обычай Церквей указываеть входить въ сношеніе съ твоимъ благочестіемъ: то я пеобхоаимо долженъ писать въ тебъ и извъстить, что сатана и ныяв приводить все въ смятеніе. свиръпствуетъ противъ Церквей Божінхъ и вездъ иытается уклонить отъ прямаго пути въры тъхъ, которые идутъ по нему. Не утихаетъ этотъ вседукавый звърь, быстро распространяющій нечестіе. До настоящаго вре-

Digitized by Google

мени я молчалъ и и къ твоему благочестію, ни къ другому кому либо изъ нашихъ сослужителей, ничего не писалъ о ныпѣшнемъ правигелъ Церкви константинопольской, думая, что посиѣшность въ такомъ дѣлѣ заслужитъ неодобреніе; но такъ какъ зло достигло уже крайней степени, то я почелъ за непрѣменную обяванность не молчать больше и сказать все о произшедшихъ смутахъ.

Тотъ, о комъ я говорю, какъ скоро ветупнаъ на епископію, -- вибсто того, чтобы назвательными поученіями двлать добро не только постояннымъ тамошпимъ жителямъ, но и временнымъ пришельнамъ, которыхъ тамъ, говорять, изъ всвхъ городовь и селеній бываеть очень много,-поставиль себв задачей говорить странное, нелъпое, такое, что далеко отступаеть оть апостольской и свангельской въры. которую отцы сохранили въ точности и передали намъ какъ многоцвиную жемчужину. Бесваы его, которыя говориль онь въ и притомъ очень часто, -и доселв не перестаеть говорить, -- я послаль къ твоему благочеетію, какъ прямое доказательство его ученія. Признаюсь, что я соборною граматою хольль довести до его свъдъпія, что мы не входить въ общение съ темъ, кто такъ говорить и мыслить; но этого и не сдвлаль. Разсудивъ, что поскользающимся надобно подать

руку для поддержавія ихъ и упавшихъ налобподнять, какъ своихъ братій, я въ своихъ тисьмахъ къ нему совътоваль отстать огь такого нечестиваго ученія; но отъ этого мы не нолучили никакой пользы. Какъ скоро онъ узналь. что им не только дялеки оть того, чтобы одинаково съ нимъ мыслять, но и, не одобряя его, побуждаемъ отстать отъ вымысловъ-я не хочу назвать ихъ ученіемъ, -- онъ всячески сталь коварствовать противъ меня и доселв не перестаеть производить смуты. Когда мы ждали, что онъ испълится отъ своей бользии, удержится отъ противочристівнскаго ученія, узнаемъ, что мы ошиблись въ своей надежать, по слъдующему событію. Въ Константинополь быль епископъ Доровей, одинаковыхъ съ нимъ мыслей, человыкь порыстолюбивый и льстивый. и дерзкій на словахъ. Онъ во время одного об**тественн**аго богослуженія,—это было уже въ то время, какъ Несторій ванималь престоль Первы константинопольской, -- всталь съ своего мъста и громкимъ голосомъ дерзнулъ сказать: «кто говорить, что Марія есть Богородипа. тоть да будеть анаоема». Весь народь полвяль сильный крикъ и вышель изъ храма; опъ не хотвать быть въ общевіи съ теми, которые нивють такія мысля; такъ что и въ ныньшнее время народъ константинопольскій не бываеть при соборныхъ молитвословіямь, кромъ

вемногихъ, людей легкомысленныхъ и угодинковъ ему. Монастыры же почти всъ и изъ армиманариты, и многіе мув. Членовъ севата не бывають при богослужевіяхъ, боясь, чтобы не савлалась пеправою нхъ въра отъ того превратного ученія, которое онъ и его клевреты, пришедшіе съ нимъ ноъ Антіохіи, вездъ разглашають. Его беседы припесены была в въ Египетъ, и я узналъ, что въкоторые неразсудительные люди увлечены были ими въ мблужденіе, а нъкоторые въ недоумъніи спрашивають другь друга: истивны ли слова его? ни опъ заблуждаетъ? Опасаясь, чтобы ядъ этой бользви не проникь въ еердце душныхъ, я написаль окружное посланіе ко всьмъ египетскимъ монастырямъ, украпля ихъ въ правовъріи. Списки съ него BEROTOрыми передавы и въ Константинополь; прочитавшіе его получили оть того великую пользу, такъ что многіе наъ государственных сановниковъ письменно благодарили меня. Не въ немъ это только сильнее раздражило досаду на меня: онъ поднимаетъ брань противъ меня, какъ противъ врага, хотя не находитъ во мив другой вины, кромв той, что не имъть одинаковыхъ съ нимъ мыслей, что s, вопреня ему, поддержаль во многихъ мъру, которую приняли мы отъ отцевъ, убъдывъ многихъ считать истиниымъ то, чему научи-

лись мы изъ священнаго Писанія. Пе озабочиваясь умыслами его противъ меня, и норучая себя всевъдущему и всеснымному Богу, и чаписаль къ нему и другое посланіе, въ которомъ, кратко изложивъ ученіе правой въргя. убъждаль и заклиналь его Богомъ сообразно тому и мыслить и говорить; но и я не принесъ никакой пользы; онъ и теперь таковъ же, какъ и прежде, и не перестаеть говорять превратное. Считаю нужвымъ взвъстить твое благочестіе, что съ моями словами согласны и всв восточные епископы; они всв теперь въ огорченіи, въ нечали, а особливо благочестивые спископы въ Македонів. А. онь, зная это, считаеть себя мудрымъ больше всвуб, думаеть, что только онъ знаеть сиыслъ боговдохновенваго Писанія и постигь тайну Христову. Не следовало ли бы ему скорее убы-**ДВТ**ЬСЯ ВЪ ТОМЪ, ЧТО, КОГДА ВСВ, Какіе есть по всей вселенвой, православные епископы и міряне неновъдують, что Христось есть Богь и что Авва, родившая Его, есть Богородица, онъ одинь, отвергая это, находится въ заблуждевін? Но опъ, осавпленный гордостію, думаєть, что, дъйствуя на всъхъ властію своего престола, заставить и насъ и всъхъ другихъ одинаково съчить мыслить. Такъ что же остается теперь льжать намъ, когда не можемъ ни вразумить его. не отвлонеть отъ такихъ беседъ, когда народъ

же константинополь со дня на день сильные женльные зараждется эловыріемы, а выкоторые съ томленіемы вы душь ждуть себы помощи оты православных вепископовь? Разсмотрыню нашему подлежить не какое вибудь обывновенное дыло, и молчаніе туть нисколько не оправляеть насы. Христось подвергается поношевію; вакь же мы будемы молчать? Каждый изы насы знаеть слова Павла: аще убо волею сіе теорю, маду имамь: аще же неволею, строеніе ми есть предано (1 Кор. 9, 17). Поэтому мы, которымы ввырево служеніе Слову, которымы поручено охранять незыбленость выры, что скажень вы день суда, если промольный при настоящих событіяхь вы Церкви?

Но мы не хотимъ открыто прервать наше сношеніе съ нимъ, не сдълавъ напередъ сношенія съ твоимъ благочестіемъ. Поэтому, благовоми инсьщенно изложить свое нивніе о томъ, делжно ли намъ еще имъть общеніе съ нимъ, мли врямо объявить, чтобы пикто не входилъ въ общеніе съ нимъ, когда онъ остается съ такимъ образань мыслей и такъ учитъ. Сужденіе твоего благочестія объ этомъ дълъ надобно будетъ письменно передать также благочестивъйщимъ и боголюбивъйшимъ епископамъ Македоніи и всъмъ прочимъ настырямъ восточныхъ Церквей. Согласно желанію ихъ, мы дадимъ имъ опору и оружіс, чтобы стоять всънъ ниъ еди-

водушно и единомысленно и полвизаться за правую въру, противъ которой открылась брань. А на него самого уже нарекли анаеему наши великіе, досточтимые и славные отцы. учившіе, что святая Авва есть Богородица, съ пами же вивсть и мы, нынь живуще. Онъ не хотвль высцазать своего ученія самъ своимъ языкомъ, а выставиль для того другаго, Доросев, о которомъ я говорилъ, и настроилъ его высказать его мысли въ то время, когда самъ онь туть сидвав и слушаль; сошедши же съ своего съдалища, онъ допустиль его въ совершенію божественныхъ таннъ. Для того, чтобы твоему благочестию исные видыть, чему овъ учить и какъ овъ мыслить, а также чему учили блаженные и великіе отцы паши, я посладъ къ тебъ книги, содержащія основныя статьи ученія; по мосму распоряженію, съ нихъ савланъ переводъ, какой можно было сдвлать въ Александрін. Письма, ваписанныя иною, я отдаль возлюбленному Посидонію, поручивъ ему доставить ихъ твоему благочестію.

### XI.

# посланіє келестина къ кириллу.

Возлюбленному брату Кириллу Келестинъ.

Письма, посланныя къ намъ твоямъ священствомъ съ сыномъ нашимъ, діакономъ Посидоніемъ, принесли утішеніе намъ въ нашей скорби; но эта радость въ свою очередь сиввилась въ насъ чувствомъ печали. Разсматривая и обсуживая превратное ученіе, высказаль въ своихъ бестлахъ возмутитель константинопольской Церкви, мы глубокую почувствовали скорбь въ душт своей; а теперь томять нась различныя соображенія, въ котерыхъ обдумываемъ, какимъ бы образоиъ намъ солъйствовать къ утверждению въры. Когда мы останавливаемъ наше размышленіе на томъ, что написано тобой, братъ нашъ, то это является намъ самымъ лучшимъ врачествомъ, цълительной силой котораго можеть уничтожиться заразительная бользны я разумыю струю этого чистаго потока, который льеть слово твоей любви, смывающее всякую наносимую мутными потоками, распрывающее всъмъ надлежащее пониманіе нашей въры. А потому, какъ того иы порицаемъ п осуждаемъ, такъ твое благочестіс, какъ мы видимъ его въ твоихъ инсьияхъ, съ любовио въ Господъприинмаемъ въ свои объятія, зная, что мы одно и тоже иыслимъ о Господъ. Неудивительно, что прозоранвъйшій священникъ Господній, согрътый любовію къ втръ, войнствуеть съ такимъ нужествомъ, что въ состояніи и противустоять безразсудной дерзости враговъ, и укръпить своими ободрительными словами тъхъ, ком ввърены его попечевио. Какъ то для насъ огорчительно, такъ это намъ пріятно; сколько одно грязно, столько другое чисто. Мы радуемся, видя въ твоемъ благочестіи неусыпную блительность, такую, которою ты превзошель своихъ предшественниковъ, бывшихъ защитниками православного ученія. Вполнъ приличны тебъ евангельскія слова: паєтырь добрый душу свою полагаеть за овцы (Іовн. 10, 11). Но какъ ты добрый пастырь, такъ тоть недосгоинь имени даже худаго наемника: онъ заслуживаетъ обвинение не за то, что оставиль овець своихь, а за то, что самь, какъ дознано, разгоняетъ ихъ.

Съ нашей стороны мы должны бы были дать еще нъкоторыя наставленія тебъ, возлюбленный брать, если бы пе видьли, что ты во всемь имъешь такія же мысли, какія мысли и мы имъемъ, и если бы на опытъ не дознали что ты въ защищеніи въры самый мужественный поборникъ. Потому что сынъ нашъ, дія-

конъ Посидовій, нередаль вамъ по нормаку. объ этомъ дълв все, что писало твое свящемство. Ты обнаружиль съти въ хитрыхъ бесъдахъ (Несторія) и такъ оградиль въру, сердцу върующихъ во Христа и Бога нашего не можно уклониться на противную сторону. Высоко торжество нашей въры послъ накъ ты столь твердо доказалъ истину нашего ученія и такъ побъдоносно визложиль противныя ему матыя свидътельствомъ божественного Писанія. Что послъ сего онъ станеть льдать? куда обратится? Онъ, любитель нечестивой новизны, --ся хотвль онь, -- въ своемъ ученін показаль себя болье рабомь себь самому, нежели последователемъ Христу; а ветренныхъ ему людей желаль отравить ядомъ своихъ бесъдъ. Ему бы надобно прочитать въ Писаніи и держать въ умъ, что суствыхъ изысканій, которыя не помогають спасенію, но служать въ погибели душь, надобно скорве убъгать, вежели погружаться въ вихъ. Но въ то время, какъ онъ приближается на край пропасти, или уже сталь на то мъсто пропасти. откуда начинается паденіе, мы, если можемъ. должны отозвать его назадъ; не подавин сму остерегательнаго голоса, мы какъ-бы толкиемъ его и ускоримъ его паденіе. Христось Богь нашъ, о рождения котораго началось изыскавіс, показаль намъ, что Онъ персносиль труды

для спасенія и одной овцы, восхотьль нестисе на своихъ раменахъ, дабы не похитиль се волкъ. Когда Онъ училъ насъ такъ дъйствовать для спасенія одной овцы, то не хочеть ли Онъ, чтобы мы еще болье труда понесли за спасеніе пастыря овецъ, который, забывъ это свое имя и свою обязанность, самъ себя предалъ хищному волку, стараясь погубить свое стадо, которое обязанъ быль охранять?

Но мы должны удалить его отъ оградъ овчихъ, если не исправимъ его, какъ желаемъ; а если остается еще надежда, что онъ, сознавъ внеу свою, исправится, мы хотимъ, чтобы онъ обратился и быль живь, и не губиль бы тьхъ, которыхъ жизнь ввърена его храненію. Но если будеть со стороны его упорство. должно открыто произнести осуждение на него: надобно отсть вольной члень, отъ котораго страдаеть не онь одинь, а повдается все твло Церкви. Что ему двлать въ кругу твуъ, которые между собою единомысленны,ему, который очитаеть себя одного понимающимъ лучше всъхъ, который мыслить несогласно съ нашей върою? Поэтому тв, которыхъ онъ за противоръчіе ему удалидъ общенія съ Церковію, да пребудуть въ общеши съ вею, и пусть знають, что ояь самъ не можетъ имъть общенія съ нами, если останетел на споемъ искривленномъ пути, противясь

апостольскому ученію. Итакъ ты, принявъ себя подобающую власть и заступивъ мъсто съ усвоенною ему властію, приведи исполнение съ вепреклонною твердостию этоть приговоръ: въ продолжение десяти двей, считая ихъ со дня объявленія приговора, онъ долженъ письменно исповъдать исправоту проповъдуемаго имъ ученіл, произпести проклятіе, и искрепно объщать, что будеть исповъдывать ту въру о рожденін Христа и Бога нашего, какую содержить Церковь римская, Церковь твоего священства, и вся святая вседенская Церковь. Если же онъ не слечаеть этого, твое священство, прозорливо пекущееся о Церкви, да въдаетъ, что овъ совершенно должень быть отлучень оть нась, какъ такой больной, который не хотьль принять помощи отъ врачей, и который, на погибель всьмъ порученнымъ ему, какъ страждущій заразительного бользнью, спышнть разнести свой недугъ по всему твлу Церкви. Этоже самое я писаль и къ святымъ братіямъ И соспископамъ нашимъ, Іоанну, Руфу, Ювеналію и Флавіану, дабы имъ извъстень быль нашь судь о немъ, или върнъе, божественный судъ Христа нашего.

Дано въ III иды августа, въ царствованіє Осодосія XIII и Валентиніана III.

#### XII.

**ПОСЛАНІЕ НЕСТОРІЯ** КЪ КЕЛЕСТИНУ ПАПЪ **РИМСКОМУ**  $(^{1})$ .

Съ братскимъ довъріемъ другъ къ другу ны должны побесъдовать между собою, чтобы напъ, при единодушномъ согласіи, успъшнье противоборствовать врагу мира-діаволу. Что хочу сказать, начиная такъ свою бесвду? То, что въкоторые клирики, Юліанъ, Флоръ, Оронть и Фабій, называющіе себя епископами церквей, находящихся въ областяхъ западной имперіи, часто получа доступъ къ благочестивъйшему и августъйшему императору, горько жалуются на строгость суда по ихъ дълу, на то, что они, православные, въ въкъ православія будтобы тернять гоненіе Съ тьмиже жалобами они часто являются и къ намъ; и ве смотря на то, что мы каждый разъ отвергаемъ вхъ жалобы, не перестають тоже дълать: каждый депь они являются, и со слезами пересказывають всьиь свое горе. На ихъ ръчи мы, вонечно, отвъчаемъ словами, какія пужно



<sup>(1)</sup> Носланіе это сохранилось только на латинскомъ языкѣ въ древнемъ собранія рукописей, заключающихъ въ себѣ ділнія ефесскаго собора.

сказать въ томъ случав, когда не знаемъ върно ихъ дъла. Но намъ надобно имъть подробнъйшее свъдъніе о ихъ двав и для того, чтобы благочестивъйшій и христіаннъйшій императоръ нашъ ве отягощался ихъ докуками, для того, чтобы и мы, не зная върно ихъ дъла, не оказали покровительства имъ, когда они его не заслуживають. Благоволи сообщить нанъ свъдънје о нихъ, дабы кто нибудь, не звал върно истины, не оказываль сожальнія къ нимъ, когда его не заслуживаютъ, и твоего гивва, какому твое благочестіе, можеть быть, сообразно канонамъ справедливо подвергло ихъ за особливыя мивнія въ въръ, не считали бы чвиъ либо другимъ, а не твиъ, что овъ есть. Вновь являющіяся секты двиствительно заслуживають, чтобы ихъ защищали добрые пастыри. Потому и мы, усмотревъ здесь, что произвели немаловажную въкоторые въ православіи, ежедневно выказываемъ то гивь, то протость нь этимь больнымь. Ибо пемаловажна: она близка къ гнили аполлинаріева и аріева ученія. Говоря о соединеніи Господа съ человъкомъ, они безъотчетливо допускають какое-то сораствореніе в смъщеніе, такъ что нъкоторые изъ нашихъ клириковъ, один по невъжеству, другіе по еретическому ажеученію, давно въ нихъ танвшемуся, которое въ многихъ видахъ идеть до на-

тего времени отъ временъ апостольскихъ. заразившись недугомъ еретическихъ мавній. открыто богохульствують, говоря, что Слово, единосущный Отпу, получиль начало отъ Христородицы Дъвы, какъ-бы отъ нея принявъ бытіе; они говорять, что после того, какъ воспроизведенъ быль Его храмъ (1), Онъ быль погребень вместе съ плотію, по воспресенін же сорастворился съ тоюже плотію, и 'потомъ перешель въ божественное естество; скажу короче: они учать, что и божество Единороднаго началось вместе съ плотію, которую оно приняло, и вмъсть съ плотію умирало. Плоть же, соединенная съ божествомъ, сдълалась, какъ богохульно учать они, божественною, получивъ обожение въ самомъ Словъ. А это не другое что значить, какъ извращать понятія о томъ и другомъ естествъ. Они и 'авву Христородицу съ какою то дерзостію называють Богородицею. Называя ее Богоро-'анцею, они не трепещуть оть страха, тогда какъ святые и всехвальные отцы никейскіе сказали только, какъ читаемъ въ ихъ писаніяхъ, что Господь нашъ Інсусъ Христосъ воплотился отъ Святаго Духа и Маріи Дъни. Я

<sup>(1)</sup> Т. е. родилось отъ Дъвы—человъческое естеетво, которое Несторій называль только храмомъ божества.

умалчиваю о техъ словахъ Писанія, въ которыхъ и ангелы и апостолы возвещають, что **Лъва** есть мать Христа, а не Бога Слова. Сколько споровъ объ этомъ мы выдержаль, молва, думаю, уже давно извъстила твое благочестіе и показала твоему вниманію, что мы венапрасно подвизались, но что многіе, по милости Господа, исправлены, тв, которые имвли превратныя понятія, песогласныя съ нашими...... (1). Если кто слово Богородица отнесеть къестеству человъческому, которое родилось въ соединени съ Богомъ Словомъ, а не въ той, воторая раждаеть его: то мы справедливо скажемъ, что это слово не соотвътствустъ тому, что она родила; потому что истивная мать должна быть одного естества съ темъ, кто отъ нея родился. Но можемъ разсматривать это слово въ нъкоторомъ отношения и къ ней: это имя можемъ употребить о Дъвъ только въ томъ отношевін, что храмъ Бога Слова разсматривается нераздъльно съ нею; а не потому, что она какъ-бы есть матерь Бега Слова: нбо

<sup>(1)</sup> Оставляются безъ перевода следующія слова, которыхъ смыслъ непонятенъ: quia et pariunt homousios nativitas, cui vivere commissa est: illa in homine unio creaturae est humanitatis dominicae, Deo coniunctae ex virgine per Spiritum. Место это представляется исперченнымъ.

ни одна мать не можеть родить того, кто быль прежде ея. Слухи объ этомъ ученіи, думаю, прежде еще дошли до тебя; но мы передаемъ и с томъ, что относится лично къ намъ обоемъ. Объясняемъ изъ самаго хода событій, что мы съ братскимъ участіемъ желаемъ знать дело твкъ лицъ, о которыхъ мы говорили, а не съ твиъ, чтобы только удовлетворить свесму допучливому любопытству. Будемъ извъщать другь друга, какъ брать брата, о томъ, чео будеть касаться насъ, передавая одинь другому върныя свъдвия о всъх толкахъ въ учени Bedli, take rake a labhlime comedianieme переписки поставиль для себя одну нетину; въ шачаль этого пославія я сказаль, что мы съ братскою довърчивостію обязаны говорить другь съ другомъ. Приветствуемъ тебя со всею во Христь братією, которая св тобою, я и вев, которые со мною.

27

### XIII.

# **ДРУГОК ПО**СЛАНІЕ НЕСТОРІЯ КЪ ПАПЪ КЕЛЕ-СТИНУ.

Часто я писаль къ твоему благочестию о Юліант, Оронтв и о другихъ, присвояющихъ себв сань епископовъ, которые, часто получая доступь къ благочестивъйшему и августвишему императору, инцуть у него защиты, и предъ нами постоянно жалуются, что ови въ въкъ православія нагнаны изъ областей Запа-- да, какъ неправославные; но до сего времени отъ твоего благочестія мы не получали писемъ о вихъ. Если бы я имълъ ихъ, я могъ бы отвъчать и отвъчать коротко на ихъ жалобы; а теперь; когда неизвъстно, справедливы ди слова ихъ, никто не знаеть, какъ поступить съ ними; ибо иные называють ихъ еретиками и говорять, что за это они изгнаны изъобластей Запада, тогда какъ сами они влянутся, что нхъ пресладуеть клевета и что они по проискамъ терпять бъды за православную въру. Что изъ этого върно, намъ совершенно ненавъстно. Жальть о нихъ, когда они въ самомъ дъль еретики, есть преступленіе; во и не жальть о нихъ, когда ихъ ложно обвиняють, жестоко и нечеловъколюбиво. А потому, благоволить боголю-

- бивъйшая душа твоя дать намъ наставление на этоть разъ, когда ны колеблемся между двумя чувствованізми, между презраніемъ къ нимъ. н сожальніемь о нихь. Такъ, мы котимь по-- лучить указаніе, на что намъ должно решиться - при сужденіи объ этихъ людяхъ. День за день удерживая ври себв этихъ людей, мы не пе-- то вістаемь съ надеждой ожидать сольйствія оть • твоего благочестія. Немаловажное дело, какъ - ты знаешь, досточтимъйній, изслідованія въ ученім въры, и требуется немало умънья и опытности въ техъ, которые принимають на себя это двло. Для насъ здвеь умножаются труды и отъ того, что ны усиливаемся истортнуть наъ Церкви Божіей самый нечистый наъ нечестивыхъ толковъ-злое ученіе Аполлинарія и Арія. Не знаю, какъ нъкоторые изъ принадлежащихъ къ клиру заразились медугомъ названныхъ мною еретиковъ, допуская какойто образъ сорастворенія божества съ человьчествомъ въ Единородномъ, когда осмъливаются тълесныя страданія переносить на божественное естество Единороднаго, и вмъсть думають, что неизмъняемое естество Божіе перешло въ тълесное остество, такъ что оба естества, которымъ поклавяемся вълвив Единороднаго, чрезъ высшее и несліянное соединеніе сливають между собою, допуская измененіе въ нихъ чревъ сораствореніе ихъ между

собою. Они, савицы, не понимають ученія, издоженнаго святыми отцами, произнося ясимя слова ихъ: «въруемъ во единаго Госнода Інсуса Христа, Сына Божія, воплотившагося оть Ауха Свята и Маріи Аввы». Таковъ заключается спысль въ имени, Христосъ, означающень два естества: Онъ единосущень Отпу по божеству: а человъчество послъ во времени родилось отъ святой Аввы, которому мотому, что соединилось съ божествомъ, воздають честь ангелы и человине. Итакъ я думаю, что тому, кто здёсь такъ много переносить трудовъ при обличевім неправыхъ толковъ, сколько надобно перенести томленій, когда опъ не будеть знать дела техъ людей, о которыть говорено было, и много боится, какъ бы ему, въ этомъ своемъ положения, по своему невъдвино не увеличить число сретиковъ. Потону прошу, чтобы твоя святая душа мозаботилась сообщить намъ сведение объ техъ людяхъ, а особляво послъ того, жекъ правдивъйшій Валерій, состоящій въ должности пентечія и постельничаго, можеть оть себя нересказать твоему благочестию о тягостномъ ихъ ноложенін. Усердно привътствуємъ вою во Христь братію, которая съ тобою, я и находящісся CO MINOTO.

#### XIV.

## ПОСЛАНІЕ КЕЛЕСТИНА КЪ НЕСТОРІЮ.

Возлюбленному брату Несторію Келестинъ.

Вселенская втра была въ мирт въ продолженін нъкоторыхъ дней нашего времени, послъ того какъ не стало нечестиваго и вездъ осужденнаго ученія Пелагія и Келестія, когда Востовъ и Западъ мечемъ единогласнаго суда поразнав ихъ вивств со всеми последователями ихъ заблужденій. Въ то время блаженной памяти Аттикъ, учитель вселенской въры, поистинъ преемникъ блаженнаго Іоанна и въ этомъ дъль служенія, поборая за Царя всьхъ, такъ преследовалъ ихъ, что не попускалъ имъ и тамъ (на Востокв) найти себв приставище. По смерти его насъ немало озаботило ожиданіе: тоть, кто будеть ему преемникомъ во власти, будетъ ли преемникомъ ему и въвъръ? Ибо доброе какъ-то ръдко бываетъ продолжительно; чаще противоположности поперемънно сменяють одна другую. Но и после него мы 28

BG. C.

Digitized by Google

нивый себв сослужителемь, которому также должно было скоро оставить насъ, святаго Спсинія, пріобрътшаго любовь всъхъ своею простогою и свитестію, который училь въръ такъ, какъ опъ ее приняль. Очевидно, его простое благочестіе и благочестивая простота руководились словами, которыя опъ читалъ въ Писаніи, что надобно болье болться, а не высокомудретвовать, углубляясь въ изысканія (Римя. 11, 20); что не должно, сказаво въ другомъ мъств, изследывать предметовъ вышших себе (Інс. Сир. 3, 20); что тоть, кто будеть другое проповедывать, т другому учить будеть, а не тому, что апостолы проповъдывали, да будетъ анасема (Гал. 1, 8. 9). Когда же и онъ отшель изъ сего міра в поэтому наша забота еще продлизась настолько времени, насколько указаль Госнодь: тогда обрадовала нашу душу въсть прибывшихъ къ намъ пословъ о избраніи тебя, которую скоро подтвердило донесение и нашихъ сослужителей, которые находились при избранін. Они въ одобреніе тебя столько говорили. сколько можно было говорить о человъкъ, который избрань изъ другой Церкви. Ибо прежде сего слава о твоей жизни была такова, что твоимъ достоинствамъ завидовалъ посторонній городъ; а нынъ ты своими странными дълами ваставляемь бытать отъ тебя, такъ что преж-

ніе твои единоземцы по другинь судять, кого избавились они. На твои письма, которыя мы недавно получили, мы не могли отвечать въ скоромъ времени, поточу что ихъ налобно было перевести на римскій языкъ. Когда это дћао производилось у насъ-медленно по причинъ витіеватаго изложенія ихъ,-мы получили посланія отъ святаго брата и соепископа Кирилла, всеми одобряемаго іврея Божія, съ сыномъ монмъ діакономъ Посидоніемъ: нихъ онъ пишетъ о тебь нечто такое, чемъ. къ крайнему нашему огорчению, уничтожается одобрительный отзывъ о тебъ тъхъ, которые дали его при избраніи тебя. Прекрасное начало твое смънилось худымъ, какъ - концемъ: прекраспымъ началомъ я называю тв отзывы о тебъ, которые такъ были одобрительны, что мы въ отвъть на донесение братий показали, сколько мы разделяли общую радость. А ныев, обдумывая и жалобу на тебя моего брата, котораго я выше назваль, и переведенныя на языкъ нашъ твои посланія, которыя содержать ясно нечестивое ученіе, видимъ, что намъ доджно сказать апостольское слово: хотьль быхь измънити глась мой, яко не домышляюся о вась (Галат. 4, 20). При всемъ томъ я перемънилъ его, въ надеждъ, не удержить ли себя на пути къ пропасти этоть составитель нечестивыхъ бесваъ? Надебно, чтобы мы, какъ заповъдано намъ, изъяди злос отъ себя самихъ (1 Корине. 5, 13).

Прочитавъ посланія и тв книги, которыя доставиль именитый Антіохъ, сынь нашъ, мы **Внимательно** разсмотръли содержаніе Когда ны въ твоихъ сочивеніяхъ идемъ савдомъ за тобой, настигаемъ тебя, схватываемъ тебя, ты стараешься увернуться отъ насъ какимъ-то многословіемъ, темнотой его прикрывая ясность истины; и потомъ снова утверждая то, что было отрицаемо, и отрицая то, что было утверждаемо, ты стараешься смъшать то и другое. Въ посланіяхъ же своихъ ты не столько изъяснилъ вашу въру, сколько выкаваль себя самого, желая дать иное учение о Богъ Словъ, а не то, какое содержить вселенская въра. Такъ теперь мы, какъ судія, вотъ какой должны дать судь о тебв, воть каковыми должны почесться твои новшества! Когда тебя не знали, тебя избрали, а когда тебя узнали, осудили тебя. Теперь надобно сказать вмъсть съ учителемъ язычниковъ: о чесомь бо помолимся, якоже подобаеть, не въмы (Римл. 8, 26). Эти слова не прилично ли отнести къ той Церкви, которая, руководствуясь болве молвою о тебъ, а не знаніемъ, презръла людей достойныхъ, какіе были въ ней? Оказалось невърнымъ мивніе тъ

рые хорошо о тебв думали. Кто могъ предположить, что подъ одеждой овцы скрывается хищный волкъ? Есть у апостола слова: подобиеть и ересемь въ вась быти, да искусніи явлени бывають въ вась (1 Корино. 11, 19). Приклони ухо твое и выслушай слова, которыя онъ сказаль Тимовею и Титу. Что онъ повелъваетъ имъ? то, чтобы они уклонялись скверных суесловій (1 Тимов. 6, 20). Потому что это содъйствуеть къ успъху только нечестія, возращая всегда терніе и волчцы. Онъ просиль Тимовея пребыти въ Ефесъ, да завъщает нъким не инако учити (1 Тимов. 1, 5). Предъ очами у меня слова пророка Геремін: страшная содъяшася на земли: пророцы пророчествоваща неправедная (Терем. **5, 29. 30).** Скажи мнв. эти слова Писанія остаются ди неизвъстными тебъ, или ты знаешь ихъ, но пренебрегаешь ими? Если они остаются для тебя неизвъстными, не стыдись узнать истину такъ же, какъ ты не боялся узнать ложь и учить ей. Если же ты пренебрегаешь ими, тогда какъ знаешь ихъ, то подумай, что ты ничвиъ не оправдаешься, когда отъ тебя потребуетъ отчета въ порученномъ тебъ талантъ Тотъ, кто чрезъ нихъ хочетъ всегда получить Себъ прибыль этой святой ссуды. Посмотри, какая казнь постигла того, кто скрыль полученный имъ тадантъ, и возвратилъ его въ тонъ видъ, въ какомъ принялъ его (Мато. 25, 24-30). Поэтому разсмотри со вниманіємъ, какъ велика и грозна опасность не возвратить того, что ты приняль. Можешь ли ты тогда сказать Господу нашему: ихь же даль еси мнь, сохранихь, ты закалаешь и терзаень, какъ мы слышань, Церковь Его? Что говорить тебъ твоя совъсть, когла ты живешь въ этомъ горолъ. оставленный? О если бы они встми время употребили большую осторожность, нежели какую они употребляють нывъ. имъ нужно искать спасепія! Откуда Ormadu тебъ желаніе направить свои ръчи вопросы, решеніе которыхъ по началамъ разума есть нечестіе? Зачъмъ епископу проповънароду такое, чемъ ослабляется въ немъ благоговъніе къ рожденію Дъвы? стивыми словами о Богъ не должно щать чистоту древней въры. Всегда и каждаго судъ Церкви не считалъ ли заслужившимъ отдученіе, какъ скоро опъ нап отнималь что отъ въры, или прилагалъ къ ней? Ибо въра, полно и ясно преданная намъ апостолами, не допуни приложенія, ни уменьшенія. читаемъ въ нашихъ священныхъ книгахъ, что BE ADJACHO HU UDUJAFATE, HU OTERMATE; JIOTAS казнь постигнеть и того, кто прибавляеть, н того, кто отъимаетъ (Апокал. 22, 18). Поэтону,

ны готовимъ прижигание и жельзо; не надобво больше употреблять пластыря для тахъ больныхъ членовъ, которые следуетъ только инва кылажат отр амеры зарато всегла съ большимъ мученіемъ. Оплавивая многое, что ты нечестиво проповъдываль, и что каболическая Перковь отвергаетъ, мы больше всего плачемъ о томъ, что ты отъ символа въры отъяль тв слова, которыми утверждается въ насъ надежда на совершенную жизнь и спасеніе. Отъ чего это такъ, -- о томъ говорять твои посладія, въ отношеній которыхъ у насъ никакого недоразумънія нътъ, после того, какъ ты самъ прислалъ ихъ къ нань. Лучше было бы, если бы они никогда не приходили въ наши руки, дабы намъ не быть въ необходимоети давать судъ о такомъ тагостномъ дълъ. Всв пути твоихъ изследованій сходятся въ одной мысли: ты много разпиряенься въ своихъ беседахъ, идепь многочиеленнымъ изворотамъ; но напоследокъ разными дорогами ты приходищь къ евоей мечестивой цъли. Знаемъ, отъ чего остерегалъ тоть, кто повельль избъгать споровъ и распрей о законъ, суть бо, говорить онъ, неполезны и счетны (Тит. 3, 9). Что считается въ настоящую пору безполезнымъ и суетнымъ, то, безъ всякаго сомнънія, не принесеть нижакой пользы и въ последующее время. Поэтому, после того, какъ братъ Кириллъ двумя овонии посланіями хотвль вывести тебя на прамый путь, я хочу дать знать тебъ. что посяв перваго и втораго его вразумленія, и послв этого моего обличенія, которое, накъ видишь, есть уже третье, ты совершенно отлученъ и отъ епископскаго престола, который ты вмъстъ съ нами занимаешь, и отъ всего общества христіанъ, если скоро не исправниь своего зааго ученія, если не возвратицься на тоть путь, который есть Христось, какъ Окъ называеть Себя. Тяготимый отчанніемь, ты заобно подняль оружіе противь Того, вто въ дому своемъ поставилъ тебя, какъ върнаго и умнаго раба, выше всвуъ свойхъ слугъ, и ты потеряль блаженство, объщанное тебъ въ награду за такое служеніе; потому что ты не только не раздаешь пищи въ свое время, но губишь ядомъ техъ, которыхъ Онъ пріобрыв Себъ своею кровію и своею смертію. Видимъ, что ядь подь устнама твоима, что слова твои полны клятвы и горести (Пс. 12, 9), когда ты начинаешь говорить о Томъ, кто есть самая сладость. Глв туть настырская заботанвость? Пастырь добрый душу свою полагаеть за овцы своя; а тоть есть наемникъ, вто оставляетъ ихъ и предаетъ волкамъ (Іоан. 10, 11. 12). Что же ты, пастырь, хочешь завсь авлать? Вместо волговъ ты

самъ разгоняещь стадо Господне. Въ каной оградъ можетъ оно найти себъ убъжище, когда закалается во дворъ Церкви? Подъ какимъ охраненість опо будеть безопасно, когда въ тебв видить не защитника, а хищника? И ины; говорять Госнодь, обцы имамь, яже суть оть двора сего: и тыя ми подобаеть привести (Іоан. 10, 16). Онъ объщаетъ привести иныхъ, а ты губишь твхъ, которыхъ имвень, тогда какъ извъстны многократные случан, что не овны за настырей, а пастыри за овенъ погибають. И гласъ мой, говоритъ Онь, услышать. Для чего? да будеть едино стадо, и единъ пастырь. При Его. гласъ овцы соединяются въ стадо, а при твоемъ онв или теряются или разбытаются. Горько мив, что въ тебъ прилагаются слова блаженнаго Павла, сказанныя въ книгв Двяній апостольскихъ: азь въмь сіе, яко по отществіц моемь внидуть волцы тяжцы вь вась, не щадящій стада: и оть вась самьжь востануть мужіе, глаголющій развращеная, еже отторгати ученики въ слъдъ себе (Дъян. 20, 29. 30). Желательно, чтобы эти слова говорилъ ты о другихъ, а не другіе о тебъ; ты долженъ былъ въ научение другимъ говорить, а не себъ въ наставление принимать то, что говоримъ мы. Кому не покажется стравнымъ, что епископа учатъ тому, наковъ

додженъ быть христіанны? Разсмотри внимательные, въ какое ты себя поставиль положеніе: тебя вызывають на судь, на тебя доносять, тебя осуждають. Что туть сообразнаго съ достоянствомъ іерея? Упрямые бывають и въ отвътъ за себя, если только ееть средство говорить въ защиту богохульства. Ужели думаешь, что мы будемъ щадить тебя, когда ты самъ не щадишь души своей. когда хочешь всвуь, которые прежде быль, нынь живуть, и после будуть, чишить уповавія на спасеніе? Видишь, я, каль вървый служитель благаго Господа моего, преслъдую враговъ Его, о которыхъ говорилъ пророкъ: совершенною пенавистію возненавидьсь я (Псал. 138, 22). Слова и другаго пророжа напоминають мив, чтобы я не щадиль (Втор. 7. 2. 13, 8). Къ кому я покажу свое вниманіе. вому воздамъ честь, когда вижу здесь таков двло, которымъ у меня отнимается основание всей моей падежды? Самъ Госнодь сказаль въ Евангелін, что ни отца, ни мать, ни дътей, ни другихъ родственниковъ, не должно предпечи-. тать Ему: нотому что бываеть и такая честь. отъ которой происходить нечестіе. Когда береть перевъсь плотское расположение, тогла. плотскую любовь предпочитають любви, которая есть Богъ, и подъ вліяніемъ той любви оказывають честь какимь то ни было людямь.

Но погда предпочитается Тотъ, который есть сана любовь, тогда необходимо отвергаются всв тв помышленія, которыхъ виновникъ подвергается осужденію. Пробудись же наконецъ. Нельзя назвать бодрствованіемъ время, которое употребляеть ты не для охраненія, а для хищенія. О если бы ты быль сонный въ отношенін въ тому, чему ты учишь, и бодрствовалъ въ томъ, чему противоборствуешь! Но что я говорю? Для насъ было бы сноснъе, если бы ты быль сонный въ томъ и другомъ Тогда ты викого бы не погубилъ, никого бы не обольстиль своимь лукавствомъ; Церковь не скорбъла бы о погибели чынхъ либо душъ, радовалась бы, что среди ен нътъ лукавства, она была бы довольна тъмъ, что ты представиль бы ее своему Жениху такой, какую приняль. Но эачемь мне долго говорить, погда объ этомъ есть слова первостроителя Церкви Павла? Напрасно я ищу чего либо пострееннаго тобой тамъ, гдъ не вижу основанія (1 Корино. 3, 9. 11). Слышимъ, что клирики, мыслящіе согласно съ вселенской върою, съ которыми и мы единомысленны, териять большія притесненія, такъ что они не внускаются, говорять, и въ городъ: радуемся, что оян исдучили награду за подвигъ исповъданія; но скорбимъ, что гонитель ихъ епископъ. женный апостоль Навель изъ гонителя нере-

мънился въ проповъдника; но нынъ, перемъвоться изъ проповъдника въ гонителя-какое ужасное нечестие! Перечисли древнихъ еретиковъ, которые въ Церкви являлись съ столь разнообразными своими толками; борьбы съ ними когда выходиль, не одержавъ надъ ними побъды? Примъръ для тебя въ твоемъ городъ: Павелъ самосатскій, бывшій енископомъ антіохійской Церкви, собраль жатву сообразно свиснамъ своего ученія, какое онъ проповъдывалъ. Таже строгость . суда всегда низлагала и прочихъ выдумщиковъ ложнаго ученія, управлявшихъ церквами. И тбхъ еретиковъ, о которыхъ тебъ угодно было спросить насъ, какъ будто ты не зналъ жребія ихъ, праведное осуждение изгоняло, сводя ихъ съ престоловъ, за то, что они говорили неправедное. Неудивительно для насъ, что они дили для себя покой, потому что находили нечестивое ученіе, съ которымъ когда сравнивали свое, считали себя невинными. Здъсь,умъстность слова требуетъ сказать это,-не можемъ умолчать о томъ, что удивляетъ насъ. Въра твоя правильна, какъ читаемъ у тебя, въ ученін о гръхъ: ты доказываещь, что человъкъ по своему естественному состоянію есть должникъ, и что этотъ долгъ вполнъ уплачиваетъ Тоть, кто происходить отъ рода должинка. Какъ остаются на твоей сторонъ тъ, которые осуждены за то, что отринали это? Глв есть противоположное одно другому, тамъ не бываеть согласія, изключающаго недовъріе. Они были бы отвержены и тобой, если бы ты быль ими недоволень. Для чего развъдывать, что противъ нихъ тогда савлано, когда пзвъстно, что оттуда къ намъ были присланы письменныя увъдомленія о нихъ тоглашнимъ православнымъ епископомъ Аттикомъ? Почему не распрашиваль о нихь блаженной памятн Сисиній? Потому, очевидно, что онъ находиль справедливымъ осуждение ихъ при его предшественцикъ. Плакать должны они несчастные о томъ, что лишились у людей всякаго къ себъ довърія, - они, которымъ оставалось средствомъ войти въ общение съ Церковию одно покаяние. Вотъ теперь ты началь узпавать о нихъ, если прежде ничего не зналъ; но лучше примись за налечение своей бользни, а не другихъ, посившивъ размыслить о канолической въръ. Потому, прилично говоримъ тебъ: врачю, исціьлися самь, когда хочешь помочь другимъ (Лук. 4, 23). Болтань твоя такова, что не поззволяеть сделать какую нибудь отсрочку. Вера іерея влександрійской Церкви была и есть истична, и ты, по его наставленію, опять будь съ нами одного образа мыслей, если хочеть быть вмъсть съ нами, о братъ! Если есть у тебя чувство, то ты осудивь всь ть метнія,

вакія у тебя были до настоящаго времени, неотложно начии, какъ мы желаемъ, учить тому. чену, ты видишь, онъ учить. Мы, не думая нарушать въ отношенія себя приличій, хотимъ, н ісресвъ исправлять въ въръ. Но какъ мы прежде озабочиваемся указать имъ правый путь, такъ, если они не воспользуются нашимъ наставленіемъ, видимъ необходимость поставовить решительный приговоръ осужденія на нихъ. Послъ того, какъ ты осудишь нечестивое учевіе, полиымъ свидътельствомъ исправленія въ въръ послужить возвращеніе къ Церкви встхъ тъхъ, которые отлучены тобой отъ нея за Христа, главу ел. Если съ ними не будетъ того, что мы говоримъ, то отлученъ должень быть тотъ, кто ихъ отлучиль: потому что въ совершенномъ общенін съ нами пребывають тв, къ которымъ ты себя показаль такимъ. Къ клиру же константинопольской Перкви и ко встить, носящимъ имя христіапъ, мы пошлемъ грамматы, какихъ требуетъ дъло; для того. чтобы въ томъ случав, когда ты останеться упорнымъ въ своемъ превратномъ ученіи и не будешь пропов'вдывать того, что проповъдуетъ, за одно съ нами, братъ Кириллъ, внали, что ты удалень отъ епископскаго престола, который ты занимаешь вмъсть съ нами, н съ ними у тебя нътъ никакого общенія, для того, чтобы они знали, назидаясь симъ примъромъ, какъ твердымъ и основательнымъ судомъ они должны побуждаться къ заботъ о спасеніи душъ своихъ.

Такъ, верно знай, что нами постановлено такое опредъленіе: если ты не будешь учить о Христь Богъ нашемъ такъ, какъ въруетъ римская, александрійская и вся вселенская Церковь, и какъ до тебя въ совершенной правотъ въровала святая Церковь въ великомъ стантинополь, и если ты въ продолжение десяти дней, считая это время со дня, въ который получишь это извъщение, не отреченься оть нечестиваго новаго ученія, которое стремится раздълить то, что, по указанію священнаго Писанія, соединено, давъ такое исповъданіе торжественно и письменно: то будешь отлученъ отъ всякаго общенія съ канолическою Церковію. Письменный акть нашего суда на тебя со всвии другими хартіями мы послали съ сыномъ нашимъ діакономъ Посидоніемъ къ освященному іерею александрійскому и моему соепископу, который передаль намъ объ этомъ полныя свёденія, чтобы онь быль нашимъ мъстоблюстителемъ, и, исполняя это объявиль наше опредъление и тебъ и всъмъ братіямъ: потому что всв должны знать это двло, такъ какъ оно имбетъ отношеніе ко всъмъ.

Богъ да сохранить тебя, возлюбленны-

#### XV.

Следующее пославіе было читано на ефесскомъ соборе после того, какъ онъ наложилъ истинное ученіе въ опроверженіе ученія Несторія.

ПОСЛАНІЕ КЕЛЕСТИНА КЪ КЛИРУ И НАРОДУ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОМУ.

Келестинъ епископъ пресвитерамъ, діаконамъ, всемъ клирикамъ, служащимъ Богу, и канолическому народу, живущимъ въ Константинополъ, возлюбленнымъ братіямъ, о Господъ (желаетъ) всякаго блага.

Началомъ для моей бестды съ тъми, которые составляютъ Церковь Божію, да послужитъ слово апостола, дабы благочестивые
ученики прежде услышали слова учителя, который проповъдывалъ язычникамъ. Кромь
витьшнихъ, говоритъ апостолъ, меня озабочивастъ нападеніе еже по вся дни (повседневвое ко мнъ стеченіе людей), и попеченіе встъхъ
церквей. Кто изнемогаетъ, далъе говоритъ
онъ, и не изнемогаю? кто соблазняется,
и азъ не разжизаюся за него? Такъ и мы,
ваходяєь здъсь въ сторовъ и далеко отъ васъ,

BC. C.

Digitized by Google

накъ скоро узнали, что наши члены расторгаются превратнымъ ученіемъ, воспламенились, огнемъ отеческой ревности, разжегшей насъ за васъ: между церквами Божіими, которыя. гав бы онв ни были, составляють одинь чертогъ Христовъ, какая можетъ быть отдаленпость, что можеть считаться стороннимъ? Такъ какъ вы наши члены, то мы естественно должны были озаботиться, чтобы вліяніе учителя не уклонило отъ пути истины въру, вездъ проповъдуемую. Ибо Несторій пропов'ядуєть нечестивое, внушаєть нестерпимое ученіе о божествъ Христа и Бога и Спасителя нашего и о рожденіи Его оть Аввы, какъ-бы потерявъ чувство благоговъвія къ этой тайнь, и какъ-бы забывъ, что отъ нея зависить общее всъхъ снасеніе: это докавывають и его сочиненія, которыя онь за своимъ подписомъ переслалъ къ намъ, и донесеніе освященнаго брата и соеписнопа мосго, Кирилла, доставленное ко мив сыномъ монмъ. діакономъ Посидоніємъ. Прочитавъ всв сочивевія Несторія), мы нашли вънихъ ученіе, доведенное до крайней и страшной степени нечестія: онъ во Христь естество человъческое и естество Божіе отдъляеть одно отъ другаго, иногда называя Христа только человъкомъ, иногда представляя его въ общенів съ Богомъ въ такой мере, въ какой онь того достоивъ

Но мы, скаженъ подобло Іеремін, не слушаемь словесь пророковь, иже пророчествують прельщение (Іерем. 23, 16). Пусть онъ послушаеть Іезекінля и прочитаеть слова его, которыми онъ угрожаеть: и простру руку Мою на пророки, видящыя лжу, и провъщавающыя суетная: въ наказаніи (въ числъ) людей жоихъ не будуть; и вь землю исране внидуть: понеже прелстиша людей моихь (leser. 13, 9. 10). Гдв же заботливость о священномъ стадъ, которая составляетъ обязанность пастыря? Гдъ попечительность о крвиости ограды Господней? Какой ножеть ждать безонасности стадо, когда его пастырь перемъняется въ волка, и приходя къ овцамъ, съ яростію нападаеть на каждую? Уста, которыя произносять нечестивое, только терзають, какъ насть волка. Дается кориъ, который не утучняеть, а истощаеть. Но и при эгомъ стадо счастливо тёмъ, что Господь предоставиль ему судь о своей пажити; а потому въра ваша должна-мы не сомивваемся, вы такъ поступаете—отвергнуть нечестивос ученіе, чтобы у васъ тв, которые бодрствують во Христъ, различали пищу отъ яда и вы пребыли твердо въ томъ, чему вы научились отъ прежнихъ пастырей, зная, что до настоящаго времени у васъ были iepeu, высокіе ученіемъ и святостію, которые, никогда не от-

ступая отъ отеческихъ преданій, въ глубокомъ миръ правили кормиломъ Церкви Господней. Начну съ ближайшихъ къ намъ по времени. Сколько силы оказало на ваши души ученіе святаго епископа Іоанна, котораго слово распространилось по всему міру, поддерживая везав канолическую въру. Нътъ мъста, гат бы онь не быль съ своимъ ученіемъ: онъ проповъдникъ вездъ, гдъ только читають его. За его заботливою мудростію следовала всемъ известная твердость души; блаженной памяти епископъ Аттикъ управлялъ народомъ христіанскимъ по примъру предшественника, и преслъдовалъ нечестивое безумное ученіе еретиковъ. По смерти его, быль общникомъ намъ блаженной памяти Сисиній, который свою славу поставляль въ томъ, чтобы сохранить целою и невредимою красоту каоолической въры, какъ она была до его времени: мы видели, что у него не было недостатка ни въпростотъ голубицы, ии въ мудрости змія. Скоро лишившись его охранительной дъятельности, мы плакали о томъ, возлюбленные братія, канъ-бы предвидя наше будущее. Въ самомъ дълъ, не знаю, какую мы найдемъ охрану вънынъшнемъ епископъ, который совствъ не тъ имъетъ понятія о Богъ нашемъ, какія намъ преданы Имъ самимъ и апостолами? Онъ не только не дълаетъ церевязей сокрушеннымъ, но еще сокрушаеть

твкъ, кому сдъланы перевязи; не только не поднимаетъ низверженныхъ, но и стоящихъ старается низвергнуть; не только не собираетъ разстянныхъ, но и расточаетъ собранныхъ, хотя знаемъ, что умъ, освященный Богомъ, не можеть поголебаться, что не будеть назверженъ тотъ, кто стоитъ, укрвиляясь силою небесной, не можеть расторгнуться союзъ святаго общества. Такъ, я прямо указываю вашей любви на то, о чемъ мы не можемъ ворить безъ слезъ: вашъ умствователь воздвигаеть войну противъ истины, поднимаеть руки на древнюю въру, воюетъ съ апостолами, ратуетъ противъ пророковъ: не внимаетъ словамъ, которыя говоритъ о себъ самъ Господь нашъ. Употребляя во зло новый и ветхій завъть, какой въры, какого закона епископомъ онъ считаетъ себя? Онъ отвергаетъ тв понятія, которыхъ смысль уже опредвлень, принимаетъ истины, которая очевидна по своей близости нъ намъ; скажу проще: онъ мыслить о таинствъ Христа Бога нашего не такъ, какъ позволяетъ святыня нашей въры, которой благоговъйно покоряется каждый касолическій ныслитель. Ни одинъ истинно благочестивый не мыслиль о Христв инаково оть того, какъ Онъ самъ о себъ указалъ мыслить. Нъкогда подняль такойже нечестивый вопрось Павель самосатскій, сдедавшись настоятелемь святой

антіохійской Церкви, но его низвель съ престода, который онь занядь къ прискорбію Церкви, единогласный суль паволическихь ісрарховъ: потому что весгда должны временно отсъкаться отъ Церкви тв, которые, енущая души христіанъ извращеніемъ евантельскаго ученія по своему образу мыслей, не могуть принести плодовъ Богу; необходимо должна производиться работа въ винограденть, когда извъстно, чъмъ онъ долженъ быть для своего владътеля. Извъстно, что вновь появляющінся ученія возникають оть легкомысленваго желанія славы, оть того, что некоторые хотять между своими прослыть остроумными, прозорливыми, глубокомысленными, домогаются выдушать что нибудь небывалое, дабы чрезъ то среди людей необразованныхъ провицадля себя на время славу человъка тельнаго. Но кто изъ таковыхъ пріобреталь себъ истивную славу, хотя самъ себя и считаль уннымь? Богь нашь набираеть ное міра для побъжденія свльныхъ, и посрамляетъ умныхъ безумными міра (1 Корин<sup>6. 1</sup>, 27). Не тоть ли только можеть хвалиться мірской мудростію, кто сознается, что объ отъ міра, кто не признаеть себя учениконъ Того, который сказаль о Себъ: Азь отвинра цьсмь (Ioan. 17, 16). Единственный путь къ славь тоть только, о которомь говорить

впостоль: хваляйся, о Господъ да хвалится (1 Корине. 1, 31). Не въ вашему ли епископу (да, овъ до настоящаго времени вашъ, котя и не въруетъ въ то, во что мы въруемъ) правильно можно отнести сіи слова: глаголющеся быти мудри обырродъща? (Рим. 1, 2). Ибо очевидное есть юродство не знать Того, кто есть Божія Сила и Божія Премудрость (1 Корине. 1, 24). Онъ самъ, какъ сознается, не знаеть того, что хочеть объясимъ. Вамъ, возлюбленные, не можетъ повазаться удивительнымъ, что уклонился отъ шути истины тоть, кто, какъ видите, потерялъ Христа, который есть путь нашъ. Видимъ, что онъ иногда пускается въ хитрыя толкованія, иногда укрывается въ канив-то затаенныхъ имъ сужденіяхъ, чтобы чрезъ то скрыть ядъ. своего ученія. Нашъ бы надобно было, савдуя ученію премудраго Соломона, не давать никакого отвъта на его безуміе, чтобы не быть подобинии ему (Притч. 26, 4); но мы совътуемъ ему вмъсть съ нами последовать апостоламъ и пророкамъ, дабы ему не быть отвержену всвии, когда онь идеть противу всвяв. Вы же должны неусыпиве бодрствовать, чтобы стоять противу его вражеских вликовъ: вамъ надобно имъть больше заботливости о себъ, когда вамъ внутри Церкви говорятъ противное Церкви. Для техъ, которынъ грозитъ врагъ

٢

разбиты внё укрёпленій, находять себе безопасность подъ защитою стёнь; но тревожимые внутреннимь врагомь не знають себе
покоя. Въ этой внутренней войне, въ этой домашней борьбе вашей, вера должна послужить
стеной для вась, ея духовными стрелами вы
можете защитить себя самихь, противъ неверія. Будемъ хранить ее, потому что она хранить нась: черезъ нее нашимъ защитникомъ,
нашей оградой бываеть Богъ. Онъ избавить
насъ отъ руки грешнаго (Исал. 71, 3.4).
Среди волнь, которыя обуревають насъ, мы
прилично можемъ говорить слова: Господи,
спаси ны! погибаемъ (Мате. 8, 28).

Теперь надобно намъ обратить слово наше из вамъ, клирики, и ко всемъ вамъ, принявшимъ освящене для служенія Богу. Но вто 
вибудь изъ васъ скажеть, что нами не соблюденъ порядокъ. И мы хотёли говорить прежде 
съ вами, какъ требовалъ этого церковный 
чинъ; но насъ сильне озаботило состояніе 
техъ, которыхъ спасеніе есть общее наше 
дело. Потому что о васъ не было у насъ сомнёнія; мы надеемся, что вы какъ вожди 
другихъ, твердо стоите въ вере. Извъщеніе 
святаго и Богомъ возлюбленнаго брата и соепископа моего Кирилла, которое онъ прислалъ ко мнё съ сыномъ нашимъ, его діако-

номъ, Посидовіємъ, показало, что противъ васъ влаются такія дела, какія можеть делать противъ членовъ Церкви только тотъ, кто не шадить самой главы Церкви. Но это не должно смущать васъ: чвиъ больше страданій, тъмъ больше славы; свойствомъ полвига ляется степень награды за подвигъ. Вы вийств съ нами читаете въ Писаніи: аще и подвизается кто, не вънчается, аще не законно подвизатися будеть (2 Тим. 2, 5). Поэтому на насъ лежитъ долгъ ободрить васъ, въ чемъ имъють нужду и малодушные и тъ, которые мужественно стоять въ борьбъ, дабы и немощные получили мощь переносить искушенія, и противустоящіе имъ кртпче стояли въ борьбъ. Ополченія царя нашего никогда не выходять изъ борьбы побъжденными. Всякое искушение служить испытаниемъ христіанину, потому что оно, какъ сказано въ Писаніи, терпъніе содъловаеть; отъ него раждается упованіе, которое, увъряеть Писаніе, никого не посрамить (Римл. 5, 3-5). Поэтому, какъ утвшеніе ваше, возлюбленные братія, отъ Бога есть, которому вы представляете тьлеса ваша, т. е. себя самихъ, въ жертву живу, какъ говоритъ апостолъ, то вы не изнемогайте въ борьбъ вашей. Вамъ подастъ силу Тотъ, кто хочетъ, чтобы наши члены, какъ Онъ учить чрезъ апостола, были оружія

правды Его (Римл. 6, 13). Вы имвете для себя примъръ въ святыхъ, которые нъкогла съяли слезами, а послъ радостію пожнуть (Псал. 125, 5). Господь нашъ любить того только раба, котораго доброта дознана въ искушенін. Только поприще дъятельности дъласть души христіанъ способными къ подвигамъ: проходите подвигъ такъ, чтобы вамъ ко Господу опереживать другъ друга. Не желаю, чтобы вась настигали когла нибудь ваши сопротивники, хотя должно быть, о чень и апостоль говорить, тому, что мы видимъ теперь у васъ. Только на мъстъ полвига доважется припость и вира. Кто ищеть покоя, тому не получить побъднаго вънка: дается только за подвиги. Съ головы своей никогда не долженъ спимать шлемъ спасенія, не должень слагать съ себя броню въры тотъ наъ васъ, кто достойно хочетъ именоваться воиномъ Христовымъ Противъ насъ открыли войну наши же соратники, если только надобно назвать нашими техъ, которые, какъ вижу, расторгнувъ съ нами союзъ любви, перебъжали на сторону врага. На васъ теперь обязанность, чтобы ваши ноги стояли во вратахъ Іерусалима (Псал. 121, 2). Желаю, чтобы ходъ вашь по нути быль прямь, чтобы ничьи стопы никогда не колебались, какъ у техъ, на которыхъ мы указывали, и нося въ себъ зло, не

делались бы последователями діаволу, съ сознаніемъ, что они отъ него. Вы, которые лъдами своими показываете въ себъ сыновъ Божінхъ, — такъ какъ каждый изъ васъ надвется выказать себя по плодамъ своимъ (Мате. 7. 17). — ободряйте между собою сердца малодушныхъ, укръплейте слабыхъ, принимая каждаго изъ нихъ съ любовію. Не обольщайтесь нечестіемь, но, разпознавая добро и зло по свойству того и другаго, удаляйтесь умствованій дукавыхъ, а мыслите только истинное. Гнусенъ предъ Богомъ, по слову Соломона, иже судить праведнаго неправеднымь, неправеднаго же праведным (Притч. 17, 15). Временная скорбь ничего не значить; предъ очами должна быть всегда въчная награда, выше которой ничего не должно ставить. Псалмопъвецъ восклицаеть, что если возстанеть на него брань, онь нисколько не убоится, въ упованія, что Господь будеть просвъщениемъ его (Псал. 26, 3. 1). Если бы вы вели войну съ народами, то для васъ была бы великая победа - победить всегдашнихъ враговъ вашихъ: но какъ великой должно почесть побъду въ войнъ, въ которой врагомъ явился гонитель канолическихъ христіанъ, ісрей, который, измънивъ ученіе въры, почти во всемъ мыслить противоположно Павлу, сдълавшенуся проновъдникомъ Евангедія Господа, посл'в того, какъ прежде быль

**ТИЗЕЗТИНО**Т Ero. Нечестивый COCTABATELL оставленъ Духомъ Божінмъ после того, сталь мыслить противно Духу Божію. Если онъ останется при этомъ образъ мыслей, справедливо услышить отъ насъ слова, которыя Самуиль сказаль Саулу: уничижимъ мя Господь не быти тебъ царемь во Израилъ (1 Царст. 15, 25). Если онъ савлался нелостойнымъ за то, что презръдъ новельніе Божіе только въ дёлахъ, которыя онъ делаль, то какое наказаніе справедиво должно пасть на того, кто возсталь противь божескаго ведичія Господа? Теперь на васъ обязанность исцълить язвы, имъ сдъланныя, и уврачевать твхъ, которые заражены его ученіемъ. Твердо стойте на стопахъ вашихъ, противясь тому, которой уже паль, какъ показывають его. Великодушно перенесите ть огорченія, какія онъ нанесь вамъ. Онъ **TRIBLEY** обиды, онъ дълаль вамь притвененія: но тоже самое потерпълъ отъ своихъ и Тотъ, кто для нашего спасенія приняль естество человъческое, чего не признасть въ немъ этотъ въроучитель. Потому никто не должень сътовать на его умыслы противъ кого нибудь изъвасъ. Примъромъ великодушія и твердости для васъ есть Стефанъ, первый мученикъ за Христа. Когда толпы невърующихъ скрежетаху зубы нань (Дъян. 7, 54), онъ, последователь Хри-

стовъ, не умолчалъ о томъ, что виделъ: среди разъяренной толпы, среди враговъ въры. онъ возгласиль, что видить отверстыя небеса и Сына человъческаго, за котораго онъ страдалъ, стоящаго одесную Бога (7, 55). Долго было бы говорить о встхъ, которые купили себъ въчную жизнь или смертію или исповъланіемъ. Вы, которые изгнаны имъ изъ Церкви, имвете аля себя назидательный примъръ, почти въ наше время бывшій, въ блаженной памяти Аванасів, мудромъ святитель александрійской Церкви. Кому не можеть послужить оболренісиъ его терпъніе? Кому не будеть въ назиданіе его твердость? Въ комъ не поддержить упованія его радостное для многих возвращевіе на прежнее мъсто? Онъ изгнанъ гонитедемъ Аріемъ, но возвращенъ Господомъ, сопутствующимъ ему. Былъ въ темницъ, быль среди мученій: неудивительно, что мужъ апостольскій перепесь тв самыя страданія, въ которыхъ подвигъ ставилъ себъ въ похвалу апостоль (2 Корине. гл. 11). Во всемъ этомъ онъ последоваль ему, говорившему о себе, онъ находить удовольствіе въ своихъ страданіяхъ (12, 10). Оттуда онъ быль нагнанъ, а въ нашихъ странахъ онъ нашелъ себъ убъжище. Въ самомъ дълъ, здъсь онъ снова возстановленъ быль въ своемъ достоинствъ и обръль покой общенія при нашемь престоль,

при поторомъ находять себв защиту всв исповъдники канолической въры. Подвергшись гоневію, этотъ исповъдникъ не чувствоваль нанеможенія среди скорбей своихъ. Посему ии одинъ христіанинъ не долженъ унывать при изгнаніи, какому онъ временно полвергается. потому что онъ не есть изгнанникъ Богомъ. Станемъ лучие остерегаться, чтобы не быть изгнанниками изъ земли живыхъ, то есть изъ той страны, которую желаемъ иметь себъ нашимъ отечествомъ. Оно только наше, оно ностоянно, оно въчно. То не наше жилище, по которому намъ вадобно только пройти; наше только то, понстивъ самое твердое, что объщаеть намь наше упованіе. На это указывають намь слова апостола: ихже око не видъ, и ухо не слыша, и на сердце человьку не взыдоша, яже уготова Богь любящимь Его (1 Корино. 2, 9). Чтобы не нодумали, что этотъ судъ имветъ силу только въ отношени къ тому, кто уже самъ на себя призваль судь Божій, мы властію нашего престола опредвлили: епископа, или клирика, и всякаго христіанина, состоявшаго въ перковномъ изъ числа тъхъ, которые были удалены отъ своего мъста и отъ общенія съ Нерковію Несторіемъ или подобными ему, съ того времени, какъ ови начали проповъдывать свое нечестивое ученіе, не считать удаденны-

ми или лишенными общенія; но всь они были н до настоящаго времени пребывають въ об**тенія съ нами:** потому что никого ни низвергнуть, ни удалить не могъ тотъ, кто, проповълуя такое ученіе, не пребыль твердъ въ ученій истины. Такъ вастоящее мое слово всъхъ соединяетъ въ общение между собою, дабы вы, болье и болье укрвиляясь и пріемля ободреніе въ Господъ, не смущались болье, а усердеве двиствовали бы къ уврачеванію немощей въ другихъ. Вамъ теперь мы поручаемъ тамъ вашихъ больныхъ, когда врачь самъ въ бользин. Но и ему мы желаемъ помочь, если есть еще возножность. Какъ мы послади надлежащіе отвіты къ святому брату и соепископу нашему Кириллу, такъ и въ вамъ мы отправили съ его діакономъ, возлюбленнымъ Посидоніемъ, это посланіе, и также письма отъ тогоже моего брата къ нему, о комъ это слово. Мы видыли, что въ столь важномъ двав требуется личное наше присутствіе, но. удерживаемые большимъ разстояніемъ, какое намъ представляють море и суща, мы передали томуже святому брату нашему Кириллу полномоче быть нашимъ мъстобаюстителемъ, дабы та бользиь не усиливалась отлагательствомъ врачеванія ся. Только вы имъйте предъ очани слова апостола: да бидете утверждени въ томже разумъніи и въ тойже мысли

(1 Корино. 1, 10), да, претерпъсше до конца, какъ читаемъ въ свангеліи, спасени будемь (Мато. 10, 22). А чтобы вамъ звать, съ какимъ опредвленіемъ мы отправили наше посланіе къ Несторію, мы велёли приписать здёсь, въ концё сего посланія, наше постановленіе, и вы можете впаёть, въ какой формъ дано оно противъ него. Богъ да сохранить васъ, возлюбленняйшіе братія.

(Вышеуназанное) опредъление таково:

«Итакъ върно знай, что нашъ судъ таковъ: если ты о Христв Богв нашемъ не будень учить такъ, какъ мыслить о Неиъ Церковь римская, александрійская и вся вселенская, съ которыми до тебя, почтенный, одинаково мыслила святвищая константинопольская Перковь согласно съ изложениемъ въры инкейскимъ соборомъ, и если ты своей новизны, противной чувству въры, не отречешься, доказавъ свое оставление ся письменнымъ изложеніемь благочестивой и святой въры, въ продолжение десяти дней, считая это время со дня, въ который дълается тебв извъстною эта граммата: то знай, что ты оставляеныя внъ общенія со всею каболической Церковью и твоя священиическая власть во всехъ отвошеніяхъ оставляется безъ всякаго двиствія.

#### XVI.

# **РІОСЛАНІЕ** КЕЛЕСТИНА КЪ ІОАННУ, ЕПИСКОПУ АНТІОХІЙСКОМУ.

Возлюбленному брату Іоанну Келестинъ.

Желаенъ, чтобы, какъ одинъ есть Богъ. такъ и у всехъ людей, где только они есть, была постоянно одна правая въра. Не велика еще скорбь, что въкоторые, отдълившись отъ стада Господня, и укрываясь въ мъстахъ потасаныхъ и темныхъ, легкомысленными рвчами преклоняють иныхъ къ единомыслію съ собой въ спрытномъ ихъ заблуждении; но когда въ святой Церкви Божіей вознесенный надъ другими именемъ ісрея уклоняетъ народъ Христовъ отъ пути истины въ дебри лживаго -одог жен жионавал ва ставава отс и жінэру довъ имперіи, въ который, какъ местопребываніе императора, со встув краевъ міра стекаются толом народа: тогда, очевидно, должна удвонться наша печаль, должна увеличиться наша забота, чтобы не усилилась хищность волка. Врагъ не столько страшенъ, когда онъ осаждаеть совив, сколько тогда, когда свирвиствуетъ внутри ствнъ; и волкъ меньше тревожить, когда онь рыщеть вокругь стадь,

Digitized by Google

30

ż

чъмъ въ то время, когда онъ запимаетъ иъсто пастуха внутри самаго стада. Настоящая брань страшные всякой внутренней брани, когда печестиваго въроученія сыплются внутри Церкви или, что тоже, внутри самого лома Божія. Оттого сильно трепешеть наша душа, когда этотъ учитель, который, какъ внлишь, держить въ своей власти константинопольскую Церковь, разливаеть среди святаго сонма Христова ученіе превратное, которымъ отвинается честь и благоговтніе, подобающіх родившемуся отъ святыя Дъвы, и которое противоръчить надеждъ нашего спасенія. Что объ этомъ передали намъ върные, постигнутые сею скорбію, то сачое нами дознано изъ квигъ, присланныхъ имъ. Самымъ яснымъ доказательствомъ того были его посланія, къ намъ присланныя, скринленныя подписомъ его властной руки, такъ что уже нельзя больше сомитваться въ томъ. А какъ дальнъйшая невнимательность къ столь великой винъ была бы опасна, потому что оставлять безъ вниманія такое діво есть почти столько же непростительная вина, сколь великъ гръхъ проповъдывать такое печестивое ученіе: то мы отлучасиъ епископа Несторія и всякаго послівдователя ему, который говорить одно сънимъ, отъ общенія съ нами дотоль, пока онъ не осудить выдуманнаго имъ ложнаго учевія, приславъ къ намъ письменное исповъдание, и пока не исповедуеть, что опъ содержить веру о родившемся отъ Дъвы, или, что тоже, о спасенін рода человъческаго, ту самую, какую по апостольскому учению содержить, чтиты н исповъдуетъ Церковь римская, александрійская и вообще вселенская. Если же кто или Несторіемъ, или къмъ либо изъ его последователей, съ того времени какъ начали они разглашать свое ученіе, быль удалень отъ общенія, лишень быль іерейской чести яли другаго сана въ клиръ, тотъ всегда быль и теперь пребываеть въ общении съ нами. Не считаемъ его правильно отлученнымъ, потому что не могъ никого отлучить судъ такого чедоввка, который самъ себя савлаль достойвымъ отлученія. Объ этомь мы теперь написали къ твоему священству, досточтимъйшій брать, съ темъ, чтобы ты возмогаль въ Госполь, и, облекшись въ бропю канолическаго исповъданія, въ это оружіе Христово, къ которому привыкла твоя грудь, ты защитиль оть злаго и постыднаго ученія стадо Госпола нашего Інсуса Христа, который для спасенія нашего родился и страдаль, который, разверзши врата ада и побъдивъ смерть, воскресъ въ третій день для нашего оправданія. Какъ я писаль къ священитишему брату и соепископу нашему Кириллу, ревпостному защитнику каоолической Церкви и въры, такъ навъщаю и твое священство, что нами, или, лучше, саминъ Господомъ Христомъ и Богомъ нашимъ произнесенъ судъ, чтобы Несторій въ теченіи десяти дней, считая ихъ со дня, въ которой онъ получить объ этомъ извъщение, письменнымъ исповъданіемъ осудиль свое нечестивое ученіе о рождевіи Христовомъ, и объявиль себя исповъдникомъ той въры, какую содержитъ Церковь римская, александрійская и вся вселенская. Если же не савлаетъ сего, то пусть внаетъ, что онъ, отлученный отъ собора елископовъ, погибаетъ отъ собственной своей вины. А для того, чтобы это наше постановленіе съ надлежащею точностію было исполнено, мы заблагоразсудили поручить нашему сыну Посидонію, діакону александрійской Церкви, върное доставленіе нашего посланія твоей. Богъ да хранитъ тебя, досточтимъйшій братъ!

Точно такое же посланіе было писано къ Ювеналію іерусалимскому, Руфу оессалоннийскому восточнымъ епненопамъ.

#### XVII.

**п**осланіе кирилла епископа александрій – скаго къ Іоанну антіохійскому.

Господину моему, возлюбленному брату и сослужителю Іоанну Кириллъ о Господъ желаеть всякаго блага.

Твоему благочестію, въроятно, вполнъ, не многимъ случаямъ извъстно нынъшнее состояніе святой константинопольской Церкви, то, что она теперь въ крайнемъ смятеніи, и что многіе изъ людей, извъстныхъ благочестивою и доброю жизнію, удаляются отъ собраній для общественнаго богослуженія, усмотръвъ, что въ въру ихъ вносится очень важное измъпеніе поученіями, какія говорить въ этой церкви высокочтимый епископъ Несторій. Въ письмахъ моихъ къ нему, я ему совътовалъ удержаться отъ столь неправыхъ и нечестивыхъ толкованій, а следовать вере отцевь; во онъ подумаль, что я писаль это по непріязни къ нему. Опъ не только не захотвлъ обратить внимание на то, что я это писалъ изъ любви къ нему, но подумалъ, что столь странныя свои митнія и слова пожеть внушить еще и римлянамъ. Изложивъ свое странное ученіе въ

пространномъ посланіи, онъ отправиль его къ господину моему, благочестивъйшему епископу римской Церкви, Келестину. Въ своихъ письмахъ, опровергая тъхъ, которые думають пессогласно съ иниъ, онъ помъстилъ и такія слова: «они безъ трепета святую Дъву называють Богородицею». Онъ также прислалъ къ нему тетради съ своими истолкованіями. Всъ благочестивъйшіе епископы, какіе есть въ великомъ городъ Римъ, въ многократимхъ свотяхъ собраніяхъ, прочитавъ ихъ, осудили его, указавъ яспо, что онъ вымыслилъ самую нечестивую ересь, какой еще не выдумывалъ ни одинъ маъ прежняхъ ерегиковъ.

Когда Несторій писаль объ этомъ туда, л съ своей стороны должень быль дать нзвъстіе о всемь, что было между нами, послать копін съ монхъ писемъ къ нему, и для того вемедленно отправлень быль клирикъ алексанарійской Церкви, возлюбленный діаконъ, Посидоній Тамъ въ собравін епископовъ прочтены были посланія, особливо тъ, которыя не давали повода къ какому нибудь несправедливому толкованію, каковы подписанныя имъ самимъ. Святый римскій соборь даль о нихъ прямой судъ, о чемъ онъ уже писаль и къ твоему благочестію. Его постановленію обязавы повиноваться всъ, которые находятся въ общеніи съ западными перквами. Копіц съ

него посланы къ боголюбивъйшему Руфу. епископу оессалоникійскому, и къ другимъ благочестивымъ македонскимъ, епископамъ которые всегда согласны съ его сужденіями. О томъ же самомъ они писали и къ Ювеналію, благочестивъйшему епископу эліейскому (1). Теперь отъ твоего благочестія зависить усмотръть, какъ тебъ лучше дълать. Мы же будемъ согласоваться съ сужденіями его (римскаго епископа), боясь отдълиться отъ общенія съ тьми, которые пришли въ негодование не изъ чего нибудь, не относящагося къ нимъ, встревожились и дали свой судъ не по какому нибудь маловажному двлу, но для защиты самой въры, церквей, которыя всъ теперь въ тревогъ, и благоустройства народовъ. Скажи наше которые при тебъ; благожеланіе братіямъ, тебя привътствують братія, которые со мною.

<sup>(1)</sup> іерусалимскому.

### XYIII.

ПОСЛАНІЕ КИРИЛЛА ЕПИСКОПА АЛЕКСАНДРІЙ-СКАГО КЪ АКАКІЮ ЕПИСКОПУ ВЕРРІЙСКОМУ О НЕСТОРІЪ.

Господину моему, возлюбленному брату и сослужителю Анакію Кириллъ въ Господъ желаетъ всякаго блага.

Находящісся въ великой печали, тъ, у которыхъ сердце томится подъ тяжестію заботъ, немало находятъ утъщенія, когда пересказывають другимь, согласнымь съ ними по своимъ чувствованіямъ, о томъ, что ихъ печалить. Въ такомъ же положении и я теперь. Поэтому я почель нужвымъ написать твоей святынъ о причинахъ, которыми я справедлико, какъ сознаю, огорченъ -и отъ которыхъ да сего времени я въ огорчевін. Высокочтимъйшій епископъ Несторій не удовольствовался сказать въ церкви печто такое, что произвело смущение въ Церкви и что разрушало въру во Христа, Спасителя всъхъ насъ, но и позволилъ епископу Дороеею, во время собранія церкви для общественнаго богослуженія, всенародно съ дераостію сказать: «вто говорить, что Марія есть Богородина, тоть

анаосма». После сего что намъ делать въ нравославной Церкви, когда на насъ вивств съ святыми отцами произносять анаоему? Изъ писаній отцевъ я вижу, что приснопамятный епископъ Асанасій часто называеть ес Богородицею, также блаженный отецъ нашъ Өеофиль и многіе другіе наь святыхъепископовъ, жившіе въ разное время, Василій, Григорій, Аттикъ. Никто изъ учителей, разумвется, православныхъ не боялся называть ее Богородицею, считая это истиннымъ такъ же, какъ истинно, что Еммануилъ есть Богъ. Анаеема произнесена на святыхъ отцевъ, которые теперь пребывають съ Богомъ, и на всъхъ, которые, савдуя правымъ догматамъ истины, исповедують, что Христось есть Богъ! Гибельное дъйствіе ихъ ученія не ограничилось симъ, но оно возмутило умы въ народъ. Прискорбно слышать, что одни дошли до такого невърія и безразсудства, что Христа не исповъдуютъ Богомъ, а другіе хотя и не перестають исповъдывать Его Богомъ, но не имъють здравыхъ о немъ понятій, говоря, что Онъ нареченъ синъ именемъ по благоволенію и благодати Божіей такъ же, какъ и мы. Какъ не плакать, какъ не жальть объ этомъ! И какая была необходимость предлагать всемъ эти вопросы, которые неразръшимы и составляють тайну для ума? Не больше ли пользы принесли бы

мы людямъ изъясненіемъ нравственнаго учевія, мы еще неспособны съ наллежащею върностію истолковать догматическое ученіе? Когда монахи, живущіе въ Египть и Александрін, встревожены были его сочиневніями или его толкованіями и мы изложили для нихъ правое ученіе въры, то противъ меня открылась вражда, и онъ сделался мит врагомъ: выставиль противъ меня какихъ-то скитальцевъ и людей, замъченныхъ въ предосудительныхъ поступкамъ, и заставляетъ ихъ клеветать противъ меня въ народъ. Можетъ быть, мы и заслуживаемъ это: если бы у насъ была ревность по Богъ и если бы мы подражали отцамъ въ любви къ Богу, то ны давно бы уже, водимые чувствомъ благочестія, произнесли судъ на тъхъ, которые дерзко говорять противъ Христа, и предають проклятію какъ насъ живыхъ, такъ и святыхъ отцевъ, отшедшихъ уже къ Богу. Этотъ судъ послужиль бы, какъ надобно надъяться, къ уврачеванію и техъ наъ людей, въ которыхъ поколебалась правота въры. Скажи наше благожеланіе братіямъ, которые съ тобою; привътствують тебя о Господъ всъ, находящіеся со мною.

## XIX.

ПОСЛАНІЕ АКАКІЯ ЕПИСКОПА ВЕРРІЙСКАГО КЪ КИРПАЛУ.

Господину мосму, преосвященный шему и боголюбивый шему епископу Кириллу Акакій желаеть о Господы всякаго блага.

Я читаль писапіе, которое оть твоего благочестія недавно доставлено мив смиренному, его содержаніе-слезы и скорбь по случаю смятсній въ константинопольской Церкви; но въ немъ также сила и теплота христіанской въры. Вь печъ содержатся и сін слова: «еще въ сачомъ началъ не было надобности предлагать это ученіе. Въ самомъ двав, какую принесъ пользу (Церкви) Аполлинарій лаодикійскій, который думаль быть великимь борцемь впереди другихъ, въ защиту правой въры, кръпкимъ воителемъ противъ враговъ ел? Надъясь на свою мудрость и желая проложить какія-то пути къ чистой и простой въръ Христовой по м'встамъ непроходимымъ, не заставиль ли опъ каоолическую Церковь поставить его самого въ числъ отступниковъ? Не видна ли кръпкая разсудительность, полиое благоразуміс въ словахъ, которыя сказаны однимъ изъ

прежнихъ епископовъ, желавшимъ остановить людей умныхъ отъ изследованія того, что выше силь человъка? Его слова таковы: «тайну, какъ Отепъ родилъ Единороднаго, надобио блягоговъйнымъ молчаніемъ о ней». должая свою бестду, онъ присоединилъ слова: «изслъдование этого недоступно всъмъ силачъ небеснымъ, а не только человъкамъ и уму чедовъческому» (1). Не здъсь ли нужно и не сюда ди прямо относится предостережение священнаго Писанія, которое учить: вышших себе не ищи, и кръплиших в себе не испытуй: яже ти повельина, сія разумьвай, ньсть бо ти потреба тайных (Інс. Сирах. 3, 21. 22). Старающіеся же оправдывать тіхъ, которые берутся разсуждать и говорить о ненаъяснимомъ въ въръ, подвергаются томуже, что испыталь на себъ блаженный епископь Павлинъ: онъ не хотвлъ употреблять выраженіе: три глостаси, и опредъленное тогла какъ онъ втрно и пстино мыслиль о нихъ одинаково съ другими. Онъ въ этомъ следоваль боголюбивымь западнымь епископамъ, которыхъ римскій языкъ, по своей скудости сравнительно съ нашимъ языкомъ, не могъ съ соотвътствующимъ нс-

<sup>(1)</sup> Васный великій, въ бесёдё на рождество Христово.

тинъ значеніемъ употреблять слова: три упо-

На встав насъ, которые ножемъ быть соучастниками въ скорбяхъ и страданіяхъ Церкви Божіей, лежить важная обязанность давать вновь являться такимъ словамъ, которыми бы давался какимъ либо досужимъ людямъ поводъ вносить въ Церковь Божію раздъленія и расколы. Посему, въ настоящее время, когда возникло такое ученіе, которое можетъ опечалить и смутить многихъ благочестивыхъ в христолюбивыхъ людей, на твоемъ полномъ и дознанномъ благоразуміи лежить долгь успокоить это волненіе. И это требуется потому особенно, что многіе изъ приходящихъ изъ Константинополя въ Антіохію и къ намъ, какъ изъ клириковъ, такъ и мірянъ, открыто защищають его ученіе, не считая смыслъ его противнымъ апостольской въръ и ученію о Единосущсмъ Отцу, изложенному по внушенію Духа Божія святыми отцами, составившими соборъ въ Никеи, и преданному вселенской Церкви. Поэтому, по внушенію своего благоразумія, состраданія и по власти своего священства, благоволи принять на себя дело учителя, какъ требуетъ теперь обстоятельство, чтобы ослабить это учевіе въ тахъ, которые его услышали и имъ отторгнуты еть въры: такъ чтобы твое святительство придумало и совершило все то, что можно сдѣлать въ настоящее время, когда обуревается вселенская Церковь, когда волненіе больше и больше увеличивается. Теперь, когда волиуется это мысленное море, скажи ему слова Господа и грозно скажи ему: умолкни, утнхни!

Письмо твоего благочестія я лоставляль для прочтенія священивищему Іоанпу, енископу антіохійскому: онъ слушаль его съ велиниъ вниманіемъ и сочувствіемъ; у него, еще педавно вступившаго на епископію, тъже самыя желанія, какія и у насъ, пришедшихъ въ старческія лъта. Опъ, по благодати Божіей, дъятеленъ въ совершении подвиговъ, составляющихъ непремънпыя обязанности епископскаго званія, такъ что вст восточные епископы многаго отъ него палъются и имъ хвалятся. Онъ просить твое благочестіе, - что и передаю я теперь, - чтобы твое святительство, употребивъ все свое благоразуміе, двиствовало противъ этого пеожиданно явившигося нетериимаго ученія, дабы въ твоемъ словъ и въ тводъль, при настоящемъ случав, осуществилось слово апостола: аще и лишше что пожвалюся о власти нашей, юже даде намь Господь въ создание, а не на разореніе, не постыжуся (2 Корино. 10, 8).

Доставившаго тебъ наше письмо, достойнаго любви и върнато христіанина, у котораго и предви были христіане, благоволи принять съ свойственною тебъ благопривътливостью; и если онъ о чемъ будетъ просить тебя, не оставь руководить его свосю прозорливостію. Привътствуемъ, я п тъ, которые со мной, всъхъ находящихся съ тобой братій.

# XX.

ПОСЛАНІЕ КИРИЛЛА КЪ ЮВЕНАЛІЮ, ЕПИСКОПУ ІЕРУСАЛИМСКОМУ.

Господину моему, возлюбленнъйшему брату и сослужителю Ювеналію Кирилать о Господъ желаеть всякаго блага.

Желаль бы я, чтобы высокочтимый енископь Несторій слідоваль истинной вірть, идя
по стезямь мужей благочестивыхь! И кто изв
зравомыслящихь не пожелаеть, чтобы ті,
кому выпадаеть жребій быть вождями стадь
Спасителевыхь, были вполнів извістны по
правоть віры? А какъ настоящія у насъ діла
открылись пе такими, какихь падівялись, когда
въ томь, въ комъ мы ожидали истинняго пастыря, нашли гонителя правой віры: то намъ
надобно теперь вспомнить слова Христа, Спа-

ентеля всткъ насъ: не пріидожь во врещи мирь на землю, но жечь: пріидожь бо разлучити человъка на отца своего (Мато. 10, 34. 35). Если для насъ брань противъ родителей не предосудительна и безъукоризнены, когда знаемъ, что подвизаемся для славы Христовой: то какъ намъ не считать своею непремънною обязанностью, -въ то время, какъ оплакиваемъ потерю брата, - препоясаться нечемъ ревности по Богв и сказать всвиъ, живущимъ на землъ, сін слова: аще кто есть Господень, да идеть ко мизь (Исх. 32, 26! Вь томъ, въ другомъ изъ монхъ писемъя убъждаль его следовать не своимъ мивніямь, а правой и апостольской въръ, преданной святымъ церквамъ, надъясь отклонить его отъ неправоты, какая въ его сочиненіяхъ; но преддагаемое мвой врачество нисколько не помогло, совътъ не исполненъ. Онъ не только не захотваъ посавдовать учению истины, но и прислаль по мнв посланіе за своимь подписом, въ которомъ дълаетъ мнв упрекъ за то, что я будтобы о горчиль его, и при этомъ онь прямо высказаль, что святую Двву нельзя называть Богородицею. А это не значить ле прямо сказать, что Емманундь, въ которомъ основаніе нашего уновавія на спасеніе, не ссть истинне Богъ.

Предположивъ, что можетъ склонить къ себъ и римскую Церковь, онъ писаль къ господину моему, благочестивъйшему и боголюбивъйшему брату и сослужителю Келестину, епископу римской Церкви, и изложиль въ посланіяхъ свое извращенное ученіе. Онъ также прислаль туда много истолковательных сочивеній, изъ которыхъ обнаружилось, что онъ мыслить неправо. И онь решительно быль осуждень, какъ еретикъ. Благочестивъйшій и боголюбивъйшій епископъ римской Церкви, Келестивъ, писалъ о немъ то, что върно узналь о немь, и во мнв прислаль эти письма. Я почель нужнымъ переслать ихъ къ тебъ и ими возбудить въ твоемъ благочестіи ревность кь святому делу, которая вътебе сильна всегда своею внутренней силой, для того, чтобы вамъ при единодушім и ревностномъ усердіи, трепоясавъ себя поясомъ любви ко Христу, Спасти модей, повергшихся опасности, и под**держать Це**рковь въ ея светв. Безъ сомивнія ъсв мы, въ единомысліи между собою, опредълвъ для себя планъ, будемъ писать къ нему и въ народу. Если мы будемъ имъть успъхъ ы возвратимъ его отъ настоящаго образа его мыслей къ истинъ, то мы пріобръли брата (Мато. 18, 15), и спасли пастыря. А ели наше намърение останется безъуспъшнымъ, то онъ саль будеть виновникомъ своей судьбы, и 30\*\*

самъ отъ себя вкуситъ плодовъ дълъ своихъ. Намъ также непремъно вадобно писать къ христолюбивому и благочестивъйшему императору и но всъмъ государственнымъ сановникамъ, и совътовать имъ, чтобы они человъка не ставили выше благочестивой въры во Христа, но утвердили бы въ ней вселенную и избавили бы стадо его отъ злаго пастыря, въ томъ случать, когда онъ не приметъ отъ всъхъ насъ вразумленій. Скажи наше благожеланіе братіямъ, находящимся при тебъ. Тебя привътствують о Господт тъ, которые со мною.

### XXI.

посланіе, писанное іоанномъ, епископомъ антіохійскимъ, къ несторію.

Владыкъ моему, боголюбивъйшему и преподобивйшему епископу Несторію Іоаннъ о Господъ желаетъ всякаго блага.

I. Мои желанія въ отношеніи твоего благочестія со всею правдивостію я открыль твоему вниманію чрезъ господина моего, сіятельнъйшаго комита, Иринея. Предполагая, что я, подъ защитой испревности, не возбуждаю уже въ тебъ никакого противъ себя подозрввія, предлагаю твоему благоразумію мой прямой совъть. Въ томъ, что буду совътовать, можно тебъ видъть и ручательство за нашу искренность въ отношени тебя, и немалую въ насъ заботливость руководиться любовію по Богъ: руководствующіеся ею исполняють законъ Божій; а тв, которые оставляють ее и поступають коварно противъ своихъ сочленовъ, болъе вредятъ себъ самимъ, нежели темъ, противъ кого действуютъ. Считая эти слова лучшимъ началомъ для нашей бестам, прошу тебя: прими меня за добраго совътника, не отвергай полезнаго въ томъ, что буду BE. C. 31

говорить тебь, того, что будеть говорено по чувству любви къ Богу.

И. Намъ надобло было вивств тръть нъкоторыя дъла, полезныя по своему направлению; но какъ наши ошибки произвели великое смущение въ церквахъ, то я принуж--эрогалд укроит атана атад колошен амынара стію о томъ, что недавно было писано къ намъ изъ Рима и Александріи. Всъ александрійскіе клирики прислади ко мпъ **НЪСКОЛРКО** посланій, въ которыхъ они пишуть о твоемъ благочестін: одно посланіе отъ святвинаго епископа Келестина, другія отъ боголюбиввашаго епископа Кирилла. Пересылая въ тебъ списки съ нихъ, прошу прочитать ихъ съ тажинъ расположениемъ души, чтобы въ унв твоемъ не возникало той тревоги, отъ которой часто происходять споры и вредныя разногласія. Не сочти этого дела маловажнымъ: вбо діаволь, возбуждая гордость, часто и ничтожныя дваа такъ направляеть и доводить до такой крайности, что ихъ уже нельзя бываеть нсправить. Поэтому, съ внимапіемъ прочитай эти письма. Къ разсиотрънію предлежащаго дъла допусти кого либо изъ единодушныхъ съ тобой людей; предоставь имъ право говорить то, что полезно, а не то, что пріятно. они вст, усердно приступивъ вмъсть къ раземотрънію этого двля, свободны будуть оть

всянаго страха, то они легко вывств обсудять его, и что кажется теперь мрачнымъ, явится свътлымъ.

III. Господинъ мой, боголюбивъйшій Келестинъ епископъ, какъ видно изъего письма. назначиль очень малый срокь, опредъливь для отвъта десять дней; но это дъло можно слълать и въ одинъ только день, даже въ нъсколько часовъ. Потому что въ ученія о спасенія насъ Христомъ, царемъ всего міра, всего дучше употреблять слово, соотвътствующее Ему. унотребляемое многими отцами, соответствующее истинъ спасительнаго рожденія Его отъ Дъвы. Твое благочестіе не должно отвергать этого, какъ такого, въ чемъ пътъ опасности. Не должно также думать, что не прилично говорить противъ себя самого. Ибо если твой умъ мыслить такъ же, капъ отцы и учителя Перкви (а это мы знаемъ о тебъ, владыка. чрезъ мпогихъ общихъ намъ друзей), то для чего же тлготиться отврыто сказать благочестивую мысль словомъ, соотвътствующимъ эгой мысли, и притомъ вътакое время, когда началось такое безнопойство отъ твоихъ толкованій віры? Безь сомпінія, тебі извістно. боголюбивъйшій, что вездь, и въ далекихъ оть нась и близкихь къ намъ мъстахъ все пришло въ движение, вездъ слышенъ говоръ объ одномъ и томъ же: какал-то сильная буря

вдругъ застигла церкви: вездъ върующе со дня на день отделяются одан ого другихъ въ следствіе этого толка. Что это точно такъ, видно изъ настоящихъ дель: Западъ, Египетъ, и даже Македовія ръшительно отдълились отъ единенія, какое благодать Божія даровала церквамъ, многимъ потомъ и трудами святыхъ и славныхъ епископовъ, а особливо вполнъ святаго, общаго намъ отца, великаго Акакія. И кто станеть охуждать тебя, когда ты станешь говорить, что дунаеть? Напротивъ, не одобрить зи всякой, когда то имя, смыслъ котораго твое благочестіе, какъ мы знаемъ, понимаетъ, примешь для того, чтобы тъмъ сохраніть благосостояніе и миръ во вселенской Церкви? Считаю благовременнымъ указать тебъ на одинъ прекрасный примъръ, который бы ты, какъ я желаю, поменлъ. Немного прошло времени после того, какъ это было у насъ, такъ что это не могло быть забыто. Ты, безъ сомнънія, помнишь блаженнаго Павла епископа: онъ въ одномъ изъ своихъ толкованій сказаль какія-то слова, которыя не были одобрены, прежде тобой (въ то время ты действоваль свободнъе и смълъе другихъ), а послъ и всъми, кто слышаль. Замътивъ вредъ и тревогу, какая последовала за первымъ неудовольствіемъ, и понявъ, что эта тревога можетъ пронавести не только разделеніе, но и противо-

борство между людьми, потому что они обыкповенно начинають Аблиться на толки, начинаютъ больше и больше другъ другу противодвиствовать, какъ скоро улучають поводъ къ тому, хотя искра соблазна, повидимому, незначительна (какъ и у насъ въ настоящее дълается), - этотъ великодушный епископъ, по прошествін немногихъ дней, явился къ народу и, красвъя отъ стыдливости, исправилъ прежнія слова свои, ко благу Церкви. Показавъ свое исправленіе, онъ тотчась загладиль порицаніе, какому подвергали его; онъ не считаль исправленія чемъ-то унизительнымъ для себя. Всв знали, что слова, прежде пив произнесенныя, были слова гишлыя, но тотчасъ примирились съ нимъ, какъ екоро увидъли въ немъ перемъну.

IV. Убъждаю твое благочестие не къ такой перемъпъ одного слова на другое, которое привесло бы тебъ безчестие, пе къ поношеской измънчивости въ своихъ мысляхъ, какъ иной почелъ бы это. Но такъ какъ тобой часто и многимъ говорено было, какъ л знаю, что ты ве самый смыслъ благочестиваго върования устраняещь, а не одобряещь только выражение его: то если бы кто изъ знаменитыхъ учителей Церкви предложилъ тебъ употребить и это слово, т. е. святую Дъву назвать Богоро-дицею, то ты, безъ сомвънія, не отказался бы

отъ этого. Убъждая тебя, я вызываю тебя сказать то самое, въ чемъ ты какъ мев взвъстно, не ошибаеться по образу ныслей; ты только употребишь слово и ммя, которое составлено многими отцами, употребляемо было ими и въ книгахъ и устно; не откажешься отъ такого слова, которое обпаруживаетъ благочестивую мысль ума. Отъ этого пе отказывался ин одинъ изъцерковныхъ учителей. Тъхъ, которые употребляли его, было н притомъ знаменитыхъ; а не употреблявшіе не осуждали употреблявшихъ. Въ самомъ двав, мы по излишей списходительности къ ложнымъ мивнілмъ еретиковъ, несправедливо оставляемъ безъ уваженія совыть своихъ братій, и безъ всякой нужды смущаемъ ее, отвергая слово, котораго смыслъ привнаемъ правильнымъ и върчымъ. А если им не будемъ принимать его съ тъмъ значеніенъ, какое въ немъ заключается, то мы неизбъжно внадемъ въ мпожество заблужденій, - а что всего опастве, лишинь себя спассвія, доставлиемаго неизреченнымъ строительствомъ слянороднаго Сына Божія. Ибо какъ рергнется это слово, а следовательно смыслъ, какой въ немъ заключается, то отгуда будеть сабдовать мысль, что Тоть, кто AIR нашего спасеніл непареченно явлился дъ, не быль Богъ, что Богъ Слово, истощия

шій себя до принятія образа раба (Филипп. 2, 7), не показалъ намъ непзреченняго человъколюбія; тогда какъ священное Писаніе болье всего утверждаетъ Божіе человъколюбіе намъ, когда говоритъ, что едипородный Сыпъ Бога, въчный и всегда съ Нимъ пребывающій, безстраство родился отъ Дъвы, о ченъ такъ говорить божественный апостоль: посла Богь-Сына своего, раждаемаго от жены (Галат. 4, 4). Опъ ясно указываетъ, что Единородный неизречение родился отъ Дъвы, какъ я говориль прежде. Если ради этого рожденія отцы называли Авву Богородицею, какъ и мы пынь называемъ ее симъ именемъ: то не знаю, для чего напъ (извини меня за эти слова) еще иривиматься за совершенно непужное изслъдованіе этого догмата, къ смущевію, какъ видишь, себя самихъ и церковнаго мира? Для насъ нътъ никакой опасности говорить и мыслить согласно съ знаменитыми учителями Церкви Божіей. Считаю излишвимъ перечислять адъсь имена ихъ; ты знаешь ихъ не меньше, чъмъ и каждый изъ насъ, потому что н ты сапъ и мы всв считаемъ для себя за честь быть ихъ учениками.

Прошу, прими отъ насъ этотъ совътъ; сдълай то, къ чену тебя убъждаемъ; не давай мовода новому матвию внести въ Церковь несогласіе и раздъленіе. Разсуди: если прежде

этихъ писемъ, какія присланы, много недоброжелательныхъ нъ намъ было, то теперь сколько будеть такихъ, которые, получивъ ситлость по случаю этихъ писемъ, открыто будутъ говорить противъ насъ? Я писалъ къ тебъ это посланіе въ присутствіи многихъ благочестивышихь еписконовь, благорасположенныхъ къ твоему благочестію, которые ПО были у меня въ то время, какъ доставлены ко мев тв непріятныя письма Я думаль, что этимъ я исполню и обязанность друга, гласно моему объщанію, и братскимъ совътомъ дамъ помощь правильно судить твоему уму, утомленному настоящими обстоятельствами. Прошу боголюбивую твою душу принять безъ спора этотъ совъть, какой предлагаю съ чувствомъ благоговенія къ Богу и любви къ тебъ для утвержденія мира Церкви. Предлагаю его не я одинъ, но в всъ епископы, которые, какъ я говорилъ, были при миъ,-господинъ мой боголюбивъйшій епископъ Архелай, н съ нимъ находящісся Апрингій, Осодорить, Иліадъ, Мелетій и Макарій, который, по благодати Божіей, недавно сдълался настоятелемъ лаодикійской церкви Божіей. Всв они, твердо держась ученія церкви, и согратые, какъ и я, любовію къ тебъ, просять тебя, владыко, чтобы ты показаль покорность, вникнувъ въ содержавіе тъхъ писемъ, которыхъ сила трозите бури: она не возмутить, не встревожить, если будемъ уступчивы, но низринеть, если станемъ противиться ей. Считая дело твое своимъ собственнымъ, этотъ советь мы хотеля предложить тебе: благодушно прими его, и не смотри на то, если кто нибудь изъ недоброжелательствующихъ намъ станемъ внушать тебе пренебречь этимъ деломъ, ко вреду и себе и всей Церкви. Благоволи, прошу тебя, въ ответъ на это письмо сказать, какъ ты думаешь о томъ, или лучше, напиши не то, что думаешь ты, а то, что служитъ ко благу.

## XXII.

посланіе кирилла, епискона александріискаго, къ несторію объ отлученіи.

Кириллъ и соборъ, собравшійся въ Александріи изъ египетскаго округа, Несторію, благоговъйнъйшему и боголюбезнъйшему сослужителю, желають о Господъ всякаго блага.

I. Послъ того, какъ Спасптель нашъ ясво говоритъ: иже любитъ отца, или жатерь паче Мене, ињсть Мене достоинъ: и иже любитъ сына, или дщерь паче Мене, нъсть

Мене достоинь (Мато. 10, 37), что должны будемъ потерпъть мы, отъ которыхъ твое благоговъйнство требуетъ любви къ тебъ большей, чемъ по Христу, Спасителю всехъ насъ? Кто будеть въ силахъ помочь намъ въ лень суда? Или накое найдемъ мы себъ оправдаціе молчанін при твомхъ на въ столь долгомъ Христа злохуденіяхъ? Если бы ты, имъя такія мысля и учевіе, вредиль только самому себь, то намъ меньше было бы заботы. Но какъ ты соблазниль Церковь и распространиль въ народъ закваску необычайной и чуждой ереси, п книги твоихъ толкованій разнесены не только тамъ (1), во и повсюду: то какая еще причина достаточна будетъ къ нашему молчанію? Или какъ невольно не вспомнишь Христовыхъ словъ: не мните, яко пріидожь воврещи мирь на землю, но мечь. Пріидожь бо разлучити человъка на отца своего, и дщерь (Мате. 10, 34. 35). Ибо на матерь свою когда искажаютъ въру, тогда погибаетъ уваженіе къ родителямъ, какъ-бы устарьлос в неосновательное, прекращается и законъ любяя къ дътямъ и братьямъ, и, наконецъ, смерть для блогочестивыхъ становится пріятнъе жизни, да, по Писавію, лучшее воскресеніе улучать (Евр. 11, 35).

<sup>(1)</sup> Въ Константинополъ.

И. Итакъ воть вместь съ святымъ соборомъ, собравщимся въ великомъ Римв, полъ предстрательствомъ святийшаго и благочестивъйшаго брата и сослужителя нашего епископа Келестипа, мы съ третьимъ уже посланіемъ обращаемся къ тебъ и единодушно совътуемъ отстать отъ того ложнаго и превратнаго ученія, которое ты выдумываешь и разстеваешь. а вывсто его избрать правую въру, въ началь предавную церквамъ святыми апостолами и евангелистами; которые были самовидцами и служителями Слова (Лук. 1, 2). Если твое благоговъинство не сдълаеть этого къ сроку, навначенному въ пославін помянутаго святьйшаго н благочестивый шаго брата и сослужителя нашего, спископа Церкви римской, Келестина: то знай, что ты не имбешь никакого общенія съ нами, ни мъста или счета между священниками Божіими и епископами. Ибо не возможно же намъ оставаться небрежными, когда церкви такъ возмущены, народъ соблазненъ, правая въра попирается и ты разгоняешь стадо. ты, который должень бы хранить его. если бы, подобно намъ, кръпко любилъ правую въру, строго следуя благочестио святыхъ отцевъ. А со всъми мірянами и клириками, коихъ твое благоговъинство отлучило или низложило за въру, мы всв находимся въ общеніи, - ибо песправедливо подвергаться твонмъ

тажкимъ приговоранъ-тьмъ, которые унівотъ мудрствовать православно, потому что онп стали противоръчить тебъ съ доброю пълію. Это самое ты объявиль въ посляніи, писапномъ тобою къ святвашему епископу великаго Рима и нашему соепископу Келестину. Впрочемъ недостаточно будетъ того, чтобы твое благоговъинство только исповъдало съ нами символь въры, изложенный пъкогда, во Святомъ Духъ, святымъ и великимъ соборомъ. который быль собрапь, по обстоятельствамь, въ Никећ; ибо ты понялъ и объяснилъ его неправильно, и даже превратно, хотя на словахъ исповъдуень такъ, какъ онъ изложенъ;а следуеть, чтобы ты письменно и съ клятвою исповъдаль, что ты проклинаешь злочестивое и глусное свое учепіе, и будешь мудрствовать и учить такъ, какъ и всв мы, западные и восточные епископы, учители и вожди народовъ. Что же касается посланій, писанныхъ къ твоему благоговъинству александрійскою церковію, какъ составленныхъ правильно и неукоризненно, то съ ними согласенъ святый соборъ римскій и мы всв. Къ настоящему посланію нашему мы приложили то, что должно содержать и чему учиться, и то, отъ чего надлежить удаляться. Воть въра канолической и апостольской Церкви, въ которой согласны всв православные спископы, западные и восточные.

III. Въруемъ во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца всего видимаго и невидимаго;-и во единаго Господа Інсуса Христа, Сына Божія, единороднаго, рожденнаго Отца, то есть, изъ сущности Отпа. Бога отъ Бога, Свътъ отъ Свъта, Бога истиннаго отъ Бога истиннаго, рожденнаго, не сотвореннаго, Огцу единосущнаго, чрезъ котораго все произошло какъ на небъ, такъ и на землъ, ради насъ человъковъ и ради нашего спасенія низшедшаго, воплотившагося и вочеловъчившагося, страдавшаго и воскресшаго въ третій день, возшелшаго на небеса и грядущаго судить живыхъ и мертвыхъ;-и въ Духа Святаго. Говорящихъ же, что было время, когда не было Сына, что Онъ не существоваль до рожденія, и произошель изъ несущаго, или утверждающихъ, что Сынъ Божій имветь бытіе отъ иного существа или сущности, и что Онъ подлежить превращенію или изміняемь, таковыхъ каоблическая и апостольская Церковь предаетъ анаоемъ. Слъдуя во всемъ исповъданію святыхъ отцевъ, которое постановлено подъ руководствомъ говорившаго въ нихъ Духа Святаго, строго разбирая цвль заключающихся въ немъ мыслей и шествуя какъ-бы царскимъ путемъ, мы говоримъ: само едино-

ролное Слово Божіе, рожденное изъ самой сущности Отца, истипный Богъ оть исгипнаго Бога, Свътъ отъ Свъта, которымъ получило бытіе все, что есть на небъ и на земль, ради нашего спасеніл сшедшее (съ пебесъ) и упичижившееся, воплотилось и вочеловъчилось, то есть, принявъ плоть отъ святой Дъвы и усвонвъ Себъ отъ самаго зачатія, претерпъло наше рожленіе и произошло отъ жены человъкомъ, не терля того, чтыть было, но и по воспріятін плоти и крови пребывая тъмъ же, чъмъ было, то есть, Богомъ по естеству и по истинъ. Но мы не говоримъ ни того, будто плоть превратилась въ естество Божества, ви того. булто неизреченное естество Бога Слова изывнилось въ естество плоти. Ибо оно не нодлежить превращению и измънению, но, по Писаніямъ, всегда пребываетъ совершенио тоже (Евр. 15. 8). Ставъ же видимо и бывъ еще младенцемъ въ пеленахъ, Оно, какъ Богъ, и въ нъдрахъ родившей Дъвы наполняло всю тварь и возсъдало съ Родившимъ Его. Ибо Божество имъетъ ни количества, ни величины и не терпить никакого ограниченія.

IV. Исповъдуя, что Слово соединилось съ плотію упостасно (хая этому, мы покланяем-ся единому Сыну и Господу Інсусу Христу и въ этомъ случат мы не разлагаемъ по частямъ и не разлучаемъ человъка и Бога, особенио

когля они соединены между собою не единствомъ достоинства и произволенія (ибо это пустословіе, а не что другое); не называемъ Христомъ отдъльно Слово, сущее отъ Бога, и также Христомъ отдъльно другаго, сущаго отъ жены, по признаемъ одного только Христа-Слово, сущее отъ Бога Отца, съ собственвою Его плотію. Ибо тогла Оно по человъчеству помазано (св. Духомъ), хотя достойнымъ получить Само даеть Духа, и даеть не въ мьру, какъ говорить блаженный евангелисть Іоаннъ (3, 34). Не говоримъ мы и того, что Слово, сущее отъ Бога, обитало въ рожденномъ отъ святой Аввы, какъ въ обыкновенномъ человъкъ, да не представляютъ Христа человъкомъ Богоноснымъ. Ибо хотя Слово и съ нами обитало (Іоан. 1, 14), по сказано, что во Христв обитало твлесно и вся полнота Божества (Колос. 2, 9). А мы содержимъ въ иысли и опредвляемъ, что Слово, ставъ плотію, обитало во Христъ, отпюдь не такъ же, какъ, говорится, обитало Опо во святыхъ; но, ставъ едино съ человъческимъ естествомъ въ чпостасномъ бытіи, и ве превратившись въплоть, Слово устроило такое обитавіе, какое, можно сказать, импеть душа человтка съ собственнымъ своимъ теломъ.

V. Итакъ едипъ Христосъ и Сывъ и Господь, впрочемъ не такъ, будто человъкъ

имъетъ союзъ съ Богомъ только по единению съ Богомъ въ достоинстве или въ воле. Ибо равное достоинство еще не объединяетъ естествъ. Напримъръ, Петръ и Іоаннъ другу равны достоинствомъ, какъ апостолы н святые ученики, но оба не суть одно. He понимаемъ мы образъ союза ин какъ женіе, ибо этого не достаточно для единенія естествъ, ни какъ согласіе свойствъ, полобно какъ мы, прилъпляясь къ Господу, по Писанію, бываемъ единг духг сь Нимь (1 Кор. 6, 17). Мы даже избъгаемъ имени союзъ (συναφείας), какъ не могущаго достаточно выразить единеніе (вишти). Слово, сущее отъ Бога Отца, мы не называемъ Богомъ или Владыкою Христа, чтобы опять единаго Христа, Сына и Господа, видимо не разствуь на двое, и, дълая Его Богомъ и Владыкою самого Себя, не подпасть винъ злохулевія. Ибо Слово Божіе, какъ мы уже прежде говорили, ставъ едино съ плотію **упостасно**, есть Богъ всего и владычествуетъ надъ всвиъ, а самъ для Себя Онъ ни рабъ, ни Владыка. Мудрствовать и говорить образомъ глупо и даже нечестиво. Отца Онъ называетъ Богомъ своимъ. самъ по естеству-Богъ и (раждается) изъ сущности Его: но мы знасмъ, что, пребывая Богомъ, Овъ сталъ и человъкомъ, подчиневнымъ Богу, по закону, коему подлежитъ естество человъческое. А самъ для Себя какъ Онъ можеть быть Богомъ или Владыкою? Итакъ, какъ человъкъ и низшедшій до уничиженія по вевшнему состоянію, Онъ говоритъ, что вмъсть съ нами Онъ подчиненъ Богу. Такимъ же образомъ Онъ сталъ подъ закономъ, хотя самъ нарекъ его и, какъ Богъ, самъ есть законодатель.

VI. Мы избъгаемъ о Христъ такихъ ръчей: «ради носящаго чту носимаго; ради невидимаго поклоняюсь видимому». Ужасно прибакъ этому и сабдующее: «воспринятый Богъ дъйствуетъ совокупно съ воспринявшимъ». Кто говорить такъ, тотъ опять разсвкаеть Христа на двое, и человъка становить и Бога также; ибо отаваьною частью крыто отрицаеть единеніе, по которому не пріемлетъ кто либо поклоненіе, какъ одинъ въ другомъ, ни Богъ совокупно дъйствуетъ (съ человъкомъ), но признается единъ Іисусъ Хриединородный, съ собственною стосъ. Сынъ Его плотію чтимый единымъ поклоненіемъ. Мы исповъдуемъ, что самый Сынъ, рожденный оть Бога Отца, и единородный Богъ, хотя безстрастенъ по собственному естеству, однакожъ за насъ пострадаль плотію, по Писаніямь, и въ распятомъ твав безстрастно усвоилъ Себв страданія собственной плоти. По благоволенію Божію Онъ приняль смерть за всёхъ (Евр. 2, 9), предавъ ей собственное твло, хотя по есте-

ству есть Жіпэпь и самь ссть воспресеніе. Лабы въ собственной плоти, какъ-бы чаткъ (прото, поправъ смерть пепареченною силою, быть перворожденным изъ исртвыхъ (Колос. 1, 18) и начаткомъ изъ умершяхъ (1 Кор. 15, 20, и открыть человьческому естеству путь къ достижению нетавнія,-Онъ но благоволению Божию, какъ мы сейчасъ говорили, вкусилъ смерть за вебхъ и, расхитявъ аль, въ третій день ожиль. Посему хотя говорится, что воскрессніе мертвыхъ совершилось человъкомъ (1 Кор. 15, 21), но мы подъ человъкомъ разумъемъ Слово, рожденное отъ Бога, я разумъемъ, что Имъ разрушена держава смерти. Какъ единый Сыяъ п Господь, Онъ придетъ нъкогла во славъ Отца, дабы, какъ написано, судить вселенную праведно (Псал 37, 9).-- Нужнымъ считаемъ присовокупить и следующее:

VII. Возвыщая смерть но плоти единородиаго Сына Божія, то есть, Іисуса Христь,
псповъдуя Его воскресеніе наъ мертвыхъ в
возпесеніе на небеса, мы совершаемъ въ церквахъ безпровную жертву, приступаемъ такимъ
образомъ къ таинственнымъ благословеніямъ
и освящаемся, причащаясь святой плоти и
честной крови Христа, Спасителя всъхъ пасъ;
принимаемъ ве какъ обыкновенную плоть (да
не будетъ!), не какъ плоть человъка освященнаго, и сопряжевнаго съ Словомъ единеніемъ

достойнства, или сдвлавшагося обиталищемъ божества, но какъ кровь по истипъ животворящую и собственную для самого Слова. Ибо Опо, какъ Богъ и Жизпь по естеству, и ставъ сдппо съ своею плотию, явно сдълало се животворящею. Посему хотя говорить намъ: алинь, алинь глаголю валь, аще не синстве плоти Сына человъческаго, ни піете крове Его (Іоан. 6, 53), однакожъ мы должны разумъть плоть не человъка, одного изъ подобныхъ намъ (пбо какъ плоть человъка будетъ животворящею по собствепному естеству свосму?), но плоть по истивъ принадлежащую собственно Тому, кто ради насъ сдълался и дъйствоваль какъ Сынъ человъческій.

VIII. Что касастся до парвченій нашего Спасителя, заключающихся въ евангеліяхъ, то мы пе отпосимъ ихъ раздъльно ни къ двумъ существачъ, ни къ двумъ лицамъ. Ибо единъ и единый только Христосъ, хотя и признается соединеннымъ въ нераздъльное единство изъ двухъ и притомъ различныхъ естествъ, не есть сугубъ, подобио какъ и человѣкъ признается состоящичъ изъ луши и тълв, однавность не двойнычъ, но сдинымъ изъ той и другаго. Разсуждая понадлежащему, мы полагаемъ, что единычъ (Христомъ) сказаны человѣческія и виъсть божескія изрѣченія. Именно, когда Онъ говорнтъ о Себъ богопри-

Digitized by Google

лично: видпьвый Мене, видъ Отца (Іовн. 14, 9), 11: Азъ и Отецъ едино есма (Іоан. 10, 30). то мы разумъемъ Его божеское, неизреченное сестество, по которому Онъ и есть едино со Отцемъ своимъ, и по тождеству сущности, есть образъ и начертание и сіяніе славы Его (EBD. 1. 5). Когда же, не находя безчестія въ человъческомъ естествъ, говоритъ нынь же ищете Мене убити, человъка, иже истину вамь глаголахь (Іоан. 8, 40), мы опять и изъ свойствъ Его человъчества неменве признаемъ Его Богомъ. подобнымъ Отцу. Ибо если необходимо втровать, что истинный по естеству Богъ сталь плотію, т. е. человъкомъ, одушевленнымъ разумною душею, то какое кто имветь основание стыдиться такихъ Его ръченій, кон быль бы и человъку приличны? Если бы Онъ отказывался отъ ръченій, приличныхъ человъку, то кто бы принудиль Его стать подобнымъ намъ человъкомъ? А когда Онъ ради насъ низвель Себя въ добровольное уничижение, то кой причинъ Ему отказываться отъ ръченій, приличныхъ уничижению? Итакъ всъ чающіяся въ евангеліяхь израченія относить къ единому лицу, къ единой щенной упостаси Слова. Ибо, по Писанію, единт Господь Іисуст Христост (1 Кор. 8, 6).

IX. Хотя Христосъ называется посланникомъ и первосвященникомъ исповъданія на-

шего (Евр. 5, 1), какъ священнодъйствующій предъ Богомъ и Отцемъ въ исповъдании въры, приносимомъ нами Ему и чрезъ Него Богу Отцу и даже св. Духу, не смотря на то говоримъ, что Онъ по естеству есть Сынъ Божій единородный, и какъ имя, такъ и самое совершение священства не приписываемъ человъку, отдъльному отъ Него. Ибо Онъ, предавъ Себя самого въ пріятное благоуханіе Богу и Отпу (Ефес. 5, 2), сталъ посредникомъ нежду Богомъ и человъками (1 Тим. 2, 5) и ходатаемъ примиренія. Посему н говориль Онъ: жертвы и приношенія не восхотьль еси, тьло же совершиль Ми еси. Всесожженій и о гръсть не благоволиль еси. Тогда рыхь: се иду: вь главизнь книжньй написася о Мкт, еже сотворити волю твою. Боже (Eвр. 10, 5-7. Псал. 39, 7. 8). Онъ принесъ собственное свое тъло въ пріятное благоуханіе за насъ. а не за Себя. Ибо, какъ выше всяваго грвха, какую имвать Онъ нужду въ приношенін или въ жертвъ за Себя? Если и всъ согръшили и лишены славы Божіей (Рим. 3, 25), такъ какъ мы стали склонны къ заблужденію и естество человъческое изнемогло отъ гръха; но Онъ не таковъ, и потому ны побъждены Его славою. Какое впрочемъ сомнъніе можеть быть въ томъ, что Онъ, истинный Агнецъ, закланъ ради насъ и за насъ?

Говорить, что Онъ принесъ Себя за самого Себя и за насъ, почти тоже, что быть виновимь въ нечестіи. Пбо Онъ ни въ какомъ отношеніи не погръщиль и не совершиль пъкакого гръха. Какую же нужду имълъ Овъ въ приношеніи (за Себя), когда нътъ гръха, за который бы справедливость требовала приношенія.

Х. Когда Онъ говорить о Духъ: Онь Мя прославить (Іоан. 16, 14), то мы, разсужда понадлежащему, говоримъ, что единый Христосъ и Сынъ пріиметь отъ Духа Святаго славу не въ томъ смыслъ, будто нуждается въ славъ отъ кого нибудь иного, потому что Духъ Его ни лучше, ни выше Его. Но такъ какъ Онъ употреблиль (силу) Духа Свитаго при совершенін великихъ дель для доказательства своего божества, то въ семъ смысле и говоритъ, что Имъ Онъ будетъ прославленъ, нодобно тому, какъ если бы кто изъ васъ объ имъющейся у вего силь или знаніи въ извъстномъ двав сказалъ: опи меня прославять Хотя Духъ существуетъ въ собственной упоегаси и признается самъ но Себъ (существурощимъ), такъ какъ Духъ и не есгь Сынъ; но и не чужаъ Ему, такъ какъ именуется Духонъ истины (Іоан. 16, 15), а истина есть Христосъ (Іоан. 14, 6). Посему, когда Духъ чрезъ святыхъ апостоловъ совершалъ чудеса, по возяесенін Господа пашего Іпсуса Христа на небо, Онъ прославиль Его. Ибо люди тогда увъровили, что Онъ есть Богь по естеству, что Онъ же снова дъйствуеть Духомъ своемъ: посему и сказаль Онъ: яко от моего присметь, и возвъстить вамь (Іоан. 16, 14). Впрочемъ эгимъ мы не говоримъ, будто Духъ мудръ и силенъ по заимствованію (єг регоуть) (отъ другаго лица): ибо Онъ всессвершенъ и не нуждается пи въ какомъ благъ. Но какъ Онь есть Духъ Силы и Мудрости Отчей, то есть, Сына: то по этому самому Онъ есть Мудрость и Сила.

XI. II какъ святая Дтва по плоти родила Бога, соединившагося съ илотію въ (единую) упостась: поэтому мы и говоримъ, что она есть Богородица, не въ томъ впрочемъ смыслъ, будто естество Слова имъетъ начало бытіл отъ наоти (ибо вт началь бы, и Богь бы Слово, и Слово бъ къ Богу, Іоап. 1, 1, и само Опо есть творецъ въковъ, совъчно Отпу н создатель всего), по въ томъ, что Слово, какъ мы уже прежде говорили, принявъ человъческое естество въ личное съ собою единеніе, претерпвло плотское рожденіе изъ Ел ложеснъ, не потому опять, будто ради собственнаго естества имъло необходимость во временномъ рожденін, въ последнія времена міра, но для того, чтобы благословить самое начало нашего бытія, чтобы сърожленіемъ Его, соединившагося съ плотію, отъ жены, прекра-

тилась наконецъ клятва надъ всемъ человеческимъ родомъ, предающая земныя наши твла смерти, чтобы съ упраздненіемъ чрезъ Него приговора: въ болъзнехъ родиши чада (Быт. 3, 16) оправдалось сказанное у пророка: пожерта будеть смерть возмогши; и опять: отъять Богь всякую слезу оть свякаго лица (Иса. 25, 8). Мы говоримъ, что для этой же цъли Онъ по особому устроенію самъ благословиль бракъ, и, когда пригласили его вмъств со святыми апостолами, отправился Кану галилейскую. Такъ думать мы научены святыми апостолами и евангелистами и всъмъ богодухновеннымъ Писаніемъ и истиннымъ исповъданіемъ блаженныхъ отцевъ. Все это должно принять и твое благоговъинство, и принять безъ всякаго коварства. А что твоему благоговъинству необходимо предать анаоемъ, то изложено ниже, въ прибавленіи къ нашему посланію.

- 1) Кто не исповъдуетъ Еммануила истиннымъ Богомъ и посему святую Дъву Богородицею, такъ какъ она по плоти родила Слово, сущее отъ Бога, ставшее плотію: да будетъ ана оема.
- 2) Кто не исповъдуеть, что Слово, сущее отъ Бога Отца, соединилось съ плотію упостасно, и что посему Христосъ единъ съ своею плотію, то есть, одинъ и тотъ же есть Богъ и вмасть человакъ: аначема.

- 3) Кто во единомъ Христв, послв соединенія (естествъ), раздвляетъ лица, соединяя ихъ только союзомъ достоинства, то есть, въ волв или въ силв, а не, лучше, союзомъ, состоящимъ въ едипеніи естествъ: анавема.
- 4) Кто изръченія евангельскихъ и апостольскихъ книгъ, употребленныя святыми ли о Христъ, или Имъ самимъ о Себъ, относитъ раздъльно къ двумъ лицамъ или упостасямъ, и одни изъ нихъ прилагаетъ къ человъку, котораго представляетъ отличнымъ отъ Слова Божія, а другія, какъ богоприличныя, къ одному только Слову Бога Отца: анавема.
- 5) Кто дерааетъ называть Христа человъкомъ Богоноснымъ, а не, лучше, Богомъ истинымъ, какъ Сына единаго (со Отцемъ) по естеству, такъ какъ Слово стало плотію и приблизилось къ намъ, воспріявъ нашу плоть и кровь (Евр. 2, 14): анаеема.
- 6) Кто дерзаетъ говорить, что Слово Бога Отца есть Богъ или Владыка Хриета, а не исповъдуетъ, лучше, Его же самого Богомъ и вмъстъ человъкомъ, такъ какъ, по Писаніямъ (Іоан. 1, 14), Слово стало плотію: анаоема.
- 7) Кто говорить, что Інсусь какь человать быль орудіемь действій Бога Слова и окружень славою Единороднаго, какъ существующій отдільно оть Него: анавема.
- 8) Кто дерзаетъ говорить, что воспринятому (Богомъ) человъку должно поклоняться

вытель съ Богомъ Словомъ, должно его прославлять выбель съ Нимъ и вытель называть Богомъ, какъ одного въ другомъ (ибо такъ думать заставляетъ постоянно прибавляемая (1) частица—это вливстнь съ), а не чтитъ Еммануила единымъ поклоненіемъ и не возсыласть Ему единаго славословія, такъ какъ Слово стало плотію: анавема.

- 9) Кго говорить, что единый Господь Інсусъ Хрисгосъ прославлень Духомъ въ тонъ смысле, что пользовался чрезъ Него какъ-бы чуждою силою и отъ Него получилъ силу побеждать печистыхъ духовъ и совершать въ людяхъ божественныя знаменія, а ве почитлетъ собственнымъ Его Духонъ, чрезъ котораго Онъ совершалъ чудеса: апавема.
- 10) Божественное Писаніе говорить, что Христосъ быль первосвященникомъ и ходатаемъ нашего исповъдація, что Онъ привесъ Себи за пасъ въ прілтное благоуханіе Богу Итакъ, если кто говоритъ, что и Отцу. первосвищенникомъ H ходатаемъ Bamum L быль не самь Богь Слово, когда сталь плотію и подобнымь намь человъкомъ, а какъбы другой, иткго, отличный отъ Hero, человъкъ, произшедшій отъ жены; наи кто говорить, что Опъ припесь Себя въ ношеніе и за самого Себя, а не за пасъ толь-

<sup>(1)</sup> У Несторія въ его догматических бесідахь.

ко однихъ, такъ какъ, не зная гръха, Опъ не имълъ вужды въ припошени (за Себя): апавема.

- 11) Кто не исповъдуетъ плоть Господа животворящею и собственно привадлежащею самому Слову Бога Отца, но принадлежащею какъ-бы другому кому, отличному отличному отличному отличному отличному съ Нимъ по достопиству, то есть, пріобрътшему только божественное (въ себъ) обитаніе, а не исповъдуетъ, какъ мы сказали, плоть Его животворящею, такъ какъ она стала собственною Слову, могущему все животворить: анавема.
- 12) Кто не испов'язуетъ Бога Слова пострадавшимъ плотію, распятымъ плотію, приилишимъ смерть плотію и наконецъ ставшимъ первороднымъ изъ мертвыхъ, такъ какъ Овъ есть жизнь и животворящь, какъ Богъ: анаоема.

#### XXIII.

ПОСЛАНІЕ ТОГОЖЕ КИРИЛЛА КЪ КЛИРУ И НАРОДУ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОМУ.

Возлюбленнымъ и вожделъннъйшимъ братіямъ, пресвитерамъ, діаконамъ и народу константинопольскому епископъ Кириллъ и соборъ, сошедшійся въ Александріи изъ египетскаго округа, желаетъ о Господъ всякаго блага.

Поздно и съ трудомъ пришли мы кътому, къ чему лучше былобы обратиться въ началъ, именно, чтобы позаботиться о спасеніи всъхъ васъ и объ избавлени отъ смущения относительно въры. Впрочемъ мы сочувствуемъ общей вашей скорби по сему случаю. Ибо мы провели минувшее время не безъ слезъ. мы ждали, что благопочтеннфицій епископъ Несторій, въ савдствіе совътовъ и убъжденій Церкви и въ сабдствіе обличеній со стороны всъхъ васъ, отстанетъ отъ своего гнуснаго ученія и вивств съ нами будетъ чтить ту ввру. которая предана перквамъ святыми апостолами и евангелистами и всъмъ освященнымъ соборомъ, и ръченіями святыхъ пророковъ запечатавна въ ея истинности. Но какъ изървчей его, какія овъ не церестаеть говорить у васъ по церквамъ, такъ изъ письменныхъ его объясненій, мы видимъ его заблуждающимся и безмърно нечествующимъ относительно въры: поэтому наконецъ мы вынуждены засвидътельствовать предъ нимъ соборнымъ посланіемъ, что если онъ въ скорбишемъ времени кажется отъ своихъ нововведеній и въ срокъ, назначенный святвищимъ и благочестивъйшимъ Келестиномъ, епископомъ римской Цервви, письменно не проклянетъ того, что онъ говориль у вась и изложиль въ книгахъ или по крайней мъръ приготовиль къ изданію, каковыя книги есть и у насъ,—то онъ будетъ лишенъ всякаго общенія со священниками Божіими и будетъ отъ всъхъ отчужденъ.

Впрочемъ никто да не обвиняетъ насъ въ мелантельности. Ибо мы не были безпечны, когла находилось въ смятеніи столь стало и даже народы и церкви во всъхъ мъстахъ. Но мы подражали опытнымъ врачамъ, которые бользненные припадки въ тълахъ не тотчасъ исторгають приложениемъ жельза и огня, но въ началъ ослабляютъ мягкими лекарствами, ожидая времени, приличнаго для свченій. Итакъ будьте мужественны о Госполь, и, сохраняя свою въру непамьню, старайтесь благоугождать Христу, единому и единственному, истинному Сыну Божію, памятуя святыхъ отцевъ нашихъ, правильно и свято священствовавшихъ у васъ, которые при жизни своей называли святую Двву Богородицею. Ибо она родила Еммануила. который есть истинный Богъ. Слово же стало плотію и плотски родилось отъ жены для того, чтобы мы саблались братіями Того, кто превыше всякой твари. Они проповъдывали вамъ двухъ Христовъ, но одного, тогоже самаго-Бога Слова и вивств человъка по плоти отъ жены, человъка, соединеннаго съ Богомъ не простымъ соприкосновеніемъ и какъ-бы только равночестіемъ (такое холодное, безплодное п оглупьющее учене принадлежить ему (Несторію. Опи говорили, что Христосъ одинъ н тотъ же плотио претерпълъ за насъ смерть и божествомъ воспресъ, поправъ державу смерти, и Опъ же придегъ Судією встав. Всегда возгръвая въ себъ эту въру, храните себя нескверными и непорочными, не имъйте съ помянутымъ человъкомъ общевія, не вничайте его ученію, если ояъ вийсто пастыря остается волкомъ и если послъ такого нашего увъшанія решится еще мудрствовать превратно. Съ теми же изъ клириковъ или мірявъ, которые за православную въру отлучены иля извержены имъ (Несторіемъ), ны имъемъ общевіс, пе одобрясмъ несправедливаго его ръшепія, но особенно ободряємъ пострадавшихъ, говоря имь и то: есля васъ BE STREETSOLE Господа, то вы блаженны: ибо Духъ силы н Бонсій на васт почиваеть (1 Петр. 4, 14).

## XXIV.

ТОГОЖЕ (КИРИЛЛА) И ТОГОЖЕ СОБОРА (ПОСЛА-НІЕ) КЪ МОНАХАМЪ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКИМЪ.

Благоговъйнъйшимъ и боголюбезнъйшимъ отцамъ мопастырей, пребывающимъ въ Копстантинополь, Кириллъ и собравшійся въ Александріи святый соборъ, желаетъ о Господъ всякаго блага.

Ревность по Христь, какую оказало ваше благочестіе, когда Его поносили и притомъ въ церкви православныхъ, мы знаемъ хорошо. И мы весьма одобряемъ вашу преданность Христу и любовь къ Его имени. Сами же янно пребываемъ въ слезахъ и молимъ Спасптеля встхъ Христа, да расторгиетъ ныпъ съти діявола, да упраздинть соблазнь по церквамъ и прекратить элохуленія на Его славу. Но какъ Оят долготеритливт, то благоговийн йшему епископу Несторію даль очень много времени дая раскаянія. Ибо всь такъ долго для него молчали и всё молились и ожидали, чтобы опъ отсталъ отъ нечестиваго пустословія, припяль вытств съ нами здравое и правильное мудрованіе, согласное съ богодухновенными Писаніями, и ръшительно усвоиль себъ въру, изпреданную церквамъ святыми апостолами и свангелистами, которые и были истпиными строителями Христовыхъ тапиъ и получили повельніе свлщеннодъйствовать евангеліе Его по всей поднебесной. А какъ (Несторій) остается при одномь и томъ же образъ мыслей п, можеть быть, дошель сще до худшаго, (пбо онъ постоянно прилагаетъ хулу къ хулв и проповъдуетъ учение совершенно странное и чуждое, котораго святая каоолическая Церковь вовсе не зпаетъ): то мы произпесли уже надъ нимъ приговоръ въ третьемъ посланіи (1), -томъ,

<sup>(1)</sup> См. выше.

которое послано отъ насъ и отъ святвинаго и благочестивъйшаго брата и сослужителя нашего Келестина, епископа великаго Рима. Именно:

Если онъ ръшится перемънить образъ мыслей, и, оплакавъ свои ръчи, письменно проклянетъ развращенное свое ученіе, право же и нелицемърно исповъдуетъ въру канолической Церкви, то пусть остается (въ общенія съ Церковію и въ своемъ санъ), прося прощенія и учась, чему следуеть. Если же онъ не решится сдълать этого, то отчуждается и отлучается отъ сонма епископовъ и отъ учительскаго достоинства. Ибо не безопасно въ видъ пастыря оставлять волка, страшнаго для стадъ Спасителя. Итакъ будьте мужественны, какъ рабы Христовы, и заботьтесь о душахъ своихъ, все дълая для славы Христовой и для того, чтобы повсюду проповъдывалась въра въ Него правая и безукоризненная. Это избавить вась оть будущихь бъдь, сдълаеть достойными вънцовъ отъ божественнаго судилища, когда Христосъ, Спаситель всъхъ насъ, будеть принимать къ Себъ всъхъ только за любовь въ Нему. Цплуйте друга друга лобзаніем святым (Рим. 16, 16). Привътствують вась всв находящіеся со мною братія. Молю, чтобы вы, возлюбленные и вожделеннъйшіе, были здравы и сильны о Господъ.

#### XXV.

# учение несторія и его анафельі, направленныя противъ анафелъ кирилла.

1) Кто говорить, что Еммануиль есть истинный Богь, а це: св нами Богь (1), то есть, что Онъ обиталь въ подобномъ нашему естестве, такъ, что соединился съ нашимъ естествомъ, воспринятымъ отъ Дъвы Марін, кто будетъ называть ее также Матерію Бога Слова, а не Еммануила, и будетъ говорить, что само Слово Божіе превратилось въ плоть (2), кото-

<sup>(1)</sup> Несторій злоупотребляєть значеніємь слова: Емманунль, прилагаємаго въ св. Инсаній къ воплотившемуся Скиу Божію и означающаго: «сь нами Бось». По ученію Церкви, это наименованіе означаєть—
именно воплощеніе Бога, единеніе съ нами Бога
чрезь воспріятіе нашего естества въ единство упостаси, а по митнію Несторія это—только обитаніе
Бога въ человъкъ (Христъ), котораго Онъ избралъ
храмомъ для Себя и орудіємъ для своєго единеніи
съ человъкъми.

<sup>(2)</sup> Здъсь Несторій злонамъренно представляєть православное ученіе въ превратномъ видь, какъ будто Церковь допускаеть, что божеское естество Сына Божія въ воплощеніи превратилось въ плоть; опо не превратилось, а воспріяло человіческую плоть, не взиднившись въ самомъ себъ.

рую Опо воевриямо для обваруженія своего божества, чтобы по виду стать какъ человить (Филип. 2, 7):—анасема.

- 2) Кто говорить, что въ соединени бега Слова съ плодио, по наидерские Бедейо, устроено мвстное премвиене (естества) (1), что плоть стала фричастия божественному естеству и Одо стало едине съ плотио во вску охношенияхъ; наи опять, что (Христа) должно признать Богонъ, шлоть респрастирая въ безго-нечность неописаннаго остества (2), что однив и тоть же (Христасъ) есть не сетеству Богъ и человъкъ:—анасема.
- 5) Кто признаеть Христа, кеторый по существу своему есть Емманундь, единымъ не въ следствіс союза линь, и не исповедуеть Его (состоящинь) изъ двухъ линь, Бога Следа и воспринятако имъ человена, сопстанных во едино въ Сыяв, при чемъ единеніс ихъ у касъ

<sup>(1)</sup> Т. е. что Богъ низмелъ съ неба на землю, и вселился въ утробу пречистой Дёвы, отъ которой воспріяль плоть.

<sup>(2)</sup> Здѣсь опять Несторій извращаєть правослаэное ученіє, представляя, что оно человѣческую плоть во Христѣ распростираєть въ безконечность; Церковь напротивъ учить, что илоть Христова сохранила свои естественныя свойства и не сдѣлалась ни безконечною, ни неовисанцою.

сохраняется безъ смъщенія (естествъ) (1):—ана.

- 4) Кто израчения евангельских и апостольских инигь, употребленныя о Христь, како о соетоящемь изъ того и другато естества, принимаеть какъ-бы объ одномъ естествъ (\*), и страденія покушается принисывать Вогу Слону, како не плети, такъ и не божеству-анизека.
- 5) Кто дереветь говорить, что носль восврінтів человика Симь Болій есть единь по существу (\*), тагди какъ Онь Еммануилы—анасема:
- 6) Кто несле вонложенія будеть признавать Бота Слево кемъ-то другимъ, а не Христепь, ито осмелится говорить, что и зракъ раба имъсть съ Богомъ Слевомъ не имъсть начала, и, намъ Онъ Самъ, не сотверенъ, кто

<sup>(1)</sup> Несторій несправедиво думаль, что Церковь смішнваеть или сливаеть въ Інсусі Христів божественное и человіческое естество, когда учить, что Опъ есть Богочеловійсь вы одномъ лиції: по учемім привославной Церкви, оба естества въ лиції Спасителя останічел неслитаціми и несміщанными; какъ два различныя естества.

<sup>(2) (3)</sup> И здісь умышленное извращеніе православных понятій. Церковь не говорить объ одномъ естествів или существів во Христі, состоящемъ изъ двухъ естествъ: она признаеть въ немъ—два естества въгодномъ лимь. Тоже изгращеніе православнаго ученія и во вдіхъ слідующих статьяхъ Изеторія.

не будеть признавать его (раба) сотверенных оть Него, накъ Господа, тверца и Бога по естеству, какъ Онъ и объщаль позставить его собственною силою, говоря: разориме церковь сію и треми денми воздвизму ю (Іоак. 2, 19):—анавема.

- 7) Кто говорить, что сотворенций въ Дъвъ человъкъ есть самый Единородный, который прежде денницы рожденъ наъ чрева Отца (Исал. 109, 3), а не исповъдуетъ, что онъ получилъ нависнование Единороднымъ но естеству; кто также называетъ Інсуса другимъ къмъ-то, а не Емманундомъ:—анасема.
  - 8) Кто говорить, что вракъ раба достовнъ ночнтанія санъ по себъ, т. с. по достониству своей нрироды, хотя и же есть Владына весго, а не за то почнтается, что принять въ общеніе съ блаженнымъ естествомъ Единороднаго, и по самому естеству Господа: — анаосиа.
  - 9) Кто говорить, что зракъ раба сосуществень Св. Духу, а не входить въ общене съ нинь чревъ поередство Бога Слово, и что отъ самаго зачатія имваъ союзъ съ нинъ, въ следствіе чего некогда и совершаль чудесныя врачеванія въ людяхъ и со властію изгоняль духовъ:—анаоема.
  - 10) Кто говорить, что само сущее въ

- и посланивкомъ нашего исповъданія (Евр. 5, 1) и самого Себя принесло въ жертву за насъ, а не признасть посланникомъ Емманунла, почему и приношеніе приписываєть (самому) Тому, кто принялъ (человъна) въ единеніе, (все) относя къ одному лицу Сына и приписывая Ему, то—какъ Богу, что принадлежить Богу, то какъ человъку, что свойственно человъку:—анавема.
- 11) Кто говорить, что принятая въ едименіе плоть по силь своей природы животворяща, тогда какь самъ Господь и Богъ возвъщаеть: Духъ есть, иже оживляеть, плоть
  не пользуеть ничтоже (Іоан. 6, 63):—анаесна.—Духъ есть Богъ (Іоан. 4, 24), сказано
  еще. Итакъ, кто говоритъ, что Слово Богъ
  стало плотію упостасно, тогда какъ плоть сохраняеть свойственный себъ видъ въ Господъ
  Христь,—особенно, когда по воскресеніи Онъсамъ говорить ученикамъ своимъ: осяжите
  Мя и видите, яко духъ плоти и кости
  не ижать, якоже Мене видите ижуща (Лук.
  24, 37):—анавема.
- 12) Кто, исповедуя страдавія плоти, но, же различая достоинства естествъ, теже страданія приписываетъ Богу Слову, какъ и плоти, которую Онъ воспринялъ:—анасема.

### XXVI.

прошеніе діакона василія и прочихъ монаховъ.

Благочестивъйшимъ, досточтимымъ и почитаснымъ отъ Бога и отъ людей, христіанскимъ инператорамъ, Флавіямъ Осодосію и Валентиніану, прошеніе отъ діакона и архимандрита Василія, отъ чтеца и монаха Оалассія и отъ прочихъ христіанскихъ монаховъ.

1. Человъколюбіе Божіс, даровавшее и дарующее человическому ролу причастие благь, неисчислемыхъ. Для людей, видно во всемъ и надъ всемъ. Между сими дарами отъ Бога завлючается истинное въдънје и пенависть къ въдънію ажеименному, именно то, что мы внаемъ въру, свыше и изначала преданную канолической Церкви отъ апостоловъ, мучениковъ, исповъдниковъ, святыхъ епископовъ, содъйствующихъ ей и благочестивъйшихъ императоровъ: и во-первыхъ отъ апостола Петра, первостоятеля, по откровенію и въдънію, марекшаго исповъданіе и предавшаго послъдующимъ родамъ-въ словахъ; Ты еси Христось, Сынь Бога живаго (Мат. 16, 16); отъ Іакова апостола и первоепископа, Іоанна апостола и

евангелиста и прочихъ свангелистовъ; отъ мучениковъ, исповъдниковъ, ейнскоповъ всей веровавших и верующихъ въ сдиносущіўю Троицу; отъ Иринея, великаго Григорія, епископа неокесарійскаго; отъ св. собора сти осьмидесяти еписконовъ, сошедшихся Антіохін противъ Павла самосатскаго, кото-... рый (соборъ) незложиль его за его нечестіе, за то, что онъ не исповедываль Христа Богомъ но естеству и Сыномъ Бога Отца; всящаго и святаго собора имейскаго трехъ соть осьмийдцати спископовь, подтвердившаго опредвление отцевъ, бывшихъ въ Антіохіи; отъ Василія и Григорія, братьевъ еписконовъ, Абщасія енискона александрійского, Ефрема Сприна, Григорія спископа, Аммона епископа, Batalia enacrona, Amongozia, Habaa, Antioxa, Експафія, Месодія, Оптина, Лепорія, Амвросія медіоланскаго; отъ всего собора африканскаго; оть Іозина, Северіана, Аттика епископа, Кирима епископа влександрійскаго, который и ныев въ живыхъ и следуетъ закову нашего благочестія. Да и никто изъ людей не можетъ неречислить всвхъ върныхъ, въровавшихъ во Христа Сына Божія и верующикь, что Онъ воистину есть истинный Богъ. Ибо, послъ того, кажь Онь ради насъ сталь человъкомъ, пребывая, чемъ быль, Богомъ (какъ признаеть и ваше благочестіе, мы не отринаемъ въ Немъ

того, чемъ Онъ былъ. Но мы въруемъ, исмовъдуемъ и проповъдуемъ, что предвъчный Богъ Слово, единородный Сынъ Божій, ради многаго своего человъколюбія къ намъ, сталъ совершеннымъ человъкомъ, подобнымъ намъ во всемъ, кромъ гръха, для спасенія рода нашего родившись отъ св. Дъвы Маріи, такъ, какъ только Онъ самъ аваегъ.

IL По поводу этого истинато ученія, тщательно проновъдуемаго въ святьйшей Церкви, и за еретика Павла, по справедливости изгнаннаго, проязошли расколы въ народахъ, неустройство въ священникахъ, безпорядки въ пастыряхъ. Посему и теперь накоторые изъ благоговъйнышихъ пресвитеровъ въ собрапіяхъ часто обличають въ лицо Несторія, коему ввъренъ епископскій престолъ (если должно называть его епископомъ), и по причинь его упорства, съ которымъ объ не прианаеть св. Двву Богородицею, а Христа нетиннымъ Богомъ по естеству, отавлились отъ общенія съ кимъ и досель продолжають это разобщеніе. Другіе тайно также уклоняются оть общенія съ нимъ. Иные изъ благоговъйивинихъ пресветеровъ получиле запрещеніе говорить, за то, что ожи въ этой святой церкви, Приморской Ирина (1), заговорили про-

<sup>(1) «</sup>Такъ называлась одна церковь по своему положенію, въ отличіе отъ другихъ церквей тогоже имени».

тивъ вновь искаженнаго догмата. Посему народъ, ишущій обычнаго ученія православія. открыто воскинцаль: «императора мы имвемь, а енископа изтъ»! Впроченъ эта попытка народа не осталась иснаказанною. Часть его была захвачена слугами, и въ царствующемъ градъ на судилищъ били (захваченыхъ) всячески, такъ, какъ не бывало и у варварскихъ народовъ. Нъкоторые въ святьйшей церкви при народъ въ глаза обличали (Несторія), и за то нотериван немало оскорбленій. А одинь навпростыхъ монаховъ, подвигнутый ревностію, решился, при собранін, среди перкви остановать входъ проповеденка беззаконія, такъ какъ опъ еретикъ. Но этотъ, избивъ его, предаль его гражданскимъ начальникамъ. Сверхъ того, подвергнувъ публичному наказанію и посивлию, сослаль его въ заточеніе, съ глашатаемъ впереди. Этого мало. Еслибъ не удержала помощь Божія, придворные самого владетеля, после нечестивой беседы его (Несторія), произвели бы убійство въ самой святьйшей церкви.

III. А то, что мы претерпали, для многихъ, слышащихъ объ этомъ, можетъ показаться вевароятнымъ. Такъ, по его (Несторія) приказанію и ободренію, вошли мы въ епископскую палату съ цалію удостовариться, такъ, или чатъ, помяли мы слышанное объ вемъ. Но овъ

дважды и трижды отсылаль нась подождать, H NOTOMB CARA ROSSOLEAD HOM'S BLICKRESATE, TOTO mu meanend. Korja me yezhiniand ett mach, что ето выраженія-«Марія родила только членосущнаго себъ человъна» и «реждение отъ нлоти есть плоть», чее приличны правосле-Bullub, to totace apundable garbathie hace. н--- судейская приблуга подъ ударами отвела насъ въ судилнию. Здесь, обнаживъ и оковать насъ, какъ подлежащихъ напазавлю, касъ заклеймили, растянули и били имгеми. uero be butiment (paraecret) cyananders не переносять, не говоримъ, клирики и архимандриты или монахи, а даже микто мев мірять, то мы вопреки законовъ претеривли въ церкви отъ законовреступнина. И много времени провели мы въ оскорбленіяхъ отъ суды леща, въ голодъ, подъ стражею прислуги. Но *прость* его не удовольствовалась и этимъ. Мананъ-то обраномъ, послъ этого, предали насъ энативешему мачальнику великонменитаго города, и насъ, околинамиъ желбоомъ, отвеля въ темницу; нотомъ, точно также въ околять, повели въ преторій. Но какъ не было им одвого обвинителя, то опять пель стражею отвели насъ въ судилище. Злась опъ снева мучиль насъ, бивъ по лапу. Потомъ началь говорить, и притворно, какъ оказалось въ носледствін, согласился, что отъ святой Марів

Богородицы родился Сынъ Божій по естеству, говоря: «въдь есть иной сынь»,—и такимъ образонь отпустиль насъ.

IV. Итакъ умоляемъ вашу беземертную и благочествиващую ввру, не оставляйте наковенъ православную Церковь на безчестіе еретикамъ въ правление ваше, православные и благочестивъйшіе виператоры. Не потому просимъ, будто желаемъ чрезъ это отметнть ва обиды намъ сдвиния, (Богъ тому свидетсяь!), но мы желасиъ, чтобы основание христіанской втры пребывало неповолебимо. Да повелить ваше величество быть адёсь святому и вселеневову собору, дабы чрезъ созвание его Богъ соединых святышую Перковь, совокупнаъ народъ и доставилъ священимамъ возможность проповъдію истиной въры прервать, нечестивое ученіе, прежде, чвиъ опо распространится. Настоятельно умоляемъ объ этомъ, потему что Несторій старается усгращить угрозами, изгнанісмъ, заточенісмъ, (двиствовать) хитроотію, обольщенісиъ, оснорбленівни, и для утвержденія своего безумія и нечестія деласть вес, не щадя ничего, ин Бога не страшится, ни людей не стыдится, не уважаеть ни еписко-**НОВЪ, ИН СВЯЩСВВИКОВЪ, НИ ВАБРЯНОВЪ, ЕВ СВЯ**~ тыхъ моваховъ, не благоговъйныхъ мірянъ, не бонтся ни казди, угрожающей беззакониикамъ, ни занова служителей гиъва Божія на

твуъ, которые вызывають его на себя, но вее это дваясть, вооружившись презраніемь по всвиъ, надъясь на состояние свое и на силу ивкоторыхъ раставнимхъ нравомъ людей и даже, если сказать небоязненио, на ваше величество. Умоляемъ, не повволяйте ему вичего двиать никому, нрежде, чвиъ возстановится целость православной веры, дабы подобимми **ТРІЗМЕ ОНР НС ВРІДРСИНТР СС И НС ВРСТР СВОЮ**. Ибо онъ съумветь, какъ думается, многихъ хотя страхомъ ослабить и отвратить отъ въры; нотомъ, нашедши себъ единомысленивновъ, дасть имъ смедость открыто нападать на венкаго, даже съ побоями, и преследовать. И ве TOJAKO CBORXA KANDEROBA MAN AONAMHRIKA CO-BDATHAL OHL HA CROSS CTOPONY, RO SPREMAR RE себв и нав чужнив епархій несколько лиць, которымъ по перковнымъ правидамъ отвюдь не позволительно оставаться въ иной епископін, или въ мной перкви, но необходимо быть въ собственныхъ приходахъ или городахъ, куда они рукоположены, и здесь жить въ тишвав. О, дабы съ продолжениемъ времени, при благопріятствъ правительства, не распространилось далено это нечестие! Опо выбнено будеть вь вину вашему благочестію: нбо Богь на то поставиль вась служителями своими, чтобы вы блюли славу Его, прослававнаго и прославляющаго вась, и имьющаго воздать

ванъ награду со всеми святыми, върно сохравившими воздоженныя на нехъ служенія. Тановынь Онь спажеть: добры, рабе благій и ырный, о жаль быль еси върень, надъ живини тя поставлю: вниди въ радостъ Господа въсрего (Мат. 25, 21). Нетинные хри**ставо въруют**ь этимъ словамъ и свидетельстимоть, въру свою дълами. А несъриме и орофициине, минущіє для своего чрева и на это самое все надерживающе, сели слышать, чте ито набудь Христа исповидуеть Богомъ, скремощуть зубани, какъ тогдашийе іуден затыколи уми свои, вогда св. Стефанъ перво**мученикъ** произвосилъ: се вимсу небеса отсерства, и Сына челостка одескую стояща мениянието Бога (Деян. 7, 56). Такъ и эти люжи спрежещуть зубани на христіань и старекотся совершить надъ ними всякую ярость.

V. Итакъ мы просимъ, чтобы возстающіе на православныхъ и подъ предлогомъ самозащищенія, какъ говорять, нападающіе на кого ни понало, попечительностію знативйство онарха новаго Рима были укрощены, доколь не возстановится цівлость візры. Если же вы не послушаете и презрите насъ, то мы предъ лицемъ Царя віжовъ нетлівнняго, невидимаго, единаго премудраго Бога (1 Тим. 1, 17), пришедшаго и явившагося, какъ Ему было угодно, для нашего спасевія и опять

имъющего придти для суда живыть и мертвыхъ (Двян. 10, 42), предъ которымъ прека-HACTCA BOARGE ROADHO HEGECHEINE, SCHOLIE I **Вренсподнихъ, и потораго всявъ язывъ испе**въдуеть (Филап. 2, 10, 11), привываемъ месь во свидътели нашей невипности. Ибе мы упо-LASH RAC'S O COSBSRIE ROCASECRATO COSODA, RO-TODACE GOT MOTA INDOCINO YOURDANTS ROSEGUE-Meeca, han besetshoreth encuparablement He по благодати и при помощи Вожівй, лайстумощей въ васъ, врага адовы, которыя суть уста еретиковъ, не возмогутъ ей (квуз) сувдать ада (Mar. 16, 18). О еслибъ. достиную эдого, мы моган басгоугодно и правилите въ савионъссия возсавать из Кору община MOJETRE O CHACCELE BORRE IN COMME ствв. Аналь.

## XXVII.

СРАМАТА ИМПЕРАТОРОВЪ ОБОДОСІЯ И ВАЛЕН-ТИНІАНА КЪ ЕПИСКОПУ АЛЕКСАНДРІЙСКОМУ КИРИЛЛУ (¹),

Самодержавные инператоры, Осодосій и Валертивіннь, поб'вдоносные, гормествующіе, велиціе, досточтимайціє, авкустайшіс,—сниечону Кириллу.

Віние всего ны ноставляеми страхь Бемій, по ноторому и пегринасещими оказанвадзая списхожденіе. По-менохвально те, что не, вычеть списходинасьнаеми т.в. ночорые медицы бы оть пась васлуживоть всякія похады и особолное уваженіе за глубокое бла-

<sup>(1)</sup> Содержаніе и духъ этой граматы обълсняется тёмъ, что прежде соборнаго изследованія и осужденія ереси Несторієвой, императоры не имели
возможности видеть и понять ест зловёрныя и зловредныя свойства ея и оценить ревность св. Кирилла,
возставшаго противъ нея. Такимъ же образомъ императоръ Константинъ великій, прежде низложенія
Арія никейскимъ соборомъ, по недоразумёнію упрекаль Александра, епископа александрійскаго, въ нарушеми мира Цернан, когда окъ возсталь противъ
Арія.

гочестіе. Священнослужители должны быть нримъромъ и добрыхъ нравовъ и чистоты въры, должны всегда отличаться простотою жееи, сущность каждой вещи и прениущественно ученіе благочестіл, особенно если возникиетъ какой либо вопросъ или сомивие. Ибо и сначала это ученіе опредълили для васъ не угрозы накого либо владыки или думающаго владычествовать, но совъщания св. отцевъ и священняго собора. Впрочемъ всякону нзвъстно, отъ приказаній ин болье получасть твердости благочестіе, или отъ разуменія. Посему твое благочестіє нывъ же должио объ-ACENTE HAME, HOYEMY THE MEROBARE HACE, KOTOрые, какъ тебъ извъстно, очень заботимся о благочестия, и священныя лица всехъ изстъ, собраніе которыхъ могло бы удобно разръшить недоумвнія, произвель самъ собою силтеніе и раздівленіе въ церквахъ. Какъ будто ученію благочестія болье приличны рьяные порывы, чвиъ точное изследованіе, и какъ будто предъ нами большую силу имъеть дервость, чвиъ умеренность, и намъ нравится болье тонкость (въ въроученін), чемъ простота. Да, мы не думали, чтобъ твое благочестие такъ приняло воздаваемыя оть насъ тебв почести, чтобы ты все такъ смутилъ, -- какъ будто бы и мы также склоины были къ раздраженію. Напротивъ, мы будемъ заботиться о миръ

перковномъ. А ты знай, что ты все смутилъ. какъ не сабдовало бы. И висколько не дивно. что преступнинай мвру въ семъ случав не остановнася въ нападеніи на церкви и свя-**Мененковъ, но и относительно** насъ самихъ повърнаъ кое чему, недостойному нашего благочестія. Нбо какая была причина-иное писать къ наиъ и къ супругв моей благочестивъйшей Августъ Евдокіи, и-илое къ сестръ моей благочестивышей Августы Пульхерін. ссан ты не думаль, что мы ваходимся въ разномысліи, или надъялся произвести разномысле между нами письмами своими? Если бы такое разномысліе и было на самомъ льль. то изъ любопытства узнавать о немъ человаку, столько огь насъ отдаленному, соверменю предосудительно. А если не было разногласія, то желать произвесть его, свойственные всякому другому, чемъ лицу священному. Понствив это могло произойти отъ одного . намвренія и стремленія произвесть раздівленіе въ авлахъ церковныхъ и царскихъ, какъ булто неть другаго случая къ достиженію славы.

Итакъ узнай, каковъ нашъ образъ мыслей; знай и то, что Церковь и государство находятся въ союзъ между собою и подъ вліяніемъ нашимъ еще болье будутъ соединены промысломъ Спасителя нашего Бога. Но и тебъ мы даруемъ прощеніе, чтобы не было предлога и

34

ты не могъ свазать, будто за дело веры и благочестія ты подвергся порицанію. Мы желасмъ только, чтобы это дъло на священномъ соборъ было разсиотръно и ръщено такъ, какъ окажется јучше, појучатъ ди прощеніе побъжденные отъ отцевъ, наи нътъ. Мы однакожъ не потерпимъ, чтобы города и перкви были въ смятеніи и чтобы осталось неизсавдованнымъ ученіе, котораго первыми судіями должны быть изъвстхъмбсть предстоятели священства, при посредствъ которыхъ и мы кртпко держимся и будемъ держаться истиннаго ученія. Изъ твхъ, кто хотя мало участвуеть въ правленін, отнюдь никто не долженъ считать себя въ правъ своеводьствовать, если вознамврится по самомивнию оскободиться отъ такого суда. Этого не будетъ позволено тому, кто бы и захотвлъ. Наше величество необходимо одобрить тахъ, которые съ готовностио поспъщать въ такому наследованію, но не потерпить того, кто захотьль бы болъе повелъватъ, чъмъ излагать только свои мнъвія или совъщаться съ другими о такихъ предметахъ. Посему и твое благоговъинство должно прибыть къ тому времени, какое назначено будетъ другими граматами, посланными ко всемъ епископамъ главныхъ городовъ, н не надъйся иначе возвратить наше благоволевіе, какъ только, если оставивъ все оскорбительное для другихъ и возмутительное, добровольно явишься для изследованія вопросныхъ предметовъ. Ибо въ такомъ случае ты докажень, что не въ следствіе личной непріятности, ни изъ неприличной непріязни къ кому инбудь, ты поступилъ такъ жестоко и необдуманно, защищая свое миеніе, и что напоследокъ желаень поступать законно. Да если бъ ты и пожелалъ сделать иначе, мы не потерпимъ.

#### XXVIII.

ВЫСОЧАЙШАЯ ГРАМАТА, ПОСЛАННАЯ ВЪ АЛЕК-САНДРІЮ КЪ ЕПИСКОПУ КИРИЛЛУ И КЪ ЕПИ-СКОПАМЪ ОБЛАСТНЫХЪ МИТРОПОЛІЙ.

Самодержавные императоры, Осодосій и . Валентиніань, побъдоносные, торжествующіе, великіе, досточтимъйшіе, августьйшіе,—епископу Кириллу.

Состояніе нашего государства зависить оть образа богопочтенія и у нихъ много общаго и сроднаго. Они поддерживають одно другое, и каждое изъ нихъ возрастаеть съ успъхами другаго, такъ что истивное богопо-

чтеніе світится правдивою діятельностію, а государство цвътетъ, когда соединяетъ въ себъ то и другое. Посему, поставленые Богомъ на дарство, назпаченные быть средоточіемъ благочестія и благополучія подданныхъ, мы всегда храничъ союзъ ихъ веразрывнымъ, служа Промыслу и людямъ: Промыслу служниъ въ преспъяніи государства, а поддавныхъ, во всемъ, такъ сказать, принадлежа имъ, устрояемъ въ благочестикой въръ и въ жизни, приличной втрующимъ. О томъ и другомъ стараемся, какъ должно. Ибо не возможно, присвоивая себъ одно, не заботиться равно и о другомъ. Преимущественно предъ прочимъ мы заботимся о томъ, чтобы состояніе Церкви оставалось достойнымъ Бога и приличнымъ нашимъ временамъ, чтобы отъ единомыслія всъхъ происходило спокойствіе, и отъ мира въ церковныхъ делахъ-невозмутимая тишина, чтобы богопочтение и богослужение было безукоризненно, чтобы находящіеся въ клиръ в совершающіе великое служевіе священства были свободны по жизпи отъ всякаго упрека съ худой стороны.

Соображая, что все это поддерживается любовію къ Богу п единодушнымъ мышленіемъ върующихъ, мы давно уже по обстоятельствамъ времени признавали необходимымъ боголюбезное собраніе святьйшихъ епископовъ изо всехъ мъсть. Однакожъ, чтобы не утруждать ихъ, мы долго медлили. Но изслъдовавіе нынфинихъ необходимыхъ церковныхъ и сопряженныхъ съ ними общественныхъ вопросовъ ноказало неотвратимую вужду въ такомъ собраніи. Посему, чтобы нерадівніс о предлежащемъ изследованіи столь важныхъ предметовъ не привело къ чему либо худшему, что не свойственно благочестию нашихъ времень, преподобіе твое (да будеть сказано съ Богомъ!) да озаботится, послъ наступившей св. пасхи, прибыть въ Азію въ Ефесъ, на самый день св. пятидесятницы, повельвъ туда же прибыть немногимъ, кому заблагоразсудишь, святвеннимъ епископамъ изъ подчиненнаго тебв округа, такъ, чтобы и въ самомъ округъ оставалось достаточное число (епископовъ) для святвишихъ церквей и для собора не было нелостатка въ способныхъ.

Объ указанномъ святьйшемъ соборъ тоже самое отъ нашего величества написано бого-любезнымъ епископамъ всъхъ митрополій. Когда же это совершится, тогда произшедшее отъ споровъ смятеніе разръшено будетъ по правиламъ церковнымъ, незаконные поступки будутъ исправлены, богопочтенію и общественной пользъ дано будетъ твердое основаніе. Само собою разумъется, что прежде святьйшаго собора и по общему его ръшевію

давнаго для всвук правиля, не должво быть нововяеленія ни отъ кого въ частности. Мы увърены, съ одной стороны, что каждый изъ боголюбезнъйшихъ священнослужителей, знавъ, что симъ опредъленіемъ нашимъ святвишій соборъ учреждается ради перковныхъ и вселенскихъ дълъ, постарается прибыть и подать посильную помощь двламъ, столь необходинымъ и споспъществующимъ богоугожденію. Съ другой стороны мы, такъ много заботящіеся объ этомъ, не перенесемъ равнодушно ничьего отсутствія. Ла и никакого не будеть имъть оправданія ни предъ Богомъ, на предъ нами тотъ, кто не поспъшитъ часъ прибыть къ назначенному времени въ указанное мъсто. Ибо кого призывають на свящевный соборъ, и овъ не спешить съ готовностію прибыть, у того явно совъсть нечиста. Богъ да хранить тебя, святвишій и благочестивъйшій отецъ, на многія дъта.

Дано въ Константинополь 13 декабря, въ льто правленія владынъ нашихъ, всегда августвёшихъ, Осодосія—тринадцатос, а Валентиніана—третіс.

### XXIX.

ПВРВОЕ ПОСЛАНІЕ КИРИЛЛА, ПИСАННОЕ ИЗЪ РОДОСА, ПРЕЖДЕ СОБОРА.

Кирилъ возлюбленнымъ и вожделвивъйтимъ пресвитеранъ и діаконамъ и народу александрійскому желасть о Господъ всякаго блага.

По благодати и человънолюбію Христа, Спасителя всёхъ насъ, мы переплыли великов и широкое море, при вътрахъ легкихъ и самыхъ тихихъ, такъ что достигди Родоса, совершивъ плаваніе безъ страха и безъ всякой опасности, за что и прославляемъ Бога словами псалмопъвца: Ты влидычествуещи державою морскою: возмущение же волнъ его Ты укрощаеми (Псал. 88, 10). А какъ, отсутствуя тваомъ, духомъ же присутствуя, всобходимо было хотя письменно обнять васъ, какь детей, то я сочель нужнымь написать вамъ и увъдомить васъ по крайней мере объ этомъ. Надъюсь, что Богъ, преклонениый мольбою встать васъ, приложитъ и остатьное. Поэтому совершите, какъ плодъ любви, молитву за насъ, особенно въ настоящее время (и д непрестанно это делаю), чтобы Боть, сокрушающій всякую брань, Господь силь, остановивъ возникшее разногласіе и утишивъ все
противоборство, снова возвратилъ насъ въ
радости на радость вамъ, какъ дѣтямъ. Ибо
Онъ все можетъ, по Писанію, и не возможнаго
Ему нѣтъ ничего (Лук. 1, 37). А вы соблюдайте свойственное и приличное вамъ смиреніе.
Это особенно докажетъ ваше право на уважепіе, именно что вы, и въ присутствіи и въ
отсутствіи духовнаго отца, дорожите жизнію
благородною и достохвальною. Цльлуйте друго
друга лобзаніемъ святымъ (Рим. 16, 16).
Привѣтствуютъ васъ находящіеся со мяню
братія. Желаю вамъ, возлюбленные и вожделѣннъйшіе, здравствовать о Господъ.

## XXX.

## ЕГОЖЕ ПОСЛАНІЕ ВТОРОЕ.

Кириллъ возлюбленнымъ и вожделвивашимъ пресвитерамъ и діаконамъ и народу александрійскому желаеть о Господъ всякаго блага.

Тогда какъ я жаждаль снова беседовать съ вашимъ смиреніемъ, мнъ представились

время и случай писать. Итакъ (да будеть вамъ известно), по общимъ молитванъ вашимъ, мы пребываемъ въ Ефесъ въ надлежащемъ здравін и приближаемся ваконецъ ко временя собора. Мы надвемся, что Христосъ, Спаситель всьхъ, покажетъ церкви свои чистыми отъ превратныхъ мыслей и православную возстановить во всемь блескь, такъ что всь, чистые и непорочные, содержащие ее неизмънно, повсюду будуть простирать праведныя руки на молитвы, говоря словами блаженнаго Лавида: да исправится молитва моя яко кадило предъ Тобою, воздълніе руку моею экертва вечерияя (Псал. 140, 2). Лукавый, этоть неусыпный заврь, обходить етроя ковы противъ славы Христовой: но ръшительно ни въ чемъ не успъваетъ, ибо криводушіе его остается безъ дъйствія и лукавство не имбеть силы. Онъ строить противъ обыкновеннаго, не противъ простаго, одного изъ подобныхъ намъ, человъка, какъ думаютъ новые учители, а противъ всемогущаго Бога. Посему всякій, любящій Христа, спажеть ему: жестоко ти есть противу рожну прати (Двян. 9, 5). Несчаетный, онъ самъ себя поражаетъ, и вывств съ исчадіями своими падстъ въ погибель. Нбо развращающіе правое ученіе святой Церкви суть его соучаствики, и не избъгвутъ суда Божія. Молитесь же за насъ, да Богъ, Спаситель всъхъ, возвратитъ насъ въ радости въ радости вашей. Онъ все можетъ, и невозможнаго для Него нътъ ръшительно пичего. Привътствуйте другъ друга святымъ цълованіемъ. Находящіеся со мною братія привътствуютъ васъ. Желаю вамъ, возлюбленные и вождельнъйшіе, здравствовать о Господъ.

## XXXI.

ВЫСОЧАЙШАЯ ГРАМАТА, ПОСЛАННАЯ СВЯТОМУ СОБОРУ ЧРЕЗЪ ПРИДВОРНАГО САНОВНИКА КАН-ДИДІАПА, КОТОРОМУ ПОРУЧЕНО И ПАБЛЮДЕ-НІЕ БЛАГОЧИНІЯ НА СОБОРЪ.

Самодержавные императоры Феодосій и Валентиніанъ, побъдоносные, торжествующіе, великіе, достопочтимъйшіе, августъйшіе, —святому собору.

Много заботимся мы обо всемъ общенолезномъ, но преимущественно о томъ, что относится до благочестія: ибо благочестіе доставляеть людямъ и прочія блага. Посему, что нужно было, мы уже прежде писали относительно собранія вашего въ ефесской митронолін. Но какъ справедливость требуетъ позабетиться и о благочиніи и тишинів, нужной свягьйшему вашему собору при совіщаніяхъ, то мы не упустили изъ виду и того, чтобы соблюдена была для него невозмутимость со всіхъ сторонъ. Хотя мы и увітрены, что ваше благочестіе не нуждается ни въ какой внішней помощи, чтобы доставить миръ и прочимъ, однакожъ тщательное наше попеченіе о благочестіи ръшилось не пренебречь и этимъ.

Посему знативниему придворному сановнику нашему Кандидіану повельно прибыть къ вашему святьйшему собору, съ тъмъ однакоже, чтобы онъ нисколько не вмешивался въ происходящее изследование о догматахъ (ибо не принадлежащему къ числу святьйшихъ епископовъ несправединво выбинваться въ леда церковныя), а съ другой стороны, чтобы онь какъ мірянь, такъ и монаховь, и собравшихся уже, и имъющихъ еще собраться, всячески отдаляль отъ самаго города (ибо людей, нисколько ненужныхъ для предстоящаго изсавдованія догматовъ, не надобно допускать, чтобы они производили смятенія и такимъ образомъ препятствовалн мпрнымъ постановленіямъ вашей святыни); равно онъ долженъ будеть заботиться и о томъ, чтобы отъ непріязненныхъ взанмпо расположеній разномысліе не дошло до большихъ размітровъ, а отъ

этого не встрътило бы препятствій разсужденіе вашего святвишаго собора, и отъ могущаго произойти безпорядочнаго шума не замеданалсь бы тщательное изследование истины, но чгобы каждый, безъ злобы выслушивая, что говорится, или придавалъ свое инъніе, или возражаль, и такимь образомь чрезъ предложение мивній и ръшеніе ихъ изследованіе объ истинномъ ученій окончилось бы безъ всякаго смущенія и по общему ръшенію ващей святыни получило бы утверждение неоспоримое и всъиъ угодное. Преимущественно же нашимъ величествомъ томуже знатитйшему мужу Капдидіану повельно наблюдать, чтобы никто не оставляль назначенного для разсужденій мъста, ни съ тъмъ, чтобы возвратиться домой, ни по желацію дойти до двора нашего величества, ви съ намъреніемъ пойти въ другое какое либо мъсто: также. чтобы по чьему нибудь требованію не быль нредложенъ совершенно посторонній церковвый вопросъ, или отъ кого нибудь не возникло предложение, не относящееся къ предлежащему разсмотрънію святаго ученія, прежде, чемъ решены будуть все недоуменія о вопросномъ предметв, и что нужно къ дознанію истины, все то, по точномъ паследованія, получитъ утверждение приличное православному богопочтению. Да знастъ ваше благочестие в то, что нашему величеству угодно, чтобы ни на вашемъ святомъ соборъ, ни въ народномъ тамъ судилищъ не было возводимо на кого бы то ни было обвиненіе въ денежныхъ дълахъ, или обвиненіе въ преступленіи, если бы съ къмъ либо что нибудь такое случилось, но чтобы всъ дъла такого рода были собраны въ великоименитомъ городъ; что знатнъйшій мужъ Ириней отправился вмъстъ съ Несторіемъ, боголюбезнъйшимъ енископомъ великоименитаго города, только изъ дружбы съ нимъ, но ин въ какомъ отношеніи не долженъ приничить участія ни въ дълахъ святьйшаго вашего собора, ни въ порученіяхъ посланнаго нами знаменитъйнаго мужа—Кандидіана.

## XXXII.

посланіе Іоанна Антіохійскаго къ Кириллу.

Владыкъ моему, боголюбезнъйшему и святьйшему сослужителю Кириллу, Іоаннъ желаетъ о Господъ всякаго блага.

Немалую скорбь причиняеть мнъ то, что я опоздаль этими немногими днями, тогда какъ ваша святость уже прибыла въ Ефесъ. Ибо 34\*\*

любовь въ твоей святынъ болье, чемъ саная нужда, побуждаетъ меня, чтобы я поспъшнъе совершаль путь. Но воть, по молитвамъ твоей святости, я уже при дверяхъ, перенесши великую трудность пути. Ибо я уже тридцать дней нахожусь въ пути (таково пространство нути), инсколько не давая себъ послабленія, такъ что некоторые изъ боголюбезнышихъ енисконовъ во время пути подверглись разетройству здоровья, а изъ животныхъ многія нали отъ поспъшности въ пути. Итакъ, владыко, молись, чтобы наиъ эти пять или шесть дней пути совершить безъ нечали и съ утъшевіемь обнять свящевную для нась и святую тлаву твою. Господинъ боголюбезнъйшій епнскопъ Іоаннъ, Павель, Макарій, привътствують твою святыню. Я и находящіеся со мною многократно привътствують все твое братство. Будь здоровъ и продолжай молиться за нась, боголюбезнайшій и святыйшій владыко.

# ОТДБЛЕНІЕ ВТОРОЕ (\*).

#### НАЧАЛО СОБОРА.

## ДЪЯНІЕ I.

Въ лъто правленія владыкъ нашихъ, всегда августьйшихъ, Флавія Феодосія—тринадцатос, а Валентиніана—третіс, на 23 іюня въ сосской митрополіи, по назначенію боголюбезнъйшихъ и христолюбивыхъ императоровъ, собрался соборъ, и въ святьйшей церкви, называемой Марія, возсъли боголюбезявйшіе и святьйшіе епископы:

Кириллъ александрійскій, представлявшій также Колестина, святьйшаго архіспископа Церкви римской,

Ювеналій іерусалимскій,

Меннонъ ефесскій,

Флавіанъ филиппійскій, представлявшій также Руфа, благоговъйнъйшаго епископа оссалоникскаго,

Өеодотъ анкирскій, изъ первой Галатіи,

Digitized by Google

35

<sup>(\*)</sup> Первое отділеніе собора составляють акты (посланія епископовъ и проч.), предшествующіе соборнымъ совіщаніямъ, а отселі начинаются самыя совіщанія собора.

Фирмъ кесарійскій, изъ первой Каппадоків. Акакій мелитинскій, мав Арменін, Иковій гортинскій, изъ Крита, Перигенъ коримскій, авъ Эллады, Киръ афродисійскій, изъ Карін. Валеріанъ икомійскій. Исихій парійскій, Елдавикъ родосскій, Лонать инкопольскій, взъдревияте Энира, Евхарій доракійскій, наъ новаго Эпара, Перекій фармальскій, Евдовсій хоматскій, изъ Лекін, Силуанъ херетопскій, нав Фригін, Вериніанъ пергійскій, изъ Памонлін, Амфилохій сидскій, изъ Панфилін, Епифаній пратійскій, пов Опоріады, Григорій керасунтскій, нав полеконіан-CRAFO HOHTA,

Провимій команскій, нат Гелдесповта, Семекіонт кодрскій, далматій кнаическій, далматій кнаическій, дакмасій маровійскій, нат Ораків, Іоаннт приконнисскій, данінт колонійскій, нат второй Каппадоків, Романт рафійскій, Павліант маіумскій, Павліант маіумскій,

Фидъ іоппійскій. Аіанъ сикамазонскій, Өеодоръ гадарскій, Литоій ливіалскій. Ампелай элусскій, Өеодоръ аривильскій, Петръ паремвольскій, Іоаннъ августопольскій. Санда фенскій. Руфинъ тавскій. Анисій опвскій, Калликрать навпактскій, Домнъ опунтскій, Никій мегарскій, Агаоокаъ колонійскій, Феликсь аполложійскій и велліадскій, Өеодоръ додонскій, . Кириллъ пильскій, изъ Херсониса, Андирій херронисскій, изъ Крита, Павель дамискій. Звновій кносскій, Лукіанъ топирійскій, изъ Ораків, Енвепій мансиміанопольскій: Секундіанъ ламійскій, Діонъ вивскій, наъ воссявіна Өсодоръ эхинейскій, Мартирій илистреній, Оома дервійскій, Ававасій паросивскій,

Өемистій іасскій, Афоонить uparaiückiü, Фидитъ амазонскій, Апеллай кивиррскій, Спудасій керамскій, Архелай миндскій, Фаніа арнасскій, Промахій алиндскій, Филиппъ пергамскій, нав Азін. Максимъ кумскій, Дороеей миррскій, Максимъ асскій, Апоръ ипепскій, Александръ аркадіопольскій, Евтихій осодосіопольскій, Родонъ палеонольскій. Евтропій эгейскій, Афовій колонскій, Несторій сіонскій, Ираклеонъ траллійскій, Өеодотъ нисскій, Өеодоръ анинитскій. Тимовей вріульскій, Өеодосій маставрскій, Евтихій эриерійскій, Евсевій клазоменскій, Евоалій колофонскій, Модесть анейскій, Өсодосій прівнскій,

Евсевій магинсійскій. Саприкій нафскій, изъ Кипра, Зинонъ кирійскій (киренскій, изъ Кипра), Ригинъ константійскій. Евагрій сольскій, Кесарій, областный епископъ. Тривонівнъ аспендскій, изъ Памфилія, Нупехій селгійскій, Солонъ кораллійскій, Акакій котенскій. Нисій кориврасскій, Матидіанъ коракисійскій, Нектарій синейскій, Евтропій этенскій, Тавріанъ дирвійскій, Евсевій аспонскій, изъ Галатіи. Филуменъ киннскій, Астранитъ, Евсевій праклійскій, изъ Опоріады, Паралій анарапскій, изъ Геллеспонта, Силуанъ кератапскій, Гермогенъ ринокурурскій, Евоптій птолемандскій, изъ Пентаполя, Евсевій пилусійскій, Евлогій терепуондскій, Аделфій онуфейскій, Павель флавонійскій, Фаваммонъ коптскій, Осопемить кавасскій,

Макарій метилейскій, Аделфій сассній. Македоній исосеній. Маринъ иліопольскій. Митродоръ леонтскій. Макарій антейскій. Павискъ аполловійскій. Петръ оксиринхскій, Стратигій аоривиденій, Асанасій паральскій, Силуанъ коприондскій, Іоаннъ ифестсвій. Аристовуль омуйскій, Өеона сеоритскій, Лампонъ касійскій. Киръ ахейскій, Поплій олвійскій. Самуилъ дисоейскій, Зиновій варискій, Зинонъ тевхирскій, Даніиль дарнейскій, Сосипатръ соптиміанскій. Евсевій пилопольскій. Ираклидъ праклейскій, Хрисаорій авродитскій. Андрей эрмопольскій, Савинъ паносскій. Авраамъ остракиномій. Герақъ афнейскій,

Елипъ сельскій,
Александръ влеопатридскій,
Исаавъ тавайскій,
Аммовъ вутскій,
Иравлидъ оннейскій,
Исаавъ элеархійскій,
Иравлидъ таміавидскій,
Осона психосскій,
Аммовій панефесскій,
Весула, діяковъ кароагевскій.

Тогда Петръ, пресвитеръ аленсавдрійскій н вервенствующій изъ нотарей, сказаль: протекло лишь итеколько двей после руконоложенія благоговъйньйшаго Несторія во епископа св. церкви колстантинопольской, какъ пваеторыми изъ Константинополя уже предълыены были его наъясневія, возмутительныя ия читателей, такъ что отсюда произошло больное сиятеліе по святымъ церквамъ. Блаточестиваний и боголюбентаний синскопа александрійскій Кирилав, узнавъ о семъ, написаль нъ достоиочтенному Несторію одно ва, Аругинь два пославія, исполневныя увъщаній и убъжденій. Несторій отписаль на нихь отринательно, и непріявненно обощелся съглосланными. Сверхъ того тоть же благоговъйнъйшій епископъ Кириллъ, узнавъ еще, что и въ Римъ. отправлены отъ Несторія письма и кинги его навасненій, написаль и самъ къ благочестивъйшему епископу Рима Келестину чрезъ діакона Посидонія, давъ ему такое приказавіє: «если найдешь, что книги изъясненій Несторієвыхъ и письма отданы (Келестину), то отдай (ему) и мои письма: если же нътъ, то и мои, не отдавая, доставь сюда». Посидоній узнавъ, что изъясненія и письма (Несторієвы) переданы (Келестину), и отъ себя передаль ему Кирилловы. Святъйшій епископъ Церкви римской Келестинъ написаль, что слъдовало, въ самыхъ ясныхъ выраженіяхъ. Посему, когда по императорской, боголюбезной волъ составился здёсь вашъ св. соборъ, долгомъ почитаемъ объявить, что хартін объ этомъ мы имъемъ въ рукахъ для представленія вашей святыни.

Ювеналій, епископъ іерусалимскій, сказаль: да прочтется боголюбезная грамата благочестивъйшихъ и христолюбивыхъ императоровъ нашихъ, писанная къ митрополитамъ, и да озарить путь начинаемымъ нынъ дъяніямъ.

Благоговъйнъйшій пресвитеръ алексавдрійсвій Петръ, принесши грамату, прочиталь такъ:

«Самодержавные императоры, Осодосій и Валентиніанъ, побъдоносные, торжествующіе, великіе, всегда августъйшіе,—епископу Кириллу.—Состояніе нашего государства зависить отъ образа богопочтенія», и проч. (1).

<sup>(1)</sup> См. выше стран. 497.

Фирмъ, епископъ Кесарів каппадокійской, сказалъ: боголюбезнъйшій и святьйшій епископъ города Ефеса Мемнонъ да засвидътельствуетъ предъ нами, сколько дней прошло послъ нашего прибытія.

Мемяонъ, епископъ города Ефеса, сказалъ: отъ срока, назначеннаго въ благочестивой и боголюбезной граматъ, прощло шестнадцать дней.

Кириллъ, епископъ александрійскій, сказаль: святый и веливій соборь довольно времени -йтнеэдоногод кітыдаци пінврижо жа жываци шихъ епископовъ, на прибытіе которыхъ надъя 4ся. Но какъ изъ еписконовъ, одни подверглись бользни, а нъкоторые и умерли, и время уже выполнять предназначенное намъ дело, пользы всей поднебесной изследовать ученіе въры: то да прочтутся по порядку хартін, относящілся къ этому предмету, особенно потому, что чрезъ Кандидіана, свътлъйшаго в знаменитьйшаго придворнаго сановника, пренровождена собору вторая грамата боголюбезнайшихъ и христолюбивыхъ императоровъ, повечрвиния изструовать и изтожите давие въры безъ всякаго замедленія.

Феодотъ, епископъ анкирскій, сказаль: хартін прочитаются въ свое время, а теперь нужно, чтобы при совъщаніяхъ нашихъ присутствоваль и боголюбезнъйшій епископъ Несторій, такъ чтобы ученіе благочестія установилось по общему сужденію и соглашенію.

Гермогенъ, епископъ ринокурурскій, сказалъ: во вчерашній день вашимъ благочестіемъ мы посланы были напоминть благоговъйнъйшему Несторію, что онъ долженъ засъдать
вмъстъ съ вами на этомъ св. соборъ, и—мы
были у него съ напоминаніемъ объ этомъ. Но
онъ ръшительно сказалъ: посмотрю, и если
мнъ нужно будетъ пойти, приду.

Аванасій, епископъ паральскій, сказаль: вашимъ благочестіемъ вчера мы посланы были сообщить благоговъйнъйшему Несторію, что онъ долженъ вмъстъ съ вами засъдать на этомъ св. соборъ. Прибывъ къ вему, мы доложили объ этомъ. Но овъ съ твердостію говорилъ: посмотрю, и если мнъ будетъ нужно пойтя, приду.

Петръ, епископъ паремвольскій, сказаль: во вчерашній день мы посланы были вашимъ благочестіемъ къ благоговъйнъйшему епископу Несторію напомнить ему, что въ настоящій день будеть засъданіе св. собора. Онъ въ отвъть сказаль: посмотрю, и если миъ нужно будетъ пойти, приду. Напомнили мы объ этомъ и находящимся при немъ благоговъйнъйшимъ и боголюбезнъйшимъ епископамъ, которыхъ числомъ было шесть или семь. Они

также сказали: посмотрямъ, и если сочтемъ нужнымъ, на утро придемъ.

Павель, спископъ дампскій, сказаль: святый и блаженный соборь вашъ поручиль намъ пойти къ благоговъйнвйшему Несторію и увъдомить его, чтобы онъ въ нынішній день прибыль на святый и блаженный вашъ соборь. Вийсті съ святыми братіями, которые уже высказали объ этомъ, отправлялся и я увъдомлять его, чтобъ онъ въ нынішній день прибыль на святый вашъ соборь для совокупнаго засіданія. Онъ же сказаль: если признаю нужнымъ, то въ свое время приду. И не только его мы увідомляли, но и нікоторыхъ благоговійнійшихъ еписконовъ, съ нимъ находящихся. А съ нимъ было шесть или семь еписконовъ.

Флавіанъ, енископъ филиппійскій, сказаль: нусть нъкоторые изъ благоговъйнъйшихъ еписконовъ пойдутъ и снова напомнять Несторію, чтобы овъ прибылъ для засъданія со святымъ воборовъ.

М святымъ соборомъ пославы были: Осодулъ епископъ Элузы палестинской, Андирій епископъ Херрониса критскаго, Осопемитъ епископъ Каваса египетскаго, и Епафродитъ, чтецъ и истарій благоговъйнъйшаго Елланика, епископа родосскаго. Они имъли отъ св. собора и предписаніе самому благоговъйнъйшену енископу Несторію слѣдующаго содержанія:

«Благочестію твоему, вчера благочестивъйшими и боголюбезавашими енископами увъдомленному о томъ, чтобы ты прибыль на св. соборъ, сегодня составившійся во святой и соборной церкви, не следовало уклоняться отъ сего. Но какъ твоей святыем недостаетъ и теперь на сошедшемся уже святомъ соборъ, то чрезъ благоговъйнъйшихъ и боголюбезиъйшихъ епископовъ, Осопемита, Осодула и Андирія, и чрезъ чтеца и нотарія родосскаго Епафродита, мы по необходимости снова убъждаенъ тебя прибыть и не уклоняться отъ дела, особенно потому, что бавгочествъйшіе и боголюбезивище императоры повельли нашь, оставивь все, заняться утвержденіемь ввры.

И когда они возвратились, Цетръ, пресвитеръ александрійскій и первериствующій изъ нотарієвъ, сказаль: такъ какъ посыланные св. соборомъ благоговъйнъйшіе и боголюбезявйшіе епископы прибыли, то мы желаемъ, чтобы они объявили, какой они получили отвътъ.

Осопенить, спископъ кавасскій сказаль: бывь посланы святымь и великимь соборомь къ благоговыйныйщему Несторію, мы отправились въ домъ его, и, увидывъ тамъ миожество воиновъ съ палицами, просили допустить къ пему. Но они удержали насъ, говоря: онъ

отдыхаеть и почиваеть, и намъ приказано викого не допускать къ нему. Когда же мы скавали, что намъ нельзя уйти, не получивъ ответа, потому что святый соборь послаль къ нему предписаніе, повельвая ему явиться для засъданія вибств съ другими: тогда вышли клирики его и дали намъ такой же отвътъ. какой и воины. Мы продолжали просить ихъ, канъ и воиновъ, о томъ, чтобы намъ получить отвътъ. Тогда трибунъ Флорентій, сопровождавшій Кандидіана, знативйшаго придворнаго сановника, предложиль намь пождать, какъ-бы намъреваясь принесть намъ отвътъ. Мы и жавли. Но потомъ, вышедши съ клириками его, сказаль намъ: я не могь видеть его (Нееторія); но онъ приказаль сказать вашему благочестію, что когда соберутся всв епископы, тогла и мы выйдемъ къ нимъ. Тогда мы попросили Флорентія, всёхъ находившихся туть вошновъ и клириковъ Несторія, быть свидьтелями, и удалились.

**Фе**одуль, епископъ элусскій, сказаль: и я тоже самое слышаль, и тоже самое объявляю.

Андирій, епископъ Херроинса критскаго, сказаль: по опредвленію святаго и блаженнаго собора, и я быль тамь, и тоже самое говориль и слышаль, что безъ опущенія объявили бывшіе со мною благочестивъйшіе епископы.

Флавіанъ, еписпопъ филиппійскій, сказалъ: такъ какъ не сабдуетъ ничего опускать изъ церковнаго порядка, а между тъмъ боголюбезнъйній Несторій, несмотря на двукратное напоминаніе вчера и сегодвя, очевидно противится, то снова нужно напомнить ему третьемъ предписаніемъ. Именно, благочестивъйные сослужители, Анисій, епископъ опискій мат Еллалы, п Домнъ, епископъ тойже Еллады, Іоаннъ, епископъ Ифеста августамникскаго, и Даніньь, епископъ дариейскій изъ Ливін,-пусть отправятся (къ Несторію) и въ третій разъ напомнять ему. И они отправились съ Анисіемъ, нотаріемъ и чтецомъ Фирма, спискона канпадокійскаго, имъя при себъ предвисавів слъдующаго содержанія:

«Святьйшій соборъ, исполняя иравила и дълая тебъ великодушное снисхожденіе, вотъ въ третій уже разъ призываеть твоє благого-вышство. Благоволи же, по крайней мъръ нынь явиться и оправдаться предъ сонивиъ перковнымъ въ томъ еретическомъ ученіи, которое, говорять, ты проповъдываль по церкъвамъ. Знай и то, что если ты не явишься и не устеннь претивъ того, что устно и письменто попазывають на тебя, тогда святьйшій съборъ будеть въ необходимости составить противъ тебя опредвленіе, какое слъдуеть по прявиламъ святыхъ отцевъ».

По возвращении послежных Цетръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ потарієвъ, сказаль: такъ какъ и сегодня посланные благоговъйнъйшіе епископы возвратались, то просимъ объявить, какой они получнаи отвътъ.

Іодинь, еписновь ифестскій, сказаль: свян боголюбевными собороми мы были посланы съ третъимъ предписаніемъ къ благочестивъйшему Несторио, чтобы онъ по крайвей мъръ нынъ явълся на св. соборъ для изельдованія ученія въры въ присутствім его благочестія. Сообразно данному намъ отъ вашего благочестія повельнію, мы отправились туда, гав онъ остановился. Приблизившись къ преддверію, мы встратили иножество вонновъ сь налицами, стоящихъ въ самой перелней компать его. Мы попросили, чтобы или вамъ позвольни войти въ дверь комнаты, которую занимаеть самь богочествивый несторій. иль по крайней мъръ сами воины доложиль бы ему объ насъ, что мы посланы отъ святаго собора съ третьимъ предписаніемъ, протно и совершенно дружелюбно приглашающимъ его на св. соборъ. Миого мы проведи времени. Воины не позволяли намъ и подъ навъсомъ стоять, но съ дерзостью толкали и сгонали насъ съ мъста, и не давали намъ микакого человеколюбиваго ответа. Когда же им долгое

время не переставали просить и говорить, что мы, числомъ четыре епископа, пославы не для обиды, ни для какого либо несправедливаго и неприличнаго дъла, а чтобы, съ соблюденіемъ всего долживго, и ныяв просить Несторія прибыть въ святую церковь для соприсутствія на св. соборв: тогда вонны, наконецъ, отослали насъ, сказавъ, что мы не получимъ никакого иного отвъта, хотя бы до вечера прождали въ преддверіи дома. Очи прибавили еще, что затъмъ они и поставлены, чтобы никого изъ посланныхъ соборомъ не впускать, что они такое получили приказаніе отъ самого Несторія.

Анисій, епископъ онвскій, сказадъ: что объявиль святвйшій брать и сослужитель Іоаннь, то истинно. Именно, весьма долго стоявъ въ передней комнать благоговъйнъй-шаго Несторія, мы видвли и слышали это самос.

Домиъ, епископъ опунтскій изъ Эллады, сказаль: и я видёль и слышаль то самое, что объявили святейшіе и боголюбезнейшіе братія и сослужители—Іоаннъ и Анисій.

Даніня, епископъ дарнейскій, сказаль: что эти благочестивъйшіе епископы предъявили, то самое и я слышаль, и то сущая правда.

Посав сего священный соборъ началь обсуживать ученіе Несторія.

Ювеналій, епископъ іерусалимскій, сказаль: хотя церковныя постановленія повельвають довольствоваться и троекратиымъ выприглашаемыхъ къ оправданію, въ чемъ ихъ обвиняютъ, однакожъ мы готовы были, сверхъ долга, чрезъ боголюбезивищихъ епископовъ еще четвертымъ предписавіемъ снова пригласить благоговъйнъйшаго Несторія. Но какъ онъ, поставивъ строй вонновъ около своего жилища, какъ предъявили благочестивышіе епископы, не позволяеть входить къ нему (посланнымъ), то явно, что онъ отказывается прибыть на св. соборъ не съ доброю совъстію. Почему нужно вести дело далье по порядку правиль, и дълать, что полезно къ утвержденію православной и благочестивой пашей въры. Прежде всего да прочтется символь въры, изложенный 518 святвишими отпами и епископами, сошедшимися въ Никеъ. такъ чтобы, по сравнении учения съ этимъ изложеніемъ, согласное было утверждено, а несогласное отвергнуто. И свиволь прочитань савдующимъ образомъ.

Соборъ никейскій изложиль въру такъ:

«Въруемъ во единаго Бога Отца», и проч.— до конца.

По прочтеніи символа, Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сказалъ: у насъ есть въ рукахъ пославс. с. 36 ніе святвишаго и благочестивъйщаго архіспископа Кирилла, писаннов къ благоговъйнъйщему Несторію, полное совъта и убъжденія о томъ, что овъ мудрєтвуєть неправильно. Если ваща святость прикажеть, я прочту посланіс.

Акакій, епископъ медитинскій, сказаль: такъ какъ благоговъйнъйшій и боголюбезнъйшій пресвитеръ Петръ, положившій начало ръчи, сказаль, что боголюбезнъйщинъ и праведнъйщинъ епископомъ Кирилломъ было въчто писано къ благоговъйнъйщему Несторію, какъ излагающему неправославное учовіє, то слъдуетъ прочитать и это посланіє.

И оно прочитано, и положено исжду нредварительными документами. Начало посланія таково:

«Ивкоторые, какъ я узналъ, извращають мое инвніе предъ твоимъ благочестіємъ» щ проч.

По прочтеніи посланія, Киридль, епископь александрійскій, сказаль: святый и ведикій соборь слыщаль, что я писаль къ благоговъйнъйшему Несторію въ защиту православной въры. И я думаю, что накакъ не могу быть обличаемъ въ отступленіи оть истипнаго ученія въры, или въ преступленіи протявъ симвода, изложеннаго святымъ и великимъ соборомъ, бывшимъ нъкогда въ Никеъ. Однакожъ прощу вашу святость сказать, правидь-

но ли написаль, я это, безукоризненно ли и согласно ли съ тъмъ св. соборомъ, или и втъ.

Ювеналій, ецископъ іерусалимскій, сказаль: такъ какъ по прочтенім символа ск. въры, изложеннаго въ Никев, и посланія святъйшаго архіспископа Кирилла, и посланіє и изложеніе св. собора оказались согласными, то съ этимъ благочестивымъ ученіемъ я согласенъ и одобряю его.

Фириъ, епископъ Цесаріи каппадокійской, сказаль: твое благочестіе съ точностію и подробностію изъяснию то, что св. никейскимъ соборомъ изложено кратко и въ главныхъ основаніяхъ, и такимъ образомъ сдълаю для насъ пониманіе изложенной вёры ясньйщимъ и очевиднъйшимъ, такъ что въ выражевіяхъ нътъ инчего обоюднаго, всъ они иежду собою согласны и вёра утверждается. И такъ канъ они точны и неизивнны и не вносять инкакой новизны, то и я, принявшій такое же учеліє оть отцевъ морхъ святыхъ епископоръ, согласень съ посланіемъ.

Меннонъ, спископъ сфессий, снавады прочтенное посланіе святьйшаго и бдагочески- въйшаго отца, спископа Кирилла, по содержанію своему согласно съ символомъ въры, из-ложеннымъ 318 святыми отцами, сошедши- мися въ Никеъ; посему, не находя въ посла-

ніи ни недостатка, ни противоръчій, съ нимъ и согласенъ и одобряю его.

Осолоть, спископь анкирскій, сказаль: чудное и благочестивъйшее и правильное изложеніе св. въры, составленное 318 св. отцами, собравшимися въ Никев, стало еще яснъе и понятные чрезъ посланіе боголюбенныйшаго отца нашего и епископа Кирилла, нисколько не разногласящее съ тъмъ изложениемъ въры, но пространиве изложившее то, что тамъ сказано сокращениве. Посему, признавъ единогласіе означеннаго посланія съ разумъніемъ и върою 318 св. отцевъ, мы совершенно согласны, какъ съ ними, такъ и съ симъ отцемъ нашимъ, чрезъ посланіе свое уяснившимъ ихъ наложеніе, и съ върою принимаемъ то, что опи изложили, а посланіе помянутаго святьйшаго епископа Кирилла изъяснило.

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказалъ: по прочтеніи намъ символа въры, изложеннаго въ Никет 318 св. отцами, собравшимися въ этомъ городъ, и вследъ за нимъ посланія святвишаго отца и епископа Кирилла, писаннаго къ благоговъйнъйшему Несторію о въръ, мы нашли, что посланіе это самымъ очевиднымъ образомъ согласно съ никейскимъ изложеніемъ въры и проливаетъ великій свътъ на пониманіе изръченій его. Посему и я согласенъ съ посланіемъ святьйшаго и боголюбезявъйшаго отца и сослужителя Кирилла, которос нисколько не отступаетъ отъ православной въры, но согласно съ апостольскою проповъдію и съ православною върою, изложенною святыми отцами въ Никеъ.

Я утверждаю также, что съ этимъ согласенъ и святъйшій отецъ нашъ Руфъ, митрополить оссалоникскій. Ибо, за бользнью отказавшись лично прибыть сюда, онъ при отправленіи моемъ на великій и святый соборъ, даль мнъ такое порученіе. Я убъжденъ также, что и всъ епископы Иллирика однихъ со мною мыслей и нимало не сомнъваются относительно прочтеннаго посланія.

Акакій, епископъ мелитинскій, сказалъ: видя, что посланіе святъйшаго и благочестивъйшаго епископа Кирилла совершенно благочестиво и согласно съ 318 отцами, бывшими въ Никев, я принимаю мысли его, и исповъдую, что Церковь съ самаго начала мудрствуетъ точно также, и знаю, что точно такое мудрствованіе она имъетъ на основаніи твореній св. отцевъ, священныхъ писаній и преданій въры.

Иконій, епископъ города Гортины, критской митрополіп, сказаль: изъ прочтенія символа святьйшихъ отцевъ, сошедшихся въ Никев, и посланія святьйшаго отца и епископа Кирилла, я узналь, что изложеніе послъдняго согласно съ первыми, и потому совершенно согласенъ держаться тёхъ же мыслей, какихъ и они во имя Отца и Сына и Святаго Духа, а о тёхъ, которые не мудрствуютъ такъ, знаю, что св. соборъ извергнетъ ихъ.

Елланикъ, епископъ митрополіи родосской, сказалъ: я следую никейскому изложенію православной веры и согласному съ нимъ посланію святейшаго и боголюбезнейшаго епископа Кирилла и эту веру сохраняю, какъ истинную и православную. Темъ, которые мудрствуютъ противно сему, противнтся самъ Богъ. Анасема тому, кто не веруетъ, что св. Дева Марія есть Богородица.

Палладій, епископъ амасійскій, сказаль: прочтенное посланіе святьйшаго и боголюбезвъйшаго отца машего Кирилла во всемъ согласно съ върою, наложенною св. отцами, собравшимися въ Никев. Посему, какъ правильвое само по себъ и, какъ я сказалъ, согласное
съ изложеніемъ св. отцевъ, я съ любовію принимаю это пославіе и держусь тъхъ же мыслей, какихъ онъ (Кириллъ) и св. отцы, т. е.
собравшіеся въ городъ Никеъ.

Киръ, епископъ города Афродисіады, обжасти карійской, сказаль: усмотрівъ, что посланіе святьйшаго и боголюбезивищаго Киралла, писанное къ благоговійньйшему Несторію, согласно и единомысленно съ вірою, изложенною святвйшими отцами, собравшимися въ городъ Никеъ, и я объявляю тоже самое мавніе, какое высказали отцы прежде меня.

Перигенъ, епископъ коринскій, сказаль: объ изложеніи вёры, которое нывѣ такъ хороше составилъ святьйшій и праведньйшій епископъ нашъ Кириллъ, я такого же инвнія, какъ и о символѣ, составленномъ святьйшими и праведнѣйшими отцами на св. соборѣ въ Никеъ. Посему желаю преданныя отъ начала и довывъ сохраняющіяся у насъ поставовленій.

Амфилохій, спископъ Сиды, сказаль: такъ какъ посланіє боголюбезивйшаго во вевхв отношеніяхъ и праведивйшаго архісписком Кирилла въ точности соблюдаетъ апостольском преданіє и согласно съ изложеність ивры св. отцевъ, сошедшихся въ Никев, то я съ любовію принимаю это православное ученіе, признаю и подтверждаю благочестіє исповъдянныхъ догматовъ.

Просимій, списковъ команскій, сказаль: изложеніе въры, прочитанное изъ нославія евятьйнато отца машего и спискова Кирилла, и махожу ни въ какомъ отношеніи ни больше, ни меньше (развъ въ одняхъ только словахъ) въроченія, изложенняго 518 отцами, и потому исмовъдую, что въ этой въръ я прещенъ, возросъ, рукоположень и удостоевъ свящем»

ства; въ этой въръ желаю умереть и ее сохранить Владыкъ Христу на день воскресенія.

Іоаннъ, епископъ приконнисскій, сказаль: и я тоже объявляю, и такъ же вѣрую, какъ и благоговъйнъйшій епископъ Проениій.

Константинъ, епископъ Фригіи пакатіанской, сказалъ: и я точно тоже объявляю, и такъ же върую.

Валеріанъ, епископъ иконійскій, сказаль: въ различныхъ выраженіяхъ мы находимъ одно и тоже правило въры, ибо каждое изъ нихъ внушено однимъ и тъмъ же Духомъ Святымъ. Посему, уразумъвъ, что посланіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго отца нашего и епископа Кирила сходно и согласно съ православвыии и точными выраженіями и изложеніемъ свесобора никейскаго, мы одобряемъ и приникати посланіе, и находимъ, что оно снова разливаетъ благоуханіе въры отцевъ, какъ-бы мъкое муро.

Осодуль, епископъ элусскій, сказаль: я съ любовію следую православной вере святаго и великаго собора, т. с. и символу веры, наложенному въ Пикет 318 святейшими нашими отцами, и посланію святейшаго и боголюбезнейшаго епископа Кирилла.

Фидъ, епископъ іоппійскій, сказаль: я чту изложеніе въры 318 св. отцевъ, бывших въ Никеъ. Неменъе почитаю и прочитанное

нынь посланіе святьйшаго по въръ и боголюбезньйшаго епископа Кирилла, согласное съ символомъ никейскимъ, какъ написанное по внушенію Духа Святаго. И я увъренъ, что не пребывающій въ этой самой въръ отъ Духа Святаго, отлученъ отъ евятой и вселенской Церкви.

Павліанъ, епископъ маіумскій, изъ первой Палестины, сказалъ: узнавъ, что благочестивъй-шимъ епископомъ Кирилломъ изложена въра отцевъ, которой мы научились отъ 318, быв-шихъ въ Никеъ, и что изръченное имъ согласно со внушеніемъ Святаго Духа, мы писаніе его почитаемъ, содержимъ и съ нимъ соображаемся.

Даніилъ, епископъ Колоніи каппадокійской, сказаль: уразумѣвъ изрѣченія и, можно сказать, самыя буквы, заключающіяся въ изложеніи св. отцевъ, составлявшихъ иѣкогда соборъ въ Никев, а равно и мысли о догматахъ, напечатлѣнныя въ посланіи святѣйшаго и праведнѣйшаго отца нашего Кирилла, изучивъ какъ-бы иѣкотораго рода отеческія буквы, самъ принявъ это ученіе, и зная, что оно и во ввѣренной инѣ церкви вкоренено, удостовѣрено и всѣяно святыми отцами,—исповѣдую, что посланіе святѣйшаго архіепископа Кирилла согласно съ изложеніемъ св. отцевъ. И это не моє только мнѣніе, но мое и ввѣренной

мит святой церкви, во имя святой и единосущной Тронцы, Отца и Сына и Святаго Духа.

Анисій, епископъ опискій, сказаль: участвуя въ общемъ присутствім всёхъ святишихъ епископовъ и вмёя одни съ нини мысли, чувствуя правоту ученія святийшаго и праведивйшаго архіспископа Кирилла, я принимаю его, какъ сходное и согласное съ изложеність св. отцевъ, собравшихся въ Никеъ.

Калликратъ, епископъ навпактскій, свазалъ: я принимаю посланіе, изложенное святъйшимъ отцомъ нашимъ и архісписмопомъ Кирилломъ, какъ согласное съ изложенісиъ святыхъ и блаженныхъ отцевъ, сошедшихся на святомъ соборъ никейскомъ.

Домиъ, епископъ опунтскій, сказаль: если незнающимъ вёры въ подробностяхъ нёногда и представлялось нётто неудобовмъстимымъ, то представлялось несправедливо. Но мы, что изображено святьйшимъ архіепискономъ Кирилломъ, то признаемъ и нынъ справедливымъ и совершенно равнымъ святому некейсному собору 518 боговосныхъ отщевъ. Посему ръшительно признаемъ справедливымъ хранитъ вмъстъ съ соборомъ и ученів Кирилла. Я върую въ Отца и Сына и Святаго Духа, и възтой вёръ желаю оставаться до конца мося живии и въ ней умереть.

Пикій, епископъ мегарскій, сказаль: какъ пришли мы съ одинаковыми мыслями, такъ научились и говорить одно и тоже. Такъ какъ изложенное святвйшимъ архіспископомъ Кирилломъ и, прежде, святыми отцами въ Никет согласно между собою, то и мы одного съ прочими мивнія, и нимало не сомивваемся въ томъ, что и нынъ въроученіе изложено хорошо.

Романъ, епископъ рафійскій, еказаль: и я мудрствую согласно съ изложеніемъ святыхъ 318 отцевъ, сошедшихся въ Никеъ; принимаю также посланіе святъйшаго и праведнъйшаго епископа Кирилла, согласное въ содержанія своемъ съ върою св. отцевъ.

Григорій, еписнопъ перасунтскій, сказаль: посланіе святьйшаго архіепискова Кирилла по содержанію согласно съ върою св. собора никейскаго; довольный имъ, какъ согласнымъ съ върою Церкви, я принимаю и одобряю его; а я прибылъ (сюда) не ва себя тольно, но и за благочестивъйшаго Елевсія, митрополита нео-несарійскаго, получивъ отъ него довъріе на это.

Нунехій, епископъ Селгіи памфилійской, сказаль: такъ какъ прочтенное намъ посланіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго отца нашего архіепископа Кирилла во всемъ согласно съ символомъ въры, составленнымъ святыми отцами въ Никеъ, то и я съ ними согласенъ и такъ върую, и, проживъ въ этой въръ, желаю съ дерзновеніемъ предстать предъ судилище Христово, сохранивъ эту православную въру.

Солонъ, епископъ кораллійскій, изъ Памфиліи, сказалъ: какъ святъйшій и благочестивъйшій архіспископъ Кириллъ передалъ и передаетъ въру Христову, во всемъ согласно съ святымъ и великимъ соборомъ никейскимъ, такъ я крещенъ, и такъ върую, и желаю сохранить сію въру до послъдняго моего издыханія.

Акакій, епископъ котенскій, изъ Памфиліи, сказаль: выслушавь посланіе святвишаго нашего отца и архіепископа Кирилла, во всемъ согласное съ православною вёрою св. отцевъ, сошедшихся въ Никеъ, и я исповъдую, что и я такъ содержу и вёрую, и желаю до конца сохранить сію вёру.

Тавріанъ, епископъ лирвійскій, изъ Памфиліи, сказаль: выслушавъ пославіе святьйшаго нашего отца и архіепископа Кирилла, согласное во всемъ съ православною върою св. отцевъ, сошедшихся въ Никеъ, исповъдую, что и я такъ содержу и върую, и желаю до конца сохранить сію въру.

Нектарій, епископъ синейскій, изъ Памфиліи, сказаль: и я точно такъ же върую и содержу ученіе св. отцевъ нашихъ и епископовъ и пославіе благоговъйнъйшаго и благочестивъйшаго архіепископа Кирилла.

Матидіанъ, епископъ коракисійскій, изъ Намфилін, сказалъ: и и согласепъ съ исновъданіемъ правой и здравой въры, составленнымъ нынъ присутствующими св. отцами и тъми, которые въ городъ Никет составили изложеніе въры не безъ внушенія Божія; и признаю его апостольскимъ; въ немъ желаю пребывать и сохранить его въ чистотъ до послъдняго моего издыхавія.

Нисій, епископъ кориврассвій, изъ Памфилін, сказаль: со святою върою, изложенною святыми и блаженными отцами въ Никеъ, согласно и прочтенное нынъ посланіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго архіепископа Кирилла. Эту въру я желаю сохранить до послъдняго издыханія.

Епифаній, епископъ кратійскій, сказаль: и я принимаю ученіе св. отцевъ и епископовъ и посланіе, писанное святъйшимъ архіспискономъ Кирилломъ, и желаю пребыть въ нихъ до конечнаго издыханія.

Евсевій, епископъ ираклійскій, изъ области Оноріады, сказаль: я согласенъ съ посланіемъ святьйшаго и праведнъйшаго отца нашего Кирилла, такъ какъ оно во всъхъ отношеніяхъ сообразно съ върою святыхъ 318 отцевъ, сошедшихся въ Никеъ, и желаю въ этомъ верования докончить время жазни, какое определено мить Вседержителемъ.

Силуанъ, епископъ херетопскій, изъ пакатіанской Фригіи, сказалъ: хотя я очень поздно удостоился святато крещенія, однавожъ я крещенъ въ эту въру, которая святыми 318 отцами еписконами изложена въ Пикев и нынъ пространиве изъяснена въ посланіи архіенископа Кирилла, согласномъ съ нею, въ нее крестилъ я весьма многихъ, и се желаю сохранить безпорочно до дня воспресенія и представить Христу.

Евтропій, епископъ этенскій, изъ Намовліи, еказаль: и и принимаю и одобряю прочитанное посланіе святьйшаго и праведивйшаго отца нашего и архіспископа Кирилла, во всемъ согласное со всёмъ, что изложено святыми 318 отцами, сошедшимися въ Накев, и въ этомъ исповеданіи желаю предстать предъ Владыку Христа.

Секундіанъ, енископъ города Ламін, изъ области осседійской, сказалъ: и и въродалъ и въродо и такъ мыслилъ и буду мыслить, какъ учитъ символъ въры, изложенный въ Никеф святыми и духовными отцами, 318 енископами, съ которымъ согласно и прочитанное посланіе святъйшаго и боголюбезнъйшаго отца нашего и епископа Кирилла.

Осодоръ, спископъ города Эхинся, маъ

области осселійской, сказаль: я тоже самос объявляю и принимаю.

Руфинъ, епископъ тавскій, сказаль: и л мудрствую точно такъже, какъ святъйшіе отцы, собравшіеся въ Никев, и принимаю посланіе святъйшаго и праведнъйшаго боголюбезнъйшаго отца нашего и епископа Кирилла, которос по содержанію своему хорошо и право, и
согласно съ этою самою изложенною върою.

Оводоръ, епископъ аривильскій, сказалъ: и я тоже самов объявляю, и принимаю пославів святъйшаго и праведнъйщаго епископа Кирилла, которое по содержанію хорошо и православно.

Павелъ, епископъ аноидонскій, сказалъ: и я принимаю посланіе святвишаго и праведвъйщаго епископа Кирилла, которое по содержацію хорошо и православно и сходио съ върою святыхъ отцевъ нашихъ, сощедшихся въ Никеъ.

Литоій, епископъ ливіадскій, сказаль: и я върую такъ, какъ постановили св. отцы наши, сощедшіеся въ Никев, ибо они изложили въ символь истипно православную въру, и принамаю посланіе святьйшаго и праведнъйшаго спископа Кирилла.

Петръ, епископъ пареивольскій, сказалъ: и лиудретвую точно такъ же, и принимаю посланіе святъйщаго и праведнъйшаго епископа Кирилл, хорощее и благочестивое по содержанію. Іоаннъ, епископъ августопольскій, сказаль: какъ изложили въру св. отцы наши, такъ и я върую, и принимаю посланіе святьйшаго и праведнъйшаго епископа Кирилла, по содержанію согласное съ этою върою.

Саида, епископъ фенскій, сказалъ: такъ какъ посланіе святвйшаго и праведнъйшаго епископа Кирилла согласно съ православною върою, то я принимаю его.

Осодоръ, епископъ гадарскій, сказалъ: такъ какъ прочтенное посланіе свягъйшаго и праведнъйшаго епископа Кирилла въ содержаніи своемъ хорошо, благочестиво и сообразно съ върою, изложенною св. отцами, сошедшимися въ Никеъ, то и я принимаю его.

Аіанъ, епископъ сикамазонскій, сказалъ: равно и я принимаю посланіе святьйшаго и праведнъйшаго епископа Кирилла, сообразное съ православною върою, изложенною святъй-шими отцами нашими.

Осодосій, епископъ маставрскій, изъ Азіи, сказаль: отъ начала и донынь и твердо содержаль изложеніе выры св. отцевъ, сошедшихся въ Никев, именно 318; вырнымь остаюсь и согласному съ нимъ посланію святыйшаго и боголюбезныйшаго епископа Кирилла, которое онъ писаль къ благоговыйныйшему епископу Несторію, и принимаю его, какъ согласное, по вышесказанному, съ душенолезнымь ученіемъ отцевъ.

Александръ, епископъ аркадіопольскій, изъ Азін, сказаль: согласно пославію боголюбезнъйшаго епископа Кирилла, единомысленному съ върою, изложенною святыми отцами, собравшимися въ городъ Никеъ, т. с. 318, и я 
върую, и въроваль, и желаю впредь такъ мудрствовать.

Максимъ, епископъ кумскій, изъ Азіи, сказалъ: посланіе святьйшаго и боголюбезньйшаго отца нашего архіепископа Кирилла, согласное съ православною върою, изложенною 518 святыми отцами, сощедшимися въ Никеъ, я одобряю и принимаю, и исповъдую, что эта въра православная.

Феосевій (Феодосій), епископъ пріенскій, сказаль: я содержу въру, изложенную 318 святыми отцами, которая оть меня предана и святымъ Божіммъ церквамъ; равно принимаю и посланіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго архіепископа Кирилла, писанное къ благоговъйнъйшему Несторію, такъ какъ оно согласно съ върою св. отцевъ, бывшихъ въ Никеъ.

Евтропій, епископъ евазскій, сназалъ: сообразно въръ 318 епископовъ, сошедшихся въ Никев, и посланію боголюбезнъйшаго епископа Кирилла, согласному съ нею, я въровалъ, върую и въ этой въръ желаю умереть.

Евовлій, епископъ Колофона азійскаго, сказаль: въръ св. отцевъ, сошедшихся въ Ни-

37

кей и согласному съ нею посланію святьйшаго и благочестивъйшаго спископа Кирила къ благоговъйнъйшему Несторію, повинуюсь, одобряю и върую по сему предацію.

Докимасій, епископъ маровійскій, сказаль: усматривая, что пославіє боголюбезнъйшаго и святьйшаго отца нашего архієпископа Кирилма согласно съ върою св. отецвъ, которую они въ городъ Никев изложили съ благоговъніемъ и любовію но Христу, я съ посланіемъ согласенъ и правинаю его; такъ я мудрствоваль и желаю сохранить свою въру до конца нензмънно.

Лукіанъ, епископъ топирійскій, сказаль: съ содержаніемъ прочитаннаго посланія святьйшаго и боголюбезнайшаго отца нашего Карилла, которое онъ посылаль къ благоговъйшайшему Несторію, я согласенъ, и, находя его 
во всень согласнымъ со св. соборомъ, бывшимъ въ никейской митрополіи, привимаю его 
и до нонца (моей жизни) сохраню неизивиныйъ.

Еннепій, епископъ максиміанопольскій, скаавлъ: вамъчая, что посланіе святвйшаго и боголюбезавйшаго отца нашего епископа Карилла, писанное къ благоговъйнъйшему Несторію, согласно съ върою, изложенною святвйшами отцами въ городъ Никев, я принимаю его, и согласень мудретвовать такъ, какъ оно, и надвюсь сохранить эту въру испоколебиме.

Стефанъ, епископъ дійскій, сказаль: им прочитали посланіе святвишаго и треблажевнаго отца няшего епископа Кирила, согласное съ върою, изложенною святыми и богоносными отцами, сошемимися въ Нинеѣ; поэтому и я принимаю его, и въровалъ и върую такъ, накъ оно.

Модесть, синсковь фригійскаго города Аней, скаваль: и и пробываю въ въръ, изло-женной 318 святыми отцеми, сошедшинися въ Никев, равно какъ принимаю и прочтенное нынъ посланіе святьйшаго отца нашего архісинскова Кирилла, инсанное къ благоговъй-нъйшему Несторію, такъ какъ оно согласно съ въродо, изложенного вышескаванными св. отцами.

Афовій, енископъ колонскій, сказаль: такъ какъ пославіє святвйшаго и боголюбезнійшаго спископа Кирилла, прочтенноє предъ св. соборомъ, согласно съ вірою, изложенною въ Кирил кей 318 св. отцами, то я съ сею вірою согласенъ, и вірую такъ.

Максимъ, епискость асскій, наъ Азін, еказвять: и я върую и пребываю въ въръ такъ, пакъ опредъянять ее святишій и боголюбевиъйшій спископъ нашъ Мемчонъ. Доровей, епископъ миррскій, изъ Азін, сказаль: и я вёрую и мудрствую такъ, какъ (учить) прочтенное посланіе святьйшаго во всёхъ отношеніяхъ и боголюбезнійшаго епископа и отца нашего Кирилла, согласное съ вёрою, изложенною 318 святыми отцами.

Евхарій, епископъ доракійскій, сказаль: я уразумвль, что посланіе святвищаго и боголюбезивйщаго архіспископа и отца нашего Кирилла, писанное къ благоговъйнъйшему Несторію, православно и во всехъ отношеніяхъ истично, и нашель его согласнымъ съ вёрою, наложенною святыми отцами нашими, сощедшимися нёкогда въ Никев; посему и я такъ же мудрствую и вёрую, и желаю жить и умереть о Господъ.

Өсодоръ, епископъ анинитскій (анинисійскій), сказалъ: и я согласенъ съ опредъленіемъ святыхъ отцевъ относительно въры, изложенной въ Никеъ; и съ посланіемъ святьйшаго и боголюбезнъйшаго еписнона Кирилла, писаннымъ къ благоговъйнъйшему епископу Несторію.

Евдоксій, епископъ города Ликін, изъ Хомать, сказаль: я удивился посланію праведнвишаго и святвишаго отца нашего Кирилла къ благоговвинвишему Несторію, какъ оно согласно съ вврою, изложенною святыми отцами въ Никев; и я согласенъ съ нимъ, и исцовъдую, что я мудрствую такъ же, какъ изложили святвищіе отцы наши.

Филипъ, епископъ пергамскій, сказаль: я согласенъ съ върою, изложенною 318 святыми отцами, собравшимися въ Никеъ; а по правиламъ, какія они изложили, принимаю и посланіе святъйшаго архіепископа Кирилла, какъ согласное съ сими самыми правилами, и такимъ образомъ мудрствую и върую.

Евсевій, епископъ магнисійскій, изъ Азіи, сказаль: и я согласень съ вёрею, изложенною 518 святыми отцами, сошедшимися въ Никеѣ, и съ пославіемъ святвйшаго отца нашего архіепископа Кирилла, которое одинаново съ нею по содержанію, и (какъ они учать) такъ я и мудрствую и вёрую.

Евтихій, епископъ города Эриоръ, изъ Азіи, сказалъ: я въ исповъданіи и въръ повинуюсь сужденію и доказательствамъ св. отцевъ, сошедшихся въ Никеъ, и митронолитовъ
разныхъ областей, и посланію святьйшаго
епископа Кирилла, которое овъ нисалъ къ
благоговъйнъйшему Несторію.

Донать, епископъ никопольскій, изъ древняго Эпира, сказаль: выслушавъ прочитанное нынь при святомъ семъ и великомъ соборъ пославіе, которое святьйшій и боголюбезньйшій отецъ нашъ и сослужитель Кириллъ писаль къ благоговъйньйшему Несторію, и нашедь его согласнымъ и единомысленнымъ ео святыми отцами, сошеджинися въ Накев и валожившими православную въру, и нризвавая достойными всяваго принятія изложевіе нославія и написанную въ немъ православную въру, я точно таквиъ образомъ и върую и объявляю.

Доровей (Осодоръ), енвекопъ города Додоны, сказалъ: и я одобряю и принимаю тоже, что опредълилъ святъйшій свископъ моей митрополіи Донатъ.

Ираклеонъ, епископъ траллійскій, сказалъ:

я иду по слідамъ св. отцевъ, и пребываю въ
валоженій собора, бывшаго въ Никет изъ
518 епископовъ, возвістившихъ православіє;
потомъ, на семъ святомъ соборів, состоявшемся въ ефесской митрополія, услыщавъ святійщаго и боголюбезнійшаго епискона, отца нашего Кирилла, проповідующаго тоже самоє
и еще боліє просвіщающаго насъ, и признавая сію проповідь согласною съ 518 отцами,
я принимаю ее и желаю пребывать въ сей
вірт и умереть въ ней по ващимъ молитвамъ.

Паралій, епископъ города Авдраповъ, скавалъ: воспитанный въ вѣрѣ, изложенной 518 святыми отцами въ Никеѣ, и нынѣ я такъ же вѣрую, подтверждаю сію вѣру и на послѣдующее время желаю хранить се. И недавио прочитанное намъ пославіе святѣймаго и боголюбевнъйшаго отца нашего архіспископа Кирилла нахожу во всемъ согласнымъ съ изложеніемъ (св. отцевъ), только пространнъе объясненнымъ; посему одобряю его и желаю умереть въ сей въръ.

Архелай, епископъ города Минда, изъ Карін, сказаль: посланіе святьйшаго и боголюбезивійшаго отца нашего архісцископа Кирилла до точности согласно съ върою, благочество и спасительно намъ преподанною святыми
и боголюбезивищими отцами и епископами,
собравшимися въ городъ Никеъ; и я такъ же
исповъдую и на будущее время желаю такъ
въровать.

Апеллай, епископъ книпррскій, изъ Карін, епазаль: и в объявляю тоже самое, и съ симъ согласенъ.

Оома, епископъ дервійскій, изъ Ликаоніи, сказаль: и я держусь того, что согласно съ върою св. отцевъ и съ посланісмъ, нисаннымъ святьйшимъ и благочестивъйшимъ архісписконовъ Кирилломъ; и я одинаково съ нимъ мудрствую и върую.

Оемистій, епископъ іасскій, изъ Қарін, сказаль: наиъ учить здравая въра 518 св. отневъ, бывшихъ въ Никеъ, и единогласное съ нековославіе боголюбезнъйшаго архіепископа отца нашего Кирилла, прочтенное (здъсь), точно такъ и я върую и разсуждаю. Спудасій, епископъ нерамскій, изъ облаети карійской, сказалъ: я жилъ и желаю жить по въръ, изложенной св. отцами, собравшимися въ городъ Никеъ. Равнымъ образомъ усматривая, что одинаково съ нею и посланіе, писанное святвйшимъ архіепископомъ и отцоиъ нашимъ Кирилломъ къ благочестивъйшему Несторію, я принимаю и его и нахожу инеколько не разноръчащимъ съ върою: посему и я въ то и другую изъ нахъ върую, и ту и другое принимаю.

Афоонить, епископъ праклійскій, наъ Каріи, сказаль: посланіе святьйшаго и боголюбезньйшаго отца нашего и архіепископа Кярилла есть объясненіе и подтвержденіе благочестивой въры, преданной намъ святьйшими отцами и епископами, бывшими въ Никев; посему я исповъдую и желаю въровать согласно съ обоими.

Филить, епископъ амазонскій, наъ Карін, сказаль: какъ учить небесная и православная въра, изложенная 518 благоговъйнъйшими и боголюбезнъйшими епископами, сошедшимися въ Никев, и согласное съ симъ самымъ святымъ изложеніемъ пославіе, писанное святьйшимъ и боголюбезнъйшимъ отцомъ архіенископомъ Кирилломъ, такъ и я думаю и върую и одобряю его богочестіе.

Фаніа, епископъ города Арпасовъ, изъ Каріи, сказалъ: я объявляю и утверждаю, что мудрствую точно такъ же, какъ учитъ изложеніе небесной въры, составленное 318 св. отцами, сошедшимися въ Никеъ, и прочтенное намъ посланіе святъйшаго и боголюбезнъйшаго епископа и общаго отца нашего Кирилла, писанное къ благоговъйнъйшему епископу Несторію, въ сущности одинаковое съ върою св. отцевъ.

Промахій, епископъ Алиндовъ, изъ Карія, сказалъ: зная, что посланіе святвйшаго и боголюбезивйшаго отца нашего и архіспископа Кирилла согласно съ върою, изложенною святвйшими и боголюбезивйшими отцами нашими епископами, сошедшимися въ Никеъ, и я върую точно такъ же, и мудрствую, и одобряю.

Санда, епископъ Фена, изъ Салютаріи Палестины, сказаль: я согласенъ съ посланіемъ, изложеннымъ святвйшимъ и боголюбезнъйшимъ отцомъ нашимъ архіепископомъ Кирилломъ, зная, что оно согласно съ върою, изложенною святыми и богоносными отцами, сошедшимися въ Никеъ, и сообразно съ нимъ върую и мудрствую; равно принимаю и одобряю и опредъніе святъйшаго и боголюбезнъйшаго епископа нашего Ювеналія, такъ какъ и оно согласно съ изложеніемъ отцевъ. Селекіонъ, епископъ города Кодріи, сказалъ: я върую и утверждаю сообразно съ върою, опредъленною въ Никев 318 св. отщани нашими, исполненными Духа Святаго, сообразно также и съ посланіемъ святвйшаго и боголюбезивйшаго отца вашего Кирилла, которос намъ прочитано.

Іоанвъ, епископъ августамникскаго Ифеста, сказалъ: такъ какъ въра, изложенная святымъ соборомъ св. отцевъ въ Никеъ, и пославіе къ благоговъйвъйшему Несторію, писанное
святнишить и боголюбезнъйшимъ отцомъ нанимъ и епископомъ Кирилломъ, имъютъ одву
мысль и одну въру въ различныхъ только словахъ, то я съ ниии согласевъ, одинаково съ
нями думаю, и, но благодати св. Тровцы, въ
сей въръ желаю пребыть до конца жизан.

Аванасій, епископъ паральскій, сказаль: и я точно такого же мевнія, и я одобряю вравославную віру отца нашего архієпископа Кирилла.

Евсевій, епископъ города Аспонъ, изъ Анкиры, сказаль: узнавъ, что большое находится согласіе между върою, изложенною въ послевін благочестивъйшаго и боголюбеанъйшаго отца нашего и епископа Кирилла, и върою, древле наложенною святъйшими отцами, я изъ одобряю и принциаю, и точно такъ же върую, думаю и учу. Осона, ециснопъ Ссорита, сказалъ: и и одобряю посланіе святвишаго архіснискома нашего Кирилла, такъ какъ ово согласно съ върою, изложенною изкогда святвишими отцами, сошедшимися въ Никеъ.

Давінлъ, епископъ дарнейскій, сказалъ: и я одобряю прочтенное пославіе святвйшаго и боголюбезнайшаго отца нашего Кирилла, такъ какъ оно изложено согласно съ варою святайшихъ отцовъ нашихъ, бывшихъ въ Никев.

Макарій, епископъ города Антел, сказаль: находя одну и туже благодать Св. Духа въвъръ, наложенной святьйшими оцами нашими въ Никеъ, и въ посланіи святьйшаго и праведныйшаго архіспископа Кирилла, я съ благоговънісмъ пребываю въней, и желаю впредь сохранять сію благодать, направляющую и спасающую родъ человъческій.

Сосипатръ, епископъ септиміакскій, свазалъ: высказать общирное слово и изобразить чудеса святыхъ отцевъ, — было бы не по мониъ силамъ, но прилично кому нибудь другоиу, извъстному большимъ образованіемъ. Впрочемъ, тавъ накъ прочтениое пославіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго отца нашего и архіспископа Карилла, писанное къ Несторію, въ содержавіи своємъ согласно съ соборомъ, бывшимъ въ Нинеъ, то и я такъ думаю и утверждаю, какъ думаля и вёровали святые отцы наши.

Самуилъ, епископъ дисеейскій, изъ Пентаполя, сказалъ: я върую согласно со св. отцами, сошедшимися на соборъ въ Никею, и мыслю и върую такъ, послъдуя посланію святвишаго и боголюбезнъйшаго отца нашего и архіспископа Кирилла.

Стратигій, епископъ Афривиды, изъ облаласти августамникской, сказалъ: такъ какъ прочтенное посланіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго архіфпископа Кирилла, писанное къ благоговъйнъйшему Несторію, по содержанію согласно съ върою св. отцевъ нашихъ, 518 епископовъ, засъдавшихъ въ Никев; то и я мудретвовалъ и мудрствую, въровалъ и върую такъ же, и, по благодати Св. Тронцы и сего боголюбезнаго св. собора, (впредь) пребуду въ сей же въръ.

Евсевій, епископъ нилопольскій, изъ области Аркадіи, сказаль: я принимаю пославіе, согласное съ върою св. отцевъ, и върую единомысленно съ нимъ.

Маринъ, епископъ иліопольскій, изъ области августамникской, свазалъ: я принимаю посланіе святъйшаго архіепископа нашего Кирилла, такъ какъ ено православно и согласно съ върою св. отцевъ никейскихъ. Павелъ, епископъ флавовійскій, сказалъ: я содержу одну и туже свътлую въру, которая прежде изложена въ Накев св. отцами, а ими единогласно объявлена симъ великимъ соборомъ и еще ясяве возвъщена самымъ пославіемъ святьйнаго отца нашего Кирилла; но ней върую, ее одобряю и ею же надъюсь епастись, исповъдуя ее во Христъ.

Митродоръ, епископъ леонтскій, сказаль: такъ какъ святая въра, изложенная св. отцами нашими въ Никев, и нынъ прочтенное посланіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго отца и архіепископа Кирилла, писанное прежде къ благочестивъйшему Несторію, заключають одно исповъданіе и ученіе въ разныхъ (только) еловахъ, то и я одобряю это посланіе и, по благодати Св. Троицы, върую, думаю и исповъдую точно такъ же.

Осопенить, спископь кавасскій, сказаль: оть спископовъ сгипетскихь требовать отчета въ православной въръ-излишнее дъло; ибо всякому очевидно, что мы следуемъ въръ, изложенной святьйшимъ и праведнейшимъ отщомъ вашимъ и архіспископомъ Кирилломъ, и держимся ся, какъ согласной съ върою св. отцевъ.

Ираклидъ, епископъ ираклейскій, изъ Аркадін, сказалъ: такъ какъ въра св. отцевъ нашихъ, собравшихся прежде въ Никеъ, и посланіє святьйшаго и боголюбезный шаго отца нашего и архіенискова Кирилла согласно проповідують и исповідують одно ученіє, то и я, рожденный и воспитанный въ ней, по благодати Св. Тронцы, желаю навсегда оставаться единомысленнымъ съ этивъ ученіємъ.

Савинъ, епископъ Паноса, изъ области Опваиды, сказалъ: такъ какъ въра св. отцевъ, изложенная прежде въ Накев, и посланіе благочестивъйшаго и благоговъйнъйшаго отца нашего Кирилла заключаютъ въ себъ одинаковое ученіе, то и я, по благодати св. Троицы, держусь сей же въры.

Ираклидъ, епископъ Таміасиды, сказалы такъ какъ посланіе святьйшаго и благочестивійшаго отца нашего и архіспископа Кирила не заключаєть никакого изміненія противу въры, изложенной прежде св. отцами въ Никев, то и я, по благодати Христовой, держусьето.

Исаанъ, епископъ элеархійскій, снаваль: я исповідую, что символь св. отцевъ и пославіє святівниято Кирилла, совершенно согласны; посему и я, по блатодати Христовой, съ нина согласень.

Евтихій, епископъ осодосіопольскій, изъ Азіи, сказаль: какъ мы веровали сь юныхъ леть, такъ нисколько не устранились отъ носланія, писаннаго боголюбезпейними архісиясковонъ Кириллонъ, пославнаго къ благеговъйшвйшему Несторію, ибо оно оказалось согласнымъ съ върою, изложенною 318 (епископами) сошедшимися въ Никеъ; и я върую такъ же, какъ изложили ученіе св. отцы на семъ великонъ соборъ.

Аделфій, епископъ сасскій, сказаль: такъ какъ въра св. отцевъ, изложенная прежде въ Инкеъ, и посланіе боголюбезнайшаго и благо-говайнайшаго отца нашего Кирилда заключають въ себа одинаковое ученіе, то и и согласенъ съ ними, по благодати Св. Тромцы.

Родовъ, епископъ города Налеи, изъ Азіи, сказалъ: такъ какъ посланіе святьйшаго и праведнъйшаго епископа Кирилла ий въ чемъ не разноръчить со св. отдами, сошедшимися въ городъ Никеъ, то и я върую такъ же, и въру, ими изложенную, утверждаю.

Несторій, епископъ сіонскій, изъ Азін, сказаль: я въроваль и върую сообразно съ изложеніемъ, составленнымъ св. отцани въ Никев; согласнымъ съ нимъ по содержанію нашель я и посланіе боголюбезнѣйшаго епископа Кирилла. Посему и я согласенъ съ сею върою и съ изложеніемъ св. отцевъ, и въ сей въръ желаю, по благодати Христовой, прожить остальное время моей жизни.

Андирій, епископъ города Херрониса, изъобласти критской, сказаль: въра св. отцевъ,

сошедшихся въ Никев, распространившаяся какъ драгоцвиное муро, еще болве облагоухала насъ чрезъ посланіе святьйшаго и благочестивъйшаго отца нашего Кирилла, котороє съ нею согласно и единомысленно. И я держусь ея и желаю въровать такъ во все продолженіе моей жизни.

Павелъ, епископъ города Лампы, изъ области критской, сказалъ: выслушавъ послане святъйшаго и боголюбезнъйшаго епископа Кирилла и находя его согласнымъ и единомысленнымъ съ върою, изложенною св. отцаив, сошедшимися въ городъ Никеъ, я принимаю его, върую согласно съ нимъ и въ сей въръ желаю пребыть навсегда.

Зиновій, епископъ города Кносса, изъ области критской, сказалъ: такъ какъ православная въра св. отцевъ, сошедшихся въ городъ Никеъ, ясна, и посланіе святьйшаго отца и епископа Кирилла мы находимъ единомысленнымъ и согласнымъ съ отцами, изложившими тогда въру православную: то я принимаю и одобряю его, и въ сей въръ желаю пребыть (навсегда).

Макарій, епископъ метилейскій, изъ Египта, сказаль: такъ какъ прочтенное посланіє святьйшаго архіепископа нашего Кирилла согласно съ върою, изложенною по внушенію духа Святаго св. отдами, сощедшимися въ

Никећ: то я върую одинаково съ нимъ, потому что оно не другое заключаетъ ученіе, но, какъ я прежде сказалъ, согласно съ върою, которую святьйшіе отцы преподали святой Церкви Божіей.

Лампетій (Лампонъ), епископъ касійскій, изъ августамникской области, свазалъ: я согласенъ съ прочтеннымъ посланіемъ святъйшаго архісцискова отца нашего Кирилла, такъ какъ оно согласно съ соборомъ никейскимъ, и съ върою, изложенною св. отцами.

Македоній, епископъ ксосскій, сказаль: и я върую сообразно съ прочтенною намъ нынъ върою святаго собора, бывшаго въ Никев изъ святьйшихъ отцевъ, каковую подтверждаетъ еще и святьйшій архіспископъ нашъ Кириллъ, единомысленный съ нею; върую такъ, доколь живу, и такъ наученъ другимъ передавать.

Аммонъ, епископъ города Вута, сказалъ: я согласенъ со св. соборомъ св. отцевъ, бывшимъ въ Никеъ, и съ посланіемъ святъйщаго архіепископа нашего Кирилла, и желаю сохранить сію въру до послъдняго дня моей жизни.

Аммоній, епископъ города Панефеса, изъ августамникской области, сказалъ: я върую и пребываю въ въръ 318 епископовъ; принимаю и согласное со св. отцами посланіе святъйшаго архіепископа Кирилла, писанное къ

Digitized by Google

Несторію; върую такъ, и желаю умереть въ сей въръ.

Алипій (Елипъ), епископъ Селы, изъзвгустанникской области, сказалъ: я выслушалъ посланіе святьйшаго и боголюбезнъйшаго отца пашего архіепископа Кирилла, писанное къ благоговъйнъйшему Несторію; носланіе сіе согласно съ върою, изложенною святыми и богоносными отцами: и я върую сею самою православною върою, и съ нею желаю окончить здъшнюю жизнь и предстать предъ судилище Христово.

Перревій (Перекій), спископъ овссалійскихъ горъ, сказаль: такъ какъ въра, изложенная св. отцами въ Накеъ, немарушима и неизивна, и въра, изложенная въ посланіи святвйшаго епископа Кирила, съ нею согласна, то я съ любовію принимаю се, подобно какъ выскавальсь и всъ св. отщы прежде меня (говорившіе).

Филуменъ, епископъ города Кийны, изъ Талатіи, сказаль: ваходя пославіе святьйшаго и боголюбезивинаго епископа Кирилла согласный съ изложеніей візры 318 св. епископовъ, бывшить въ Нинев, я согласей съ ними, и візрую такъ же, какъ сій св. отцы изложили и какъ содержить посланіе святьйпато епископа Кирилла.

Гермогенъ, епископъ ринокурурскій, сказалъ: одинъ и тотъ же Св. Духъ въщалъ о въръ въ отцахъ, бывшихъ въ Нимев, и въ душв и въ языкъ святъйшаго и праведнъйшаго отца и архіспископа Кирилла, написавшаго пославіе для исправленія того, что нехорошо говорилъ въ церквахъ благочестивъйшій Несторій. Посему и и, удивляясь сему согласію и имъя одно съ отцами матніе, полаглю совершенно одинаково со святъйшимъ соборомъ.

Евоптій, епископъ Птолеманды, изъ Пентаполя, сказаль: я удивляюсь согласію между посланіемъ святьйшаго и боголюбезнъйшаго отца вашего и архіенископа Кирплла, вашисаннымъ для исправленія неправославныхъ выраженій благочестивъйшаго Несторія, и между символомъ святьйшахъ и богочестивъйшихъ отцевъ вашихъ, собравшихся въ Никев, и не сознавая никакого изивненія въ первомъ (променя последняго), наравив со всёмъ соборомъ принимаю его, какъ согласное съ православною върою.

Фиваммонъ, опископъ коптскій, изъ Опраиды, сказаль: прочитанное посланіе святвишаго отца нашего Кирила ни въ чемъ не отступаеть отъ догматовъ, изложенныхъ на соборъ викейскомъ, и равную съ ниви мижеть силу къ утвержденію православнаго ученія и низложенію єретическихъ мудрованій: посему и я такъ върую и такъ исповъдую. Зинонъ, епископъ города Курія (1) на островъ Кинръ, сказалъ: такъ какъ опредъленія святыхъ отцевъ никейскихъ вполнъ согласны съ тъмъ, что писалъ святьйшій отецъ нашъ архіепископъ Кириллъ, то и мы согласно съ ними исповъдуемъ туже въру.

Мартирій, епископъ илистрскій, сказаль: съ дѣтства бывъ воспитаны въ правилахъ ни-кейскаго собора, мы надѣемся сохранить ихъ до конца (жизни). Выслушанное наии посланіе блаженнъйшаго архіепископа Кирилла мы находимъ согласнымъ съ тѣми святыми канонами, и уповаемъ до конца сохранить и соблюсти (въ здравой вѣрѣ) порученный намъ народъ.

Исихій, епископъ парійскій, сказаль: хотя я одинъ здёсь изъ моего округа, и пришель сюда по обёту, впрочемъ необинуясь исповъдую туже вёру, которую предали святьйшіе и благочестивьйшіе отцы, собравшіеся въ Никев, и которую подтвердилъ святьйшій и боголюбезныйшій Кириллъ въ своемъ посланіи къ достопочтенныйшему Несторію.

Елладій, епископъ атрамитійскій, сказаль: принимаю изложеніе (въры) 318 святвишихъ и боголюбезнъйшихъ отцевъ нашихъ и посла-

<sup>(1)</sup> По виымъ: Карія или Кирены.

ніе блаженнъйшаго архіепископа Кирилла, и эту въру буду хранить (навсегда).

Діонъ, епископъ города Оивъ, сказалъ: моя въра есть въра святыхъ отцевъ никейскихъ; сію въру исповъдую; убъжденъ впрочемъ, что въ томъ же смыелъ изложилъ и изрекъ (въру) и святъйшій отецъ и сослужитель (нашъ) архіспископъ Кириллъ въ своемъ священномъ посланіи къ Несторію.

Андрей, епископъ города Эрмополя, что въ Оиваидъ, сказалъ: върую и исповъдую православную въру согласно опредъленіямъ относительно правой и спасительной въры евятыхъ отцевъ, 318 епископовъ, собравшихся въ Никев, и согласно съ прочитаннымъ нынъ посланіемъ святьйшаго и блаженнъйшаго отца нашего архіепископа Кирилла къ достопочтеннъйшему Несторію, такъ какъ сіе посланіе нимало не противоръчитъ древнимъ опредъленілямъ святьйшихъ отцевъ, собранныхъ въ Никеъ.

И прочіе всь епископы, поименованные выше въ своемъ порядкъ, тоже самое исновъдуютъ и такъ въруютъ, какъ изложили отцы
и какъ изъясняетъ посланіе святьйшаго архіепископа Кирилла къ Несторію.

Палладій, епископъ амасійскій, сказаль: теперь слъдуеть прочитать и посланіе достопочтеннъйшаго Несторія, о которомъ упомянуль въ началь благочестивъйшій пресвитеръ Петръ, чтобы намъ видъть, согласно ли и оно съ синволомъ святыхъ отцевъ никейскихъ.

И прочитаво было пославіе Несторія къ Кириллу, какъ изложено выше: «Возлюбленному и боголюбезпійшему сослужителю Кириллу Несторій желаеть о Господії всякаго блага.—Прощаю укоризны, какія противъ меня содержатся въ твоемъ странномъ мосланіи, потому что онії, но мосму мятайю, требуютъ терпінія, которое послужило бы для тебя врачествомъ» и т. д. (1).

По прочтеніи посланія Кириллъ, епископъ александрійскій, сказадъ: что думастъ сей святой и великій соборъ о прочитанномъ сейчасъ посланіи? Согласно, или несогласно оно съ върою, утвержденною на св. соборъ св. отцави, собранными ифногда въ Инкеъ?

ІОвеналій, епископъ і ерусалимскій, сказаль: нисколько несогласно съ благочестивою върою, изложенною св. отцани въ Никев: анасематствую тъхъ, кто такъ върустъ; ибо все это чуждо православной въръ.

Флавіанъ, еписнопъ филиппійскій, сказаль: все, содержащееся въ прочитавномъ пославіи, явно прочиворъчить и совершенно чуждо православной въръ, изложенной въ Никеъ свя-

<sup>(1)</sup> См. выше стр. 335.

тъйшими отцами: посему върующихъ такъ признаемъ чуждыми православной въры.

Фирмъ, епископъ Кесаріи каппадокійской, сказаль: въ началь посланія сохраняеть (Несторій) еще образь благочестія, но съ теченіемь рычи, не имы болые возможности скрывать свой образь мыслей, открыто высказываеть свои мный, несогласныя ни съ вырою святыхъ 318 отцевь, ни съ нославіемь архіенископа Кирилла.

Валеріанъ, епископъ иконійскій, свазаль: для всъхъ очевидно, что посланіе достопочтеннъйшаго Несторія не только противно въръ св. отцевъ инкейскихъ и посланію боголюбезнъйшаго и святьйшаго архіепискоца Кирилла, но и само съ собою весогласно.

Иконій, еппеконъ гортинскій, сказаль: прочитанное сейчасъ посланіе достопочтеннъйшаго Несторія нисколько несогласно ни съ, издожевіємъ св. отцевъ, собранныхъ въ Никеъ, ни съ посланіемъ святьйшаго отца нашего епископа Кирилла. Посему, отвергая это посланіе и аваоематствуя тъхъ, кто такъ въруетъ, принимаю изложевіе св. отцевъ никейскихъ и посланіе святьйшаго отца и архіспископа Кирилла.

Елланикъ, епископъ родосскій, сказалъ: я уже прежде объявилъ, что держусь изложенія православной веры св. 318 отцевъ, сошедшихся въ Никев, и св. Двву Марію исповъдую Богородицею. Анасена твиъ, кто такъ не върустъ!

Авакій, епископъ медитинскій, сказадъ: прочитанное посланіе достопочтеннъйшаго епископа Несторія ясно показываеть намь, что онъ ненапрасно убоялся придти на сей святый и великій соборъ. Вполив сознавая, что онъ и божественное Писавіе исказиль и догматы св. отцевъ инспровергъ, онъ, естественно пришель въ такой ужась, что окружиль свой домъ множествомъ воиновъ. Ибо изъ прочитаннаго посланія его весьма ясно видно, что онъ, отринувъ изръченія о единородномъ Сынъ Божіемъ, которыя употребили въ символъ въры 318 св. отцевъ и богоносныхъ епископовъ, приписалъ единой плоти то, что относится въ спасительному домостроительству, утверждая, что и рождение и смерть относятся только въ храму божества (1); и даже обол-

<sup>(1)</sup> Т. е. къ человъческой природъ. По ученію Несторія, Богъ Слово не раждался плотію и не соединися упостасно съ естествомъ человъческимъ, а только вселился, какъ во храмъ, въ человъка Інсуса, который посему былъ не богочеловъкъ, а только богоносецъ. Онъ не признавалъ также, что само Слово воспринятою плотію страдало, распиналось и вкусняю смерть, а утверждалъ, что и пострадалъ, и рас-

галъ само Писаніе, якобы и оно приписываєть рожденіе и страданіе не божеству, а единому человъчеству (1), оклеветаль и писанія святьй-шаго и боголюбезнъйшаго епископа Кирилла, якобы въ нихъ Богъ называется подлежащимъ страданію (паэпты), чего ни онъ, ни другой кто изъ благочестно мыслящихъ не помышляль и не дерзалъ говорить. Вообще (Несторій) показаль, что онъ признаетъ соединеніе Бога съ плотію только по имени, а на самомъ дълъ совершенно отвергаетъ. Доказательствомъ странности его ученія служитъ и то, что онъ утверждаєтъ, якобы только теперь, и именно

пять быль, и вкусиль смерть рожденный св. Дівою Інсусь, принесши себя въ жертву за насъ, какъ человъкъ.

<sup>(1)</sup> Въ священномъ Писаніи есть много мѣстъ, гдѣ то, что собственно относится къ естеству человѣческому, усвояется божескому естеству, по силѣ упостаснаго ихъ соединенія и по соучастію въ совершеніи спасенія, напримѣръ прямо говорится, что единородный Сынъ Божій родился отъ жены (Гал. 4, 4), что Господь Славы быль распять (1 Кор. 2, 8), что Сынъ Божій претерпѣлъ смерть (Рим. 5, 10. 8, 32), что Господь и Богъ стяжалъ Церковь кровію своею (Дѣян. 20, 20). Все это объясняется ученіемъ о личномъ соединеніи естествъ во І. Христѣ и взанимномъ общеніи или усвоеніи свойствъ, чего никакъ не соглашался допустить Несторій.

чрезъ него, догнаты объяспены (падлежащимъ образомъ). Все сіе, какъ чуждое истины и вссьиа нечестивое, я отвергаю, и не хочу ниъть общенія съ тъми, которые говорять подобное.

Мемнонъ, епископъ ефесскій, сказалъ: прочитанное посланіе исполнено не только клеветы, но и богохульства: посему опо совершенно противно въръ, изложенной 318 св. отцами, сопедшимися въ Никеъ.

Феодотъ, епископъ анкирскій, сказаль: по нашему мпънію, посланіе достопочтеннъйшаго Несторія ни въ чемъ не имъстъ сходства съ символомъ св. отцевъ и богоносныхъ епископовъ, сошедшихся въ Никеъ. Посему мы слъдуемъ изложенію ихъ, а посланіе Несторія призваемъ чуждымъ правой въры, равно и единомыслевниковъ его считаемъ чуждыми христіанской въры.

Палладій, епископъ амасійскій, сказаль: что касается до меня, я затыкаю уши отъ богохульства, содержащагося въ посланіи (Несторія), и отъ чрезмърной скорби содълавний какъ-бы каменнымъ, едва могу говорить. Увъренъ, что и весь святый и боголюбезный соборъ раздъляетъ мое митніе о прочитанномъ сейчасъ посланіи. Одно скажу, именно, что это посланіе далеко отступаетъ отъ символа въры св. отцевъ: посему признаемъ его совершенно чуждымъ наволической Церкви.

Донать, епископъ Никоноли, изъ древняго Энира, сказаль: прочитанное посланіе достопочтенивйшаго Несторія нимало не содержить 
ученія истины; опо, по нашему матнію, несогласно ни съ символомъ св. отцевъ никейскихъ, ни съ преданіемъ канолической Цериви.
Если и другой ито (кромъ Несторія) такъ же 
мудрствуєть, то удаллется отъ въры каноличесной Цериви.

Профимій, еписнопъ Команы, сквавль: признаю истинными составленныя твоею (Кирилла) святостію писанія, а твхъ, которые не казывають св. Двву Богородицею, анаосматствую.

Григорій, епископъ керасунтскій, сказаль: то, что писаль достоночтенный ій епископъ Несторій къ святыйшему и боголюбезицийшему архіспископу Кириллу, противно благочестивой въръ 318 списконовъ, бывшихъ въ Никет: носему я не соглашаюсь съ его мыслями и ученіемъ, а слъдую ученію упомянутыхъ—архіспископа Кирилла и св. отцевъ.

Романъ, еписконъ Рафіи, сказалъ: обманчивую и чуждую св. отцамъ въру изложилъ достопочтеннъйшій Несторій: посему анавематевьуемъ ее по слову апостола, сказавшаго: аще кто блабовъстить вамъ паче, еме прілсте, ацавела да будеть (Гал. 1, 9). Осодулъ (Ампедай), епископъ эдусскій, сказалъ: отвергаю пославіе, которое написаль достопочтеннъйшій Несторій къ святьйшему енископу Кириллу, потому, что оно составлено несправедливо и вопреки опредъленіямъ Церкви; въру же никейскую признаю неизмънно.

Гермогенъ, епископъ ринокурурскій, сказалъ: ученіе достопочтеннъйшаго Несторія совершенно противно православной въръ и символу св. отцевъ, равно и тому, что, вполнъ сообразно съ разумомъ св. отцевъ, писалъ блаженнъйшій и боголюбезавішій Кириллъ.

Евоптій, епископъ птолемандскій, сказаль: какъ поддѣлыватели парской монеты по законамъ подвергаются самому тяжкому наказанію: такъ и достопочтеннъйшій Несторій, осмѣлившійся извратить догматы православія, и предъ Богомъ и предъ людьми достоинъ всякаго наказанія, (равно достойно осужденія) и его ученіе, противное кафолической Церкви, которое онъ измыслиль на пагубу и разореніе людей, послѣдующихъ ему. Посему я прекращаю общеніе какъ съ нимъ самимъ, такъ и со всѣми тѣми, которые имѣютъ одинаковыя съ нимъ мысли.

Фидъ, епископъ іоппійскій, сказаль: кое общеніе світу ко тьмів; кое же согласіє Христови съ Веліаромъ (2 Кор. 6, 14. 15). Прочитанное сейчась пославів достоночтен-

нъйшаго Несторія далеко отстоить отъ истины и весьма близко подходить къ ложному мнънію Павла самосатскаго. Посему никто не можетъ принимать это посланіе по причинъ содержащагося въ немъ богохульства.

Осему и я анаосматствую его за такое мудрствованіе.

Феодоръ, епископъ гадарскій, сказалъ: анаосматствую и я достопочтеннъйшаго Несторія, за то, что онъ, какъ видно изъ прочитаннаго посланія его, неправильно понимаетъ ученіе св. отцевъ, сошедшихся въ Никеъ.

Руфинъ, епископъ тавскій, сказалъ: прочитанное посланіе достопочтеннъйшаго Несторія показываеть, что овъ мудрствуеть протавно въръ, наложенной св. отцами, сощедшимися въ Никеъ: посему анаосматствую его, и отвергаю его нелъпыя и хульныя мнънія.

Павліанъ, епископъ маіумскій, сказалъ: равно и я анаоематствую его, ибо онъ мудрствуетъ неправо, противно православной въръ, какъ видно изъ его посланія.

Аіанъ, епископъ сикамазонскій, сказалъ: въ прочитанномъ посланіи достопочтеннъйшаго Несторія мивніе его высказано не въ видъ простой и обыкновенной погръщности; напротивъ это посланіе ясно и прямо показываєть, что онъ мудрствуеть вопреки православной въръ: посему и я анасематствую его.

Петръ, енископъ наремвольскій, сказаль: такъ какъ людямъ, посвященнымъ Богу, должно следовать върв, изложеной св. отцами, сошедшимися въ Никев, а достопочтенивний Несторій мудрствуетъ противно сей върв, то и я также анаосматствую его за прочитанное сейчасъ посланіе.

Іоаннъ, епископъ августопольскій, сказаль: поъ прочитаннаго посланія видно, что досто-почтеннвйшій Несторій мудрствуєть противно вравославной вірті: посему и я анаосматствую его.

Павель, епископъ авоидовскій, сказаль: истивымь христіанамь не должно сообщаться съ меправомыслящими: и я анаосматствую достопочтенныйшего Несторія; потопу что прочитанное посланіе его явно противорычить православной выры, изложенной св. отцами, сочиведшимися въ Импер.

Автой, списковъ ливіадскій, сказалъ: мнѣвіс достопочтеннѣймаго Месторія далеко отступасть отъ православной вѣры, какъ льсчъусть изъ прочитаннаго: лосому и я анаосмачетвую ого. Сапда, епископъ фенскій, сказаль: и я анафематствую его за веправомысліе и противоборство въръ св. отцевъ, сошедшихся въ Никеъ; ибо чтеніе посланія явно показало его мысли.

Евсевій, епископъ пилусійскій, сказаль: все, что содержится въ прочитанномъ посланіи достопочтеннъйшаго Несторія, чуждо въръ, наложенной св. отцами никейскими: посему я внаоематствую все это и техъ, которые мудрствують подобнымъ образомъ.

Макарій, епископъ антейскій, сказаль: изложенное въ посланіи достопочтенавйшаго Месторія весьма несогласно съ вірою, утвержденною св. отцами, сошедшимися въ Някев: посему анаосматствую мудрствующихъ такимъ образомъ, какъ сущихъ вив православной ввры.

Фиваммовъ, еписконъ контскій, сказаль: посланіе достопочтеннъйшаго Несторія нисколько несогласно съ върою, наложенною св. отцами, сошедшимися въ Никев, ни съ посланіемъ святьйшаго и боголюбезнъйшаго Киррала: посему анаосматствую тъхъ, кто такъ въруеть.

Осопемить, спископъ навасскій, сказаль: изъ прочитаннаго посланія видно, что досто-почтенный ім месторій мудрствуєть совершенно несотласно съ върою св. отцевь: посему анасематствую и его и всекь техъ, которые раздівляють его мысли.

Аристовулъ, епископъ емуйскій, сказаль: изъ прочитаннаго посланія видно, что досто-почтенивйшій Несторій мудрствуєть противно правой въръ: посему анавематствую его.

Амфилохій, епископъ Сиды, сказалъ: странность и несообразность (съ върою) миъній, усматриваемыя въ прочитанномъ посланіи достопочтеннъйшаго Несторія, не только оскорблають слухъ благочестивыхъ, но показывають враждебность противъ правой въры.

Наконенъ всъ епископы виъстъ воскликнули: «кто не анавематствуетъ Несторія, тоть самъ да будетъ анасема! Православная въра анаоематствуетъ его! Св. соборъ анаоематствуетъ! Кто сообщается съ Несторіемъ, да будеть анаоема! Всъ мы анаоематствуемъ посланіе и учевіе Несторія! Еретика Песторія всв предаемъ анаоемъ! Всв мы анаоематствуемъ тыъ, кто сообщается съ Несторіемъ! Нечестивую въру Несторія анаосматствуемъ! Нечестивос ученіе Несторія всв предаемъ анаоемъ! Нечестиваго Несторія всв анаосматствуемъ! Вся вселенная анаосматствуеть нечестивое ученіе Несторія! Кто не анавематствуєть его, да будеть самъ анаоема! Православная въра анаоематствуеть его! Св. соборь анавематствуеть! Кто сообщается съ Несторіемъ, да будеть анавема»!

«Пусть прочитано будеть посланіе святьйшаго римскаго епископа». Ювеналій, епископъ іерусалимскій, сказаль: такъ! следуетъ прочитать посланіе Келестина, святейшаго архіепископа римскаго, котороє онъ писаль о вере.

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сталъ читать: цереводъ посланія Келестина, епископа римскаго, къ Несторію: «Возлюбленному брату Несторію Келестинъ.—Вселенская въра была въ миръ въ продолженіи въкоторыхъ дней нашего времени, послъ того какъ нестало нечестиваго и вездъ осужденнаго ученія Пелагія и Келестія» и проч. (1).

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ нотаріевъ, сказаль: согласно съ прочитаннымъ сейчасъ писалъ святый и благочестивъйшій епископъ нашъ Кириллъ. Писаніе его мы имъемъ подъ руками, и, если повелить ваше благочестіе, прочитаемъ.

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: пусть будетъ прочтено и оно, и внесено въ акты.

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изънотарієвъ, сталь читать: «Кириллъ и соборъ, собравшійся въ Александрій изъ египетскаго округа, Несторію, благоговъй-

BC. C.

<sup>(1)</sup> См. выше стр. 379.

нъйшему и боголюбентайшему сослужителю, желають о Господъ всякаго блага. — Посль того, какъ Спаситель нашъ ясно говорить: иже любить отща, или матерь паче Мене, нъсть Мене достоить (Мате. 10, 57), что должны будсть терить мы, отъ которыхь твое благоговъннство требуеть любви къ тебъ большей, чъмъ ко Христу, Спасителю всъх насъ»? и такъ далъе (1).

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сказаль: какъ посланіе святьйшаго и блаженныйшаго Келестива, епископа римской Церкви, отослано и передаю достопочтенныйшему Несторію: такъ и то, что писаль святьйшій и благочестивыймій Кирилль, епископъ александрійской Церкви и соборь египетскій, также передано ему чрезъ благочестивыйшихъ епископовъ Осопемита, Даніила, Потамона и Комарія. Не благоугодно ли будеть спросить объ этомъ благочестивыйшихъ епископовъ Осопемита и Даніила, здъсь присутствующихъ?

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: пусть почтепнъйшіе сослужители наши Осопенитъ и Даніплъ, здёсь присутствующіе, изъленять, отдали ли они сказанныя посланія.

<sup>(1)</sup> См. выше стр. 437.

Өеопемитъ, епископъ кавасскій, сказалъ! въ воскресный день, во время священнаго собранія, пришли мы въ жилище епископа, и тамъ, въ присутствіи всего клира и почти всъхъ вельможъ, отдали Несторію означенныя посланія.

Тоже самое подтвердиль и Данінль, епископъ дарнейскій.

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: даль ли онъ удовлетворительный отвъть по этимъ пославіямъ?

Дапінлъ, епископъ дарнейскій, сказаль: онъ сказаль намъ тогда, чтобы мы пришли къ нему на слѣдующій день и переговорили съ нимъ наединъ. Но когда мы пришли, то заперъ двери и не удостоплъ пасъ отвъта.

Феонемить, епископь кавасскій, сказаль: привявь упомянутыя посланія, онь приказаль намь придти кь нему на следующій день. Мы ушли. Потомь, когда опять пришли, онь не приняль нась, и не исполниль требованій, изложенныхь въ посланіяхь; напротивь въ церкви проповедываль тоже самое, и еще худшее ученіе. И не только до полученія посланія училь такь, но и после полученія сталь учить еще хуже, и такъ продолжаєть до сего дня.

Фидъ, епископъ ionnifickifi, сказалъ: остается ли Несторій досель при прежнемъ своемъ ученіи, объ этомъ могутъ сказать присутствующіе здёсь благочестив'йшіе епископы Акакій и господинъ Феодотъ, которые, не безъ личной для себя опасности, имъли бестду съвимъ Посему просимъ ихъ и закливаемъ предлежащимъ здёсь св. евангеліемъ, въ удостовтреніе и подтвержденіе настоящихъ разсужденій сказать намъ, что слышали они отъ самого Несторія за три дня предъ симъ.

Кириллъ, епископъ александрійскій, сказалъ: у насъ рѣчь идетъ не о какихъ нпбудь обыкновенныхъ вещахъ, но о самомъ важномъ дѣлѣ, именно, о правой вѣрѣ во Христа. Поэтому пусть епископы Оеодотъ и Акакій, какъ мужи благочестивые и правдолюбивые, согласно просьбѣ и заклинанію благочестивѣйшаго епископа Фида, откроютъ намъ, что слышали они отъ Несторія въ этомъ городѣ Ефесѣ, когда имѣли бесѣду съ нимъ о правой вѣрѣ.

Феодотъ, епископъ анкирскій, сказаль: скорблю о другѣ, но всякой дружбъ предпочитаю благочестіе; посему долженъ, хотя н не безъ великой скорби, высказать всю правду на предложенный вопросъ. Впрочемъ, въ свидътельствъ нашемъ, по моему, нътъ и нужды, потому что образъ мыслей его (Несторія) ясно открывается изъ его пославія къ твоему (Кирилла) благочестію. Какъ въ пославія онъ упорно отвергалъ, что Богу Слову, то есть, Единородному, можно приписывать что либо

человъческое, считая это унизительнымъ для Него: такъ и въ разговоръ повторялъ тоже самое. Какъ тамъ утверждалъ, что о Богъ нельзя говорить, что Опъ питался илекомъ или родился отъ Дъвы: такъ и здъсь неоднократно говорилъ, что о Богъ нельзя сказать, что Опъ—двухъ или трехъ мъсяцевъ. И это слышали отъ него не мы одни, когда за въсколько дней предъ симъ имъли бесъду съ нямъ, но и многіе другіе.

Акакій, епископъ мелитинскій, сказаль: когда дъло идетъ о въръ и богопочтеніи, всякое личное пристрастіе должпо умолкнуть. Посему, хотя я болье всъхъ любилъ господина Несторія, и всячески старался спасти его. но теперь по любви къ истинъ долженъ открыть то, что слышаль оть него, чтобы за сокрытие истивы не подвергнуть осуждению душу свою. Тотчасъ по прибытіи въ Ефесъ я имват съ сказаннымъ мужемъ бестду. Узнавъ, что онъ неправо мудрствуетъ, я всячески старадся вразумить его и отвлечь отъ ложныхъ мыслей. Онъ согласился со мною, по крайней мъръ на словахъ, что долженъ оставить прежнее мивніе. Но спустя десять или дввнадцать двей, когда бесъда между нами возобновилась. и я по обычаю сталь защищать истину, то замътилъ, что опъ и истинъ противится и впадаеть въ два нелепыхъ заблужденія. Ибо вопервыхъ онъ пелъпыми вопросами своими старался принудить собесваниковъ или совершенно отверглуть, что божество Единороднаго воплотилось, или допустить,--ни съ чъмъ несообразную мысль, - что вивств съ Богомъ Словомъ воплотилось и божество Отца и Св. Духа: чго было свойственно только въ высшей стенени злокозненному уму, готовому совершенио ниспровергнуть благочестивую въру. Потомъ, при другой бестать, вступиль въ разговоръ одинь изъ бывшихъ съ нимъ епископовъ, который утверждаль, что ипой есть Сынь, претерпъвшій страданія, и ниой-Богъ Слово. Я не могъ выпести такого богохульства, простилсл со всьми и ушель. Еще другой изъ бывшихъ съ нимъ оправдывалъ іудеевъ, утверждая, что они согръшили не противъ Бога, но противъ человъка.

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: разсказъ почтенвъйшихъ и благочестивъйшихъ сослужителей нашихъ Феодота и Акакія весьма ясевъ. Теперь слъдуетъ прочитать ученіе блаженныхъ отцевъ нашихъ и епископовъ о настоящемъ предметъ, и по прочтеніи внести въ акты.

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изънотарієвъ, сказалъ: мы пмѣемъ подъ руками книги святьйшихъ и блаженныхъ отцевъ и спископовъ и разныхъ мучениковъ,

и набрали изъвихъ нъсколько главъ: не благоугодно ли будетъ вамъ выслушать?

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: пусть будутъ прочитаны и внесены въ акты. И были прочитаны след. места.

Изъ книги *о бомсествь* Петра, святвйшаго александрійскаго епископа и мученика.

«Такъ какъ благодать и истина Іисусъ-Христомъ бысть (Іоан. 1, 17): то, по ученію апостола, мы спасены благодатію; нбо говорить: и сіе не ото вась; Божій дарь; не оть диль, да никтоже пожвалится (Ефес. 2, 8). По Божію благоволенію Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14) и образоми обрътеся, яко человъкъ (Фил. 2, 7), пе отлучившись божества. Богать сый, Опъ обнищаль (2 Кор. 8, 9, не такъ, чтобы Опъ совершенно оставилъ свою силу или славу, но обнищаль для того, чтобы за насъ гръшниковъ принять смерть, Ираведнику за неправедники, да приведеть ны Богови, умерщелень убо бывь плотію, оживт же Духомъ» (1 Петр. 5, 18). И немного пиже: «Посему и евангелистъ возвъщаетъ истину, когда говоритъ: н Слово плоть бысть, и вселися въ ны (Іоан. 1, 14). То есть, тогда (Слово плоть бысть), когда ангелъ, привътствуя Дъву, сказалъ: радуйся, благодатная, Господь съ тобою (Лук. 1, 28). Слова Гаврінла: Господь съ тобою, значать

тоже, что: Богъ Слово съ тобою. Они означають, что Слово родилось во утробъ Дъвы и содълалось плотію, какъ и написано: Духъ Святый найдеть на тя, и сила Вышинго осынить тя: тылисе и раждаемое свято наречется Сынь Божій» (Лук. 2, 55). И еще ниже: «Но Богъ Слово воплотился во чревъ Дъвы безъ содъйствія мужа, но волъ Бога, могущаго все совершить, не выъя нужды ни въ дъйствіи, ни въ присутствіи мужа. Ибо сила Божія, осънивъ Дъву наитіемъ Святаго Духа, воздъйствовала сильнъе мужа».

Изъ книги противъ аріанъ святьйшаго Аванасія, бывшаго епископа александрійскаго.

•Многіе содълались святыми и чистыми отъ всякаго гріха: Ісремія быль освящень отъ матерняго чрева (Іср. 1, 5); Іоаннъ, носимый еще во чревъ, взыграся радощами отъ гласа Богородицы Марін (Лук. 1, 44). Однакоже царствова смерть отъ Адама даже до Могсея и надъ несогрышившими по подобію преступленія Адамова (Рим. 5, 14). А такимъ образомъ люди тъмъ нементе оставались смертными, тлънными, доступными свойственнымъ естеству страданіямъ. Но пынъ, послъ того, какъ Слово содълалось человъкомъ, и усвоило себъ все принадлежащее плоти, вичто подобное не касается уже тъла по причинъ бывшаго въ тълъ Слова, но истребле-

но имъ, и люди не остаются уже гръшными и мертвыми по своимъ страстямъ, но воспресши силою Слова, навсегда пребываютъ безсмертными и нетавиными. Посему, когда раждается плоть отъ Богородицы Марін, родившимся именуется самъ Онъ, дарующій другимъ рожденіе къ бытію, чтобы на Себя перенести Ему наше рожденіе, дабы послъ сего и мы, не какъ только земля, возвращались въ землю, но какъ сочетавшіеся съ Словомъ, которое съ неба, чрезъ Него были возведены на небо. Посему не безъ причины перенесъ Онъ на Себя также и прочім немощи тела, чтобы мы уже, не какъ только человъки умирали, но какъ усвоенные Слову, соделались причастинками вечной жизни. Ибо не умираемъ уже по прежнему бытію въ Адамъ, но какъ бытіе наше и всъ тълесныя немощи подъяты на себя Словомъ, то возставе интелем и по разрашени клятвы за гръхъ Тъмъ, кто въ насъ и за насъ содълался KARTBOIO».

Изъ посланія къ Епиктету егоже.

«Какъ именующіеся христіанами осмѣлились усумниться въ томъ, что произшедшій отъ Маріи Господь по существу и естеству есть Сынъ Божій, а по плоти происшель отъ съмени Давидова и отъ плоти св. Маріи? Ужели нѣкоторые простерли дерзость свою до того, чтобы сказать: Христосъ плотію постра-

давшій и распятый не есть Господь, Спаситель, Богъ, Сынъ Отчій? Плв, какъ хотятъ ваться христіанами тв, которые утверждають, что Слово снизошло на святаго человъка, какъ на одного изъ пророковъ, а не само содъдалось человъкомъ, воспріявъ тело отъ Марін, и что иной есть Христосъ, а иной-Божіе Слово, прежде Марін и прежде въковъ сущій Огчій Сынъ? И какъ могутъ быть христіанами тъ, которые говорять, что наой есть Сывъ, а иной-Божіе Слово»?-И немного ниже: «Содълано же это не по присвоению (од Эботег, какъ. представляли себъ также пъкоторые, да не булетъ! Но какъ Спаситель истинно и афиствительно сталъ человъкомъ, то совершено спасеніе цълаго человъка. Ибо если, какъ говорять опи, бытіе Слова въ тель только такъ выражается по присвоенію, а одно женіе по присвоенію есть только мысленпредставленіе: то оказывается, и отр спасеніе и воскресеніе человъковъ, согласно съ злочестивъйшимъ Манихеемъ, есть минмое, или только такъ именуемое. Но спасение нашене мысленное представленіе, и спасепіе не одного тъла, а цълаго человъка, т. е. души п твла, дъйствительно совершено. Итакъ твло Спасителя, согласно съ божественными писаніями, было человъческое по естеству, воспринятое отъ Маріи и истинное».

Изъ посланія къ Докиму Юлія, святьйшаго епископа римскаго.

«Для полноты въры проповъдуется, что Сынъ Божій воплотился отъ Дъвы Марін, и жилъ между людьми, что Онъ не дъйствовалъ только въ человъкъ (это можно отнести только къ пророкамъ и апостоламъ), но что Онъ есть совершенный Богъ во плоти и совершенный человъкъ въ Духъ,—не два сына,—т. е. одинъ истинный Сынъ, воспріявшій человъка, а другой смертный человъкъ, воспріятый Богомъ; но единъ Единородный на небеси и Едипородный на земли Богъ».

Изъ пославія Феликса, святьйшаго римскаго епископа и мученика, къ епископу Максиму и александрійскому клиру.

«Что касается до воплощенія Слова и въры, то въруемъ въ Господа нашего Іисуса Христа, рожденваго отъ Дъвы Маріи, въруемъ, что Опъ есть въчный Сынъ Божій и Слово, а не человъкъ, воспріятый Богомъ, такъ что бы былъ отличенъ отъ Него; ибо Сынъ Божій не такъ воспріяль человъка, что бы былъ отличенъ отъ него, но будучи совершеннымъ Богомъ содълался вмъстъ совершеннымъ человъкомъ, воплотившись отъ Дъвы».

Изъ пятаго пасхальнаго посланія Ософида, святьйшаго епископа александрійскаго.

«И ныев есть останки прежнихъ чудесъ. Посему никто да не сомнъвается, что сила Божія можетъ произвесть то, чтобы родила Дъва. Отъ нея-то и родилось живое Слово Божіе, дабы уподобиться намъ, ибо иначе Оно не могло войти въ ближайшее общеніе съ нами. Чтобы не воспріять плоть отъ похоти и услажденія сна (Прем. Сол. 7, 3), какъ это бываетъ со всты прочими людьми, Оно раждается въ подобін нашемъ, но принимаетъ плоть отъ Дъвы; и такимъ образомъ; по зраку раба, является человъкомъ, подобнымъ намъ, но дълами показываетъ, что Оно есть Творецъ и Господь всего, ибо творило дъла Божіи».

Изъ щестаго пославія егоже.

«Какъ наилучшіе изъ художниковъ не на благородномъ только веществъ являютъ свое искусство и заслуживаютъ удивленіе, но часто берутъ малоцівный воскъ и рыхлую глину, и на нихъ показываютъ силу своего искусства, и чрезъ это удостоиваются еще большей по-хвалы: такъ и высочайшій встать Художникъ, живое и дъйственное Слово Божіе, украсившее вселенную стройнымъ порядкомъ, списходя къ намъ, не принимаетъ какое либо превосходное вещество, напримъръ небесное тъло, но являетъ величіе своего художества на персти, обновляя человъка, созданнаго изъ персти. Самъ какимъ-то новымъ, необычайнымъ образомъ

является отъ Дѣвы человѣкомъ. И хотя образомъ рожденія отличается отъ насъ, однакожъ во всемъ, кромѣ грѣха, уподобляется намъ. Онъ и раждается, и повивается пеленами, и интается млекомъ, въ младенчествѣ полагается въ ясли; (вообще) по сказаннымъ причинамъ, принимаетъ всѣ немощи естества нашего. Впрочемъ, бывъ еще младенцемъ, Онъ устратаетъ и врага и его полчище, привлекаетъ къ покаявію волхвовъ, и устрояетъ такъ, что они презираютъ пославшаго ихъ царя».

Изъ слова *о милостынт*ь Кипріана, святъйшаго епископа и мученика.

«Велики и многочисленны, возлюбленные братія, благодъянія Божіи, которыя Богъ Отецъ и Христосъ явили и всегда будутъ являть для нашего спасенія по своей богатой и великой милости. Для спасенія и оживотворенія нашего Отецъ послаль Сына своего, да обяовить насъ. Посланный Сынъ (Божій) благоволиль содълаться и сыномъ человъческимъ, дабы насъ сдълать сынами Божіими. Онъ смириль Себя, дабы возвысить людей, поверженныхъ долу, былъ язвленъ, дабы уврачевать наши язвы, зракъ раба пріялъ, дабы насъ отърабства привести къ свободъ, претерпъль смерть, дабы смертнымъ даровать безсмертіе».

*Изъясненіе въры* святьйшаго Амвросія, бывшаго епископа медіоданскаго.

«Если не върять миъ, то пусть повърять апостолу, который говорить: егда пріиде кончина льта, посли Богъ Сына своего, раждаема отъ жены, бываема подъ закономъ (Гал. 4, 4). Сына, говорить, своего,—не единаго изъ многихъ, не усыновленнаго, но своего. Когда говорить: своего, этимъ указываеть на въчное рожденіе Сына. Далье говорить, что сей Сынъ родился отъ жены, дабы рожденіе приписываемо было не Божеству, но воспріятію имъ тъла. Раждаемаго отъ жены, чрезъ воспріятіе плоти; бываема подъ закономъ, чрезъ исполненіе закона. Пбо небесное рожденіе прежде закона, а это посль закона».

Изъ второй книги о впърп егоже.

«Да умолкнуть пустыя словопренія; нбо царствіе Божсіе, какъ написано, не въ доводахъ слова, но въ явленіп силы (1 Кор. 2, 4). Соблюдаемъ различіе божества и плотн. Вътомъ и другомъ говорить единый Сынъ Божій, нбо въ Немъ то и другое естество. Но хотя говорить одинъ и тоть же, впрочемъ невсегда одинаковымъ образомъ. Примъчай въ Немъ то славу Божію, то движенія человъка. Какъ Богъ, Онъ учить божественному, нбо есть Слово Божіє; какъ человъкъ, говорить о человъческомъ, ибо говориль въ моемъ естествъ. Сей есть хлибъ животний, иже сшедий

св небесв. Хлюбъ сей есть плоть, какъ самъ сказаль: и хлюбъ, егоже Азъ дамъ, плоть моя есть (Іоан. 6, 7). Сшедый съ небесе есть Тотъ, егоже Отецъ святи и посла въ міръ (Іоан. 10, 56). Это самое ръченіе научаетъ насъ, что въ освященін имъло нужду не божество, а плоть».

Великаго и святыйшаго Григорія, бывшаго спыскопа назівпискаго.

«Пусть люди не обольщають другихъ, и сами пусть не обольщаются, допуская, что Господній человъкъ, какъ говорять они, лучше же сказать, Господь нашъ и Богъ, не имъетъ ума (т. е. человъческаго). Мы не отдъляемъ въ Немъ человъка отъ божества, но учимъ, что одинъ и тотъ же-прежде не чедовъкъ, но Богъ и Сынъ единородный, предвъчный, не имъющій ни тъла, ян чего либо тълеснаго, а наконецъ и человъкъ, воспріятый для нашего спасевія, подлежащій страдавію по плоти, безстрастный по божеству, ограниченный по тълу, неограниченный по духу; одинъ и тотъ же-земный и небесный, видимый и унопостигаеный, выбстимый и невыбстимый, чтобы всепваымъ человъкомъ и Богомъ возсоздань быль всецвлый человъкъ, падшій поль грвхъ.

«Если кто не признаетъ Марію Богороди» цею, то онъ отлученъ отъ божества.

«Если кто говорить, что Христось, какъ чрезъ трубу, прошель чрезъ Дѣву, и не образовался въ ней божески виѣстѣ и человѣчески,—божески, какъ родившійся безъ мужа, человѣчески, какъ родившійся по закону чревоношенія: да будеть анавема!

«Если кто говорить, что въ Дѣвѣ образовался человѣкъ, и потомъ уступилъ мѣсто Богу,—то онъ осужденъ, ибо это значитъ не рожденіе Бога признавать, а избѣгать рожденія.

«Если кто вводить двухъ сыновъ-одного отъ Бога и Отца, а другаго отъ матери, а не одного и тогоже, то да лишится онъ всыновленія, объщаннаго право върующимъ. Ибо хотя два естества-Богочеловъкъ (какъ въ человъкъ душа и тъло) --но не два сына, не два Бога, — (какъ и здёсь не два человека, хотя Павелъ 2 Кор. 4, 16. наименовалъ человъкомъ и внъшнее и внутренее въ человъкъ). Кратко сказать: въ Спасителъ есть иное и иное: потому что нетожественны невидимое съ ви-ДИМЫМЪ и довременное съ тъмъ, что подъ временемъ; но не имъетъ въ Немъ мъста иный и иный. Сего да не будеть. Ибо то и другое въ срастворенін-и Богъ вочеловъчился, и человъкъ обожился, или какъ ни наименовалъ бы кто это. Когда же говорю: иное и иное, разумъю это иначе, нежели какъ должно разумать

о Троицъ. Тамъ Иный и Иный, чтобы не слить намъ упостасей, а не иное и иное; ибо три упостаси по божеству суть едино и тожественны.

«Если кто говорить, что во Христь божество, какъ въ пророкахъ, благодатно дъйствовало, а не существенно было сопряжено и сопрягается: то онъ да не будетъ имъть въ себъ лучшаго вдохновенія, а напротивъ того, да исполнится противнаго!

«Если кто не покланяется Распятому, таковый да будеть анавема, и да причтется къ богоубійцамъ!

«Если кто говоритъ, что Христосъ сталъ совершенъ чрезъ дъла, и что Овъ, или по крещеніи, или по воскресеніи изъмертвыхъ, удостоенъ всыновленія, подобно какъ еллины допускають боговъ сопричтенныхъ,—да будетъ анасема! Ибо то не Богъ, что получило начало, или преуспъваетъ, или усовершается, хотя и говорится это (Лук. 2, 52) относительно постепеннаго проявленія» (божества во Христъ).

Святьйшаго Василія, бывшаго епископа Кесаріи каппадокійской.

«Превосходство силы доказывають не столько небо и земля, и общирность морей, и животныя, живущія въ водахъ и на сушт, и растенія и звъзды, и воздухъ, и времена года, и разнообразное украшеніе вселенной, сколько

40

1

то, что неограниченный Богъ могъ чрезъ плоть безстрастно вступить въ борьбу со спертію, чтобы собственнымъ своимъ страданіемъ даровать намъ безстрастіе».

Григорія, святьйшаго епископа нисскаго.

«Сіе же, говорить, да мудретвуется въ васъ, еже и во Христъ Іисусъ, иже не восхищеніемь непщева быти равень Вогу, но Севе умалиль, зракь раба пріимь (Фили. 2, 5). Что уничиженные для Бога зрака раба? Что смиренные для царя всяческихъ, какъ добровольно войти въ (пріискреннее) общеніє съ нашею немощною природою? Царь царствующихъ и Господь господствующихъ привимаеть зракъ раба; Суділ вськъ двлается данникомъ властителей; Господь твари поселяется въ пещеръ; измъряяй вся пядію необръетъ мъста въ гостинницъ, но подагается въ ясляхъ безсловесныхъ; чистый и непорочный не отвращается сквернь человического естества, но, прошедъ всв степени нашего убожества, претеривваеть наконець самую смерть. Взирайте на великость Его самоуничиженія. Жизнь вкушаеть смерть, Судія ведется въ преторъ, Владыка всякой жизни подвертается приговору судін; Царь всвіх премірных силь предается въ руки казнителей. Пусть, говорять, съ симъ образцемъ соображается мвра твеего смиренія».

Аттика, епископа константинопольскаго.

«Ныя в Христось и Господь но челов вколюбію пріємлеть рожденіе (по плоти); ибо рожденіе по божеству имват уже прежде».—Потомъ присовокупляеть въ сему: «челов вколюбивое Слово умаляется, будучи по своему божеству неспособно въ умаленію; ибо само Себе
умалило, вракъ раба пріимъ. Везплотный воилонается для тебя: Слово плоть бысть.
Неподлежащій осязанію по безтвлесному естеству двлается осязаемымъ, Безначальный пріемлеть начало но твлу, Совершенный воврастаеть, Нензивняемый преуспъваеть, Богатый
раждается во временномъ приставниць; покрываяй небо облаки повивается неленами, Царь
подагается въ ясляхъ».

Егоже.

«Если кого удаляеть отъ насъ вочеловеченіе Единороднаго, рожденіе стъ Дъвы, общеніе страстей, кресть, смерть и воскресеніе:
тоть пусть узнаеть, что все это было для спасенія міра, и пусть не думаєть, что это недостойно человъколюбія Совершеннъйшаго. Ибо,
если унизительно для Бога вселиться въ Дъву,
то гораздо увизительнъе было бы создать ес.
Но какъ для Него не было униженіемъ создать
ес, то и вселиться въ свое созданіе Онъ не
счель постыднымъ. И если страдать есть зло,
то избавлять отъ страданій—какое благо! По-

сему-то и умеръ Безсмертвый, дабы умертвить смерть, и воскресъ, устрояя наше воскресеніе. И все это совершиль не божественнымъ естествомъ, но чрезъ воспріятіе илоти: по божеству пребываль безстрастнымъ, плотію же все перенесъ и претериъль, дабы быть вождемъ и законодателемъ наилучшей жизни».

Амфилохія, епископа иконійскаго.

«Какъ одинъ и тотъ же есть Царь и Богъ и по домостроительству долженъ былъ вкусить смерть: то и дары служатъ прикровенными назнаменованіями таинъ. Приносятъ волхвы злато, признавая въ Немъ царя; приносятъ ливанъ, въдая, что приносятъ Богу; приносятъ смирну ради таинства страданій и смерти Его».

Егоже.

«Если бы Онъ не родился по плоти, ты не возродился бы въ духъ. Если бы Онъ не принялъ зракъ раба, ты не получилъ бы славы всыновленія. Посему-то сходитъ на землю Сый на небеси, дабы т. е. ты, сущій на земли, восшелъ на небо; посему-то Христосъ умалилъ Себя, дабы всё мы пріяли отъ Его полноты. Его смерть содвлалась для тебя безсмертіемъ; страданіе Господа содвлалось возвышеніемъ для раба. А ты благодъяніе обращаещь въ поводъ къ богохульству».

Нетръ, пресвитеръ адександрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сказаль: мы имъемъ подъ руками и богохульныя книги достопочтеннъйшаго Несторія, и изъ одной выбрали ивсколько главъ. Не благоугодно ли будетъ святому собору приказать прочитать эти главы?

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: нусть будуть прочитаны и внесены въ акты.— И прочіе епископы сказали: мы всъ думаемъ также.

Изъ книги Несторія, листь 17 о догматъ.—И было читано такъ:

«Когла божественное писаніе начинаетъ говорить о рожденіи Христа отъ Дъвы Марів, или о Его смерти, то нигат не употребляетъ имени: Богъ, но-или Христосъ, или Сынъ, или Господь. Ибо эти три имени обозначають оба естества, иногда то, иногда другое, а иногда и то и другое витетть. Напримъръ, изълсияя намъ рожденіе отъ Дъвы, писаніе говорить: посла Богъ Сына своего; не сказало: посла Богъ Бога Слово, но беретъ имя, означающее оба естества. Такъ какъ Сынъ есть и Богъ и человъкъ, то и говоритъ: посла Богь Сына своего, раждаема от жены (Гал. 4, 1), дабы, когда ты услышишь: раждаема оть жены и потомъ увидишь предыдущее имя, означающее оба естества,-то рожденіе отъ св. Дъвы называль бы также Сыномъ; нбо

Сына же Божія родила и Христородица Дѣва. Но какъ Сынъ Божій имѣеть два естества, то она родила не Сына Божія, а родила человъчество, которое есть также сынъ, ради сочетавшагося съ нимъ Сына».

Егоже листь 21.

«Замвчай, еретикъ, сущность двла. Я не отнимаю у Христородицы Дввы славы; знаю напротивъ, что достойна почитанія та, которая приняла (въ себя) Бога, чрезъ которую явился или изшелъ въ міръ Богъ всяческихъ, чрезъ которую возсіяло Солице правды. Но опять и не довъряю вашимъ рукоплесканіямъ. Какъ пеняли вы слово: изшелъ (препдер)? По моему, это не тоже значитъ, что: родился; нбо я не такъ скоро забываю себя. Что Богъ Слово изшелъ отъ Христородицы Дѣвы, этому я научился изъ божественнаго писанія; а что Богъ родился отъ нея, этому нигдъ не учитъ писаніе».

## И виже:

«Итакъ бежественное нисаніе нигдів не говорить, что отъ Христородицы Дівы родился Богъ, не—или Іисусъ Христосъ, или Сынъ, или Господь: это мы всів признаемъ. Несчастенъ, кто не признаетъ немедленно того, чему учить писаніе. Воставь поими отроча и Матерь Его: это гласъ внісльскій. Архангелы, комечно, лучше тебя знали, что относится къ тайнъ рожденія; но они не говорять: воставъ поими Бога и Матерь Его, но: воставъ поими отроча и Митерь Его.

Егоже листъ 24.

«Сказано: не бойся пріяти Маріаму жены твоея: рожебиеебося въ ней отъ Духа есть Свята (Мат. 1, 20). Здёсь въ слове усиин Эен примемъ ди мы два у, иди одно, это не вредитъ сиыслу, какъ сторо мы будемъ говорить, что Богъ Слово явился во плоти; ибо иное-быть витесть съ розденнымъ, и иное-родиться. Рождшеебося в ней, сказано, от Луха есть Свята, т. е Духъ Святый создаль сущее въ ней. Итакъ отны, какъ свъдущіе въ божественныхъ писанііхъ, видьли, что если (въ символь) вибсто: оплотившаюся, сказать: рожденнаго, то обжется, что или Богъ Слово есть Сывъ Духа, или что Онъ имъетъ двухъ отцевъ, или наконецъ-если примемъ одно ч (т. е. будемъ читать уголий, а не угооп вет), -что Богъ Слово есть создание Духа Святаго. Посему, избъгая слова: рожедніе, они изложили: «насъ ради человъкъ и нашто ради спасенія сшедшаго (съ небесъ) и всилотившагося». Что такое: воплотившаюся. Не то, что бы божество Его превратилос въ плоть.—Сказавъ: воплотившигося отв Духа Свята, отцы следовали въ семъ евагелисту. Ибо евангелисть, говоря о вочеловчении, не приписаль

Слову рожденія, но употребиль воплощеніе. Гдъ? Слупай. И Слово плоть бысть, не сказаль: Слово родилось плотію. Напротивь, гдв апостолы или евангелисты утоминають о Сынъ, то всегда говорятъ, что Онъ родился отъ жены. Внимай, проту тебя слованъ моимъ. Гдв, говорю, употребляють имя: Сынг, тамъ говорять и родился, утверждають, т. е., что родился отъ жены. Напромвъ, минають о Словь, тамъ на одинъ изъ нихъ не осмвлился сказать, что Онгродилось чрезъ человъчество. Слушай! Блаженый евангелисть Іоаннъ, говоря о Словъ и Его воплощения, воть что пишеть: и Слово тоть бысть, т.е. приняло плоть, и вселися в ны, т. е. облеклось въ наше естество и хило среди насъ, и видъхомь славу Его, т.: Сына, а не сказаль: «видъхомъ рождение Слова».

Егоже листь 15 о домать.

«Такъ мы и сущаго по плоти Христа именуемъ Богомъ, по причин сопряженія (συναφίας) съ нимъ Бога Слова, зна въ тоже время, что Онъ по видимости былъ, какъ простой человъкъ. Слушай, вотъ Прелъ проповъдуетъ и то и другое: отта іудеер, говорить, Христось по плоти, сый нада стъми Бога (Рам. 9, 5). Сперва говорить, что нъ человъкъ, а потомъ видимаго человъка сто называетъ Богомъ Эгодора), по причинъ спряженія съ нимъ Бога, дабы никто не упрекнулъ Христіанство въ обоженіи человъка».

Егоже листь 27.

«Какъ Творца всяческихъ мы называемъ Богомъ, и богомъ также называется Монсей, какъ сказано: се дажь тя бога Фараону (Исх. 7, 1), и Изранль называется сыномъ Божіимъ: сынь мой первенець Израиль (Исх. 4, 22),какъ Саулъ называется христомъ: никакоже ми, говорить, от Господа, еже нанести руку мою нань, яко христось Господень есть сей (1 Цар. 24, 7), равно и о Киръ сказано: сице глаголеть Господь Богь помазанному (хрісы) моему Киру (Иса. 45, 1), и наконецъ вавилоняне называются святыми: Азъ повельваю, освящении (буши) суть: Азъ веду ихъ (Иса. 13, 3): такъ и Христа мы называемъ и Господомъ, и Богомъ, и Сыномъ, и Святымъ, и Христомъ. Но хотя здъсь имена общи и сходственны, однакожъ достоинство не одно и тоже».

Егоже листь 15.

«Сіе да мудрствуется въ васъ, еже и во Христъ Іисусъ, иже во образъ Божіи сый... Себе умалиль, зракъ раба пріимъ (Филип. 2, 5). Не сказаль: сіе да мудрствуется въ васъ, еже и въ Богъ Словъ, иже во образъ Божіи сый зракъ раба пріимъ; но употребивъ имя: Христосъ, —имя, обозначающее

оба сетества, безъ всякой онасности и Боговъ Его называетъ, и принявшимъ зракъ раба, безошибочно относя сказанное къ обоинъ естествамъ».

Егоже листъ 16.

«Да о имени, говорить, Іисусовъ всяко кольно поклонится, небесныхь, и земныхь, и преисподнихь; и всякь языкь исповіьсть, яко Господь Іисусь Христось
(Фил. 2, 10). Ради носящаго почитаю носимаго, ради сокровеннаго почитаго видимаго. Богь
неотділить отъ видимаго (т. е. Христа); посему не разділяю чести Неразділяємаго; разділяю естество, но соединяю поклоненіе».

Егоже листь 17.

«Богъ Слово и прежде воилощенія быль и Сынъ и Богъ и соприсущь Отцу, но въ последнее время Онъ приняль также зракъ раба. Впрочемъ хотя нрежде Онъ быль и назывался Сыномъ, но после принятія плоти, санъ по себе—въ отдельности—не долженъ называться Сыномъ, дабы не ввести намъ двухъ сыновъ. Но какъ съ имиъ соединился (отбетат) Тотъ, кто быль въ начале Сыномъ, то по отношенію къ достоинству сыновства, а не по отношенію къ природамъ, въ Немъ нельзя допустить и разделенія; говорю: по отношенію къ достоинству сыновства, а не по отношенію къ природамъ, въ Немъ нельзя допустить и разделенія; говорю: по отношенію къ природамъ, въ Немъ нельзя допустить и разделенія; говорю: по отношенію къ природамъ. Посему-то Богъ Слово называется

н Христомъ, такъ какъ имветъ постоянное общение (συναφέιαν) со Христомъ».

Егоже листь 15 о догмать.

«Итакъ соблюдемъ несліянное общеніе (сичарскач) естествъ, будемъ исповъдывать Бога въ человъкъ, будемъ почитать человъка, сповланяемаго съ Вседержителемъ Богомъ, по причинъ божественнаго общенія (сичарскаς)».

Егоже листъ 6.

Смотри, что сказано: да милостивь будеть и върень первосвященникь въ тъхъ, яже къ Богу: въ немь же бо пострадавь, самь искущень бывь, можеть и искушавмымь помощи (Евр. 2, 17). Итакъ нострадавній есть милостивый первосвященникъ; но то, что можеть подлежать страданію, есть крамъ, а не Богъ, оживотворяющій пострадавщаго».

Егоже листь 27.

«Знайте, какъ превосходно было общенів божества (съ человъчествонъ), даже и въ то время, когда Господия плоть созерцаема была въ младенцъ. Ибо одниъ и тотъ же былъ и младенцемъ, и Владыкою младенца. Вы одобрили слово; смотрите же, не безсоднательно содержите его; ибо я сказалъ: одинъ и тотъ же былъ и младенцемъ, и обиталъ въ младенцемъ, и обиталъ въ младенцемъ.

## Егоже листь 1.

«Дъйствія Троицы общи, и различаются только по упостасямъ. Такимъ образомъ прославленіе Единороднаго иногда приписывается Отцу, ибо говорить: есть Отцу, ибо говорить: Аухъ истины прославить Мя (Іоан 16, 14), а иногда силь Христовой».

Егоже листь 16, гдъ говорить о Христь. «Это есть Тоть, который сказаль: Боже мой, Боже мой, вскую Мя еси оставиль (Мате. 27, 46),—Тотъ, который претерпы тридневную смерть. Покланяюсь Ему выъсть съ божествомъ, какъ соучастнику божественнаго величія». И ниже: «не само по себъ есть Богъ то, что образовалось во утробъ, не само по себъ-Богъ то, что создано Духомъ, не само по себъ-Богъ то, что положено во гробъ: ибо въ такомъ случав мы были бы явными человъкопоклонниками и мертвопоклонниками. Но какъ въ воспріятомъ (обиталь) Богъ, то воспріятый, какъ СОСДИНСННЫЙ (συναφεις) СЪ воспріявшимъ, отъ воспріявшаго именуется также Богомъ».

Егоже листь 3 противь еретиковь, гль говорить о Св. Лухъ.

«Какимъ образомъ можетъ быть рабомъ Тотъ, который действуетъ вмёстё съ Отцемъ и Сыномъ? Если кто наследуетъ действія Ду-

ха, то найдетъ, что они нисколько не действій Отца и Сына. Это не значить, чтобы единое Божество раздълялось на части, но божественное писаніе, дабы показать равенство Троицы, раздъляеть иногда по упостасямъ то, что принаддежить единой силь. Полобное усматриваю я и изъ дълъ, начавшихся во временн. Слово плоть бысть, и вселися въ ны. Отепъ спосадилъ съ собою восиріятое человъчество (Еф. 1, 20. 2, 6), ибо сказано: рече Господь Господеви моеми: съди одеснию Мене (Пс. 109, 1). Снистедтій Духъ увеличиль славу воспріявшаго; ибо говорить: егда пріидеть Духь истины, Онь Мя прославить» (Іоан. 16, 13. 14).

Егоже листь 6, гдв говорить о Христв.

«Онъ посланъ проповыдати плыненнымь отпущение и слыпымь прозрыние (Лук. 4, 18), и, какъ апостолъ прибавляетъ, говоря: Онъ сдвлался върнымъ Богу первосвященивномъ (Евр. 2, 17). Итакъ Онъ содълался, а не отъ въка существовалъ. Еретикъ! Онъ нало помалу достигъ достоинства первосвященника. Слушай, вотъ слова, которыя яснъе говорятъ тебъ объ этомъ: иже во днежь плоти своея моленія же и молитвы къ могущему спасти его от смерти съ воплемъ кръпкимъ со слезами принесъ и услышанъ бывъ от благоговъинства; аще и Сынъ бяще,

обаче навыче оть сихь, яже пострада послушанію: и совершився бысть встыв послушающимь его виновень спасенія вычна**το** (EBp. 5, 7-9). Α совершается (τελειούται), еретикъ, то, что мало помалу преуспъваетъ. О семъ и Іоаннъ въ евангелія говорить: Іисусъ преспъваще премудростію и возрастомь и благодатию (1). Согласно съ симъ и Павелъ товорить: совершився бысть встыв послушающимь его виновень спасенія вычнаю, наречень от Бога первосвященникь по чипу Мельхиседекову (Евр. 5, 9. 10), и ниже: наречень первосвященникь. Зачыть же ты превратно толкуещь Павла, смешивая безстрастнаго Бога Слово съ земнымъ подобіемъ, н двлая (Его) удобостраждущимъ первосвященникомъ»?

Егоже листь 17.

«Тъмже, братія, званія небеснаго причастницы, разумьйте посланника и святителя исповыданія нашего Іисуса Криста: вырна суща сотворшему Его» (Евр. 5, 12). И наже: «такъ какъ у насъ одинъ сей первосвященникъ, состраждущій, соестественный нать и постоянный: то не отступайте отъ

<sup>(1)</sup> Слова сін находятся въ свангелів не Іоания, а Луки: 2, 52.

върм въ Него. Ибо Онъ посланъ въ слъдствіе объщаннаго намъ благословенія отъ съмени Авраама, какъ приносящій жертву тъла за Себя и за соестественныхъ Ему людей. Замъть: (апостоль) сназаль прежде, что всяній первосвященникъ имъетъ нужду въ жертвъ, и изключилъ Христа, какъ не имъющаго въ этомъ нужды; но здъсь утверждаетъ, что Онъ приноситъ жертву за Себя и за соестественныхъ сну людей».

Егоже лість 4.

«Итакъ слушайте со винманість сін слова: лдый, говорить, жою плоть (Ісан. 6, 56). Поменте, что завсь говорится о наоти, и слово: плоть не много прибавлено. Не подумайте, что я неправильно толкую. Ядый мою плоть и пійй жою кровь; не сказаль: ядый мов божество и піяй оное, но: ядый мою плоть и піяй мою кровь, во Мнь пребываеть, и Ast es nexts. Homeste, sto crassno o maote. Икоже посла Мя живый Отець (—87), Меня, потораго вы видите. Но говорять, что ніогда я неправильно толкую. Узнаемъ моъ следующаго: якоже посла Ми живый Отепъ. Онъ (противникъ) изъясинетъ это о божестив, я-о человычествь. Посмотримь, кто толкуеть неправильно: жкоже посла Мл живый Отвив. Еретикъ говоритъ, что здесь речь идетъ о божествъ: посла Мя, т. е. Бога Слово. По

мненію вхъ (противниковъ): якоже посла Мя живый Отець, и Азъ-Богъ Слово живу Отца ради. Но потомъ вотъ что следуеть: ядый Мя, и той живь будеть (—57). Кого же будеть есть? божество или человычество»?

Егоже листь 16.

«И вообще, если тщательно изследуемь новый завътъ, то нигдъ не встрътимъ въ немъ, чтобы смерть приписывалась Богу. но-или Христу, или Господу, или Сыну. А эти имена: Христосъ, Сынъ, Господь, когда усвояются въ писаніи Единородному, обозначають оба естества, иногда божество, иногда человъчество, а иногда то и другое вмъсть. Напр. когда Павель въ посланіи проповъдуеть: аще бо врази бывше примирихомся Бош смертію Сына Его (Римл. 5, 10): то обозначаеть симъ человъчество Сына. Но когда онъ же говорить (въ посланіи) къ Евреямъ: Бого магола намь въ Сынь, имже и въки сотвори (Евр. 1, 1. 2): то показываетъ божество Сына; ибо не плоть сотворила въки, сама бывъ творена после многихъ вековъ». И ниже: божество нивло братомъ Іакова, не смерть Бога Слова возвъщаемъ, когда вкушаемъ Господню плоть и кровь» (1 Кор. 11, 26).

Егоже (Несторія) листь 23.

«Я замъчаю въ нашемъ народъ великую привязанность къ въръ и пламенную ревность къ благочестію, но по невъжеству въ божественныхъ догматахъ онъ часто впадаетъ въ заблужденія. Въ этомъ, впрочемъ, виноватъ не самый народъ, но какъ бы выразиться приличте»:—Наставники ваши не имъли времени сообщить вамъ точнъйшаго ученія».

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сказалъ: вотъ онъ прямо говорить здёсь, что никто изъ бывшихъ до него учителей не говорилъ народу того, что онъ говорилъ.

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: танъ какъ все сказанное Несторіемъ отвратительно и богохульно, и слухъ нашъ не можетъ болъе выносить сихъ мерзостей: то пусть всъ богохульныя его слова, въ изобличеніе ихъ виновинка, будутъ внесены въ акты.

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сназалъ: достопочтеннъйшій и благочестивъйшій митрополить и епископъ кареагенскій Капреолъ съ діакономъ Везулою прислалъ сему святому собору посланіе. Если повелить ваше благочестіе, я прочитаю это посланіе, равно и переводъ его.

«Епископъ Капреолъ благочестивъйшимъ Блаженнъйшимъ сослужителямъ, отовсюду вс. с. 41 сошедшимся на соборъ, желаетъ о Господъ всякаго блага.

«Я желаль, благочестивый піе братія, чтобы при настоящемъ положеніи двлъ созвань быль вашь досточтимый соборь,-и намь хотвлось бы отправить на сей соборъ не достойное слезъ извинение, но благоустроенное посольство, состоящее изъ итсполькихъ собратій и епископовъ нашихъ, избранныхъ общинъ голосомъ. Но развыя причины воспрепятствовали исполненію сего нашего желанія. И вопервыхъ дошедшее до рукъ нашихъ посланіе госполина и сына нашего благочестивъншаго императора Осодосія было такого свойства, что требовало личнаго присутствія (на соборь) блаженной памяти брата нашего и соепископа Августина. Но такъ какъ упомянутое посланіе уже не застало его въживыхъ, то я, принявъ парское извъщение, хотя оно собственно назначено было для упомянутаго Августина, н разославъ по всвиъ епархіянь Африки приличныя граматы и обычныя увъщанія, хотысозвать надлежащій соборъ, дабы, набравъ на немъ нъкоторыхъ изъ числа нашихъ братій и епископовъ, отправить ихъ на досточтимый соборъ вашего блаженства. Но на сей разъ всь пути сообщенія оказались у насъ непроходимыми. Ибо толпа враговъ, разлявшихся повсюду, и повсемъстное опустошеніе прови-

ців, которыя, частію по причень умерщвлевія жителей, частію по причинъ бъгства ихъ, и въ длину и въ широту представляютъ очамъ печальный видъ запуствнія, уничтожили во всякомъ желаніе и готовность идти на соборъ. Въ следствие сихъ-то препятствий епископы. которымъ предположено было явиться на соборъ, не могли изъ разныхъ областей Африки собраться въ одно мъсто. Сверхъ того ніе императора доставлено было намъ въ лин насхи, ногда до вселенского досточтимаго собора оставалось неболее двухъ месяцевъ, каковаго пространства времени едва достаточно было и для созванія африканскаго собора. если бы даже не было нинакихъ препятствій со стороны враговъ. Но хотя, въ следствіе танихъ обстоятельствъ, мы никониъ образомъ не могли отправить къ вамъ торжественное посольство, однакожъ изъ уваженія и во исполненіе установленнаго въ Церкви порядка назначили къ вамъ, досточтимые братін, сына нашего діакона Везулу съ симъ оправдательнынь посланіемь. Итакь, хотя я вполнь увърень, что канолическая вфра чрезъ столь великій соборъ досточтимыхъ ісреевъ, при помощи Божіей, сохранится твердою и непоколебимою, но прошу и умоляю вашу святость, чтобы вы, при содъйствіи Св. Духа, который, какъ я не совивваюсь, будеть въ сердцахъ ва-

шихъ при всвхъ вашихъ дъйствіяхъ, силою древняго преданія поражали новыя и досель неслыханныя въ Церкви ученія, и такимъ образомъ противустали всякаго рода новымъ заблужденіямъ, не касаясь техъ, которыя уже прежде отвергаа Церковь, и возникшихъ въ наши времена, которыя также низложены единодушнымъ приговоромъ іереевъ, -- дабы подъ предлогомъ вторичнаго изследованія не возобновлять того, что уже отвергнуто прежде. Ибо подвергать изследованію нужно вновь возникшіе спорные вопросы, дабы или одобрать, если что говорится справедливо, или отвергнуть достойное осужденія. А если кто станеть подвергать новому наследованію предметы уже ръшенные, о томъ по справедливости должно будеть сказать, что онь не иное что дълаеть, какъ санъ сомиввается въ той въръ, которая досель вивла силу. Потомъ, дабы вынъшнія опредъленія относительно каоолической въры сохранили всегдашнюю твердость, нужно, въ примъръ потомству, оставить неизмъннымъ н неприкосновеннымъ все то, что въ прежиля времена утверждено св. отцами. Ибо, если кто хочеть своимъ опредвленіямъ относительно въры сообщить всеглашьюю каоолической твердость, то онъ долженъ подтверждать свое мятьне судомъ древинхъ отцевъ, а не основываться на собственномъ авторитетъ, дабы та-

нить образомъ видно было, что овъ, подтверждая свое мивніе опредвленіями частію древняхъ, частію новъйшихъ, утверждаетъ, проповыдуеть и содержить единую истину Церкви. хранимую отъ начала до настоящаго времени въ простотв и чистотв, съ непоколебимою твердостію и достоинствомъ. Вотъ что заблагоразсудиль я представить вашему достопочтенному вниманію виъсто настоящаго посольства африканскаго, которому воспрепятствовали изъясненныя выше твеныя обетоятельства. Усерднайше прошу васъ, взявъ во вниманіе эти бъдственныя обстоятельства времени, приписывать наше отсутствіе не гордости или небреженію, но именно этому отвененному положенію вашему».

Кирилъ, епископъ александрійскій, сказалъ: пусть и прочитанное сейчасъ посланіе достопочтенивйшаго и боголюбезнъйшаго епискона кароагенскаго Капреола, какъ содержащее въ себъ ясную мысль, будеть внесено въ акты въры. Ибо онъ желаеть, чтобы древніе догматы въры были утверждаемы въ прежней своей силъ, а новые, нельпо вымышленные и нечестиво проповъдуемые, были осуждаемы и отвергаемы.

Всъ епископы воскликнули: таково мизніе всъхъ насъ; мы всъ тоже говоримъ; это общее наше желавіе.

## Приговоръ о низложеніи Несторія.

Св. соборъ изрекъ: такъ накъ нечестивъйшій Несторій, сверхъ прочаго, не захоть в повиноваться нашему приглашенію и не приняль посланныхъ отъ насъ свитъйшихъ и благочестивъйшихъ епископовъ, то мы вынужденными нашлись изследовать нечестивое его ученіе. Открывши же частію изъ его писемъ, частію наъ другихъ сочиневій, частію изъ бесьль, которыя онъ недавно имълъ въ сей митрополіп (Ефесь) и которыя подтверждены свидетедями, что онъ и мыслить, и проповъдуеть нечестиво, мы вынуждены были, на основани каноновъ и посланія святьйшаго отца и сослужителя нашего Келестина, епископа рамскаго, произнесть противь него, хотя не безь горкихъ слезъ, слъдующее горестное опредълениез

«Господь нашъ Інсусъ Христосъ, на котораго онъ изрыгалъ хулы, устами сего святвйшаго собора опредъляеть лишить его епископскаго сана и отлучить отъ общенія церковнаго».

Подписуюсь и осуждаю вмёстё съ святымъ соборомъ Кириллъ, епископъ александрійскій.

Подписуюсь и осуждаю вмёстё съ святымъ соборомъ Ювеналій, епископъ ісрусалимскій. **Подписуюсь Флавіанъ, епископъ филип**пійскій, и осуждею витесть съ св. соборомъ.

**Нодписуюсь Фирмъ**, епископъ Кесаріи каппадокійской и пр.

• Подписуюсь Меннонъ, епископъ ефесскій и пр.

Подписуюсь Акакій, Вожією милостію епископъ мелитинскій, вполив согласуясь съ ожаченымъ опредвленіемъ св. собора.

**П**одписуюсь <del>О</del>еодотъ, епископъ св. церкви въ Анкяръ, согласуясь съ св. соборомъ.

Подписуюсь Палладій, епископъ амасійскій, согласуясь съ означеннымъ опредъленіемъ св. собора.

Подписуюсь Амфилохій, епископъ Сиды, и осуждаю вмъстъ съ св. соборомъ.

· · · · Нодинсуюсь Иконій, епископъ Гортины въ Крить, и осуждаю купно съ св. соборомъ.

**Подписуюсь Феликсъ, епископъ городовъ Аполлоніи и Велліады, и осуждаю и пр.** 

Подписуюсь Даніяль, епископъ Колоніи, и осуждаю и пр.

Нодписуюсь Перигенъ, епископъ коринескій, и осуждаю и пр.

**Подписуюсь Елланикъ**, епископъ Родоса, и пр.

Подписуюсь Киръ, наименьшій вписковъ Афродисіады, и пр. Подписуюсь Донать, епископь Никополя, древняго Эпира, и пр.

Подписуюсь Евхарій, еписконъ Доракін, и осуждаю и пр.

Подписуюсь Сеневіонъ, епископъ города Кодры, и пр.

Подписуюсь Епифаній, епископъ Кратін, и пр.

Подписуюсь Евсевій, еписконъ Ираклія, и пр.

Подписуюсь Анисій, епископъ опиской св. Божіей церкви въ Греціи, и осуждаю и пр.

**Подписуюсь Домиъ, епископъ св. Божісй** церкви въ Опунтъ, и пр.

Подписуюсь Агаеокаъ, епископъ города Колонін, и пр.

Подписуюсь Григорій, Божією милостію епископъ Керасунта, и пр.

Подписуюсь Паралій, Божією милостію ' впископъ Андраповъ, и пр.

Подписуюсь Калликрать, епископъ Навпакта, и пр.

Подписуюсь Никій, епископъ мегарскій, и пр.

Нодписуюсь Докимасій, епископъ города Мароніи, оракійской епархіи, въ провижів Редопъ, и пр.

Подписуюсь Лукіанъ, ещископъ города Топира тойже провинців, и пр. **Подписуюсь** Еннепій, епископъ города **Максы въ тойже провинців, и пр.** 

**Подписуюсь Ригииъ, епископъ города Кон- стантін, и** пр.

**Подписуюсь Саприкій, епископъ Пафа,** и пр.

Подписуюсь Оемистій, наименьшій епископъ Іасса, и осуждаю вийсті съ св. соборомъ.

Подписуюсь Перревій, епископъ оссалоникійскихъ горъ, и осуждаю витств съ св. соборомъ.

Подписуюсь Афоонить, наименьшій епископъ Ираклін, и пр.

**Под**писуюсь Спудасій, епископъ керамскій, и пр.

Подписуюсь Филить, наименьшій епископъ Амазона, и пр.

**Подписуюсь** Архелай, епископъ Минда, и пр.

Подписуюсь Апеллай, наименьшій спископъ Кивирры, и пр.

Нодписуюсь Фаніа, наименьшій синскопъ города Арпасъ, и пр.

Подписуюсь Промахій, еписковъ алидсвій, и пр.

Подписуюсь Андирій, епископъ города Херрониса въ притской пробинців, и пр. иодписуюсь Павель, епископь города Ланпы въ критской области, и пр.

Подписуюсь Зиновій, епископъ города Кноса въ критской области.

Подписуюсь Осодоръ, епископъ Додоны въ древнемъ Эпиръ, и пр.

Подписуюсь Секундіанъ, епископъ св. Божіей церкви въ Ламіи, и пр.

Подписуюсь Діонъ, епископъ города Онвъ въ Осссаліи, и пр.

Подписуюсь **О**еодоръ, епископъ Эхинея, и пр.

Подписуюсь Ираклеонъ, онъже и Ософиль, епископъ траллійскій, и пр.

Подписуюсь Евпоръ, епископъ ипепскій, и пр.

Подписуюсь Родонъ, епископъ города Палеополя въ Азіи, и пр.

Пидписуюсь Тихикъ, епископъ города Ериооей, и пр.

**Подписуюсь Несторій, епископъ Сіона**, и пр.

Подписуюсь Евтихій, св. Божіей канолической и апостольской Церкви въ Осодосіополъ, и пр.

Подписуюсь Модесть, епископъ города Неать, и пр.

Подписуюсь Өеосевій, наименьшій спиекопъ города Прієны, и пр. **Подписуюсь Өеодотъ, епископъ Мназы,** и пр.

Подписуюсь Максимъ, наименьшій епископъ Асса, и пр.

**Нодписуюсь** Максимъ, епископъ Кумы, и пр.

**Подписуюсь Александръ, епископъ Арка**діополя, и пр.

**П**одписуюсь **Ө**еодоръ, епископъ анинитскій, и пр.

**Поднисуюсь Евсевій, епископъ Клазоменъ,** и пр.

Подписуюсь Евсевій, епископъ Магнезіи, и пр.

 Подписуюсь Феодосій, епископъ Маставры, и пр.

Подписуюсь Евтропій, наименьшій епископъ эвазскій, и пр.

Подписуюсь Филиппъ, епископъ города Пергама, и пр.

Подписуюсь Афовій, наименьшій епископъ Колоны, и пр.

Подписуюсь Дорофей, наименьшій епископъ Миррины, и пр.

Подписуюсь Евеалій, епископъ колофонскій, и пр.

Подписуюсь Иліосей, спископъ варіулит-

Подписуюсь Аванасій, епископъ острова Параса, и пр.

Подписуюсь Исихій, епископъ города Парія въ геллеспонтской области, и пр.

Подписуюсь Евсевій, еписконъ аспонскій, и пр.

Подписуюсь Филуменъ, епископъ Кинны, и пр.

Подписуюсь Зиновъ, епископъ города Кирія въ Кипръ, и пр.

Подписуюсь Тривоніанъ, епископъ съ церкви въ Пріамополъ, и пр.

Подписуюсь Нунехій, епископъ св. деркви въ Сельгъ, и пр.

Подписуюсь Евагрій, епископъ Солів, и вр. Подписуюсь Кесарій, хорепископъ *города* Алки, и пр.

Подписуюсь Іоаннъ, епископъ Приконниса, и пр.

Подписуюсь Нисій, епископъ св. Божіей церкви, что въ Корпвоеннъ, и пр.

Подписуюсь Акакій, спископъ св. Божіей церкви въ Котенахъ, и пр.

Подписуюсь Нектарій, епископъ касолической церкви въ Сивев, и пр.

Подписуюсь Солонъ, епископъ Кораллів, и пр.

Подписуюсь Матидіанъ, еписковъ города Кораниссъ, и пр. Педписуюсь Маріанъ, епископъ Лирвы, и пр.

**Педписуюсь Осодулъ, спископъ Эл**узы, и пр.

Подписуюсь Филадельфъ, епископъ Гращанополя, и пр.

Педписуюсь Осоктисть, епископь города Фокей, и пр.

Подписуюсь Руфинъ, епископъ города Тава, и пр.

Подписуюсь Іоаннъ, епископъ Августоцоля, и пр.

Подвисуюсь Романъ, епископъ рафійскій, и пр.

Подписуюсь Фидъ, епископъ ionniückië, и пр.

Подписуюсь Аіянъ, епископъ Сикамазона, и ир.

Подписуюсь Навліанъ, епископъ маіумскій, и пр.

Подписуюсь <del>О</del>еодоръ, епископъ аривильскій, и пр.

Подписуюсь Петръ, епископъ паремвольскій, и пр.

Подписуюсь **Па**вель, епископь **Ане**идоны, **и** пр.

Подписуюсь Неторъ, епископъ Газы, и пр. Подписуюсь Санда, епископъ Фены, и пр. **П**одписуюсь Сереніаль, епископь города Мирей, и пр.

Кириллъ, епископъ г. Пилъ. За болъзвію у него руки подписался за него пресвитеръ Селиниспондій, и пр.

Подписуюсь Гермогенъ, епископъ риновурскій, и пр.

Подписуюсь Евсевій, епископъ Пилусія, и пр.

Подписуюсь Евоптій, епископъ Птолемаиды, и пр.

Подписуюсь Фиваммонъ, епископъ коптскій, и пр.

Подписуюсь Павелъ, епископъ Флавоней, и пр.

Подписуюсь Македоній, епископъ ксос-

Подписуюсь Петръ, епископъ Оксирииха, и пр.

Подписуюсь Аделфій, епископъ онуфейскій, и пр.

Подписуюсь Аванасій, епископъ Нарала, и пр.

Подписуюсь Ираклидъ, епископъ ониейекой епархіи, и пр.

Подписуюсь Силуанъ, епископъ Коприеы, и пр.

Подписуюсь Киръ, епископъ ахейскій, и пр. **Подписуюсь** Маринъ, епископъ Иліополя, п пр.

Подписуюсь Макарій, епископъ метилейскій, и пр.

. Подписуюсь Аделфій, епископъ сасскій, и пр.

Подписуюсь Митродоръ, епископъ леонтскій, и пр.

Подписуюсь Іоаннъ, епископъ ифестскій, и пр.

Подписуюсь Леонтій, епископъ..., и пр.

**Подписуюсь Стратигій, епископъ аоривид-** скій, и пр.

Подписуюсь Лампецій, епископъ Кассія, и пр.

Подписуюсь **Феоцемитъ**, епископъ кавасскій, и пр.

Подписуюсь Евсевій, епископъ Никополя, и пр.

Подинсуюсь Хрисаорій, винскопъ афродитскій, и пр.

**Подписуюсь** Александръ, епископъ Клеопатриды, и пр.

Подписуюсь <del>Осона, епископъ правлісвой</del> Сеориты, и пр.

Подписуюсь Осона, спископъ Псинха, и пр. Подписуюсь Ираклидъ, спископъ церкви верхней Иракліи, и пр. Модписуюсь Аристовуль, епископь города Вута, и пр.

Подписуюсь Андрей, епископъ Эрмополя, и пр.

Подписуюсь Макарій, епископъ антейскій, и пр.

Подписуюсь Савинъ, епископъ Пана, и пр. Подписуюсь Ираклій, епископъ Таміаом, и пр.

Подписуюсь Зиновій, епископъ Варки въ Пентаполъ, и пр.

Подписуюсь Исаакъ, епископъ Элеархін, и пр.

Подинсуюсь Зинонъ, епископъ тевхирскій, и пр.

Подписуюсь Авраанъ, епископъ города Остракины, и пр.

Подписуюсь Іеракъ, епископъ афиейскій, и пр.

Подписуюсь Самунать, епископъ Дисееи, и пр.

Подписуюсь Даніилъ, епископъ Дарны, и пр.

Подписуюсь Сосипатръ, енисловъ септиміакской Ливіи, и пр.

Подписуюсь Алипій, епископъ Селы, и пр. Подписуюсь Амионій, епископъ Панефеса, и пр. Подписуюсь Елладій, епископъ св. Божіей церкви,... и пр.

Подписуюсь Воспорій, епископъ Гангръ главнаго города въ провинціи Памфиліи, и осуждаю вивств съ св. соборомъ. По бользни его самого, подписалъ уполномоченный имъ пресвитеръ Ипатій.

Подписуюсь Аргинъ, епископъ Помпеоволя въ Паолаговін. За его болъзнію подписаль пресвитеръ Синезій.

Подписуюсь Елладій, епископъ св. церкви въ Адромитъ, и пр.

Подписуюсь Стефанъ, епископъ города Тінтъ въ Азін, и пр.

**Подписуюсь Иддуй, епископъ смири**скій, **и** пр.

Подписуюсь Аристоникъ, наименьшій епископъ митрополіи лаодикійской, и пр.

Венсатъ, епископъ Церкви іерапольской. Подписуюсь за него пресвитеръ Павелъ, въ его присутствіи и по его новельнію.

**Подписуюсь Силуанъ, епископъ Кератапъ, д** пр.

Подписуюсь Константинъ, епископъ Діоклитіанополя, и пр.

Подписуюсь Ермолай, епископъ Саттудей, в пр.

Подписуюсь Асклипіадъ, епископъ церкви трапезопольской, и пр.

■C. C.

Подписуюсь Іоаннъ, епископъ лезбійскій, и пр.

Подписуюсь Петръ, наименьшій епископъ Крузы, и пр.

Подписуюсь Евгеній, наименьшій епископъ Аполлоніяды, и пр.

Подписуюсь Каллиникъ, епископъ Апамеи, и пр.

Подписуюсь Аванасій, еписконъ церкви дуелтской и созопольской, и вр.

Подписуюсь Валеріанъ, епископъ иконій-

Подписуюсь Пій, епископъ нессинутійскій, и пр.

Подписуюсь Оома, епискомъ церкви дервійской, и пр.

Подписуюсь Мартирій, епископь илистрскій, и пр.

Подписуюсь Авлавій, епископъ Аморіа, и пр.

Подписуюсь Литоій, еписконъ Ливіяды, и пр.

Подписуюсь Северъ, епископъ Синадъ въ области Фригіи-Салютаріи, и

Подписуюсь Домнинъ, еписконъ Котнея въ области Фригіи-Салютаріи, и пр.

Подписуюсь Евстаоій, епископъ Докимія въ области Фригіи-Салютаріи, и пр. Подписуюсь Далматій, епископъ св. Божіей Церкви въ Кизикъ, и пр.

Подписуюсь Тимовей, епископъ... въ области Скивіи, и пр.

Подписуюсь Аоанасій, епископъ города Скипсій, въ области Геллеспонта, и пр.

Подписуюсь Меоній, епископъ города Сардъ въ Лидіи, и пр.

Подписуюсь **Ософанъ**, епископъ города Филаделфіи, и пр.

Подписуюсь Фаскъ, епископъ віатирскій, и пр.

Подписуюсь Тимовей, епископъ **О**ерманъ, въ области Геллеспонта, и пр.

Подписуюсь Коммодъ, епископъ триподъскій, и пр.

Подписуюсь Евеерій, епископъ города Стратоникъ въ Лидіи, и пр.

Подписуюсь Павель, наименьшій епископь Дарданы въ Лидіи, и осуждаю вибсть съ св. соборомъ, пользуясь при семъ, по бользненному своему состоянію, рукою собрата и сослужителя моего Фоска.

Подписуюсь Лименій, епископъ св. Божіей щеркви при Селлъ въ области Мидіи, и пр.

Подписуюсь **Эсодоръ, капмень**ній енископъ Аталъ, и пр.

Подписуюсь Павель, епископь церкви въ Оримнахъ, и пр. Подинсуюсь Тиновей, епископъ города Термиса и Евдокіады, и пр.

Подписуюсь Едесій, епископъ города Исіотъ, и пр.

Подинсуюсь Ливаній, епископъ города Палеи, и пр.

Подписуюсь Іоаннъ, наименьшій епископъ Авреліанополя, въ области Лидіи, и пр.

Витсто Феодора, епископа Гадаръ, подписуюсь, по его повелънію, діаконъ Еоерій, такъ какъ самъ онъ, по болъзненному состоянію, не могъ писать.

Подписуюсь Дафиъ, епископъ Магнезів при Меандръ, и пр.

Подписуюсь Оома, спископъ Велентіанололя, и пр.

Подписуюсь Евпрепій, епископъ Визін, и пр.

Подписуюсь Вериніанъ, епископъ Пергів, и пр.

**Подписуюсь Павискъ, епископъ Аполло**ніи, и пр.

**П**одписуюсь Евлогій, епископъ Теренувы, **н** пр.

Ісаннъ, епископъ тавлскій. За бользнію его, по его просьбъ, подписуюсь витсто него Аделфій, епископъ онуфейскій.

Подписуюсь Евдоксій, епископъ города Хомата, въ области Ликіи, и пр. Подписуюсь Аристократъ, епископъ Олимна, и вполнъ соглашаюсь съ вышеозначеннымъ опредъленіемъ св. собора.

Послѣ того, какъ всѣ означенные епископы подписали визложеніе Несторія,—и другіє епископы, присоединившіеся къ св. собору, подписались подъ вышесказаннымъ опредѣлевіємъ. Такимъ образомъ епископовъ, визложившихъ Несторія, было болье двухъ сотъ; вбо вѣкоторые изъ вихъ были представителями и другихъ епископовъ, не могшихъ прибыть въ Ефесъ.

Приговоръ низложенія, отосланный къ Несторію.

Святый соборъ, собранный благодатію Божіею, по повельнію благочестивыйшихь и христолюбивыйшихь нашихь императоровь вы митрополіи Ефесы, Несторію, новому Іуды.

Знай, что ты за нечестивыя твои проповъди и противление канонамъ, въ двадцать второй декь текущаго мъсяца ионя, на основании церковныхъ правилъ, низложенъ святымъ соборомъ и лишенъ всякой церковной степени.

Этотъ приговоръ отосланъ св. соборомъ къ Несторію на другой же день по его низложеніи. Послапівк клирикам в и экономам в церквиконстантинопольской, отправленное вы тото же день, в который и къ самому Несторію отослань приговорь о низложеній его.

Святый соборъ, благодатію Божією, по повельнію благочестивыйшихь и боголюбезныйшихь наших в императоровъ, собравный въ Ефесъ, свытлыйшему Евхарію, благочестивыйшимы пресвитерамъ и экономамъ и прочимъ благочестивыйшимъ клирикамъ св. Божісй церкви, сущей въ христолюбивомъ Констаптинополь, желаеть всякаго блага.

Да въдомо будеть вашему благочестію, что богохульный Несторій за нечестивыя его проповъда и противленіе церковнымъ правилаль, вчерашній депь, т. е. двадцать втораго числа текущаго ивсяца іюня, низложенъ святымъ соборомъ, согласно опредъленіямъ церковнымъ, и лишенъ всякой церковной степеня. Итакъ храните все, принадлежащее Церкви, такъ какъ вы должны будете дать отчетъ тому, кто, по волъ Божіей и указанію благочестивъйшихъ и христолюбивъйшихъ вашихъ императоровъ, рукоположенъ будетъ въ епископы константинопольской церкви.

Посланіе Кирилла къ нъкоторым влич цамь принадлежащим в къ клиру константинопольскому.

Кирилль, архіспископъ александрійскій, едископамъ Комарію и Потамону, и архимандриту цонастырей госнодину Далматію, и пресвитерамъ Тимовею и Евлогію, возлюбленымъ и вождельныйшимъ и во Христь освященнымъ, желаетъ премного всякаго блага.

Мы ожидали, что достопочтенный. Несторій придеть (на соборь) и раскается во всьхъ. богохульствахъ, какія овъ изрыгаль своими устами со времени своего посвященія, и будеть просить прощенія у св. собора, хотя и весьма опасно было даровать ему прощеніе, ибо этотъ человъкъ, своими проповъдями возмутившій вею вселенную и поколебавшій благочество содержимую въ церквахъ въру, не заслуживаль прощенія. Если и тоть, кто осивлился бы произнесть хотя одно хульное слово противъ благочестивъйшихъ и христолюбивъйшихъ нашихъ императоровъ, по справедливости подвергается наказанію по законамъ: то не более ли подлежить наказанію совершенный нечестивецъ, который ниспровергаетъ велію благочестія тайну и уничтожаеть строительство, которое совершиль для нась святый и челов вколюбивый, единородный Сынъ Бога

Отца, благоводивъ содълаться человъвомъ дабы встать насъ спасти и набавить весь міръ отъ гръха и смерти? Поистинъ, мы удивились жестокосердію этого человъка. Ибо онъ не раскаялся и не восплакаль о томъ, что дерануль говорить противъ величія и достоянства общаго нашего Спасителя Христа; напротивъ, и по прибытіи въ Ефесъ употребляль теже выраженія (о Христь) и тьмъ явно поназаль, что нисколько не отступаеть отъ превратнаго своего мивнія. Когда и вкоторые почтенные митроподиты и благочестивъйшіе еписковы вступили съ нимъ въ преніе и доказывали ему наъ богодухновеннаго Писанія, что родивтійся по плоти отъ св. Дъвы есть Богъ, то онъ произнесъ следующія нечестивыя слова: признаю **ДВУХМЪСЯЧНАГО** Ħ трехмъсячваго Бога». Къ сему присовокупилъ и другое немалое, совершенно ниспровергая воплощеніе Единороднаго.

Временемъ для св. собора назначенъ быль боголюбезнъйшими нашими императорами праздникъ пятидесятницы. Такъ сказано въ первомъ ихъ посланіи, которымъ они созывалинасъ. Мы прибыли въ Ефесъ ранъе назначеннаго срока, ибо неприлично было оставлять въ небреженіи предписанія государей. Но и послъ того, какъ получили мы извъстіе объ отправленіи въ путь благочестивъйшаго и боголюбезнъй-

шаго Іоанна, епископа антіохійскаго, мы ждали его еще шестнадцать дней; между тымь весь соборъ вопіяль противь сего и говориль, что овъ (Іоаннъ) не хочетъ присутствовать въ засъдавіяхъ, опасаясь, какъ бы достопочтеннъйшій Несторій, взятый изъ его церкви, не подпаль низложенію, каковое дізо, быть можеть, ему самому причиняло стыль. Въ послъдствіи оныть ясно доказаль справедливость сей догадки; ибо онъ медлилъ сроимъ прибытіемъ. Между тымь некоторые изъ благочестивейинихъ восточныхъ епископовъ, посланные имъ напередъ, возвъстили слъдующее: господинъ епископъ Гоаннъ повелъль сказать вашему благочестію: «дълайте свое дъло». Итакъ св. соборъ въ двадцать осьмой день мъсяца науна, какъ говорять александрійцы, собравшись въ великой церкви, которая называется Святая Марія, послаль къ Несторію благочестивъйшихъ епископовъ сказать ему, чтобы онъ явился въ собраніе и даль отчеть въ своемъ ученім и посланіяхъ. Но овъ на первый разъ даль такой ответь: «посмотрю и увижу». Затъмъ послъдовало другое приглашеніе; еще посланы были въ нему св. соборомъ нъкоторые благочестивъйшіе епископы. Тогда онъ учиныть поступокъ, совершенно неумъстный, ибо взявъ у свътлъйшаго комита Кандидіана вонновъ, разставиль ихъ съ палками въ ру-

вахъ предъ своимъ жилищемъ, дабы они не допускали къ нему никого. Когда же посланные святьйшіе епископы настаивали, что они иришли не затъмъ, чтобы говорять нли слушать что либо обидное, а только пригласить его по новельнію св. собора, то онь, обличаемый своею совъстію и не желая пати, прибъгъ къ разнымъ предлогамъ и извиневіямъ. Мы и въ третій разъ приглашали его; еще послены были нъ нему епископы изъразныхъ епархій,-и опять овъ прибъгъ силію вонновъ, и не хотваъ идти. Итакъ св. соборъ открыль засъданія, и согласно правиламъ Церкви повелълъ прочитать его писанія и толкованія, и нашель ихъ исполненними хулы. Такъ какъ сверхъ того нъкоторые почтеные благочестивъйшіе епископы и митрополиты засвидътельствовали, что онъ въ самомъ этомъ городъ Ефесъ, разсуждая съ ними, явно отвергаль божество Іисуса: то соборь низложиль его и произнесь противь него справедливый и законный приговоръ.

Я счель нужнымь извъстить вась о семь, такъ какъ вашему благочестію необходимо в самимь знать это, и другимъ, кому нужно, сообщить, дабы не увлекъ кого или онъ самъ, или его сообщики. Мы имъемъ и посланіе въ вему благочестивъйшаго и боголюбезнъйшаго нему благочестивъйшаго укоряеть его за то,

что онъ вводить въ Церкви новые и нечестивые догматы и ниспровергаетъ ученіе, преданное церквамъ св. евангелистами и апостодами. Не имъя инчего сказать въ защиту своего нечестія, онъ въ прикрытіе своей вины говорить только: «я просиль отсрочки на четыре пока прибудеть епископь антіохійскій; но мою просьбу не уважили»: хотя упомянутый святьйшій епископъ Іоаннъ отказался придти. Ибо если бы онъ желаль присутствовать, то для чего бы ему извъщать насъ чрезъ своихъ еписконовъ: «если замедлю, то дълайте свое дъло»? Но онъ, какъ я сказалъ, не хотвлъ присутствовать (на соборъ), знал, что св. соборъ непремънно низложитъ Несторія, нечестиво и богохульно говорившаго о Христъ, общемъ нашемъ Спаситель. Такъ какъ свътлъйшій комить Кандидіанъ, какъ я узналъ, уже отправилъ донесеніе, то будьте бдительны и объясняйте, что дъянія собора о низложеніи Несторія еще не переписаны, поэтому мы не могли еще послать лоджнаго донесенія и къ благочестивъйшимъ побъдоноснымъ ващимъ государямъ, Богъ дастъ, оно отправлено будетъ вибств съ дъяніями, если только удастся вамъ найти чедовъка, который бы ногъ ихъ доставить. Если же мы замедлимъ доставленіемъ ихъ, знайте, что намъ воспрепятствовали послать. Будьте здоровы.

Донесеніе Несторія и единомыслекных съ нимь епископовь къ императорамь о дъяніяхь св. собора, писанное до прибытія въ Ефесь епископа антіохійскаго.

Бывъ приглашены вашимъ благочестіемъ въ Ефесъ, мы прибыли сюда безъ всякаго замедленія, и, согласно вашему благочестивому указу, хотыл дождаться прибытія боголюбезнъйшихъ епископовъ отвеюду собиравшихся, особенно же святьйшаго епископа великаго града Антіохіи съ боголюбезнъйшими его митрополитами и епископами, также епископовъ Италін и Сициліи, и такимъ образомъ устроить общее и полное засъданіе, и общимъ годосомъ утвердить въру св. отцевъ никейскихъ. Ибо хотя и много было соборовъ послъ никейскаго, но ни одинъ не дерзалъ вводить что либо новое вопреки никейскому и всъ законоположили, что должно держаться сего собора. Но когда мы узнали, что египетскіе епископы негодують на это и думають, что мы хотимъ воспользоваться этимъ замедленіемъ для своей выгоды, то положили тотчасъ идти въ собраніе, какъ скоро пригласить насъ светлейшій комить Кандидіань, для сего именно и присланный сюда вашинь благочестіемь; это самое мы и объявили ему чрезъ боголюбезнъйшихъ епископовъ. Но когда его свътдость

узналь, что какъ святьйшій епископь антіохійскій Іоаннъ вибств съ своими епископами находится близко (объ этомъ донесли ему посланные Іоанномъ магистріане), такъ и другіе боголюбезнъйшіе епископы запалные дятся въ пути: то убъждаль всехъ, чтобы, согласно предписанію вашего благочестиваго величества, дожидались прибытія ихъ. Такимъ образомъ мы, не желая нарушить предписаніе вашего благочестія, остались въ покоъ. Но египтяне и азійцы, не помышляя объ общей пользъ перквей, опуская изъ виду миротворную и законную цъль вашего благочестія, и даже презирая церковныя и императорскія постановленія, уклонились отъ обычнаго и согласнаго исповъданія въры, и какъ-бы желая разстчь твло Церкви, одни, сами по себв составили собраніе: дело противное и обычаю Церкви и указу вашего благочестія, недавно изданному. Ибо симъ указомъ вашего благочестія предписывалось изложить единую и согласно всеми исповедуемую веру, изложить на основани писаній евангельскихъ и апостольскихъ и догматовъ св. отцевъ. Но выше упомянутые, не принимая во вниманіе ничего подобнаго, сдълали между собою то, что ваше величество узнаеть отъ каждаго. Разставивъ своихъ воиновъ на площади, они возмутили весь городъ, еторожили наши домы, своими нападеніями

наши общія собранія и грознан тревожили чъмъ-то необычайнымъ. Главнымъ виновникомъ этихъ смутъ былъ епископъ Мемновъ; онъ заперъ для насъ св. церкви, св. мъста мучениковъ и базилику св. апостола (Іоанна), чтобы мы, въ случат гоненія, не могли найти въ нихъ убъжища; имъ же напротивъ открыъ великую церковь и устронав тамъ мъста для засъданій, угрожая въ тоже время всьмъ намъ смертию. Итакъ мы, какъ пришедшие въ Ефесъ по предписанію вашего христолюбиваго величества, совершенно не предвидя такихъ варварскихъ притъсненій, просимъ, и умоляемъ и заваше благочестіе, чтобы клинаемъ приказали охранять насъ отъ всякой обиды и составить законный соборъ, не допуская въ него никого паъ клириковъ и монаховъ, наши ля то будутъ, или египтяте, и ни одного епископа изъ тъхъ, которые пришли незваные для возмущенія собора, по чтобы изъ каждой области избраны были двое знакомыхъ съ дълами мужей и выбств съ своими митрополитами допущены были на соборъ и утвердили въру св. отцевъ въ миръ и согласін, -- или по крайней мъръ намъ безопасно дозволили возвратиться домой; ибо они угрожають лишить насъ даже жизни.

Подписались:

Несторій, епископъ константивопольскій.

Фритиль, епископъ Геранлен фракійской. Елладій, епископъ тарсскій.

Дексіанъ, епископъ Селевкіи исаврійской. Имерій, епископъ никомидійскій.

Александръ, епископъ Апамен—митрополін. Евопрій, епископъ тіанскій.

Василій, епископъ оессалійскій.

Максимъ, епископъ Аназарвы.

Александръ, енископъ Іераполя въ Евфратисін.

Доровей, еписконъ Маркіанополя въ Мизів.

Донесеніе св. Собора благочестивтйшимь государямь о низложеніи Несторія.

Благочестивъйшимъ и боголюбезнъйшимъ императорамъ, Феодосію и Валентівну, побъдоноснымъ, торжествующимъ, августъйшимъ, св. соборъ, созванный по благодати Христа и по повелънію вашего величества въ городъ Ефесъ.

Ваше благочестіе, христолюбивые и боголюбезнъйшіе государи, принявъ истинную въру отъ предковъ и пріумножая ежедневно, прилагаете великое попеченіе о догнатахъ истины. Ибо, когда по поводу проповъди и ученія Несторія, чуждыхъ преданія св. отцевъ и святъйшихъ апостоловъ и евангелистовъ, возникли епоры не только въ великомъ городъ (1), но в

<sup>(1)</sup> въ Константинополь.

во всемъ міръ, то ваше величество не потерпъли, чтобы возмущаемы были святыя перкви и измъняемы догматы въры и истинарго благочестія, но повельли, чтобы къ празднику пятидесятницы изъ каждой области пришли благочестивъйшіе митрополиты съ своими епископами и нъкоторые епископы другихъ городовъ. Времени для сбора ихъ оставалось довольно. Но тогда, какъ всв мы собрадись въ Ефесъ къ назначенному времени, святъйтій Іоаннъ, епископъ антіохійскій, замедлиль своимъ прибытіемъ. Полагая причиною сего замедленія трудность пути, мы и по истеченіи назначеннаго вашимъ величествомъ срока, цвлыхъ шестнадцать дней не открывали засъданія. Между тъмъ нъкоторые изъ святыхъ епископовъ, удручаемые недугами старости, не могли выносить пребыванія въ чужомъ городь; другимъ, бывшимъ въ болъзненномъ состоянів. грозила опасность смерти, иные и дъйствительно скончались въ семъ городъ; нъкоторые наконецъ, терпя во всемъ нужду, неотступно требовали, чтобы мы тотчасъ приступили къ разсужденіямъ. Такимъ образомъ, по прошествін цвамхъ шестнадцати дней посав пятидесятницы, мы собрались для разсужденій, такъ какъ и святвишій Іоаннъ, епископъ антіохійскій, чрезъ посланныхъ имъ впередъ благочестивъйшихъ епископовъ Александра

апамейскаго и Александра ісрапольскаго, даль намъ знать, чтобы мы приступили къ преднамъренному дълу, хотя этимъ замедленіемъ своимъ онъ причинилъ скорбь св. собору. Итакъ въ двадцать второй день месяца іюня. по счисленію римскому, мы собрались, но за день предъ темъ мы чрезъ некоторыхъ благочестивъйшихъ епископовъ просили удивительнаго Несторія присоединиться къ нашему собранию и участвовать выбств съ нами въ изследованія веры и благочестія, впрочемъ не получили отъ него накакого отвъта, кромъ сых словъ, переданныхъ имъ чрезъ посланныхъ: «посмотрю, и, если заблагоразсудится мнъ, приду». Итакъ на сабдующій день мы собрались во святой и великой церкви, называемой Марія, положили на столь, стоявшемъ въ среднив, св. евангеліе, которое являло самого соприсутствующаго намъ Христа, и, слъдуя кановамъ, опять послали къ нему трехъ другихъ святъйшихъ епископовъ, прося его явиться на св. соборъ и дать отчетъ въ своемъ ученіи. Но онъ, окруживъ свой домъ воинами, жотя ни въ то время, ни прежде не было нивозмущенія въ городъ, не удостоилъ даже отвъта нашихъ посланныхъ. Согласно правиламъ, предписывающимъ и въ третій разъ приглашать непослушнаго, мы еще разъ послали къ нему пъкоторыхъ епископовъ, но 43

BC. C.

онъ по прежиему упорствоваль, и наши посланные возвратились со стыдомъ и безчестіемъ, которое причинили имъ воины, окружившіе его домъ. Но накъ столь великому собору не подобало оставаться въ бездъйствіи того, какъ Несторій, обличаемый своею совъстію, не явился на соборъ: то мы вынуждены были приступать въ изследованию догматовъ въры и благочестія, и прежде всего внесли въ авлнія боголюбезнайшее писаніе вашего блаизложеніе благочестивой гочестія, потомъ въры, предавной намъ изначала святъйшими апостолами, и послъ наложенной 318 св. отцами, собранными въ Никев св. Константиномъ, котораго правую въру ваше величество являете еще святьйшею. Съ симъ изложениемъ въры мы прежде всего сравинаи пославія о въръ боголюбезнъйшаго и святъйшаго епископа Корилла, и пашли ихъ согласными съ догматами и опредвленіями и его ученіе ни въ чемъ не разиствующимъ отъ благочестиваго (никейскаго) изложенія. Затымъ оставалось подвергнуть изследованию межнія, проповъданныя удивительныйшимъ Несторіемъ. (А они не были пеизвъстны, ибо и въ инсынахъ и въ кпигахъ его ясно выражены, и въ публичныхъ его бестдахъ были слышаны, и въ самомъ сенъ городъ Ефесъ ясно высказаны ниъ нькоторымъ паъ благочестивьйщихъ еписко-

повъ; онъ не переставалъ говорить, что не должно называть Богомъ соделавшагося насъ ради человъкомъ, какъ будто человъческое, воспріятое имъ не по немощи, но по человъколюбію, было унизительно для Божества. Онъ же въ бесълъ съ нъкоторыми благочестивъйшими епископами, какъ-бы насмъхаясь надъ достопокланяемымъ и божественнымъ нашимъ таинствомъ, дерзнулъ сказать: «не признаю двухмъсячнаго или трехмъсячнаго Бога», -- и это было за три дня до засъданій св. собора, какъ въ томъ удостовъряють и записи дъяній). Сравнивъ эти его мибнія съ символомъ св. отцевъ, мы нашли ихъ несогласными съ нимъ и совершенно противными канолической и апостольской нашей въръ, такъ что не было нужды въ оправдавія Несторія, который каждый день ббвиняль самого себя, упорствуя въ превратныхъ своихъ мивніяхъ, совершенно противканолической и апостольской нашей ныхъ въръ.

По сей причинъ мы лишили его священства и права учительства, которое онъ во зло употреблялъ, и низложили его законнымъ порядкомъ; Келестина же, боголюбезнъйшаго и святъйщаго епископа великаго Рима, восхвалили, такъ какъ онъ прежде нашего приговора отринулъ еретическія мнънія Несторія и произнесъ на него осужденіе, заботясь о безопас-

мости церквей и благочестивой и спасительной въръ, преданной намъ св. апостолами гелистами и св. отцами, которую тотъ старася ниспровергнуть превратнымъ распространяя его всюду даже и послъ своето низложенія. Посему умоляемъ ваше ство, повелите истребить въ церквахъ все его ученіе, в книги его, какія гдв вайдутся, предать огню, такъ какъ онъ посредствомъ няхъ старается уничтожить благодать Бога, взъ любви къ намъ содвлавшагося человъкомъ, считая то не человънолюбіемъ, но униженіемъ Божества. Если же вто презрить ваши распоряженія, да устрашится таковый гитва вашего величества. II такимъ образомъ апостольская въра, покровительствуемая вашимъ благочестіемъ, пребудетъ неизмънною, и мы всъ будемъ возносить усердныя моленія о вашей державь, посредствомъ которой и Христосъ прославляется, и въра укръиляется, и благодать Божія встит человткамъ возвъщается. Для ясетишаго и полнъйшаго уразумънія дъяній собора, прилагаются при семъ акты его. И подписались всь, поименованные выше, благочестивъйшіе епископы.

Посланіє собора къ клару и народу кокстантинопольскому.

Благочестивъйшему клиру и народу константивопольскому отъ св. собора.

Ни одинъ человъкъ, дерзавшій когда либо возставать противъ своего Создателя, не набъгаль божественнаго правосудія, но тотчась, сколько то можеть вильть человъческій взорь. нодвергался какому либо наказанію, потому что ноливищее воздаяние предоставлено будущему въку. Такъ и Несторій, возстановитель нечестивой ереси, когда прибылъ въ городъ Ефесъ, гдъ Іоаннъ Богословъ и св. Дъва Богородица Марія (1), и изобличаемый своею есвъстію держаль себя вдали оть собранія св. отцевъ и епископовъ, не смвя приступеть къ nemy: to nocat tpoerpatharo nphraamenia, праведнымъ судомъ святыя Троицы и богодухновеннымъ ихъ (отцевъ и епископовъ) приговоромъ быль осужденъ, и, какъ значится въ записяхъ дъяній собора, лишенъ всякой священной степени. Итакъ радуйтеся всегда о Господъ, и паки реку: радуйтеся (Филии.

<sup>(1)</sup> подразумъвается: пребывають, т. е. имъють соборные храмы.

4, 4); нбо соблазнъ устраненъ, и изторгнуты плевелы на поле духовнато деланія. Мужайтесь, и принявъ щить вёры удаляйте отъ себя вемедленно ревнителей вечестивато и пагубнаго нововведенія,—и вы нолучите ваграду неменьшую, чёмъ тё, которые эдбеь (на соборъ) потрудились. Привиструють вежхъ вась сущіе съ нами братія.

Посланіе епископа Кирплла къ клиру и народу александрійскому.

Кирилть пресвитерамъ и діаконамъ и народу александрійскому, возлюбленнымъ и вожделеннайшимъ, желаетъ о Господъ всякаго блага.

Хотя бы должно было сообщить вашему благочестю подробней піл сведенія о произшедшемъ здёсь; но такъ какъ податели сего 
имеьма спешили, то я вкратце пишу къ ванъ 
Итакъ знайте, что св. соборъ состоялся двалцать осьмаго дня мёсяца Пауна въ Ефесе въ 
великой церкви, называемой: Богородица 
Марія. Проведши тамъ целый день, мы наконецъ приговорили къ низложенію богохульнаго Несторія, который не осмѣлился и явить-

ся на св. соборъ, и лишили его епископскаго сана. Было же насъ, собравшихся епископовъ. около двухъ сотъ, болъе или менъе. Всъ граждане города отъ утра до самаго вечера дожидались приговора св. собора, п, когда услыщади, что нечестивець низложень, всв единодущно начали восхвалать св. соборъ и прослевлять Бога: нбо врагъ въры былъ низринутъ. Насъ же, какъ только мы вышли изъ церкви. провожали со свътильниками до жилища, такъ какъ былъ вечеръ. И было великое торжество и освъщение въ городъ, потому что щины, взявъ горящія курильницы, шли впереди насъ. И показалъ такимъ образомъ Господь уничижавшимъ славу Его, что Онъ все можеть -Мы намірены, какъ только покончимъ съ бумагами, касающимися низложенія его, поспышить къ вамъ. По благодати Спасителя мы всв пребываемъ въ благодушін и добромъ здравіи. Желаю вамъ здравствовать о Господъ, возлюбленные и вожделъннъйшіе.

Второе посланіе того же Кирилла ко тожу же клиру и народу.

.Кириллъ пресвитеранъ и діаконанъ и народу адександрійскому, воздюбленнымъ и вождельнатайшимъ, желаегъ о Господъ нсяваго блага.

Славныя и великія дъла добродътели не приводятся къ концу безъ трудовъ. Обыкновенно всякому истинно доброму двлу предшествуеть потовой трудь. И неудивительно, если въ великихъ дълахъ мы замъчаемъ этотъ порядокъ, когда и обыкновенвыя и низшія дъла не совершаются безъ заботь и трудовъ Но и среди трудовъ мы научились говорить: мужайся, и да крыпится сердце твое, и потерпи Господа (Пс. 26, 14). Ибо мы твердо убъждены, что труды ради добродътели будутъ имъть славный плодъ, и что мы обрящемъ у Бога награду за духовное мужество. Такъ гибельнъйшую ту ересь, которая готова была распространизься по всей поднебесной, воздвигла на высоту рогь и глаголала на Бога пеправду (Пс. 74, 6), Самъ Онъ уничтожиль, и когда она, какъ нъкій пламень, хотвла сожещи правые догматы Церкви, Единородное Слово Божіе сокрушило ее, низложивъ самаго виновника и изобрътателя ен. шивъ его священства приговоромъ св. собора. Итакъ мы можемъ говорить радуясь: возвеличиль есть Господь сотворити съ нами: быхом веселящеся (Пс. 125, 5). Поистив, радость нына для учителей и вождей народа, нбо нравая въра утверждена и всюду прославляется общій всвхъ Спаситель и Богъ, и сатана низложенъ и произведенные имъ соблазны уничтожены, и догматы истивы одержали побъду надъ ложью, такъ что вст міл едиными устами и единымъ гласомъ можемъ сказать: единъ Господь, едина вівра, едино крещеніе (Еф. 4, 5). И я теперь пишу вамъ, какъ своимъ чадамъ, размышляя о чудныхъ дълахъ Спасителя, и прошу васъ возсылать къ Богу усерднъйшія молитвы, чтобы милостію Его намъ возвратиться къ вамъ въ здравіи и радости, и васъ найти также въ радости. Желаю вамъ здравствовать о Господъ.

Посланіе Кирилла, писанное изт Ефеса, \* къ аввать монашествующихъ.

Кирилъ благочестивъйшимъ и благоговъйнъйшимъ аввамъ монашествующихъ и провождающимъ виъстъ съ вами <sup>с</sup> иноческую жизиь, утвержденнымъ въ въръ Божіей, возлюбленнымъ и вожделъннъйшимъ <sup>с</sup>желаетъ о Господъ всякаго блага.

Господь нашъ Інсусъ Христосъ, претеривная отъ беззаконныхъ іудеевъ поношенія,

оскорбленія, заушенія и истязанія, й наконець бывъ распять ради часъ и за насъ на креств, когда увидълъ, что всъ противъ Него неправелно возстали и воздвигли нечестивыя главы, -сказаль: и ждахъ соскорбящаю, и не бъ, и утъшающихъ, и необрътохъ (Пс. 68, 21). Ивчто подобное, видимъ мы, случнлось и ныпъ. Но чтобы пе опечалить ревности върныхъ и присныхъ, (скажу, что) много имьдъ Онъ (Христосъ) соскорбящихъ о нечестін Несторія, хотя впрочемъ пъкоторые наъ облеченныхъ саномъ священства отринули Его, (Христа) и, содъйствуя еретиву, ють противь техь, которые на него возстали. Но Христосъ изобличить неразуміе таковыхъ, или, лучше сказать, уже изобличиль. Ибо богохульныя уста заграждены, и умолкъ языкъ нечестивъйшій; непроизнесеть онь болье худеній на Хрпста со властію учительскою н священновачальственною. И тв, которые дружбу съ нимъ (Несторіемъ) предпочитали любви ко Христу, покрылись теперь стыдомъ и безчестівыт, - и по справедінвости. Но хотя врагь уже низложень, и намъ остается теперь нетрудовъ, но и для сего жы вужду въ вашихъ къ Богу молитвахъ. Необходино вамъ, посвятнвшимъ жизнь CBQIO BOLY, молиться, воздъюще преподобный рушь (1 Tan. 2, 8) a value abiate 270 3h fines. That

неминте, что когда Інсусъ Навинъ съ избранвыми изращьтящами сражался противъ Амалика, блаженный Монсей, воздвигим руки въ небу, испранивалъ у Бога побъды надъ врагами. Да подвизается и ваше благочестіе въ молитвъ, веромоществуйте, какъ истивныя чада, ващинъ отцамъ, истребившимъ джеученіе Неоторія, какъ нъкую заразительную язву,—дабы, содержа въру непорочную и неповрежденную и чуждую всякой укоризны, благоугодить намъ Христу, все ради насъ и за насъ претерпъвшему.—Порадуйте насъ свонии нисьмами: онъ будутъ для насъ великимъ утъщеніемъ, Желаю здравствовать вамъ, возлюбленные и вождельнаташіе братія.

Бестда Ригина, епискова города Констанціи на о. Кипръ, говорежная въ Ефесъ, по низложенім Несторія.

Женаль бы и молчать, и темъ почтить отщесть и не оставлять это слово памятникомъ моско невъльнія. Мо какъ ты, нудрый, не поволиень молнать и желающему, ко нужно и инъ приступить къ слову; ибо сказано нъгдъ: мослушаемъ соевмось мудрый (Прит. 12, 15).—И такъ какъ тайновиленъ уже изобразыль

тебя (Несторія), когда сказаль: како спаде сь небесе денница, восходящая заутра (Hc. 14, 12), n: kako nade Basusons (Anok. 18): то ин съ къмъ другимъ исприходится сравнить тебя, какъ съ іудеями, убившими Господа, которыхъ нечестіе ты возобновиль. Ибо они были ивкогда удвломъ Божіниъ, и законъ приняди, и удостоены всыновленія (Втор. 32, 9. Рим. 9, 4), и наслаждались безчисленными благами; но когда, такъ сказать, опьяным отъ благодыяній, то услышали оть Бога слова: сыны родихь, и возвысиль, тіи me omsepromaca Mene (Hc. 1, 2). Karens еще именемъ по всей справелливости можно бы назвать тебя?-Окаяннымъ Кайномъ?-не его преступленіе маловаживе твоего. Жалкимъ Хамомъ, осмъявшимъ наготу отпа?-- Но есля (даже) гръхи содомдянъ сравнить съ твоими хулами, то надо сказать: опривдися Содома паче тебе (Іезек. 16, 52). Ибо ты въ короткое время возмутилъ вселенную, возмиилъ навратить въру, и старался, сколько отъ тебя это зависьло, имспровергнуть мензреченное строительство примествія во плоти Единороднаго, такъ что и о тебъ можно сказать: мъсть naacmbipa npuaoacumu ka tronus parans, ниже елеа, ниже обязанія (Ис. 1, 6). И нужно бы было уже давно въ изобличене твоего нечестія подучить тебъ за твою мерзость хотя малое возмездіе, и твоему сонмищу наи быть попаденнымъ огнемъ, или поглощеннымъ землею, дабы и для простыхъ людей было очевидно, что ты понесъ наказаніе. Въ нашихъ же глазахъ ты уже наказанъ: ибо воплотившійся отъ Богородицы Марін Богъ Слово, котораго ты разделяль, определить тебъ въ день суда неизбъжную казнь. И что ты скажешь, ты, неразуметий моря и смерти? Ибо море, увидъвъ Господа, подставило ему хребеть, а смерть, вопреки обычному повозвратила Лазаря единокровнымъ. Умалчиваю о солнцъ, сокрывшемся отъ страха по причинъ страданій Господа, о камияхъ распадшихся, о гробахъ разверзнихся. И если для тебя этаго мало, устыдился бы ты (по крайней мъръ) свидътельства возставшихъ мертвецовъ, трепета привратниковъ ада, раздранія завъсы, премъненія свъта, помрачевія дия. Но при всемъ этомъ остался несчастный непреклоннымъ, имъя неисправимую наклонность по злу. Таково его состояніе! Мы же. последуя божественнымъ внушеніямъ, будемъ попланяться Богу Слову, поторый благоволиль во плоти жить между нами, не отлучаясь впроченъ естества Отчаго, сый сіявіс славы и образь упостаси Его, нося же всяческая глаголомъ усть своихъ.

Беспда Кирилла, епископа александрійскаго, говоренная въ Ефесть во время священнаго собранія, по нигложеніи Несторія.

Надлежало бы вамъ довольствоваться наставленіями предшествовавших учителей, и, какъ напосинымъ священными струями, не чувствовать болье жажды. Но напъ я замвчаю въ васъ ненасытимую жажду нь слушанію, то воть и ны спажемъ немногое, согласное съ темъ, что уже вамъ извъстно.-- Иътъ никакого сомнънія, что свътный соимъ святыхъ поставляетъ себъ въ особенную честь и славу прославлять Христа, и тань сказать, нохваляется симь прославленіснь наъ горячей мобви къ Нему. Воть напримъръ блаженный пророкъ Исаія взываєть къ Непу: Господи Боже мой, прославлю тя, воспою имя твое, яко сотвориль вси чудная дыла (Ис. 25, 1); а блаженный пророкъ Давидъ говорить: мзыкь мой поучится правдъ твоей, весь день жваль твоей (Псал. 34, 28). И это есть цъль святыхъ. Злые же и безваконные, не поиимая великаго, досточтинаго H глубокаго таниства воплощенія Единороднаго, открыто богохульствують, отверзая невоздержими и необувданимя уста. Да слышать же они пророна Медію, который такъ говорить къ мина: вы же пріидите сть по сынове беззаконнів, спыя прелюбодњевь и блудницы: въ чемь услаждистеся, и на кого отограссто чета ваша; не вы ли есте чада пагубы, съмя безваконно (Ис. 57, 5). По истинъ чала пагубы и свия беззаковное суть ть, которые отвергансь Господа, испупившаго ихъ. Купаени бо есте цъною (1 Кор. 6, 20), и не истатынымь сребромь или златоль, но честною кровію яко агнца непорочна ц пречиста Христа (1 Петр. 1, 18. 19). Какимъ же образомъ кровь обыкновеннаго, подобраго намъ человъка, могла бы быть искупительного пъного всего міра? Какъ одинъ умерь за всахъ, чтобы всахъ спасти? Цакимъ образомъ мы стали принадлежать Елу, ны, которые принадлежинь истиниому по естеству Вогу? Почему мы одуживь и покланлемся Выу, тогда какъ намъ запрещено служить твари паче Творца? Но, какъ я уже сназаль, нъкоторые непризнательны къ синсхождение напрего Спасителя, отрекаются эть Господа, свертиють съ себя иго рабства, дабы и о нихъ Христось сказаль словами пророка: 20ре иль, яко отскочата от Мене: болзлива сить, нко печествоваща ко Мин. Азъ же избавижь я, сіи же возглиголиша на Мя люч (Ос. 7, 13). Луть же противь спавы и неличій мамето Спасителя подражатели злобы и печестій фариссевь. Они посять вия христівнь, но спысль инвють іудействующій и языкь

ядовитый и исполненный горечи, такъ что и о немъ Христосъ сказаль устами Іеренія: се Авь на тя, горде, глаголеть Господь (Герен. 50, 51). Подлинно, древніе іуден преследован Христа, общаго нашего Спасителя, нападын на Него, какъ звъри, хотвли камелин побить своего благодътеля и спасителя; почему Спаситель тогда говориль къ нимъ: многа добра дъла явижь важь от Отца Моего: за ког дъло каменіе мещете на Мя. Отвъщаща Ему іудее, глаголюще: о добрь дыль каменіе не мещемь на тя, но о хуль, жо ты человъкъ сый, твориши себе Бога (Ioal 10, 52). Таковы хулы древнихъ іудеевъ на Спасителя нашего. Подражатели же безумія вхъ и нечестія, возобновляя эти хулы, говорять: для чего ты, бывь человъкомъ, авлаешь себя Богомъ? О безумный и непотребный !! Непонимаемь таниства. Онъ не саблаль себя Богомъ, бывъ человъномъ, но будучи по естеству Богъ, неизмънно и несліянно солълался человъкомъ, и родившись немареченно отъ Бога Отпа, благоволиль родиться по плоти отъ жены и нарещись сыномъ человъческий, дабы насъ спасти. Содълался подоблымъ тебь ради тебя, и пребыль самь въ себъ тъмъ, чъмъ былъ. Признай же Единороднаго родевшимся по плоти, исповъдуй Богомъ того, кто насъ ради содълался человъкомъ; Опъ санъ

себя предлагаеть тебв, говоря: Азъесмь самь глаголяй (Ис. 52, 6). Онъ людямъ прежняго времени даль законь чрезь Моисея, потомъ явился уже во плоти. Вотъ тебъ свидътели святые пророки. Что говоритъ Варухъ, сдва не перстомъ указуя Еммануила? Сей Богь нашь, не вмънится инь кь нему. Изобръте всякь путь хитрости, и даде 10 Іакову, отроку своему, и Израилю, возлюбленному оть него. Посемь на земли лвися, и съчеловъки поживе (Варух. 3, 36-38). Блаженный Давидъ также поеть о Немъ: Бого нашь явь пріидеть (Пс. 49, 5). Хочеть ли слышать свидътельство о Немъ и отъ проповъдниковъ Новаго Завъта? Слушай, вотъ Іоаннъ креститель говорить: уготовайте путь Господень, правы творите стези Бога нашего (Мат. 3, 3). Хочешь ин имъть и другое поднъйшее удостовъреніе? Объщаль Богь блаженному Давиду от плода чрева его посадить на престоль его (2 Цар. 7, 12. Пс. 131, 11). Онъ же (Давидъ), весьма много радуясь сему, тщательно изыскиваль мёсто (1) рожденія сего (плода). Но следуеть послушать

<sup>(1)</sup> Прим. Въ нёкоторыхъ спискахъ стоитъ: тропом, а въ другихъ: топом. Последнее чтение сообраз-

его санаго: аще взыду на одръ постель моея, аще дамь сонь очима моима, и выждома моима дреманіе, и покой скранівля моима (Пс. 151, 3). Доколь, ты дуваеть? Дондеже обрящу мьсто Господеви, селение Богу Іаковлю (-5). Заботливо изыскиваемы мъсто, блаженный Давидъ; одобряю усердіе, жвалю терпвніе твое, но если ты узналь что нибудь болье, поведай и намъ. Где будеть его рожденіе? Въ какомъ мъсть Онъ родится -Слушай, вотъ его ясныя CAOBA: жомь я во Ефраоп, и обритожемь я в поляхь дубравы (Пс. 131, 6). Когда говорить о Ефрафъ, означаеть симъ Вислесиъ О семъ и Богъ свидътельствуетъ чрезъ одного наъ святыхъ пророковъ: и ты Виолееме, доме Ефрановь, еда маль еси, еже быти вь тысящахь іудиныхь; изь тебе бо наыдеть старьйшина, еже быти вы князя во Израили, исходи же вър изпачала отв дней віька (Мих. 5, 2). Слышинь, какь онь о виолоемитянинъ семъ (такъ какъ онъ соделяся человъкомъ), утверждаетъ, что исходе Его оть начала въка? Ибо ез началь бъ Слово, и Слово бъ у Бога (Іоан. 1, 1). Но мит стылно, говоришь ты, признавать Богомъ родив-.шагося отъ жены? Значитъ, ты ставишь ни во что божественныя опредъленія? Отвергаешь домостроительство? Противинься наволеню

Господа? — Танийъ именно образомъ Онъ восхотъль спасти міръ. Неужели ты мудръв самой мудрости? Чудное дѣло! Свѣтильникъ хочеть сравняться съ солнцемъ. Господь всяческихъ знастъ, что дѣластъ. Итакъ признай
демостроительство, почти вѣрою таинство, неизслѣдуй заботливо того, что выше нашего
ума, нетрудись напрасно постичь непостижимое: вѣруй виѣстѣ съ нами. Но если ты
останешьоя я невѣрующимъ, Онг въремъ пребываетъ, отрощися бо себе неможетъ (2
Тим. 2, 15). Ему слава и держава со Саятымъ Духомъ во вѣки. Аминь.

Вгоже (бестда) протись Несторія (1060ренная посль того), какь семь присоединились кь святой Маріи (1).

Вижу свътлый соборь всёхь святых», поспъшно сошедшихся по призыву святой Богородицы и приснодъвы Марін. Посему хоги

<sup>(1)</sup> Прим. Т. е. когда семь епископовъ, благомріятствовавшихъ прежде Несторію, оставивъ его, перешли къ православнымъ, которые обыкновенно собирались въ храмъ, называвшемся: селтал Марія, или Богородица Марія.

я быль въ великой печали, но это присутствіе святыхъ отцевъ измънило нечаль мою на ралость. Нынъ исполнилось надъ нами сладостное изречение пъснописца Давида: се что добро, или что красно, но еже жити братіи вкупъ (Исал. 13, 1). Итакъ благословляемъ тебя, святая таинственная Тронца, созвавшая всвхъ насъ въ этотъ храмъ Богородицы Маріи. Благословляемъ тебя, Богородице Маріе, досточтимое сопровище всего міра, неугасимый свътильникъ, вънецъ дъвства, скинтръ православія, храмъ неразрушимый, вибстилище Невибстинаго, матерь и двва; чрезътебя благословеннымъ именуется во святыхъ еванголіяхъ грядущій во имя Господне. Благословляемъ тебя, вмъстившая Невмъстимаго во святой, девственной утробъ; чрезъ тебя Тровпа святая почитается и прославляется, чрезъ тебя крестъ честный чтится и покланяется во всей вселенной, чрезъ тебя небо торжествуетъ, ангелы и архангелы радуются, демоны расточаются, чрезъ тебя испуситель діаволь ниспаль съ неба, чрезъ тебя падшая тварь возводится на небо, тобою вся тварь, подвергшаяся идолослуженію, приводится къ познанію истивы, тобою святое крещеніе сообщается върующимъ, тобою елей радованія, тобою по всей вселенной утверждены Церкви, тобою язычники приводятся къ покаянію. Но что -говорить многое? Тобою возсіяль Елинородный Сынь Божій светь седящимь во тыпе и свии смертной, тобою пророки пророчествоваля, тобою аностолы проповъдывали спасеніс азычинамъ, тобою мертвые возстають, тобою цари царствують, силою святыя Тромцы. Но жто изъ людей могъ бы по достоинству восхвалить прехвальную Марію? Утроба дъвственная. Чудное двло! Чудо сіе приводить мемс въ изумленіе. Кто когда либо слышаль, чтобы строятелю, создавшему собственный воспрещено было обитать въ немъ? Кто подлежить нареванию за то, что собственвую рабу возвель въ достониство матери? И вотъ все радуется: море, узнавъ своихъ сорабовъ веворнаось, и переходъ святыхъ умирнав яростныя бушующія волны. Пбо вспомиила непокорная раба глась Спасителя, глаголющиге: жолчи, престани (Мар. 4, 39). Землю, ощустошаемую пркогда разбойниками, путь (святыхъ) отцевъ также умиротворилъ. Ибо поль красны ноги благовъствующих в мирь (Рип. 10. 13. Какой миръ? Господа нашего Інсуса, котораго родила Марія, какъ Онъ самъ восхотель. Впрочемь, зачемь мив заботливо изследывать Писаніе, а не пудрствовать въ простотв сердца, согласно съ нямъ? Ты укажешь мив на отречение јудеевъ?-- Но пророки издавиа произвесли о нихъ торжественный приго-

45

ворь, накъ о христоубійцахъ, потему они и отреклись отъ Христа. Ты укажещь на горь--жую бользыь Арія?--Но онъ зараженъ быль погибельнымъ желаність высшей (спископекой) кассары. Ты укажень наколець на салинское распутство, ихъ безславное и безбожное мудрованіе? Но это было следствіємь п -признакомъ ихъ невъдбијя. И что много говорить? Всякій народъ, ходящій нечестивыми путами, онъ (Несторій) превзошель своимь немотребствомъ. Ибо язычники большею частію • безчествують противь Бога неумышленно, по невъдънію Писанія, а онъ, нігвя подъ руками все Писаніе, и еще занимаясь, кажется, бред-· manu marin (ochbaioch crasath i ato), -ne ofратился чистосердечно въ богодухновенному -Писанію, но имель въ виду злато и сребро. Ослепленный и омраченный маніей -жульства, ты отлучиль себя оть (епископскаго) престола и изключиль изъ списка братій, не привнавъ и не почтивъ Того, Кто деровалъ тебъ жребій архіерейства. Неужели не убъ диль тебя Павель, который говорить: аще актель съ неба благовистить валь паче, меже благовъстихомъ, анавема да будеть **Гад. 1. 8)? И если Павелъ не остановилъ** твоего сустнаго мудрованія, неужели не могъ остановить Исаія, который сказаль: се джа .40 чревъ пріиметь, и родить сына, и на-

ные народы, и которою онъ содержить міръ въ миръ Его-то посредствомъ коварныхъ своихъ ръчей вздумаль сдълать ты отступникомъ; ты восхотыль также развратить бого мобезвый наровь и разсъявь множество отдевь, живжихъ въ тишивъ уединенія. Неудовольствовался ты погубленість самаго себя чревь богохульство, по распростравнав хульныя мысли но всей вселенной. И вотъ исполивлись на тебъ слова: ев дгълъхв руку своего увязе гръшникъ (Ис 9, 17). Ты отлучилъ отъ общенія святой клиръ пресвятеровъ и діаконовъ, которые обличали твое неблаговременное взступленіе, и (убъждали тебя), чтобы ты не мудрствоваль согласно съ Аріемъ. И я теперь не падшаго монираю, не утопающаго ногружаю, но виздагаю сустную дожь беззаконных амысловъ. Кто видваъ, чтобы ворабль, благополучео прибывней въ спокойную пристань, нотеривы крушевіе? Кто видвав, чтобы босць, навшій на мъсть боя, не вставаль и не поправлялся? Но не простирали ли им тебф руну вомощи, когда ты паль и потеривлькрушеніе въ въръ? Сридътеленъ сего да будеть тебъ почтенный и святый архіепископь велакаго Рима Келестинъ, который настойчиво просыль тебя чрезъ письно, чтобы ты отсталь отъ сустваго и безполезнаго и ни мачемъ не основаннаго ученія. (Добудеть теб'в свидате-

## дъянія отступническаго сборища (1).

Записки о дъяніять восточных вепископовь, вы которыхы они низлагають святыйшихы Кирилла и Межнона и отлучають оть общенія всьхы, присутствовавшихы на святомы соборь.

Когда святьйшій и боголюбезвышій Іовинь, епископь Антіохін, митрополіи восточнаго опруга, находился въ своемь мъстопребываніи и при немь быль святый соборъ: свътавйній и славныйшій Кандидіань, придворный сановникь, снаваль: я желаль въ присутствін твоего благочестія и по собранін во

<sup>(1)</sup> Еписковы, собравшиеся въ Ефесъ на соборъ, долго ожидали прибытія Іолина митрополита антівжійскаго съ окружными еписконами; но какъ онъ
медлиль по неизвъстнымъ причинамъ, то Кирилъ
влександрійскій, чтобы не терять времени, открылъ
соборъ и низложилъ на немъ Песторія. Узнавъ объ
втомъ и недовольный тъмъ, что соборъ состоялся
безъ него, Іоаннъ антіохійскій немедленно по прибытіи въ Ефесъ, составиль изъ своихъ епископовъ
свой особый соборъ и объявилъ соборъ Кирила
незаконнымъ. Дъяніе втого собора Іоаннова теперь
излагается.

емию весто собора предложить гранаты натих вточить и рефеломестивратих виневыторовъ, дабы по собранін всего собора, какъ, я спазаль, исполнено было то, что ини требуется. Но за пять дней предъ симъ досточти-. мъйшій епископъ Кириллъ и Менцонъ, епископъ сего города и находящіеся при нихъ достопочтеннатиніе епископы собрадись святой церкви, хотя и воспрещаль имъ двлать между собою собранія вопреки распоряженію нэтінх втатрік и стаголестиврумих пиператоровъ, и убъждаль ихъ дождаться прибытія встуб васъ. Но они требовали, чтобы я прочиталь имъ высочайшую грамату. Когда же и отказыватся стртите это по прилина отсутствія твоей святости и потому, что не приемин на соборъ многіє и другів епископы и интрополиты, они вынудили меня къ тому, сказавъ, что инъ неизвъстно, что пишутъ наши владыки. По этой причинь, и дабы не подать повода къ смятенио, я вынужденнымъ нашелся прочитать инъ, въ присутствіи всего собранія, гранату. Впрочемъ, и находись (въ ихъ собраніи) и выхода изъ него, я увъщевадъ нху встртите индего опрометивато, кику это навъстно и иногииъ святьйшимъ епископанъ, которые вирстр со мною вошли къ нимъ. Но оди, не обративъ на это никакого вниманія, сараван то, что было угодно имъ.

Боголюбезнъйшій еписномъ Іоаннъ сказаль: желательно (намъ) выслушать благочестивое писаніе (императоровъ); нбо о ділахъ нужно судить не предположительно, а стремиться къ самой истинъ и узнать благочестиную ціль боголюбезнъйшихъ нашихъ владыкъ, которые прилагають везкое старавіе о церквахъ Христовыхъ и ничего не ставять выше сего. Теперь пусть ваша світлость мовівдаетъ намъ, что было у нихъ послії того, какъ мрочитана была ниъ эта боголюбезнъйшая грашата.

Светлейшій комить Кананаіань сказаль: когда прочитана была грамата, последовало всеобщее рукоплескание, такъ что я подумаль было, что въ точности исполнено будетъ все, предписанное благочестивъйшими нашими императорами, — и возрадовался. Когда же после сего сталь я убъждать, чтобы всё нокорились требованіямъ граматы, никто не хотвіъ меня выслушать; напротивъ, какъ досточтимъйшихъ епископовъ, поеданныхъ святьйшимъ епископонъ Несторіенъ, и техъ, которые были съ ними, изгнали они съ безчестіемъ, такъ и меня, когля я съ большею пастойчивостію сталь убъждать ихъ, выгнали изъ своего собранія, на томъ основаніи, что я не имъль права участвовать въ ихъ постановленіяхъ. Они даже не дозволили прочитать увъщаніе, носланное пъ немъ благочестивъйшими епископами, какъ навъстно это святъйшимъ епископамъ, быв-шимъ со мною, которые могутъ засвидътельствовать и о томъ, что сдълано было мною въ это время. Обо всемъ этомъ мы дали знать владыкамъ вселенной, объясновъ, что мы дожидаемся прибытія твоей святости и святъйшихъ епископовъ, находящихся при тебъ.

Боголюбезивный архіспископь Іоаннъ сказаль: пусть и намъ прочитана будеть благочестивая грамата. И когда святьйшіе епископы встали съ своихъ местъ, светлейшій комить Кандидіанъ прочиталь. Послів сего благочестивъйшіе епископы вознесли молитвы о благочестивой ихъ (императоровъ) державъ; ва твиъ боголюбезныйшій архіепископъ Іоаннъ сказаль: ясность благочестивой этой граматы достаточна была для того, чтобы внушить имъ всякую благопристойность, хотя бы они и непринадлежали къ священному чину. Но если по прочтенін граматы, какъ сказано вашею светлостію, все исполнилось смятенія, и они причинили оскорбленіе какъ боголюбезнъйшимъ епископамъ, такъ и твоей светлости: то мы, выслушавъ грамату съ подобающимъ благоприличіемъ и покорностію, изъявляемъ готовность исполнить предначертанія боголюбезивищихъ, нашихъ императоровъ, если Богъ поможеть. Но прошу твою свътдость повъдать **намъ, не** было ли сице чего су<del>ра</del>но

Светавацій комить Кандидіань сказаль: TANK RAKE CBRTOCTS TROM MCARCTE SHATE BOX точно и въ порядет, справедлявымъ нахожу еказать тебв и о прочемъ. На савдующій ден, ногла мив совершенно меизвъстно было, что у нихъ происходило, вдругъ услышаль я, что святьйшій еспековь Несторій визложень инн; грамата о низложеній сто была выстанова нублично, и сорваль ее, прочигаль и отослаль кь благочестивышимь нашимь императорамь. Сиусти немного и услышаль, что даже руб-: OF H PARMOLII ON LTRAOX NATAMELT SILBERLE MOCTROHIO ROSEBULRIOTE O RESIGNACHIE MICHARY: таго святвимаго епископа Несторія. Узнава объ этомъ, я посладъ къ вимъ запрощене-прелириничать чтобы то ни было сверхъ того, что нречинство разголестивранний нувии иннераторами, и святьйшимъ нашамъ спаско: памъ, которые не присутствовали въ длъ со: бранія, внушнать, чтобы оди дожидацись чри: бытія вашей святаети.

Боголюбезиваній архівниккорт Іданії силаль: какъ они принци къ тому, ихоби макъ требують того наночи, парковина на: становленія и императорская грамата, ят во: становленія и императорская грамата, ят во: вомы, относищемся къ сему дълу, выслушиволи ли отвъты, и (такимъ образомъ) имфли дъ опи доказательства, или безъ всякихъ уликъ осудили опи его?

Свътлъйшій комить Кандидіань сказадь: всъмъ присутствующимъ адесь благочестивейшимъ епископамъ извъстно, что они безъ всякаго суда и изольдованія сдъдади поставовленіе.

Боголюбезнайшій архівнискогь Іоаннь сназаль: это какъ нельзя болье есобразно съ тъмъ, какъ ови и съ нами поступили. Ибо имъ сатдовало бы пербатски приврастровать насъ, только что окончившихъ продолжительное вутешествіе, дружелюбно принять покрытывъ еще пылію, утещить и ободрять насъ братовимъ расположениемъ; но они тотчасъ прискупили къ намъ съ угрозами и страховавісмъ и явно ноказали обычвую въ вихъ небевгопристойность. Но соприсутствующій мер спатый соборь не вияль ихъ внушеніямь, Итакъ пусть сей святый соборъ учянить подобымиее ностановление о этихъ дюдяхъ, котерые такъ беззаконно и насильственно привеля все въ смятеніе.

Посл'в сего, то есть, жогда св'ятлыйщій Кандидіань, придворный сановникь, выщель, и блекочестивая грамата была прочитана, и империазишна бесьда прекратилась, боголю-

безнъйшій архіспископъ Іоаннъ сказаль: ваше боголюбіе выслушали благочестивую гранату боголюбезныйшихъ нашихъ императоровъ н повъствование свътлъйшаго комита Кандидіана, и знаете теперь прав благочестивъйшихъ императоровъ, (знаете), какимъ образомъ они, прилагая всякое попеченіе о миръ церковномъ, о здравой и неизмънной въръ и апостольскихъ догматахъ, созвали сюда святый соборъ, какъ. достойно своего боголюбиваго величества, повельли, чтобы, посль того, какъ соберутся всь (еписконы) вмъсть, предметы, подлежащіе наследованію, были обсужены и решены братски и съ подобающимъ іереямъ благоприличіемъ, посредствомъ предложеній и ръшеній, вопрошеній и отвътовъ, безъ всякаго смятенія и возмущенія, такъ чтобы никакой другой вопросъ, ни уголовный, ни гражданскій небыль обсуживаемь прежде, чъмь тщательно будеть утверждена благочестивая въра, изложенная святыми и блаженными отцами, сошедшимися въ виониской Никев. **MTARL** чтоже ваше благочестіе признаеть нужнымь постановить относительно техъ, которые такимъ недостойнымъ образомъ презръли благочестивую грамату?

Святый соборъ сказаль: очевидно, что Кирилль, досточтиньйшій епископь Церкви александрійской, и Мемнонь, досточтиньйшій

енископр перкви сего града, который во всемъ солъйствоваль Кириллу, какъ поллинно извъстно это намъ, прибывшимъ сюда прежде твоей святости, и, можно сказать, своими глазами видвишимъ все, что онъ дерзнулъ слъдать (-онъ заперъ святыя церкви, святыя мъста мучениковъ, также святую гробницу апостода, недозводивъ даже боголюбезнъйшимъ епископамъ совершить святую пятидесятницу; онъ, собравъ множество поселянъ, привель городь въ смятеніе, посылаль своихъ клибиковр вр чоми сосолюсезириших епископовъ и угрожалъ имъ самыми худшими послъдствіями, если они неприсоединятся къ безпорядочному ихъ собранію-, по внушенію своей злой совести все возмутили и привели въ смятевіе, внесли смуты въ церковныя дъла, преарван благочестивую грамату и нарушили перковныя постановленія съ тою целію, чтобы небыло подвержено изследованию ихъ еретическое злоучение, которое мы нашли въ главахъ, недавно отосланныхъ достопочтевнъйшимъ епископомъ Кирилломъ въ царственный городъ, въ каковыхъ главахъ весьма многое сходственно съ нечестіемъ Арія, Аполлинарія и Евиомія. Посему необходимо твоей святости н всьмъ намъ всьми силами ратовать за благочестіе, дабы вто нибудь неувлекся еретичесиими главами боголюбезнайшаго епископа

Кирилла и дабы не нарушена была въра сейтыхъ отцевъ; (необходимо также), чтобы вановники еретическато мудрованія и бывшаге нестроенія, котораго нельзя и словомъ изобразить, подвержены были наказанію, достойному ихъ преступленія, а прочіе достопочтепвъйміє епископы, которыхъ они хитростію и обнаномъ привлекли къ себъ и обольстили, нонесли церковную епитимію.

Боголюбезныйшій епископы Іоанны сказаль: не хотвлось бы мнв отсвиять отъ тем Перкви никого изъ опредъленныхъ на священнослужение Богу. Но какъ ради здравія всего твла необходимость вынуждаеть иногда отсыкать искоторые члены, зараженные пеизлечимою бользнію, какь Кирилль и Мемнонь былн Главными виновниками совершившагося беззаконія, подали поводъ къ нарушенію перковныхъ постановленій и благочестивыхъ предвисаній благочестив вйшихь нашихъ ровь и въ сказанныхъ главахъ обнаружни еретическое мудрованіе: то справелинвость требуеть низложить ихъ, а прочихъ, вовяеченныхъ въ ихъ заблуждение, отлучить отъ общенія, пока они, сознавъ свой проступовъ не произнесуть анавему на еретическім чаны Кирилла и не дадуть объщанів неукловно вребывать въ въръ, изложенной свитыми отцани, Coopabinamica Herotza es Hukes, haverouse

прибавляя къ ней ігротивнаго или чуждаго благочестію, — и пока не присоединятем къ нашь, согласно требованію благочестивой граматы благочестивний по ваших в наших императоревь, и сділавь винсти съ наши по братеки наслідоваліе о спорных вопросахъ, поутвердить благочестивой віры.

Святый соборь сказаль: твоя святость изрекла справедливый и законный ириговорь. Итакъ нусть въ общей грамать, за нодписомъ всъхъ насъ, Кириллъ и Мешнонъ приговорени Судуть къ низложению, а прочіе къ отлучению.

Боголюбенващій архісписногь Ісаннь сказаль: да будеть исполнень общій приговорь. Всень списнопь антіохійсній провозгласиль.

## Опредъленіе:

Святий соборь, милостію Божією собравпвійся въ Ефесь по гранить благочестивніпінхь и христолюбивыхь императоровь напівкь, опредвляеть слідующее:

Мы лотвин, чтобы, по правиламъ св. отращен и по грамать благочествениймъ и христомобивыхъ выператоровъ вашахъ, соборъ совершался мирно. Но вы, побуждаемые дерзостію, безчийенъ и еретическинъ образовъ мислей, собремись отдельно (хотя мы, по гравить благочествивнимхъ императоровъ навиять, бызи уже ири дверяхъ) и орензвени всявито грода заяганитежьства въ городь и изъ-

томъ соборъ съ тою цвлію, чтобы не подрергались изсавдованію главы, согласные същовъріемъ и вечестіемъ Аполлинарія, Арія в Евномія; вы недождались прибытія отовсюм святьйшихъ епископовъ, созванныхъ благочестивъйшими императорами нашими, хотя высоконменитый комить Кандиліань н словесно внушаль вамь не дерзать на чтолабо подобное, но ожидать общаго собрана всвяв святвимихъ еписноповъ. Посему ты, Кириллъ александрійскій, и ты. Мемновъ, епскопъ сего града, знайте, что вы низложены, **ЛИМЕНЫ СПИСКОПСТВА И ОТЛУЧЕНЫ ОТЪ ВСЯКАГО** церковнаго священнодъйствія, какъ зачинции и вожди безпорядка и беззановія, виновики нарушенія отеческихъ правиль и императорскихъ предписаній. Вы же всв прочіе, согласивнісся съ тыми нарушителями щерковных правиль и императорскихъ предписавій, да будето отлучены, пока, сознавши свою вину, не раскаетесь, и не примете въру святыть отцовъ, собравшихся въ Никев, ничего чуждаго не прибавляя (къ ней), пока не предадите провлетію еретическія главы, издавныя Кириллень александрійскимъ, протявныя свангельскому н апостольскому учению, и не покоритесь гранать благочестивъйшихъ и христолюбивыхъ видераторовъ нашахъ, повелъвающей, чтобы лыя въры были достриовани мирао и тиателью.

### 835

## Подписали:

Гоанть, епископъ антіохійскій.

Александръ, митрополить апамійскій.

Гоанть, митрополить дамасскій.

Доровей, митрополить маркіанопольскій.

Александръ, митрополить ісропольскій.

Дексіанъ, митрополить Селевкій исаврій-

Василій, митрополить оессалійскій. Антіохъ, митрополить вострскій. Павелъ емесскій. Априггій халкидскій. Полихроній ираклійскій. Кириллъ аданскій. Авсоній иларійскій. Мусей арадскій и антарадскій. Исихій каставальскій. Салустій корикскій. Іаковъ доростольскій. Зосъ (по другимъ, Зосій) исвунтскій. Евставій парнасскій. Аіогенъ селевковильскій. Плаконъ даоликійскій. Полихроній епифанійскій. Фритиль, митрополить праклійскій. Имерій, митрополить некомидійскій. Елладій, митрополить тарсскій. Евопрій, митрополить тіанскій.

46

Астерій, митронодить амидскій. Өсодорить кирскій. Макарій лаодійскій. Ососсвій кійскій (въ Виопнін). Максиміанъ, митрополитъ аназарвскій. Геронтій клавдіопольскій. Киръ маркопольскій. Аврилій иринопольскій. Мелетій неокесарійскій. Елладій птолеманаскій. Таріань августійскій. Уалентинъ маллскій. Маркіанъ авритскій. Даніня фавстинопольскій. Іуліанъ ларисскій. Иліадись зевгматскій. Маркеллинъ аркекій.

Отлучительная грамата тыхь же, noслания сеятому собору.

Святый соборъ отлученнымъ нами епископамъ объявляетъ и внушаетъ слъдующее:

По истинъ тяжкое дъло гръщить и прогнъвлять Владыку Бога; но гораздо тагчае и опаснъе не освобождаться отъ гръха раскаяніемъ. А вы до сихъ поръ такъ поступаете, участвуя въ противозаконныхъ и безчиныхъ дъйствіяхъ Кирилла алепсандрійскаго и Мен-

нона ефессиаго, за что вы и отлучены вани. Видя дверь человъколюбія, отверстую вамъ нашныт опредтлениемъ, вы не посптывете (вступить) въ вее и не взываете, чтобы васъ разрешили оть узъ отлученія; напротивъ принимаете сторону людей, держащихся еретическаго образа мыслей, презпрающихъ законоположенія св. отцевъ и предписанія благочестивъйшихъ императоровъ, и совершающихъ маогія аругія противозаконныя дела, и за то нами лишенныхъ епископства. **ТХИВИЭЖОКСИВ** H Итакъ знайте, что если вы тотчасъ же не совнаете своего долга, и, удалившись отъ погибельнаго сообщества, не исповъзуете, что держитесь въры блаженныхъ отцевъ, собравшихся въ Никев, и не захотите мирно и безъ всяваго шума принять участіе въ нашемъ собранія, по грамать благочествыйшихь императоровъ нашихъ, то не сътуйте на насъ, а вините себя самихъ въ неразунім.

Тьхъ же посланіе къ императору съ увъдомленіемъ о своихь дъйствіяхь и о причинь поздияю прибытія антіохійскаго епископа.

Повинуясь вашимъ благочестивымъ граматамъ, им ирибили въ митрополію сфесскую и нашли здъсь дъла церковныя ирайне зану-

46\*



танными и сдълавшимися предметомъ междусобной брани, потому что Кириллъ александрійскій и Мемнонъ ефесскій, составивь тесный союзъ нежду собою, собрази толпу деревенскихъ жителей и не допустили совершить ни празаника св. пятидесятницы, ни вечернихъ и утреннихъ богослуженій; кром'т того они занерли святыя церкви и святые памятники мучениковъ (мартуріа), составили отдільный соборъ съ тъми, которые увлечены ими, и совершали безчисленныя противозаконныя дала, презирая правила святыхъ отцевъ и ваши имнераторскія предписанія, хотя высоконменитый комить Кандидіань, пославный вашнив христолюбивымъ величествомъ, письменно и словесно внушаль имъ ожидать отовсюду имвющихъ прибыть святьйшихъ епископовъ, и уже тогда составить общее собраніе, по граматамъ вашего благочестія. Ла и самъ Кнриллъ, за два дня до ихъ собранія, извъщалъ меня, епископа антіохійскаго, будтобы весь соборъ ожидаетъ моего прибытія. Посему мы обоихъ вышеозначенныхъ Кирилла и Меннона низложили и отлучили отъ всякаго церковнаго служенія; прочихъ же соучастниковъ этого беззаконія отлучили до техъ поръ, пока овн не отвергнуть и не предадуть проклятію изданныя Кирилломъ главы, исполненныя злоученій Аполлинарія, Евномія в Арія, пока,

согласно съ указомъ вашего благочестія, не соберутся вывств съ нами, не займутся нымъ и тщательпынъ изследованіемъ спорныхъ предметовъ и не подтвердятъ благочестиваго догмата отцевъ. А о носиъ замедленін да будеть извъстно вашему благочестію, что, судя по дальности сухаго пути (путь нашъ быль по сушь), мы совершили наше путешествіе весьма скоро: мы провхали сорокъ перевздовъ, не позводия себв въ дорогв никакого отдыха, какъ ваше христолюбивое императорское величество ножете узнать (объ этомъ) отъ жителей городовъ, чрезъ которые пролегаль путь нашъ. Кромъ того голодъ, бывшій въ Антіохіи, ежедневныя возмущенія народа, сильные неблаговременные дожди, которые угрожали городу опасностію наводненія, -- все эго задержало насъ на немалое число дней въ вышеуномянутомъ городъ.

Посланіе Іоанна епископа антіохійскаго и бывших съ нимъ (епископовъ) къ константинопольскому клиру.

Ваше благочестіе, конечно, узнало о своевольныхъ и противозаконныхъ дъйствіяхъ Кирилла александрійскаго, Мемнона ефесскаго и другихъ, которые держатъ ихъ сторону: вопреки граматъ благочестивъйшихъ и христолюбивыхъ пиператоровъ нашихъ, они составили отдельный соборъ. Посему мы сочли необходимымъ дать знать вашену благочестію, что все, на что они дерзнули, есть поставь паучинный, по слову пророка (Исаін 59, 5). Сами же дерзвувшіе на это, то есть Кирилль и Мемнонъ, какъ зачищики безпорядка и безчивія, низложевы пами и лишены епископства. А техъ, которые предпочли собраться вместь съ ними, міл отлучили до техъ поръ, нова, созпавъ свою вину, не предадутъ внасемъ еретическія главы Кирилла александрійскаго н не примутъ безхитроство въру святыхъ отцевъ, собравшихся въ Никев виониской. не тревожить ваше благочестие никто тахъ, кто имъетъ обыкновение такъ дъйствовать (возмущать спокойствіе другихъ), потому что, накъ мы уже объясния, противозаконпые поступки ихъ не пифють никакой селы. Тоже мы довели до сведенія благочестивейшаго и христолюбиваго императора машего и высокоименатыхъ и сіятельпринихъ вельножъ.

Тъхъ же посланіе къ константинопольскому сенату.

Боголюбивому и христолюбивому сенату святый соборь желаеть о Госполь всякато блага.

Спльно скорбимъ мы, принужденные извъстить ваше высоконменитство объ отсече-

ніп собственныхъ членовъ. Ибо хотя отнитіе гандыхъ членовъ и необходино, однако оно причненеть сильную боль и остальнымъ частянь тыв. Аще страждеть единь удь, говорять блаженный Павель, сь пимь страждуть еси уда (1 Кор. 12, 26). Но врачи не молжны отказываться отсткать безполевные и вредные члены. Ибо благоразунный и мудрый врачь тала, вмвя въ виду здравіе прочихъ членовъ, не щадитъ гнилаго члена, чтобы ограамть безопасность всего тыла. Тоже самов сдъляли и мы въ настоящее время. Ибо мы увидвли, что Кириллъ епископъ александрійскій и Мемнопъ ефесскій произвели многоразличныя преступленія противъ Церкви Божісн и исполнин омущеність и страхомъ (весь) городъ и святый соборь, -- унотребляя въ орудіе своего насилія егинетскихь корабельщиковъ и азійскихъ поселянь; ови ве дождались созвавныхъ (на соборъ) святыйшихъ и благочестивъёшихъ спископовъ, не уважили грамать боголюбезнайшихъ и христолюбивыхъ императоровъ нашихъ и не послушали внуше. ній и увъщаній высоконменитаго и сіятельнъйшаго комита Кандидіана: но произвели безпорядокъ во всехъ священныхъ делахъ благочестія, во всемъ моступали противоваконно и своевольно, жоспрепятствовали совершению праздника св. пятидесятницы, заперли божен

ственные храмы и памятички добропобъдных мучениковъ, чтобы молиться не возможно быю и желающимъ, даже твиъ, которые пришле нздалека, горя желаніемъ обнять гвобы святыхъ и добропобъдныхъ мучениковъ, въ особенности-преблаженнаго Іоанна богослова в евангелиста, стяжавшаго великое дерзновене пъ нашему Госноду. Поэтому мы были выкуждены низложить вышеуноиявутыхъ Кирила н Менеона, лишили ихъ епископства, а тыл, воторые по лести или по страху содвиствовали ихъ самоволію и насилію, мы подвергля отлученію, соразмъряя наказаціе съ добровольнымъ ихъ покаяніемъ. Ибо, еели они возчувствують свою вину, оставять еретическое злоучение, и снова примуть въру св. отцевъ, еобравшихся въ Никев виниской, и, соединившись съ нами, по граматамъ благочестивыхъ и христолюбивыхъ императоровъ нашихъ, будутъ изследовать спорные предметы еъ подобающею іереямъ тихостію, то будуть освобождены отъ узъ отлученія, и снова получать священное служеніе.

Тъхъ же посланіе къ константинопольскому народу.

Благочестивъйшему, върнъйшему и христолюбивому народу святой комстантинопольекой церкви Божіей соборъ.

Есть неписанный законь, (повельнающій) пастырянь имъть великое попеченіе объ овнахъ, чтобы ин воръ не похитиль ихъ, ни звърь не пожралъ, ни бользнь не истребила. Если и тв, которымъ ввърено храненіе безсловесныхъ овецъ, прилагаютъ о нихъ такое попеченіе, что блаженный Іаковъ ваываеть къ Лавану: быхь во дни жегомь зноемь и стужею вь нощи: и отхождаше сонь оть очію моею. Звъроядины не принесожь къ тебъ (Быт. 31, 40 и 39): то какую должно имъть заботливость о словесныхъ овцахъ Спасителя нашего, которыя отмечены божественными знаками, крестились во Христа (Гал. 3. 27) и знаменовались свътомъ лица Господия (Пс. 4, 7)? Поэтому мы сочли нужнымъ посланілимпредуврачевать души ваши, чтобы вы не пришли въ уныніе и не смущались въ мысляхъ вашихъ, бывъ обмануты пустыми слухами. Когда им прибыли въ Ефесъ, по волъ попечителя всяческихъ Бога, который склонилъ къ тому мысль благочестивъйшихъ и христолюбивыхъ императоровъ нашихъ, то нашли городъ исполненнымъ смятенія, весь соборъ церковный въ крайнемъ замъщательствъ и Церковь святую, какъ морскую бурю. Эту жестокую бурю воздвигнули, какъ вътры, Кирилль бывшій епископь александрійскій и Меннонъ ефесскій. Они боялись, —египетскійтого, чтобы мы, васледовавъ главы еретическаго его джеученія, сходныя съ печестість Аполлинарія, не вашля и не признали его еретикомъ, а другой (боялся) молвы, ходившей въ городъ о его бездъятельности. И воть ощ, согласившись между собою, ръшились одниково самоуправствовать. Первый собраль нятьдесять египетскихъ епископовъ, второй — боле тридцати азійскихъ и нісколько другихъ, привлекши на свою сторову однихъ лестію, другихъ страхомъ; они не хотвли дожидаться общаго собранія отовсюду инфющихь прабыть святвинихъ еписконовъ; презрвля церковные уставы, и во всемъ поступали безчиво и противозаконно; побуждали въ злодениямъ толпу изъ Анрополя, посыдали корабельпинковъ, огипотскихъ клириковъ и азійскихъ носелять въ жилния спископовъ, чтоби понолебать слабьйнихъ страшамии угрозами, в ираагали надинсы на этихъ жилищахъ, указы-BUA TEME, UTO OHH AOAIRHM GMTS BE OCRAS! такъ принуждали они принимать участіє въ своихъ противозаконныхъ действіяхь! Узвавъ объ этомъ и убъдившись опытомъ въ ихъ наонлін **в безчинін**, бы сочан неприличник оставлять въ божественномъ и великомъ свяненствъ впадшихъ въ такую глубину влобы. Поэтому мы были выпуждены вышеупонямутыхъ (Кирилла и Меннона), какъ вождей зла, низложить и лишить епископства, а тахъ, которые ичъ содействовали, мы обложили узами отдучевія, не отказавъ однако ниъ въ покаянін, но оставивъ для нихъ отверстою дверь человъколюбія. И если они, вимало не медля, согласятся ананематствовать пзданныя Кирил**домъ главы, чуждыя апостольского и евангель»** скаго ученія, если возвратятся къ въръ св. отцевъ, собравщихся въ Никев внеинской, п но увазу благочестиввищихъ и христолюбивыхъ императоровъ нашихъ вибств съ нами безъ шуна и тщательно будуть изследовать подлежащие разсмотрънию предметы и подтвердять благочестивый догмать: то мы немедленно примемъ ихъ, какъ наши собственные члепы, и возвратимъ имъ святительскіе престолы.

Тъжь же допесение кь императрицамь.

Мы поставлены въ необходимость объявить вашему благочестию вовсе не то, о чемъ
надъялись мы извъстить васъ: сдълать это
принудило насъ самоуправное безчиние Кирилла александрійскаго и Мемнона ефесскаго. Ибо,
по церковнымъ правиламъ и по благочестивымъ предписаніямъ христолюбивыхъ императоровъ нашихъ, имъ надлежало дождатьем
прибытіл прочихъ боголюбезнійшихъ еписноновъ, и ногомъ всімъ вмість разсуждать о

авлахъ св. въры, изследовать возникшія противоръчія и утвердить тщательно обсуженній апостольскій догмать. Но они, написавъ напъ, бултобы ожидають нашего прибытія, и узнавъ, что мы находимся за три перевада, составили между собою самовольное сборище и дерзнули на поступки противозаконные и исполненные всякаго безчинія, тогда какъ высокомменитый комить Кандидіань, посланный -итэргогалд имейнической в конедокови как и христолюбивыми императорами R'RÜIIIMM внушаль нев нашими, и устно и письменно боголюбезнъйшихъ созванныхъ **ДОЖИДАТЬСЯ** епископовъ и не вводить ничего новаго отвосительно святой въры, но поступать по предписаніямъ нашихъ императоровъ, пекущися о предметахъ божественныхъ. Однако ови хота и слышали императорскую грамату и внушенія высокоименитаго комита Кананајана, но, мало заботясь о благочинів, яйца аспидова разбиша и поставь паучинный ткуть, 110 пророку, и хотяй от ящь ихь ясти, разбивь запортокь найдеть ве немь василиска (Исаін 59, 5). Поэтому дерзновенно ваываемъ: поставь ихъ не будеть на ризу, и не одеждутся от дъль своихь (танже ст. б). Итакъ, увидъвъ многія ихъ безчинства, (нбо они заключили церкви и святые памятиля мучениковъ, не допустили совершить праздникъ

св. пятидесятницы, и кромв того, посылая служителей своего самоуправнаго безчинія въ жилища епископовъ и произнося страшныя угрозы, принуждали ихъ подписывать то, на что они противозаковно дерзнули), мы вышеименованныхъ Кирилла и Мемнона низложили и лишили епископства, а тъхъ, которые принимали участіе въ нхъ безчиніи, доведенные ло того или лестію, или страхомъ, отлучили до техъ поръ, нока, почувствовавъ свои язвы, искренно не раскаются, и проклявши еретическія главы Кирилла, согласныя съ нечестіемъ Аполлинарія, Арія и Евномія, опять не примуть въру св. отцевъ, собравшихся въ Никеъ, и мирно и безъ всякаго шума сошедшись на соборъ, по благочестивымъ предписаніямъ христолюбивыхъ императоровъ нашихъ, не захотять тщательно изследовать вместе съ нами спорные предметы и безропотно хранить чистый светь евангельской веры.

### ABAHIE II.

Запись, составленная въприсутстви прибывших изъ Рима епископовъ и пресвитеровъ.

правленія государей нашихъ-Флавія Осодосія тринадцатос и Флавія Вадентинівна третіе, въ шестыя иды йоля, а по счету египтянь въ шестивддатый дель мьсяца Епифи, когда собрадся соборъ въматрополіп ефесской, по повельнію благочестивышихъ и христолюбивыхъ императоровъ, и тогда возсыли, въ епископской перкви боголюбезжишаго синскома Мемнона, боголюбезивание епископы Кирилль александрійскій, запильmin takme mecto cortennaro u Glamentaщего архіспископа эмиской перкви Келестина, іерусалимскій. Менловь ефессий, Ювеналій Флавіанъ филиппійскій, занимавшій мъсто Руфа благочестивъйшаго епископа вессалоникійскаго, Осодоть анкирскій изъ Галатін первой, Фирмъ песарійскій изъ Каппадокін первой, и всв епископы, которые по порядку означены выше, и Весуда діаконь кароагенскій,--когда вошли также и возсыл пришедшіе съ Запада боголюбезнайшіе и благочестивъйшіе епископы и легаты Аркадій и Проэнтъ, и боголюбезнайшій Филишна, апостоль-

Филиппъ, пресвитеръ и легатъ апостольскаго престола, сказаль: благодаринь св. и покланяемую Тронцу, что удостовла насъ смиренныхъ присутствовать на вашемъ святомъ соборь. Уже давно святьйшій и блаженныйтій нашъ нача Келестинъ, епископъ апостольскаго престола, въ посланін своемъ къ святому и честивишему мужу, епископу алексанарійской перкви Кириллу, сдълалъ опредвление о настоящемъ дълв, и это послапіе предъявлело вашему святому собранію. Теперь же одять, для утвержденія канолической віры, опъ мослаль къ вашему благочестію пославіє, которос, принявъ отъ насъ, повелите подобаюшниъ образомъ прочитать предъ св. соборомъ и внести въ перковныя записи.

Аркадій, епископъ и легать римской церкви, сказаль: да повелить ваше блаженство прочитать присланное вамь посланіе саятаго и со всяжнить почтенісмъ именуемаго папы Келестина, епископа апостольскаго престода, изъ нотораго (посланія) ваше блаженство можеть узцать, какое имъетъ онъ понеченіе о встать перявахъ.

Проэктъ, еписковъ и легатъ римской церкви, сказалъ: да повелитъ ваще блаженство прочитать прислащое ванъ посланіе «вятаго н со всякимъ почтеніемъ именуемаго паны Келестина, епископа апостольскаго престола, наъ котораго (посланія) ваше блаженство можетъ узнать, какое имъетъ онъ попеченіе о всъхъ церквахъ.

И посль того, какъ святьйшій и боголюбезньйшій епископъ александрійской церкви Кирилль сказаль, что ниже означено, Сирицій, нотарій святой канолической церкви города Рима, прочиталь (посланіе папы).

И когда посланіе прочитано было полатинъ, Ювеналій епископъ ієрусалимскій сказаль: прочтенное посланіе Келестина, святьйшаго и блаженнъйшаго епископа великаго Рима, содержащее благочестивое и православное ученіе, да будеть внесено въ записи (засъданій).

Всъ честнъйшіе епископы просили, чтобы посланіе было переведено на греческій лаыкъ и прочтено.

Филиппъ, пресвитеръ апостольскаго престола и легатъ, сказалъ: удовлетворено обычаю, чтобы пославіе апостольскаго престола сначала было читаемо полатинъ. Теперь же, такъ какъ ваше блаженство требуетъ, чтобы посланіе прочитано было также погречески, необходимо удовлетворить и желанію вашей святости. Мы постарались сдълать, чтобы римская ръчь переведена была на греческую.

Поэтому повелите, чтобы оно было принято и предложено вашему святому слуху.

Аркадій и Проэкть, епископы и легаты, сказали: такъ какъ ваше блаженство повельло, чтобы принесенное посланіе вошло въ общую навъстность (ибо изъ святыхъ братій нашихъ епископовъ немало такихъ, которые не знають полатинъ), то принесенное посланіе уже переведено на греческій языкъ и, есля повелите, будетъ прочтено.

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказаль: принявши принесенный переводъ посланія святьйшаго и боголюбезнъйшаго епископа святьйшей римской церкви, прочесть его.

Петръ, пресвитеръ александрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, прочелъ:

«Келестинъ епископъ святому собору, въ Ефесъ сошедшемуся, любезнымъ и вожделеннъйшимъ братіямъ о Господъ желаетъ всякаго блага.

Соборъ священниковъ свидътельствуетъ о присутствіи Святаго Духа. Ибо истинно то, что мы читаемъ, (такъ какъ истина лгать не можетъ), и о чемъ такъ упоминается въ еванъгелін: идньже еста два или тріе собрани во имя мое, ту есмь посреднь ихъ (Мо. 18, 20). Если же это такъ, если Духъ Святый присутствуетъ и при такомъ малочисленномъсобраніи, то не тъмъ ли болье, какъ мы въру-

47

емъ, присутствуетъ Опъ тенерь, когда собыдось воедино столь великое множество сытыхъ? Соборъ свять по той чести, которая ему подобаеть; въ немъ должно видеть высокій образь того многочисленнаго собора авостоловъ, о которомъ мы читаемъ. Наногда не оставляль ихъ Учитель, о которомъ поведено было имъ проповъдывать; всегда быль съ нь ми Господь и Учитель; но и во время учитель ства своего они пикогда не были оставляены своимъ Учителемъ. Училъ Тотъ, который пославь наъ; училь Тотъ, поторый говориль инъ, чему они должны учить; училь Тоть, который утверждаеть, что Его самого слушають въ ученикахъ Его. Это попеченіе о заповъданной (апостоламъ) проповъди перешло еващенникамъ Господнимъ: но наслъдственному нраву на это попеченіе, мы обязуемся, гда бы вто на жилъ, повсюду проповъдывать, вивсто нихъ, имя Госнода, такъ какъ имъ сказано: жедше, научите вся языки (Мв. 28, 19). На это должно обратить внимание и ваше братство, такъ какъ. Тотъ, который всемъ (апостодамъ) далъ такое повельніе, хочеть, чтобы н мы всв исполняли его; посему необходимо, чтобы мы охотно следовали нашимъ руково. дителянъ. Всв вознемъ на себя труды техъ, которымъ всв мы наследовали въ чести; будемъ подражать ихъ усердію въ проповеди,

послв которой, по словамъ апостола, мы не должны прелагаться во инэ благовъствовапів (Гал. 1, 6). Храненіе предавнаго не маловаживе того, что сдвавав предающій. Они положили съмя въры; наше же попеченіе должно блюсти его, чтобы неповрежденный и обильный плодъ нашелъ въ пришествіе свое нашъ Домовладыка, которому одному усвояется и плодоносіе апостоловъ. Ибо, по словамъ Сосуда взбравія, ни насаждаяй есть что, ни напаяяй, но возращаяй Богь (1 Кор. 3, 7). Итакъ общими силами должно стараться сохранить то, что намъ ввърено и что, чрезъ апостольское преемство, дошло донынъ. Отъ насъ требуется, чтобы мы поступали по примъру апостола. Ибо теперь не лицо чье нибудь, но въра наша призывается на судъ. Должно взять духовное оружіе, (потому что теперь происходить брань умовъ, на которой бросаются стрълы словъ), чтобы пребыть въ въръ Царя нашего. Этому поучаеть нынь блаженный апостоль Павель всёхь, собравшихся тамъ, гдъ онъ повелвлъ пребывать Тимовею. Итакъ одно и тоже мъсто, одно и тоже льдо требуеть тогоже самаго и служения. И мы теперь должны делать и ниеть предметомъ попеченій тоже, что онь (апостоль) поручиль тогла дълать (Тимовею). Пусть никто слить иначе, нисто не внимаеть басплиъ, про-

47

наводящимъ только споры (1 Тим. 1, 4), какъ ваповъдаль самъ апостоль: да будемь единодушни и, какъ п прилично, единомудрении (Филип. 2, 2; не будемъ стараться дълать что нибудь по рвенію или по тщеславію (ст. 3). У всъхъ да будетъ едина душа и едино сердце, когла наносится оскорбленіе въръ, которая есть едина: Пусть скорбить, или даже плачеть объ этомъ виъстъ съ нами все собраніе. Призывается на судъ, Кто имъетъ судить испытуется, Кто будеть испытывать встать; терпять поношеніе, Кто искупнаь (отъ поношенія). Ла препояшется ваше братство оружіень Божіннь. Вы зваете, какой шлень долженъ защищать нашу главу, какая броня покрывать нашу грудь (Ефес. 6, 13-14): не тенерь только церковное ополченіе принимаєть васъ вождями. Пусть накто не сомнъвается, что при номощи Господа, который творить обоя едино (Ефес. 2, 14), сложево будеть оружіе и настанеть миръ, когда дъло само себи защищаеть. Вспомнимь опять ть слова нашего Учителя, которыя Онъ обращаеть къ епископамъ, заповъдуя: внемлите себъ, и всему стаду, въ немнее васъ Духъ Святый постави, епископы пасти Церковь Бога, юже стяжа кровію своею (Двян. 10, 28). Здъсь мы читаемъ, что слышавшие это призваны были туда, гдв теперь собралась ваша

святость. Итакъ пусть ефесянань, которынъ навъстна проповъдь о въръ, будеть теперь извъстно и ваше опредъление о ней. Покажемъ ниъ постоянство ума нашего въ томъ благоговъніи, какого достойны великіе предметы. которые благочестиво сохраниль продолжительный миръ. Да возвъстится вами то, что неприкосновенно царствовало отъ временъ апостоловъ. Ибо никогда не были позволяемы слова возмутительной дерзости противъ Царя царей, и дъло истины не могло быть подавлено ложью. Увъщеваю вась, блаженнъйтие братія! да соблюдается та самая любовь, въ которой мы должны пребывать, по гласу апостола Іоанна (1 Іоан. 4, 7 и др.), котораго мощамъ вы лично покланяетесь. Да будеть общая молитва къ Господу. Мы знаемъ, какая будетъ сила присутствія Божія при единодушной молитвъ такого множества священниковъ, когда могло подвинуться то мъсто, гдъ, какъ читаемъ, единодушно молились дванадесять (Дъян. 4. 31). Но чего просили молящіеся впостолы? Того именно, чтобы вмъ дано было возвъщать слово Божіе съ дерзновеніемь, и его силою совершать то, на что получили они власть, по дару Христа Бога нашего. И вашему святому собранию чего просить теперь, какъ не того. чтобы вы съ дерзновеніемъ возвъстили слово Господа, сохранили то, что Онъ и проповъдываль и поручиль (намь)?-чтобы вы исполненные Духа св., какъ написано, хотя разными устами, произнесли единое, чему научиль (васъ) Самъ Духъ? Кратко сказать (ябо, какъ говорить апостоль, видущимь законь илаголю (Рим. 7, 1),-премудрость же глаголемь въ совершенныхъ) (1 Кор. 2, 6): воодушевленные всвыт этимъ, стойте въ канолической въръ и защищайте спокойствіе церквей, (потому что такъ сказано и прежде бывшив и настоящимъ и будущимъ), просл в сохраняя вже о миръ Герусалима (Пс. 121, 6). Мы исполнять наше попеченіе (о върв) братій и сосвященниковъ СВЯТЫХЪ единодушныхъ намъ и испытанныйшихь мужей: епископовъ Аркаділ н Проэкта и Филеппа пресвитера нашего, чтобы они присутствовали при томъ, о чемъ идетъ дъло, и исполнили то, что пами уже прежде постановлено. Мы не сомнъваемся, что ваша святость булете согласны, когда то, о чемъ плеть СР ВВИП быть опредвлениемъ о миръ OHKLOL OLGA всъхъ церквей. - Дано въ осьмыя иды мая, въ консульство Басса и Антіоха».

Всв честивний епископы вдругъ восвлекнули: «это судъ справедливый! Весь соборъ благодаритъ новаго Павла—Келестина, новаго Павла—Кирилла, Келестина стража в<sup>вры</sup>, Келестина единодушнаго съ соборомъ! Одивъ Келистинъ, одинъ Кириллъ, одна въра собора, одна въра вселенной»!

Проэкть, честивишій епископь и легать, сказаль: ваша святость да обратить вниманіе на товь (τυπος) посланія святаго и всечестнаго напы Келестина епископа; онъ увъщеваеть святость вашу, не уча вась, какъ невъдущихь, но напоминая, какъ знающимъ, чтобы вы, сообразно съ правиломъ въры и благомъ касомической Церкви, благоволили довести до жонца то, что онъ уже ирежде изволиль опредълять и теперь снова напоминть.

Фирмъ, епископъ Кесаріи канпадокійской. сказаль: апостольскій и святой престоль Кеместина, святьйшаго еписнопа, чрезъ посланія яъ боголюбезиващимъ епископамъ, именио: Кириллу спископу александрійскому, Ювеналію іерусалимскому, Руфу осссаловинійскому в въ св. перивамъ константинопольской и автіохійекой, уже прежде предложиль суждение объ -эпис двив и начерталь плань для его ръшенія. Последуя этому плану, и мы (такъ накъ срокъ, данный Песторію на менравленіе, давно уже прошель, кром'я того прошло много времени мосль нашего прибытія въ городъ Ефесъ, но повельнію благочествый шаго императора, и мы немало пребывали здёсь, такъ что день, назначенный императоромъ для решенія двая, давно уже миноваль, потому что Несторій,

призываємый нами, не повиновался) привели этотъ планъ въ исполненіе, произнесли надънимъ (Несторіємъ) каноническій и апостольскій судъ.

Аркадій, честнъйшій епископъ и легать, сказаль: хотя медленность мореплаванія и противные вътры надолго задержали нась, такъ что мы не могли прибыть къ назначенному мъсту, когда надъялись (прибыть); впрочень, и о устроенію Божію и вашего блаженства, и наше смиреніе здъсь явилось. Благодарниъ Бога, что мы нашли ваше блажество пребывающими въ одномъ мъстъ п въ одной въръ, и пекущимися о Церкви Божіей, которую Господь нашъ Інсусъ Христосъ стяжаль кровію своею. Поэтому мы желаемъ, чтобы ваше блаженетво повельло изъленить намъ, что досель опредълено вашею святостію.

Филиппъ, пресвитеръ и апостольскаго престола легатъ, сказалъ: благодаримъ святой и всечестный соборъ, что вы по прочтени посланія святаго и блаженнаго папы нашего, громогласными восклицаніями соединились съ нимъ (въ духъ), какъ святые члены подъ единою главою (Христомъ). И такъ какъ наше смиреніе, носимое меблагопріятными вътрами, прибыло нъсколько поздно, то мы просимъ, чтобы вы повельли объявить намъ, что сдълацо на семъ святомъ соборъ до нашего прилацо на семъ святомъ соборъ до нашего при-

бытія, чтобы и мы, по опреділенію блаженнаго пашы нашего и настоящаго сего святаго собранія, утвердили то, что намъ будетъ предъявлено.

Осодоть, епископь анкирскій, сказаль: справедливость опредъленія святаго собора Богъ всяческихъ показалъ получениемъ посланія благочестивъйшаго епископа Келестина и прибытіемъ вашего благочестія. Ибо вы доказали ревность и попеченіе о святой въръ святьйшаго и блажевньйщаго епископа Келестина. Но такъ какъ ваше блаженство, по уважительнымъ побужденіямъ, пожелало узнать все сдъланное, то изъ самихъ записей о низложении Несторія достовърно узнаете справедливость приговора, ревность святаго собора и согласіе въ въръ, которую громогласно проповъдуеть благочестивъйшій и святьйшій епископъ Келестинъ. Все это узнаете, когда будетъ удовлетворено ваше желаніе и все прочее присоединено къ настоящему дъянію.

# Посланіе папы Келестина къ императору Өеодосію.

Келестинъ еписнопъ Осодосію Августу.

Хотя достаточно было бы того, чтобы попеченіе вашей милости о защищеніи канолической візры, на которое вы, по любви ко Христу Богу нашему, правитемо вашей имцерін, носпъщаете со всыть усердіемъ, сохраняло ее чистою и пеповрежденною, осуждая ложь развращенныхъ догматовъ, и чтобы вы воегла подагали въ этомъ огражленіе власти, зная, что царствованіе, укръиляемое соблюденіемъ святой віры, пребудеть и испоколебимо: однако и каждый но долгу священства, принимаетъ, енль, участие въ этомъ небесномъ попечени ман славъ. Поэтому и мы, въ апцъ HAMMIT месланныхъ, представляемъ свое присутствіе на соборъ, которому вы повельли быть. Зажлинаемъ ваше благочестіе страхомъ суда Божія, чтобы милость ваша не дозволяда ничего возмутительного новизнь и не нодоводо никамой номощи твых, которые, чтобы нарушить маръ Церкви, усиливаются постигнуть величе Божіе способомъ человъческаго наслъдованія. Двао въры для васъ должно быть важиве. чень чето сосмирстви: вини интость четина быть болье озабочена миромъ церквей, нежели безопасностію имперін. Ибо всь блага приложатся, если прежде всего сохранено будеть то, что особенно прілтно Богу. Авраамъ быль силень врою-- и весь мірь наполимля славою Монсей, освободитель своего благословенія. народа, вооружанся ревнестію о Госполь противъ такъ, которыкъ моходилъ отступниками отъ (истиннаго) богопочтенія. Госнодь сохраниль на царствъ Давида наря, соблюдеющего Его заповеди, съ темъ, чтобы онъ покориль враговъ Его. Огражденные върою, мостоянствомъ и силою этихъ образновъ, охраняйте, прошу васъ, благочестивъйшее боголочтение вселенской Церкви, чтобы иномысле ни въ чемъ не имкло себъ воддержки. Ибо для бляга вашей имперія совершается то, что подъемается для спокойствія Церкви, или сохрансвія святой въры. Эти-то мысли, которыя, какъ мы знаемь, и вы, славебйшій и тыпайній имчераторъ Августъ, имвете въ вашемъ сердив, (ибо не соинъваемся, что въ немъ ствуеть Богь), мы влагаемь въ августьйшій слухъ вашъ и чрезъ братій и соеписконовъ моихъ Аркадія и Проэкта и сопресвитера моего Фидиппа, которыхъ мы послали, усердно прося ваше благочестіе о томъ, что, какъ мы вфримъ, вы сами имъете въ сердечныхъ желавіяхъ, именно, чтобы върно исполнить для Бога то, чего сами просите у него.—Дано въ иды мая, въ консульство Басса и Антіоха.

Тогоже папы Келестина посланіе къ Кириллу, епископу александрійскому.

Келестинъ епископъ Кириллу, епископу александрійскому.

чувствую, что (надо мвою) исполнилось нарвчение премудраго Соломона (Притч. 25, 26). Какъ жаждущій принимаєть лодную воду, такъ я получиль въсть земля далекой въ посланіи твоей любви, которое соединяеть насъ взаимнымъ обмъномъ мыслей. Безбоязневно можно ожидать спокойствія перквей и каболической въры, видимъ, что за нее такъ подвизаются христіаннъйшіе государи. Небезилодна, особенно въ двахъ божественныхъ, царская забота, которая зависить отъ Бога, держащаго сердца царей (Прит. 25, 1). Итакъ кратко отвъчаемъ твоей святости. Ты спрашиваешь, должень ли св. соборъ принять человъка, если онъ осуждаеть то, чему самь училь прежде, или,-такь какъ прошло время отсрочки, судъ, прованесенный надъ нимъ, долженъ ли оставаться во всей силь? Объ этомъ оба мы. общему согласію, вопросимъ общаго Господа. Не отвъчаетъ ли Онъ намъ чрезъ пророка, что Онъ не хощетъ смерти (гръшника) умирающаго (Іезек. 18, 32), и чрезъ апостола Павла, что Онъ хощеть всякому человъку спастися и въ разумъ истины прінти (1 Тик. 2, 4)? Наконецъ не непріятно Богу поспътное исправление въ комъ бы то ни было. Твоей святости, вмёсте съ досточтимымъ собраніемъ братій, предлежить уничтожить возникшія въ

Церкви смятенія, такъ чтобы мы узнали. что авло, при помощи Божіей, окончилось желавнымъ исправленіемъ. Мы не говоримъ, что не присутствуемъ на (вашемъ) собраніи: потому что мы не можемъ быть разлучены теми, съ которыми, гдв бы кто ни находилнасъ одна ся, соединяетъ и таже Я не хочу быть видимъ въ томъ твав, прпшествіе котораго апостоль именуеть немощнымь (2 Кор. 10, 10). Мы присутствуемъ тамъ, помышляемъ обо всемъ, что тамъ вершается: духовно совершаемъ то, чего не совершаемъ видимо и тълесно. Я забочусь о вселенскомъ миръ, забочусь о спасеніи погибающаго, если только онъ захочетъ сознаться въ своей болъзни. Мы говоримъ это для того, чтобы кому нибудь не показалось, будто ны неготовы помочь желающему исправиться. Но если онъ и тогда, какъ мы жденъ, да сотворить гроздіе, прододжаеть произращать терије (Исаји 5, 2), то пусть исполнится надъ нимъ весь судъ, какъ требують состоявшіяся предъ симъ постановленія. Пусть онъ собереть, что посвяль на дьявольской боровдв, погибая не отъ нашего изволенія, но отъ собственной вины. Пусть онъ увидить, что ноги наши нескоры на пролитие крови (Исаін 59, 7), когда узнаетъ, что ему предложено даже врачевство. А темъ, которыхъ твое братство

подобрительными въ разсуждении наволической въры, —если они письменно высказали (свои митнія), —намъ необходимо дать отвъть, но свойству предчетовъ: въ этомъ дълъ никто не уклонится (отъ суда), потому что оно будетъ разсиатриваемо со всею внимательностію. —Дамо въ новы мая, въ консульство Басса: н' Антіоха.

## ABAHIE III.

Въ лето консульства государей нашихъ, августвишихъ-Флавія Осодосія тринадцатос и Флавія Валентиніана третье, въ пятыя вдыіюля, а по счисленію египтянъ-въ семналівтый день Епифи, когда на савдующій день тоть же св. соборъ собрался въ томъ же мъоть и возсыли благочестивый и боголюбезнъйшие епископы, Іувеналій, епископъ ісрусалимскій, сказаль честивйшимь епископамь Аркадію и Проэкту и чествышему пресвитеру Филиппу: вчорашній день, въ засъданія сего святаго и велинаго собора, ваше благочестіс, бывши тамъ, по прочтеніи посланія отъ святайнаго и блаженийнивго еписнопа великаго Рима Келестина, требовало для прочтевія письменные акты о низложении еретика Несторія: св. соборъ новельль это исполнить. Итакъ ваша-святость благоволить сказеть: чктали ли вы (эти акты) и узнали ли сущность ихъ?

Филиппъ, пресвитеръ и легатъ апостольскаго престола, сказалъ: изъ чтевія актовъ мъл
усмотріли, что постановлено на вашемъ св.
соборь противъ Иссторія. Мы узнали, что все,
ваходящееся въ этихъ записяхъ, обсуждено
канонически и по церковнымъ правиламъ. Но
и теперь, хотя это можетъ быть и излишне,
просимъ вашу честъ снова прочитать читанное
на вашемъ соборъ, чтобы намъ имётъ возможность утвердить ваши опредълснія, какъ
требуетъ порядокъ относительно святьйшаго
папы Келестина, который поручилъ намъ это.
дъло и относительно вашей святости.

Аркадій, честивимій епископъ и легать апостольскаго престола, сказаль: благодарнивымие блаженство, что вы удовлетворили нашему желанію и требовавію—доставленісмы, намъ актовъ. Но пусть и теперь ваше блаженство повелить, чтобы опредвленія ваши были прочитаны намъ, какъ требуетъ порядокъ со стороны вашей святости.

Мемновъ, еписковъ ефессий, сказалъ: ничто не преиятствуетъ тому, чтобы, по требованію святвйшихъ и преподобиващихъ епископовъ Аркадія и Проэкта, и честивищаго и боголюбезнаймаго пресвитера Филиппа, дегата апостольскаго престола, снова прочтены были акты о низложении еретика Несторія. Итакъ, пусть они опять прочтены будутъ.

Петръ, александрійскій пресвитеръ и первенствующій изъ нотаріевъ, прочиталь:

«Въ лъто консульства государей нашихъ. августвишихъ-Флавія Осодосія тринаднатос и Флавія Валентиніана третье, въ десятыя календы іюля, а по счисленію египтянъ двадцать осьмой день Павин, на соборъ, сошедшемся въ городъ Ефесь, по повельнію боголюбевнъйшихъ и христолюбивыхъ императоровъ, въ засвдания въ святвищей церкви, называемой Марія, благочестивъйшихъ и богодюбезнъншихъ епископовъ Кирилла александрійскаго, который занималь также місто святвишаго и блаженивишаго Келестива, архіепископа римской первы. Іувеналія ісрусалимскаго, Мемнона ефесскаго, Флавіана филиппійскаго, который занималь и мъсто Руфа, честнъйшаго епископа осссалоникійскаго, и осодота анкирскаго (Галатін первой) и т. д., —святой соборъ, между прочинъ, опредълилъ: когда нечестивъйшій Несторій не захотьль повиноваться нашему приглашенію и не приняль посланныхъ нами святвищихъ и боголюбезнайшихъ епископовъ, то мы по необходимости приступили въ разсмотрънію его нечестивыхъ словъ.

Частію изъ чтенія его посланій и сочиненій, частію изъ его словъ, не задолго предъ симъ сказанныхъ въ этомъ городъ и засвидътельствованныхъ, узнавъ, что онъ нечестиво мудрствуетъ и проповъдуетъ, мы, побуждаемые священными канонами и посланіемъ святъйшаго отца и сослужителя Келестина, епископа римской Церкви, со слезами приступили къ плачевному противъ него приговору. Итакъ, Господь нашъ Іисусъ Христосъ, на котораго онъ изрекъ хулы свои, чрезъ настоящій святъйшій соборъ опредълиль: лишить Несторія епископскаго сана и отлучить отъ всего священнаго собора.

Затемъ следують подписи честнейшихъ епископовъ (какъ показано выше).

Филиппъ, пресвитеръ и легатъ апостольскаго престола, сказалъ: никто не сомиввается и во всв времена извъстно было, что святый и блаженнъйшій Петръ, предстоятель апостоловъ, столпъ въры, основаніе канолической Церкви, пріялъ отъ Господа нашего Іисуса Христа, Спасителя и Искупителя рода человъческаго, ключи царствія, и ему дана власть вязать и ръшить гръхи: онъ и до сего времени и всегда живетъ и судитъ въ своихъ преемникахъ. Итакъ, по его внушенію, преемникъ и намъстникъ его, святъйшій папа нашъ епископъ Келестинъ, послалъ насъ на сей св. со-

BC. C.

48

боръ заивнить его присутствіе. А этому св. собору повельли быть христіаннъйшіе и человъколюбивъйшіе императоры, памятующіе и хранящіе каболическую втру; они же и досель соблюдали и соблюдають апостольское ученіе, преданное благочестивъйшими и человъколюбивъйшими блаженныя памяти дъдами и отцами ихъ. Итакъ они, какъ мы выше сказали, назначили соборъ, заботась единственно о томъ, чтобы канолическая въра, отначала и лоселъ хранимая, пребывала непоколебима. Итакъ Несторій, виновникъ новаго развращеннаго ученія и глава золь, призываемый и повъщаемый, -- какъ мы ясно узнали изъ соборныхъ актовъ,-по правиламъ отцевъ и по каноническимъ уставамъ, не захотълъ явиться на судъ, хотя онъ добровольно долженъ былъ бы предстать на св. соборъ, чтобы отъ духовнаго врачества получить здравіе; но, имъя сожженную совисть, онъ,-хотя и быль призываемъ на сей св. соборъ, какъ я сказалъ. канонически и по уставамъ каноническимъ,--не захотвлъ явиться и такимъ образомъ не пропустиль срокь, назначенный апостольскимъ престоломъ, но и еще много времени. Итакъ, неизмъненъ судъ, произнесенный на того, кто дерзиуль враждебнымъ духомъ и нечестивыми устами произнести худу на Господа нашего Інсуса Христа. Это-судъ всехъ

церквей, потому что на семъ священномъ соборъ присутствують, или лично или чрезъ своихъ пословъ, священники и восточной и западной Церкви. Поэтому настоящій св. соборъ, послъдуя узаконеніямъ отцевъ, опредълиль противъ богохульнаго и дерзкаго Несторія, чтобы онъ, какъ презръвшій исправленіе, имълъ часть съ тъмъ, о которомъ написано: и епископство его да пріиметь иль (Дъян. 1, 20). Итакъ, пусть знастъ Несторій, что онъ чуждъ общенія священства касолической Церкви.

Аркадій, честивйшій епископъ и легать апостольскаго престола, сказалъ: великую печаль и скорбь, исполненную слезъ, и тугу луимевную причиниль намъ и судъ вашего свя**шенства и самъ** Несторій. Ибо опъ, хотя и быль убъждаемъ носланіями и апостольскаго нрестола и вашего блаженства оставить развращенный догмать и нечестивое ученіе, однако рышился оставаться въ своемъ заблужденіи (какъ это видно изъ произнесеннаго надънимъ суда) и, не взирая на предложенный ему случай къ исправлению, презраль повельние апостольскаго престола и отвергъ убъжденія и увыщанія всвять святыхъ священниковъ, чрезъ которыхъ онъ могъ бы снова получить здравіе. Ибо онъ дошель до такого нечестія, что не усумнидся проповъдывать ученіе испол-

48\*

ненное хулы на своего Создателя и Искупителя и Спасителя рода человъческого, Господа нашего Інсуса Христа, и, прокрадываясь подобно древнему змію, обольстиль умы людей, прекрасно направленные и посвященные Богу. Забывъ свое спасеніе и въчную жизнь, страдая нервавніемъ отеческихъ преданій и не памятуя пророческихъ предсказаній и евангельскихъ и апостольскихъ повъствованій (о Христв), онъ самъ осудилъ себя своимъ невъріемъ. Такъ какъ онъ самъ добровольно отдълнася и нагналь себя отъ насъ, то и мы, следуя ученію, преданному изначала святыми апостолами и каоолическаю Церковію (а они учили тому, что пріяли отъ Господа нашего Інсуса Христа) и предписавію святьйшаго папы Келестина, благоводившаго послать насъ своими уполномочеными въ этомъ дбав, и опредблениямъ святаго собора, согласно произносимъ: лишенъ ещископскаго сана и отлученъ отъ всей каоолической Церкви и общенія всьхъ іереевъ.

Проэктъ, епископъ и легатъ римской Церкви, сказалъ: изъ чтенія актовъ сего святаго и боголюбезнъйшаго собора столь мно-гихъ Божінхъ священниковъ, со всею ясностію открывается, что Несторій, какъ неблагодарный, не смотря на то, что испыталъ такое терпъніе и списхожденіе святаго папы Келе-

стина, епископа св. и апостольскаго престола города Рима, и присутствующихъ здёсь честнъйшихъ отцевъ и братій епископовъ, -послъдоваль своему отступленію и хуль на свою погибель. И посему, такъ какъ онъ дерзнулъ, вопреки евангельской въръ и апостольскому ученію, утвержденному во всей канолической Церкви, вводить развращение своей ереси, то и я, властію посольства отъ апостольскаго престола, уполномоченный вивств съ братьями быть производителемъ суда, опредъляю: упомянутаго Песторія, врага истины и развратителя веры, какъ виновнаго въ томъ, въ чемъ онъ обвиняется, низложить со степени епипскаго достоинства и отлучить отъ общенія всъхъ православныхъ іереевъ.

Кирилъ, епископъ александрійскій, сказалъ: предъявленія, сділанныя преподобнійшими и благоговійнійшими епископами Аркадіємъ и Проэктомъ и благочестивійшимъ пресвитеромъ римской Церкви Филиппомъ, ясно поняты святымъ соборомъ. Они говорили, какъ уполномоченные апостольскаго престола и (представители) всего собора боголюбезнійшихъ и святійшихъ западныхъ епископовъ. И такъ какъ они выразили еще прежде сего состоявшееся опреділеніе святійшаго и боголюбезнійшаго епископа Келестина и это опреділеніе согласно съ судомъ, произнесенжымъ на еретика Несторія св. соборомъ, сошедшимся въ этомъ городії Ефесії, то пусть записи ділній, бывшихъ вчера и сегодня, присоединены будутъ къ прежнимъ актамъ и предложены ихъ благочестію, чтобы своєю подписью, по обычаю, они подтвердили кановическое согласіе со всёми нами.

Арнадій, честивішій епископъ и легать римской Цервви, сказаль: послі всего, что сділано на семъ св. соборів, мы непремінно утвердимъ его нашими подписями.

Святой соборъ сказаль: такъ какъ чествъйшіе и благочестивъйшіе епископы и легаты римскаго престола Аркадій и Проэкть, и
пресвитеръ и легатъ апостольскаго престола
Филиппъ изъявили согласів (на осужденіе
Несторія), то имъ нужно исполнить свое объщаніе и утвердить акты собственною подписью.
Итакъ пусть будутъ принесены имъ записи
лъяній.

Филиппъ, пресвитеръ и легатъ апостольскаго престола,—подписалъ акты.

Аркадій, епискоцъ и дегать апостольскаго престола, подписаль судъ, произнесенный противъ Несторія, виповника раскола и ереся в всякой хулы и нечестія.

Проэктъ, епископъ и дегатъ апостольскаго престола, подписалъ справедливый судъ сего св. и вселенскаго собора, во всемъ соглашаясь

(съ мивніємъ собора) о низложецін нечестиваго Несторіл.

Донесеніе епископовъ и легатовъ, прибывшихъ изъ Рима, посланное святымъ соборомъ къ благочестивъйшимъ императорамъ, чрезъ діакона Евтиха.

Благочестивъйшимъ и боголюбезпъйшимъ императорамъ Феодосію и Валентиніану, побъдоноснымъ, торжествующимъ, августъйшимъ, святой соборъ, благодатію Христовою и по изволенію вашего величества собравшійся въ митрополін ефесской.

Богъ всяческихъ, пріемля ваше усердіе и попеченіе о благочестін, христолюбезнъйшіе императоры, окрилиль ревностію и сердца святыхъ западныхъ епископовъ на отмщеніе за поносимаго Христа. Ибо хотя далекое разстояніе и не позволило придти къ намъ всему множеству святьйшихъ епископовъ (Запада), но они, собравшись у себя, въ присутствій святьйшаго и благочестивъйшаго Келестина, епископа великаго Рима, съ полнымъ согласіемъ подтвердили наше ученіе о въръ, а иномыслящихъ опредълили совершенно отлучить отъ священнаго клира и сана. Это самое объявиль святьйшій епископъ великаго Рима Кейстинъ еще прежде, чъмъ собрался сей святьстинъ еще прежде, чъмъ собрался сей святьстинъ еще прежде, чъмъ собрался сей святьстинь еще преждения собрался сей святьстинь еще преждения собрался сей святьстинь еще преждения собрался сей святьстинь същения стана същения стана същения с

тыйшій соборы и передаль свое мысто на соборъ святьйшему и боголюбезнъйшему Кириллу, епископу великаго города Александрів. Но и теперь снова объявиль онъ тоже самое чрезъ другое посланіе св. собору, которому ваше величество повельдо собраться роль Ефесь. Это пославіе онъ отправиль чрезь святвйшихъ епископовъ Аркадія и Проэкта и благочестивъйшаго пресвитера великаго Рама Филиппа, представляющихъ присутствіе тыйшаго и боголюбезныйшаго епископа Келестина. А такъ какъ мужи, пришедшіе (на соборъ), предъявили здъшнему собору, чрезъпосланія, мевніе всего святаго западнаго собора, согласное съ нашимъ мнъніемъ о въръ и благочестін, какъ это видно и наъ посланій и наъ наставленій, данныхъ имъ (легатамъ) и изложенныхъ ими письменно, то мы, ноступая по долгу, веобходимо должны довести вашему ведичеству о ихъ согласіи съ нами, чтобы вашему благочестию было навъстно, что судъ, нелавно нами произнесенный, есть единый и общій судь всей вселенной, который ваша ревность о въръ и благочестій и поручила намъ открыть и объявить. Итакъ, когда это дъло уже достигло конца, вожделъннаго вашему величеству, благонадежнаго для всехъ церквей и утверждающаго въру, то мы симъ ваше благочестіе освободить насъ отъ

настоящаго труда и пребыванія на чужбинь. (потому что некоторые изъ насъ терпятъ бълность, другіе одержимы бользнями, а иные. по своей старости, не могутъ долве оставаться на чужбинъ, такъ что многіе изъ нашихъ епископовъ и клириковъ уже умерли), чтобы мы, и оставивъ этотъ трудъ, заботились о Церкви великаго града (1); просимъ также задержать тв письма, которыя (враги наши) гроаять послать къ мъстнымъ начальникамъ. Иначе снова можеть произойти какое нибудь бъдствіе для церквей, или приключиться скорбь святьйшимъ епископамъ въ ихъ собственныхъ епархіяхъ. Ибо когда уже благочестіе возстановлено и вся вселенная произнесла о въръ согласный судъ, изключая не многихъ, предпочитающихъ благочестію дружбу съ Несторіемъ, то мы просимъ справедливой милости, умоляя ваше величество освободить насъ отъ сего труда и предоставить намъ попеченіе о рукоположении будущаго (епископа константинопольскаго), а потомъ наслаждаться утвержденною върою и благочестіемъ и возносить искреннія молитвы Владыкъ всъхъ Христу о вашемъ величествъ.



<sup>(1)</sup> Разумъется константинопольскаи Церковь, которой епископомъ былъ Несторій.

Посланіе св. собора къ клиру и пароду константинопольскому о низложеніи Несторія.

Святой, великій и вселенскій соборъ, благодатію Божією собравшійся въ митрополів ефессной, благочестивъйшимъ и честивйшимъ и честивйшимъ и проду святой Божіей Церкви конставтиво-польской, желаеть о Господъ всякаго блага.

Мы принуждены сообщить вамъ весьна прискорбное извъстіе, и съ одной сторовы оплакиваемъ случившееся, съ другой-(сознаемъ, что) самая необходимость заставила насъ исторгнуть корень этой бользни, чтобы и меогіе не заразились язвою нечестія. Несторій, сдвлавшійся жертвою собственнаго нечестія, лишенъ священства. Вы сами свидътели ръчей, которыя онъ часто дерзалъ произносить предъ вами. Къ этому злу овъ присоедивиль еще жулу, (которую произвесъ) здъсь. Ибо на упомянутый святой соборъ, ни народъ, сошедшійся сюда ради благочестія, не удержали его отъ неистовства. Овъ прибавилъ еще тягчайшія хулы, говоря, что не хочеть погланяться двумъсячному и питавшемуся молокомъ и называть Богомъ бъгавшаго въ Египетъ, такъ что все домостроительство нашего Спасителя, совершенное ради насъ, для простыхъ людей сделалось почти сомнительнымъ. Итакъ, усердно молите Бога о томъ, чтобы явленъ былъ достойный престола великаго града. Ибо если щарствующій градъ будетъ благочестиво направленъ, то это послужитъ къ общему благу всёхъ церквей Божінхъ.

Кириллъ, епископъ александрійскій, желаю ванъ, возлюбленные и любезнъйшіе братія, о Господъ всякаго блага.

Филиппъ, пресвитеръ апостольской церкви. Іувеналій, епископъ іерусалимскій. Аркадій, епископъ и легатъ. Проэктъ, епископъ и легатъ. Фирмъ, епископъ кесарійскій. Флавіанъ, епископъ филиппійскій. Мемновъ, епископъ ефесскій. Осодотъ, епископъ анкирскій. Вериніанъ, епископъ пергійскій.

Такъ какъ низложившихъ Несторія было болье двухъ сотъ, то мы удовольствовались только этими подписями.

## АВЯНІЕ IV.

Жалоба, принесенная святому собору святъйшими епископами, Кирилломъ александрійскимъ и Мемнономъ ефесскимъ.

Въ лъто консульства государей нашихъ, августьйшихъ-Флавія Осодосія тринадцатос и Флавія Валентиніана третье, въ VI календы августа, на соборъ, сошедшемся въ городъ Ефесъ, но повельнію благочестивъйшихъ христолюбивъйшихъ императоровъ, въ присутствін въ святьйшей церкви, называемой Марія, благочестивъйшихъ и боголюбезнъйшихъ епископовъ-Кирилла александрійскаго, занимавшаго также мъсто святьйшаго стина, архіепископа римской Церкви, Аркадія епископа и римскаго престола легата, Проэкта епископа, также и легата, Филиппа пресвитера и дегата, Іувеналія іерусалинскаго, Мемнона ефесскаго, Флавіана филиппійскаго, занимавшаго также мъсто Руфа, благочестивъйшаго епискова оессалоникійскаго. Фирма кесарійскаго (Каппадокін первой), Акакія медитинскаго, Осодота анкирскаго (Галатія первой) и всьхъ прочихъ, также Весулы, діакона кароагенскаго,-Исихій діаконъ сказаль: сватьйшій и преподобивищий Кирилль, архіспископъ

елександрійской церкви, и святвишій и благочестиввйшій Мемнонъ, епископъ ефесскій, представили святвишему вселенскому собору, собравшемуся, по повельнію благочестивъйшихъ и христолюбивъйшихъ императоровъ, въ городъ Ефесъ, жалобу, которую мы имъемъ теперь въ рукахъ и, если повелить ваша святость, прочитаемъ.

Іувеналій, епископъ іерусалимскій, сказаль: пусть прочтена будеть жалоба, принесенная святьйшими и преподобнъйшими епископами, Кирилломъ александрійскимъ и Мемнономъ ефессимъ, и включена въ дъяніе.

Исихій діаконъ прочиталь:

Святому собору, благодатію Божією и повеленіемъ благочестивъйшихъ и христолюбивъйшихъ императоровъ сошедшемуся въ этомъ городъ, Ефесъ, Кириллъ александрійскій и Мемнонъ ефесскій, епископы.

Благочестивое предписаніе (императоровъ) повельло и намъ и вашей святости собраться въ этотъ городъ Ефесъ для того, чтобы общимъ судомъ утвердить истинное правило апостольской въры и разсмотръть ересь, нововведенную Несторіемъ. И вашъ святой соборъ, совершая все правильно и канонически, засъдаль въ святой церкви этого города. Онъ повельвалъ упомянутому Несторію придти въ собраніе и дать отчеть въ томъ, что онъ въ

своихъ толкованіяхъ и посланіяхъ говориль хульно, произнося нечестивыя и преступныя слова на Спасителя всъхъ насъ Христа. И такъ какъ онъ, послъ троекратнаго приглашенія. мучимый злою совъстію, отказался прилти, то (святой соборъ) последуя церковнымъ законоположеніямъ, тщательно изслъдовавъ все, относящееся къ этому делу, и вполне убъдивщись, что онъ еретикъ и хулитель, подвергъ его низложению. Когда это такъ было сдълано и доведено до свъдънія благочестивъйщихъ и побъдоносныхъ нашихъ императоровъ. Іоанкъ епископъ антіохійскій, прибывшій послъ всьхъ въ Ефесъ, какъ ему заблагоразсудилось, созвалъ ибкоторыхъ, какъ намъ известно, единоиышленниковъ Несторія, (изъ которыхъ иные давно уже были низложены, а другіе-епископы только по имени, потому что не имъють городовь), и какъ-бы раздраженный тъмъ. что Христосъ прославленъ былъ законнымъ низдоженіемъ Его худителя, неизвъстно какимъ образомъ, (впрочемъ, если върно то, что говорить народная молва), поправъ все перковные законы и нарушивъ весь церковный порядокъ, составилъ нечестивую и беззаконную грамату (1), и, думая поразить насъ минмымъ отлученіемъ, тяжко оскорбиль насъ. Онъ

<sup>(1)</sup> См. выще стран. 656-657.

деранулъ на это, -- когда святой соборъ, низложившій Несторія, имель более двухъ святыхъ епископовъ, а онъ собралъ еретиковъ и другихъ низложенныхъ-развъ только трилцати. И хотя ни по церковнымъ законамъ. по императорскому предписанію, онъ не нивлъ власти ни судить кого либо изъ насъ. ни предпринимать что вибудь подобное, особенно противъ высшаго престола, (да если бы онъ и имълъ право судить, то долженъ былъ бы следовать церковнымъ канонамъ, повестить насъ оскорбленныхъ и вмъсть со всвиъ шимъ святымъ соборомъ призвать для оправданія); по, не принимая ничего этого во вниманіе и не поиышляя о страхв Божіемъ, онъ, тотчасъ по прибытіи въ Ефесъ, тайно, такъ что никто изъ насъ ничего не зпалъ о деракомъ умыслъ, посмъялся надъ своею Главою, не говоря уже о церковныхъ правилахъ, и оскорбиль судомъ низложенія твхъ, которымъ и досель неизвъстно, по какой причинъ такъ онъ поступилъ. Если же несправедливо такъ нарушать церковные законы и цроизвольно возставать противъ старбишихъ, или тайно дерзать (противъ нихъ) на то, чего онъ не должень бы двлать и въ отношеніи къ лицамъ, стоящимъ на послъдней церковной степени и служащимъ подъ его рукою, и если онъ находится здись вийсти съ своими сообщиниками:

то мы по необходимости представиля вашему благочестію эту жалобу, заклиная святою в единосущною Троицею призвать Іоанна н сообщинковъ по двламъ его. Пусть, прищедши на святой соборъ, они отдадуть отчеть въ своемъ дерзкомъ поступкъ. А мы готовы дожазать, что нечестиво и беззаконно оскорбленіе, которое онъ нанесъ намъ.

Акакій, епископъ мелитинскій, сказаль: налишне подозрвніе противъ (уже) обличенныхъ. хотя бы оно и было справедляво; излишне и требованіе святьйшихъ и боголюбезнъйшихъ епископовъ, Кирилла александрійскаго и Мемнона ефесскаго. Ибо не можетъ быть, чтобы отдълившіеся отъ святаго собора и приставшіе къ нечестивому ученію Несторія, уже обличенные въ такомъ преступленіи, осмівлились савлать что нибудь противъ председателей сего вселенскаго собора, не имъя притомъ никакой власти. Но если вашей святости угодно. чтобы они по этому делу предстали на судъ, то пусть Іоаннъ, епископъ антіохійскій, виэтого отпаденія, будеть спрошень новникъ чрезъ честивйшихъ епископовъ Архелая, Павла и Петра, и отвъчаетъ на то, въ чемъ овъ обвиняется, -- почему онъ дерзнулъ на это?

Когда Архелай, епископъ миндскій въ Каріи, Павелъ, епископъ лампскій на Критъ, и Петръ, епископъ паремвольскій въ Палестинь, ушли и возвратились,—Фирмъ, епископъ Кесаріи каппадокійской, сказаль: пусть благочестивъйшіе епископы, которымъ поручено было сообщить вызовъ честнъйшему епископу Іоанну, объявять, какой быль его отвътъ?

Павель, епископъ лампскій, сказаль: котда мы, посланные святымъ соборомъ вашимъ къ честнъйшему Іоаниу, епископу антіохійскому, приблизились къ его дому, то увидвли множество воиновъ, вооруженныхъ копьими и мечами, и другихъ людей, которые ве позволяли намъ подойти близко къ воротамъ. Наконецъ, хотя и съ трудомъ, мы подошли ближе, не переставая говорить: «мы не враги н насъ не много; насъ послано только трое; пустите насъ; насъ послалъ святой соборъ съ мирными предложеніями по каноническому лвлу къ честивищему епископу Іоанну». Но, когда насъ окружила толпа, Іоаниъ, въроятно понимая, зачёмъ мы посланы, не принялъ насъ. Многое говорилъ тутъ народъ, и въ этомъ говоръ слышались ругательства на святой соборъ и на православную въру, но-какія именно, мы, за поднявшимся туть шумомъ, сообщить не можемъ.

Архелай, епископъ миндскій, сказалъ: мы вытерпълп большую твсноту и даже опасность, приближаясь къ дому честивйшаго епископа

Digitized by Google

Іоанна, въ виду воиновъ, которые стояли съ обнаженными мечами и поднятыми дрекольями и грозили намъ. Кругомъ толпилось множество и другаго народа. И хотя мы многихъ просили извъстить его (о нашемъ прибытіи), однакожь, не знаю, по какой причинъ, не были допущены.

Петръ, епископъ паремвольскій, сказаль: и я вытеть съблагочестивъйшими епископами приблизился къ дому честивошаго спископа Іоанна, въ виду многихъ вооруженныхъ повъ, окружавшихъ насъ, съ обнаженными мечами; тутъ же толнилось и много другаго парода, который грозиль намь и произносиль хульныя слова на православную въру и па святой и боголюбезный соборъ вашъ. А погда мы просили доложить объ насъ и перелать честивншему епископу Іоанну слова святаго собора, то не были приняты, хотя, какъ думаемъ, самъ честитёшій епископъ Іоаннъ и зналь причину, по которой мы была носланы. Пбо туть были пъкоторые изъего клириковъ, которымъ мы сказали, что посланы отъ святаго собора. Никто впрочемъ не допустнаъ насъ.

Кириллъ, епископъ александрійскій, сказалъ: святой соборъ видитъ, что и я, и честнъйшій и боголюбезпъйшій соепископъ Мемнонъ, здъсь находимся, съ чистою совъстію и съ готовностію защищать свое дело. Но у еретика Несторія и у защитника его догматовъ Іоапна епископа антіохійскаго, кажется. одна забота-пренебрегать законами святой Перкви. А когда ихъ призываютъ отдать отчеть въ своихъ поступкахъ, они ограждаютъ свои домы оружість и делають ихъ ступными для тёхъ, кто канонически призываетъ ихъ къ оправданію въ томъ, въ чемъ они обвиняются. Итакъ если упомянутый честнъйшій Іоаннъ, боясь своего проступка, выдумываеть различные предлоги въ уклоненію (отъ суда), какъ это видно изъ того, что объявили благочествивншіе епископы, или лучше. какъ я сказаль, изъ того, что онъ следаль свой домъ неприступнымъ для посылаемыхъ святымъ соборомъ: то онъ, очевидно, самъ произносить на себя судъ и обличаеть дерзость своихъ поступковъ, по причинъ которыхъ онъ полозръваетъ святой и великій соборъ и боится придти на него. Итакъ ваша святость, имъя безпристрастный судъ и вникая въ сущность дъла, да удостоить отмъпить законнымъ приговоромъ его дерзкій судъ на насъ и опредълить, что должно, противъ самого того, кто дерзнулъ нанесть намъ оскорбленіе.

Іувеналій, епископъ іерусалимскій, сказаль: изъ уваженія къ сему святому, великому и 49°

вселенскому собору, честивний Іоаннъ, еписконъ антіохійскій, долженъ быль бы тотчась прияти для оправданія въ взводимыхъ на него (обвиненіяхъ) и оказать повиновеніе и честь соприсутствующему съ нами апостольскому престолу великаго Рима, также и апостоль-СКОМУ  $( \tau \tilde{\omega} \ \alpha \pi \sigma \varsigma \epsilon \lambda \iota \varkappa \tilde{\omega} ) \ (^1)$  епископу іерусалимской церкви Божіей, тымъ болье, что онъ, по обычаю, основанному на апостольскомъ вленін и предапін, самъ управляєть антіохійскить престоломъ и производить судъ на немъ. Но такъ какъ онъ, по своей обычной гордости, окружилъ свой домъ вооружещемия вомнами, какъ допссли намъ пославные семъ соборомъ благочестивъйшие епископы: то мы, последул канонамъ, и храня порядокъ, опредъляемъ повъстить его вторичез. Итакъ пусть отправятся другіе благочестивъйшіе ещископы в повъстять его съ прежнею кротостію, чтобы онъ пришель на святой соборь и даль отвёть, въ чемь обвиняють ero.

Когда Тимовей, спископъ термисскій и евдоківдскій, Евстафій, епископъ докимійскій,

<sup>(1)</sup> Мужами или епископами апостольскими (до серойностиность въ первыя времена Христіанства называтись превмущественно епископы тёхъ церквей, которыя были основаны и управляемы самина апостолами. Ред.

Евдопсій, епископъ хоматскій (въ Ликіи), ушли и возвратились, Евдоксій, епископъ хоматскій (въ Ликіп), сказаль: пришедшя, по повельнію вашего благочестія, къ дому чествъйшаго епископа Іоанна антіохійскаго, мы нашли вокругъ его дома вонновъ, съ обнаженными мечами, и нъкоторыхъ клириковъ. Мы просили этихъ клириковъ, говоря: «мы посланы отъ святаго собора передать и вкоторыя слова честныйшему епископу Іоапну; благоволите извъстить его о насъ». Они ушли донести объ этомъ и, возвратившись, дали намъ такой отвътъ: «Іоаннъ епископъ сказалъ: мы не даемъ никакого отвъта людямъ, низложеннымъ нами и отлученнымъ». А когда мы спросили: къмъ мы низложены и отлучены? -- они отвъчали: епископомъ антіохійскимъ Іовиномъ. Когда же мы побуждали ихъ точнъе изъяснить намъ это, они сказали: «мы не откажемся это и предъ нотаріями».

Тимовей, епископъ термисскій и евдоксіадскій, сказаль: по повельнію вашего благочестія, мы пришли къ дому чествъйшаго епископа Іоанна. Встрътивъ у дверей его клириковъ, мы просили ихъ ввести насъ, чтобы лично объявить ему данныя намъ приказанія. Они же, сходивъ (въ домъ Іоанна), дали намъ слъдующій отвъть: «мы не даемъ отвъта людямъ отлученнымъ и низложеннымъ; пусть не безпокоять себя частымь приглашевіснь насъ».

Евстафій, епископъ докимійскій, сказаль: по приказанію вашей святости, мы пришли къ дому, гдъ живетъ честитий Іоапаъ, епископъ антіохійскій. Тамъ встртили мы клириковъ, которыхъ попросили сказать ему, что намъ вужно видеться съ честитйшимъ епискономъ Іоаппомъ и передать объявленное ему святымъ и великимъ соборомъ. Сходивши (въдомъ Іоаппа) и возвратившись къ намъ, они сказали: «мы низложили и отлучили (ихъ); пусть не трудятея звать насъ». Мы ныталисьбыло узпать имена докладчиковъ, но они не хотъли сказать, а только говорили: «мы клирики, а пе нотаріи».

Кирилль, спископъ александрійскій, сказалъ: Господь нашъ Інсусъ Христосъ, присутствующій и теперь на семъ святомъ соборѣ, ясно изобразилъ намъ сущиость настоящаго дъла, говоря: всякъ дпланй злая пенавидить свыта и не приходить къ свъту, да не обличител дъла его (Іоан. 3, 20). Этимъ страждетъ ныпъ, какъ видитъ ваша святость и бдительность, и честпъйшій епископъ антіохійскій Іоапвъ. Пбо, если бы онъ сознавалъ по совъсти, что онъ поступилъ въ отношенія къ намъ кановически и богоугодно, то почему бы ему не придти посиъшно на сей святой в вселенскій соборъ, чтобы его судь противъ пасъ, запечатавнный вашимъ согласіемъ, возъимълъ болъе силы, какъ скоро онъ (Іоаннъ) дъйствоваль по церковнымъ законамъ? Но такъ какъ онъ боится ненависти сего святаго собора къ злу, и знаетъ, что оскорбиль насъ безчестпо и беззакопно, то и отказывается придти, чтобы не потерпъть вполив заслуженнаго гивва и наказанія. Онъ скрываеть грвуъ и страшится представить на вашъ судъ свое беззаконіе. Поэтому мы просимъ святой соборъ провозгласить, что отнынъ не имбеть уже навакой сплы его дерзкій судъ противъ насъ, и, позвавъ его опять, подвергнуть, за беззаконныя дъла его, законному и справедливому вашему суду, но канонамъ.

Мемновъ, епископъ ефесскій, сказалъ: теперь явенъ вашей святости неканоническій
судъ честивнивго епископа антіохійскаго Іоанна и немногихъ его сообщниковъ, изъ его
нововведеній и поступковъ вопреки церковнымъ законамъ. Поэтому и мы своею жалобою
предъявили вашей святости его дерзкіе поступки противъ насъ. Дъйствуя канонически,
вы призывали его чрезъ святьйшихъ епископовъ отвъчать за то, въ чемъ онъ погръщилъ
противъ перковныхъ законовъ, или лучше—
противъ порядка церковнаго, и дать отчетъ
въ томъ, на что дерзпулъ онъ вопреки кано-

намъ. Но, имъя печистую совъсть, онъ не закотълъ повиноваться, когда его звали. Поэтому мы просимъ святой и вселенскій соборъ
вашъ, своимъ судомъ отмънить незаконныя
постановленія, сдъланныя имъ и его сообщивками, (изъ которыхъ иные еретики, другіе не
нивютъ городовъ, а нъкоторые виновны во
многихъ преступленіяхъ), объявивъ (эти постановленія) ничтожными и безсильными, такъ
какъ они составлены въ ущербъ благочинію
жаноновъ, и, принявъ наше мнъніе о православной въръ, которую мы приняли отъ святыхъ отцевъ, опредълить (мъры) противъ въновныхъ, по усмотрънію.

Святой соборъ сказалъ: изъ дъяній отврывается, что опредъленія Іоанна, во всемъ поступавщаго неканонически, не имъютъ никакой силы и правильности. Ибо если бы его
опредъленія имъли надлежащую правильность,
то онъ не отказался бы, по зову святаго собора, явиться, чтобы отвъчать за свои нововведенія. Поэтому святой соборъ объявляеть
эти постановленія, хотя они никогда не ниъли
силы и каноническаго основанія, безсильными
и не могущими нанесть какое нибудь безчестіє
потерпъвщимъ чрезъ няхъ оскорбленіе. Совершая, что слъдуеть и что на него возложено,
святьйшій соборъ доведеть о сдъланномъ сего
дия до свъдънія благочестивъйщихъ и христо-

любивъйшихъ императоровъ, чтобы и имъ были извъстны деракіе поступки Іоанна въ отношеніи къ святому собору. Если же самъ честиъйшій епископъ Іоаннъ, позванный въ третій разъ, не явится, то святой и вселенскій соборъ произнесетъ и о немъ должный судъ, по канонамъ.

## ABAHIE V.

Въ лето правленія государей нашихъ, августвишихъ-Флавія Веодосія тринадцатое и Флавія Валентиніана третье, въ 16 календы августа, на святвишемъ соборъ боголюбезнъйшихъ и благочестивъйшихъ епископовъ, засъдавшихъ въ церкви, называемой Марія, Кирилль, епископь александрійскій, сказаль: вчерашній день, когда ваша святость засёдали въ этомъ же самомъ мъсть, въ присутствіи легатовъ, присланныхъ изъ Рима, то есть занимающихъ мъсто святьйшаго и благочестивъйшаго епископа Келестина, я и Мемнонъ, честивищій епископъ сего города Ефеса, принесли жалобу, требуя призвать на сей святой и вселенскій соборъ Іоанна, честивйшаго епископа антіохійской церкви, и тъхъ, которые вивств съ нинъ нанесли намъ обиду, дерзнувъ произнести на насъ мнимое отлучение, чтобы они отвъчали за свои дъла, или прекратили бы беззаконные замыслы. Ваше благочестіе, поступая во всемъ законно и правильно, нервымъ и вторымъ зовомъ призырало ихъ чрезъчестнъйшихъ и благочестивъйшихъ епископовъ, какъ удостовъряють акты (собора); но тъ (Іоаннъ и пр.) не въ состояніи будучи прикрыть свои дерзкіе поступки благовидиыми доводами и не находя средствъ къ извишению, (въ противномъ случат они, конечно, безъ всякаго замедленія пришли бы на святой и великой соборъ, совершили дело постыдное, приличное людимъ, бродищимъ на плещеди. Ибо если бы они хотъли объявить что инбудь сему великому собору, то имъ следовало бы придти благочинно и, съ подобающею христіанамъ благопристойностію, высказать и выслушать, что должно. Ничто не препятствовало поступить такимъ образомъ, потому что предъ святымъ соборомъ не стояли вонны, какъ предъ ихъ домами. Но вместо того, они составили грамату, исполненную хвастовства и невъжества, и, обнародовавъ ее, произвели во всемъ городъ не столько интежъ, сколько презрвніе къ ихъ собственному безразсудству. Если они это сдълали съ твиъ наивреніемъ, чтобы мы, видя, какъ честь нашихъ брати педвергается посрамлению и всеобщему осмвявію, сожальли объ этомъ, то мы довольно пожальли. Ибо они за эти поступки часто были осмъяны. Но если, какъ озвачено въ изданной ими грамать, они могутъ доказать. что мы впновны въ ереси Аполлинарія, или держимся какихъ либо его мивній, то пусть придуть и обличать нась въ еретичествъ, если могуть, а не навосять безславія одними лишь пустыми словами, или пусть помыслять гитыть Божіемъ. Ибо судія встать Богъ сказаль: свидытель ложеный погибнеть (Притч. 21, 28), и устами блаженнаго Давида: стодя на брата твоего клеветаль еси (Псал. 49, 20). Мы никогда не держались маваій ни Аполанцарія, ни Арія, ни Евпомія, по съ дътства изучали священное Писаніе и воспитаны подъ руководствомъ православныхъ и святыхъ отцевъ, а Аполлинарія, Арія, Евномія, Македонія, Савеллія, Фотина, Павла и Манихеевъ и всякую другую ересь, а также новоизобрътепныя хулы Несторія и его сообщинковъ и соумышленияковъ, равно и послъдующихъ Целестію и Пелагію, ученія которыхъ мы викогда не держались, анаосматствуемъ. И не теперь только мы прицимаемъ намърение держаться праваго ученія, перемінивь свои мысли на лучшее; но, какъ я сказаль выше, мы воспитаны въ правыхъ и апостольскихъ догматахъ Церкви. А такъ какъ вчиненнымъ въ

іерейское служеніе следуеть являться ревинтелями истины и высказывать то, въ чемъ они убъждены, какъ въ истинь, то мы теперь и просимъ святой и великій соборъ вашъ-канонически пригласить самого Іоанна, честивйшаго епископа антіохійской церкви, и прочихъ, составившихъ вибств съ нимъ клевету на насъ. Ибо благоразуміе требуеть, да это и веобходимо, чтобы они дачно плп доказали, что мы еретики в, по ихъ словамъ, держимся митвій Аполлинарія, или, если опи откажутся придти и подтвердить доказательствами (свое обвиненіе противъ насъ), сами подверглись бы этому обвинению (т. е. въ ереси), -- въ особенности, когда изъ составленной ими граматы извъстпо, что они ложныл и пустыя свои клеветы довели до слуха благочестивъйшихъ императоровъ. Вашей святости прениущественно должно заботиться о томъ, чтобы ничья ложь не доходила до благочестиваго слуха государей, -- потому что не безъизвъстно сказанное въ священномъ Писаніи: пичтоже ложно от языка царева да глаголется, и ни едина ложь оть языка его да изыдеть (Притч. 24, 22).

Святой соборъ сказалъ: требованіе благочестивъйшихъ и святъйшихъ епископовъ Кирилла александрійскаго и Мемнона ефесскаго и теперь совершенно благоразумно. Итакъ пусть благочестивъйшіе епископы Даніилъ, Коммодъ и Тиновей и сегодия пойдутъ съ нотаріемъ и убъдятъ честявйшаго епископа аптіохійской церкви Іоанна придти съ прочими обвипяемыми и отвъчать въ томъ, въ чемъ на нихъ ищутъ.

И отправились чествъйшіс епископы Даніиль колонійскій, Коммодь трипольскій (въ Лидін) и Тимовей термскій (на Геллеспонть) съ нотаріемъ Мусоніемъ, съ приглашеніемъ такого содержанія:

«Такъ какъ святый соборъ, желая мирно опредълить все, касающееся каноновъ, двукратнымъ зовомъ приглашалъ твою честь, но ты не повивовался и не пришелъ, чтобы или доказать свои обвиненія или оправдаться, то святой соборъ опредъленіемъ своимъ не дозволяетъ никакого епископскаго дъйствія ни тебъ, ни кому либо изъ твоихъ соучастниковъ. Если ты не послушаешь этого третьяго зова и не придешь, то съ вами поступлено будетъ по канонамъ».

Когда посланные возвратились, Данівль епископъ колонійскій, сказаль: «мы ходили, куда повельвало ваше благочестіе, именно въ домъ благочестивъйшаго Іоанна, епископа антіохійскаго. Еще издали, сошедши съ лошаковъ, мы объявили клирикамъ (антіохійскимъ), что посланы святымъ соборомъ и усердно просили (ихъ помощи и защиты). Тутъ встрътили

мы Асфалія, пресвитера антіохійской церкви, который занимается ходатайствомъ по дъламъ этой церкви въ Константинополь. Онъ подвель насъ ближе къ дому, въ которомъ живетъ благочестивъйшій епископъ Іоаннъ, и соединившись съ нами, удерживаль наступавшихъ. Мы благодаримъ и воиновъ, которые, узнавъ благочестивъйшаго епископа Коммода, такъ какъ они помъщены въ его городъ, отгоняли всъхъ клириковъ, нападавшихъ на васъ. Потомъ, когда Асфалій и другіе клирики извъстпли Іоавва о нашемъ прибытіи, къ намъ вышель его архидіаковъ, (имени его мы не знаемъ, у него ръдкіе волосы на бородъ, бледновать и невысокаго роста), неся съ собою хартію, которую н подаль намъ, сказавъ: «святый соборъ посылаетъ ее къ вамъ, чтобы вы приняли ее». Мы отвъчали ему: «мы посланы не за тъмъ, чтобы принимать отъ васъ граматы, а объявить повельніе святаго собора. Мы сами не принесли никакой хартін и отъ васъ не беремъ: мы принесли только мирное предложение. Святой соборъ проситъ господина Іоанна, чтобы онъ соучаствоваль въ заседаніяхъ и пришель на соборъ». «Подождите же, отвъчаль архидіаконъ, пока я извъщу епископа». Опъ пошелъ къ нему и возвратился съ тоюже самою хартіею, говоря: «и вы не посылайте къ намъ мы не будемъ посылать вамъ, а подождемъ,

пока самъ императоръ, которому мы донесли о нашахъ опредвлевіяхъ, предпишеть намъ, что нужно делать». А когда мы сказали: «такъ вы слушейте слова святаго собора», то онъ ушель, сказавъ: «вы отказались отъ хартін, а я не слушаю собора». Такъ сказаль онъ, а мы пресвитерамъ Асфалію, провожавшему насъ, п Александру сказали: «святой соборъ являетъ всю почноту мира, любви и благоволенія въ отвошенім къ господину Іоанну; но за то въ особечности, что онь не хотвать придти по второму зову, онъ опредълнав запретить ему всякое священное служеніе. Овъ убъждаеты его явиться по третьему зову, чтобы не заставить произвесть противъ него что нибуль каноническое».

Коммодъ, епископъ трипольскій (въ Лидія), сказалъ: и мы видъли и предъявляемъ тоже. самое, что сказано благочестивъйшимъ и святъйшимъ епископомъ Давінломъ.

Тимовей, епископъ Термы (на Геллеспонтъ), сказалъ: и мы видъли и предъявляемъ тоже самое, что сказано благочестивъйшимъ и святьйшимъ епископомъ Даніиломъ.

Святой соборъ сназалъ: и теперь сдълано надлежащее приглашение благочестивъйшими епископами Даніиломъ, Коммодомъ и Тимо- есемъ, которые открыли и причину, по которой были посланы, и довели ее до свъдънія.

священниковъ, такъ что честивишему епископу Іоанну ничто не остается безъизвъстнымъ, о чемъ было объявлено, и онъ не можетъ воснользоваться пикакимъ предлогомъ къ оправданію, отговариваясь невъдъніемъ.

Кирилль, архіепископь александрійскій, сказаль: я и теперь здесь и вивств съ честнъйшимъ епископомъ Мемнономъ прошу произвести изследовавіе о томъ, въ чемъ, вопреки законамъ Церкви и всякому смыслу, преступиль противъ насъ честивитій Іоаннь, епиекопъ антіохійскій. -- Святой соборъ видить н викто не можеть сомивваться, что если бы мы боялись его обвиненій, то не поступили бы съ такою смълостію, прося объ увъщаніи вышеупомянутаго Іоанна явиться по этому третьему зову и предложить противъ насъ какія угодно обвиненія. Но такъ какъ онъ вымышляеть различныя отлагательства, изыскивая различные къ тому новоды, (человъкъ же инако обилуеть словесы, Іов. 11, 12), то святому и вселенскому собору следуеть произвести судъ по перковнымъ законамъ.

Святый соборъ сказвлъ: за оскорбленія, нанесенныя честявйшимъ Іоанномъ, епископомъ антіохійскимъ, и его сообщниками святъйшему и благочестивъйшему Кириллу епископу и благочестивъйшему и блаженвъйшему
епископу Меннону, святой соборъ, послъ этого

третьяго нашего зова, которому Ісаннъ (съ сообщенками) викакъ не хотели повивоваться,-не пришли въ собравіе святаго собора и же изложили причнов, по которымъ они, вопреки законамъ и канонамъ Церкии, выдумали такое нововведеніе, -- должень быль произнести судъ, достойный такого безумія, и противъ него и противъ его сообщинковъ. И хотя мы считаемъ долгомъ епископскаго благолушія кротко и териванво переносить случившееся, но теперь, после того, что определено, да будуть уже отлучены оть церковного общенія Іоаннъ и участвовавшіе въ его поступкахъ.--Іоаннъ дамасскій, Александръ апамейскій, Дексівнъ селевкійскій, Александръ іерапольскій, Имерій никомидійскій, Фритила правлейскій, Елладій тарскій, Максиминь аназарвскій, Дорофей маркіанопольскій, Петръ траянопольскій, Павель емесскій, Полихроній нав города правлійскаго, Евопрій тіанскій, Мелетій неокесарійскій, Осодорить кирскій, Априггій халвидскій, Манарій изъ великой Лаодикіи, Зосись есвуптійскій, Салустій коривскій (въ Киликів), Иснхій каставальскій (въ Киликів), Валентивь мутлувлакскій, Евставій парнасскій, Филипъ осодосипольскій, Данінлъ, Іуліанъ, Кирилль, Олимпій, Діогень, Өсофань Филадельфійскій, Палладій, Траянъ августскій, Авриліанъ принопольскій, Мусей арадскій и Ел-49..

ладій Птолемандскій;--да не иміноть они викакой власти. принадлежащей священическому чину, посредствомъ которой ови могла бы или вредить кому либо, или приносить пользу, до твхъ поръ, пока, раскаявшись, це исповъдають своего заблужденія; IID IITOM'S пусть опи знають, что если тотчасъ же не савлають этого, то павлекуть па себя окончательный судъ по канопамъ. Да будеть извъстно еще и то, что икъ умыслы постыдные и противозаконные, противъ блягочестивъйшихъ и святъйшихъ спископовъ Церкви, Кирилла и Мемпона, по имъють совершенно пикакой силы, какъ объ этонъ было уже объявлено и теперь и во вчераший день. О всемъ этомъ да будетъ доведено до императоровъ, чтобы п священиый слухъ (ихъ) зналь о последовавшемъ.

Подписаль Іувепалій, епископъ іерусалимскій.

Подписаль Аркадій, евископъ и акоетольскаго престола легать.

Подписаль Проэкть, еписновь и аностольского престола легать.

Подписаль Филиппъ, пресвитеръ и авостольского престола легатъ.

Подписали и вев прочіс.

Донесеніе, посланное святымь соборомь благочестивъйшимъ императорамъ о восточныхъ (епископахъ).

тиншитандоного и сивтината императорамъ Осодосио и Валентиніану, побъдителямъ, торжествующимъ, августъйшимъ, святой соборъ благодатию Божиею и по приглашенію вашего величества сошедшійся въ митрополіи ефесской.

Предписанное вашимъ величествомъ святому собору уже достигло надлежащаго конца и мы извъстили объ этомъ ваше благочестіе. Мы ясно предложили вашему благочестио апостольскую ввру, изложенную тремя стами осьмнадцатью отцами, сошедшимися въ Никев. а Несторія, противно ей мыслившаго, лишили епископскаго сана и возможности проповъдывать свое вечестіе. Но въкоторые еще прежде зараженные мивніями (Несторія) и последователи его ученія привлекли на свою сторону виновныхъ въ различныхъ преступлевіяхъ; а съ нами соединился и досточтимъйшій Іоамнъ, епископъ антіохійскій, частію паъ мобви къ нротиворъчію, частію по дружбъ человъческой (всвуб ихъ только тридцать). Не оправдавшись предварительно въ преступлевіяхъ, въ которыхъ каждый изъ вихъ быль обвиняемъ. они провозгласили себя соборомъ: какъ будто BC. C.

50

бы ваше величество приказали быть двумъ. а не одному собору для утвержденія евангельской въры и отлучения неправомыслящихъ отъ церковнаго служенія. Но, какъ мы сказали. немногіє вышеупомянутые, ве оправдавшись напередъ въ взводимыхъ на нехъ обвененахъ. сошлись вивств, принявъ въ номощинки свеему безумію досточтинъйшаго Іоанна, епископа антіохійскаго, (который, какъ мы слышали, и санъ боится обвиненія за свое промедленіе), и, вопреки всякому церковному норядку и каводамъ, дерзнуји произнести хују, имвоную, по ихъ мевнію, значеніе безславнаго отлученія, на церковный и святый соборъ, на главу собравшихся святьйшихъ спископовъ, святьйшаго архіспископа Кирилла, и боголюбнивашаго епископа Мемнона, тогда какъ вы отъ кого не слышали обвиненія, и не дождались обвинителя, и не призывали ихъ ва судъ. Напротивъ, безъ всякаго суда и изследованія они наложили эту хулу висьменно и дерзнули представить свои безумныя обвиненія жимему величеству. Какъ булто ваше величество ве знасть, что вселенскій соборъ только одинь. и что сборище немногихъ людей, въ ченъ либо виновныхъ и постраху наказанія отделившихся отъ святаго собора, не можетъ быть названо соборомъ. Не сознавая себя виновнымя, они конечно не ръшились бы на такой

дерзкій поступокъ. Они поступили безумно потому, что не имван, можеть быть, чемъ оправдаться въ своихъ преступлеціяхъ, и, виля свою малочисленность, решились какъ-бы предупредить грозившее имъ наказаніе. Поступая такимъ образомъ, они надвялись тверло устоять противъ обвиненій. Но такой образъ лействій нажется намъ деломъ неразумнымъ и достойнымъ преорвнія. А танъ какъ они дерзнули донести о своихъ крайне-безумныхъ дъйствіяхъ вашему величеству и объявили вашему благочестию о всемъ, что оне совершили вопреки законамъ, жанонамъ и всяному церковному порядку: то мы не могли болье оставлять безъ вниманія вхъ дерзкіе и безумные замыслы. Следуя определениять каноновъ, мы позвали досточтимъйшаго епископа Іоанна, покусившагося вм'еств съ прочими на такой поступокъ противъ вышеупомянутыхъ (епископовъ). Ибо прочіе, по своей малочисленности н по виновности въ различныхъ преступленіяхъ, ве тважились бы на такое безуміе, если бы не полагались на сміность досточнивишаго епископа антіохійской цервви Іоанна. Итакъ, погда мы собразись и когда намъ представлены были жалобы святвищемъ и боголюбивъйшимъ Кирилломъ архісписнопомъ, и соеписполомъ благочестивъйшимъ Мемиономъ. то мы призывали упомянутаго Іоанна, чтобы

онъ покрайный мыры теперь высказаль пеудовольствіе, по которому онъ нанесъ оспорбленіе предсъдателянь святаго собора. Но не смотря на то, что онъ призываемъ былъ и въ первый, и въ другой и въ третій разъ лля высказанія обыневія, онъ не хотьль явиться на соборъ, (потому что не пивлъ благовиднаго навиненія свояхъ дерзкихъ поступковъ). Онъ, окруживши свой домъ войнами и оружіемъ, не принималь святьйшихъ повъ, посыдаеныхъ (къ нему) святымъ соборомъ, и не удостоивалъ святый соборъ достаточнымъ отвътомъ. Увидъвъ изъ этого, что онъ не надъется защитить свое дело, мы осудили, какъ вичего незначащее и пустое, все, что опи суесловили и писали, вопреки всему чину каноновъ, противъ святъйшаго архіепископа Кирилла и святвищаго соепископа нашего Мемиона. Ибо судъ, не инъющій въ основанін не чего каноническаго или справедливаго, есть не что иное, какъ ругательство. Итакъ, принимая во внимавіе, что и от самъ и его сообщини поступали вопреки канонамъ и всемъ порядкамъ, и вне всякаго чина церконнаго, мы для удержанія ихъ перазумнаго бевнинія, справедливо опредълнай подвергнуть ихъ отлучению, пока они, сознавшись вътомъ, что позволили себъ по гордости и безразсудству, не оправдають себя предъ святымъ соборомъ.

Итакъ мы по пеобходимости доносимъ вашему благочестию, о томъ, что постановлено, и просимъ не считать соборомъ сборище модей, виновныхъ въ преступленіяхъ. И прежде на святомъ и везикомъ соборъ трехъ соть осьмнадцати отцевъ, собравшихся въ Никеъ, нашлись и вкоторые, такимъ же образомъ отавлившіеся отъ того великаго собора,-изъ опасенія угрожавшаго имъ наказанія. Но великій и святый императоръ Константивъ вс призналь ихъ соборомъ, а повелель подвергиуть заслуженному наказанію, за то, что отдвлившись, не хотбли быть въ согласін тыми святыми енископами, побуждаемые тому, какъ и эти, нечистою совъстію. Нельпо было бы противополагать собору двухъ сотъ десяти святыхъ епископовъ, съ которыми притомъ согласны и всъ святые западные епископы, а чрезъ нихъ и всв прочія страны,-тридцать только (епископовъ), изъ которыхъ притомъ иные были низложены еще прежде, друтіе держатся печестиваго ученія Целестія, а въкоторые подвержевы аваоемъ за единомысліе съ Несторіемъ. Да повелить же ваше величество, чтобы постановленное вселенскимъ и святымь соборомь въ утверждение благочестія противъ Несторія и его печестиваго ученія, возънивло свою силу, бывъ подтверждено согласіенъ и одобреніемъ вашего благочестія.

Подписаль Іувеналій, епископь іерусали-

Подписали епископы Аркадій и Проэкть и пресвитеръ Филиппъ, апостольскаго престола легаты.

Подписали и всв прочіе епископы.

Иосланіе къ святьйшему и благочестивыйшему сослужителю Келестину.

Святой соборъ, благодатію Божіею сощешійся въ митрополіи ефесской, епископу Келестину желаеть о Господъ всякаго блага.

Ревность твоей святости по благочестю и забота о правой въръ, пріятная и угодная Богу Спасителю нашему, достойны удивленія. Ибо столь великіе вы имбете обывновеніє быть славными во всемъ и своими понечені; ями доставлять опору церквамъ. Почитая догомъ извъстить тебя о всемъ случившенся, мы доносимъ твоей святости, что по воль христа Спасителя всъхъ насъ, и по повельню благочестивъйшихъ и христолюбявъйшихъ инператоровъ, изъ многихъ и различныхъ областей сошлось насъ болье двухъ сотъ епископовъ въ митрополіи ефесской. Притомъ благочестивыя предписанія христолюбявыхъ имтрочестивыя предписанія христолюбявыхъ имтрочестивым предписанія христолюбявыхъ имтрочестивности предписанія христолюбявыхъ имтрочести предписанія христолюбявыхъ имтрочести предписанія предписанія

нераторовъ, чрезъ которыя мы созваны, назначили временемъ собранія св. собора день св. пятидесятанцы. Всв сощинсь (въ указанный срокъ) потому въ особенности, что въ посланій императоровъ означено было: «кто не прибудетъ къ назначенному сроку, того задерживаеть нечистая совъсть, тоть безотвътень и предъ Боговъ и предъ людьми. Замедлилъ только досточтимъйній Іоаннь, епископь антіохійскій, и замедлиль не безь умысла, и не потому, что бы его задержало далекое путешествіе, но нотому, что овъ танлъ въ умф замыслы и наивренія, неугодныя Богу, которыя онъ обявружилъ вскоръ по прибыти въ Ефесъ. Мы отложили собраніе на пълые 16 дней послв назначеннаго дня св. пятидесятницы, котя мвогіе епископы и клирики были одержимы бользнію, тяготились расходами, а нъкоторые и умерли. Все это было, какъ видитъ твоя святость, обида святому собору: ибо овъ замединь злонамвренно, потому что его дили многіе, хотя имъ нужно было пройти путь гораздо дальнъйшій. Спустя 16 дней прибыли двое изъ его епископовъ, интрополиты: Александръ апамейскій и Александръ і ерапольскій. Мы спрашивали ихъ о причинъ замедленія досточтимъйщаго епископа Іоанна, и они не одинъ разъ, а часто говорили намъ: онъ приказаль намъ объявить вашему благочестію,

что если онъ еще замедлить, то не отлагайте собора, а дълайте, что нужно. Получивъ это извъстіе и видя, - какъ изъ его медлительноств. такъ и изъ того, что было объявлено отъ его имени,-что онъ уклоняется отъ собранія, или но дружбв съ Несторіемъ, пли потому, что этоть быль клирикомь его церкви, уважению къ просъбамъ за него. Нъкоторыхъ лицъ, -- святой соборъ открылъ засъданіе въ великой церкви ефесской, называемой Марія. Сюда всъ собрались скоро и охотно: не было только одного Несгорія. Святой соборъ кановически приглашаль его чрезъ енископовъ первымъ, вторымъ и даже третьимъ зовомъ. Но опъ, окруживши свой домъ воинами, презрълъ церковные законы и не хотълъ явиться на соборъ, ни дать отчета въ своихъ нечестивыхъ худепілхъ (па Христа). За синъ ирочтены были послація, писанныя ему свян боголюбивашимъ Кириллонъ. архіспископомъ александрійскимъ. Святой соборъ одобрилъ ихъ, какъ правильныя и непогръшительныя по содержанию, потому что они ни въ чемъ не разногласили съ богодухновенными писаніями, вп съ върою, преданною н изложенною святыми отцами, сошелшимися въкогда на великомъ соборъ въ Никеъ, какъ это засвидътельствовала и твоя святость своимъ справедливымъ одобреніемъ. За симъ, когда прочтено было посланіе Несторія, написанное къ помянутому святьйшему и боголюбивъйшему брату вашему и сослужителю Кириллу,-святой соборъ нашелъ ученіе, содержащееся въ немъ, совершенно чуждымъ евангельской и апостольской въръ и зараженнымъ величайшею и новою хулою. Потомъ, по прочтеніи нечестивъйшихъ его толкованій и письма къ нему отъ твоей святости, гат онъ справедливо обвиняется, какъ наткавшій хулу н внестій въ свои толкованія слова нечестивыя, -- падъ нимъ произнесенъ каноническій судъ низложения, въ особенности за то, что онъ до того далекъ быль отъ раскаянія или исправленія въ хулахъ, произнесенныхъ имъ еще во время управленія константинопольскою перковію, что даже въ Ефесъ, въ разговоръ съ некоторыми святыми митрополитами, -- мужами небезъизвъстными, разумнъйшими и боголюбивъйшими, осмълился сказать: «я не исповъдую Бога двухиъсячнаго и трехивсячнаго», и другое, еже хуже сего.

Итакъ мы низложили эту нечестивую и гнусную ересь, низвращающую благочестивъйшую нашу въру и разрушающую до основанія все домостроительство таинства, какъ выше сказано. Но имъющіе искреннюю любовь ко Христу и ревнующіе о Господъ не могли, повидимому, не испытать многихъ бъдствій. Мы надъялись, что и досточтимъйшій Іояниъ, епископъ антіохійскій, восхвалить ревность и благочестіе собора, и, можеть быть, даже упрекнеть (нась) за медлительность въ низложевів (Несторія). Но эта надежда совершенно обманула насъ. Онъ (Іоаннъ) на самомъ двлв оказался врагомъ и самымъ упорнымъ противникомъ какъ святаго собора, такъ и правой върм **Перкви.** Елва только онъ прибыль въ Ефесъ, еще не стряхнувъ съ себя дорожной пыли, не снавъ одежды, собралъ единомышленниковъ Несторія. произносивших хулу на своего Главу и почти издвавшихся вадъ славою Храста, и составивъ себъ скопище почти изъ тридцати человъкъ, носящихъ имя епископовъ, но не имъющихъ ни городовъ, ни служенія, ни перквей. а частію давно уже низдожевныхъ своиме митрополитами за тяжкія вины (былк между ними даже педагіане, педеставіане в изгнанные изъ Осссалів), дервнуль на таков нечестивое дъло, на какое прежде никто покушался. Именно: онъ составиль у себя хартію и наложиль слово и безчестіе отлученія на святьйшаго и благочестивьйшаго Кирилла, епископа александрійскаго, и благочестивъйшаго брата нашего и сослужителя Меннона, епископа ефесскаго. И онъ поступалъ такъ безъ всякаго въдома кого либо изъ насъ; даже тъ самые, которые потерпъли такое оскорбленіе, не знали ни случившагося, ни причины, по которой совершенъ такой дерзкій поступокъ. Но какъ будто Богъ не прогивывается на это и будто не существуетъ церковныхъ законовъ и они не потерпятъ наказанія за такую дерзость! они безчестятъ именемъ отлученія и весь соборъ; и обнародовавъ это хартією, они предложили ее для прочтенія мимоходящимъ, прибивъ на стънахъ театра, чтобы выставить на показъ свое нечестіе. Но дерзость ихъ этимъ не ограничилась: поступая будтобы канонически, они не усомнились довести о томъ до свъдънія благочестивъйшихъ и христолюбивъйшихъ императоровъ.

Посль всего этого, святьйшій и боголюбивьйшій Кириль, епископь александрійскій,
и благочестивьйшій Мемнонь, епископь ефескій, составивь жалобу на досточтимьйщаго
Іоанна, епископа антіохійскаго, и его сообщниковь въ этомъ дьль, принесли ее (на соборъ),
заклиная святый соборъ нашъ позвать, согласно съ кановами, самого Іоанна и его сообщниковь, чтобы они дали отчеть въ томъ, на
что деравули,—и если у нихъ есть накое вибудь обвиненіе, то пусть выскажуть его и
уличать виновныхъ, если могуть. Ибо въ своей отлучительной или лучше въ ругательной
грамать они выставили такую вину: «они (Кириллъ и Мемнонъ) аполлинаристы, аріане и ев-

номіане, — за то и иналожены нами». Итакъ мы, настоянію оскорбленныхъ, собравшись опять въ великой церкви, числомъ свыше двухъ сотъ епископовъ, въ продолжении двухъ дией, однимъ и другимъ и третьимъ зовомъ призывали Іоанна и его сообщинковъ придти па соборъ, чтобы уличить оскорбленныхъ и объяснить причину, по которой опи сочиными грамату о низложеній; но они не осмълились придти. Если онъ дъйствительно могъ обвивышеупоминутыхъ святыхъ мужей въ ереси, то ему надлежало самому придти и доказать, что истивно то преступленіе, которое казалось ему столь сильнымъ и весомятинымъ, что онъ произнесъ противъ нихъ такой спъшный судъ. Но нечистая совъсть не позводила ему придти. А замышляль опъ следующее. Онь думаль: пусть его пельпое и противозаконное оскорбление и ничего не зпачитъ, но оно разрушить и справедливый судъ святаго собора, произнесенный противъ еретика Несторія. Итакъ, справедливо вознегодовавъ (на такой поступокъ), мы разсудили: законно произнесть на него и на прочихъ такой же судъ, какой онъ беззаконно произнесъ противъ невинныхъ ни въ чемъ. Но, противопоставляя его поспъшности долготерпъніе, хотя онъ потерпълъ совершенно справедливое и законное наказаніе, мы представили это (опредъленіе) на судъ твоего благочестія, а ихъ пока подвергли отлученію и лишевію всей священной власти, такъ что они никому не могутъ вредить своими интніями. И въ самомъ двлв не нужно ла было, чтобы имвющіе обыкновеніе грубо, дерзко и вопреки канонамъ ръшаться на такія страшныя и возмутительныя двла, лишены были возможности вредить?

Итакъ, и послъ опрометчиваго ихъ сула. мы всь пребываемъ въ общения съ братіями и сослужителями нашими епископами: Кирилдомъ и Мемнономъ, потерпъвшими отъ нихъ оскорблевіе, священнодъйствовали и священнодъйствуемъ съ ними и всв вмъсть участвуемъ въ богослужебныхъ собраніяхъ, а хулы его письменно опровегли и показали ихъ безсиліе и совершенную ничтожность; ибо это было одно поруганіе, а не другое что. И въ самомъ дълъ, какое значение собора или какую силу претивъ собора, собраннаго со всей поднебесной, могуть имъть тридцать человъкъ, или заклейменные пятномъ ереси, или безивствые и изгнанные? Съ нами были и посланные твоею святостію благочестивъйшіе епископы Аркадій и Проэктъ и съ ними досточтимъйшій пресвитеръ Филиппъ, замънявшіе своимъ присутствіемъ твое и занимавшіе мъсто апостольскаго престола. Итакъ прилично твоей святости вознегодовать на случившееся. Ибо если

каждому будеть позволено оскорблять старыйшіе престолы и произносить неправый и противный канопамъ судъ на тъхъ, кого не имъють власти судить, или лучше-ругательства ва твхъ, которые совершния такіе подвиги за благочестіе, и чрезъ которыхъ, по молитвамъ твоей свягости, возсіяло благочестіє: то перковныя двая придуть въ крайній безпорадокъ. Если же дерапувшіе на такія дъла будуть подэмнены вадлежащему порядку, то волнение утихиеть и сохранится должное уважение въ нанонанъ. - Когда на святомъ соборъ прочтены быль записи лъяній о визложеніи нечестивыхъ нелагіанъ и целестіанъ, Целестія, Пелагія, Юліяна, Персидія, Флора, Маркеллина, Орентія н вит сувномышисяниковъ, мы опредвлеля, чтобы осталось твердымъ и ненамвнео-сильимъ то, что опредвлено противъ пихъ твоею евятостію: еогласно съ тобою, мы признаемъ нхъ визложенными. А для точнаго увъдомлевія (тебя) обо всемъ сдъланномъ, мы послали тебъ записи дъяній и подписи собора. Молимъ Господа, чтобы ты, возлюбленивйшій и дражайшів, быль здравь и панятоваль о нась.

Бестда Кирилли, архіспискова александрійскаго, прошив отступника Іоанна антіохійскаго.

١

١

i

Изъ божественныхъ писаній мы знаемъ сущиость любви къ Богу: самъ Спаситель научиль насъ (этому), говора: аще кто Миль слимсить, Мнъ да послыдствуеть, и идъже есль Азъ, ту и слуга мой будеть (Ісан. 12, 26). Итакъ намъ должно всегда быть со Снасителенъ всахъ насъ Христомъ, съ любовію носледовать Ему и никакъ не отлучаться отъ Него. Мы исполнив это, осли будемъ стоять за его (дъло). Это и исполниль тотъ славный н велекій чинь ісресьь, о которомъ весьма справеданно ивкто сказаль пророческимъ годосомъ: тамо елени срптошася, и увидъша лица другь друга. Числомь преидоша, и единь от нихь не погобе, другь друга не ваыска, яко Господь запостда имь, и Духь Его собра в (Исаін 34, 18. 16). Ибо не для обыкновеннаго или земнаго накого нибуль двла совершилось здась стечене духовныхъ еленей, но потому, что завсь, какь въ препрасномъ и цвътущенъ саду, т. е. въ Церави нашего Спасытеля, авился страшный и свирвный змій, не съ одною, а со миогими головами. на одномъ теле. Настоящее спасительное и необходимое собрание духовныхъ еленей составилось для того, чтобы освободить Владычнее поле отъ злобы ядовитыхъ (животныхъ). Итакъ ихъ (духовныхъ еленей) собралъ Духъ и Госполь повельль имъ;-что пове-Божій льль? Идпысе есмь Азъ, ту и слуга мой будеть (Іоан. 12, 26). Итакъ (къ тебъ, гордо поднимающему на встхъ свои брови, и пришедшему изъ восточныхъ странъ, обращается моя ръчь), если всь мы-служители Христа Спасителя всъхъ, если намъ ввърено служеніе Его проповъди, то для чего не всъ являемся Его служителями, помышляя вместь съ Нимъ о томъ, что касается Его (въры)? Ты видишь: многоглавый змій подняль свою печестивую и преступную голову, изрыгая ядъ своего нечестія на сыновъ Церкви; я выхожу противъ него, обнаживъ мечь духовный; я сражаюсь за Христа съ звъремъ. Для чего и ты не подвизаещься витств съ темъ, кто хочетъ доблестно подвизаться? для чего и ты не сталъ нодав? Пусть онъ падеть отъ руки всвяъ! Будемъ считать эту борьбу общею, чтобы побъдивъ, вмъстъ возблагодарить Спасителя, говоря: ты смириль еси яко язвена, гордаго (Псал. 88, 11). Ты сокрушиль главу змівву (Псал. 73, 14). Но мы, истивные священиям Спасителя и стровтели Его тапнъ, считаемъ завимими врагами техъ, кто хулить Его славу, а ты не такъ. Почему? потому, какъ саныя дъла обличаютъ,-что ты поступаешь неправо. Ты видишь, что мы, какъ подвизающіеся на войнь, покрыты пылью, облиты потомъ отъ битвы, нуждаемся въ духовномъ мужествъ и утъшеній даже и тогла, когда уже близки къ побъдъ; по ты, считающійся въ числь братін н исповъдующій Хрпста своимъ Господомъ. вивсто того, чтобы падъть вивств съ нами оружіе, подвимаешь его противъ догматовъ истины? О неожиданное дъло! Ты не пришелъ на брапь, ты не помогъ борющимся; своимъ замедленіемъ ты опустиль время битвы; ты стольь вдали, смотря на мужественно сражающихся; ты видвав паденіе врага, видвав, какъ обезсиленъ и наказанъ быль его хульный языкъ, и послъ всего этого ты сожальлъ,-скажи мив. - о чемъ? О томъ, что Христосъ побъдиль? что Опъ одольль противниковъ? что онвывли уста велервчиваго? что прекратилась бользиь, свиръпствовавшая между чадами Церкви? Не лучше ли было бы тебъ мужественно стоять съ нами и говорить то, что произпесено устами Давида: не ненавидящыя ли тя Господи возненавидьхъ, и о вразьхъ твоихъ истаяхъ? Совершенною ненавистію возпенавидьхъ л: во враги быша ми (Псал. 138, 21). Но о тебъ вовсе нельзя сказать инчего подобнаго: ты бросаешь копье въ побъдителей со стороны противни-

51

ковъ и усиливаешься ранить стрелами ненависти тыхъ, которымъ ты скорве долженъ бы удиплаться. Но хотя ты и жестоко нападаемь, мы безъ всякаго страха говоримъ: стрълы м.саденець быша лавы ихь, и изнемогоша на ия языцы ихъ (Псал. 63, 8). Хотя ты, вооружившись чуждымъ оружіемъ, умышлялъ непріязненно воэстать противъ собора Господвя,-во оружія нашего воинства не плотская, по сильна Богомь (2 Кор. 10, 4), какъ написано, и сильна на раззорение твердемъ (тамже). Ты найдешь, что воины Христовы гораздо сильнъе твоихъ союзниковъ. Они пиъють щить втры и оружіе благоволенія,-то есть Христа; они имъютъ брояю правды. шлемь спасевія, мечь духовный (Ефес. 6, 14-17); поэтому хотя ты и возстаешь дерако и грозно и, подобно тщеславному Голіану, гордо выступаешь съ варварскими угрозами, -- но Христосъ побъдитъ, -- побъдитъ чрезъ своихъ вонновъ. Какъ побъдилъ Давидъ? Имъя пять камней въ (пастушеской) сумъ. А камии была тладкіе 1) Цар. 17, 40) и это-во образъ Христа. Ибо что такое Христова сума? Церковь па аемат, питющая иногіе драгоцтиные и отборные камни, о которыхъ пророкъ говоритъ: зане каменіе свято валяется на земли его (Захар. 9, 16). Этими драгодъяными камеями н побъдить Хрпстосъ. Кампи, какъ я сказаль,

были гладкіе, а гладкость камней намекаеть на нвчто такое, чего нельзя захватить; гладкое всегла нъкоторымъ образомъ неудержимо: такъ точно и поступки святыхъ мужей всегла безъукоризненны (1). Итакъ Христосъ побъдить, и хотя бы ты сильно раниль (воиновъ Христовыхъ), -- все же побъдить. Хотя ты и нанесъ вредъ хитростію, поднакожъ противъ воли ты увънчалъ (потерпъвшихъ отъ тебя). Ибо намъ даровано Христомъ не только въровать въ Него, но и страдать за Него. Впруяй же въ онь не будеть осуждень, а не въруяй уже осуждень есть (Іоан. 3, 18). Ему принадлежить слава, держава, честь и покловеніе, нънъ и присно, и во въки въковъ. Аминь.

<sup>(1)</sup> Здёсь въ подлинникъ непереводимая шгра словъ: гладкіе камни называются адлятос. Это слово означаетъ нёчто такое, чего нельзя удержать, ухватить; поведеніе св. мужей сг. Кириллъ называетъ адлятос, такимъ, къ которому невозможно привязаться, которое безъукоризненно.

## ДЪЯНІЕ VI.

правленія государей нашихъ, Въ лъто августовъ-Флавія Феодосія тринадцатое и Флавія Валентиніана третье, въ XI календы августа, а по египетскому времясчислению въ 28 день Епифи, на соборъ, собравшемся по повельнію боголюбезавійшихъ императоровъ нашихъ въ митрополія ефесской, въ присутствін засъдавшихъ въ епископін, досточтимъйшаго и благочестивъйшаго епископа Мемнона, святьйшихъ и боголюбивъйшихъ епископовъ-Кирилла александрійскаго, который занямаль также мъсто святьйшаго и благочестивъйшаго архієпископа римской церкви Келестина, Іувепалія ісрусалимскаго, Мемнова ефесскаго, Флавіана филиппійскаго, который занималь мъсто Руфа святьйшаго епископа оессалоникійскаго, и встув прочихъ (епископовъ) вмъсть съ пресвитеромъ Филиппомъ, апостольскаго престола римской церкви легатомъ,-пресвитеръ александрійскій Петръ и Діонисій, перпенствующие изъ потаріевъ, сказали: святый и великій соборъ вашъ, прилагая все попеченів о правой и апостольской вфры и истинв логматовъ, авботясь о мпръ и благосостоянія церквей, произнесъ опредъленіе, которое мы, имъя подъ руками, прочтемъ, если угодно вашей святости.—Святой соборъ сказалъ: пусть пересмотръно будегъ опредвленіе, произнесенное святымъ соборомъ, и присоединено къ настоящему дъянію.

Никейскій соборъ изложиль втру такъ: «Въруемъ во единаго Бога, Отда, вседержителя, и проч. до конца. А говорящихъ, что было въкогда время, когда пе было Его (Сына Божія), именно не было прежде рожденія, и что Онъ сотворенъ изъ несущаго, или изъ нной упостаси или сущности, и называющихъ Сына Божія предагаемымъ или памъняемымъ, сихъ анаоематствуетъ святая Божія каоолическая и апостольская Церковь». Съ сею святою в врою всв должны быть согласны. она учитъ благочестиво и во спасеніе всей поднебесной. Но такъ какъ нъкоторые притворяются, будто исповедують ее и соглашаются съ нею, но испажають смыслъ ся словъ по своему произволу и такимъ образомъ развращають истину, будучи сынами заблужденія и погибели, то настоить надобность собрать свидетельства наъ святыхъ и православныхъ отцевъ, которыя бы достаточно показывали, какъ они понимали ее и ввърили (намъ) проповъдывать; чтобы явно было, что всв имвющіе правую и непограшительную въру, такъ именно понимають, изъясняють и проиоввдують ее.

Петръ, пресвитеръ влександрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сказалъ: мы имъемъ подъ руками кодексы святьйшихъ отцевъ и епископовъ и многихъ мучениковъ: мы выбрали изъ нихъ нъкоторыя мъста, и, если угодно, прочитаемъ ихъ.— Флавіанъ, епископъ филиппійскій, сказалъ: пусть будутъ прочтены в присоединены къ настоящему дъяню.—И прочтены были извлеченія изъ книгъ святыхъ отцевъ, такъ, какъ издожено въ дъяніяхъ о визложеніи Несторія.

Дъянія по донесенію Харисія, который искаль суда предь святымь соборомь противь четырснадесятниковь.

Когда, по повельнію благочестивьйшихъ в христолюбивыхъ императоровъ, собрался со всей вселенной въ митрополіи ефесской сей св. соборъ благочестивьйшихъ епископовъ святыхъ повсюду церквей и опредълилъ, что должна быть тверда и ненамьная въра, изложенная чрезъ внушеніе Святаго Духа 518 святыми отцами, сошедшимися нъкогда въ Нокеъ, также постановилъ и прочее относящееся къ сему (предмету): нъкто, по имени Харисій, пресвитеръ и экономъ филадельфійской церкъв, вредъявилъ, что нъкоторые еретики изъ Мидіи, оставивъ свое заблуждевіе, пожедали

обратиться къ свъту истины и получить тайноводственное наставление въ правыхъ и благочестивыхъ догматахъ каболической Церкви. Но вместо того, чтобы прійти къ истинь, они еще болье заблудились, и какъ-бы изъ одной бездны впали въ другую глубочайшую бездну. Ибо онъ показалъ, что какіе-то Антоній и Іаковъ, имъющіе имя пресвитеровъ, пришли изъ Константинополя и принесли съ собою коменлательныя письма отъ какихъ-то Анастасіл и Фотія (называвшихся также пресвитерамя и приверженныхъ къ еретику Несторію). И когда надлежало приходящимъ отъ заблужденія къ истинъ и отъ тьмы къ свъту предложить евангельское и апостольское преданіе въры, изложенное нъкогда святыми отцами, собравшимися въ Никеъ, они (Антоній и Іаковъ) принесли какое-то изложение нечестивыхъ догматовъ, составленное въ видъ сумвола и заставили этихъ несчастныхъ полписать его. По-истинъ, это верхъ нечестія! Для очевидности сказаннаго, завсь предлагается жалоба, принесенная пресвитеромъ Харисіемъ, и изложеніе того нечестиваго и злаго ученія вмъств съ подписями обманутыхъ.

Харисій, пресвитеръ и экономъ филадельфійской церкви, святъйшему и благочестивъйшему вселенскому собору, сошедшемуся въ городъ Ефесъ.

Всьмъ правомыслящимъ, въ особенности же духовнымъ отцамъ и учителямъ, должны мы всегда воздавать честь и подобающее уваженіе. Но если случится, что долженствующіе быть учителями, внушають слушателямь такія мысли о въръ, которыя развращають слухъ и сердца всвук, тогда установленныя отношенія по необходимости должны измънпться и подчиненные должны обличать наставниковъ ложнаго ученія. И такъ какъ одинъ такой (учнтель) Несторій, собравшій плоды своего нечестія, весьма худо расположенный къ въръ Христовой и часто учившій, чему не подобаетъ, возмутилъ всю подсолнечную, такъ что христолюбивые императоры принуждены были созвать сюда вашу святыню для утвержденія догматовъ православія, и Господь Богъ, по своему человъколюбію, собраль здісь вась святыхъ отцевъ для вышесказаннаго дъла: то припадаю въ вашей святости и объявляю, что ве только самъ Несторій, по и пресвитеры Анастасій и Фотій, соучастники его вечестія, стараясь разсвять тоже зловъріе и въ другихъ городахъ, привлекли къ себъ нъкоего Іакова, одинаково съ ними мыслящаго, саблали его участникомъ своей дерзости и своими граматами даже рекомендовали его благочестивъйшимъ епископамъ Лидіи, какъ православнаго. А онъ дерзнулъ на то, что, скоро сдълается извъстно вашей святости. подвигнеть вась на каноническій судь протовь него и его покровителей. Ибо онъ, пришедъ въ лидійскій городъ Филадельфію, обольстиль некоторыхъ простейшихъ канриковъ, и, преэрввъ изложение въры святыхъ никейскихъ отцевъ, заставилъ (обольщенныхъ) подписать наложеніе какой-то другой въры, или лучше . невърія. И ть, какъ простые люди, сдълади это, поднисавъ такъ: «соглашаемся съ этою православною върою».

Это изложеніе, исполненное еретической хулы и имъющее подписи обманутыхъ имъ, сохранилось, и я прошу, чтобы оно было прочитано въ присутствіи вашей святости, чтобы видны были ихъ замыслы къ визвращенію православной въры. Я прошу также, чтобы были прочитаны и тъ граматы вышеупоиянутыхъ, въ которыхъ они свидътельствуютъ о православіи еретика Іакова, дерзнувшаго на это безразсудство, а мнъ, будто еретику, воспретили церковное общевіе и священнослуже-

ніе, хотя я, какъ видно изъ нижеслідующаго, иыслю благочестиво. Ибо, по прочтеніи тіхъ (граматъ), ваше боголюбіе узнаетъ, па что онп дерзнули противъ православной вітры; но Богъ все разрушитъ въ конецъ посредствомъ вашей святыни.

Исповъданіе виры пресвитера Харисія.

Върую во единаго Бога Отца, вседержителя, творца и проч. до конца.

Я, Харисій, приношу жалобу, какъ сказано было выше, и подписаль своею рукою.

Изложение неправаго стмвола.

Тѣ, которые начинаютъ поучаться въ соблюденіи перковныхъ догматовъ, или желають перейти отъ какого нибудь еретическаго заблужденія къ истинѣ, должны быть научены (такъ вѣровать) и исповѣдывать: «вѣруемъ въ единаго Бога Отца вѣчнаго, не послѣ (чего нибудь) начавшаго существовать, но отъ начала сущаго Бога; не послѣ ставшаго Отцемъ, потому что Онъ всегда былъ Богомъ и Отцемъ. Вѣруемъ и во единаго Сына Божія единороднаго, сущаго изъ Отчей сущности, по иствиѣ Сына, тойже самой сущности (съ Отцемъ), котораго есть и называется Сыномъ

И въ Духа Святаго, изъ сущности Отца происходящаго, но не Сына, Бога по существу, какъ вибющаго туже сущность, какой есть и Богъ Отецъ, изъ котораго Онъ получаетъ бытіе по существу; ибо мы, говорить столь, не духа міра сего пріяхомь, но Духа, иже от Бога (1 Кор. 2. 12). Такинъ образомъ апостоль отдълнаъ Его отъ всей твари и соединилъ съ Богомъ, изъ котораго Онъ виветь бытіе по существу, -особеннымъ образомъ, а не такъ, какъ вся тварь, которую мы признаемъ происшедшею отъ Бога не по существу, а дъйствіемъ творенія. Но не признаемъ Его ни Сыномъ, ни чрезъ Сына ющимъ свое бытіе. Мы исповъдуемъ Отца, совершеннаго по личности, подобно и Сына, также и Св. Духа. Мы хравимъ ученіе благочестія, признавая Отца, Сыпа, равно и Св. Духа не тремя различными сущностями, но единою сущностію, познаваемою въ тождествъ Божества. А о домостронтельствъ, которое ради нашего спасенія Господь Богъ совершиль въ воплощенія Христа Господа, должно что Господь Богъ Слово воспринялъ совершеннаго человъка отъ съмени Авраама и Давида, какъ свидътельствують божественныя писанія, ставъ тоже самов по природъ, чъмъ были тв, отъ съмени которыхъ произошелъ Овъ, (воспринявъ) совершенваго человъка по

првродь, состоящаго изъ разумной души и человъческой плоти; сего человъка, одинаковаго съ нами по существу, силою Св. Духа образованнаго въ утробъ Дъвы, произшедшаго отъ жены, бывшаго подъ закономъ (Гал. 4, 5), чтобы насъ всъхъ, получившихъ уже издавна предопредъленное усыновленіе, искупить отъ рабства, - Овъ неизръченно соединилъ съ собою; допустиль Его претерпъть смерть по закону существа человъческого, воскресилъ изъ мертвыхъ, возвелъ на небо и посадилъ одесную Бога. Итакъ, находясь превыше всякаго начальства, и власти, и господства, и силы, и всякаго имени, именуемаго не точно въ въкъ сель, но и въ грядущемъ (Ефес. 1, 21), Онъ принимаетъ поклонение отъ всей твари, какъ имъющій неразлучный союзъ съ божественною природою, такъ что Ему, какъ Богу, совершаеть поклонение вся тварь. Мы не говоримъ: два Сына и два Господа; потому что одинъ есть Сынъ по существу-Богъ Слово, единородный Сынъ Отца, съ которымъ (Сывомъ) этотъ соедивенный и причаствый божеству имъетъ общение въ имени Сына. Богъ Слово есть по существу Господь, съ которымъ этотъ соединенный имъетъ общеніе чести, и поэтому мы не говоримъ: два сына и два господа: ибо единый воспринятый ради нашего спасенія, какъ нераздъльно соединенный съ Господомъ и Сыномъ по существу, сочествуется именемъ и славою Сына и Господа, не такъ, какъ каждый изъ насъ есть сынъ Божій. Поэтому хотя и мы многіе называемся сыпами по блаженному Павлу (Гал. 3, 16), но единый, имъющій это превмущество по своему единенію съ Богомъ Словомъ и соучаствующій въ сыновствъ и господствъ, исключаетъ всякую мысль о двойствъ сыновъ и господовъ: въ этомъ единеніи съ Богомъ Словомъ мы имъемъ всю въру въ Него, всякую мысль и созерцаніе о Немъ: и по причинъ этого (единенія) онъ пріемлетъ отъ всей твари поклоненіе, приличное Богу.

Итакъ мы говоримъ: одивъ Сынъ и Господь нашъ Іпсусъ Христосъ, чрезъ котораго
все получило бытіе; впрочемъ, прежде и прениущественно представляемъ въ умѣ Бога
Слово, по существу Сына Божія и Господа,
представляя вмѣстѣ и воспринятое,—т. е. Іисуса изъ Назарета, котораго Богъ помазалъ
Духомъ и силою, какъ причастника усыповленія и господства въ соединеній съ Богомъ
Сыномъ. Овъ называется еще, по ученію блаженнаго Павла, вторымъ Адамомъ (1 Кор. 15,
45 сн. ст. 22), какъ имѣющій одну и туже
природу съ Адамомъ п показавшій намъ будущее состояніе. И между тѣмъ и другимъ (Адамомъ) существуєть такое же разлічіе, какое

между темъ, который приготовилъ намъ ненареченныя блага въ будущемъ состоявін, и тімь, который положнів начало настоящихь золь. Онъ названъ вторымъ Адамомъ, какъ показавшій второе состояніе; какъ Адамъ, въ которонъ мы получили подобіе (гръховнаго состоянія) есть виновникъ перваго состоянія, смертнаго, исполненнаго страданій и многихъ золь; такъ второе состоявіе показаль Христосъ Господь, который, нъкогда явившись съ неба, всъхъ насъ вознесетъ въ свое общеніе. Ибо первый человько от земли перстень, вторый человькь Господь съ пебеси (тамже ст. 47), т. е. оттуда имъющій явиться, чтобы привести всъхъ въ подобіе Ему; поэтому (апостоль) и присоедпияеть: яковъ перстный, такови и перстніи: и яковъ небесный, таковы и небесніи: и якоже облекохомся во образъ пертнаго, да облечемся и во образъ небеснаго (ст. 48). И въ эгомъ имъющемъ явиться и быть видимомъ всьми, которые будуть судимы, совершить судъ невидимое Божественное естество. Лъта убо невидинія презирая Богь, нынь повельваеть человькомь всиль всюду покаятися: зане уставиль есть день, въ оньже хощеть судити вселенный вы правды, о мужь, егоже предвустави, выру подая встя, воскресивь его от жертвых (Двян.

17, 30 - 51). Таково ученіе церковныхъ догматовъ, и всякъ мыслящій противно этому, да будетъ апаоема. Всякъ, не принимающій спасительное покаяніе, да будетъ апаоема. Всякъ, не празднующій святой день пасхи по законоположенію святой каоолической Церкви, да будетъ анаоема.

## Подписи (обманутыхъ).

Я Рудій, сынъ Иконвка, филадельфіецъ, четыренадесятникъ (1), познавъ истинвую въру православія и покаявшись (въ своемъ заблуждепіи) предъ святьйшимъ епископомъ Ософаномъ, присоединяюсь къ святьйшей и каболической Церкви и анабематствую всякую ересь, особенно четыренадесятниковъ, въ которой я прежде заблуждался и соглашаюсь съ вышенаписаннымъ изложеніемъ православной въры. Анабематствую и тъхъ, которые празднуютъ святой день насхи не такъ, какъ праздвуютъ каболическая апостольская Церковь; клянусь (въ этомъ) святою и единосущною Тронцею и благочестіемъ и нобъдою повелителей вселен-



<sup>(1)</sup> Четыренадесятниками (теобарекайдекатить), послв никейскаго собора, назывались аріане, которые праздновали паску вмісті съ іудеями, въ 14 день місяца нисана.

пой, Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана августовъ. А если преступлю что нибудь (въ своей клятвѣ), то подвергнусь строгости законовъ. За неумѣніемъ грамотѣ, я подписалъ прочтепное мпѣ изложеніе вѣры чрезъ куріала Исихія Флавія.

- Я, Испхій керданепійскій, Флавій, куріаль, четыренадесятникъ, познавъ истивную православія и умоливъ (о прощевін заблужденія) святьйшаго епископа Ософана, приступаю къ святъйшей и канолической Церкви; ананематствую всякую ересь, въ особенности четыревадесятниковъ и съ вышеписаннымъ женіемъ православной въры соглашаюсь; анаоематствую и тъхъ, которые не празднують святой день пасхи, какъ празднуетъ святая канолическая и апостольская Церковь, и кляпусь (въ этомъ) святою Тропцею, и благочестіемъ и побъдою христолюбивыхъ императоровъ, Флавія Өеодосія и Флавія Валентивіана-августовъ. Подписаль моего собственною рукою.
- Я, Руфинъ филадельфіецъ, четыренадесятникъ, познавъ истинную въру православія, съ мольбою припадаю къ святьйшей кафолической Церкви и проклинаю всякую ересь, въ особенности четыренадесятниковъ; со всъмъ моимъ домомъ соглашаюсь съ вышеписаннымъ изложеніемъ православной въры, апафемат-

ствую твхъ, которые не празднуютъ сватой день пасхи такъ, какъ празднуетъ святая и апостольская Церковь. Клявусь (въ этомъ) святою и едипосущною Троицею и благочестіемъ и побъдою христелюбивыхъ императоровъ, Флавія Осодосія и Флавія Валенгиніана—августовъ. П если нарушу что нибудь (въ своей клятвъ), да подвергнусь строгости законовъ со всъмъ домомъ моимъ. Прочтенное мнъ изложеніе въры, съ которымъ я вполнъ соглашаюсь, подписалъ я собственною мосю рукою, по собственному разсужденію и волъ.

ĥ

Я. Евгеній, филадельфіецъ, четыренадесятникъ, познавъ со встмъ домомъ монмъ истинную въру православія и покаявшись (въ своемъ заблужденін) предъ святьйшимъ епископомъ Ософаномъ, присоединяюсь къ святьйшей канолической Церкви, и апанематствую всякую ересь, особенно четыреналесятниковъ н тъхъ, которые не празднуютъ святой день пасхи такъ, какъ праздијетъ святая и каоодическая Перковь. Соглашаюсь со всвыв моимъ домомъ съ вышенаписаннымъ изложеніемъ православной въры и клипусь (въ этомъ) святою и единосущною Троицею и благочестіемь и побъдою христолюбивыхъ императоровъ, Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана-августовъ. И если когда вибудь преступлю что (въ своей клятвъ), да подвергнусь со всемъ

BC. C.

**52** 

мониъ домонъ строгости законовъ. Прочтенпос мпъ изложение въры, съ которымъ я внолив согласенъ, подписую собственною рукою.

Я, Фавстинъ пірянинъ, филадельфіецъ, четыренадссятникъ, познавъ истинило втоу православія и покалешись (въ своемъ заблуждевін) предъ святьйшимъ епископомъ Ософаномъ, присосдиплюсь къ каоолической Церкви и аваоематствую всякую сресь, особеню четырепадесятниковъ, въ которой я прежде блуждаль. Соглашаюсь съ предпаписаннымъ паложеніемъ православной втры и анаосматствую твуъ, которые не празднуютъ святой насхи такъ, какъ празднуетъ святая и апостольская Церковь, -- клянясь (въ этомъ) святою и едипосущною Троицею и благочестіемъ и побъдою повелителей вселенной, Флавія Осолосія и Флавія Валентиніана-августовъ. если преступлю что (въ своей клятвъ), да полвергнусь строгости законовъ. Обратившись со всемь ломомъ моимъ къ благочестивой въръ, я подписаль собственною рукою прочитанное мят изложение (въры).

Мы, Далматій и Александръ, познавъ православіе и покаявшись (въ своенъ заблужденія) предъ благочестивъйшимъ епископомъ Ософаномъ, присоединяемся къ каболической Церкви, анабематствуя всякую сресь, особенво четыренадесятниковъ, въ которой блуждаля,

тыя Тронцы и побъдою и здравіемъ владыкъ вселенной, Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана—августовъ, пе преступать вичего наъ вышеписаннаго, и въруя со всъмъ своимъ домомъ, соглашаюсь на все вышеписанное.

Я, Евстафій, сынъ Маркелла, филадель-Фіецъ, плавильицикъ золота, четыренадесятвикъ, узнавъ православную въру, п умоливъ (о прощенін заблужденія) святъйшаго епископа Өеофана, по собственному желанію и произволенію присоединился къ святой каболической Церкви Божіей и апавематствую всякую ересь, особенно четыренадесятниковъ н праздвующихъ святой депь насхи вмъстъ съ православными, и клянусь святою Тронцею и благочестіемъ и побъдою христолюбивъйшихъ виператоровъ, Флавія Осодосія и Флавія Валентипіана-августовъ, что если преступлю что вибудь изъ предписаннаго, то да буду судимъ всею строгостію законовъ. Подписаль собственноручно.

Я, Евтихій, узнавъ чрезъ Филадельфа православную въру, и покаявшись (въ своемъ заблужденіи) предъ святъйшимъ епископомъ Феофаномъ, по собственному желанію и про-изволенію присоединился къ святой и кафолической Церкви Божіей, и анафематствую всякую ересь, особенно четыренадесятниковъ и не праздрующихъ святой день насхи вмъстъ

оематствул не правднующихъ день святой паехи по обычаю святой канолической Церкви; клявусь святою и единосущною Троицею и благочестіемъ и побъдою владыкъ вселенной, августовъ Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана, что въ случат нарушенія чего нибудь (изъ этой клятвы), да подвергвусь строгости законовъ.

Я. Патрикій, второй пресвитеръ наъ селенія Парадіоксила, подписуюсь, за неумъніемъ PDAMOTE. рукою сопресвитера Максима (н свидътельствую, что) узнавъ истинвую въру православія, и покаявшись (въ своемъ заблуждевін) предъ боголюбивъйшимъ епископомъ Өсофаномъ и упросивъ (быть ходатаемъ за меня) досточтимъйшаго пресвитера и эконома Харисія, присоединился къ святой Церкви Божіей и къвъръ православныхъ. Анаосматствую всякую ересь, особенно четыренадесятниковъ и не праздвующихъ святой девь пасхи такъ, какъ празднуеть каоолическая и апостольская Церковь Божія; клянусь святою и живоначальною Троицею и благочестіемъ и побъдою владыкъ вселенной, августовъ Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана, что въ случав измъненія чего нибудь изъ этого, да подвергнусь етрогости законовъ.

Я, Стратоникъ, сынъ Анмонія, филадельфіецъ и четыренадесятникъ, узнавъ кафолическую въру и покаявшись (въ своемъ заблужденіи) предъ святьйшимъ епископомъ Ософаномъ, присоединился къ святой, каболической Церкви Божіей панабематствую всякую ересь, особенно четыренадссятниковъ и тъхъ, которые не празднують св. день пасхи, какъ православные. Клянусь св. Троицею и благочестіемъ христолюбивыхъ императоровъ нашихъ, Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана—августовъ; есля же нарушу что нибудь наъ всего, что написано выше, то да подвергнусь строгости законовъ. По неумъвію грамоть, подпавсуюсь чрезъ ввука моего Александра.

Мы, беодоръ и Александръ, филадельфійцы, подписуемся чрезь одного изъ васъ, именно Александра (и свидътельствуемъ, что) вавъ канолическую въру и покаявшись (въ своемь заблужденін) предъ святьйшимь епископомъ Ософаномъ, мы приступили той, касолической, апостольской и православной Церкви и анаосматствуемъ всякую сресь, въ особенности твхъ, которые пазываются касарами (чистыми), и твхъ, которые не празднують св. день насхи выбств съ православными. Клянемся святою Троицею и благочестіемъ и побъдою повелителей вселенной, Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана—августовы; если же преступимъ что набудь изъ предвависаннаго, то да подвертиемся строгости законовъ Подписуемся подъ этинъ прочитаннымъ начъ изложениемъ въры.

Я, Мариніанъ, сынъ Евевія, подписуюсь рукою Несторія, чтеца каволической въры, (и свидътельствую, что) узнавъ каволическую въру и покаявшись (въ своемъ заблужденіи) предъ святъйшимъ епископомъ Ософаномъ, приступилъ къ святой каволической и православной Церкви Божіей. Анавематствую всякую ересь, особенно каваровъ, и клянусь священною клятвою: если преступлю что нибудь изъ преднаписаннаго, то да подвергнусь строгости законовъ. Подъ этимъ прочитаннымъ мив изложеніемъ въры подписуюсь.

Я, Киріакъ, филадельфіецъ, новатіанской ереси, познавъ православную въру и покаявшись (въ своемъ заблужденіи) предъ святъйшимъ епископомъ Ософаномъ, приступаю къ
святой, кафолической и православной Церкви
Божіей, и анафематствую всякую ересь, особеню кафаровъ Клянусь священною клятвой,
что если нарушу что вибудь изъ преднаписавнагф, то да подвергнусь строгости законовъ,
и подпясуюсь.

Я, Авксовій, филадельфіецъ, новатіанъ, познавъ касолическую въру и покаявшись (въ своемъ заблужденіи) предъ святъйшимъ спископомъ Ософаномъ, приступилъ къ святой, касолической и православной Церкви Божіей.

Анасематствую всякую ересь, особенно новатіянь, и со всёмь домомь мовиь соглашаюсь съ преднаписаннымь изложеніемь касолической вёры; клявусь священною клятвою—вменемь святой и единосущной Тронцы и благочестіёмь и победою владыкь императоровь, Флавія Осодосія и Флавія Валентиніана—августовь; и если нарушу что либо (въ моей клятво), то да подвергнусь со всёмь домомь момь строгости законовь. Подъ прочитаннымь мнъ изложеніемь вёры, съ которымь соглашаюсь, подписуюсь собственною рукою.

Я, Ліомидъ, житель селенія Каккабы, познавъ каоолическую въру и покаявшись (въ своемъ заблужденій) предъ святьйшимъ епискономъ Ософаномъ, приступилъ къ святой, канолической, апостольской и православной Церкви Божіей, по собственной моей воль в произволению, и анавематствую всякую ересь, особенно четыренадесятниковъ, въ которой я прежде блуждаль; клянусь святою и единосущною Троицею и побъдою и благочестіемъ повелителей вселенной, что я пребуду въ томъ, что выше написано, и ничего ступлю, но во всемъ постоянно буду соблюдать канолическую въру; а если нарушу что либо въ томъ, съ чемъ соглашаюсь, то да подвергиусь строгости законовъ.

Я, Зенонъ, хорепископъ ереси четыренадесятниковъ, познавъ истинную въру православія и покаявшись (въ своемъ заблужденіц) предъ святвишимъ епископомъ Ософаномъ, честнъйшимъ хорепископомъ Іаковомъ и честнъйшимъ пресвитеромъ и экономомъ Харисіемъ, приступилъ къ святой и канолической Церкви Божіей и анавематствую всякую ересь, особенно четыренадесятниковъ, въ которой я прежде блуждаль; соглашаюсь также съ вышеписаннымъ изложениемъ православной въры, анаоематствуя и техъ, которые не празднуютъ св. день пасхи такъ, какъ празднуетъ св. каволическая Церковь. Клянусь (въ этомъ) святою и единосущиою Тронцею и благочестіемъ н побъдою повелителей вселенной, Флавія Оеолосія и Флавія Валентиніана-августовъ; если же когда преступлю что нибудь изъ этого, то да подвергнусь строгости законовъ. За него приложиль руку я, Флавій Палладій, такъ какъ онъ лично сказалъ, что не умъетъ грамотъ.

Опредъленіе святаю собора о въръ, и о томъ, что донесъ Харисій.

Итакъ, по прочтеніи сего, святой соборъ опредвляль: не позволять никому произносить, или писать и слагать иную въру, кромъ опредвленной святыми отцами, со Святымъ Духомъ сошедшимися въ Никеъ, а кто дерзнеть или составить иную въру, или произносить, или предлагать желающимъ обратиться къ познанію истины изъ язычества, или изъ іудейства, или изъ какой нибудь ереси, то таковые, если они епископъ или клирики, да будутъ отлучены—епископъ отъ епископства, клирики отъ влира, а міряне да подвергнутся анавемъ.

Равно, если окажется, что спископы или влирики будуть мыслить или учать о воплощеніи Сына Божія согласно съ представленнымъ отъ пресвитера Харисія изложеніемъ, 
именно согласно съ нечестивыми и развращенными догматами Несторія, то да подвергнутся суду сего святаго и вселенскаго собора, 
именно: епископъ да лишится епископства и 
низложится, кларикъ да извергнется изъ клира, 
а мірянинъ да будеть преданъ анавемъ, какъ 
выше сказано.

Затъмъ прочтены были извлеченія изъ книги Несторія, которыя имъются выше въ дъяніяхъ о его осужденія. Петръ, пресвитеръ

53

александрійскій и первенствующій изъ нотарієвъ, сказаль: воть онъ (Несторій) явно говорить, что до него викто изъ учителей не говориль такъ народу.

И вев подписались:

Подписуюсь Кириллъ, епископъ александрійскій, произнося опредъленіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Ардакій, еписковъ в легать апостольскаго престола, произнося опредълепіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Іувеналій, епископъ ісрусалимскій, произнося опредъленіє согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Проэктъ, епископъ и апостольскаго престола легатъ, произнося опредъленіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Флавіанъ, епископъ филпотійскій, произнося опредъленіе согласно съ евятынъ соборонъ.

Подписуюсь Филиппъ, пресвитеръ и апостольскаго престола легатъ, произнося опредъленіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Фирмъ, епископъ кесарійскій, произнося опредвленіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Меннонъ, епископъ ефесскій, произнося опредвленіе согласно съ святынъ соборомъ. Подписуюсь Акакій, милостію Божісю епископъ мелитинскій, согласуясь съ святымъ соборомъ въ вышеозначенномъ опредъленіи.

Подписуюсь Феодотъ, епископъ анкирскій, произнося опредъленіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Палладій, благодатію Христовою енископъ амасійскій, соглашаясь съ святымъ соборомъ въ вышеозначенномъ опредъленіи.

Подписуюсь Амфилохій, епископъ сидскій, произнося опредъленіе согласно съ святыцъ соборомъ.

Подписуюсь Иконій, епископъ гортинскій (въ Крить), произнося опредъленіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь вмісті съ святымъ соборомъ Даніплъ колонійскій.

Подписуюсь Перигень, епископъ кориноскій, процанося опредъленіе согласно съ святымъ соборомъ.

Подписуюсь Вериніант, епископъ пергійской митрополіи, чрезъ пресвитера Тимовеж. Подписуюсь Северъ, епископъ синнадорскій. Подписуюсь Ригинъ, епископъ Константім кипрской. Подписуюсь Геренніант, епископъ мурскій. Подписуюсь Валеріант, епископъ иконійскій. Подписуюсь Пій, епископъ митрополіи писинунтійской. Подписуюсь Киръ, сми-

58'

афродисійскій. Подписуюсь ренный епископъ Меоній, епископъ церкви въ Сардахъ лидійскихъ Подписуюсь Елланикъ, епископъ родосскій. Подписуюсь Далматій, епископъ кизическій. Подписуюсь Аристоникъ, епископъ лао-Подписуюсь Паралій, епископъ ликійскій. авдрапскій. Подписуюсь Одимпій, епископъ клавдіанопольскій, чрезъ епископовъ Епифанія Өсосевія. Подписуюсь Донать, спископь нвкопольскій (въ Эпиръ). Подписуюсь Домнивъ, епископъ города Котін. Подписуюсь Евстафій, епископъ города Докима. Подписуюсь Епифаній, епископъ города Кратін. Подписуюсь Григорій, епископъ керасунтскій. Подписуюсь Елладій, адрамитскій. Подписуюсь Аннсій, епископъ епископъ города Оивъ въ Греціи. Подписуюсь Ломиъ, епископъ города Опунта. Подписуюсь Калликратъ, епископъ певпактскій. Подписуюсь Някій, епископъ мегарскій. Подписуюсь Каллиникъ, спископъ апамейскій. Подписуюсь Петръ, смиренный епископъ прузійскій. Полписуюсь Евтрепій, епископъ визійскій. писуюсь Діонъ, епископъ вивскій. Подписуюсь Перревій, епископъ оссеалоникійскихъ горъ. Павель, епископь аноидовскій. Подписуюсь Өеодоръ, епископъ анинитскій. Подписуюсь Евсевій, епископъ праклійскій. Подписуюсь лесбосскій. Подписуюсь Іоаннъ, епископъ Подписуюсь Сенекіона, опископъ кодрскій.

Подписуюсь Тривовіанъ, епископъ церкви въ Примополь. Подписуюсь Мартирій, епископъ наистрекій. Подписуюсь Нисій, епископъ кориврасскій. Подписуюсь Акакій, еписконъ котенскій. Подписуюсь Авлавій, епископъ аморійскій. Подписуюсь Ираклеонъ, я же и беофаній, еписковъ традлійскій. Подписуюсь Филиппъ, епископъ пергамскій. Подписуюсь Дафиъ, епископъ Магнезіи меандровой. Подписуюсь Евсевій, епископъ Магнезія сипильской. Подписуюсь Андирій, смиренный епископъ херронисскій. Подписуюсь Павель, смиренный епископъ пампскій. Подписуюсь Евтропій, смиревный епископъ города Эвазійцевъ. Подписуюсь Северъ, смиренвый епископъ созопольскій (въ области Писидіи). Подписуюсь Силуанъ, епископъ города Херетопійцевъ. Подписуюсь Коммодъ, смиренный епископъ трипольскій. Подписуюсь Константій діопистіанскій. Подписуюсь Несторій, епископь сіонскій (1). Подписуюсь Афовій, смпренный епископъ колуесскій (2). Подписуюсь Фоскъ (3), віатирскій. Подписуюсь Павель, епископъ епископъ дарданскій. Подписуюсь Лименій, епископъ сеттенскій (\*). Подписуюсь Дорофей,

<sup>(1)</sup> По другимъ: спонтенскій.

<sup>(2) — —</sup> колонскій.

<sup>(3) — —</sup> Діоскоръ.

<sup>(4) — —</sup> сельскій.

епископъ мпррскій Подписуюсь Осодоръ, епископъ атталійскій. Подписуюсь Аффонить, смиренный епископъ иракліотовъ, города Лаиписа. Подписуюсь Филитъ, смиренный епископъ амазонскій. Подписуюсь Спудасій, смиренвый епископъ керамскій. Подписуюсь Довимасій. епископъ города Маронія. Подписуюсь Евненій. максимівнонольскій. Подписуюсь Евеамій, епископъ городя Колофова. Подписуюсь Лукіанъ, епископъ города Топира. Подписуюсь Руфинъ, епископъ города Гаваръ (Тава). Подписуюсь Романъ, епископъ города Рафін. Подписуюсь Фидъ, епископъ іоппійскій. Подписуюсь Исихій, епископъ города Парія. Поднисуюсь Тимовей, епископъ париезскій и евдоківдскій. Подписуюсь Евхарій, епископъ города Диррахін. Подписуюсь Евагрій, епископъ сольскій (въ Кипръ). Подписуюсь Невтарій, епископъ казскій (1). Подписуюсь Агафокаъ, епископъ коронійскій (2). Подписуюсь Тоаннъ (3), епископъ сикамазонскій. Подписуюсь Едесій, епископъ сидскій (4). Подписуюсь Секундіанъ, епископъ ламійскій (5). Подписуюсь

<sup>(1)</sup> По другимъ: сизеннійскій, синейскій,

<sup>(2) — —</sup> колонійскій.

<sup>(3) — —</sup> Еанъ.

<sup>(4) — —</sup> псіодскій.

<sup>(5) — —</sup> каламенскій.

Нупехій, епископъ города Селги. Подписуюсь Матидіанъ, еписковъ коракезійскій (1). Подписуюсь рукою пресвитера Селенеспоилія Кириллъ, еписконъ килинскій (2). Подписуюсь Саприкій, епископъ пафскій (въ Кипръ). Полинсуюсь Фемистій, смиренный епископъ івсскій. Подписуюсь Хоматій, епископъ города Алиндійцевъ. Подписуюсь Евдоксій, епископъ хоматскій. Подписуюсь Ливаній, еписконъ палеонольскій (3). Подписуюсь Таріанъ (4) еписконъ города Лирвы. Подписуюсь Александръ, епископъ аркадіопольскій. Подписуюсь Өеодотъ, епископъ писскій. Подписуюсь Родонъ, епископъ шалеопольскій въ Азін. Подписуюсь Тихикъ (5), епископъ эритрирскій. Подписуюсь Евгевій, епископъ аполлоніадскій. Подписуюсь Етій, епископъ пеонійскій (на Геллеспонтв. Подписуюсь Тимовей, епископъ терманскій (на Гел-Подписуюсь леспоптв). Архелай, епископъ Подписуюсь смиренный Апеллай, минаскій. епископъ кивиррскій. Подписуюсь Филадельфъ, смиренный епископъ гратівнопольскій. Подписуюсь Евоерій, смиренный епископъ страто-

<sup>(1)</sup> По другимь: коракиссійскій.

<sup>(2) — —</sup> келійскій.

<sup>(3) — —</sup> палеаспольскій.

<sup>(4) — —</sup> Тавріанъ, Маріанъ.

<sup>(5) — —</sup> Евтихій эриорійскій.

винскій (въ Лидін). Подписуюсь Іоанаъ, смиренный епископъ авреанопольскій. Подписуюсь Максимъ, смиренный епископъ кумскій. Подписуюсь Осодосій, смиренный спископъ ма-Подписуюсь Модесть, епископъ ставрскій. анейскій. Подписуюсь вома, спископъ валентинівнопольскій. Подписуюсь Евсевій, епископъ клазоменскій. Подписуюсь Евсевій, епископъ аспонскій. Подписуюсь Евпоръ (1), еписконъ инепскій. Подписуюсь Саида (3), епископъ фенскій. Подписуюсь Домнъ, епископъ оркистенскій. Подинсуюсь Іоаннъ, епископъ августопольскій. Подписуюсь Петръ, епископъ парем-Подписуюсь Неторасъ, епископъ газскій. Подписуюсь Зинонъ, епископъ Курія (въ Кипръ). Подинсуюсь Евоптій, епископъ итолемандскій (въ Пентаполв). Подписуюсь Макарій, епископъ метилейскій. Подписуюсь Евсевій, епископъ пилусійскій. Подписуюсь Гермогенъ, епископъ ринокурскій. Подписуюсь Маринъ, епископъ иліопольскій. суюсь Іоаннъ, епископъ ифестскій. Подписуюсь Ираклій (3), епископъ таміа видскій. Подписуюсь Оеона, епископъ сеоритскій. Подписуюсь Солонъ, епископъ кораллійскій. Пол-

<sup>(1)</sup> По другимъ: Евфорій.

<sup>(2) — —</sup> Седъ.

<sup>(3) — —</sup> Ираклидъ.

писуюсь Алепій, епископъ селенунтскій. Подписуюсь Македоній, епископъ ксоссій. Полписуюсь Петръ, епископъ оксиринхскій. Полнисуюсь Митродоръ, еписконъ леовтскій. Подписуюсь Павель, епископь флавонійскій. Подписуюсь Аммоній, епископъ панефесскій. Полписуюсь Публій, епископъ одьвійскій. Подписуюсь Іераксъ, епископъ афнантидскій (1). Подписуюсь Самуиль, епископъ дисоейскій. Подписуюсь Сосипатръ, епископъ септиміанскій (въ Ливіи). Подписуюсь Исаакъ, епископъ элеархійскій. Подписуюсь Исаакъ, епископъ тавайскій. Подписуюсь Ираклій (2), епископъ оннейскій. Подписуюсь Феона, епископъ псинхійскій (3). Подписуюсь Киръ, епископъ ахейскій. Подписуюсь Евлогій, епископъ теренуондскій. Подписуюсь Александръ, епископъ клеопатридскій. Подписуюсь Силуанъ, епископъ коприондскій, за котораго подписуюсь епископъ Ираклій, потому что онъ быль боленъ. Подписуюсь Аделфій, епископъ онуфейскій. Подписуюсь Авраамъ, епископъ остракинскій. Подписуюсь Аванасій, епископъ паральскій. Подписуюсь Аделфій, епископъ сасскій. Подписуюсь Лампетій, епископъ касскій (4). Под-

<sup>(1)</sup> По другимъ: Іеракъ афнейскій.

<sup>(2) — —</sup> Ираканаъ.

<sup>(3) — —</sup> психосскій.

<sup>(4) — —</sup> Лампонъ касійскій.

Хрисаорій, епископъ афродптскій. писуюсь Подписуюсь Аммонъ, епископъ вутскій. Подписуюсь Евтихій, епископъ осодосіопольскій. Подписуюсь Венантій, спископъ ісрапольскій, чрезъ моего потарія Осодота. Подписуюсь еписковъ тевхирскій. Подписуюсь Зиновій, епископъ города Варки. Подписуюсь Евсевій, епископъ видопольскій. Подписуюсь Ираклидъ, епископъ Ираклін дальной. Подписуюсь Макарій, епископъ антейскій. Подинсуюсь Савинъ, епископъ паносскій. Подписуюсь Аванасій, епископъ скепсійскій. Подписуюсь Филуменъ, епископъ киннскій. Подписуюсь Феликсъ, еписконъ аполлонійскій. Подписуюсь Тимоней, епископъ изъ провинціи Скиніи, города Томъ. Подписуюсь Зиновій, епископъ кносскій. Подписуюсь Павліанъ, епископъ маіумскій. Подписуюсь Фивамионъ, впископъ контскій. Подписуюсь Павискъ, епископъ аполловійскій. Подписуюсь Андрей, епископъ эрмопольскій. Подписуюсь Фаніа, смиренный епископъ арпасскій. Подписуюсь Феосевій ('), епископъ прісискій. Подписуюсь Максимъ, епископъ асскій (въ Азіп). Подписуюсь тистъ, епископъ фокейскій. Подписуюсь Ирмолай, смиренный епископъ аттудейскій (2). Под-

<sup>(1)</sup> По другимъ: Өеодосій.

<sup>(2) — ——</sup> саттуденскій.

. . .

Хрисаорій, епископъ афродптскій. писуюсь Подписуюсь Анмонъ, епископъ вутскій. Подписуюсь Евтихій, епископъ осодосіопольскій. Подписуюсь Венантій, епископъ ісраполіскій, чрезъ моего потарія Осодота. Подписуюсь епископъ тевхирскій. Подписуюсь Зинонъ. Зиновій, епископъ города Варки. Подписуюсь Евсевій, епископъ пилопольскій. Подписуюсь Ираклидъ, епископъ Ираклін дальной. Подписуюсь Манарій, епископъ антейскій. Подписуюсь Савинъ, епископъ паносскій. Подписуюсь Аванасій, спископъ скепсійскій. Подписуюсь Филуменъ, епископъ киннскій. Подписуюсь Феликсъ, еписконъ аполлонійскій. Подписуюсь Тимовей, еписнопъ изъ провинціи Скивіи, города Томъ. Подписуюсь Зиновій, епископъ кносскій. Подписуюсь Павліанъ, епископъ маіумскій. Подписуюсь Фавамионъ, епископъ коптскій. Подписуюсь Павискъ, епископъ аполлонійскій. Подписуюсь Андрей, епископъ эрмопольскій. Подписуюсь Фаніа, смиренный епископъ арпасскій. Подписуюсь Феосевій (1), пріенскій. Подписуюсь Максинь, епископъ епископъ асскій (въ Азіп). Подписуюсь Осоктистъ, епископъ фокейскій. Подписуюсь Ирмолай, смиренный епископъ аттудейскій (2). Под-

<sup>(1)</sup> По другимъ: Өеодосій.

<sup>(2) — ——</sup> саттуденскій.

мунсайтеся, и да кръпится сердце ваше, вси уповающій на Господа (Псал. 30, 3). вакъ растенія въ садахъ, орошаеныя Ибо обильными потоками воды, украпляются, аеденвють и достигають ведикой высоты, такъ н душа человъка, утъшеніями Святаго Духа, возрастаеть въ благочестін, утверждается въ въръ и пріобрътаеть несоврушимое терпъніе, которому удивляется блаженный Павель преимущественно предъ всеми другими добродетелями, говоря: не точію же, но и хвалимся въ скорбъхъ, въдяще, яко скорбь терпъніе содпловаеть, терпъніе же искуство, искуство же упованіе, упованіе же не посрамить (Рим. 5, 3). Итакъ терпвніе есть источникъ всякаго блага, путь къ достиженію славы и укръпленіе надежды жизни въчной. А какимъ образомъ оно пріобрътается, этому научаеть насъ Писаніе, которое говорить: чадо, аще приступаеши работати Господеви Богу, уготови душу твою во искушеніе, управи сердце твое, и потерпи (Сирах. 2, 1. 2). Но, можеть быть, скажеть кто нибудь: изтъ ли другаго пути къ доствжению жизни, и нельзя ли безъ труда пріобръсти блага? Никакъ нельзя. Но почему же? потому, что и весьма многіе святые подвержены напастямъ и повсюду пресавдуетъ ихъ жестокая вражда. Посему-то и самъ Спаситель говорилъ:

въ мірт скорбни будете: но дерзайте, яко азь побъдихь мірь (Іоан. 16, 33). Итакъ, какъ отвеюду многія напасти возстають на святыхъ, то веобходомо мужественно противостоять искушевіямъ и поменть всегда слова ученика (Христова): блажень мужь, иже претерпить искушение, зане искусень бывь, пріиметь вынець жизни, сгоже обыща Бог любящим сего (Іак. 1, 12). Но я хочу привести ивчто и изъ древнихъ примъровъ, чтобы вы узнали цвль духовнаго мужества. Вавилонскіе тиранны и люди, управлявшіе въ этомъ народъ царствомъ, всегда пъкоторымъ образомъ свлонные къ жестокости, высокомърію и гордости, вышли изъ предъловъ, значенныхъ для человъческой природы, и захотвли присвоить себв честь, подобающую одному Богу. Нечествый Навуходоносоръ воздвигъ золотую статую и при звукъ музыкальныхъ инструментовъ заставлялъ поклоняться ей всв подвластные ему народы. Они же, привыкшіе служить тварямъ болве, нежели творцу Богу, со всею готовностію поверглись предъ нею и изміними славу нетлъннаго Бога въ подобіе образа тлънна человіька (Рим. 1, 25). Потомъ вавилоняне привели и еврейскихъ отроковъ Ананію, Азарія и Мисанда, приказывая имъ поклониться золотой статув и сей славный и боголюбеввый народъ побуждая къ томуже нечестію, въ какое впали они сами, къ поклонению золотой статут; во нисколько не успран въ этомъ. Побъжденные ихъ благочестіемъ, они полвергли ихъ огненному мученію, а виною ихъ была твердость въ въръ, постоянство въ благочестім, отверженіе человъкослуженія и то, что они не хотвли признать того, что оскорбляло божественное существо. Но когда они были ввержены въ огленную пещь, тогда явилось великое дъйствіе венареченной силы. Ибо сила стихіи измінилась въ то, что противно ся природъ, огонь повиновался воль Творда, и пламя превратилось въ прохладную Когда юноши замътниц присутствіе небесной помощи, то восивли въ огненной пещи, и божественный прснями укротили силу пламени. Эта пещь была образомъ церкви, которая имветь восивнающихь не только людей, но и вигеловъ. Подивившись лоброльтели этихъ мужей, похваливъ терптвие ихъ и благочестіе, посмотримъ теперь на то, въ какихъ обстоятельствахъ мы находимся. Они жили при варварахъ тираннахъ, а им подъ скиптромъ благочестивой имперін, имъя благочестивъйшахъ правителей надъ всеми делами; почему же намъ уступать врагамъ? Если они и возжгутъ нещь козней и возбудять влобный пламень, внося къ намъ человъкослужение, то мы имъ-

Бога па небесахъ и Ему понланяемся. Ибо Опъ, Богъ по существу, сдвавася подобнымъ намъ, пе отлагая своего божества, но почтивъ природу человъческую: Онъ можетъ избавить насъ Подражая въръ благочестивъйшихъ императоровъ и полагаясь на ихъ великую кротость, им не будемъ спосить нечестія противниковъ, и исповъдуемъ, что Иммапунать есть Богъ по существу. Исповъдуя же и утверждая это, мы получимъ великое воздалніе, о которомъ говорить намъ самь Христось: всякт, иже исповъсть мя предт человьки, исповъмь его и азъ предъ Отцемъ моимъ, иже на небесьхъ. А иже отвержется мене предъ человъки, отверијся его и изъ предъ Отцемъ моимъ, иже на небестат (Мато. 10, 32. 33). А исповъдуетъ Христа тотъ, кто называеть Его истиннымъ Богомъ и обличаеть невърующихъ; и отвергается Христа опять тотъ, кто не признаеть Его истяннымъ Богомъ и пресавдуеть исповъдующихъ это. Итакъ пхъ отвергаетъ, а насъ признаетъ своими Спаситель всвяв, чрезъ котораго и съ которымъ принадлежить Богу Отцу со Святымъ Духомъ слава и держава во въки. Аминь.

## дъянія отступническаго сборища (1).

Посланіе восточных в к императору, св приложеніем символа святых отцев никейских, при чемь они (восточные) противополагають опредъленія святаго и вселенскаго собора мнъніямь, изложеннымь святьйшими Кирилломь и Мемнономь. Посланіе это было отправлено кы комиту Иринею и чрезь него доставлено императору.

По-истивъ достойно слезъ, рыданія и плача то, на что дерзають такъ называемые епископы, потому что великія и неизръченныя таниства церкви они оситивають, какъ на сцент въ театръ. Кирилъ и Мемнонъ, лишенные нами общенія за многія беззаконія и нечестивый образъ мыслей Аполливарія, который мы открыли съ присланныхъ имъ самимъ мнтеніяхъ, составили, какъ мы выять узнали, втосторыя сочиненія и прясоединили къ тъмъ еретическимъ мнтеніямъ. Подвергнутые за это отлученію, они какъ-бы обиженные, насъ, из-



<sup>(1)</sup> Подъ предсъдательствомъ Іоанна антіохійекаго. См. выше стр. 644—667.

бранныхъ для сохраненія въ целости православной въры, призвали въ судилище, употребивъ для этого судей, виновныхъ въ извращеиім закона и въ тъхъ же преступленіяхъ. Потомъ, когда мы отвътили надлежащимъ образомъ и дважды и трижды говорили, что объ ато кінэжвопова атаджор онборви ацар апоте вашего благочестія, опи возвратили право священнослуженія лишеннымъ его, поступая такъ же, какъ если бы кто, бывь самъ связанъ и не имъл возможности разръщить себя, старался освободить другаго. Ибо если бы отлученіе Кирилла и Мемнона, опредъленное нами, не имело силы, то не следовало бы ни составлять сочиненій, ни разръщать, какъ они думають, отлученныхъ. А если это отлучение было, какъ и на самомъ дълъ, справедливо и законно, то оно должно иметь силу и оставаться непремъннымъ: ибо отъ однихъ и тъхъ же произошло то и другое. А если это такъ, то какимъ образомъ отлученные и лишенные всякаго права свящевнослуженія, могли возвращать священнослужение отлученымъ, полвергая себя при этомъ еще большему осужденію? Ибо они, бывъ лишены общенія, дерзновенно покусились на общение и съ отлученными вошли въ общение прежде этого смъшнаго разръшенія. Итакъ просимъ ваше величество не оставить безъ вниманія поппраемые цер-

ковные законы, по, сколько возможно, скоръс епасти обуреваемую въру и помочь намъ, пресавдуемымъ нознями (ибо намъ угрожаютъ безчисленныя бъдствія); освободивь шась отсюда, призвать въ царственный градь, чтобы предъ лицемъ вашего благоческія мы мотли наобличить ихъ печестіе и беззаконіе. Ибо невозможно, по нашему мижнію, чтобы составленное опредъление утверждено было ваконнымъ порядкомъ, безъ воли вашего личества. Если же это пеугодио будеть вамъ, просимъ созвать насъ въ Никомидію, чтобы мы могли ясно моказать вашему величеству все происходящее и получить утверждение отъ вашего благочестія. Еще молимъ возлюбленное о христь величество ваше, чтобы съ нанимъ вибудь митроподитомъ призваны быль только двое боголюбезивйшихъ спископовъибо для изслъдованія догматовъ II C множество, которое производить только шумъ Посому и вышеуноманутые пришли со множествомъ, упован на исго только, а не на мстину и правоту догматовъ, и множествонъ хотять достигнуть исполнения своих в намеревій, выиграть дело иножествомъ подписей. Но мы, повинуясь вашему вслению денвые, что и немногихъ людей достаточар для изследованія догнатовъ, пришли сюла телько трее изъ наждой провинцін, и, сохра-

няя ваши приказанія даже до настоящаго времени, мы отсюда не послали боголюбезвъйшихъ еписконовъ, какъ поступили тъ, которые на все осмъливаются, а письменно объясним, что нужно, съ тою целію, чтобы не противиться вашимъ благочестивнить велтвіямъ. Усильно же молимъ ваше благочестіе приказать, чтобы вев подписали исповедание въры, составленное въ Никев, которое приложили при семъ нашемъ посланіи, не прибавляли къ нему ничего чуждаго, и пе называли Господа нашего Інсуса Христа только человъкомъ, -- ибо Опъ есть совершенный Богъ и совершенный человъкъ,-и не вводили бы божества Христова, подверженнаго страданию,ибо то и другое равно безразсудно.

Святой соборь восточной провинціи и прочіе сь нижь собравшісся изь разных провинцій и епархій, изь Вивиніи, Писидіи, Каппадокіи, Пафлагоніи, Европы, Мизіи, Родопы, Осссаліи, опредылили слыдующее.

Вызванные по причина педавно возникшихъ церковныхъ несогласій въ Ефесъ тами, кого Богъ справедино призваль царствовать и управлять вселенною, и которые царствують мудро и благочестиво, мы немедленно пришли

въ помянутый городъ. Спустя немало времени, когда по случаю произведенныхъ Кирилдомъ и Мемнономъ возмущеній, двукратными и трекратными посланіями благочестивъйшихъ и христолюбезнъйшихъ императоровъ нашихъ приказано было, чтобы всв церкви Божіи соединились между собою узами мира, утвердили изложеніе въры, составленное блаженными отцами въ Никев, и уничтожили всъ возникшіе соблазны, мы старались убъдить единомысленныхъ съ Кирилломъ египетскимъ и подписавшихъ составленныя имъ еретическія главы епископовъ, чтобы ози, сохранивъ ложение составленное въ Никев, осудили эти явно прогивныя православной въръ главы. какъ опредълено было отъ христолюбезнъйшихъ пашихъ императоровъ. Но, не въ состоянін бывъ убъдить нхъ въ этомъ, по причинь ихъ нечестивыхъ предубъжденій, мы, слъдуя правой въръ отцевъ и не дозволяя примъшивать къ ней инчего чуждаго, принуждены были изложить ее письменно и утвердить наше исповъдание подписаниемъ. Ибо изложенія въ сихъ немногихъ словахъ достаточно для полнаго уразуменія благочестія, для указанія пути истины и для обличенія нечестиваго еретическаго заблужденія. Это изложеніе въры состоить въ следующемъ.

Въруснъ во единаго Бога, Отца вседержителя, творца всего видимаго и невидимаго, и во единаго Господа Іисуса Христа Сына Божія, рожденнаго оть Отца, единороднаго, т. е. оть сущности Отца, Бога оть Бога, Свыть оть Свъта, Бога истиннаго отъ Бога истиннаго. рожденнаго, несотвореннаго, единосущнаго Отцу, чрезъ коего сотворено все на небъ и на вемлъ, который ради насъ людей и ради нашего спасенія сошель, воплотился и вочеловъчился, пострадаль и въ третій день воскресь, и восшель на небеса, и возстль одесную Отпа, и имветь придти судить живыхъ и мертвыхъ, и въ Духа Святаго. А тъхъ, которые говорять, что было въкогда время, когда Его не было н Его не было прежде, нежели родился, Онъ сотворенъ изъ ничего, или изъ какой либо субстанцін, или сущности, или утверждають, что Сыпъ Божій изманяемъ или прелагаемъ, анаоематствуетъ каоолическая и апостольская **перковь.** 

Такова въра, которую изложили отцы сначала противъ Арія, который богохульствоваль и называль Сына Божія тварію, а потомъ противъ ереси Савеллія, Фотина, Павла самосатского, Манихея, Валентина, Маркіона, и противъ всякой ереси, которая возставала въ канолической церкви: ихъ осудили епископы, собравшіеся въ Никев, триста и осьмиадцать.

Въ этомъ исповъдавін въры желаемъ оставаться всё ны собравшіеся адёсь въ Ефесъ и благочестивъйшіе епископы, живущіе въ вашихъ провинціяхъ, которые изъявили согласіе на все, сдъланное нами. Нбо мы слъдуемъ правилу Премудраго, который говорить: не прелагай предълъ въчныхъ, ямсе положиша отщы твои (Притч. 22, 28). А составленвыя Кирилломъ александрійскимъ еретическія главы и присосдивенныя къ шить ненужныя и бедразсудныя апавематства, которыя онъ старался утвердить мивнісмъ и подписью еписконовъ, святый соборъ ефесскій отвергаетъ и отчуждаеть оть православной въры.

Тавинъ еписконъ восточной Антіохів согавшаюсь съ изложенною святою върою.

Подписали также и прочіе епископы, которые чрезъ прилагаемое пиже (1) посланіє просили епископа Руфа о томъ, чтобы оцъ цомогъ имъ.

<sup>(1)</sup> Это пославіе новішено въ своємъ місті, глі ещу слідуєть быть, по порядку соборныхъ дінній.

Императорское послапіе, отправлентое съ саповникомъ Палладіемъ въ Ефесь къ святьйшему собору, объ отмини всего сдилашнаго отцами собора прежде, такъ какъ должно произойти новое разсужденіе о впъръ.

Самодержцы кесари, Осодосій и Валентиніань, побъдители, торжествующіе, ведичайшіе и благочестивьйшіе, святьйшему собору въ Ефесъ.

Отъ знаменитъйшаго Канапліана, увъломившаго наше благочестие, мы узнали, что въ ефесской митрополін некоторыя дела произведены въ безпорядкъ и не такъ, какъ следовало. Ибо и не всъ, какъ предписано было, сошлись благочестивъйшіе епископы, когла епископъ великаго града Антіохіи съ другими митрополитами уже приближался, и тв, которые собрались, не совъщались вмъсть, не соглашались между собою, и дъла, касающагося въры, ве изследовали должнымъ образомъ, или какъ предписывалось въ посланиыхъ нами СВЯЩенныхъ посланіячь, такъ что ясно видно, что одни другими были оскорблены, по причинъ сильнаго присграстія всяхъ къ своимъ мивніямъ. Посему всякій можетъ подумать, что все едъланное, сдълано но пристрастію. Въ вабдетвів этого нашему благочестію угодно было опредълить, что такой образъ дъйствій не имфеть цикакого значенія, и что оставивъвсе, что саблано было не понадлежащему, ученіе облагочестіп должно прежде всего разсмотрыть, какъ опредълено было, и утвердить его на булущее время, по общему мевнію всего собора. Ибо наше благочестие не можетъ сносить предзанятыхъ предубъжденій и до того скорбить о всемь пропсшедшемъ, что мы повельваемъ, чтобы до тахъ поръ, пока гматы благочестія не будуть разспотръны встив соборомъ, и не будетъ назначенъ либо отъ нашего священнаго двора вмъстъ съ знаменитьйшимъ комптомъ Кандидіаномъ, для разсмотръвія, по нашему наставленію, сабланнаго и для удаленія всего несогласнаго съ законнымъ порядкомъ, не уходилъ наъ еписконовъ, собравшихся въ Ефесъ, не являлся въ нашему священному двору и не возвращался въ свое отечество. Это пикому не дозволяется, и инкто не должень надъяться успъть въ этомъ безопасно. Настоящее посланіе достаточно для показанія вашему благочестію, что ничего другаго не должно прибавлять на будущее время къ сдъланному ирежде. Да будетъ также извъстно вашей святости, что МЫ паписали кр важивйнимъ префектамъ провинцій, чтобы они не пропускали никого, возвращающагося въ отечество, или въ свой городъ, безъ вашего приказація. Ибо все должно быть разсмотрівно по изволенію Божію, безъ спора, съ усерднымъ желаніємъ пстины, и потомъ наконецъ утверждено вашимъ благочестіемъ: такъ какъ наше величество заботится не о людяхъ, или о святъйшемъ и благочестивъйшемъ Несторів, или о комъ либо другомъ, но о самой истинъ и ея догматахъ.—Дано въ третій день іюльскихъ календъ, во время консульства Флавія Антіоха.

Допесеніе Іоанна, архіепископа антіохійскаго и бывших съ нимь, императору, посланное съ сановникомъ Палладіемь.

Утвержденіе православной втры, благочестивъйшіе императоры, по-истинъ, состоить въ томъ, чтобы отвергвуть и упичтожить все, сдъланное незакоппо и уже отвергнутое каноническими правилами, и повельть собравшемуся собору прежде всего заняться изслъдованіемъ догматовъ. Прочитавъ съ безчисленными похвалами ваши педавно дошедшія до насъ повельнія, мы блаженною назвали вселеншую, что она находится подъ такимъ скиптромъ и управляется такою властію. Но какъ все, повельнюе вами достойно всякаго удивленія, такъ необходимо и намъ представить вашему величеству оправданіе въ томъ, что мы, собравшіеся въ ефесской интрополіи, подвергля осуждению тъхъ, которые отъ свивго попирали ваши повельнія, которые захотели возобновить и утвердить противное благочестію ученія Арія, Евномія и Аполлинарія, составленными и посланными въ царственный градъ Кириллоиъ, бывшимъ епископомъ александрійскимъ, гларами, съ анаосматствами, наполненными всякаго суевтрія, которые, еще не касаясь изслъдованія божественныхъ догиатовъ, обнаружили вражду и ненависть, и, обращая викакого вниманія на ваши опредвлевія, осмъдились безразсудно произпести несправедливое осуждение противъ престола царствующаго надъ градами, града Копстантинополя. Итакъ безуміе ихъ ясно для всвхъ; почему и святой соборъ, движимый чувствомъ справедливости и ревностію по Богу, и заботясь о святыхъ церквахъ, произнесъ осужденіе на твув, которые сами себя осудили, но не САБЛАЛЬ ПРИ ЭТОМЪ, КАКЪ ВСЯКІЙ СКАЖЕТЪ, ЯМнего достойнаго обвиненія и безразсуднаго, во заботился болье всего о благочестін, которов подвергалось опасности. И это да будетъ справедливъйшимъ защищеніемъ, предъ величествомъ, всего савланнаго пами. Ибо иы не увлекались ни дружбою ни ненавистію, но имълн въ виду только одно то, чтобы спасти благочестивую въру, колеблемую тъин, кото-

рые безумно старались защитить свои сочиневія, въ попошеніе и уничиженіе того, что исповъдаль Петръ, о чемъ богословствовалъ Іоаннъ, что проповъдаль Матеей и другіе евангелисты, чему научиль, силою Духа. Павель, что всв православные проповъдали, по всей вселенной, и тъмъ пасалили благочестивую въру. Посему всъми силами молимъ ваше благочестие и величество, воспитанное въ православномъ ученій, твердо содержать сію православную въру, защищать и сохранять ее невредимою, такъ накъ въ этомъ заключается для васъ надежда уситха во встхъ дълахъ. А мы и прежде были и ныяв готовы следовать повельніямъ вашего благочестія, не уклоняясь, какъ говорить божественное писапіе, ни десно, ни на лъво (Вгор. 5, 52). Ибо, все стараніе вашего величества будетъ направлено къ благочестію, то повинующіеся ему получать похвалу отъ васъ самихъ и награду отъ Бога: а тъ, которые заботятся о нововведеніяхъ, и возмущеніемъ стараются пріобръсть мниную и вкоторую власть, подобно твиъ, кто въ хорошсе управление ввелъ тираннію, подвергнутся попошенію, какъ разстроивающіе добрый порядокъ и дерзвющіе нарушать ваши повельнія Посему, чтобы въ соборъ опять ве произошло возмущенія или шума, ваше столюбивое величество должны опредълить,

чтобы на нечъ съ какимъ нибудь митрополитомъ присутствовали только двое епископовъ: ибо и мы, повипуясь посланию вашего благочестія, привели съ собою столькоже, хотя, если бы нуждались во множествъ, могля имъть съ собою весьма многихъ, превосходно наставленныхъ въ божественныхъ догматахъ, и висколько непохожихъ на невъжественную толпу пришедшихъ наъ Азіи и Египта. А безъ этого поставовленія, неизбъжпо опять наойдетъ возмущеніе; ибо пришло пятьдесятъ наъ Египта, сорокъ подъ предводительствомъ Мемнона тиранна изъ Азій, двънадцать еретиковъ паъ Памфиліи, называемыхъ мессаліянами, кромъ другихъ, приставшихъ къ томуже митрополиту и отлученныхъ въ развыхъ мѣстахъ. или епископами, или соборами: всв они составляють толпу, не знающую божественныхъ догматовъ и способную только производить шумъ и возмущение. Посему просимъ и умоляемъ ваше благочестіе снова позаботиться н водворить въ соборъ миръ, обычнымъ благочестивымъ предписаніемъ. Мы и пынъ думали, что они вразумлены будуть посланіемъ вашего боголюбезнаго величества, и послъ того, какъ прочитано имъ было исполненное всякаго благочестія опредъленіе, мы отправились въ апостольскую церковь святаго евангелиста Іоанна, благодарить Бога

величество и за ваши благочестивыя нам'тренія, по они, увидъвъ насъ, заперли церковь. Когда же мы, помолившись на площади, возвращались оттуда въ молчапін, явилось множество кокихъ-то служителей, которые однихъ изъ пашихъ схватили, у другихъ отняли животныхъ, нъкоторыхъ паранили, а пасъ долго преследовали палками и камнями, такъ что мы сь великою посифшностію должны были какъ-бы преслъдуемые варварами. Это заранъе было приготовлено Мемнономъ, не позволяющимъ никому изънасъ собираться на молитву въ какомъ пибудь молитвенномъ домъ, наи въ миръ и съ должнымъ порядкомъ разсуждать о церковныхъ дълахъ. Иосему просимь ваше благочестие о томъ, чтобы вы приказали изгнать изъ города преимущественно тираниа Мемнона, который уже отлученъ за свои безразсудства и старается привести все въ смятеніе, чтобы нельзя было съ точностію преслъдовать его поступковъ. Ибо, если онъ не будстъ изгнанъ, то невозможно будетъ ни намь достигнуть мира, ни вамъ привести въ исполнение намърение вашего благочестія.

Посланіе тьжь же кь префекту и магистру.

Мы дошли до крайних ь бъдствій, боремся съ чрезвычайными опасностями, и ежедневио видимъ смерть предъ своими глазами. Пбо то, на что осмвливаются Кириллъ и Мемпонъ и прочіе соучастники ихъ заговора, превосходить всякое звърство варваровъ; не осталось викакой жестокости, которой бы они не употребили противъ вясъ. Мы, какъ во время войны, подвергаемся постояннымъ нападеніямъ; наши жилища уже дважды были надписаны, чтобы видны были темъ, которые намърены напасть на пасъ. Для насъ запертъ всякій молигвенный домъ. Поражаемые бользнію, нуждаясь въ здоровомъ воздухъ, мы не смъемъ подеять поникшей главы, страшась единоплеменныхъ своихъ, какъ жесточайшихъ враговъ. Кановы святыхъ отцевъ попраны; лишенные общенія и низвергнутые дерзають священномъйствовать и распространять свои печестивые догнаты между народомъ Божінмъ; а мы между твиъ находимся здъсь въ заключеніи, страшась угрожающихъ нападеній. Посему просимъ и усильно молимъ ваше велелъпіе не оставить пасъ безъ вниманія посреди такихъ бъдствій, и, сколько возможно, скоръе исхитить отъ явной смерти и призвать насъ

царствующій градъ, чтобы ны могли представить вамъ основаніе своей вёры и обнаружить ересь и несказанное нечестіе упомянутыхъ людей. Если же этого не будеть, мы погибнемъ совершенно, и сдълаемся добычею ихъ пеистовства. Итакъ енова просимъ, именемъ дътей и всего, что есть для васъ самаго драгопъннаго, заклиная праведнымъ судомъ Божіимъ, не оставить въ пренебреженіи, но сколько возможно, исхитить насъ отсюда и вывесть на свободный воздухъ.

Посланіе тьже же ке надвирателю и адвокату.

Между гръхами вътъ на одного гибельнъе высокомърія; ибо оно ведеть ко всему постыдному. Увлекаемые имъ, египтяне и всъратующіе съ ними, презирають церковные законы и попирають благочестивыя повельнія нашихъ боголюбезатішихъ императоровъ. Ибо ихъ пе могло вразумить на первос, на второс, ни третіе послапіе императоровъ; не могло остановить ихъ дерзости и пропанесенное нами законное отлученіе ихъ. Они противузаконно еходятся въ молитвенные домы и производять беззаконныя собравія, хотя народъ и не принимаєть ихъ; они приставили стражу ко всъмъ священнымъ домамъ и викому, кромъ своихъ,

не позволяють входить въ нихъ. Впрочемъ, уже прежде, въ другомъ посланіи мы объясняли, какимъ бъдствіямъ мы подвергались, когда получивъ, чрезъ знаменитвйшаго сановника Палладія, пославіе благочестивъйшихъ и христолюбивыхъ императоровъ нашихъ, намъревались совершить молитву въ святой апостольской церкви; но намъ не только запретили молиться, но и напали на насъ съ камнями и долго преследовали. Вы-питомпы благочестія и сілете всякою добродътелію, такъ что слава ваша обращается въ устахъ всвуъ людей, и ратуете за святую церковь, прилагая всякое стараніе о томъ, чтобы постоянно възлъ благопріятный для нея вътръ; поэтому просимъ вашу знатность представить наши посланія благочестивъйшему и христолюбивому импепозаботиться о ратору нашему и всячески томъ, чтобы утахло настоящее смятение и безъ всякаго шума и возмущенія собрался общій соборъ, на которомъ бы присутствовали, при разсужденін о спорныхъ предметахъ, объ противныя стороны.

Донесеніе восточнаго (Іоаннова) собора побъдоносному императору, снова объявляющее объ отлученіи Кирилла и Межнона.

Ваше благочестіе, прославившееся благодъяніями міру и церквамъ Божіимъ, повельдо намъ собраться въ Ефесь для того, чтобы возстановить миръ въ церкви, а не для того, чтобы все наполнить смятениемъ и безпорядкомъ: самые указы вашего величества ясно и точно свидетельствують о благочестивыхъ и миролюбивыхъ вашихъ намъреніяхъ, относительно церквей Божінхъ. Но Кириллъ александрійскій, повидимому, рожденный и воспитанный на погибель перквей, принявши въ пособіе дераость Мемнона ефесскаго, преступиль ваше проткое и благочестивое повельніе, во всемъ показывая себя невъжественнымъ. Ибо, когда вашимъ величествомъ приказано было произвести тщательное изследование о въръ, при всеобщемъ миръ и единодушія, Кирилль, обвиняемый въ ученіп Аполлинарія, п еще болье самъ себя обличившій въ немъ. тыми сочиненіями, которыя онъ, вмысты съ анаосматствами за собственною подписью, недавно послалъ въ парствующій градъ, не обращая на все это никакого вниманія, какъ-бы во времена безначалія, впадаеть во всякое безза-

55

копіе. И когда надлежало сиу представить отнечестивомъ мавнін четъ въ своемъ Господа нашего Інсуса Христа, онъ, присвоивъ себъ власть, которая не дана ему ни канонами, ни вашими эдиктами, производить всякое безчиніе и нечестіе. По этимъ побужденіямъ святый соборъ, не принявшій ero губительных в нововведений въ въръ, за все вышесказанное отлучаетъ его самого и Меннона. какъ его соучастника и сотруденка во всемъ, который противъ святващихъ епископовъ, не ноинявшихъ ихъ нечестиваго, еретическаго ученія, произвель мпогія смятенія, зачерь церкви и всв молитвенные домы, какъ будто въ языческія и богопротивныя времена, я привель множество народа изъ окрестностей ефесскихъ, такъ что намъ, думающимъ не с запреть, а оправыхъ догматахъ въры, наждый день во всемъ угрожаетъ опасность. Извергнуть ихъ значить утвердить православіе. Его нечестивыя мявнія вы могля узнать мав салыхъ его главъ. Ибо опъ Аполаннаріа, уже умершаго, старается ересію вызвать пав ала лля борьбы съ церковнымъ и православамив ученісмъ, предавая анаосмъ, въ свосиъ H3.19MC+ нія, свангелистовъ н апостоловъ, и посль жихъ, твув отцевъ церкви, которие побуждаеми бывь Святычь Духомь, а не собственных размышлевісмъ, пропов'єдали благочестивую

въру и возвъстили евангеліе, не такъ, какъ рнъ думаеть и учить, и свое нечестие хочетъ распространить по всей вселенной. Не въ сопереносить этого, мы употребнаи стоянін должное отлучение, падъясь на помощь Божию н ваше благочестіе. Пбо мы знаемъ, что вы ничто не предпочтете правой въръ, въ которой воспитаны вы и блаженнъйшіе предки ваши, всегда низлагая тахъ, кто противится апостольскимъ догматамъ. Къ нимъ относится. упомянутый Карилль, который, при помощи сообщинка своего Мемнона, завладълъ Ефесомъ, какъ-бы въкоторою кръпостію, и потому справедиво вибств съ нимъ подвергается отлучецію. Ибо сверхъ сказаннаго опи покушались на всякую обиду, на всякое возмущеніе противъ пасъ, которые собрались сюда, не заботись ви о городахъ оставленныхъ, ни объ отчизив, ни о самихъ себв, какъ опредвлено было вашимъ эдиктомъ: и вотъ мы теперь льлаемся добычей злобы, если не сохранить пасъ ваше благочестіе, повельвъ намъ собраться въ аругомъ, ближайшемъ мъсть, гдъ бы мы изъ нисаній и книгъ отеческихъ могли ясно обличить Кирилла и увлеченныхъ имъ, которыхъ снисходительно подвергаемъ запрещенію, оставляя имъ надежду на спасеніе, если они вразумятся. Они, какъ въ непріятельскомъ войскъ. доставляли ему поводы къ возмущевію, даже 55+

до настоящаго времени. Одни изъ нихъ еще гораздо прежде были отлучены, но приняты имъ; другіе лишены общенія своими митрополитами, а имъ приняты въ общеніе; ниые были замъщаны въ разныхъ преступленіяхъ, а отъ него удостоены почестей. И все это онъ сдъдаль съ тъмъ намъреніемъ, чтобы большинствомъ утвердить свое еретическое умствованіе, не представляя, что для втры потребно не число людей, но правота догматовъ и истана апостольского ученія, и мужи, которые благочестиво могли бы утвердить его, доказательствами и свидътельствами апостольскихъ писаній, а не дерзостію и тиранническою стію. Посему просимъ и умоляємъ ваше благочестіе оказать пособіе обуреваемой въръ и, какъ можно скоръе, исправить ихъ безуміе и тиранство, которыя какъ вихрь увлекаютъ болъе смълыхъ въ еретическое элонысліе. Ибо и справедливость требуетъ, чтобы ваше благочестіе, заботившееся о церквахъ въ Персидъ и между иными народами, не оставляло безъ помощи церквей, находящихся подъ римскимъ правительствомъ.

Донесеніе восточных влагочестивьйшему императору, врученное ими, вмъстъ съ предыдущимъ донесеніемъ, знатнъйшему комиту Иринею.

Мы надъялись, что египетская буря, возмутившая святыя церкви Божій, усмирится наконецъ, по получени вашихъ посланій; но мы обманулись въ своей надежде Ибо известные люди отъ отчаянія сдълались еще дерзостнъе; они нисколько не заботятся о произнесенномъ противъ нихъ справедливомъ и законномъ отлученін, и не сдълались скромнюе отъ выговора вашего величества, но, презирая опредъленія вашего благочестія, и попирая каноны святыхъ отцевъ, проводятъ праздники въ молитвенныхъ домахъ и дълаютъ собранія, хотя один отлучены, а другіе лишены общевія. А мы, какъ извъщали объ этомъ уже ваше христолюбивое величество, получивъ ваши, исполненныя всякаго благочестія, посланія, хотван только помолиться въ апостольской перкви, но они не только намъ не позволили, но напали на насъ и преследовали такъ далеко, что мы могли спастись только Между тымъ, себы они считають все позволеннымъ; они не хотъли ни придти на соборъ, ни производить изысканій о спорныхъ предметахъ, ни защищать еретическихъ главъ Кивилла, не нальясь разрушить доказательства, яспо открывающихъ ихъ нечестіе; но думають только о дерзости и безразсудствъ, хотя для изследованія предлежащихъ предметовъ нужны не дерзость и безразсудство, а спокойствіе, внание и испытание догнатовъ. Для того, мы принуждены были послать комита Иринея. чтобы овъ наъясниль предъ вашимъ благочестіємъ весь порядокт дела, такъ какъ отъ него висколько не сокрыто случившееся. Онъ узналь отъ насъ также и миого средствъ сптельныхъ, которыми можно возстановить спокойствіе въ святыхъ Божінхъ церквахъ. Просимъ вашу кротость терпыливо узнать ихъ отъ него, и, какое угодно будеть вашему благочестию, повельть употребить съ возможною скоростію, чтобы намъ не оставаться здесь безъ всякой пользы и пужды.

Посланіе комита Принея къ восточнымъ обо всемь, что онъ сдылаль по прибытій въ Константинополь и по доставленій ихь донесеній.

Я едва нынъ только могъ написать къ вашей святости и найти такого въстника, ка-кого я желалъ, чтобы сообщить вашему благочестию, какой успъхъ, по благодати Христовой, имъло предположенное дъло. Мы пришли

императоровъ обо всемъ, что по жестокости савлано было египтапиномъ, какъ въ настоящемъ случав, такъ и противъ насълично. Наконецъ, чтобы слишкомъ не распростравять елова, послъ многихъ разсужденій съ нашей стороны и со стороны единомышленныхъ съ Кирилломъ, ръшено было, чтобы та и другая сторона, я и египтяве, для защищенія своего двла, явились предъ благочестивъйшаго императора, и въ присутствін главныхъ сановинковъ, были выслушаны имъ. Хотя я увъряль въсколько разъ, что меня при этомъ дъл не было, и отъ благочестивъйшихъ енисконовъ я не получиль относительно его никакихь приказаній, а примель сюда только за темь, чтобы доставить посланія; но я едва не быль растерзанъ за эти слова, и, потомъ, что вуж-· но было, высказано безъ всякаго замедленія. Итакъ, при помощи божественнаго Промысла, направляющаго сердце самодержавнаго въ нстинъ и на самомъ дълъ доказывающаго, что сердце царево въ румь Божів, противники осуждены (нужно вратко разсказать саный ходъ дела) за то, что никакъ не могли защитить ни отлученія Несторія, на того, что здісь наговорили ложнаго. Но изъ всего ясво оказалось, что и соборъ быль созванъ егинтяньномъ безъ соблюденія дожнаго порядка, и судить ему было непозволительно, такъ какъ

а другіе говорять, что надобно уничтожить отлучение всъхъ и пригласить сюда въкоторыхъ изъ благочестивъйшихъ епископовъ для того, чтобы, со всею справедливостію, было наследовано ученіе веры, а также и то, что противозаконно сдълано въ Ефесъ. Есть и такіе, которые все дълають, употребляють все стараніе для того, чтобы имъ съ ясными ваставленіями отъ благочестивъйшаго императора позволено было отправиться въ Ефесъ, для узнанія и, какъ они говорять, устроснія всего явла. Впрочемъ пусть будеть то, что угодно Господу. Но я прошу вашу святость не преставать усердно молиться о мит, претерптвніемъ такія бъдствія и теперь находященся въ великой опасности. Свидътельствуюсь Богомъ, что я, бывъ позванъ на разсуждение предъ императоромъ, ничего другаго не желалъ, какъ предаться морскимъ волнамъ. Но Господь мињ предста, какъ сказано, и избавлень быхь оть усть львовыхь (2 Тат. 4, 17), или лучше отъ безчисленнаго множества скимновъ.

Посланіе благочестивьйших императоров святому и великому собору, чрезь комита Іоанна.

Келестину, Руфу, Августіану, Александру, Акакію, Травквиллину, Вилентину, Мконію, произведенія, чтобы удобно могли быть достигнуты и приведены въ исполнение благочестивыя намъренія нашей свътлости и святвішаго собора. Мы одобрили произнесенное вашею святостію отлучевіе Несторія, Кирилла и Мемнона. Относительно же прочаго мпв извъстно, что вы сохраняете христіанскую въру и православное ученіе, принятое нами отъ отцевъ и дъдовъ и утвержденное святъйшимъ соборомъ, бывшимъ при блаженномъ Константинъ. Итакъ каждый въ вашемъ святъйшемъ собраніи будеть стараться чтобы, разрешивь все недоуменія, и уничтоживъ всъ соблазны, возвратиться домой въ миръ и единодушіп. Но чтобы ваша святость стремилась въ едвнодушію и мириому утвержденію канолическаго догмата благочестія, не по внушенію только нашего посланія, мы послали къ вамъ пославіе веррійскаго епископа Акавія, совътующаго вамъ тоже самое. Не въ состоявіи присутствовать на соборъ, по глубокой старости, онъ посланіемъ убъждаеть къ тому, что согласно съ его благочестіемъ н православною върою, и что объяснить вамъ чтеніе самаго посланія. При семъ, да будетъ взвъство вашей святости, что знатнъйшаго и славнъйшего комита Іоанна мы послади для того, чтобы онъ, лично зная намъренія нашего благочестія, относительно въры, могъ, сдълать то, что признаеть полезнымъ.

Посланіе комита Іоанна къ императорамъ изъ Ефеса.

Зная, что полезно будеть для благочестія, если все, сабланное мною, сколько можно, по мысли вашего величества, будеть предако письмени, я сообщаю вдесь обо всемъ чившемся. За день до отправленія этого сланія, я съ большимъ трудомъ и чрезвычайною посившностію достигь города Ефеса. Я пришелъ бы и скоръе, если бы меня не останавливали важититі дъла, которыя я объявлю, когда, съ Божіею помощію, явлюсь предъ ваше величество. Я тотчасъ почтительно привътствоваль встхъ собравшихся со всвяъ сторовъ епископовъ. По причинъ происходившаго между ними раздора, вадобно было примирить разныя стороны. Такъ какъ всъ находились въ смятеніи, а Кириллъ и Мемнонъ защищали себя, то я лично всъмъ собравшимся, а равно и находившимся въ отсутствін, объявиль, чтобы въ следующій день всъ, безъ всякаго замедленія, собрались моемъ домъ. А чтобы не произощло какой нибудь распри, если они будуть собираться безъ разбора (ибо и этого надобно было опа-

саться въ следствіе раздраженія, которое, я не знаю, отъ чего у нихъ явилось), я опредълилъ порядокъ, въ какомъ опи должны войти. Несторій явился почти вмъсть съ зарею, пришель Іоапнъ благочествавйшій спископъ н Кириллъ со всъми благочестивъйшами епископами; не было только одного Мещнона. Тогда начались шумъ и сиятение. Прищедши съ Кирилломъ говорили, что не должно свосить и вида Несторія, который отдучень вин; между тыль собравшеел требовали, чтобы шчалось чтеніе священныхъ (императорскихъ) посланій. Благопріятствовавшіе Кириллу говорили, что чтеніе посланій не должно происходить ни безъ Кирилла, ни въ присутствіи Несторія, и святьйшихъ списконовъ, пришелцихъ съ Востока: и при этомъ происходида великое возмущеніе, ссоры и насилія. А святьйшіе спископы, бывшіе съ благочестивъйшинь еще скопомъ Іоанномъ, настанвали на томъ, Кириллу не следуеть присутствовать причтенін послація, такъ кавъ опъ съ Мемнономъ отлученъ ими. Такимъ образона объ этомъ биль веливій епоръ. Когда прошла уже большая часть дия, я вздумаль открыть императорскія мысли встиъ прочимъ безъ Кирилла и Мемнова. Но на это не согласились благочестивъйшіе енископы, пришедше съ Кирилломъ, и не хотын даже слушать въ присутствіи пришелшихъ съ Іоанномъ, потому, говорили, что они незаконно отлучили Кирилла и Мемнона. Такимъ образомъ, удаливши Несторія и Кирилла, едва могъ убъжденіемъ п силою (если нужно сказать правду) согласить весь соборъ на слушаніе императорскаго рескрипта. Когда собрались вст, я прочиталь августыйшее посланіе, въ которомъ говорится объ отлучени Кирилла. Несторія и Мемнова. Когда согласные съ благочестивъйшимъ Іоанномъ дружелюбво принимали чтеніе и одобряли, поднялись возгласы о чезаконномъ отлученія Кирилла Мемнона. Но, чтобы не произошло большаго смятенія. Кандидіанъ, начальникъ именитой стражи, находившійся при всьхъ моихъ двахъ, Несторія подъ стражу; БЗЯЛЪ H Кирилла я отдаль подъ стражу Іакову благородному чиновнику и надзирателю четвертой школы; Мемнона же, какъ я сказалъ, не было. Я объявиль ему объ отлучении, пославъ къ нему эконома, ликтора и протодіакона святайшей ефесской церкви. Но Мемнонъ увърилъ ихъ, что онъ, во время своей опасности, со всею заботанвостію сохраняеть церновныя асныги. Послъ всего, сдъланнаго такимъ образомъ, я сошель въ святвишую церковь, такъ какъмив нужно было помолиться. Узнавши же, Мемнопъ распоряжается въ епископіи, сылаю за нимъ первостепеннаго изъ

придворныхъ служителей, чтобы узнать, точно ли онъ совстиъ отказался придти ко мвт. Но онъ самъ пришелъ ко мнъ безъ замедлевія, и, когда я сталь его обличать, почему онъ не пришель утромъ, то онъ сказаль, его внезапно объяда бользяь и потому онь не пришель. А чтобы не слушать другихъ монхъ увъщаній и совътовъ, онъ прерваль мон слова, и ворвался въ мой домъ. Такимъ образомъ и онъ отданъ подъ стражу благородному новнику Іакову и именитой придворной стражъ. Вотъ что сдълано мною въ первый день. Но такъ какъ и о миръ надлежало говорить предъ благочестивъйшими епископами, чтобы въ православной въръ не было ересей и расколовъ, то я со всъмъ усердіемъ заботился объ этомъ дъль и послъ буду стараться, если только это будеть согласно съ благочестіемъ и съ волею Владыки міра. Если же благочестивъйшіе епископы останутся неумолимы непримиримы (я не знаю, откуда взялось нихъ такое ожесточеніе), н если случится нибудь еще большее, то я въ самомъ скоромъ времени донесу вашему величеству.

Наставленіе (инструкція), съ которымь восточные отправили отъ себя въ Константинополь епископовъ, для состя-ганія на судъ съ православными епископами, посланными также въ Константинополь отъ вселенскаго собора.

Святый соборъ, собранный въ Ефесъ, боголюбезнъйшимъ и святъйшимъ Іоанну, архіenucrony beauraro rpaga Antioxiu, Ioanny, епископу дамасской митрополін, Имерію, епископу никомидійской митрополіи. Павлу, епископу эмисинскому, представляющему собою также лице Акакія святьйшаго, епископа веррійскаго, Макарію, епископу града Лаодикіи, долженствующему подать инвніе и за святьйшаго Кира, епископа тирскаго, Апрингію. епископу халкидійскому, занимающему также мъсто Александра, епископа апамейскаго, Өеодориту, епискову города. Киресты, имъющему говорить также и за Александра, епископа іерапольской митрополіи, и Елладію, епископу птолемандскому, присутствующіе присутствующимъ повельли следующее.

Такъ какъ по причинъ церковнаго разногласія (въ слъдствіе котораго и призваны въ Ефесъ всъ здъсь присутствующіе и ваше благочестіе) мы опредъленіемъ благочестивъйшихъ нашихъ императоровъ вызваны въ зна-

56

менитый градъ Константинополь, для того. чтобы защищать благочестіе и въру святыхъ отцевъ, и такъ какъ однаноже не всемъ намъ нозволено присутствовать съ вами, то мы должим объявить наше общее мевніе, т. е. что мы считаемъ окончательно постановленнымъ то, что вы постановите и что будеть направлено въ страху Божію, церковному миру и благочинію. Посему мы и составили это наставленіе, въ которомъ им вамъ поручаемъ н даемъ всю власть, какую мы имвень всв здвеь присутствующе, съ твиъ, чтобы вы, когда, съ Божією помощію, придете въ великій градъ, и будеть разсуждение объ изследуемыхъпредметахъ предъ благочестивъйшимъ императоромъ или въ консисторіи, или въ священномъ синклить или въ соборъ отцевъ, руководилесь даннымъ полномочіемъ отъ лица всей церкви, съ свойственнымъ вамъ дерзновеніемъ, благоразуміємъ и ревностію, и неполици этоть трудъ за всвяъ насъ здесь находящихся, одобряющихъ и утверждающихъ все, что вы въ становить. Если для церковнаго MHDA, HIH другаго чего нибудь нужно будетъ подписаться ва всвхъ насъ, то мы просимъ вашу святость сдъдать это, для общей пользы и для славы Христа Господа. И если нужно будетъ отсюда послать какое нибудь соборное посланіе, требующее общей подписи, то мы вст вообще и каждый въ отдъльности, съ полною готовностію, подпишемся и пошлемъ къ священному собравію, когда будетъ несомнтвено извъстно, что еретическія главы, прибавленныя Кириломъ александрійскимъ къ върт отцевъ имеейскихъ, витсть съ его анаосматствами, отвергитуты встыи силами, какъ чуждыя каоолической и апостольской церкви.

Александръ, епископъ іерапольской митрополіи, соглашаюсь со всёмъ, что вы постановите согласно съ вёрою, изложенною святыми отцами никейскими, ничего не прибавляя къ върт святыхъ отцевъ и отвергнувъ еретическія главы Кирилла александрійскаго; ибо я это взложеніе вёры подписаль уже витеть съ нашимъ святымъ соборомъ.

Доровей, епископъ города Маркіанополя въ счастливой Мизін, соглашаясь со всёмъ, что выше постановлено, подписаль. Подписали также и всё прочіє.

При семъ наставленів дана вийсті и грамата такого же содержанія.

Первое прошеніе еретиковь, посланное къ императору изъ Халкидона.

Необходимо было просить о томъ, чтобы слово благочестія не было извращаемо жемъ

Digitized by Google

либо чрезъ нелъпыя толкованія, въ особе сти тъми, которые присвоили себъ священ и управление церквами, которыхъ не знаю кимъ образомъ, честолюбіе и властолюб нъкоторыя неважныя награды, довели вд до презрънія всъхъ христіанскихъ запов' съ тою единственно цълію, чтобы угодить ловъку, который мечтаеть и надъется, что и всв ему помогающие поступають во во справедливо. Говоримъ о Кириллъ алекс рійскомъ, который однимъ пустословіемъ в въ святыя Божіи церкви еретическіе доги и надвется утвердить ихъ доказательствам избъжать наказанія за гръхи, съ помо Мемнона и упомянутаго выше заговора с скоповъ. Посему мы, любящіе молчавіе п лающіе въ прочихъ делахъ поступать лю мудро, нынъ считая это молчание и упражн въ этой мудрости вредомъ для въры, обра емся съ прошеніемъ къ вамъ, единственнь послѣ высшей силы, хранителямъ міра, з что вамъ въ особенности прилично заботи ся о благочестіи, такъ какъ до сего врем вы его охраняли и сами взаимно имъ би охраняемы. Представляемъ вамъ это проше такъ, какъ если бы намъ нужно было излаг наше оправдание предъ самимъ святьйши Богомъ, дабы не подумали, что мы менве д гихъ ревноствы къ въръ, но заботясь о б

гочестін, мы въ защиту его слагаемъ сл во Ибо во времена христіанскія въть вичего при-**ДИЧЕВЕ ДЛЯ СВЯЩЕНВИКОВЪ, КАКЪ СВИДЪТЕЛЬСТВО**вать о въръ предъ такимъ върнымъ царемъ, хотя мы тысячекратно готовы были бы для въры подвергнуть опасности жизнь свою. Посему именемъ Бога, который все видитъ, и Господа нашего Інсуса Христа, который будеть судить встать въ правдъ, и Св. Духа, благодатію воего вы управляете царствомъ, набранныхъ ангеловъ, которые васъ сохраняють, и которыхъ вы увидите некогда предстоящиин страшному престолу и приносящими Богу то страшное освящение, которое вынв нвкоторые стараются ниспровергнуть, молимъ ваще благочестіе, уловляемое хитростію нъкоторыхъ, утверждающихъ привнесевныя въ въру еретическія главы, совершенно чуждыя правымъ догматамъ и сходныя съ еретическими мивніями, да повельно будеть, чтобы тоть, кто подпишеть эти главы, или согласится съ ними, и послъ даннаго повелънія не будеть опровергать ихъ, быль предъ всвии обнаружень и подвергнуть церковнымъ наказавіямъ. Этимъ лучше всего ты можешь ратовать за благочестіе. Ибо нъть, о царь! ничего царственные того, что ты поспышны произвести войну съ персани и другими варварами: Христосъ дароваль тебъ славныя побъды за эту

твою ревность въ Нему. Молимъ же, да будетъ нозволено намъ изложить письменно вопросы предъ твоимъ благочестіемъ. Ибо такимъ образомъ лучше будуть узнаны заблуждающіе и обличены для всего последующаго времени. Если же кто, по нерадъню, пренебрегая нове-АВніями, вздумаєть ноступать противъ заповыди истинной въры, то твоей справеданвости и суду нужно будетъ изслъдовать, не отвергають ин и самое наименование учителей тв. которые, вводя нъчто въ догматы, отвазываются подвергаться испытанію и не хотять нодчиняться прежде проновъданному ученію, чтобы не быть обличенными въ тонъ, что они поступали нечестиво, и не считають этого достойнымъ опроверженія, чтобы не остался безполезнымъ ихъ унысель. Ибо уже ясно видно, что въкоторые изъ нихъ упражилансь въ такомъ нечестіи, чтобы заслужить почестей, и придумали нъкоторыя другія цвли. И это обнаружится еще яснъе, и твое благочестіе увидитъ, что спустя немного времени они будуть делить награду своего предательства, какъ добычу Христовой въры. Но наъ насъ въкоторые, опредъленные еще благочествъйшимъ Ювеналісмъ, епископомъ iepycaahmскимъ, живутъ въ глуми; следовало бы но крайный мыры защинать каноны, чтобы ноказаться заботящимися о своей славъ. И

нынь ихъ такія старанія и обманы не безънавъстны въ Финикіи и счастливой Аравіи. Поистинь, объ нахъ выть нужды заботиться намъ, которые въ самыхъ городахъ, гдъ служение намъ запрещено, столь же охотно желали для въры лишиться своей жизни, какъ и этихъ выгодъ. Но противъ ихъ происковъ им поставляемъ судъ Божій и вашего благочестія. А теперь просимъ только о томъ, чтобы сохранено было одно благочестіе, чтобы свъть православной въры, который наконецъ едва только возсіяль при святомь Константинь, утвержденъ блаженнъйшими вашими отцемъ и дъдомъ, а твониъ величествомъ распространенъ даже между другими, варварскими народами и въ народъ персидскомъ, не помрачился внутри самого царскаго двора твоего и предъ вашею свътлостію. Не два разные порядка ты, императоръ, вводишь въ Персидъ; и наши дъла не могутъ быть чемъ нибудь великимъ, когда мы будемъ усиливать раздоръ и когда не будеть у нихъ никого разсуждающаго; никто не будетъ слъдовать двоякому ученію и таинству; никто не можеть справедливо отступить отъ столькихъ отцевъ и непорочныхъ святыхъ; и не должно предоставлять выгоды темъ, которые разногласять между собою, чтобы не явилось отъ этого какое инбудь дерзновеніе у враговъ благочестія. И кто можеть изчислить безчисленныя вредныя последствія ихъ раздора? І же кто разумъніе небесныхъ предметовъ таетъ маловажнымъ, тому нужно быть шимъ того, кому Госполь далъ вею вл міра. Мы же просимъ о томъ, чтобы п чить судъ отъ твоего благочестія. Да на вить Богь твой умь къ уразумению того, изследуется. Наконецъ, если ныне что ни препятствуеть тебъ (нбо намъ не могутъ извъстны всъ дъла твоего благочестія), симъ твою свътлость о томъ, чтобы намъ м но было возвратиться домой благонолуч безопасно. Ибо мы видимъ, что города, п ченные намъ, немало терпять отъ такой ленности, по винъ тъхъ, которые и въ дъ благочестія, повидимому, хотять только рить безъ вслкой нужды.

Второе прошеніе тьхъ же, отправления Халкидона къ августу Осодосія

Мы нѣсколько разъ, и сами лично и ч своихъ посланныхъ, извѣщали ваше благ етіе о томъ, что ученіе правой вѣры пол гается извращенію и что, повидимому, хо разрушить тѣло церкви тѣ, которые попира всякое церковное установленіе и всякій и раторскій законъ, и приводять все въ смят чтобы утвердить ересь, вымышленную Ки домъ адександрійскимъ. Ибо когда мы были призваны вашимъ благочестіемъ въ Ефесъ. для разръшенія увеличившихся недоумъній, и для утвержденія евангельской и апостольской въры, изложенной святыми отцами, то тъ, которые имъли частный соборъ, еще до собранія всьхъ приглашенныхъ епископовъ, утвердили еретическія главы, сходныя съ нечестіємъ Арія, Евномія и Аполлинарія, и однихъ обманули, другихъ устрашили, обвиненныхъ въ ереси приняли въ общеніе, а техъ, которые ве были въ общени, принудили пристать къ нему наградой, а пныхъ преклонили на свою сторону объщаніемъ почестей, которыхъ они недостойны; и такимъ образомъ собрали множество приверженцовъ, какъ-бы не зная, что довазательствомъ истинной ввры служить не множество, а истина. Снова было прочитано посланіе вашего благочеснія знативишимъ чиновникомъ Кандидіаномъ, повелъвающее, чтобы возникшіе недавно споры были разръшены братски, миролюбиво. Но чтеніе его въ общемъ собранія встхъ благочестивтимихъ епископовъ не принесло никакой пользы. Потомъ прибыль знаменитый сановникъ Палладій, принестій другое посланіе отъ вашего благочестія, убъждающее уничтожить все, что постановлено частнымъ образомъ, потомъ собрать соборъ и утвердить истинное ученіс. Не было

исполнено и это благочестивое повелвніе ваше тъми, которые на все осмъдиваются. Пришелъ еще знаменитый сановникъ Іоаннъ, бывшій государственнымъ казначеемъ, съ новымъ носланіемъ, объявляющимъ, что вы излали уже три опредъленія о томъ, что должно уничтожить всв соблазны и утвердить одну въру, изложенную въ Никев и признанную всьми. И этотъ законъ оставленъ безъ исполненія теми, которые надъ всемъ смеются. Ибо и носав прочтенія его, они не оставили своего предпріятія и продолжають имъть общение съ отлученными и поминаютъ ихъ, какъ епископовъ, не соглашаясь отвергнуть вымышленныя ко вреду и развращенію истинной въры главы, хотя мы ихъ часто призывали къ соглашенію, имъл въ готовности содержаніе еретическихъ главъ. Во всемъ этомъ мы свидътельствуемся благороднымъ надапрателемъ, который послъ третьяго и четвертаго собранія, не смъя болъе продолжать этого, въ слъдствіе ихъ противленія, призваль нась сюда. Мы пришли немедленно, не отдыхая во время пути, умоляя ваше благочестіе и именитую консисторію, чтобы приняли участіе въ этомъ состязанін о главахъ, или отвергли бы ихъ, какъ чуждыя правой вфрф, оставаясь при одномъ изложенін веры блаженныхъ отдевъ никейскихъ. Но они ничего этого не захотъли сдвлать, а, пребывая въ еретическомъ раздоръ, позволяли себъ посъщать перкви и священнодъйствовать. Мы между тъмъ столько времени лишены перкви и въ Ефесъ и здъсь; тамъ и здъсь переносили безчисленныя бъдствія, и, если бы насъ побили камилми, мы не потерпъли бы столько отъ гордыхъ монашескихъ служителей; но мы приняли все это за благо. какъ страдающіе за благочестіе. Послъ всего этого вашему величеству угодно было, чтобы мы и они были созваны, и не повинующиеся насильно были принуждены къ изслъдованио догматовъ. Но когда мы ожидали этого, ваше величество отправились въ городъ, и тъмъ, которые обвиняются въ ереси и потому или отлучены, или лишены общенія, и подвергнуты церковнымъ наказаніямъ, приказали придти въ городъ и отправаять должности священнослуженія и управленія. А намъ, предпринявшимъ такую борьбу за благочестіе, и претерпъвшимъ за правые догматы всякую опасность, не позволено ни явиться въ городъ, чтобы продолжать дело изследованія веры и заботиться о правыхъ догматахъ, ни отправиться домой; мы остаемся въ Халкидонъ пеоплакивая церковь, вотвленаю ересью. Не получая никакого отвъта, мы нашли необходимымъ увъдомить настоящимъ носланіемъ ваше благочестіе, какъ предъ Богомъ н саиниъ Христомъ и Св. Духомъ, что нибудь изъ еретичествующихъ бу опредълевъ въ должность, прежде, не будуть разсмотрены правые догматы, т обходимо разстроится все тъло церкви общемъ разногласін клира и народа. Иб кто наъ благочестивыхъ не согласится нять еретичествующихъ въ общение и бить собственное спасеніе. А если это сл ся, тогда ваше благочестіе принуждено б поступить противъ своего хотвиія. В ересь усилится и посмъется надъ ратую за благочестіе, не терпящими погибели души, и останутся съ упорными нечест догматы Кирилла, которые они хотять о дать. Но многіе, заботящіеся о благочес изъ восточнаго округа и въ области изъ епархій понтійской, азійской кійской, иллирійской, всв пославшіе къ ва благочестію сочиненіе блаженнъйшаго А сія, отвергающее распространившееся с ріе, не согласятся принять учепіе Кир Посему, чтобы не случилось этого, и ваш личество не подвергансь еще большимъ б койстванъ, ны модимъ, просимъ, умод васъ повелъть, чтобы опредвление въ ности не начиналось прежде, нежели б утверждена правая въра, для чего насъ брало сюда, любящее Христа, ваше благоч Третіе прошенів еретиковь, посланное кь императорамь изь тогоже города.

Мы нетакихъ послъдствій ожидали отъпризванія насъсюда вашимъ благочестіемъ. Мы призваны были чество, какъ священики паствы, для утвержденія въры святыхъ отцевъ; поэтому мы и пришли, повинуясь тебе, какъ благочестивому императору. По прибытін же мы не менъе повиновались и церкви и не презръли вашего приказавія, но съ того дня какъ пришли въ Ефесъ и до настоящаго, мы непрерывно сабдовали вашимъ повельніямъ. Но ваша скромность, повидимому, нисколько не послужила намъ въ пользу, а еще болве повредила намъ. Ибо мы, такъ повинующіеся ванъ, до настоящаго дня были удерживаемы въ Халкидовъ, а теперь увольняемся домой. А тъ, которые все привели въ смятение и весь міръ наполнили возмущениемъ, которые стараются уничтожить церкви и открыто гонять благочестіе, отправляють священническія должности, собирають народь въ церкви и, по ихъ метнію, имъють власть управленія (т. с. незаконно ими присвоенную), производять въ церкви возмущенія, и то, что дано въ пользу бедныхъ, издерживаютъ на своихъвоиновъ. Но ты поставленъ императоромъ не надъ ними только, а и надънами. Ибо Востокъ, въ которомъ всегда сіяла правая въра, составляеть немалую часть твоей имперіи, а съ нимъ и другія провинцін и спархіи, изъ которыхъ мы

еюда собранись. Посему ваше величество не должны превебрегать върою, которую другіе навращають, въ которую крестились вы и ваши предки. въ которой заключаются основанія церкви, ради которой святьйшіе мученики съ радостію претерпъли безчисленные роды смерти, силою которой вы побъдили варваровъ и нына ведете войну в поворяете Африку. Богъ будетъ помощникомъвамъ вовсемъ, сели вы будете заботиться о благочестивыхъего догиатахъ, и не поэволите расторгать твло церкви. А оно расторгнется, если утвердится мизніе, привнесенное въ въру Кирилломъ, и утверждаемое еретиками. Объ этомъ мы часто свидвтельствовали предъ Богомъ и въ Ефесвиздесь н убъждали ваше благочестіе, отдавая предъвами отчеть въ этомъ, какъ предъ самимъ Богомъ. Ибо онътребуеть этого отъ насъ, какъ учатъ божественныя Писанія, пророческія и апостольскія. И блаженный Павель восклицаеть: завъщаю ти предт Богомь, оживляющимь всяческая и Христомь Іисусомь, свидътельствовавшимьприпонтійскомь Пилать доброе исповъданіе (1 Тим. 6, 13). Ісзекінию также Богъ повельль возвъстить народу и присовокупиль угрозу, говоря: и не возвъстиши ежу, крови его оть руки твоея взыщу (Іезек. 3, 18). Итакъ, страшась этого суда, мы нашли необходинымъ, снова донестивашему величеству, что тв, которымъ позволено иметь церкви, учатъ въ церк-

вахъ тонуже, чему учили Арій, Аполлинарій н Евномій, незаконно, вопреки правиламъ, священствують и погубляють души приходящихъ и слушающихъихъ. Но по благодати Божіей, пекущейся о вставлюдихь и желающей спасти встав. самая большая часть народа остается еще невредима и заботится объ истинномъ ученій. Но за нее-то мы особенно и скорбимъ. И опасаясь, чтобы возникшая зараза мало помалу не заразила многихъ, и зло не сдълалось бы всеобщимъ, мы, увъдомляя объ этомъ васъ, просимъ ваше величество, виять нашимъ мольбамъ, и не позволять никакихъ прибавленій къ въръ святыхъ отцевъ никейскихъ. Но, если и послъ этой просьбы, произнесенной предъ вами, какъ предъ самимъ Богомъ, ваше благочестіе не предприметь никакой мівры, то мы отрясемъ прахъ отъ ногъ и воскликнемъ съ блаженнымъ Павломъ: чисты есмы отв крови вашея (Двян. 18, 6). Ибо съ того дня, какъ мы пришли на сей знаменитый соборъ. мы ни днемъ ни ночью не перестаемъ свидътельствовать объ этомъ, предъимператоромъ, властями, воинами, священниками, народомъ, чтобы не оставить преданной намъ отцами въры.

Посланіе тьхв же къ своимъ (единомыслителямъ) въ Ефесъ.

Пришедши въ Халкидовъ (такъ какъ въ

Константинополь по причинъ возмущенія монаховъ не позвојено было входить им намъ. ни нашимъ противникамъ), мы услышали, что за восемь дней до нашего представленія благочестивъйщему пиператору Несторій отпущенъ изъ Ефеса съ нозвојениемъ идти, куда угодно. Мы весьма споровли объ этомъ, потому что сдвданное безъ суда и незаконно, повидимому, получаеть уже полную силу. Да будеть же навъстно вашей святости, что мы готовы начать борьбу за въру и желаемъ сражаться даже досмерти. Мы ожидаемъ сегодия, т. с. въ одинадцатый девь мъсяца горпіся, что къ Руфивіану придеть благочестивъйшій нашъ императоръ и выслушаеть наше дело. Посему, да молится ваша святость, чтобы Христосъ Господь помогъ намъ утвердить вёру святыхъ отцевъ и совершенно уничтожить явившіяся ко вреду святой церкви главы. Молимъ также, чтобы и ваша святость думали и двйствовали такимъ же образомъ и пребывали неизмънны въ своей ревности за православную въру. До этого письма господинъ Имерій къ намъ еще не являлся; можетъ быть его остановили на дорогв. Впрочемъ, ничто да не безпоконтъ васъ; мы надъемся, что все прискорбное уничтожится и истина возсілеть, если только ваше благочестіе будеть мужественно помогать намъ.

сланіе Өеодорита, епископа кирскаго, Халкидона къ епископу іерапольскому.

Не осталось ни одного рода синсходительти, строгости, увъщанія, воззванія, какимъ не воспользовались бы предъ благочестишимъ императоромъ и именитой консистой, убъждая всевидящимъ Богомъ и Господомъ нимъ Інсусомъ Христомъ, имъющимъ суь міръ въ правдъ, и Святымъ Духомъ и ранными ангелами, чтобы не оставляли въ реженін въры, попираемой принявшими тические догматы, и предписали бы приниъ только то, что изложено въ Никев, и ергнуть введенную ко вреду и погибели гочестія ересь; но до настоящаго дня ничего не могли сдълать. Слушатели колеблются туда, то сюда. Впрочемъ и насъ ничто не ло убъдить-отстать отъ своего намъренія: ны, по милости Божіей, не оставили лела. съ клятвою убъждали благочестивъйшаго ператора нашего въ томъ, что намъ не возкно примириться съ Кирилломъ и Мемнономъ, мы не можемъ войти въ общение съ ними, жде нежели они отвергнуть еретическія вы. Таково наше намъреніе; но тъ, котое ищутъ своихъ си, а не Христа Іисуса, раются примириться съ ними противъ най воли. А мы не заботимся объ этомъ. Богъ C. C. 57

анасть наше намърскіе, испытываеть нашу лоброльтель и не подвергаеть наказанію насъ за то, что пропсходить противъ нашей воли. Что касается друга, то да будеть извъство твоей святости, что если мы когда нибудь только упочинемъ о немъ, насъ тотчасъ обличають въ отпаденін: такъ сильва вражда противъ него всвхъ, забсь находящихся. весьма прискорбно. Благочестивъйшій императоръ преимущественно предъ всеми возмущается его именемъ и прямо говоритъ: «някто не додженъ говорить мев объ немъ». Однакожъ до техъ поръ, пока мы здесь будемъ оставаться, мы не перестанемъ всеми силами заботиться объ этомь отць, зная о причиненной ому нечестивыми несправедливости. Мы стараемся также и о томъ, чтобы намъ освобоанться отсюда и освободить ваше благочестіе. Ибо вавсь намъ нельзя ожидать ничего добраго: сами судьи надъются на деньги, и утверждають, что одно естество (во Христв). божеское вывств и человъческое. Но народъ весь, по милости Божіей, хорошо расположень и приходить къ намъ. Мы начали даже разсуждать съ ними и составили великія собранія, н въ четвертый разъ разсказали виъ о ръръ твоего благочестія. Они слушали съ такимъ удовольствіемъ, что не уходили даже до селиаго часу и оставались до солнечнаго

зноя. Въ большомъ дворцъ съ четырьмя портиками собралось великое множество, и мы проповъдывали сверху, съ возвышенія, подлъ самей кровли. Но весь клиръ съ добрыми монахами, показадъ себя спльно непріязненнымъ къ намъ, такъ что бросали другъ въ друга камнями, когда мы возвращались отъ Руфиніанъ посль прибытія благочестивьйшаго императора, и многіе изъ мірянъ и монаховъ, бывшихъ съ нами, были изранены. Благочестивъйшій императоръ узналь, что противъ насъ собиралось множество народа, и встръчалсь съ нами наедипъ, говорилъ: «и знаю, что вы лълаете нехорошія собранія». На это я ему отвъчаль: «такъ какъ ты даль смелость говорить. то выслушай милостиво. Еретикамъ, лишенобщенія, позволительно говорить въ церкви, а намъ, ратующимъ за въру и потому лишеннымъ отъ нихъ общенія, нельзя и входить въ перковь»? При этомъ овъ спросиль: «что же я должень двлать»?-«Тоже, что сдвлаль твой казначей въ Ефесъ. Замътивъ, что нъкорые дълаютъ собранія, а мы не собпраемся. онь усмириль ихъ, сказавъ имъ: если не усмаритесь, я не позволю делать собраній ни той. ни другой сторовъ. И твоему благочестио налздъшнему епископу. лежало бы приназать чтобы овъ не позволяль двлать собраній, ин намъ ни имъ, до твкъ поръ, пока не собереж-

57

ся всв вывств и узнаемъ вашъ справедли приговоръ». На это онъ сказалъ: «я не м приказывать епископу»; «слъдовательно и ва отвъчаль л ему, не можешь приказывати мы возмемъ церковь и будемъ собираться ваше благочестие увидить, что на нашей с ронъ больше народу, нежели на ихъ сторог При этомъ мы сказали ему, что наши собра не заключають ни чтенія священнаго Писа ни приношенія, но одни только молитвы въру и за ваше величество и разсуждені въръ. Онъ одобрилъ и послъ не запреща дълать это. Такимъ образомъ увеличивае собраніе приходящихъ къ намъ и охотно с. шающихъ наше ученіе. Да молится ваше б. гочестіе, чтобы дъло наше окончилось та какъ угодно Богу. А мы, при нерадъніи влас ежедневно подвергаемся кознямъ клириков: монаховъ.

Часть бестды Өеодорита, епископа ки скаго, въ Халкидонъ, къ посламъ ерет ковъ и доброжелателямъ Несторія.

Христосъ да будеть для насъ вожден слова, отъ котораго и самыя слова и мы слежители Его божественныхъ изреченій,—Хр стосъ, который лежить на паденіе и востаніе многимь и въ знаменіе пререк

пророка: по множеству ихъ, тако согръшиша мињ; сливу ихъ въ безчестіе положу (Осін 4, 7); говорить еще чрезь другаго прарока: горе чада отсптупившая, сотвористе совить не много, и завиты не Духомь моимъ, приложити гръхи ко грыхомъ, вы совратились съ пути и составили несправедливый совыть (Heain 30). Исаія говорить въ пимъ: руцть ваши оскверцены кровію, и персты ваши во гръсъят, устив же ваша возглаголиша беззаконіе, и языкт вашт иепривдъ поучается (Исвін 59, 5). Никтоже ълаголеть правды; яко зачинають трудь и раждають беззаконіе. Яцца аспидска разбиша, и поставь паучинный ткуть (4.5). Видите обличение злобы и показапис гиплости злобы: янцы аспидовъ, и паутина цауковъ: имъющій злобу имъеть ветвердыя понятія. Янца аспидовъ-образъ алобы; паутина ука-доказательство слабости. И хомяй оть лиць ижь лети, разбивь, обратаеть скорлупу. Видълъ ли слабость злобы? видълъ ли оскорбляющую, во не оскорбляющую? впатал ли увънчаннымъ того, на кого пападаютъ? и ядущій янцо ихъ, разбивши находить болтунъ. Болтунъ есть нъчто безплодное, т. е. несовершенное. Исаія показываеть намъ и образъ влобы: и вт немт василискт. Достойно удивлевія, что въ немъ василискъ и болтувъ, т. С.

безплодное. Василискъ означаетъ злобу; такъ какъ этотъ звърь есть забйшій изъ всьхъ пресмыкающихся, то ему уподобляеть дътей злобы. Но они и болтунъ по причинъ некръпости злобы, нбо злоба безсильна. Слъдуетъ доказательство: поставь ихь (ткавье) не будеть на ризу, ибо не одънутся дълами рукъ своихь (6). Почему? потому что это дваа неправды. Покажи образъ неправды. Нозъ ихъ на зло текуть, т. е. чтобы сдълать какое нибудь зло, и скоры на пролитие крови (7). Что же бываеть при этомъ? медленность и несчастів въ путяхъ ихъ. Пути, комми они проходятъ, извилисты, и пути мирнаго они не познади (8). По-истинь рыданій достойно, что такимъ образомъ должны говорить священники противъ священииковъ. Но мы говоримъ не столько потому, чтобы обвиняли ихъ, сколько того, чтобы защитить себя. И потомъ: по-истинъ ужаснулось при этомъ небо и еще болве вострепетала земля, говорить Госнодь: два бо зла сотвориша людіе мои. Мене, говорить, оставища источника воды живы, и ископаша себъ кладенцы сокрушенныя, иже не возмогуть воды содержати (Герем: 2, 12. 13). Кънимъ Богъ говоритъ чрезъ Іеремію. пріидите во островы Хеттимъ, и видите, и въ Кидаръ послите, и разсмотрите прилъжно, и видите, аще сотворена быша та-

ковая? аще премпьниша языцы боги своя? пріидите во островы Хеттими (Ісрем. 2, 10. 11). Вы не хотите, говорить, слушать монхъ словъ, ве принимаете пророчествъ; не принимаете закона; не върите божественнымъ писаніямъ. Возмите въ учители дътей языческихъ; идите къ язычникамъ и узнайте, какъ они почитають своихъ вынышленныхъ боговъ, которые не суть боги; идите на островъ Хеттимъ, и видите, и пошлите въ Кидаръ, и прилежно разсмотрите, двлается ли у нихъ что -варыск ве принамен замодо зонооборого на принамен ки богамъ своимъ, которые не суть боги? И почему говоришь это? потому что народъ мой мамънилъ славу свою, и за то не получить никакой пользы. Тоже прилично сказать и объ нихъ. Язычники, почитающіе деревья и камии, прославляють ихъ какъ безсмертныхъ. А ты, проповъдующій, что не должно почитать ихъ, а только одного истиннаго Бога, который постиви горы въ мъриль, и холми въ въст, измъри горстію воду, и небо пядію, и всю землю горстію, постави небо, яко камару, и содержить кругь всея земли, и живущыя въ ней аки пруги (Исаін 40, 12. 22), сего самаго Бога, сотворившаго все словомъ и въ одно мгновеніе несуществующее приводящаго въ бытіе и по своему изволенію дающаго бытіе тъмъ, кого не быдо, ты, какъ-бы забывая

обо всемъ этомъ, дълаешь подверженнымъ страданіямъ и повельваешь почитать страдающаго. И язычники, какъ сказано выше, небо и солнце называють безстрастными и звъзды безсмертными, а землю, которую они попирають, не считають между богами своими. А мы будемъ считать страстнымъ невидимаго, единороднаго, не объемлемаго, не обмыслимаго? Да не будетъ этого, Спаситель и благодътель нашъ! Мы не будемъ такими отступниками въры, столько не знающими твоего естества, столько неблагодарными къ твоимъ дарамъ, чтобы считать страстными нашего Избавителя, который насъ отъ страстей привель къ безстрастію, и намъ, подверженнымъ страстямъ, дароваль безстрастіе. Таковое убъжденіе мы представимъ отъ себя Богу, которому слава во въки. Аминь.

Бесъда Іоанна, епископа антіохійскаго, произнесенная въ Халкидонъ, послъ бестоды Осодорита, для воодушевленія своихъ (единомыслителей).

Свять законъ, повельвающій полученное оть отцевь, возвіщать дітямь. Мой есть Галаадь, мой есть Манассій (Псал. 59, 9): не мой, но Бога, который собраль вашу церковь видсті съ нашею, и видсті съ другими

дарани дараваль вамъ и эту ревность по гочестію. По-истинъ я сталь предъ вами того, чтобы привътствовать васъ слово вивств проститься; ибо, находясь съ вами стреминся къ вашинъ братіянъ; любовь куда препятственно переходитъ, 3axo Каждый, обладающій велиними дарован долженъ мужественно и нелъностно воин вать, чтобы сохранить то, чтыть облаз Итакъ никто да не отступаетъ отъ отече въры, которую и мы, какъ залогъ, перел дътянъ. Припоменте предковъ, коихъ на ченія, ни смерть ни другое что либо чел ческое не сильны были отвратить отъ воты въры. Потомъ, вамъ предстоятъ неб шія угрозы, но великія награды, малыя ( данія, но великіе вънцы. Никто да не р титъ вашего залога, т. е. правоты догма ничто да не убъдитъ васъ, что Богъ по женъ страданіямъ, что одно естество и и божества. Ибо божество само во себъ божественная субстанція, а субстанцію оно восприняло. Поэтому мы и проповтл соединеніе, а не смъщеніе, единеніе, а не твореніе. Последнее (тело) сделалось Бо чрезъ него, и Сыномъ чрезъ него, и в чрезъ него; пріемлеть поклоненіе съ 1 прославляется съ нинъ, и тотъ, кто съ соединенъ нераздъльно, называется начат нашего естества. Вотъ что сохраняйте, и Богъ мира будеть съ вами. Ему слава во въки Аминь.

Къ тъмъ же другов посланів еретиковъ, въ которомъ они преждевременно хвалятся побъдой.

По молитвамъ ващей святости намъ позволено было явиться предъ благочестивъйшаго императора, и мы, по благодати Божіей, одержали верхъ надъ разномыслящими; ибо все, представленное нами, было принято благочестивъйшимъ императоромъ. Прочтено было и то, что они представили, и мы отвергля то, что намъ показалось недостойнымъ принятія и не имъло викакой последовательности. Они съ разныхъ сторонъ напоминали о Кириллъ и просили призвать его, для того, чтобы онъ за себя самъ отвъчалъ. До настоящаго дня ихъ не слушали, но внимали тому, чему надлежало, учению о благочестия, т. е. о разумъ въры, чтобы въра блаженныхъ отцевъ была утвержена. Мы обличили и Ананія, который въ своихъ комментаріяхъ выразиль мысль, что божество можеть страдать. Благочестивый императоръ до того возмущевъ быль этимъ, что потрясъ одеждою и отступилъ назадъ предъ такниъ сильнымъ богохульствомъ. Мы знаемъ танже, что и вся консисторія весьма

расположена къ намъ, потому что мы емъ за благочестіе. Благочестивъйшему ратору нашему угодно было, чтобы ка изложилъ свои мысли и представилъ его гочестію. Но мы отвъчали ему на это, не можеть быть другаго изложенія въры, мъ составленнаго блаженнъйшвии отца Никев, и это понравилось его велич Итакъ мы представили ему изложение, п санное вашею святостію. Весь народъ ког тинопольскій приходить къ намъ съ прос о томъ, чтобы мы мужественно ратова въру, и мы много разъ старались удерж ихъ, чтобы не казалось нашимъ противни будто мы сами подали поводъ въ этому послали къ вамъ еще списокъ изложенія, бы были два списка, и чтобы вы оба писали.

Посланіе къ епископу Руфу нъкотор восточныхъ, бывшихъ послами въ стантинополъ.

Боголюбезнъйшему и святвишему со жителю Руфу Іоаннъ, Имерій, Осодоръ и чіс епископы, о Господъ желають вся блага.

Благочестіе и церковное согласіе, по шему митнію, весьма много потерптан

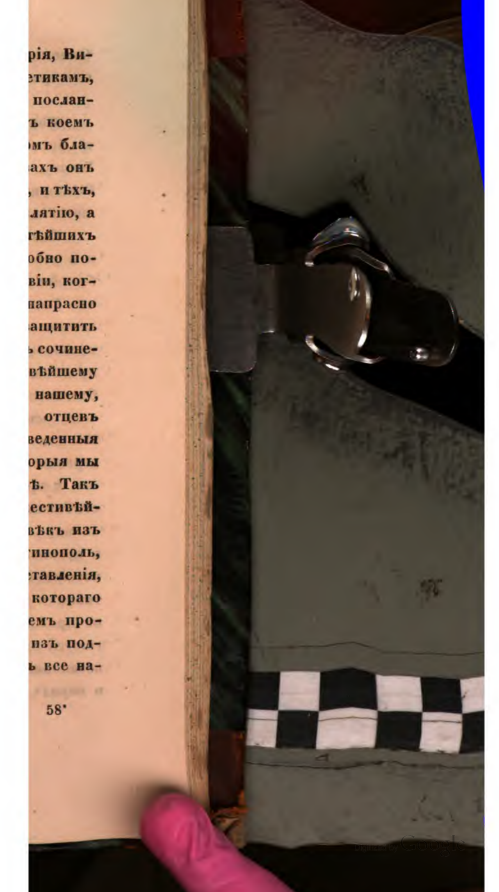
по причинь отсутствія твоей святости. Ибо если бы вы были здёсь, то утихли бы возмущенія и возстанія, безразсудно возбужденныя. и побъждены были бы ереси, внесенныя православную въру и евангельское и апостольское ученіе, которое дъти получили отъ отцевъ и сохранили даже до насъ. Это мы говоримъ не безъ причины; мы узнали о твоемъ намъренія изъ посланія твоего благочестія къ Іуліану, благочестивъйшему и святьйшему епископу, Еридики. Въ этомъ посланіи содержится увъщаніе въ сему благочестивъйшему епископу, некакимъ образомъ не оставлять защищенія въры, изложенной блаженными отцами въ Никеъ, и не позволять произносить на ихъ ученіе какой либо укоризны или нареканія, потому что въ немъ заключается все нужное для того, чтобы показать истину и побъдить ложь. Такое увъщаніе твоей святости было справедиво, истинно и благочестиво, и получившій ваше посланіе последоваль вашему совъту. Но многіе изъпришедшихъ на соборъ, по пророчеству, уклонишася и неключими быша (Псал. 13, 3). Ибо, оставивъ въру, принятую отъ святыхъ отцевъ, подписали двънадцать главъ Кирилла александрійскаго, проникнутыхъ зловредными мыслями Аполлинарія и сходныхъ съ нечестіемъ Арія и Евномія, и всвхъ, не принимающихъ этого нечестія, подвергають провлятию. Противъ такой паг заразы мужественно возстали какъ мы. шедшіе съ Востока, такъ и другіе, собрав изъ разныхъ епархій, для того, чтобы у лить въру, изложенную блаженными о въ Никев. Ибо въ пей, какъ извъстно святости, содержится все пужное для ут денія евангельскаго ученія и для изоблі всякой ереси. За нее ны ратуемъ, испы всякаго рода радости и вечали жизаи, неповрежденнымъ это вас полученное отъ отцевъ. По этой причив визложили Кирилла и Мемнона, перваго ересеначальника, а последняго, какъ по ника его, помогавшаго ему во всемъ пр вержденіи тъхъ главъ, которыя соста къ погибели церквей; а прочихъ, ко осмълнись подписать и согласились пр противныя въръ догматы, мы лишили т общенія, до тъхъ поръ пока они не отвер ихъ и не обратятся къ въръ святыхъ о инкейскихъ. Но наше великодушіе нися не вразумило ихъ. Ибо они и до сихъ еще защищають нечестивые догматы, и ступили каноническое правило, которое ритъ: «если епископъ, низверженный из его сана соборомъ, или пресвитеръ, ил конъ, своимъ епископомъ, осмъјится пить какую либо священную службу,

ножеть быть допущень таковый ни къ полученію прежняго чина, ни къ оправданію на другомъ соборъ. И всъ, пмъющіе общеніе съ нимъ, должны быть совершенно отлучены отъ Церкви» (антіох. соб. прав. 4). Такому осужденію подвертв. которые присвоили себв право отдучать отъ общенія в низвергать другихъ. Ибо, какъ скоро они узнали о своемъ отлучении и низверженій, тотчась вачали священнодвиствовать и до сихъ поръ продолжаютъ совершать таниства, какъ-бы не въруя Тому, кто сказалъ: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси (Мато. 18, 18). Мы сще въ самомъ началъ думали объявить объ этомъ твоей святости, но, надъясь на какую набудь перемвну, теривли до настоящаго времени; но належда наша не исполнилась. Ибо они не перестали ратовать за эту нечестивую ересь и внушевій благочестивъйшаго не слушають императора. Пать разъ онъ убъждаль накъ насъ, такъ ихъ, и повельль имъ, или отвергнуть главы Кирилла, какъ противныя вфрф, нли, изложивъ сужденіе объ нихъ, показать, что оне согласны съ исповеданіемъ святыхъ отцевъ. Мы вивли въ готовности доказательства, которыми намфрены были допазать, что они лено противорвчать учителямь православной въры и большею частію сходам съ еретическими учевіями. Ибо поставшій эты еретическія съмена учить въ нихъ, что стра божество единороднаго Сына Божія, а не ловъчество, которое Онъ принялъ ради на спасенія; тогда какъ божество, воплотиви какъ-бы усвоило себъ страданія своего но само, въ собственномъ своемъ есте ничего не потерпъло. Къ этому онъ пр вляеть еще, что изъ божества и человъч произошло одно естество, и такимъ обра выраженіе: Слово плоть бысть (Іоан. 1 объясняеть такъ, что будто божество верглось нъкоторой перемънъ, и измъни въ плоть. При этомъ, онъ подвергаетъ ана тъхъ, кто различаетъ евангельскія и апос скія слова о Христь и уничиженныя отно къ человъчеству, а божескія къ боже Христову. Аріане и евноміане, умствуя та образомъ и уничиженныя выраженія от къ божеству, не усомнились утверждать Богъ Слово сотворенъ, что Онъ другой станцін, и не равенъ Отцу. Всякій легко жетъ видъть, какое богохульство происхо наъ этого ученія. Ибо при этомъ ввод смъшение естествъ, и Богу Слову прип ваются слова: Боже мой, Боже мой, в мя еси оставиль (Псал. 21), также с Отче мой, аще возможно есть, да м идеть от мене чаша сія (Мато. 26, потомъ голодъ, жажда, ангельское утъще

слова: нынъ прискорбна душа моя даже до смерти (Мато. 26, 38) и все прочее, относящееся къ человъческому естеству нашего Господа; что, какъ всякій зегко можеть рильть. сходствуетъ съ ученіемъ Арія и Евномія. Ибо они, не въ состояни будучи согласить двухъ естествъ, етраданія и уничиженныя вышечномянутыя выраженія приписывають, выше сказано, божеству Христову. Да будетъ извъстно твоему благочестию, что аріанскіе учители, въ настоящее время, ничему другому не учать въ своихъ церквахъ, какъ тому, что проповъдующие единосущие соглашаются съ Аріемъ, и что пстина послъ долгаго времени наконецъ возсілла. Но мы исповъдуемъ догматы блаженныхъ отцевъ никейскихъ и тъхъ. кои послъ нихъ прославились ученіемъ, Евстафія автіохійскаго, Василія кесарійскаго, Григорія, Іоанна, Аванасія, Өсофила, Дамаса римскаго. Амвросія медіоланскаго и прочихъ, со-Гласно съ ними учившихъ, потому что они. следуя евангельскому, апостольскому и пророческому ученю, предали намъ точное правило православной вфры. Это правило стараемся соблюсти непорочнымъ и неизмъннымъ всв мы, живущіе на Востокв, въ Вионнів. Паолагонін, Каппадокін, Писидін, Осссалін. Мизін и Родоп'в и во мпогихъ разнывъ провинпіяхъ. Извъство также, что италійны не

58

принимають этой новости; ибо святыйшій и боголюбезнъйшій Мартинъ, епископъ Медіоланскій, послаль къ благочестивъйшему императору книгу блаженнаго Амвросія о воплощенія Господнемъ, въ которой содержится ученіе противъ этихъ еретическихъ главъ. Да будетъ также извъстно твоей святости и то, что Кириллъ и Мемнонъ не удовольствовались темъ, что извратили православную въру; они попрали и всъ каноны. Ибо тъхъ, кто въ разныхъ провинціяхъ лишенъ быль общевія, они приняли въ общеніе, и обиненныхъ въ разныхъ ересяхъ и учащихъ одинаково съ Келестіемъ и Пелагіемъ (ибо они евхиты, или энтузіасты) и потому лишенныхъ общенія своимъ областеначальникомъ, или митрополитомъ, они приняли въ общеніе, презръвъ правила перковныя, и набравъ отовсюду толпу, стараются утвердить свое ученіе болье насиліемь, нежели благочестіемъ. Не имъя благочестія, они по необходимости измыслили для себя другую силу, т. е. оружіе человъческое, вздумали ратовать противъ въры отцевъ деньгами. Но при помощи твоего благочестія, защищающаго въру, имъ начто не поможетъ. Посему, просимъ тебя, святъйшій владыко, удаляться отъ общенія съ тъми, которые съ такою дерзостію ввели ересь, и объявить всемъ ближнимъ и дальнимъ, что это тъ самыя главы, за кото-



Списки посланій восточных веретико которые от лица всъх были посла въ Константинополь.

Всъмъ благочестивъйшимъ, святъйшим остобоязнъйшимъ соепископамъ, Іоан Гоанну, Имерію, Павлу, Макарію, Априні Феодориту, Елладію, святый соборъ ефессивелаеть о Господъ всякаго блага.

Извъстившись о вашей ревности по в в о ревности благочестивъйшаго и христо. бивъйшаго императора, мы опытно убъдил что Господь Інсусъ Христосъ не оставая своихъ церквей. Онъ по-истинъ и вамъ п вославнымъ даровалъ нужную благодата вротивниковъ покрылъ великимъ стыдомт благочестивъйшаго императора нашего и въръ святьйшей Пери вель къ истинной Мы уповаемъ, что при ратованіи вашемъ, дерзновеніемъ, достойнымъ священниковъ Х ста, и при охраненіи Божіемъ жизни благо стивъйшаго императора нашего, дъла оконч ся миролюбиво: сретики будутъ обезслевле и православная въра святыхъ отцевъ св возсіяеть въ церквахъ во всему міру. Но п тивники не перестають до настоящаго вре ни производить насиліе, потому что не подв гаются никакому наказанію. Повсюду разсы незаконныя отлученія, они возмущають кли и народъ. Мы подписали также два спис

посланные къ намъ вашею святостію. Просимъ васъ, чтобы вы, ратуя за истину противъ распространившагося нечестія, противостояли до крови, будучи увърены, что исповъдание наше согласно съ вашею святостію. Мы готовы лучше умереть, нежели принять одну изъ еретическихъ главъ Кирилла александрійскаго. Что касается до уничиженія лицъ (1), мы уничтожаемъ его постоявнымъ молчаніемъ. Тъ, которые принимають его въ еретическихъ комментаріяхъ (они прибавили къ въръ, какъ вы знаете, еретическіе комментаріи), симъ самымъ объявляють себя еретиками и чуждыми православной въръ. Итакъ, какимъ образомъ, спрашиваю я, соглашевы могуть быть эти противоръчія: визложеніе и главы? Ибо, если достойны въры тъ, которые его принимаютъ, то они достойны будуть въры и въ еретическихъ главахъ, которыя они составили. Если же главы попазывають ихъ еретиками, то и отлучение ихъ совершенно еретическое. мы написали и къ благочестивъйшему императору нашему, пославъ и вамъ списокъ для того, чтобы вы могли сделать, что оважется нужнымъ. Не менъе самой истины мы заботимся и о томъ. чтобы, если получить силу

<sup>(1)</sup> Разумъется низложение Несторія и его единомышленниковъ, постановленное на ефесскомъ соборъ.

отлученіе, произведенное еретиками, и все, что учинено ими противъ священниковъ, не утвердились и еретическія главы. Мы надвемся, что вы, ваша святость, узнавъ это, постараетесь уничтожить все сдвланное еретиками, отлученіе или лишеніе общенія соборнымъ извъщеніемъ и императорскимъ эдиктомъ. Ибо извъстно вашему благочестію, что съ нами находится нъсколько епископовъ, раззоренныхъ въ своихъ провинціяхъ. Наконецъ мы послали вашей святости нелавно составленное Кирилломъ александрійскимъ изложеніе еретическихъ главъ, изъ котораго еще очевидиве открывается его нечестіе. Просимъ вашу святость позаботиться о томъ, чтобы насъ немедленно отпустили, тъмъ болъе, что теперь уже настаетъ зима.

Донесеніе восточных, жившихь вь Ефесь, августамь Осодосію и Валентиніану.

Благочестивъйшимъ и христолюбивымъ императорамъ, августамъ Осодосію и Валентиніану, святый соборъ, собранный въ Ефесъ.

Узнавши изъ писемъ святьйшихъ и благочестивъйшихъ еослужителей нашихъ, отъ всего собора отправившихся въ вашъ благочестивый сенатъ, что имъ дарованъ былъ благосклонный доступъ къ вашему благочестію, и что вы, ваше величество, заботитесь о пра-

вославной втрт, мы возрадовались, какъ-бы, находясь съ ними сами, увидбли ваше свътлое лице. Ибо мы узнали, сколь ничтожнымъ оказалось предъ вашимъ справедливымъ СУДОМЪ то, что представлено противниками, отцевъ никейскихъ, о которой заботимся мы и находящіеся здъсь благочестивъйшіе скопы, принята благосклонно. Мы увърены, что Богъ внушиль это вашему благочестио для того, чтобы какъ нибудь не поколебалась апостольская въра, чрезъ которую, ваше величество, отъ прародителей получили царство и владвете всвин чуждыми народами. И потому мы, по обыкновенію, съ великою радостію приносимъ Христу Господу благодаренія и непрерывныя модитвы. И какъ подъвашею державою заключается великая надежда для священниковъ, то мы уповаемь, что томъ, какія печали и заботы поражають насъ, вы, ваше величество, позаботитесь объ уврачеваній ихъ. Припадая къ стопамъ вашимъ, просимъ великодушно принять насъ, ющихся предъ вашимъ благочестіемъ и спраумоляющихъ о лицъ (1), оскорбленномъ тъми, кои приняли еретическія главы Кирилла александрійскаго, и нечестиво постунаютъ противъ самого Бога. Сосгавившіе еретическія главы и возмутившіе въру святыхъ

<sup>(1)</sup> Несторіъ.

отневъ, въ своихъ комментаріяхъ учинали законное отлучение. Мы увърены, что пр вашимъ справедливымъ судомъ не будетъ с таться справедливымъ осужденіе, произне ное теми, кого открыто должно осудить, к обличенныхъ еретиковъ. Ваше величество, видъть, что они мог многаго вы могли савлать противнаго церковнымъ постано ніямь и вашимь благочестивъйшимъ пове ніямъ, хотя бы и не стали противоборствое вашимъ эдиктамъ. Желая побъгнуть повод къ возмущеніямъ, онъ самъ (1) хочеть ж спромно, но нужно заботиться о томъ, чт въра не потерцъла вреда, потому что со вившими еретпческія главы постаповлено закопное отдученіе.

Посланіе сретических в послов ка свою (единомыслителямы) вы Ефесть.

Достоуважаемымъ и благочестивъйши епископамъ, находящимся въ Ефесъ, Іоаннъ, аннъ, Имерій, Павелъ, Макарій, Апрингій, Є доритъ.

Въ пятый разъ мы были приняты. жотя мы много спорили объ еретическихъ и вахъ и нъсколько разъ съ клятвою увър благочестивъйшихъ императоровъ, что иы можемъ имъть общенія съ тъми, кон прот по мыслятъ, если они не отвергпуть эти гла

<sup>(1)</sup> Несторій.

жемъ принять Кирилла, если онъ и отеть ихъ, потому что онъ сделался напкомъ столь нечестивой ереси,-но не нисколько успъть, потому что враги сильно противятся, а слушающіе сихъ ыдно противящихся не усмиряють и пе ждають войти въ изследование и разніе: съ такою силою они избъгають чтобы не подверглись -испытанію ихъ , и совствить не позволяють разсуждать ихъ. Но мы, будучи подкръпляемы вамолитвами, готовы стоять даже до смересогласны ни принять Кирилла, ни соенныхъ имъ главъ, ни входить въ общеь ними, прежде, нежели они отвергнутъ го они прибавили къ въръ. Итакъ провашу святость мудрствовать одинаково ми и показать такую же заботливость. атуемъ за въру, какъ единственную на-, ради которой уповаемъ насладиться ми благодати нашего Спасителя въ бувыкь. А что касается благочестивыйи святьйшаго енископа Несторія, то да ь извъстно вашему благочестию, что мы, и старались начать рвчь въ его пользу, могли, потому что при одномъ имени сь оказывають непріязнь. Тъмъ неменье демъ однакоже стараться сдъдать это добномъ времени и благорасположении

слушателей, если Богъ будетъ содвиствовать нашимъ намъреніямъ. Далье, да будетъ из-ВВСТНО ВАШЕЙ СВЯТОСТИ И ТО, ЧТО ВИДЯ, КАКЪ приверженцы Кирилла всвуъ увлекли насиліемъ, обианомъ, ласкательствомъ, дарами, мы часто умоляли благочестивъйшаго императора, чтобы и насъ отпустили на Востокъ благочестіе могли возвратиться домой. Мы знаемъ, что напрасно медлимъ, не исполняя вашихъ приказаній, потому что Кириллъ повсюду избъгаетъ разговора сънами, зная, что мы можемъ изобличить его богохульство, заилючающееся въ его 12 главахъ. Послъ многихъ просьбъ, благочестивъйшему императору угодво было повельть, чтобы каждый изъ насъ возвратился домой, и (сгиптянинъ) (1) и Меннонъ ефесскій остались на своихъ мъстахъ. Ибо египтянинъ такъ успълъ ослъпить всъхъ, что его и после того, какъ онъ произвелъ безчисленныя бъдствія, возвращають на свой престоль, а невинный мужъ (2) едва увольняется въ мъсто своего пребыванія. Привътствуемъ все сущее съ вами братство мы и всь, находящіеся съ нами.-- Іоаннъ епископъ восточной Антіохія желаю вамъ здравствовать во Христь, благочестивъйшіе и святьйшіе епископы!-Подобнымъ же образомъ подписали и прочіс.

<sup>(1)</sup> Кириллъ александрійскій.

<sup>(2)</sup> Несторій.

АНІЯ ПРАВОСЛАВНЫХЪ, ВЪ КОТОРЫХЪ ІЧАЮТСЯ ПРЕЖДЕ УКАЗАННЫЯ КОЗНИ ОТСТУПНИКОВЪ (ОТЪ ЦЕРКВИ).

окъ съ донесенія святаго собора, понаго имъ съ Палладіемъ магистріаь, въ іюльскія календы, въ седмой день мъсяца Епифи, 15-го индиктіона.

Благочестивъйшимъ и боголюбезнъйшимъ осно и Валентиніану, побъдителямъ, торвующимъ и августъйшимъ,—святый сор, собравшійся въ ефесской митрополіи, лагодати Божіей и по изволенію вашего чества.

Желая утвердить благочестіе, ваше веливо повельло святому собору произвести сельнъйшее изслъдованіе о догматахъ. Таизслъдованіе мы произвели, слъдуя при в древнему преданію отцевъ, равно какъ еданію святыхъ апостоловъ и евангелиь и 318 отцевъ, бывшихъ на соборъ никомъ. Изъяснивши это изслъдованіе соно и единомысленно, мы представили его смотръніе вашего благочестія, въ самихъ скахъ дъяній соборныхъ. Въ нихъ мы низкахъ дъяній соборныхъ. Въ нихъ мы низ-

ефесской митрополіи не скрываль своєг рованія (поэтому и не нужно другихъ у но каждый день провозглашаль и предт гими проповъдываль ученіе несогласно върою. О каждомъ предметъ этого уче частности мы представили вашему бл стію, въ запискахъ дъяній. Но комить І діанъ, дорожа дружбою съ Несторіемъ нежели благочестіемъ, постарался пров въ васъ предубъждение, прежде неже. ваше величество, основательно узнали, в состоить двло, прежде чемь вы получи писки собора и внимательно разсмотръл данное. Онъ постарадся внушить вашем гочестію пріятное себъ и угодное Нес прежде чъмъ вы, ваше величество, истину изъ чтенія записокъ соборных ній. Въ нихъ мы не показываемъ никак пріязни противъ Несторія, но издагаен ные догнаты благочестія. Сравнивъ съ то, что проповъдуетъ Несторій и что открывается изъ егоже сочиненій, изъе семъ и разговоровъ въ обществъ, мы пре сли приговоръ, предъ святымъ еванге которое указывало намъ на присутстві дыки всъхъ, Христа. Носему мы просимъ величество не удостоявать пріема никог тъхъ, кто дружбу съ людьии предпоче благочестію. Мы думаемъ, что къ таким

на принадлежить и боголюбезнайшій епископъ антіохійскій Іоаннъ, такъ какъ онъ хочеть лучше угождать дружбь, нежели заботиться о польза вары. Не боясь угрозы вашего величества, ни предаваясь ревности по въръ, изначала преданной, опъ отложилъ святый соборъ на двадцать одинъ день, послъ назначеннаго вашимъ величествомъ срока. Мы всь, члены всятаго собора, сълюбовію содержащіе едивую віру, должны изслідовать то, что относится къ благочестію; но мы подоартвали, что боголюбезнайшій епископъ Іоаннъ держится твхъ же мыслей, въ какихъ ясно изобличается и знативишій комить Кандидіань: не всв поставляють благочестіе выше дружбы людской. И подозръніе наше относительно боголюбезнъйшаго епископа Іоанна не было напрасно. Ибо, по прибытіи своемъ, онъ объявиль себя святому собору мудрствующимъ согласно съ Несторіемъ, изъ угожденія ли дружбъ, или по общению съ нимъ въ заблужденів, относительно извъстнаго догмата.

Но намъ, какъ мы уже сказали, препятствуютъ ясно доводить до свъдъвія вашего величества о дъйствіяхъ нашихъ: ибо знатвъйшій комитъ Кандидіанъ не позволяєть объявлять о томъ, что сдълано относительно благочестиваго ученія, и все свое стараніе употребляєть въ пользу Несторія; поэтому мы

Digitized by Google

просимъ ваше величество узнать о ревности святаго собора по Богъ и вызвать къ себъ какъ знативищаго Кандидіана, такъ и пять членовъ святаго собора, которые представятъ вашему благочестію его деянія. Ибо мудрствующіе несогласно съ правою върою такъ искусно умъють прикрывать свое заблужденіе, что въкоторые изъ святьйшихъ епископовъ, обманувшись въ Несторів, присоединились къ нему и подписали его дъявія. Когда же ови точно наследовали его мысли, и узнали, что онъ не скрываетъ своихъ злохуленій, то отстали отъ него, пришли къ святому собору, объявили самое здохудение его и вибств съ нами произнесли осуждение противъ таго Несторія. Посль этого на сторонь сторія и благочестивъйшаго Іоанна, епископа антіохійскаго, осталось едва 37 человъкъ. Изъ нихъ большая часть, какъ мы сказали. стали въ Несторію потому, что были подсудимы и страшились осужденія святаго собора, (имена ихъ мы послали также къ вашему величеству); одни судились за извращение догматовъ, какъ пелагіане и мудрствующіе вопреки благочестію; другіе низложены были за нъсколько лътъ прежде; иные, за другія худыя дела, должны были, после уличенія, принять наказаніе отъ собора, на которомъ всъ святвишіе епископы, собравшіеся со всей все-

денной, мудрствовали совершенно одинаково. потому что и епископъ ведикаго Рима присутствоваль на соборь и африканскіе еписконы, въ лицъ благочестивъйшаго архіепископа Кирилла. Согласные съ нимъ въ образъ своихъ мыслей и раздъленные лишь только мъстомъ, они согласились съ его и нашимъ общимъ приговоромъ. Да и никто изъ боголюбезнъйшихъ епископовъ не согласился бы съ Несторіемъ и достопочтеннъйшимъ епископомъ Іоанномъ, если бы Несторій не умълъ такъ хитро прикрывать свое нечестіе своими умствованіями, и настоящіе его сообщники убоялись бы наказанія, какое имъетъ опредълить святый соборъ. А мы такъ были ственены, что не могли подробно описать вашему величеству того, что мы потерпъли отъ знативащаго комита Иринея. Онъ возмутиль весь святый соборъ и нъкоторыми безпорядками и нападеніемъ со стороны внъшвей навель такой страхь на святьйшихь епископовъ, что очень многіе изъ насъ опасались за самую жизнь. Но мы подробно сообщимъ вашему величеству, если вашимъ благочестіемъ дозводено будеть то, о чемь мы просили. Прибывшіе къ вамъ пять членовъ святаго собора увъдомять ваше величество о каждомъ постановленін отдъльно. Встхъ насъ, застдавшихъ вмъств и произнесшихъ каноническій противъ

еретика Несторія приговоръ низложенія сломъ болье двухъ сотъ. Собрались мы с вселенной, и весь Западъ согласенъ съ на приговоромъ. Подписались къ этому доне немногіе (хотя присутствують и согласны главнымъ образомъ потому, что магист Палладій весьма спъшилъ и не захотълъ дать неизбъжно-медленной подписи членовъ. Сущій надо всъми Богъ да сохр въ теченіи многихъ лътъ имперію вашу гочестивъйшіе, побъдители, августъйшіе.

Флавіанъ, епископъ филиппійскій, п

Имена отступниковъ следующія: Іс епископъ Антіохіи сирійской, Макарій, Ел Іуліань, Тринквиллинь, Александръ, М минъ, Діогенъ, Елладій, Апрингій, Дек Нлаконъ, Геронтій, Александръ, Астерій дорить, Антіохъ, Доровей, Мелетій, Іоанн винъ, Павелъ, Петръ, Музей, Фритила, Із Зевина, Маркеллинъ, Имерій, Ососевій, рій, Анастасій, Василій, Иліадъ и Ман Они одни принимають нечестивое учені сторія, ходять по городу, производя см мятежи, объщають (своимъ единомышы камъ) возведение на священныя степени, что православные жители города, пре опасность, удерживають их отъ этого такихъ незаконныхъ дъйствій.

Отвить епископовь, находившихся вы Константинополь, на посланіе собора.

Святый соборъ, по повельнію благочестихристолюбивыхъ императоровъ въйшихъ и нашихъ собравшійся въ Ефесъ и нашелшій врага Христова упорно остающимся въ своемъ проповъдуемомъ нечестіи, назложиль его, дабы наконецъ пресъчь соблазны для всей вселенной. Какъ скоро это сдълалось навъстно въ Константинополь, всь его соучастники, получившіе отъ него церковныя права, захотьли утанть истину: они сторожили на корабляхъ и на дорогахъ, и не позволяли никому изъ членовъ святаго собора ни входить въ Константинополь, ни выходить изъ него, а входили и выходили только тв, кто держаль сторону врага Христова. Но никто ничего не можетъ савлать противъ воли Божіей; ибо что такое человъвъ? По устроенію Божію, доходить посланіе, писанное изъ Ефеса къ святымъ епископамъ й монахамъ, посланное съ однимъ нишимъ, который скрылъ его внутри посоха. Сбирая милостыню и нося съ собою посохъ, онъ такимъ образомъ донесъ и посланіе. Всъ монастыри возстали и вместе съ своими архимандритами отправились къ императорскимъ палатамъ, при пъніи антифоновъ. Между архимандритами быль и святый Далмать, сорокъ

Digitized by Google

восемь леть уже невыходившій изь монастыря, но пребывавшій внутри его въ заключенія. Благочестивъйшій нашънмператоръ самъ приходиль къ нему, желая посмотръть на него. Хотя и часто въ Константинополв **Сывати** землетрясенія, и императоръ часто упрашиваль Далмата выйти (нав монастыря) и совершить общее молебствіе, однакожь онъ викогла не склонялся на эту просьбу. Но когда опъ молился по настоящему случаю, то пришель къ нему съ неба голосъ, повелъвавшій ему выйти; ибо не угодно было Богу, чтобы стадо его погабло въ конецъ. Съ ними было множество православнаго народа. Когда они дошли до дворца, то архимандриты, по приглашенію императора, вошли туда, п множество монаховъ и парода остались внё и пеля аптифоны. должвый ответь, архимандриты Получивъ вышли. Когда всв начали требовать, чтобы объявили волю имнератора, они отвъчали: «пойдемъ въ церковь святаго мученика Мовія, и тамъ прочитаемъ посланіе; тамъ же узвасте и отвътъ императоровъ». Наконецъ, и монахи и народъ, всъ двинулись съ мъста. Улица, по которой они шли, была одна изъглавныхъ. Они пъли уже самый послъдній псаломъ, какъ при концъ города, вышелъ имъ на встръчу нароль. Монахи прли и держали въ рукахъ восковыя свечи. Увидевъ народъ, они начали

возглашать противъ врага. Наконецъ, отправились въ храмъ святаго мученика Мокія, и тамъ прочитано было имъ посланіе.

Народъ константинопольскій весь единогласно воскликнулъ: «анавема Несторію».

Тогда святый Далматъ взошелъ на возвышенное м'всто и сказаль: «если хотите слушать, то умолкните и внимайте, и не прерывайте ръчи, во имъйте терпъніе, чтобы върно понять то, что будеть сказано. Посланіе, которое прочитано сейчасъ вашему благочестію, читаль благочестивъйшій императорь и убъдился. Когда императоръ приходилъ ко миъ, я сказаль ему, что онь должень быль паписать святому собору о томъ, что ему было сказано, но не было написано. Онъ послалъ ко мнъ, и пославіе было прочитано. Чтобы не опечалить его, я напередъ послалъ, что слъдовало, но посланные не показали ему того, а представнаи ему другія письма. Итакъ я сказаль ему, что было вужно и что следовало, чего однакожъ теперь повторять предъ вашимъ благочестіемъ не считаю нужнымъ, чтобы вы не сочан меня гордымъ, или тщеславнымъ; нбо сокрушить Богь кости челов вкоугодинковъ (Псал. 32, 6). Императоръ выслушаль, что и какъ было, возрадовался, возблаголариль Бога и согласплся съ заключеніемъ святаго собора, сообразно съ императорскимъ его

достопиствомъ, последовавъ при этомъ не имъ слевамъ, во въръ своихъ отцевъ и дъ Такимъ образомъ, какъ слъдовало, онъ няль, прочиталь, убъдился и сказаль: такъ, то пусть прибывшіе епископы при (ко мпв). Я сказаль: никто не позволяеть прилти. Опъ отвътилъ: никто не запрещ задержаны, и запрещено сказалъ: приходить. Я присовокупиль еще: его соучаствики BO множествъ пр дять и уходять невозбранно, и доносит шему благочестию о дъяніяхъ собора ник дозволяетъ. А о другой сторонъ, т. е. Кі ловой, я самому императору при всъхъ залъ: кого ты хочешь слушать болъе,скоповъ ли, и шесть тысячь человъкъ, одного человъка? шесть тысячь, сказа тъхъ, которые находятся подъ властію тыхъ епископовъ митрополитовъ. Это сказано съ тою цълію, чтобы святьй епископамъ, избраннымъ отъ святаго со позволено было придти къ императору нести обо всемъ, что сдълано. Онъ ска хороша твоя рѣчь; потомъ еще приба одно слово и сказалъ: модитесь за меня. увъренъ, что императоръ последуетъ внуг Бога и святаго собора, а отнюдь не ра щеннымъ людямъ. Итакъ молитесь за им тора и за васъ.

Народъ константинопольскій весь единогласно воскликнуль: «анавена Несторію».

Списокъ съ посланія, посланнаго святому собору константинопольскимъ клиромъ.

Благочестивъйшимъ и праведпъйшимъ отцамъ нашимъ, по повелънію благочестивъй-шихъ императоровъ, собравшимся въ ефеской митрополіи со всей вселенной, Кириллу, Ювеналію, Мемнону, Флавіану, Фирму, Феодоту, Акакію, Амфилохію, Елевсію, Палладію, Иринею, Иконію и всъмъ прочимъ членамъ святаго собора,—Далматій, Тигрій, Сампсоній, Максиміанъ, Іоаннъ, Евандръ, Модестіанъ, Аделфій, Филофей, Евлогій, Василискъ, Флофентій и весь константинонольскій клиръ.

Отъ младыхъ лътъ всегда находя похвалу себъ въ православномъ исповъданія въры, мы тщательно стараемся о сохраненія преданія святыхъ отцевъ. Недавно отъ вашего святъй-шества мы получили напоминаніе объ этомъ преданіи, чрезъ посланіе, которымъ почтилъ насъ благочестивъйшій и святъйшій епископъ Кириллъ, и принесли благодареніе Богу Спасителю. Мы узнали о многихъ и великихъ подвигахъ за правую въру. Посему услышавъ, что ваше благочестіе низложило Несторія, бывшаго нашего первосвятителя, за то, что

онъ извратилъ чистое апостольское yч мы посланія, присланныя намъ отъ благ стивъйшихъ и христолюбивъйшихъ имп торовъ, Осодосія и Валентивіана, при какъ-бы отъ васъ, святьйшіе, и тотчаст ставили прочитать ихъ во святой церкви жіей, при всенародномъ собраніи. Да бу же извъстно вашему святьйшеству, что на быль согласень съ нами и превознесь мно похрадами какъ вашъ святый и вселе соборъ, такъ и побъдоносныхъ император позаботившихся о вашемъ боголюбезном бранін. Мы же въ радости паписали настол посланіе. И умоляемъ преславное ваше бл честіе молиться о насъ и заботиться устроеніи у насъ святой Церкви Божіс другихъ отношеніяхъ. При своемъ вели попеченіи о православномъ ученіи, вы и знаете, что одного только и остается же чтобы все угодное Владыкъ Христу приво было въ исполнение п все пасъ касающ опредълено было не другимъ къмъ, а ваг святьйшествомъ и благочестивъйшими и столюбивыми императорами.

Прошу тебя, божественный и святый боръ, молиться обо мпв.—Далматъ, пресви и архимандритъ, авва моцастырей.

Списокъ съ отвътнаго посланія святаго собора на императорскую грамату, читанную знатнъйшимь комитомь Іоанномъ.

Благочестивъйшимъ и христолюбивымъ, побъдителямъ, торжествующимъ, августъйшимъ, Феодосію и Валентиніаву,—святой и вселенскій соборъ, по благодати Божіей и по изволенію вашего величества, собравшійся въ ефесской митрополін.

Христолюбивое ваше величество, благочестивъйшіе императоры, съ молодыхъ лътъ оказывало ревность по втрт и церковнымъ законамъ. Движимые этой ревностію, вы издали благочестивое повельніе собраться въ ефесской митрополіи епископамъ со всей вселенной. Но грамата вашего величества, прочи--йаннэтроп и смишйантавь бышн сман канпат шимъ комитомъ Іоанномъ, немало насъ смутила, показавъ, что до вашего нелживаго слуха дошли ложь и обмаць: будто бы ваше величество получили отъ насъ донесеніе, въ которомъ содержится низложение святьйшаго и праведивищаго Кирилла и боголюбезнвишаго епископа нашего Мемнона. Посему, чтобы совершенно удалить отъ вашего величества обманъ, мы ръшились донести вамъ, что вселенскій соборъ, на которомъ присутствуетъ весь Западъ съ великимъ Римомъ и апостоль-

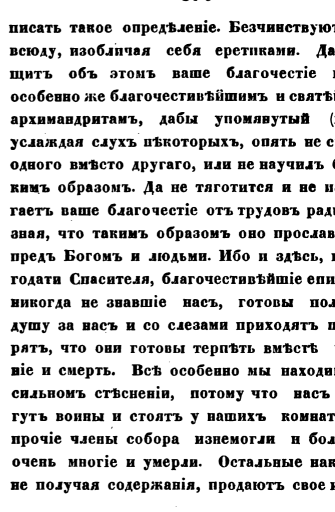
скимъ престоломъ, вся Африка и вся иллирійская область, упомянутыхъ выше святьйшихъ епископовъ не низлагалъ, ни доносилъ о томъ, а напротивъ, удивляясь ревности сихъ мужей по православію, считаєть ихъ достойными какъ великихъ похвалъ отъ людей, такъ и вънцовъ отъ Владыки Христа. Мы низложили только Несторія, пропов'ядывавшаго нечестивую ересь техъ, которые чтутъ (во Христъ) человъка (только), и объ этомъ доносили вашему христолюбивому величеству. И то немало насъ оскорбило (и случилось это, кажется, не безъ обмана), что отступившихъ отъ вселенскаго собора, Іоанна антіохійскаго и низложенныхъ съ нимъ келестіанъ, поставили наряду съ нами и одну грамату прислали ко встыв намъ. Объ нихъ мы уже давно доводили до свъдънія вашего благочестія, какъ опи отдълились отъ насъ, какъ, начавши поносить нашихъ предсвдателей, осивлились попирать церковныя правила и уклонились отъ общенія со всъмъ вселенскимъ соборомъ, какъ они, когда призывали ихъ для обличенія, не хотвли повиноваться, и какъ за это вселенскій соборъ лишиль ихъ общенія и всякаго участія въ дълахъ. И нывъ мы объявляемъ вашему христолюбивому величеству, что по причинъ такого безразсуднаго поведенія и досель продолжающихся споровъ за низложеннаго

сторія, мы никакъ не потерпъли принять ихъ въ общение, такъ какъ они не согласились полписать низложение Несторія, а явно мудоствують одинаково съ нимъ и подлежатъ суду церковныхъ правиль какъ за безчинеое нападеніе ихъ на нашихъ предсъдателей, такъ и за то. что осмълились оболгать насъ предъ вашимъ благочествымъ слухомъ. Умоляемъ ваше Богу преданное величество возвратить святому собору святыйшихъ и боголюбезныйшихъ епископовъ Кирилла и Мемнона, такъ какъ ови отнюдь не осуждены канонами, и сохранить непоколебимо ту въру, которая и въ вашемъ сердцв начертана Духомъ Святымъ, которую вамъ предали предки и которая весьма ясно наложена въ представленныхъ нами прежде запискахъ, составленныхъ противъ Несторія. Ибо здёсь съ одной стороны предложена вера 318 отцевъ, бывшихъ въ Никеъ, а съдругой, все дълопроизводство, въ запискахъ собора изложенное, достаточно обличаетъ нечестіе противниковъ и подтверждаетъ въру православную, которую донынъ вы всеусердно сохраняли. Если вашему величеству угодно будетъ въ точности разузнать, что происходило между нами и отступниками, то мы умоляемъ вашу верховную власть послать отъ себя къ святому собору такихъ людей, которые

лично могли бы передать вашему христолюблвому величеству полныя свъдънія обо всемъ.

Списокъ съ посланія Кирилла, архієпископа александрійскаго, къ клиру и народу константинопольскому.

Святый соборъ спавно смутнася, когда узналь, что знативний и славивний комить Іоаннъ донесъ не обо всемъ правильно, такъ что тамъ разсуждали и объ взгнавін васъ, какъ будто бы святый соборъ допустиль незаковное визложение, учивенное Іоанномъ и соучастниками сго еретиками. Поэтому святый соборъ и составиль другое донесеніе, въ которомъ извъщаетъ, что онъ скорбитъ по случаю императорской граматы, что мы не допускали назложенія этихъ троихъ и прениущественно, что все сдъланное ими нечестиво н пезаконно остается недъйственнымъ, а савланное нами твердымъ и върнымъ. И въ первомъ донесенін (отцы) увъдоміяли, что ови увичтожили все сдъланное противъ правилъ, что меня признають единомысленнымъ съ ними и соепископомъ и что отъ такого образа ныслей ови не отступять. Хотя упомянутый знативишій мужъ употребляль безчисленныя міры для того, чтобы Іоаннъ и его сообщиния приняты были въ общение съ святымъ соборомъ, атвишал и пладох эн ино англич чжо томъ, но всъ съ настойчивостио говорили: можемъ допустить этого, если не бууничтожено то, что сдъдано ими неза-, если они не припадутъ къ собору, какъ шившіе, и письменно не проклянуть Неи и его учене. Соборъ ръшительно наъ на этомъ. Не достигнувъ цвли этими и, упомянутый знатнъйшій мужъ придуследующее: онъ потребоваль, чтобы сопредставилъ ему письменное изложение имъя въ виду принудить и тъхъ соглая и подписаться и потомъ опять сказать: мприль техь, кои были несогласны между о, бывъ оскорблены другъ другомъ. Поэто, святый соборъ опать воспротивился заль: мы не хотимъ подвергать себя безю; мы призваны не какъ еретики, но ли утвердить колеблемую въру и утверее; да и самъ императоръ не имъетъ ы нынъ учиться въръ; онъ знаетъ ее и енъ въ ней. Итакъ и это не удалось восымъ. Да будетъ также извъстно и то, гри составленій паложенія въры спорили съ другомъ и досель еще спорять. Одни сны называть пресвятую Дъву Богородии вывств человъкородицею, а другіе отне согласны и говорять, что они готовы ве отдать руки на отстчение, чтит под-



Списокъ съ посланія ефесскаго епи Межнона къ константинопольскому

Не возможно выразить словами тог мы ежедневно терпимъ въ Ефесъ за ист въру православную. За безпокойствомъ рывно слъдуетъ безпокойство. Но испол въры и сила (ея) придають намъ твердость благодушно переносить это. Иногда знативишій комить Кандидіань выводить на насъ солдать, производить въ городъ смятевіе, приставляя стражу и задерживая привозъ вообще всего потребнаго для жизни; позволяеть осыпать злохуденіями насъ и весь святый соборъ, такъ какъ жители Зевксинпа остаютея ными низложенному Несторію, за что они и множество поселянъ содержатся на церковный счетъ, и они-то распространяютъ злохуленія. За такимъ безчиніемъ и ежедневнымъ номъ людей простыхъ знатявищимъ комитомъ Иринеемъ послъдовало прибытіе епископа антіохійскаго. Узнавъ о его приближеніи, святый соборъ, въ знакъ чести и во исполненіе долга предъ священствомъ, послалъ на встръчу его нъкоторыхъ боголюбезныйшихъ епископовъ, съ благоговъйшими клириками. Сдъладъ онъ это съ двоякой цвлію: чтобы воздать ему доджвую честь и чтобы предувъдомить его, что онъ долженъ остерегаться свидавія съ Несторіемъ, такъ какъ онъ низложенъ святынь соборомь за нечестіе, которое онь поддерживалъ. Сопровождавшіе его вонны не допустили ихъ увидъться съ нимъ на пути. Не смотря на то, они сабдовали за нимъ и дошли до того дома, гдв онъ остановился. Долго ждали они, но имъ не позволяли переговорить съ

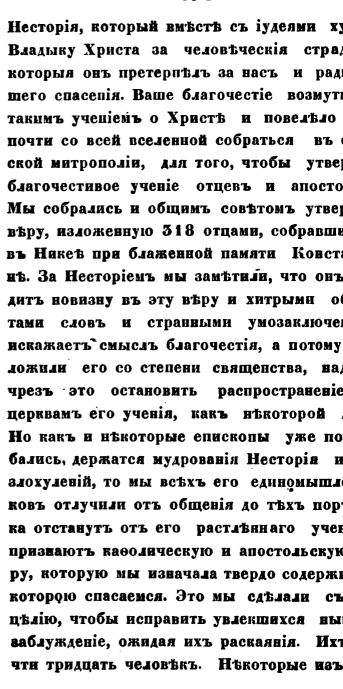
нимъ, и они продолжали теритъ обиды стя уже много времени, онъ вздумаль п сить къ себъ благочестивнишихъ еписк и благоговъйнъйшихъ клириковъ и ввел въ сопровождени солдатъ. Когда же ог редали ему всв порученія отъ святаго с онъ дозволилъ знативйшему Ирвнею и шимъ съ нимъ епископамъ и клирика несть нашимъ сослужителямъ и клир нестерпимые удары, такъ что они наход въ опасности лишиться жизни. Послв посланные благочестивъйшіе епископы были къ святому собору, показали ударь сказали о случившемся предъ евангеліем торое находилось въ соборъ во время ег яній, и произвели въ святомъ соборв н ваніе. После некотораго увещанія собо лучилъ его отъ общенія, о чемъ и бы общено ему. Ибо мы получили одно п появившееся въ одной части города, имени и подписи, въ которомъ раскры его безчиніе и образъ мыслей, прот правиламъ. Каждый день призывалъ ( себъ почтенный сенать и знатнъйшихъ данъ) и вынуждаль отъ нихъ общее со вивсто меня рукоположить другаго, так вев православные обитатели города : молитвенные домы и жили въ нихъ, дабр разсудство его и беззаконная дерзость

стигли своихъ цьлей, такъ какъ объ этомъ уже ходиль слухь въ народъ. Потомъ, онъ входить въ перковь евангелиста Іоанна, подъ тъмъ преддогомъ, что онъ тамъ долженъ рукоположить кого-то, но производитъ тапъ возмущение. Онъ вошель туда со множествомь безчинныхь вооруженныхъ людей, и нъкоторыхъ нишихъ тутъ находившихся довель до полусмерти, будтобы самъ обиженный находившимися туть, сдвлаль донось, по венависти къ святому собору. Игакъ, праведнъйшіе мужи, благоволите приложить все стараніе, обпародуйте безуміе и незаконный образъ мыслей Іоанна и его сообщиковъ, да и знативишихъ комитовъ, ежедневно возмущающихъ городъ и въру, удалите отсюда, дабы хитростію ихъ не было извращено учение въры.

Послапіе собора къ императорамъ объ освобожденіи Кирилла и Мемпона.

Благоговъйнъйшимъ и христолюбивымъ императорамъ, побъдителямъ, торжествующимъ, августъйшимъ, беодосію и Валентеніанну,—святый вселенскій соборъ, по благодати Божіей и по изволенію вашего величества, собравшійся въ ефеской митрополіи.

Ваше величество не допустило, чтобы истиния въра была извращаема ученіемъ



подлежали сулу церковныхъ правилъ и за другія вины и пристаји къ благоговъйнъйшему епископу Іоанпу, который и самъ жалъ обвинению за то, что весьма поздно принісль на соборъ. Иные были замъчены въ другихъ ересяхъ, а нъкоторые были даже уже визвержены. Къ покаянію они не обратились, а соединились съ Несторіемъ, осмълились составить низложеніе предстоятелей святаго вселенскаго собора, и это пизложение, какъбы всвиъ соборомъ составленное, отправили въ вашему благочестію. Получивъ его, ваше величество утвердили его, думая, что составлено соборомъ, а не противъ собора привержевцами Несторія, которые мстять намъ за визложение Несторія, и не могутъ нредставить никакого обвиненія противъ представителей нашего святаго собора. Они осмълились обмануть васъ, дабы низложеніе, ставленное ими противъ собора, было вани одобрено, между тъмъ какъ оно составлено незаконно и не по правиламъ. Поэтому святый соборъ законнымъ И правильнымъ постановленіемъ виспровергъ ихъ несправедливое и оскорбительное опредъление. Всъ обращаемся къ вашему благочестивому величеству съ просьбою о томъ, чтобы опредъленія противъ Несторія и его приверженцевъ получили свою силу, а опредъленія противъ BC. C. 60

представителей нашего собора. пезаконно составленныя приверженцами Иесторія, остались безъ всякаго дъйствія и значенія, такъ какъ они составлены пезакопно, не по правиламъ, не противъ обличенныхъ въ пленіяхъ, по наказывають только MCTATEALную дераость приверженцевь Несторія противъ святаго собора. Поо, если приговоръ святаго собора противъ Несгорія быль основателенъ, и ваше величество сто утвердили, такъ какъ Несторій открыто проповъдываль нечестіе, то ваше величество. безъ сомявнія. найдетъ основательнымъ также и то, чтобы опрелъденія приверженцевъ Несторія противъ сватаго собора остались безъ всякой силы и дъйствія, какъ не имъющія никакого **другаго** основанія, кром'в отміценія за то, чіо святой и великій соборъ учиниль противъ Несторія. Итакъ, умоляемъ васъ, ваше величество, облегчите, наконецъ нашу скорбь, повелите возвратить къ намъ предстоятелей сего святаго собора, боголюбезнъйшихъ спископовъ, Кирилла и Меннона. Ибо когда благочестіе отонщено и вавратители его усмирены, само собою слъдуетъ, чтобы сподвижники наши за въру наслаждались честію, а не подвергались осужденію, витсть съ теми, кон уличены въ нечестивыхъ хуленіяхъ на Владыку Христа.

Сіе донесеніе Ювеналій, епископъ јерусалимскій, подписаль. Подписали также и всв епископы, участвовавшіе въ составленіи двяній.

**Послан**іе собора къ копстант**инопольскому** клиру.

Святый соборь, по благодати Божіей и но невельнію благочестивтйшихъ императеровь, собравшійся въ сфесской митрополіи,— возлюбленнымъ и вождельнитйшимъ сослужителямъ, живущимъ въ Константинополь, и благоговъйньйшимъ пресвитерамъ и діаконамъ самого Константипополя.

Нахолясь такихь затруднительныхъ ВЪ обстоятельствахъ, подвергаясь со всъхъ сторонъ сильнымъ нападеніямь и не имѣя возможности увидъть кроткое и тихое лице благочестивъйшихъ и христомобявыхъ императоровъ (откуда только и можно было падъяться копца непріятностямъ), какое другое утвиеміс мы можемъ придумать, кроив оплакивавій своего положенія, съ своими члепами? А вычлены вселенского собора, которые всвиъ доказали свою ревность по благочестию. Итакъ да будетъ навъстно вашему благочестію, что жизнь наша въ Ефесь ничемъ не лучше темничнаго заключенія и что уже три місяце, 604

какъ мы заключены въ этой темипцъ, и не позволяють ни моремь, ни сущей на посылать, безъ страха и опасности, и станъ благочестивыхъ императоровъ, в другое мъсто. Ибо всякій разъ, какъ намъ валось отправлять своп пославія, перенос ихъ подвергались безчисленнымъ опаснос и спасались только тъмъ, что такъ или и илвнамби свой видъ. Отъ такого зака нія нашего происходить то, что объ благочестивъйшему импера все въ ложномъ видъ. Одни, какъ мы обвиняють нась предъ императо въ томъ, будтобы мы производимъ мят другіе осивлились донести, будтобы вселен нашъ соборъ низложилъ боголюбезнъйша святьйшаго архіепископа александрійскаго ридла и святьйшаго и боголюбезныйшаго скона нашего Мемнова. А иные, можетъ ( в то не поболлись прибавить, что будто вступили въ дружескія отношенія со ск щемъ отступниковъ, въ главъ которыхъ н дится Іоаннъ антіохійскій. Чтобы не откры всь эти клеветы, насъ и сторожать креп притвеняють сильно. Находясь въ такомъ труднительномъ положения, мы поспъшили писать вашему благочестію, въ той увъ ности, что вы, какъ искреннія чада все скаго собора, и отнюдъ несогласные на

мъненія въ православной въръ, припадете къ благочестивъйшему и христолюбивому императору, со мпогимъ моленіемъ, слезами и настоящимъ посланіемъ и сообщите ему обо всъхъ нашихъ обстоятельствахъ. Ибо мы не осуждали упомянутыхъ выше святьйшихъ и боголюбезаташихь еписконовъ K BLEEGEN Мемнона, но считаемъ ихъ достойными великой славы и въндовъ, такъ какъ они одни и первые предъ встыи прочими подвиглись ревностію по Богь, и вслчески старались сокрушить проповъдника нечестія, печестивъйшаго Несторія, и очистить церкви отъ такого постыднаго ученія. И вынъ мы не потерпимъ отлученія отъ общевія съ упомяпутыми святришивый в подтимъ величайшимъ пріобрътеніемъ, если будемъ съ ними въ изгнаніи. Мы положили также, скопище отступниковъ не приппмать въ общение, и всъ едимогласно по церквамъ анаосматствовали Іоанна антіохійскаго и его сообщинковь, во-первыхъ за то, что они не согласились съ нами низложить Несторія, проповъдующаго нечестіе, но постоянно были въ сношенияхъ съ нимъ и защищали его, потомъ за то, что всячески они незаконно пачали хулить и поносить упомяпутыхъ святващих в епаскоповъ и осмълились обмануть благочестивое довъріе христолюбивыхъ императоровъ, и наконецъ за то,

что они отнюдь не отстають оть мудрованія Несторія. За все это мы опредълили чить ихъ отъ вслкаго перковнаго общенія и свять съ нихъ священныя должноств. Мы ду**маемъ**, что лучше лишиться церквей (1), (чего не дай Господи), чтит вступеть въ общение еъ ними, особенно если они ис исправятся во вевхъ своихъ упомянутыхъ заблужденияхъ. Сообщаемъ объ этомъ нашему благочесню эж того, чтобы и вы имбли ихъ на такомъ же счету. Итакъ сообщите объ этомъ благочестивышему христолюбивому императору и отъ всего собора просите, чтобы возвратили памъ еватьйшихъ и боголюбезавайшихъ епископовъ Кирилла и Мемпона, которые отнодь не подлежать осужденію, по церковилив правиламъ; чтобы сжалились и надъ нами и вызвали насъ **маъ этого бл**аговидаво заточенія, чтобы доставили намъ случай увидъть лице благочестивъйшаго и христолюбиваго императора, если мы достойны того; еслиже насъ считаютъ нелостойными этого, то по крайный мырь возвратили бы каждаго къ своей церкви, дабы встиъ намъ не погибнуть здесь или отъ болезии, или оть унынія. Чтобы не было слишкомъ много подписей. мы удовольствовались поличсью мредсъдателей.

<sup>(1)</sup> Т. е. енархів.

Мы умираемъ отъ жаровъ, потому что духъ вдъсь тяжелый. Почти каждый день о нябудь погребаютъ; всю прислугу ославшую должны отпустить домой. Въ такомъ южени находится и всё прочіе епископы, нему благочестію вепремвино следуетъ затиться къ христолюбивому императору и зать, что соборъ теринтъ притъсненія отъ в, кои запрещаютъ выдавать следующее положенію, и что мы ръшительно умираемъ истомленія. Впрочемъ ваше благочестіе жно знать, что сколько бы ни усиливались довести насъ до смерти, пичего однакожъ случится, кромъ того, что опредълено намънстомъ Сизсителемъ нашимъ.

исокъ съ посланія архівнископа Кирилла благоговыйныйшимъ впископамъ Овоипту, Потамону и Даніилу, находивмся въ Константинополь, о тыхъ кооствахъ, какія онъ испыталъ отъ Несторія и Іоапна.

Кириллъ возлюбленлымъ и сослужителянъ опемигу, Даніилу и Потамону, о Господъ настъ всякаго блага.

Много было клеветь на насъ: во-первыхъ, то бы изъ Александріи послъдовали за и многія изъ бани; во-вторыхъ, будто бы отправились оъ нами множими, м еще, слышно, влеветники говорять. что будт сторій подвергся низложенію, по моей з сти, а не по опредвлению святаго собор благословенъ Спаситель, который обл распространяющихъ такія нельности. Ибо подинъ мой Іоаннъ, знатабйтій и слави комить, по прибытій въ Ефесь, осудни пускавшихъ такія клеветы, не нашедо нихъ никакой правды. Онъ узналъ, что с соборъ самъ защищаетъ въру, и не изъ денія мнъ, или кому либо другому, но з жественной ревности, и осудиль Нестор тому, что не могъ терпъть злохуденій. С поръ, какъ прочитали грамату благочест шихъ и христолюбивыхъ пыператоровъ, рою повелъвалось утвердить низложение т мы отданы и до сихъ поръ паходимся стражей и не знаемъ, что будетъ далъе. чемъ, мы будемъ благодарить Бога, е Его имя удостоимся не только быть узн но и потерпъть все прочее; ибо это не вется безъ награды. Соборъ никакъ не сился вступить въ общение съ Гоанно воспротивился, говоря: вотъ тела, вотъ 1 вотъ города; власть въ вашихъ рука привести насъ въ общение съ восточнь ве можете, прежде, нежели уничтожен дуть клеветы ихъ на нашихъ сослужит они исповъдають въру православную. Ибо они говорять, мудрствують и исповъдують одина-ково съ Несторіемъ. Въ этомъ состоить весь споръ. Да молятся за насъ всъ православные. Ибо какъ говорить Давидъ: азъ и на раны гомовъ (Псал. 37, 18).

Списокъ съ посланія епископовъ, находившихся въ Константинополь, къ святому собору ефесскому, въ 20 день месори, индиктіона 15.

Всесвятымъ и боголюбезнъйшимъ архіепископамъ и отцамъ, по благодати Божіей собравшимся въ ефесской митрополіи, Келестину, Кириллу, Ювеналію, Фирму, Флавіану, Мемнову, Эреніану, Феодоту, Акакію и всему вашему святому и вселенскому собору,—находящіеся въ Константинопольтепископы, о Госцодъ желають всякаго блага.

Намъ надлежало бы не только духомъ, но и тъломъ находиться выбств съ вашею святостію, чтобы раздвлить и скорбь искушеній и выбств съ вами увънчаться побъдными наградами. Но какъ вражда противъ святаго собора достигла и до насъ, и для приходящихъ оттуда и море заперто и суша непроходима, по причинъ засады на дорогахъ, то, не въсостояніи будучи ничего сдълать, мы предста-

вляемъ съ своей стороны слезы и молі и не имъя возможности прибыть иъ в святости, паъявляемъ вамъ наше усердіе злагая низложенных вами и ободряя свя Христовыхъ. Впрочемъ, и для находяц здъсь мы были не безполезны, а укръп народъ, воспламеняли во многихъ ревнос помогаля священникамъ, въ чемъ было ну Но какъ этого и всего, что могутъ сд1 отсутствующіе, мало, то мы осиблились слать настоящее посланіе, ублажая ваши ды за благочестіе и обращая какъ къ каж изъ святыхъ отцевъ въ частиости, такъ всъмъ вообще, сказапное о святыхъ пр кахъ и отцахъ: святые отцы и достойные беснаго призванія, вы какъ овды, обречен на закланіе, каждый день были умерщвля за Христа (Римл. 8, 36), терпъли недоста бъдствія, озлобленія, вы, коихъ не ст весь міръ (Евр. 11, 37. 38). Объявите посланіемъ, что и какъ мы должны дъ чтобы, если намъ можно дойти до свя собора, и вмъстъ переносить остальные виги, мы могли сдълать это скоръе. Ибс готовы. Если же повелите здъсь остава (ибо ради Бога покланяемаго, боголюбез шій и благочестивышій императоры, і рятъ, къ намъ благосклоневъ), то увъдо объ этомъ, чтобы намъ не страдать болье отъ

Отвытное посланіе собора къ тъмъ же пополь.

Святый соборь, по благодата Божіей и по -идопестивращих и хъпстолюбиыхъ императоровъ, собравшійся въ сфесской итрополін, —благогов війн війшим в и боголюзнъвшимъ сослужителямъ, Евлалію, Евтроо, Акакію, Хрисафію, Іереміи, Феодулу, аін, о Господ'в желасть всякаго блага. При такомъ расположения, о какомъ свиельствуеть намъ ваше посланіе, пътъ ин-Удивительнаго, если вы подвизаетесь еъ Аушею и тъломъ. Мою во время ристаь, знающіе Авло зрители пемало помоъ бойцамъ, поощрая къ побъяв, указыріемы въ борьбъ, и то, чго нужно дълать щимся. Ваше благочестіе придумало ивольшее сего искуства, именно укреплять силы молитвами и просить за насъ Бобы напь не быть искушенными болье, колько мы можемъ перенести, и въ искусдылаться побълителями надъ искуша-Вы савламеь общинками въ трудахъ хъ нашихъ. Ибо находящіеся вдаля

отъ событій обыкновенно страдають отъ ваботы больше, чъмъ сами подвизающиеся. Немало утвшаеть нась и то, что не безъизвъстны вамъ возни противъ насъ враговъ нашихъ, что и до васъ дошли слухи о ихъ дерзости тивъ святаго собора. Мы увърены, что ваше благочестіе доведеть все это до свъдънія благочестивъйшихъ императоровъ и что наконецъ прекратятся пепріятности, когда вы объявите о безумін Іоанна антіохійскаго и его сообщинковъ и о встур ихъ беззаконныхъ замыслахъ противъ боголюбезаташихъ и святташихъ енископовъ Кирилла и Мемнона и свягаго собора. Мы думаемъ, что боголюбезный и благочестивъйшій императоръ ничего этого не знастъ. Въ противномъ случав враждующіе противъ насъ ве могли бы саблать того, чго насъ, терпящихъ несправедливости, не только не считають достойными сострадація, но еще обвиняють въ несправединостяхъ, тогда Karl страдая сами нисколько пе думаемъ мшеніи обилчикамъ. Прибыть вашей свлтости въ памъ не позволяетъ наше положеніе. Мы такъ кръпко заперты съ моря что не можемъ сообщить вашей святости томъ, что происходитъ. Ваши слезы и молитвы служать причиною того, что каждый изъ пасъ, кто не погибъ еще, держится тогоже митин объ этомъ предчеть: именно, мы про-

должаемъ отвергать согласіе съ нами, хотя начальства (мірскія) насъ сильно къ тому принуждають. Въ этомъ случат мы раздвляемъ вашъ здравый образъ мыслей, зная, что вы союзники съ нами въ подвигахъ и наградахъ, н что бываеть съ любящими святыхъ ковъ, то является въвашемъ благочестін. Ибо. не участвуя въ борьбъ, вы одвакожъ труда удостоились вънцовъ, за благорасноложеніе къ обидимымъ, за осужденіе обижающихъ, такъ что, по нашему мевнію, не смотря на отсутствіе, вы ничего не теряете, когда согласны съ нашими мыслями. Для сражающихся служить немалымъ пособіемъ и даже великимъ утвшеніемъ то, что, какъ намъ навъстно, вы сдълали, усиливая ревность въ народъ и возбуждая къ бодрствованію противъ враговъ. Остается желать только, чтобы, оставаясь на своемъ мъстъ, вы сообщали намъ, что тамъ ледается, и о нашихъ обстоятельствахъ доводили до свъдънія божественнъйшихъ императоровъ и святой Церкви. Это составитъ болъе важное пособіе, нежели то, что прибывъ къ намъ, решились переносить изпурительные труды вивств съ нами осажденными. Въ той мысли, что прежнее наше посланіе не дошло до вашего свъдънія, мы отправили къ вашему благочестію списокъ съ него. Другое донесение также мы послади и благочестивъйшимъ императорамъ. Да потрудится ваше благочестіе узпать, доставлено ли имъ донесевіе и, если доставлено, то напишите имъ объ вемъ. Если же не доставлено, то пусть узнаетъ ихъ благочестіе по крайвъй мъръ о томъ, что премеде въкоторые наши клеветники постарались скрыть отъ нихъ. Желаемъ здравствовать вамъ о Господъ, возлюбленвые и вожделъйный пъйшіе братія!

Прошеніе и ходатайство константинопольскаго клира о святом в ефесском в соборь.

Зная, что ваше благочестіе высоко цвнить святыя церкви Божін и проповъдуемую въ нихъ и преданную намъ отъ отцевъ въру, и чувствуя притомъ, сколько мы за нее потеривли трудовъ, и сколько добра оказало ваше благочестие свопмъ стараниемъ объ ней.мы осмъливаемся безпокопть выше христолюбивое внимание и увъдочить васъ о настоящемъ церквахъ. Начальникъ смятенін въ исповъданія, благочестнивійшіе императоты, между прочими узаконеніями, повельваетъ и повиноваться всякому пачальству и власти, до тъхъ поръ, пока это повиловенів будеть полезно для души; когда же ото становится неполезнымъ, тогда изъясинтели ботвенныхъ законовъ повельвають быть смви и предъ вашею верховною властию, осоно если императорская власть славится дёлаправославія. Они сами считали это высшею родътелио и поставляли въ этомъ особендля себя честь и до сихъ поръ постоянно шають намъ: глаголахъ предъ цари, и не вадажея (Псал. 118, 46), и такимъ обраъ побуждають подражать въ подобныхъ чаяхъ. Будучи убъждены, что такая смъть теперь для насъ благовременна, мы наящимъ посланіемъ объявляемь вашему блаестио наши намърения, именно: если ваше ичество низложение святьйшихъ и боголювъйшихъ еписконовъ Кирилла и Мемнона, тавленное отступниками отъ святаго собора, конхъбольшая часть сретики, люди не прилежащие ни къ Церкви ни къ гражданскому цеству, утвердите покорившись внушению ныхъ лицъ, составившихъ такой приговоръ захватившихъ себъ власть, и одобрите ть приговоръ безумный и неосновательный вевхъ отношенияхъ, потому что ни при нав не было сонаволенія на него отъ каконабудь святаго собора, имъющаго власть ать подобныя двла, ин посав не посавдоо обличения въ ченъ нибудь, воспрещенъ священству: то мы нев, съ подобающею стіанамъ ревностію, готовы, вм'єсть съ

вышеупомянутыми святьйшими мужами, подвергнуться всякой опасности и мужественно испытать всякія несчастія, надъясь чрезъ это воздать имъ должную награду за ихъ страданія за въру. Каждый изъ насъ твердо держится этого намъренія, и мы настоятельно симъ священное ваше величество и требуетъ, по нашему убъждению справедливо, чтобы вы утвердили приговоръ техъ, коихъ больше числомъ, кои выше по важности занимаемыхъ ими престоловъ, и по тщательномъ изследованін правой в'вры согласно присоединилесь къ святейшему мужу и уведомляли ваше величество о томъ, какъ онъ нраво мудрствуетъ. Просимъ васъ не оставлять въ смятелін вседенную, ни подъ предлогомъ мира, ни потому, что, повидниому, отделилась небольшая часть Востока, которая, какъ выше сказано, не будетъ лишена единенія, если согласится содержать то, что опредълено церковными правилами. Ибо если предводитель вселенскаго собора, съ которымъ всв были согласны въ опредъленіи низложенія, потерпить что нибудь несогласное съ правилами, и притомъ тогда, какъ ваше благочестіе справедливо отвергло общеніе съ еретиками и для того созвало соборъ, чтобы онъ воспользовался властію делать свои собственныя постановленія: то очевидно, что, учинивъ несправедливость

ему, вы оскорбите и всвхъ согласныхъ шимъ; нужно будетъ съ упомянутыми святъйшими мужами низложить всъхъ епископовъ во вселенной; православное учение будетъ находиться у Арія или Евномія, такъ какъ Несторій по справедливости низложенъ за нечестивое ученіе, а святыйтіе епископы Кирилль и Меннонъ подвергансь одинаковому съ нимъ наказанію по клеветь, незаслуженно, несправедливо и беззаконно. Итакъ, христолюбивые императоры! не пренебрегайте твиъ, что Церковь, воспитавшая васъ и воздвигающая вашему величеству знаменія побъды надъ непріятелями, находится въ раздоръ; не сдълайте свое ствование временемъ мученичества; припомните, какъ сильно любили Церковь ваши предки и какъ всв они повиновались соборамъ тыхъ отцевъ, бывшимъ въ ихъ времена, утверждая ихъ опредъленія своими законами, внушали въ нимъ уважение. Подобно вмъ, и вы благоволите поступить въ отношеніи къ созванному вами нынъ собору, чтобы онъ чисто и непорочно могъ воздать благодарение за ваше царство и чтобы мы также могли вознести ко Владыкъ Христу искренвія молитвы о непоколебимости державы вашей, благочестивъйшіе и христолюбивые императоры!

BC. C. 61



Наставленіе святаго собора, даннов сланным в отъ него въ Константин благоговъйныйшимъ епископамъ, о п

какъ вести дъло о восточныхъ

Боголюбезнъйшему и благочестивъ
пресвитеру Филиппу, представляющему
лице святъйшаго епископа апостольской
ры великаго Рича, Келестина, и благо
въйшимъ епископамъ Аркадію, Ювеналію
віану, Фирму, Феодоту, Акакію, Евоптію
тый и вселенскій соборъ, по благодат
жіей и по повельнію благочестивъйших
нераторовъ, собравшійся въ ефесекой п
поліи, о Господъ желаетъ всякаго блага

Получивъ позволеніе благочестивъй христолюбивыхъ императоровъ отправи вимъ пословъ отъ всей вселенной, котор лицъ собравшихся виъстъ съ нами въ е о интрополіи, предприняла борьбу за прав ную въру, мы избрали ваше благочесті ручивъ вамъ, какъ предъ лицемъ Христ датайство за православіе и за святыхъ о и братій святъйшаго и праведиъйшаго епископа Кирилла и боголюбезнъйшаго скопа Мемнона. Заботясь другъ о дру своей и вашей безопасности, мы изла ванъ настоящія правила, такъ чтобы и помнить, зачьть мы васъ послали, и вамъ что вы сверхъ этого не должны ничего аблать. Итакъ, прежде всего должно знать вашей праведности, что вы викакимъ образомъ должны принимать общенія съ Іоанномъ анвсвиъ его отступническимъ тіохійскимъ и скопищемъ, какъ потому, что они не согласились съ вами низложить Несторія проповілника нечестія, даже защищали его до вашего отправленія отсюда, и, вопреки всемъ правиламъ, осмвлились осудить святьйшаго и боголюбезнъйшаго архіепископа Кирилла твйшаго и боголюбезнвишаго епископа мпова, такъ и потому, что они и нынъ стараются защищать ученіе Несторія (нъкоторые наъ нихъ келестіане и потому уже низложены) н дерзають поносить вселенской соборь, какъбы еретическій. Если со стороны благочестивышаго императора послыдуеть какое ипбудь принуждение (ибо должно повиноваться христолюбивой и благочестивой державъ), и если вытеупомянутые согласятся подписать низложепіе Несторія, письменно просить прощенія въ своихъ лерзостяхъ противъ нашихъ предстаз. телей и особенно проклясть ученіе Несторія. отвергнуть его единомышленниковъ и вмъсть съ нами ходатайствовать о возвращении къ намъ святьйшихъ архіеписконовъ Кирилла и Мемнова: то мы позволяемъ вашей святости имъ общеніе и написать объщать къ намъ, такъ чтобы, когда и мы согласимся съ вами, могъ быть заключенъ съ ними совершенный миръ, но объщать пиъ общеніе не прежде, какъ святому собору возвращены будуть его предсъдатели. Да будетъ также пзвъстно вашей святости, что если что нибудь изъ сихъ правилъ будетъ нарушено, то святый соборъ ни дъявій вашихъ не одобритъ, ни васъ не будетъ имъть въ общеніи.

Вериніанъ, епископъ пергійскій, подписалъ. Подписались также и всъ благочестивъйшіе и святьйшіе епископы, перечисленные въ дъяніахъ.

Когда святый соборъ даль такой запретительный указъ и отправиль упомянутыхъ повъренныхъ, тогда и другая сторона Іоаннова послада также въ Константинополь своихъ повъренныхъ.

Списокъ съ донесенія святаго собора, посланнаго съ епископами Ювеналіємъ, Фирмомъ, Флавіаномъ, Аркадіємъ, Осодо-томъ, Акакіємъ, Евоптіємъ, и пресвитеромъ Филиппомъ.

Благочестивъйшимъ и боголюбезнъйшимъ и христолюбивымъ императорамъ, побъдителянъ, торжествующимъ, августъйшимъ— Оеодосію и Валентиніану, святый соборъ, по благодати Божіей и по изволенію вашего величества, собравшійся въ ефесской митрополіи.

Всъ дъйствія вашя, христолюбивъйшіе императоры, достойны хвалы и ють великую ревность по благочестію. Поэтому всь мы вообще и кажлый въ частности возсылаемъ молитвы Христу и просимъ сохранить васъ для вселенной на въки. Такъ какъ и нынъ ваше благочестіе, преклонившись на наши прошевія, чрезъ знативимаго и славивимаго комита Іоапна повельло вселенскому собору послать, но его усмотрънію, къ вашему величеству боголюбезнъйшихъ епископовъ и увъдомить обо всъхъ нашихъ дълахъ: то мы, принося благодарность вашему величеству, избрали святейшихъ боголюбезнышихъ епископовъ-Аркадія, Ювеналія, Флавіана, Фирма, Осодота, Акакія, Евоптія и Филиппа пресвитера, занимающаго на соборъ мъсто святвищаго и боголюбезнъйшаго Келестина, епископа апостольской каоедры великаго Рима, и при настоящемъ посланіи препровождаемъ ихъ къ вашей свътлости, надъясь, что вы примете и шаете ихъ благомилостиво. Зная, что христолюбивая и Богу преданная душа ваша высоко ставить служение Христу, поборающему васъ и спасающему васъ, и почитаеть во всемъ его священиковъ, по словамъ его: слушаяй

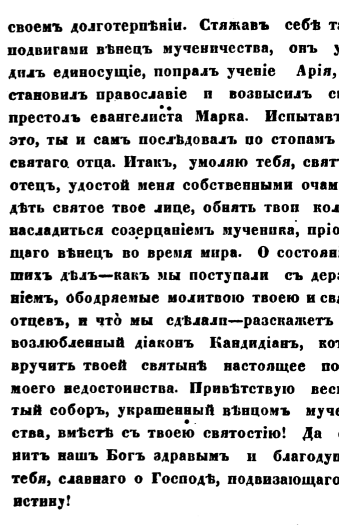
вась, жене слушаеть (Лук. 10, 16), и: вась пріемлеть, мене пріемлеть (Мато 40), мы осмъзиваемся присовокупить к сланію и указаніе на скорби наши. Такъ по благочестивому вашему повельнію, мы были въ ефесскую митрополію не для другаго, какъ для внимательнаго разсун о въръ, непоколебимую отъ въка тишин торой возмутило нечестивое учение Нес то сообразно съ этимъ, спустя 16 дпей назначеннаго срока, им предположили вить соборное совъщание относительно учевія и пригласили Несторія, своимъ ніемъ возмущающаго церкви. Но какъ удерживаемый лукавою совъстію, не х явиться, то мы, изследовавъ письменно женное имъ нечестнвое ученіе о вопло Владыки Христа, прокляли это ученіе, а кто вымыслильего, лишили епископскаго. инства. Но Іоанпъ антіохійскій едва з спуста 22 дня послъ указанваго срог какъ-бы въ отмщеніе намъ за ревность и ръ, собраль около себя человъкъ 30 и. вного болве; -- один изъ вихъ были веле а другіе низложены залодго прежде. О наль на самихъ предсъдателей нашихъ винтелей по православію, святъйшаго н любезявищаго архіспископа александрі Кирилля и святьйшаго и боголюбесин епископа нашего Мемнона, хотя они не были ни обвинены имъ, ни призваны (въ судъ), согласно съ церковными правилами, подвергъ ихъ безчестному низложению и обманулъ ваше благочестивое и боголюбезное вниманіе, представивъ вамъ, будто святый вселенскій соборъ участвоваль вивств сънимъ въ этомъ несправедливомь двяв. Посему святый вселенскій соборъ, на которомъ присутствовалъ и святъйтій и боголюбезнийшій архіенисковы великаго вашего Рима Келестинъ, и весь западный соборъ, чрезъ посланныхъ къ намъ святвишихъ епископовъ, и вся Африка и Иллирійская область, основываясь на церковныхъ нравилахъ, опредълиль, чтобы какъ самъ Іоаннъ, начальникъ отступнического сборища, такъ и всв его сообщияки, были лишены всякаго церковнаго общенія, ляшиль ихъ права священноавйствія и ниспровергъ незаконныя ихъ двянія. Ваше величество мы и прежде ув'вдомляли объ этомъ, и нынв, чрезъ настоящее посланіе и посланныхъ епископовъ, припадая къ вашимъ благочестивымъ стопамъ, съ простертыми руками, умоляемъ васъ уничтожить совершенно то, что хитростію сдвлано противъ богодюбезнайшихъ епископовъ Кирилла и Мемнона, и не имъетъ инкакого освованія въ священныхъ канонахъ; да не будеть соборь вашь безь главы и да не сокрушаемся мы и всв Христовы священиям во вселенной непрестанною скорбію объ упомянутыхъ предсъдателяхъ, но, нолучивъ просимое, со всвии церквами вселенной да возсылаемъ ко Владынъ Христу обычныя молитвы о всегдащией непоколебимости христолюбиваго вашего царства! Ибо клевета, возведенная на нихъ Іоавномъ антіохійскимъ и его сообщниками; относится и по встыть намъ, какъ единолушнымъ съ ними въ въръ и священнослуженін. И весь западный соборъ свидътельствуеть о чистотв и непорочности ихъ въры, и мы сами убъждены въ этомъ и подписью подъ дъявіями собора удостовъряли, что онв православны и единомысленны съ нашими святыми отнами относительно догматовъ апостольской и ваоблической Церкви. Итанъ просимъ ваше величество: разръщите отъ узъ и васъ самихъ; ибо съ узниками, какъ братіями и предсъдателями святаго собора, и мы сами остаемся узниками.

## Посланіе Алипія къ Кириллу.

Святьйшему и боголюбезнъйшему архіепископу Кириллу, Альпій пресвитеръ (церква) апостоловъ, о Господъ желаетъ всяваго блага.

Блаженъ человъкъ, котораго Богъ удостоитъ перваго узръть очами любви боголю-

безную и святую главу твою, носящую вънецъ мученичества за исповъдание! Ибо ты, святьйшій отець, съ бодрымь взоромь прошель путь святыхъ отцевъ, и хромающихъ на оба кольна научиль право "идти къ Ты облекся мужествомъ Иліи и одинъ воспривяль ревность Финесса; ты **Заградилъ** нечестивыя уста ядовитаго змія, ниспровергъ прожорливаго Вила и суетную его надежду (власть и начальство, доставшіяся ему за деньги), обезсилиль, уничтожиль и ниспровергь золотую статую. И какія уста, полныя духоввыхъ благоуханій, возмогуть возв'єстить лу твоей ревности, когда ты сдвлался истиннымъ подражателемъ дяди своего, блаженнаго Ософида! Ты увънчался мученичествомъ блаженнаго Аоанасія. Ибо, какъ онъ избъжаль хитростей, подобно скаламъ разставленнымъ беззаконными еретиками, отразивъ ихъ отъ себя молитвами, такъ и твоя святывя чистою жизнію и непорочною совъстію утишила козни, подобно бурямъ воздвигнутыя нечестивыми. Блаженный Асанасій после многихъ ложныхъ обвиненій, возведенныхъ ва него еретиками, жизнь въ чужой стравъ принялъ виъсто изгнанія, по воль тогдашнихъ правителей; и чъмъ болъе скверныя эти уста старались сплетать ложныхъ обвиненій на него, твиъ болъе чистымъ и свътлымъ явдялся онъ при



конецъ перваго тома.

## ОГЛАВЛЕНІЕ

## перваго тома

## **ДЪЯВІЙ ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ.**

| •                                           | стран. |
|---------------------------------------------|--------|
| Отъ надателей                               | 3.     |
| I.                                          |        |
| COBOP'S HHRENCRIN, BCRARHCRIN MEPBEND.      |        |
| · Историческія свёдёнія о никейскомъ, г     | 1ep-   |
| вомъ вселенскомъ, соборъ                    |        |
| александрійскаго                            | 32.    |
| скаго, къ Александру, епископу константиноп | •      |
| скому                                       | 40.    |
| скопу Александру и пресвитеру Арію          |        |
| и аріанамъ                                  | 73.    |
| тину отъ собора                             | 86.    |
| бору                                        | 88.    |
| dopy                                        |        |



| 0     | TOM  | ъ, как | FAD C           | 0СОФ8  | MH    | говоре | но б  |
|-------|------|--------|-----------------|--------|-------|--------|-------|
| ногое | въ   | защит  | у Арія          | прот   | ивъ ( | собора | СВЯТІ |
| тцевъ | , н  | KAKЪ ( | о <b>динъ</b> 1 | изъ ф  | плос  | ФОВЪ   | былъ  |
| ашент | ь къ | въръ   | Христ           | овой   | прос  | тыми   | CTOB  |
| дного | CB.  | стари  | ι <b>a</b>      |        |       |        |       |
| C     | Kan  | · ·    | napan:          | e iu a | watu  | 8      | 00003 |

въ единомъ Божествъ Отца и Сына и Св. Д Правила никейскаго собора.... Важиъйшія лица, бывшія на соборъ.

Посланіе выператора Константіна къ ал сандрійской церкви противъ Арія....

Посланіе императора Константина ко всепископамъ и народамъ.....

Соборное посланіе къ церявамъ Божів находящимся въ Александрін, Египтъ, Пентапо Лявін и во всей поднебесной, клиру и міряна исповъдующимъ православную въру....

Окружное посланіе Евсевія, епископа Коріи палествиской......

Отрывовъ изъ увѣщательной рѣчи импо тора Константина въ епископамъ предъ отпр деніемъ ихъ изъ Никеи послѣ собора...

Посланіе императора Константина къни мидійцамъ противъ Евсевія и Өеогинса . .

| стран.                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ıı.                                                                                           |
| СОБОРЪ КОНСТАВТИНОПОЛЬСКІЙ 1-Й, ВСЕЛЕНСКІЙ ВТОРЫЙ.<br>Историческія свёденія о второмъ вселен- |
| скомъ соборъ                                                                                  |
| Слово св. Григорія назіанзена, произнесен-                                                    |
| ное въ присутствии ста пятилесяти епископовъ                                                  |
| собора                                                                                        |
| Правила ста пятидесяти святыхъ отцевъ,                                                        |
| собравшихся въ Константинополъ, во время кон-                                                 |
| сульства Флавія Евхерія и Флавія Евагрія 263.                                                 |
| Символъ в'вры, изложенный константино-                                                        |
| польскимъ соборомъ                                                                            |
| Подписы ста пятидесяти епископовъ, при-                                                       |
| сутствовавшихъ на этомъ соборъ                                                                |
| Посланіе къ римской Церкви, отъ еписко-                                                       |
| повъ, собиравшихся въ Константинополъ 282.                                                    |
| III.                                                                                          |
| COBOPЪ ROBCCKIË, BCRARHCKIË TPETIË.                                                           |
| Историческія свіддінія о третьемъ вселен-                                                     |
| скомъ соборѣ                                                                                  |
| отдъление первое.                                                                             |
| предшествующіе собору акты.                                                                   |
| Бесвда Прокла, епископа кизическаго, го-                                                      |
| воренная въ присутствии Несторія въ великой                                                   |
| константинопольской церкви, о вочелов тченів Гос-                                             |
| пода нашего Інсуса Христа, о томъ, что святая                                                 |
| Дъва Марія есть Богородица, и что родившійся                                                  |
| отъ нея не есть Богъ только и не есть человъкъ                                                |
| только, но Емманувать, который есть вывств Богъ                                               |
| н человъкъ, неслитно и непреложно                                                             |
| Посланіе Кирилла, епископа александрій-                                                       |

| 804                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| скаго, къ Несторію, когда узналь о неправномъ образвето мыслей                                                                                                                                                                  |
| Свидівтельство константинопольскаго кл<br>всенародно возвіщенное всей Церкви, о т<br>что Несторій единомыслень съ Павломъ с<br>ситскимъ, который, за сто шестьдесять ліст<br>Несторія, православными епископами пре<br>анавемів |
| скаго, къ Келестину, епископу римскому. Пославіе Келестина къ Кириллу Песланіе Несторія къ Келестину, папъ скому                                                                                                                |
| Посланіе Келестина къ Несторію Посланіе Келестина къ клиру и на константинопольскому                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                 |

| стран.                                                  |
|---------------------------------------------------------|
| Госланіе Келестина къ Іоанау, епископу                  |
| івскому                                                 |
| Іосланіе Кирилла, епископа александрій-                 |
| къ Іоанну антіохійскому415.                             |
| Іосланіе Кирилла, епископа александрійска-              |
| Акакію, епископу веррійскому, о Несторів. 418.          |
| Іосланіе Акакія, епископа веррійскаго, къ               |
| iay                                                     |
| Іосланіе Кирилла къ Ювеналію, епископу                  |
| лимскому                                                |
| Іосланіе, писанное Іоанномъ, епископомъ                 |
| ійскимъ, къ Несторію 429.                               |
| Іосланіе Кирилла, епископа александрійска-              |
| . Несторію объ отлученій (в внанемы Ки-                 |
| вы)                                                     |
| Іославіе тогоже Кирилла къ клиру и наро-                |
| нстантинопольскому                                      |
| огоже (Кирилла) и тогоже собора (по-                    |
| в) къ монахамъ константинопольскимъ 458.                |
| ученіе Несторія и его анавемы, направлен-               |
| противъ анасемъ Кирилја                                 |
| Ірошеніе діакона Василія и прочихъ мо-                  |
| ъ                                                       |
| рамата императоровъ Өеодосія и Валенти-                 |
| къ епископу александрійскому Кириллу. 475.              |
| Высочасшая грамата, посланная въ Але-                   |
| ю, къ епископу Кирпалу и къ епископамъ                  |
| гныхъ митрополій                                        |
| Іервое посланіе Кирилла, писанное изъ Ро-               |
| прежде собора                                           |
| гоже посланіе второв                                    |
| ысочайшая грамата, посланная святому со-                |
| презъ придворнаго сановника Кандидіана,                 |
| -kana 'akawa kama a sa |
|                                                         |



| стран.                                            |
|---------------------------------------------------|
| которому поручено и наблюдение благочиния на      |
| соборъ                                            |
| Пославіе Іоанна антіохійскаго къ Кириллу. 489.    |
| отдъленіе второе.                                 |
| начало собора.                                    |
| ДЪЯНІЕ I-е (сов'ящанія собора) 491.               |
| Приговоръ о низложении Несторія (за под-          |
| писомъ всёхъ епископовъ)                          |
| Приговоръ низложенія, отосланный къ Не-           |
| сторію                                            |
| Посланіе къ клирикамъ в экономамъ перкви          |
| константинопольской, отправленное въ тотъ же      |
| день, въ который и къ самому Несторию ото-        |
| сланъ приговоръ о низложения его 608.             |
| Посланіе Кирилла къ некоторымъ лицамъ,            |
| принадлежащимъ къ клиру константинопольскому.609. |
| Донесеніе Несторія и единомысленямув св           |
| нимъ епископовъ къ императорамъ о дъяніяхъ        |
| св. собора, писанное до прибытія въ Ефесъ епи-    |
| скопа антіохійскаго 614.                          |
| Донесеніе св. собора благочестивъйшимъ го-        |
| сударямъ о низложенін Несторія 617.               |
| Посланіе собора къ клиру и народу кон-            |
| стантинопольскому                                 |
| Посланіе епископа Кирилла къ клиру и на-          |
| роду александрійскому                             |
| Второе посланіе тогоже Кирилла къ тому-           |
| же клиру и народу                                 |
| Посланіе Кирилла, писанное изъ Ефеса къ           |
| аввамъ монашествующихъ                            |
| Беседа Ригина, епископа города Констан-           |
| цін на о. Кипрѣ, говоренная въ Ефесѣ, по нез-     |
| ложени Несторія                                   |

| $\cdot$                                     | 7.1       |      |
|---------------------------------------------|-----------|------|
| . cmpan.                                    | R.        |      |
| Бесъда Кирилла, епископа александрійска-    |           |      |
| оворенная въ Ефесъ во время священнаго      | - 1/3     | 500  |
| нія, по низложеніи Несторія 632.            |           |      |
| Егоже (бесъда) противъ Несторія (гово-      |           | 1    |
| ня послъ того), какъ семь (епископовъ) при- | 100       |      |
| пинансь къ святой Марін                     |           |      |
| Дъянія оступническаго сборища:              | 1.0       |      |
| Записки о двянілут восточных вепископовь,   | 0.0       |      |
| оторыхъ они низлагають святьйшихъ Ки-       |           | -    |
| а и Мемнона и отлучають оть общенія         |           |      |
| ь, присутствовавшихъ на святомъ соборъ 644. |           | -    |
| Опредъление ихъ и подписы                   | 7.1       |      |
| Отлучительная грамата тъхъ же, посланная    |           |      |
| ому собору                                  | 1.0       | -    |
| Тъхъ же послание къ императору съ увъдо-    |           |      |
| іемъ о своихъ дъйствіяхъ и о прачинъ позд-  |           |      |
| прибытія антіохійскаго епископа 657.        |           |      |
| Посланіе Іоанна епископа антіохійскаго и    | 1         | 100  |
| пихъ съ нимъ (епископовъ) къ константино-   |           |      |
| скому клиру 659.                            | 200       | 1    |
| Тъхъ же посланіе къ константинопольскому    | 10 0.8    |      |
| ту                                          |           |      |
| Тъхъ же посланіе къ константинопольскому    |           | 13   |
| ду                                          | 1         |      |
| Тахъ же донесение къ императрицамъ 665.     |           |      |
| ДЪЯНІЕ II-е (совъщанія собора): запись, со- |           |      |
| ленная въ присутствіи прибывшихъ изъ Ри-    |           |      |
| пископовъ и пресвитеровъ                    |           | 100  |
| Посланіе паны Келестина къ императору       |           | -    |
| юсію                                        |           |      |
| Тогоже папы Келестина посланіе къ Кирил-    |           | 100  |
| пископу александрійскому 681.               |           |      |
| . с.                                        |           | (1)  |
|                                             |           |      |
|                                             | 1.9       |      |
| •                                           |           | -    |
| · ·                                         | A Comment | 1000 |

Digitized by Google

| ДВЯНІЕ III-е (сов'вщанія собора)            |
|---------------------------------------------|
| Донесеніе епископовъ и легатовъ, прибы      |
| шихъ изъ Рима, посланное святымъ соборомъ   |
| благочестивъйшимъ императорамъ, чрезъ діако |
| Евтиха                                      |
| Посланіе св. собора къ клиру и наро         |
| константинопольскому о низложении Несторія  |
| ДЪЯНІЕ IV-е (совъщанія собора): жало        |
| принесенная святому собору святыйшими ен    |
| скопами, Кирилломъ александрійскимъ и Меми  |
| номъ ефессиямъ                              |
| ДЪЯНІЕ V-е (совъщанія собора)               |
| Донесеніе, посланное святымъ соборо         |
| благочестивъйшимъ императорамъ о восточны   |
| (епископахъ)                                |
| Посланіе къ святьйшему и благочестив        |
| шему сослужителю Келестину                  |
| Беседа Кирилла, епископа александрійска     |
| противъ отступника Іоанна антіохійскаго     |
| ДЪЯНІЕ VI-е (совъщанія собора)              |
| Дѣянія по донесенію Харисія, который в      |
| каль суда предъ святымъ соборомъ противъ    |
| тыренадесятниковъ                           |
| Жалоба, поданная пресвитеромъ Харисіев      |
| Исповеданіе вёры пресвитера Харисія.        |
| Изложеніе неправаго символа                 |
| Подписи обманутыхъ                          |
| Опредъленіе святаго собора о въръ, в        |
| томъ, что донесъ Харисій (за подписомъ всъ  |
| епископовъ)                                 |
| Бесъда Кирилла, епископа александрійска     |
| сказанная въ Ефесъ предъ тъмъ, какъ онъ взя |
| быль комитомъ и заключенъ подъ стражу.      |
|                                             |

cmpan.

| Дъянія отступиическаго сборища:                |
|------------------------------------------------|
| Посланіе восточныхъ къ императору, съ          |
| оженіемъ символа святыхъ отцевъ никей-         |
| ъ, при чемъ они (восточные) противополага-     |
| опредъленія святаго и вселенскаго собора       |
| іямъ, изложеннымъ святѣйшямя Кирилломъ и       |
| юномъ                                          |
| Опредъленіе восточныхъ 781                     |
| Императорское носланіе, отправленное съ        |
| вникомъ Палладіємъ въ Ефесъ къ святвище-       |
| обору, объ отмънъ всего сдъланнаго отца-       |
| обора прежде, такъ какъ должно произойти       |
| е разсужденіе о въръ                           |
| Донесеніе Іоанна, архіепископа антіохійскаго,  |
| вшихъ съ нимъ, императору, посланное съ        |
| вникомъ Палладіемъ                             |
| Посланіе техъ же къ префекту и магистру. 792   |
| Посланіе техъ же къ надзирателю и ад-          |
| ry                                             |
| Донесеніе восточнаго (Іоаннова) собора по-     |
| носному императору, снова объявляющее          |
| отлученіи Кирилла и Мемнона795                 |
| Донесеніе восточныхъ благочестив в в шему      |
| ратору, врученное ими, вывств съ предылу-      |
| ь донесеніемъ, знатнъйшему комиту Иринею. 799. |
| Посланіе комита Иринея къ восточнымъ           |
| всемъ, что онъ сдълалъ по прибытія въ Кон-     |
| ниополь и по доставленіи ихъ донесеній. 800    |
| Посланіе благочестивъйшихъ императоровъ        |
| му и великому собору, чрезъ комита Іоанна. 804 |
| Посланіе номита Іоанна къ императорамъ         |
| Феса.,                                         |



| Наставленіе (анструкція), съ которымъ вс   |
|--------------------------------------------|
| точные отправили отъ себя въ Константинопо |
| епископовъ, для состязанія на судів съ нра |
| славными епископами, посланными также      |
| Константинополь отъ вселенскаго собора     |
| Первое прошеніе еретиковъ, посланное       |
| императору изъ Халкидона                   |
| Второе прошеніе тахъже, отправленное       |
| Халкидона къ августу Өеодосію              |
| Третіе прошеніе еретиковъ, пославное       |
| императорамъ изъ тогоже города             |
| Посланіе тахъ же въсвоимъ (единомысля      |
| лямъ) въ Ефесъ                             |
| Посланіе Өеодорита, епископа кирскаго,     |
| Халкидона къ епископу јеранольскому        |
| Часть бесёды Оеодорита, епископа кирска    |
| въ Халкидонъ, къ посламъ еретиковъ и доб   |
| желателямъ Несторія                        |
| Бесъла Іоанна, епископа антіохійскаго, п   |
| изнесенная въ Халкидонъ, посль бесьды Өео  |
| рита, для воодушевленія своихъ (единомыс   |
| телей)                                     |
| . Къ тъмъ же другое посланіе еретиковъ     |
| которомъ они преждевременно хвалятся побъл |
| Посланіе къ епископу Руфу накотор          |
| восточныхъ, бывшихъ послами въ Константи   |
| doa's                                      |
| Списки посланій восточных в сретиковъ,     |
| торые отъ лица всъхъ .были послами . въ Н  |
| стантинополъ                               |
| Донесеніе восточныхъ, жившихъ въ Еф        |
| августамъ Өеодосію и Валентиніану          |

| 311                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|
| стран.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | 100 |
| осланіе еретических пословъ къ своимъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |     |
| ыслителямъ) въ Ефесъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |     |
| A transport of the same of the |       |     |
| инія православных ва которых в об-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |     |
| отся прежде указанныя козни от-<br>ступниковъ (отъ Церкви).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |     |
| етуппиково (ото церкви).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | *     |     |
| всокъ съ донесенія святаго собора, по-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |     |
| го имъ съ Палладіемъ магистріаномъ, въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | -   |
| я календы, въ седмой день м'Есяца Епифи,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4     |     |
| индиктіона                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |     |
| вътъ еписконовъ, находившихся въ Кон-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       | 6   |
| пополь, на посланіе собора                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |     |
| исокъ съ посланія, посланнаго святому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |     |
| константинопольскимъ клиромъ 863.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |     |
| исокъ съ отвътнаго посланія святаго со-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7     |     |
| а вмператорскую грамату, читанную знат-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |     |
| нь комитомъ Іоанномъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | +     |     |
| писокъ съ посланія Кирилла, архіепископа                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |     |
| нарійскаго, къ клиру и народу констан-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |     |
| льскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |     |
| исокъ съ посланія ефесскаго епископа Мем-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |     |
| ъ константинопольскому клиру 870.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |     |
| осланіе собора къ императорамь объ осво-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |     |
| ін Кирилла и Мемнона                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14 40 | - 1 |
| осланіе собора къ константинопольскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |     |
| исокъ съ посланія архіепископа Кирилла                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       | -   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 100   |     |
| гоговьйньйшимъ епископамъ Осопемиту,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |     |
| ону и Даніилу, находившимся въ Констан-<br>ль, о тьхъ коварствахъ, какія онъ испы-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |     |
| ть Несторія и Іоанна                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |     |
| is ilectopin a roadad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14.   | 1   |
| 1935                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 191   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 310   | 12  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |     |

Списокъ съ посланія епископовъ, нахо шихся въ Константинополь, къ святому со ефесскому, въ 20 день Месори, индиктіона

Отвітное посланіе собора къ тімъ же скопамъ, находящимся въ Константинополіз

Прошеніе в ходатайство константиної скаго клира о святомъ ефесскомъ соборъ.

Наставление святаго собора, данное понымъ отъ него въ Костантинополь благого нъйшимъ епископамъ, о томъ, какъ вести о восточныхъ............

Списовъ съ донесенія святаго собора, сланнаго съ епископами Ювеналіемъ, Фиры Флавіаномъ, Аркадіемъ, Өеодотомъ, Акак Евоптіемъ, и пресвитеромъ Филиппомъ. . .

Посланіе Алипія къ Кириллу....

