

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

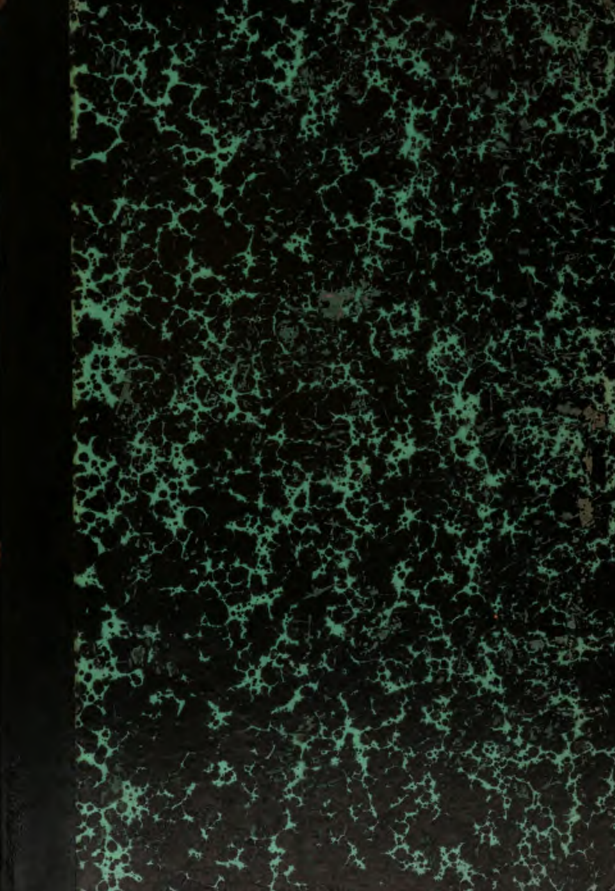
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



P Slow 484, 25 (21)



HARVARD COLLEGE LIBRARY

## ИЗВЪСТІЯ

# ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА

**КНЯЗЯ** БЕЗБОРОДКО

Въ нъжинъ.

TOM'S XXI

# PENDUTURE OF THE PROPERTY OF THE PARTY PHONE OF THE

### СОДЕРЖАНІЕ.

- 1. Отчетъ о состояніи Института за 1902—1903 учебный годъ.
- 2. Правила Историко-филологического кружка при Ипститутъ.
- 3. Описаніе рукописей библіотеки. (Пріобрѣтенія 1901—1903 гг.). Составиль проф. М. Сперанскій.
- 4. Школьный вопросъ въ древней Греціи. Проф. В. Бурзи.
- 5. О красноръчіи у древнихъ Еллиновъ. Проф. А. Покровскиго.
- 6. Въ намять профессора П. И. Люперсольскаго. Проф. М. Вережкова.
- 7. Недуги нашего учебнаго дъла. Н. Скворцови.
- 8. О Введеній въ Исторію Греціи проф. В. П. Бузескула, Проф. А. Покровскиго.
- 9. Изъ исторін раскола на Въткъ и въ Стародубьъ XVII—XVIII вв. Выпускъ II (Продолженіе). М. Лилеева.



Н Б Ж И Н Ъ. Типо-литографія М. В. Глезера. 1 9 0 4.



P Slav 484.25 (21)

**Печатано по** постановленію Конференціи Псторико-Филологическаго Института Князя Безбородко. Директоръ Института Ф. Гельбке.

(1.18 1.1871) (1.18 1.1871) (1.18 1.1871)

### отчетъ

о состояніи

# ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА

KA. SESBOPOAKO

за 1902—1903 учебн**ый** годъ.









Печатано по постановленію конференціи Историко-Филологическаго Института Князя Безбородко. Директоръ Института Ф. Гельбке.

### ОТЧЕТЪ

### о состояніи Историко-Филологическаго Института Кн. Безбородко

за 1902—1903 учебный годг.

Въ личномъ составъ Института произошли слъдующія изміненія: Высочайшимъ приказомъ по гражданскому въдомству отъ 24 іюля 1903 г., магистръ греческой словесности экстраординарный профессоръ М. И. Мандесъ назначенъ ординарнымъ профессоромъ по греческой

словесности.

Высочайшимъ приказомъ по гражданскому вѣдомству отъ 8 авг. 1903 г., преподаватель Института, с. с. А. И. Шнукъ назначенъ п. д. экстраординарнаго профессора по римской словесности.

Приказомъ Г. Попечителя Кіевскаго Учебнаго Округа отъ 23 окт. 1902 г., уволенъ съ 20 сент. 1902 г., согласно прошенію, по болівни, отъ службы экономъ и экзекуторъ Института титулярный совітникъ Жила.

Приказомъ Г. Попечителя Кіевскаго Учебнаго Округа отъ 16 нояб. 1902 г., утвержденъ въ должности эконома и экзекутора Института окончившій курсъ реальнаго училища *Горячкинз*.

Членами библіотечной коммиссіи были въ истекшемъ году профессора: М. Н. Сперанскій, В. К. Пискорскій, М. И. Мандесъ, А. И. Покровскій, Б. Ф. Бурзи и преподаватель В. И. Розановъ.

Членомъ Правленія Института, по истеченіи годичнаго срока, вновь избранъ Конференціей въ засъданіи отъ 23 ноября 1902 г. на слъдующій годичный срокъ прежній членъ Правленія, ординарный профессоръ М. Н. Бережковъ.

Всемилостивъйше награждены орденомъ св. Станислава 2-й степе-

ни ординарный профессоръ *М. Н. Сперанскій* и орденомъ св. Станислава 3-й степени наставникъ студентовъ и преподаватель Института *В. И. Разановъ*.

Преосвященнъйшимъ Антоніемъ, Епископомъ Черниговскимъ и Нъжинскимъ 4 ноября 1902 г., награжденъ фіалетовою скуфіею законоучитель Института священникъ А. В. Лобачевскій.

Высочайшимъ приказомъ по гражданскому вѣдомству отъ 12 ноября 1902 г., утверждены въ чинахъ, соотвѣтствующихъ ихъ должностямъ: ординарный профессоръ В. К. Пискорскій въ чинѣ статскаго совѣтника со старшинствомъ съ 2 янв. 1901 г., экстраординарные профессора Б. Ф. Бурзи въ чинѣ коллежскаго совѣтника со старшинствомъ съ 10 авг. 1901 г., М. И. Мандест и К. Ф. Радченко въ томъ-же чинѣ со старшинствомъ съ 14 сент. 1901 г.

Темъ же Высочайшимъ приказомъ произведенъ, за выслугою леть, наставникъ студентовъ и преподаватель Ииститута, надворный советникъ В. И. Розановъ въ чинъ коллежскаго советника со старшинствомъ съ 10 сент. 1899 г.

Къ началу 1902/3 учебнаго года состояло въ Институтъ сшуденжют: въ I курсъ—27, во II курсъ—24, въ III курсъ—35, въ IV курсъ—14, а всего 100 студентовъ.

Въ началь отчетнаго года уволено, согласно прошенію, 2 студента І курса и принято 2 студента, одинь—на ІІІ курсъ, выбывшій наъчисла студентовъ для перехода въ С.-Петербургскій Историко-Филологическій Институтъ и до начала занятій изъявившій желаніе вернуться въ Нъжинскій Институтъ, второй—на І курсъ, зачисленный кандидатомъ на случай, если-бы до истеченія перваго учебнаго місяца открылась вакансія.

4 апрыля 1903 г. скончался студенть IV курса Сергый Юрьевъ.

По результатамъ окончательныхъ и переводныхъ испытаній въ май и іюнь 1903 г.—1) удостоены званія учителя гимназіи всв 13 студентовь IV курса, въ томъ числь 1 классикъ, 6 словесниковъ и 6 историковъ;—2) переведены изъ III курса въ IV 35 студентовъ (1 классикъ, 22 словесника и 12 историковъ); одинъ студенть, по бользни не державшій переводныхъ испытаній, оставленъ на второй годъ въ III курсь;—3)переведенъ изъ II курса въ III 21 студенть, 2 студента оставлено на второй годъ во второмъ курсь и 1 студентъ уволенъ изъ

Института, согласно прошенію;—4) изъ 26 студентовъ I вурса переведены во II вурсъ 19 студентовъ, 2 студента оставлено на второй годъ въ I курсъ и 5 студентовъ I вурса уволено изъ Института, согласно прошенію.

Къ начату 1903/4 академическаго года заявило о своемъ желанія поступить въ Институть 32 человѣка, въ томъ числѣ 10 студентовъ университетовъ и другихъ высшихъ учебныхъ заведеній, 21 воспитанникъ гимназій и 1 воспитанникъ коллегіи Галагана. Исъ нихъ принято вь І курсъ по аттестатамъ зрѣлости: 1) 18 воспитанниковъ гимназій, 2) 1 воспитанникъ коллегіи Галагана и 3) 1 студентъ университета: Такимъ образомъ, въ настоящее время состоитъ въ Институтѣ студентовъ: въ І курсѣ—22, во ІІ курсѣ—21, въ ІІІ курсѣ—22 и въ ІУ курсѣ—35, а всего—100 студентовъ.

Изъ 13 студентовъ окончившихъ курсъ въ іюнъ отчетнаго получили назначеніе: Кириллова — въ Бердянскую гимназію преподавателемъ древнихъ языковъ, Шеллеръ-въ Рыльскую прогимназію преподавателемъ древнихъ языковъ, Михайлосъ-въ Бакинскую прогимнавію преподавателемъ русскаго языка, Анненковъ-въ Астраханское реальное училище преподавателемъ русскаго языка, Незнамовъ-въ Оренбургское реальное училище преподавателемъ русскаго языва и исторіи, Горяимоет - въ Самаркандскую прогимназію преподавателемъ русскаго языка, Грацкій—въ Иркутское промышленное училище преподавателемъ исторів. Остроумова - въ Екатеринодарскую мужскую гимназію учителемъ русскаго языва, Романовскій-въ Нарвскую гимназію учителемъ русскаго языка, Шейковъ-въ Эриванскую гимназію учителемъ древнихъ языковъ, Яворскій-въ Черниговское реальное училище учителемъ исторіи и географія, Бакаловз-въ Екатеринославское І реальное училище учителемъ русскаго языка. Смирновъ, по постановленію Конференціи, оставленъ въ настоящемъ году безъ назначенія по бользии.

Преподаваніе въ Институтъ въ отчетномъ году, по отдёльнымъ предметамъ, состояло въ слъдующемъ:

По Закону Божію—законоучитель священникъ А. В. Лобачевскій на III курсъ (при 3 часахъ въ недёлю) читаль въ первомъ полугодіи общій курсъ изъ основного и догматико-апологетическаго богословія, во второмъ полугодіи объ основахъ христіанскаго нравоученія.

По философіи-и. д. экстраординарнаго профессора Г. В. Мале-

ванскими студентамъ I курса (при 2 часахъ въ недѣлю) прочитанъ былъ курсъ формальной логики; студентамъ II курса (при 2 часахъ въ недѣлю) изъ психологіи самый основной и существенный отдѣлъ о первичныхъ психическихъ феноменахъ—ощущеніяхъ, чувствованіяхъ и стремленіяхъ; студентамъ III курса (при 2 часахъ въ недѣлю) преподана исторія древней греческой философіи и исторія новой философіи до Канта включительно.

По педагогики—преподаватель М. И. Лилеев излагаль на III курст (при 2 часахъ въ недто) курст гимназической педагогики и на IV курст (также при 2 часахъ въ недто) исторію педагогики.

По греческой и римской словесности—а) на I курсъ Института (при 4 часахъ въ недёлю) объяснялъ въ первомъ годін избранныя элегін Тибулла, во второмъ 27-ую книгу Тита Ливія и (при 2 часахъ въ недълю) упражнялъ студентовъ въ устныхъ и письменных в переводахъ съ русскаго на латинскій языкъ. Тёмъ-же студентамъ преподаватель А. И. Шнукт (при 4 часахъ въ недълю) объяснялъ въ первомъ полугодіи XXXII и І річи Лисія, во второмъ трагедію Еврипида «Медею». Кром'є того (при одномъ часѣ въ руководилъ грамматическими упражненіями посредствомъ устныхъ и письменныхъ переводовъ съ русскаго на греческій. - б) на II курсъ экстраординарный профессоръ М. И. Мандесь (при 3 часахъ въ недълю) объясняль І книгу Оукидида и (при 2 часахъ въ недёлю) излагаль курсъ исторіи классическаго періода римской литературы. На томъ-же курсъ преподаватель А. И. Шнукт (при 4 часахъ въ недълю) объясняль въ первое полугодіе избранныя письма Горація, а во второерядъ систематически подобранныхъ отрывковъ изъ сочиненія Цицерона «Brutus»; и руководилъ въ оба полугодія грамматическими и стилистическими упражненіями тёхъ-же студентовъ по латинскому языку (при одной лекціи) и по греческому языку (тоже при одной лекціи). - в) на классическомъ отдёленіи III и IV курсовъ (сводно) экстраординарный профессоръ Б. Ф. Бурзи излагалъ (при 2 часахъ въ недѣлю) аеинскихъ т. н. государственныхъ древностей, (при одномъ часъ недѣлю) курсъ метрики и (также при одной лекціи) курсъ эпиграфики и руководилъ переводами съ латинскаго на греческій языкъ. На томъ-же отдъленіи тъхъ-же курсовъ (сводно) и. д. экстраординарнаго профессора И. Г. Туриевича излагалъ (при 2 часахъ въ недълю) изъ курса римскихъ древностей отдълъ о магистратуръ, общую часть и (также при 2 часахъ въ недёлю) упражняль въ семинарій студентовъ въ критикъ текста и интерпретаціи избранныхъ мъсть изъ Annales и Ніstoriae Тацита; а (при 1 часъ въ недълю) руководиль переводами съ русскаго языка на латянскій.—г) на всъхъ трехъ отдъленіяхъ III и IV курсовъ (сводно) экстраординарный профессоръ М. И. Мандесъ объясняль (при 2 часахъ въ недълю) главы изъ «Поэтики» Аристотеля, опредъляющія значеніе въ трагедіи сюжета и характеровъ. На тъхъ-же отдъленіяхъ тъхъ-же курсовъ (сводно) и. д. экстраординарнаго профессора И. Г. Турцевичъ объяснялъ (при 2 часахъ въ недълю) избранныя письма Плинія Младшаго.

По русской словесности—а) на I курсв ординарный профессоръ М. Н. Сперанскій (при 2 часахъ въ недёлю) читаль исторію русской словесности древняго періода и экстраординарный профессоръ К. О. Радченко (также при 2 часахъ въ недълю) курсъ фонетики и морфологів древне-церковно-славянскаго языка. — б) на II курсѣ ординарный профессоръ М. Н. Сперанскій (при 2 часахъ въ недёлю) излагаль курсь исторіи русскаго языва и преподаватель В. И. Разанова (также 2 часахъ въ недёлю) далъ историческій обзоръ и объясненіе явленій русской литературы XVI—XVIII вв. —в) на словесномъ отделении III и IV курсовъ (сводно) ординарный профессоръ М. Н. Сперанскій объяснялъ (при 2 часахъ въ недълю) «Слово о полку Игоревъ». На томъже отдёленіи тёхъ-же курсовъ (сводно) экстраординарный профессоръ К. О Радченко читалъ краткій вурсь грамматики чешскаго и польскаго языковъ (при 2 часахъ въ недёлю) и (при 1 часё въ недёлю) курсъ исторіи древней болгарской литературы IX—XIV вв.—г) на словесномъ отдъленія III курса ординарный профессоръ М. Н. Сперанскій вель семинарій по русской словесности (при 2 часахъ въ неділю). - д) на словесномъ отд $\bar{\mathbf{x}}$ леніи IV курса экстраординарный профессоръ K.  $\Theta$ . Радченко (при 1 част въ недтом) руководилъ семинарскими занятіями по славянскимъ наръчіямъ.

По предмету *теоріи словесности*—преподаватель *В. И. Ръзанов* даль студентамъ словеснаго отдівленія ІІІ и ІV курсовъ (сводно) историческій обзоръ развитія драматической поэзіи итальянской, французской, англійской, нізмецкой и русской.

По всеобщей исторіи—а) на І курсв и. д. экстраординарнаго профессора А. И. Покровскій излагаль (при 3 часахь въ недвлю) греческую исторію и б) на ІІ курсв (также при 3 часахь въ недвлю) онъже—римскую исторію.—в) на историческомъ отдвленіи ІІІ и ІV курсовъ (сводно) ординарный профессорь В. К. Пискорскій (при 4 часахъ

въ недѣлю) излагалъ общій курсъ средневѣковой исторіи и г) на историческомъ отдѣленіи ІІІ курса онъ-же (при 2 часахъ въ інедѣлю) руководилъ практическими занятіями по изученію т. н. «варварскихъ законовъ».

По русской исторіи—ординарный профессоръ М. Н. Бережковъ студентамь І курса (при 2 часахъ въ недѣлю) излагаль исторію Кіевскаго періода и студентамь ІІ курса (при 2 часахъ въ недѣлю) обзоръ исторіи со временъ великаго княжества Владимирскаго и нашествія татаръ до царствованія Іоанна ІV включительно. На историческомъ отдъленіи ІІІ курса преподаватель М. И. Лилеевъ (при 2 часахъ въ недѣлю) читалъ спеціальный курсъ по новой русской исторіи, главнымъ образомъ, по исторіи царствованій Екатерины ІІ, Павла І и Александра І. На историческомъ отдѣленіи ІV курса ординарный профессоръ М. Н. Бережковъ (при 2 часахъ въ недѣлю) излагалъ русскую исторіографію въ ея главныхъ представителяхъ и въ важнѣйшихъ трудахъ. На томъже отдѣленіи того-же курса преподаватель Е. И. Кашпровскій (при 2 часахъ въ недѣлю) читалъ спеціальный курсъ о Литовско-русскомъ государствъ до начала XIV в.

По *чеографіи* — преподаватель *И. А. Сребницкій* излагаль студентамь историческаго отдёленія ІІІ курса (при 2 часахь вь недёлю) изъ геологической географіи отдёлы о метеорологіи и климатологіи, а студентамь историческаго отдёленія ІV курса (при 1 часё въ недёлю) географію Россіи и методику гимназическаго курса географіи.

По французскому языку— подъ руководствомъ преподавателя Л. Н. Мишеля студенты I курса (при 2 часахъ въ недёлю) читали избранныя статьи изъ христоматіи Анспаха, а студенты II курса (при 2 часахъ въ недёлю) отрывки изъ книги Faguet, Études littéraires sur le dix—huitième siècle.

По намецкому языку—на І курс'в преподаватель А. А. Мортовъ (при 2 часахъ въ недѣлю) руководиль студентовъ чтеніемъ и объясненіемъ избранныхъ статей изъ сборника Jonas, Muserstücke der deutschen Prosa. На ІІ курс'в экстраординарный профессоръ В. Ф. Бурзи (такъже при 2 часахъ въ недѣлю) читалъ со студентами Гёте «Страданія молодого Вертера».

Въ теченіе отчетнаго года по каждому акроаматическому курсу было до трехъ собесвдованій преподавателей со студентами по нреподаннымъ отдёламъ предметовъ.

Домашнія занятія студентовъ, кромів приготовленія переводовъ съ древнихъ языковъ и на древніе языки, состояли въ слідующемъ:

- 1) Студенты всъхъ курсовъ занимались домашнимъ чтеніемъ древнихъ авторовъ:
- а) Студенты I курса прочли подъ руководствомъ Директора Института 5-ую книгу Курція Руфа Historiae Alexandri Magni въ первомъ полугодіи, а во второмъ—13-ую книгу метаморфозъ Овидія и подъ руководствомъ преподавателя Шнука въ первомъ полугодіи Исократа Епадогая, а во второмъ—діалогъ Лукіана 'Аλιεύς. —Студенты II курса прочли подъ руководствомъ профессора Мандеса I и XII пъсни Одиссен и подъ руководствомъ преподавателя Шнува въ первое полугодіе XXXIX-ую книгу Тита Ливія, а во второе IV-ую книгу Эненды Вергилія. Для руководства домашними чтеніями устранвались собестдованія—на I курст еженедтвльно, на II—разъ въ двъ недтли, поочередно по греческому и латинскому языку; провтрка домашнихъ чтеній производилась въ концт каждаго полугодія и состояла въ устномъ переводт и объясненіи отрывковъ изъ прочитаннаго.
- б) Студенты III и IV курсовъ, по указаніямъ профессоровъ Бурзи, Мандеса и Турцевича, сами избирали себъ для домашняго чтенія то или иное произведеніе греческой и римской литературы; провърка домашнихъ чтеній производилась въ концъ каждаго полугодія посредствомъ собесъдованій съ каждымъ изъ студентовъ отдъльно.
- 2) Студенты I курса писали профессору Сперанскому семестровыя сочинения по история русской словесности.
- 3) Студенты II курса писали профессору Покровскому курсовыя сочиненія по древней исторіи.
- 4) Студенты старшихъ курсовъ составляли рефераты по предметамъ ихъ семинарскихъ занятій: классики Ш и ІV курсовъ—по римской словесности; словесники Ш курса—по исторіи русской литературы, ІV курса—по славянской филологіи; историви Ш курса— по исторіи среднихъ въковъ и ІV курса—по русской исторіи.
- 5) Студенты IV курса представили преподавателю Лялееву курсовыя сочиненія по педагогикъ.

6) Студенты IV курса писали следующія вандидатскія сочиненія: Профессору Турцевичу студенть Кириллова представиль сочинение тему: «Мениппова сатира и ея образцы у Варрона и Лукіана». Профессору Сперанскому представлены были диссертаціи студентовъ: Бакалова: «Источники повъсти Н. В. Гоголя «Тарасъ Бульба», сказо: «Похоронныя причитанія сфвернаго края», Смирнова: Аксаковъ и его мъсто въ современной ему литературъ, Горяинова: «Историческій и поэтическій элементы въ малорусскихъ историческикъ пъсняхъ» и Оттроумова: «Характеристика И. А. Гончарова сателя». Студентъ Анненковъ представилъ профессору Радченку кандадатское сочиненіе на тему: «Константинъ Костенчскій» и его «Житіе деспота Стефана Лазаревича». Профессору Бережкову представлены были диссертаціи студентовъ: Грацкаго: «Польско-русскія отношенія при Св. Владимирь», Незнамова: «Крестьянскій вопросъ въ комиссія о сочиненіи проекта новаго уложенія 1767—68 гг., на основаніи матеріаловъ помѣщенныхъ въ Сборникѣ И. Рус Истор. Общества», Шейкова: «Ломоносовъ, какъ Историкъ и Яворскаю: «изследование о сочинении Татищева «Разговоръ двухъ пріятелей о пользів наукъ и училищъ». Профессору Пискорскому представили сочиненія: студенть Михайлова тему: «проектъ податной реформы во Франціи маршала Вобана студенть *Шеллер* на тему: «о взаимных отношеніяхь между духовной и свътской властью по ученію Лютера».

Практическія занятія студентовъ IV курса по преподаванію въ состоящей при Институтъ гимназіи велись въ слъдующемъ съ 23 октября по 13 ноября студенты IV курса для ознакомленія съ методами преподаванія и съ гимназическими программами посъщали въ часы, оставленные свободными отъ лекцій, по особому расписанію, уроки въ гимназіи наставниковъ-руководителей І. В. Добіаша (по греческому языку), А. Ө. Абрамова (по латинскому языку), И. Н. Михайловскаго (по русскому языку) и И. А. Сребницкаго (по исторіи и географія). 13, 15, и 16 ноября устроены были подъ председательствомъ Директора Института, общія бесёды, на которыхъ наставники-руководители сообщали студентамъ общія педагогическія и дидактическія указанія и толковали гимназическіе учебные планы. Изъ этихъ бесёдъ двё были посвящены преподаванію древнихъ языковъ, одна - преподаванію русскаго и церковнославянскаго языковъ и одна-преподаванію исторіи и географіи. Съ 18 ноября до 8 февраля студенты давали уроки, подъ ближайшимъ руководствомъ наставниковъ-руководителей и

въ присутствів Директора, профессоровъ и преподавателей Института. Каждымъ студентомъ даны были, въ присутствіи его товарищей по отдівленію, 6 пробныхъ урововъ. Студенть классическаго отдівленія даль 2 урова греческаго языка въ ІУ и УП классахъ и 1 уровъ русскаго языка въ Ш классв. Каждымъ студентомъ словеснаго отделенія даны были 4 урока русскаго и церковнославянскаго языковъ и словесности въ III, IV, V и VIII классахъ, 1 урокъ греческаго языка въ IV и 1 урокъ латинскаго языка во П классв. Каждый студентъ историческаго отдъленія даль 2 пробныхъ урока по исторіи въ ІІІ и VI классахъ, 2 урока географіи въ I и IV классахъ, 1 урокъ греческаго и 1 урокъ летинскаго языка въ VI классв. Для детальнаго обсужденія отдёльныхъ данныхъ студентами уроковъ каждый изъ наставниковъ руководителей устраиваль разъ въ недвию частное собесвдованіе. Когда такимъ образомъ были разобраны всё данные студентами уроки, каждый въ отдёльности, -- были устроены 20, 21 и 22 апрыля общія бесёды наставниковъ- руководителей со студентами, --твмъ-же порядкомъ, какъ и предварительныя бесёды передъ началомъ пробныхъ урововъ.

Съ разрѣшенія Г. Попечителя Учебнаго Овруга 7 декабря 1902 года въ Институтѣ былъ устроенъ студенческій вечеръ, программа котораго состояла изъ вокально-музыкальной части, чтенія стихотвореній и реферата студента IV курса Анненкова «о Надсонѣ».

Конференція Института вибла въ отчетномъ году 23 засбданія.

Фундаментальная библіотека Института, состоявшая въ началі отчетнаго года изъ 23.301 названія въ 56.419 томахъ, пополнялась покупкою внигъ по предложенію профессоровъ и преподавателей и присылкою изданій русскихъ и иностранныхъ ученыхъ учрежденій и обществъ и учебныхъ заведеній, преимущественно въ обмівнъ на «Извістія Института». Въ настоящее время въ фундаментальной библіотеків имбется 23.748 названій въ 57.343 томахъ.

Въ студенческой библіотекъ до начала отчетнаго года было 1027 названій въ 7083 томахъ, нынъ въ ней имъется 1069 названій въ 7343 томахъ.

Въ теченіе отчетнаго года вышель въ свёть XX томъ Изевстій Института, въ составъ котораго вошли Отчетъ о состояніи Института за 1901—1902 учебный годъ, Отчетъ о діятельности временной «Гоголевской» коммисіи, составленный И. А. Сребницкима, и слідующія статьи:

Пвофессора Г. В. Малеванскаю: «Памяти Николая Ефремовича Скворцова, второго Директора Историко-Филологическаго Института въ г. Нъжинъ. Страница изъ внутренней исторіи русской школы»

Ирофессора Б. Ф. Бурзи: «Объ источникахъ аепискаго права». (Вступительная лекція)

Профессора К. Ф. Радченко: «Новооткрытая «Буввица» Досиося Обрадовича»

Профессора К. Ф. Радченко: «Малонзвъстное сочинение Евепмія Зигабена, трактующее о богомилахъ».

Бывшаго студента Института А. И. Солнцева кандидатское сочиненіе: «Отношеніе Великаго Курфюрста Фридриха Вильгельма къ земскимъ чинамъ Бранденбурга по вопросу объ акцивномъ налогъ».

Преподавателя *М. И. Лилеева:* «Изъ исторіи раскола на Вѣткѣ и въ Стародубѣ XVII — XVIII вв.» Выпускъ II (Продолженіе).

Внъ Иввъстій Института профессора и преподаватели напечатали слъдующіе труды:

Профессоръ *М. Н. Бережсковъ*: «Докладъ о занятіяхъ археологической комиссія при Историко-Филологическомъ Обществъ». (Сборникъ Ист.-Фил. Общества при Инст. кн. Безбоволко, т. IV).

Профессоръ М. Н. Сперанскій: «Leon's des Weisen Weissagungen nach dem Evangelium und Psalter». (Arch. f. slav. Phil. Bd. XXV. 1903).

Профессоръ В. К. Пискорскій: «О дневникѣ и депешахъ герцога Лирійскаго (испанскаго посла при русскомъ дворѣ въ 20-хъ годахъ XVIII в.)». Извлеченіе реферата, напечатанное въ 4-мъ выпускѣ XVI книги Чтеній Общества Нестора Лѣтописца. (Кіевъ 1903).

Профессоръ К. Ф. Радченко: «Къ исторіи философско-религіознаго движенія въ Византіи и Болгаріи XIV в.» (Научно-литер. Сборникъ вад. Галицкой Матицей II. 1) «Письмо къ Ю. А. Яворскому» (тамъ-же II. 4); рецензіи изданій Е. Калужскаго: «Werke des Patriarchen v. Bulgarien Euthymius» и «Aus der panegyrischen Litteratur der Südslaven» (Arch. f. slav. Phil. Bd. XXIV. 1902).

Преподаватель В. И. Ръзанова: «Матеріалы по этнографія Курской губернів, часть III: Сборники А. С. Машкина». (Курскій Сборникь. Вып. 1V. Курскъ 1903).

Законоучитель о. А. В. Лобачевскій: «Н. В. Гоголь какъ христівнинъ». Въ сборникъ «Памяти Гоголя» (Кіевъ 1903).

Г. Управляющій Министерствомъ Народнаго Просивщенія предложеніемъ отъ 18 мая 1903 г., за № 15383 разрішнять учрежденіе при Институтів студенческаго историко-филологическаго кружка съ участіемъ профессоровъ и преподавателей, согласно выработаннымъ Конференціей правиламъ.

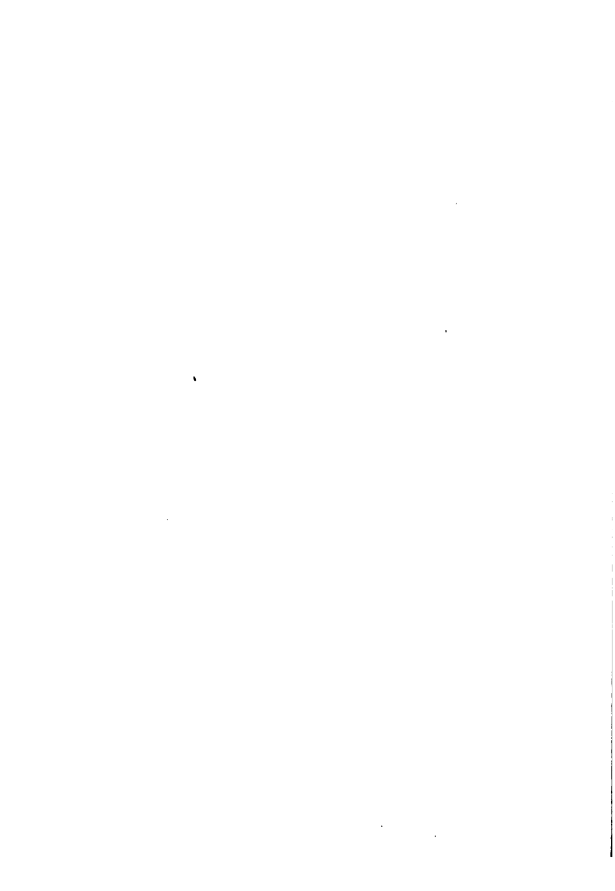
26 мая 1903 г. скончался въ С.-Петербургъ бывшій профессоръ Института *П. И. Люперсольскій* и 1 іюня отслужены были Законоучителемъ Института и Настоятелемъ Институтской церкви зауповойная литургія и панихида по покойномъ.

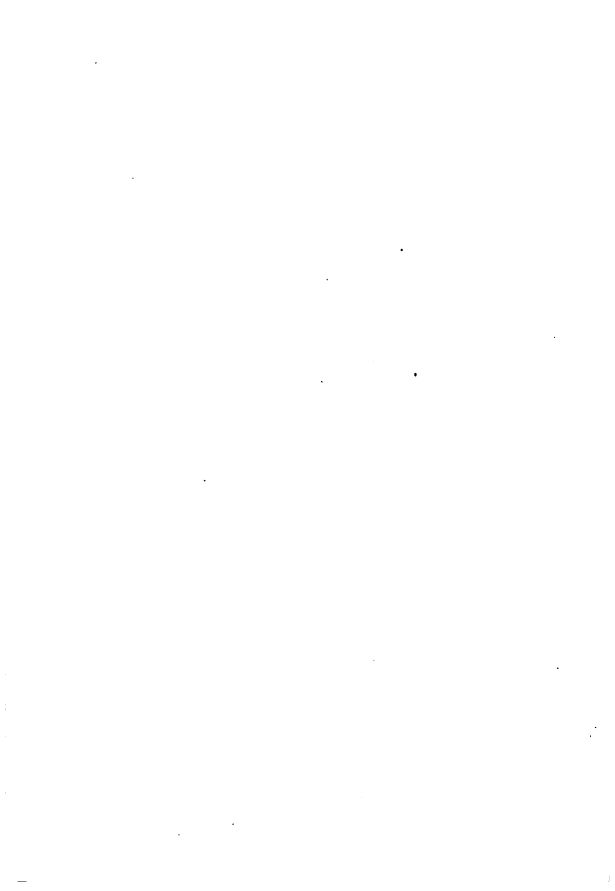
Въ состоящемъ при Институть Историко-Филологическомъ Обществъв въ отчетномъ году числилось 2 почетныхъ и 59 дъйствительныхъ членовъ. Составъ бюро былъ слъдующій: Предсъдатель—М. Н. Бережковъ, товарищъ предсъдателя—А. Ө. Абрамовъ, секретарь—М. И. Лилеевъ, казначей—И. Н. Михайловскій, товарищъ казначея—Б. Ф. Бурзи, библіотекарь—Е. И. Кашировскій, товарищъ библіотекаря—В. К. Пискорскій.

Общество имъло въ отчетномъ году 8 засъданій. Въ засъданіяхъ читаны были слъдующія сообщенія: проф. М. Н. Сперанскаго о малороссійскихъ думахъ, духовныхъ стихахъ и пъсняхъ, по поводу игры и пънія бандуриста Пархоменко и по поводу сборниковъ пъсенъ Данилова; рефератъ С. Н. Жданова о новонайденныхъ отрывкахъ Сапфо; библіографическая и біографическая замътка М. Н. Бережкова объ Юрів Крижаничь, по поводу новой книги Бълокурова о Крижаничь; И. Г. Турцевича о въротершимости въ Римской имперіи; А. И. По-кровскаго отзывъ о новой книгь профессора Бузескула «Введеніе въ исторію Греціи» и студента В. В. Данилова о собранныхъ имъ народьныхъ пъсняхъ въ сель Андреевкъ Нъжинскаго увзда.

Въ отчетномъ году напечатанъ IV томъ Сборнива Общества; въ составъ этого тома, кромъ отчетовъ и протоколовъ Общества, вошли статъи дъйствительныхъ членовъ общества: М. Н. Бережкова о черниговскомъ археологъ Марковъ, В. К. Пискорскаго поминка объ историкахъ Стэбсъ и Балагеръ, М. И. Лилеева объ историкъ Погодинъ, И. Г. Туриевича статъя подъ заглавіемъ «orbis in urbe» и П. А. Заболомскаго Старъйшій Запорожскій уъздъ.

Въ библіотекъ Общества къ началу отчетнаго года было 326 названій въ 871 книгъ; въ теченіе 1902—1903 академическаго года поступило а) старыхъ названій 12 въ 27 книгахъ и б) новыхъ названій 9 въ 10 книгахъ. Нынъ въ ней имъется 336 названій въ 908 книгахъ





#### УТВЕРЖДАЮ.

Управляющій Министерствомъ Народнаго Просв'ященія, Товарищъ Министра С. Лукьяновъ. 18 мая 1903 г.

### Правила Историко-Филологическаго Кружка при Историко-Филологическомъ Институтъ Князя Безбородко въ Нъжинъ.

1.

При Историко-Филологическомъ Институтъ Княза Безбородко учреждается Историко-Филологическій Кружокъ.

2.

Кружокъ имъетъ цълью изслъдованіе, изученіе и обсужденіе вопросовъ, относящихся къ области историко-филологическихъ знаній.

3.

Членами Кружка могутъ быть студенты Института и состоящіе на учебной службъ въ Институтъ.

4.

Означеныя въ п. 3 лица зачисляются въ члены Кружка по ваявленію ихъ предобдателю бюро Кружка (п. 9 и 10) о желаніи вступить въ число членовъ Кружка.

5.

Члены Кружка собираются: 1) для выслушиванія и обсужденія научныхъ сообщеній (и. 2) и 2) для избранія членовъ бюро Кружка (п. 9 и 10).

6.

Сообщенія состоящихъ членами Кружка студентовъ составляются подъ руководствомъ одного изъ профессоровъ или преподавателей Института и дѣлаются въ собраніяхъ Кружка по предварительномъ одобреніи сообщенія лицомъ, руководившимъ въ его составленіи, о каковомъ одобреніи руководившій доводить до свѣдѣнія предсѣдателя бюро (п. 9 и 10). Выборъ руководителя принадлежитъ желающему сдѣлать сообщеніе студенту.

7.

Собранія Кружка назначаеть бюро Кружка (п. 9) по соглашенію какъ съ желающими сдёлать сообщенія, такъ и съ руководившими въ составленіи сообщеній (п. 6). Желающій сдёлать сообщеніе извёщаетъ предсёдателя или секретаря бюро о томъ, когда и на какую тему предполагаеть онъ сдёлать сообщеніе, не позже какъ за недёлю до предполагаемаго имъ срока.

8.

Въ тъхъ собраніяхъ кружка, въ коихъ сообщеніе дълается студентомъ, предсъдательствуетъ руководившій въ составленіи сообщенія; въ прочихъ собраніяхъ Кружка—предсъдатель бюро; въ случать же его отсутствія—директоръ, инспекторъ или старшій изъ явившихся въ собраніе профессоровъ Института.

9.

Дълами Кружка завъдуетъ бюро, на обязанности коего лежитъ назначение собраний Кружка, опредъление предметовъ занятий собраний, составленіе протоколовъ собраній и годичныхъ отчетовъ о деятельности Кружка

10.

Бюро составляеть предсъдатель, избираемый изъ профессоровъ Конференцією Института, и четыре члена, избираемые изъ студентовъ собраніемъ Кружка посредствомъ закрытой баллотировки въ началъ каждаго академическаго года.

11.

Предсъдатель бюро является представителемъ Кружка передъ Конференціею Института.

12.

Одинъ изъ членовъ бюро, по избранію бюро, исполняетъ обязанности секретаря.

**1**3.

Кружокъ можетъ имъть свою библіотеку, которая составляется и пополняется съ разръшенія Конференціи Института.

14.

Кружовъ можетъ устраивать научныя экскурсіи своихъ членовъ подъ руководствомъ кого—либо изъ профессоровъ или преподавателей Института.

15.

Протокоды и отчеты Кружка поступають на сохранение въ архивъ Конференціи Института.

16:

Конференція Института о дополненіяхъ, измѣненіяхъ или отмѣнѣ настоящихъ правилъ входитъ съ представленіемъ въ Министерство Народнаго Просвѣщенія черезъ Попечителя Учебнаго Округа.

17.

Закрытіе Кружка можетъ послъдовать по распоряженію Министра Народнаго Просвъщенія.

Печатано по постановленію конференціи Историко-Филогогическаго Института Кинзи Безбородко. Директоръ Института Ф. Гельбие.

### РУКОПИСНОЕ СОБРАНІЕ

БИБЛІОТЕКИ

# ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКАГО ИНСТИТУТА КНЯЗЯ БЕЗБОРОДКО

въ г. нъжинъ.

Пріобрътенія 1901—1903 г.г.

ОПИСАНІЕ СОСТАВЛЕНО М. СПЕРАНСКИМЪ,





Печатано по постановленію Конференціи Историко-Филологическаго Института Князя Безбородко. Директоръ Института Ф. Гельбке.

123 (16245). Книга степенная. Рукоп. въ листъ на 410 листахъ, полууставомъ, частью скорописью (л. 239—262) XVIII вѣка; въ первой части рукоп. (л. 1—79)—киноварь въ заглавіяхъ.

передъ самой «Степенной книгой», л. 1—10,— Въ началъ славенороссійскій: о правнуцваъ «Лѣтописецъ Іафетовыхъ, полуденныя страны пріидоша отъ странъ своихъ ВЪ Скиоја воликая. И наки оттуду въ свверныхъ странахъ грады поставища и нарицахуся Словяне и Руси; и о призваніи на россійское вняжество великаго князя Рюрика и прочая, отъ великів внягини Олги даже и до нынъшнихъ великихъ государей самодержцевъ россійскихъ. Написася въ дёто отъ сотворенія міра 7206 (1697). мъсяца декабря въ 8 день. - Въ лъто отъ сотворенія міра 2244-го, во второе же лето по потопе Ной праведный, праотецъ нашъ, второй родоначальникъ, раздёли всю вселенную.

Последняя глава (л. 9)—О начале царствующаго града Москвы.

Л. 10 об. Главы первымъ степенемъ, до степени великаго князя Владиміра.—Оглавленіе Степенной книги, кончая 37-й главой (О чудотворцёхъ россійскихъ).

Л. 11 об. — Родословіе россійских в государей.

Л. 15. Сказаніе о святімъ благочестій россійскихъ началодержецъ и сімене ихъ святаго и прочихъ.

Начало самой Степенной вниги; кончается она десятой степенью, главой 7-й (по изданію Миллера (1775 г.), I, 438.).

Отъ препод. В. И. Разанова.

124. (16241) Сборникъ. Рукоп. въ 4 д. л. на 13 л. малограмотписьма конца XVIII вѣка; отрывокт: первая статья обозначена № 24; въ языкѣ частое а-канье.

л. 1. Книга беседы евангелскія, глава выписана о піяницахъ и о

бражникахъ слово. — Во днехъ некіихъ посла Господь ангела своего ввяти душу бражникову отъ тела, и пріиде ангелъ и разлучи душу отъ тела и постави у врать причистаго рая.

Издана, по болъе полной рукописи, въ Пам. стар. русск. лит. (гр. Кушелева—Безбородка, Спб. 1860) П, 477.

л. 5. Беседы трехъ светителей, вселенскихъ учителей: Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго. — Вопросъ: что суть у Спасителя нашего Бога на венце его девить чиновъ? Ответъ: то есть: 1-е пристоли, 2-е госпоствія, 3-е начали, 4-е власти, 5-е силы, 6-е херувимы, 7-е серафимы, 8-е архангели, 9-е ангели.

Обширная редакція.

- л. 13. Составъ отъ болѣзни.—1-е, возми корень послушанія, 2-е дай места терпенію, 3-е цвету чистоты.
- л. 13-й об. иной рукой: «вопросъ: кто бижить, а кто гонить? Ответь: день бежить, а ночь гонить. Вопросъ: кои два соперники на земли безпрестано борутца? Отвътъ: день съ нощію, а животъ со смертію».

Отъ М. Сперанскаго.

- 125. (16239) Святцы. Миніатюрная рукоп. въ 64-ю долю листа мелкимъ устовомъ послѣ 1716 года (см. л. 84 об.), въ кожаномъ переплетѣ; писана съ виноварью въ заглавіяхъ и праздничныхъ дняхъ.
- л. 1. Святцы, начиная съ генваря; недостаетъ заглавія и перваго числа місяца; виноварью цишутся въ большинстві случаевъ и памяти русскихъ святыхъ и русскихъ праздниковъ.
  - л. 84. Пасхалія зрячая съ 1716 по 1731 годъ.

Отъ М. Сперанскаго.

- 126 (16244) Дівніе на Мартина еритика. Рукоп. въ 4 д. л. на 1+71 листахъ, полууставомъ XVIII в., м. б., конца. Въ началів—заглавіе въ расписной грубой рамкі съ таковой же заглавной буквой. Въ началів самого дівнія такая же заглавная буква; въ тексті въ заглавныхъ буквахъ—киноварь.
- Л. 1 (ненум.). Соборное деяніе на еретика арменина, на мниха Марьтина В лёто отъ созданія мира 6665 году, а отъ воплощенія рожества Христова 1157 году.—(л. 1). Мёсяца июнія въ 7 день. При великомъ князе Ростиславе Мъстиславъевиче и при господине митрополите Костанътине во градё Киевё бысть соборъ.

Списокъ съ печатнаго, первыя изданія—Спб. 1718 и М. 1718 (ср. Сопиковъ, I, 258).

Отъ препод. В. И. Резанова.

127 (16213). Каноны. Рукоп. въ 8 д. л. на 60 л., скоропись XVIII в. разныхъ рукъ, л. 48—60—письма скорописнаго 1747 года (см. л. 48); л. 30—35 той же руки вставлены позднѣе. Въ началѣ рукописи—киноварь. Начала текста (двухъ листковъ, по современной помѣтѣ) не достаетъ.

Л. 1. Пъснь 3-я ірмосъ. Твоя певцы Богородицъ живы нетр... источниче...

Въ канонъ Богородицъ упоминается имп. Елизавета Петровна (л. 5).

- Л. 15. Канонъ препод. Сергію Радонежскому.
- Л. 16 об. Другій канонъ (ему же).
- Л. 29. Канонъ пресвятей Богородице, яже въ великомъ Новеграде.
- Л. 41 об. Канонъ препод. оцу нашему Саватіу, начальнику пустыни Соловецкаго монастыря.
  - Л. 48. Канонъ Богородице Казанской.

Отъ препод. В. И. Різанова.

- 128 (16240) Тріодь. Рукоп. въ 4 д. л. на 201 л., нотная (ноты линейныя), конца XVII въка; въ заглавіяхъ киноварь; первая строка киноварной вязью.
- Л. 1. Трішдішня сі ёть тріпъснеця. Ній мытары и фарисем гла́ся а.— Не помолимсь фарисейски братіе.

Кончается недълей всъхъ святыхъ.

Отъ М. Сперанскаго.

129 (16242) Праздиний на нотахъ. Рукоп. въ 4 д. л. на 179 л., полууставъ XVII въка, ноты — пятилинейныя; первая строка каждой службы хорошей киноварной вязью; киноварью же заглавія и заглавныя буквы.

- Л. 1. Служба Воздвиженію св. Креста.
- Л. 21. " Введенію во храмъ Богородицы.
- Л. 34. Навечерія Рождества Х-ва.
- Л. 43. , Рождества Х-ва.
- Л. 51. "Богоявленія—навечеріе.
- Л. 64. " Богоявленію.
- Л. 76. " Срътенію.

Л. 90. "Благовъщенію.

Л. 107. " Недъли Ваій.

Л. 120. . Вознесенію.

Л. 133. " Пятидесятницы.

Л. 144. " Преображенію.

Л. 161. " Успенію Богородицы.

Отъ М. Сперанскаго.

130. (16138). Канонъ по усопшихъ. Рукоп. въ 8 д. л. на 76 листахъ, плохой полууставъ XVIII—XIX въка, съ киноварью въ заглавіяхъ.

Л. 1. Въдомо же буди: сице да поеши канонъ сей за души усоцшихъ (съ) сокрушеннымъ сердцемъ и со слезами. Первіе: За молитвъ святыхъ отецъ...

Л. 49. Начало всенощнаго бдёнія сице.—За молитвъ святыхъ отецъ... Прівдите поклонимся...

Л. 76. Позднія приписки—начала писемъ (черновиковъ).

Отъ студ. П. А. Незнамова.

131 (16247) Пінтика. Рукоп. въ 4 д. л. на 111 листахъ, плохой сохранности: безъ начала и конца, съ дефектами въ срединѣ; писана въ первой половинѣ XVIII вѣка (л. 34—стихотвореніе-акростихъ въ честь Анны Іоанновны) по латыни, частью по русски, по польски. Всѣ части и главы дѣлятся на «развиз» и «рез».

- Л. 1 (безъ начала) о видахъ амплификаціи.
- J. 7. Passus tertius—De modo disponendi amplificationem per chriam.—Pes I-us—De definitione, divisione, partibus et transitionibus chriae.
- Л. 16 об. Passus 2-dus.—De concernentibus carmen latinum tam in genere quam in specie.—Pes I-mus—Ad notitiam quid sit pes, caesura, scansio, metrum, versus, carmen, et unde habeant suam denominationem scandens.—Здёсь: Punctum 2-dum (л. 19): de modis componendi et ornandi carmen etc.; Punctum 3-ium (л. 21 об.): de capellationibus carminis latini; Pes 3-ius: de usitationibus, speciebus carminis latini (л. 22); Punctum 1-um: De carmine hexametro, pentametro, saphico et horatiano и т. д.; Passus 3-ius (л. 26 об.) de carmine sclavono et polono (съ образдами тёхъ и другихъ).

Л. 35. Stadium 2-um—De poesi in specie. Passus 1-mus: De poesi narrativa cuiusque speciebus; Pes 1-mus: De poesi elegiaca; Pes 2-dus: De poesi lyrica (л. 38) (со стихотвореніемъ Өеофана Прокоповича на

тріумфъ Петра 2-го—по латыни, л. 38 об.—40 об.); Pes 3-ius: de poesi epigramatica (л. 42).

- Л. 52. Толкованіе собственных виенъ (Abraham—Pater multitudinis; Absalom—Pater pacis и т. д.) въ алфавитномъ порядкъ.
- J. 55 of. Passus 2-dus: de poesi dramatica cuiusque speciebus; Pes unicus: de poesi tragica et comica.
- J. 57 of. Passus 3-ius: de poesi mixta cum suis speciebus; Pes 1-mus: ad notitiam epicae poeseos gradiens; Pes 2-dus (x. 62 of.): ad recensendam poesim bucolicam georgicam et satyricam tendens.
- Л. 64. Passus 4-tus: de poesi aenigmatica et caeteris curiosis carminum latinorum artifitiis; Pes 1-mus: de aenigmate cum suis speciebus (здъсь образчики по латыни); Pes 2-dus (л. 69 об.): de symbolo, lemmate hierogliphico et emblemate (со спискомъ символовъ); Pes 3-ius: de caeteris carminibus curiose scriptis: de acrosticho (л. 73), de carmine echico (л. 74), de c. arithmetico (л. 74 об.), de c. correlativo (л. 76 об.), de c. chronosticho (л. 77 об.), dec. cabalistico (л. 77 об.), de c. pythagorico (78), de c. centrico (л. 78 об.), de c. stemmatico.
- Л. 81. Trames 2-dus: ad notitiam pricipiorum solvae orationis ducens; Stadium 1-um: tropos et figuras tam verborum quam sententiarum complectens. Passos 1-mus: ad cognoscendos tropos tendens; Pes 1-mus: ad cognoscendos tropos in verbo gradiens; Pes 2-dus (86 об.): ad cognoscendos tropos in sensu gradiens; —Pussus 2-dus: de figuris tam verborum quam sententiarum (л. 90 об.), Pes 1-us: ad sciendas figuras.... gradiens.
- J. 102. Copia verborum seu phraseos poeticae cum additis nonullis nominibus propriis ordine alphabetica disposita in supplementum nec candidatis poeseos ad cultius et expeditius canenda carmina etc. substituta anno 1735 in annum 1738....

OTDIBRE Ha A, B, C.

Отъ А. В. Добіаша.

132 (16932). Сборникъ. Рукоп. въ 4 д. л. на 41+156 (по счету рукописи 158) листахъ, скоропись первой половины XVIII стольтія, разныхъ рукъ; начала и конца ніть; въ конці рук. клочья отъ оторванныхъ листовъ; между первой частью и второй, въ началі послідней пропало 2 листа.

I pyxonucs:

Л. 1. Слово святаго Ефрема Сирина о второмъ пришествіи.—Егда

житія человікомъ літа реченная скончаютца, прінти имать Господь...

- Л. 12 об. Сказаніе о последнихъ лѣтехъ, о антихристе и о ево рождени.—Родится антихристь отъ девы нечистыя отъ колена Данова во осьмой тысящи въ последнея время, будитъ представленіе света... осьмой тысящи.
- Л. 17. По приказу государя царя и великого князя Іоанна всея Росіи и при его царевичи Феодоре Іоанновиче и по благословенію Діонисія, митрополита Московскаго и всея Россіи. Посланіе московскихъ купцовъ съ Москвы и хожденіе ихъ въ Царьградъ и во Антіохію и во Ерусалимъ и во Александрію и во Египетъ и въ Синаискую гору къ патріархомъ съ милостынею въ лета #3ÃA (7009-?!) году марта въ 1 день.—Царь государь и великій князь Іоаннъ Васильевичъ всея Россіи послалъ съ Москвы въ Царьградъ.... милостыню довольную съ московскими купцы съ Триеономъ Карабелниковымъ да съ Юрьемъ Грекомъ, съ ними въздилъ своею охотою московской жилецъ Өеодоръ Крестовниковъ...

См. Правосл. Палест. сборн., вып. 27 (1889); нашъ текстъ относится къ 1-й группъ списковъ (см. стр. XXXVI),

- На л. 28 об. на чистой части страницы рисунокъ (довольно грубый, чернилами) и подпись: «ізъ книхъ Петра Хохлачнина».
- Л. 35. Мѣсяца іюлія 15 числа страданіе и мученіе святыхъ мученикъ Кирика и Улите.—Во время оно бысть гоненіе на христіянъ отъ законопреступныхъ и мучителей отъ древнихъ (?) царей, отъ Уліяна.

### II. Pyronucs.

Л. З (1-й и 2-й пропали).... на утрея, то есть 29-го августа, оной Полоцкой, пришедъ предъ великаго государя и царя и великаго князя Алексея Михайловича, поздравлялъ его государя съ сыномъ великимъ государемъ царевичемъ Петромъ Алексъевичемъ...

Изъ записокъ П. Н. Крекшина; ср. Caxaposa. Записки русскихъ людей (Спб. 1841), стр. 8-33.

Л. 33. Прошлого 7190 го году, то есть лета Господня 1682, мѣсяца маія 15 числа, въ которое предведеніе Божіе прежнихъ леть неповиннаго въ городе Угличе царевича младенца Димитрія Іоанновича, сына царя Іоанна Васильевича всея Россіи, убіеніе промысломъ любочестія бывшаго царя Бориса Годунова.

Записки гр. А. А. Матвъева; ср. Сахарова, тамъ же, стр. 81 и сл.

Л. 116. Копія зъ журналу Его Величества Петра Первого и императора и самодержца всероссійскаго, когда онъ своєю высокою особою изволиль ходить при свите посольской за море 1697-го году.— Изъ Москвы, маія 11-го дня чрезъ Клинъ, Тверь...

Записки неизвъстнаго путешественника о путешествіи Петра І; изд. *П. Б.* «Записная книжка любопытныхъ замъчаній великой особы... (Спб. 1788); ср. *Е. Ф. Шмурмо* «Петръ Великій въ русской литературѣ» (Спб. 1889), стр. 88, прим. 1.—Нашъ списокъ полнѣе изданнаго.

Л. 156. Мъс. сентября въ 15 день житіе и мученіе святаго и великаго Христова мученика Никиты.—Въ оно время бысть мужъ богомудръ именемъ Никита въ царство великого Константина готеинъ родомъ.

Конецъ (2 листа) оторванъ.

Отъ б. студента Института П. А. Незнамова.

133. (16808). Инсьно Гоголя. Почтовый листокъ въ четыре страницы, изъ коихъ двъ заняты письмомъ Н. В. Гоголя 1852 г. (автографъ) на имя Ильи Ивановича Барановскаго. Издано въ Гоголевскомъ сборнякъ Института, стр. 9—10.

Отъ Ильи Ильича Барановскаго.

134 (16248) Бунаги, относящіяся въ Гоголю.

- І. Письмо В. А. Гоголя (отца писателя) оть 12 февр. 1821 г. изъ Миргорода о пріємів Н. В. Гоголя въ Гимназію высшихъ наукъ (получено въ Нажинъ 16 февр. того же года).—Издано послідній разъвъ Гоголевскомъ сборникі Института, стр. 314.
- II. Отвътъ (черновой) отъ 18 февр. 1831 на предъидущее письмо отъ Конференціи Гимн. высш. наукъ.—Издано тамъ-же, стр. 314.
- III. Списокъ воспитанниковъ Гимнавіи высшихъ наукъ князя Безбородко съ раздівленіемъ вазенныхъ отъ своекоштныхъ и съ показаніемъ времени поступленія ихъ въ Гимнавію.—2 листа: здівсь за № 32-мъ Гоголь, принятый 1-го мая 1821 года, занесенный въ графу поступившихъ по смерти В. Кукольника.—Издано тамъ же, стр. 315.
- IV. Письмо Михаила Щербака (родственника Н. В. Гоголя) отъ 25 іюня 1821 г. съ просьбой объ отпускѣ Н. В. Гоголя на вакацію. Издано тамъ же.
- V. Письмо гр. А. Г. Кушелева-Безбородка о принятів Н. В. Гоголя въ число гимназическихъ пансіонеровъ, 1822 г. марта 22 (получено въ Нъжинъ 22 апръля). Издано тамъ же, стр. 318.

VI. Прошеніе Н. В. Гоголя 20 авг. 1827 г. о допущеній его, ученика 4-го класса, къ экзамену по языкамъ для перевода въ 4-е отдъленіе по языкамъ—автографъ. Издано тамъ же, стр. 365.

VII. Показанія учениковъ Гимназіи высшихъ наукъ кн. Безбородко касательно естественнаго права проф. Бѣлоусовымъ преподаннаго (№ 274, 1827 года)—на 8 листахъ. Въ числѣ опрошенныхъ былъ и Гоголь, показаніе и подпись котораго на л. 6 об. Кромѣ него, дали показанія: Өедоръ Михно, Е. Филипченко, Александръ Новохацкій, Несторъ Кукольникъ, Ник. Котляревскій, Ал-й Колышвевичъ, Петръ Гороновичъ, Н. Родзянко и вторично Е. Филипченко—всѣ ученики 8-го класса. Издано тамъ же, стр. 298.

VIII. Журналы Конференціи Гимназіи высшихъ наукъ за 1824 годъ на 164 л. (въ переплетѣ); здъсь на 39 об. и л. 56 об.—о поведеніи Н. В. Гоголя. Издано тамъ же, стр. 342—343.

IX. Рисунокъ по фортификаціи, исполненный Гоголемъ въ 1828 году.—Изданъ въ Гоголевскомъ сборникѣ Института (ср. стр. 298).

Переданы изъ Архива Института.

135 (16246). Письмо Петра II Нѣгоша. Листь, письмо адресовано «Главарима, стариешинами и свой почтеной Комунитади Пащровской», 11 сент. 1813 года.—Автографъ владыки черногорскаго, съ его печатью. Оть М. Сперанскаго.

136 (16249) Два стихотворенія. Два листа, на нихъ два анонимныхъ стихотворенія 50-хъ годовъ XIX ст.: 1) «Это значитъ финтифлющки финтифлю» (шутливое, съ этимъ припѣвомъ), 2) «Всѣхъ ихъ по міру пусти» (сатирическаго характера).

Отъ преп. В. И. Ръзанова.

137 (16809). Заговоры. Тетрадка въ 4 д. л. на 8 листкахъ разнаго формата, разныхъ рукъ 50-хъ годовъ XIX въка.

- Л. 1. Заговоръ отъ глазъ. -- Шла Мать пресвятая Богородица...
- Л. 1 об. Отъ волотухи.—На морѣ на окъянъ... дъвушки калинушку ломали.
- Оть колотья.—На морѣ на окѣянѣ... стоить камень... сидить красная дѣвица.
  - Л. 5. Отъ грыжи. Брусъ, брусъ, возьип свою грызь.
- Л. 5 об. Отъ укушенія змен.—На море на окенне на острове на Буяне стоить липа, подъ тою липою лежить чорная руна ярочья... (продолженіе на л. 2 и 2 об.).

- Л. 3. Таблица днямъ, въ которые ничего начинать не должно.— Генварь имбеть несчастныхъ дней 8-мь: 1, 2, 4, 6, 11, 12, 13, 20.
- **Л. 6.** Заговоръ отъ укушенія ужа и козюли.— Зачался свъть съ полуночи отъ мъсяца.
- Л. 6 об. Отъ чемеру.—На болотъ купина, подъ купиною придетъ перелогъ.
  - Л. 7. Отъ завала горла. Дубъ, дубъ, возьми свой дубоглотъ.
- Какъ останавливать кровь. На мор'в на ок'ян'в, на лугу луган'в лежить камень, на ками'в сидить Мать пресвятая Богородица.
- Л. 7 об. Отъ чемеру.—На горѣ на Сіонской стоить древо винарисово, подъ тѣмъ древомъ кипарисовымъ лежить котъ золотой.

Тетрадка идеть изъ Курской губерніи.

Отъ препод. В. И. Різанова.

138 (16855). Слово Григорія Левицкаго. Тетрадка въ 4 д. л. на 5 л. письмо первой половины XIX в.

«Слово о свойствъ духовнаго просвъщенія и нравственныхъ качествахъ ищущихъ онаго». — Читано баккалавромъ богословскихъ наукъ, магистромъ Левицкимъ.

Слово это произнесено 5 Іюля 1823 г. на торжественномъ собраніи Московскаго У-а проф. богословія и церковной исторіи въ университеть Григоріємъ Александровичемъ Левицкимъ. Подробнте о немъ см. Біогр. словарь Имп. Моск. Унив. (М. 1855), І, 452—453.

Повидимому, автографъ автора.

139 (16856). Руно орошенное. Рукоп. въ листъ на 52 л., писана около половины XVIII в.. На л. 52 об. запись: «Принадлежить оная служителю господина капитана и кавалера Николая Архиповича Обтажисова Ивану Брызгалову—1822 года...»

Списокъ съ печатнаго черниговскаго изданія 1691 года (см. Соникова, I, 197, № 1050).

Отъ М. Сперанскаго.

140 (16854) Рукописи Н. Е. Скворцова. Бумаги, содержащія работы бывшаго директора Института Н. Е. Скворцова. Всего 61 тетрадь различнаго формата и времени.

Въ бумагахъ находятся: старыя записи лекцій по философіи, которыя слушалъ Н. Е. С-ъ въ Московскомъ Унив. (1856—60), его отчеты по занятіямъ за границею, статьи по вопросамъ о гимназіи (оригиналы

напечатанныхъ «Недуговъ»), переводы греческихъ философовъ, собственныя лекціи С-а въ Кіевскомъ у-ѣ, документы за время директорства въ И-ѣ и т. д.

Отъ А. Скворцовой, вдовы Н. Е. Скворцова; подробная опись бумагъ въ протоколъ отъ 4 Мая 1903 г. Библіотечной коммиссіи.

141 (16857) Тріодъ цвітная. Рукоп. въ листь, на 241 листь, писана въ два столбца хорошимъ полууставомъ начала XVI віка (бумага ов. 1516 года). Начала и конца ніть. Рукопись пострадала отъ сырости, по краямъ листовъ подклеена. Была въ твердомъ переплеть изъ досокъ дубовыхъ, обтянутыхъ кожею; отъ переплета осталась лишь передняя доска и часть задней. Въ заглавіяхъ и заглавныхъ буквахъ киноварь; въ письмі, преимущ. на краю строкъ, часто связныя начертанія; чаще другихъ: Т+к+о, Т+к+а, Т+р, а+у, к+к (посліднее въ видів креста надъ буквой, какъ часто въ югославянскихъ рукописяхъ); с и є различаются: первое довольно послідавательно заміняеть є, очень часто ж=оу (по русски); кое-гдів ударенія, несогласныя съ про-изношеніемъ; надстрочныхъ буквъ довольно много; на начальной гласной слова , на w—...

Правописаніе русское болгазирирующее.

Начало: оутреници й лир; бакоже вх великоую недалю вказано вб. в пив новый не, на оуре, швычнай хе вхекрее.

Конецъ: Висков ма Штрини, Ш лица твоє свъте незаходмы. покрыла ма есть чюжа тма Шкаанна. но Шкрати ма ки свъти... (изъ службы на нед. всъхъ святыхъ, субота).

Отъ М. Сперанскаго.

142 (Общ.) Сборникъ. Рукоп. въ 4 д. л., составленная изъ двухъ различныхъ рукописей: первая на 46 л. великорусской скорописи XVIII в., вторая на 115 л. (съ особымъ счетомъ) южнорусскаго письма XVII— XVIII в.. Первая рукоп. безъ окончанія, вторая—сильно пострадала, особенно къ концу, отъ сырости. На передней (единственной уцѣлѣв-шей) доскъ переплета и на невумерованномъ при переплетъ листъ знписи XVIII стольтія, великорусскія, съ сильнымъ а—каньемъ.

- 1) Труды села Рагазны папа пупо пи о димитрія лесъ.
- 2) разумъ отъ бога дарованны.
- 3) Писаръ пиши.
- 4) Балшому папу, великаму папу, над папами папу, римскаму пратапопу маему малебнаму атцу.

5) Прикаже батюш(к)а сваему васки пустъ са мною не деротца, а ежели станет, то всію армію на расін пагубить.

Рукопись первая.

Л. 1—46. Книга глаголемая Лусидориосъ, в ней-же предлежать различная нам учитель(ст)ва, и еже бо во иныхъ кпигахъ что о(б)рящемъ сокровенно; иже кто хощетъ охотно читати, сия книга всяк(у) предлежащую въ себв мудрость ему покажеть, и что в писани(и) гдв положено сокровенно, здв же в краткихъ словесвхъ ввло льпо об(ъ)-явися.— Уасть А. Богъ искони и всегда без конца иже есть начало сея книги, аминь. Учитель и ученикъ глаголютъ вкупъ: ученикъ—то есть всякій человыкъ, кто премудрости хощеть... Учитель—святый духъ, той насъ утвердить да сохранить правую истиную въру.

Обычная поздняя редакція Лупидарія (въ двухъ частяхъ); въ рув. ишь первая часть, и та безъ конца; послёдній вопросъ: «Повёждь ми о великой и святой суботё» (л. 46 об.). См. И. Я. Порфирьевъ. Апокрифич. сказанія о новозав. лицахъ и событіяхъ по рукоп. Солов. биб л. (Сборн. Отд. рус. яз. и слов. т. LII), стр. 417 и сл.

По листамъ 2—17 запись: «(Сія) книга Петра Клементьева сына Быкова (?—обрѣзано частью), а хто ее похитить, тоть будеть проклять оть нинѣ і до вѣка (?), проклять.

Вторая рукопиев.

Л. 1. Історія, яко Господь... (обръзано) (сотво) ревъ до дня седмаго, а дня седмаго опочинуль и той день благословель и посвятиль. День первый. — На початку сотвориль Господь Богь небо и землю, и земля була пуста и неужитечна.

Разсказъ на народномъ языкѣ о сотвореніи міра и человѣка, постепенно сливающійся съ «Исповѣданіемъ Еввы». (Тихонравовъ, Пам. отр. лит. I, 298.) и сказаніемъ о крестномъ древѣ.

Л. 10. О Адамъ. Въ шестій день Адамъ сотворенній есть.

Изъ статьи «Отъ колика частей созданъ Адамъ». (Тихонр., у. изд., П, 439).

- Л. 10 об. Речи, вибранние в книгъ Ісуса Сираха еклесиясъ к учитаню, зачало 7.—Не отходи отъ жони смислной и доброй.
- Л. 12. О Лазарѣ четверодневномъ. Лазаръ, другъ Христовъ, четверодневній бяще отъ веси Висанія родомъ.
- Якого стану и роду биль царъ Македонсвій Александеръ.—Быль Александеръ Македонскій стану среднего, долгой шіи, очій яснихъ, ягоди азбо полички его къ ласковости мърне.

- Л 12 об. О погребъ Александровомъ. Читалисмо о погребъ Александровомъ коштолномъ, до которого много ся було зійшло мудрцовъ, з которихъ одинъ рече: вчерашняго дня скарбъ золотій, Александеръ, взиралъ ти.
- Для якой причини память умершимъ творимъ. Въ суботу завше отправимъ день поминанія.
- Л. 13. О покутъ. Въ часъ хороби телесной номоканонъ позволяетъ на рибу и оливу и вино въ постъ, а на масло и отъ животнихъ никакожде.

Здёсь примёры поста: Іосифъ въ землё Египетской, о покаявшемся разбойникі Флавіані.

- Л. 15 (безъ заглавія). Замѣтка о вселенскихъ соборахъ 3-мъ и 5-мъ и объ Оригенъ.
- Слово о 12 пятницяхъ. Въ западнъй странъ есть земля именемъ Лавра, въ нейже градъ есть нарицаемій Шпалъ.

Въ срединъ есть пропускъ.

- Л. 16. Повлонъ на востокъ для 5 причинъ.—Первое Христу на восходъ солнца кланяемся для обявленя маестату Божого.
- Слово о святомъ Іоану Богослову, како словомъ изучи человъка иконному писанію. Близъ Константина града есть градецъ именемъ малъ, въ немже бё дётищъ малъ сирота.

O rycapt.

- Л. 18 об. Слово о милостини, якъ дающе нящему самому Христу въ руцв даетъ. Человъкъ нъкій въ Константинъ градъ зъло милостивъ, яко и по улицамъ градскимъ ходяще ему нищіи послъдоваку.
- Л. 19. Повъсть о нарожденю Пилата Пантійского и о житіи его и о смерти пагубной. Билъ нъкоторій кроль именемъ Литусъ въ Римъ, которій то кроль мълъ собъ едномислинцу дъвицу за подложницу, а тую званно именемъ Пилла.
- Л. 21 об. Сказаніе о евангелистахъ, како списаша евангеліе.— Матеей до 8 лётъ...

Замътка.

- Повъсть Евсевія Іерусалимскаго о родословіи отца Богородица Іосифъ.—Давидъ царъ имъ многи сини, такожде имъ Соломона и Насана...
- Л. 22. Како бѣ святая Богородица по плоти сородница Елизавееи.—Бѣ нѣкто отъ рода святительска именемъ Матеанъ при царѣ Клеопатрѣ.

- Л. 23. Како Марія Клеонова сестра пресвятой Богородици.—Сей Клеона Іоакимова отца Богородици Марію поять жену и умре безчадень.
- Приклади невоторіе для побуженя и збавеня душь людских в писма святого, меновите з книги полской из Зерцала великого; напродь почну о поздоровленю ангелскомъ пречистой Деве Богородици Маріи. Прикладъ 1.—Мещанивъ единъ въ Колне мёлъ такій звичай, ижъ воликолденъ едно самъ Богу завше ся молилъ.

Всего 29 прикладовъ.

- Л. 39. Приповёдь о пишномъ цесару Іовіянів и о его держеню, якъ Господь Богъ прудко пишнихъ звергаетъ з столицё, а покорніихъ оразъ подвишаетъ. Іовіянъ цесаръ барзо достатній въ Римі пановалъ, которій едного часу на ложку своемъ лежачи... л. 43. Викладъ тоей повёсти. Наимилшій братія, цесаръ тотъ можетъ бути названъ каждій чловівкъ.
- Л. 44. Прикладъ о досконалости.—Титусъ цесаръ барво можній въ Рим'в пановалъ.... л. 45. Викладъ того обичній.—Наимилшіи братіе, цесаръ то есть отецъ небесній.
- Л. 46. Прикладъ о недосконалости чловической з добродъйства принятихъ. Король нъкоторій мізль урядника надъ всёмъ своимъ панствомъ.... л. 49. Викладъ того обичайній.
- Л. 49. Прикладъ о смерти, аби чловъкъ не гръшилъ.—Било едного часу княжа, которій ся барзо въ ловахъ кохалъ.... л. 50 об. Викладъ.
- Л. 51. Приновъсть о нъкоторомъ рицеру и немилостивой смерти. Нъкоторій человъкъ билъ воиномъ и далеко по чистому полю бивалъ розніе полки.
- Л. 54 об. Приповъсть о ростропности, аби есмо все добримъ розумомъ чинили и конецъ живота своего намятали. Цесаръ Доментіянъ достатній и барзо мудрій.... л. 56 об. Викладъ.
- Л. 57. Слово о Иривлію царю Греческомъ, явъ даль милостиню убогимъ.—Бисть нѣкоторое чудо во градѣ Римстемъ при Константинѣ цари.
- Л. 57 об. Чудо святого Григорія, папи Римскаго.—Во град'в Рим'в есть церковь святого Георгія, въ которой едного часу служачи святую Божію литургію...

Чудо о Срацынћ.

Л. 58 об. Слово о Самсонъ силномъ.—Билъ еденъ мужъ з мъста Самарія изъ покольня Данового именемъ Маное.

- Л. 63. Прикладъ, же преизреню Божію жаденъ не можетъ противитися.—Цесаръ Конрадъ велможній въ едномъ місті пановаль, въ которого панстві биль единъ рицеръ именемъ Леополдушъ.
- Л. 64 об. Гисторія и слово о трехъ царехъ и братіяхъ рожонихъ, которіе будутъ царствовати въ остатніе літа предъ вторимъ и нелицемітрнимъ судомъ панскимъ.—И тогда, братія, будутъ царствовати тріе цари братія рожоніи юноши....
- **Л.** 65 об. (безъ-заглавія). По семъ постанетъ отъ великого рода жона царица именемъ Мандона.
- Л. 66 об. О Авраамъ, како имъ обичай не ясти по вся дни безъ гостя.—Нъкогда Господь Богъ удержа путь людемъ всякимъ да не придетъ во Аврааму никтоже.
- Л. 68. Повъншованя патронамъ.—На насъ велце ласковіи м-цѣ п-не NN и благодътелю нашъ. Значно того Богъ ублагословиль потъхою.
- Л. 68 об. Житіе святаго праведнаго Іосифа Прекраснаго.—Блаженній Іосифъ тъломъ и душею прекрасній, сынъ Іакова патріярха старозаконнаго...
- Л. 86 об. Страданіе святаго славнаго великомученика и поб'єдоносца Христова Георгія.—Римскато царства скипетры недостоин'є пріемши Діоклитіянъ нечестивій велми прилежаще скверному идолослуженію.
- Л. 98. (безъ заглавія) не подобаеть умолчати и онаго нарочитаго чудеси о убіеніи змія еже содъя святій великомученикъ Георгій близь отечества своего...

Чудо о девице и зміи.

- Л. 100. Житіе и страданіе святыя славныя великомученицы Ирины.—Въ оная времена, въ няже людемъ въ тив и смертнъй идолопоклонническаго нечестія свив сваящимъ.
- Л. 109 об. Житіе святаго праведнаго Іова многострадалнаго.— Святый праведній Іовъ отъ племени Авраамля біз въ земли Хусъ, единой отъ аравійскихъ странъ.
- Л. 110. Страданіе святаго мученика Варвара воина и иже съ нимъ.—Егда богоненавистному цару Іуліяну отступнику брань бѣ съ народомъ, нарицаемымъ франки.
- Л. 113 об. Память святаго Варвара, бывша прежде разбойника, великимъ же покаяніемъ спасеся.—Сей блаженній Варваръ бъ прежде разбойникъ лютъ въ странахъ..... уканскихъ.

Последній листь сильно повреждень, но конець житія есть.

Въ Общество рукопись поступила отъ А. Н. Малинки.

143 (16984). Заговоры. Листовъ въ 4 д. л. (2 листва) съ заговорами: отъ стръльбы, отъ гадины, отъ огня. Запись начала XIX ст., малорусская по языку. Листовъ идетъ изъ Ични (Черниг. губ.).

Оть студ. А. Гужовскаго.

- 144 (16791). Школьное дъйство Рукопись въ 16 д. л. на 21 листкъ, южно-русское письмо начала XVIII въка; между л. 14 и 15 пропускъ.
- Л. 1. Царство Натури людской, прелестяю, еюже смерть царствовай надъ непогръшавшими, разоренное, благодатию же Христа Цара слави, терновимъ вънцемъ увяденнаго, паки составленное и вънчанное—смутнимъ же дъйствомъ въ Киевскихъ Аеинахъ подъ властию пресвътлаго тривънчаннаго сущихъ отъ благороднихъ Россійскихъ младенцовъ извъщенное. Року въ онже Христосъ Царъ славы разоривии адово царство 1698.

*Пролога* изв'єствуєть, како Натура людская, во едем'в царствующая, царство свое погуби, како бисть радостиа царствующой смерти и како на первое царство райскаго возрастися достояние:

Богъ, прежде въкъ царствующъ и во въки въка, На образъ свой сотвори въ часъ чловъка, Состававъ и царствие пресвътлаго рая, Да чловъкъ въ немъ царствуетъ весело играя, Повелъ царствомъ райскимъ ему обладати, А на яблоко едемско рукъ не простирати.

**Л.** 1 об. Акта 1. Сцена первая. Акцифера, видяй, ижъ сынъ Божи Натуру людскую на себе прийметь и возвеличить, возбуждаеть на брань ангеловъ, хотя равенъ быти Богу, но гординю его ангелъ Михаилъ побъждаеть:

Азъ есмь всёхъ звёздъ небеснихъ свётлёйша денница, Всевидящаго Бога едина зёница, Азъ есмь чиновъ безплотнихъ крёпкій воевода, Избраннёйши отъ всего ангельскаго рода...

Въ діалогъ затъмъ участвують и «ангели добри» и «ангели противни».

Л. 4. Сцена 2. Всемогущая Сила Натур'в людской, съ небесъ ув'внчанной, царство райское, роскошь и волю вручаеть, отъ древа же, в'ядуща зло и добро, ясти возбраняеть. -Всемогущая Сила:

Вся могу, разумѣю, вся вижду, вся знаю, Всемогущая сила азъ ся нарицаю. Единому богатству все соединенна Отъ нераздѣлимой Троици нине раздѣленна.

Разговоръ «Всемогущей Силы» и «Натуры людской».

Л. 6. Сцена 3. Злость люциферова на Натуру людскую, въ раи парствующую, шатается и гласить *Прелест*ь, да (на)вкушение заповъданаго древа прелстить Натуру. Злость:

Что азъ? отъ кого приндохъ, кое ми есть дѣло? Лютимъ всѣхъ злостей огнемъ гору, киплю зѣло. Свою же да угашу чужимъ плачемъ жажду.

Вибухаю на землю злохитрую вражду. Разговоръ между «Злостью» и «Прелестью».

Л. 7. Сцена 4. *Прелесть Натурь* людской сов'туеть плодъ древа запов'вданаго добръ быти во сн'вдь, егоже Натура ясти изволяеть, и тако, гласомъ со небесъ престрашенна, царствия райскаго отпадаеть. *Натура*.

Что еси? и откуду? и что зде твориши, Чесо безъ моей волъ такъ смъло ходиши? Ирелестъ.

Хожду, удивляюся сему мёсту злачну, Хожду, весьми чуждуся древу доброзрачну.

Л. 8. Сцена 5. Гипез Божи на Натуру людску, преступившую заповъдь Всемощной Сили, зъло ярится и молнию съ небесъ низводить, егоже Милость Божая благаеть, но Истинна Судъ Божи принуждаеть на отищение и Натуру людскую внъ рая изгнати пред.... повелъваетъ Херувиму.

Гнивъ Божи.

За дерзость, за лакомство, за преступство збуру, Винищу и потреблю людскую Натуру, И нъсть иже изметь ю отъ моею руку:
Пошлю огнения стръли зъ напраженна луку.

Л. 10. Сцена 6. Вулканъ въ пеклъ уготовляетъ вериги, имиже *Неволя* Натуру, изгнанную зъ рая, связуетъ и въ темницу отводить. *Неволя*.

Даждь нозъ заблуждшия отъ истинна пути, Более да не блудять, ужами свяжу ти. Простри руць, согну ти, лакомая Ево, Болше ихъ не распростреши на райское древо. — Сцена 7. Плача Натуры людской: ридаетъ падения, изгнания своего зъ царствия райска, емуже и ангели смутнимъ пъниемъ въ небесъ соболъзнуютъ, но Благодатъ Божия пришедши плачъ утоляетъ.

 $\Pi$  AGYb.

Зъ рая четире текущия рѣки, Источъте ми воды слезъ велики.

Слезное море.

Источите ми крвавихъ слевъ токи, Фъзонъ, Геонь, Тигръ и Ефрасъ глубоки.

Л. 12 об. Сцена 8. Зють благодарствуеть Прелетии, же Натуру людскую предстила на вкушение древа запов'яданнаго, Злость.

Загага (?) цёлую тя прелести, посе лихо(?) Всего пекелна кола любима утёхо, Объемлю тя, усердно лобизаю длани, Кланяюся ти до ногъ, милостивая пани.

Л. 13. Сцена 9. Отпание Прелесть нівкогда же надівятися пюдской Натурів отъ Бога помилования. Но Милость Божая. Върою и Надеждею его побідивши, Натуру людскую, въ темниців сіздящую, о свобождении упевняеть. Отпание.

Згрвши людска Натура коль много, коль крати, Егда Божню дерзну заповёдь попрати; Сего ради горе ей зъ всими грёхами Въ раи падшой и спадшой въ геенские ями. Кончается хоромъ.

Л. 16. Акта П. Сцена 1. Злотть людиферова, слишащи Милосердие Божие надъ Натурою людскою оглашенное, паки ярится и гласить Неволю, да Натуру людскую предасть въ работу фараонови.

3.10cms.

Жестоко оружіе въ сердце мое внийде, Когда ми въсть такова въ ушеса прийде. Якъ би Въра, Надежда и Милость отъ вишнихъ Мъють извести Натуру людскую отъ нижнихъ.

Л. 16 об. Сцена 2. Спящу Фараонови Фортуна является предсказующи власть имъти надъ Израилемъ, зъ чого фараонъ, возбуждений Гетманомъ своимъ, тъшится со велможи, воини и въ тимъ Неволя приводить Израиля и въ работу Египтянамъ предаетъ. Фортуна:

Спить чловікь, но фортуна не сміжаєть брови, Една златомъ, другаго даруєть окови:

Азъ фортуна дарую тя златомъ, Въ славъ и владънии сажду пребогатомъ.

Л. 18. Сцена 3. *Moure(e)ви*, овца пасущему, *Бог* является во купинъ огнение завъщающи ему людъ Израилски отъ фараона извести. *Моисей*:

Что сие видъние страшно и ужасно Художеству моему явися напрасно? Вижду огнемъ купину горящимъ палиму, Но отъ пламене зълна никако вредиму.

Здёсь на полё ссылка: «исходъ, глава 2».

Л. 18 об. Сцена 4. Моисеи со Аарономъ молять Фараома, абиль имъ Ізраиля отпустиль, чего ради и жезль во змия претворяють, котории фараоновихъ змиевъ такожде зъ жезломъ волсви премъненихъ пожираетъ, не хотящаго ся фараона ко молению ихъ чудеси преклонити, иними знаменми отъ небесъ устращаютъ, первенцовъ умерщвляютъ, и тако Израиля извести преводятъ Чермное море, въ немже гонитель фараонъ со вои своими потопленъ. (Фараомъ):

Откуду прийдосте, что за люде такови? Чесо ради Израиль приде со окови?

Mouceü.

Азъ Моисей, се Ааронъ, въ Аморейской страни Къ тебъ фараонови отъ Бога послани.

Л. 20 об. Сцена 5. *Злость* люциперова видяща Израиля, отъ работи фараоня освобождена, ярится на Моисея и Смерть царицу надъ Натурою уставляетъ.

Злость.

Волхвъ Моисей (что я вижду) волшебними чуди Египетски дерзну устрашити люди: Устрашу его и азъ — пожди тилко мало, Не будетъ его болшей чудо волхвовало.

Монологъ.

Л. 21. Сцена 6. Смерть, царствующая отъ Адама даже до Христа, смертелними гръхами на престолъ почтенна, областию же надъ людскою Натурою величается. Смерть.

Во(з)веденна на престолъ, посажденна вама Царствовахъ и царствую даже отъ Адама. Той во миръ воведе, и есть мира пани, Вся конца въ область мив превъ него дани.

Обрывается. Пьеса назначена для сцены: на поляжь и въ текств указанія: hic ostendit ungues (л. 3), см. также л. 20 (Моисей у фараона).

Отъ М. И. Лилеева.

145 (16790) Школьное дъйство. Рукоп. въ 4 д. л. на 47 л., нисьмо южно-русское XVIII столътія.

Л. 1—40. Дъйство: Торжество Естества человическаю, прежде снъдию завъщаннаго древа умореннаго, нынъ же смертию Христовою оживотвореннаго, еже Милость Божая, любве ради изшедшая, зъ нерушимихъ узъ адовихъ разаръши, изведе на царство некончаемия жизни, давши ему перви благодати вънецъ; трома частми презъ благороднихъ младенцовъ стихотворнаго учения Академіи Гіпевския въ день страдания и въ день востания Господня изъявленное. Року 1706 мъсяца априля дня 7.

Часть І. Сия часть первая въ нѣкоторихъ явленияхъ содержить отъ рая Естества человѣческаго паление и изгнание, такожде фѣгури или образи страстей Христовихъ даже до самого во гробъ положения.

Молимъ слишателей о внимательное въ дъ (й) ствъ слишание.

По скорби всемирную возвѣщаю радость,

Зъ горнихъ слегъ чловеческихъ раждающую сладость.

Л. 2. Явление 1. Естество человъческое зрится въ первой славъ якою изобилве всяко, но съ небесе Гласъ слишится, даби заповъданна не вкусило древа, ижденетъ бо ся, аще коснется его, Лакомствомъ убо возбужденное такожде и Невоздержаниемъ прелщенно, простре руку на завъщанъ плодъ и снъде се, яже сему дая Невоздержание. Естество.

Царица всемощная есмъ окрестна свъта,

Отъ благъ ми его данна на многие лъта.

Л. 4. Явление 2. Ревность Божая ярится, яко попранна ваповъдь Господня, и взиваеть Справедливости, да разсудить тяжесть преступления, еже вложивши на въси, за тяжесть безакония Отмщению Божию послъ даеть изгнати изъ рая, котрое вручаеть на пагубу въчную. Ревность.

Ревнуя поревновахъ по Господъ Бозъ: Уничиженна его заповъдь премнозъ.

Л. 6. об. *Явленіе З. Отчание* Естества человіческаго со *Плачема* горко яко ридаеть изгнанное и воверженное до Ада отнюдь не получить прощения, чесо ради хощеть ся убити; се внезапу изходить съ небеси *Надежда*, такожде ликъ ангелский слишится, утішая Отчание

со Плачемъ, извѣщая имъ не лестно, яко воскорѣ избавление пошлетъ Господъ Естеству чловѣческому, такожде и *Благодать*, укрѣпляющая по Надеждѣ, тое вѣщаетъ. *Отчаяние*.

Попра естество завътъ чловечее Бога,

За що пріиде на не казнь совишше премнога.

Л. 9. Явленіе 4. Авраамъ жертву приноситъ Господеви, Исаака сина своего закалаетъ, но Ангелъ запрещаетъ Аврааму, да не простретъ руку на благопослушлива Исаака. Авраамъ.

Создавши мя во время отъ брения, Боже,

Да се возъблагодарити мой язикъ не може.

Въ числъ лицъ еще: Слово Божие.

Л. 11. Явление 5. Продание Іосифово братие(ю) во землю чужду: Братия, Іосифъ, Измаильтяне. Брата 1-й;

Слово имамъ, братия, ко вамъ глаголати,

Еже зволите обще вси пилне разсуждати.

Л. 12 об. Явленіе 6. Інковъ, принявше ризу проданнаго Іосифа ложив отъ братий окривавленную, лишения Іосифова прегорко ридаеть. Іаковъ на одръ лежащий.

Ахъ мив престарвлому на одри свдящу,

Никогда сияния солнечнаго зрящу.

Лица: Іаковъ и 4 сыновей.

я. 13 об. Явленіе 7. Милость Божая, любве ради изшедшая, является нося вся оружия страстей, ихже восприяти щедрости ради хощеть, даби снасла ся отъ плененія: Естество того ради со тщаниемъ градетъ ко Голгоев, да тамо на вресте житие свончаетъ. Милость Божая:

Услишася гласъ Естества стенящій,

Пройде сквозв облакъ вопль горко гласящій.

Л. 14 об. Явленіе 8. Побожность ищеть Милости Божія, и нескоро обрати иласт ст небеси къ ней въщаеть, да градеть ко Голговъ, тамо ю обращь на крестъ между скорбно ангельскими ликоми животь скончавшую, юже обрътше и сама подъ крестомъ ради бользни умираеть. Побожность:

Слишахъ ревность, слишахъ гласъ жениха:

Нова на сердцу бѣ нѣка утѣха.

Л. 16 об. Явленіє 9. Іосифъ со Никодимомъ роспятаго и умершаго на креств снимають и у вертоградв полагають въ новомъ своемъ гробв съ погръбателнимъ ангельскимъ пъніемъ бользненнямъ и отходятъ. Послъжди приходить сонмище еврейское, запечетлъваеть гробъ и

утверждаеть врёпкою кустодиею, да не возмуть и ученици нощию. *Никодим*а.

> Потщимся, Іосифе, дёло сотворити, Зволмо мертвыда сего плоть въ гробе положити.

Кончается явленіе «Спьломъ».

Л. 19. (Часть вторая) Явленіе 1. Апостоли собравшеся цілование посліднее творять Милости Боживі, въ гробі положенной, сітующе которихь воини смертию имъ претящня вонъ изганяють. По семь является Ревность матерняя возбуждающа скорбны отъ гроба Милость Божию, юже потішають ангелския небесныя хори, яко востанеть внезапу.

Апостоли творять иплование. Петръ:

Творимъ цѣлование послѣдное тобѣ,

Да умреть гдв съ тобою, прими насъ по себв.

Л. 20. Явление 2. О пінни ангельскомъ со многимъ ужасомъ Милость Божая востаеть отъ гроба такожде и многая тілеса мертвихъ, сущей потрясенной землі воскрешаючимъ смятенни воини, аки мертви навши на землю, чрезъ многа времена лежать. Милость Божая.

Кто мив во гробв дветь многа труди? Ти мя гласи возбуждають всюди.

Кромъ того: Ревность материя, Адъ.

Л. 21. Явление З. Сонмище еврейское, пришедши ко гробу, обрътаетъ камень отваленъ и стражиесъ аки мертвихъ лежащихъ, на нихъ единодушно устремляются, по маломъ времени воставши аки отъ сна воини въщаютъ, что яко спя воста со многимъ ужасомъ. Евреи прочее, да не промчется слово се въ народъ, даютъ имъ маду, да вопрошающимъ отвъщаютъ, яко намъ спящимъ украдоша его ученици. Еврей 1-й:

Что лежите, пяници, лихо бъ вамъ уживутъ,

Гдь ся подывь мертвець той, которий лежавь туть?

Л. 22. *Явленіе 4. Петр*з горко ридаеть, яко три крати отвержеся Христа, аки не зная его бити.

Уви мић, о уви мић, возридаю како,

Како ли восплачуся преграшивши тако!

Л. 23. Явленіе 5. Генеушь Мирии Миндалини ищеть придежно Господа во вергоградь, ейже является Милость Божая во обравь вертоградаря, которая послыжде исто оть нея познавается, такожде повелываеть Милость Божая, да возвыстить Петрови ридающему, ако

первой приятенъ благодати ради горкихъ слезъ. Генеуню Маздалени.

По печали въ радостной мив сердца отрадв:

Поиду искать Господа въ красномъ вертоградъ.

Л. 24. Явленіе 6. Милость Божсая свобождаеть Естество человъзглавний и праотци и возводить его отъ земли на
небо, дая ему первы благодати вѣнець со радостнимь ангелскимь пѣниемъ, послѣжде Адъ ярится, яко разоренно его царство и узники
изведенни, но изшедшая съ небесъ Побъда Христова киязя тымы
крѣпко связуеть, седмоглавнаго змия обезглавляеть, рукописание приемлеть и раздираеть, самаго же предаеть гееннѣ огненной, гдѣ паляшеся
ридаеть, ликъ же ангельский на небеси торжествуеть. Милость Вожсая.

Въ узахъ Натуру услишахъ стенящу,

Ко мнв день и нощь прегорво гласящу.

Л. 26 об. Часть третая. Явленіе 1. Три доброд'ятели: Втра, Надежда и Любов, градуть ко гробу, несуще со собою арамати благовонния, и пришедше къ гробу видять камень отвалень и Атела с'вдяща и глаголюща къ нимъ: несть зде, но воста. Послежди является сама Милость Божая, которое вещають апостоломъ, яво видехомъ Господа воставша. Впра.

Несумнину взявляхь виру мя любящу, Шествовахь во путь его всегда мя глаголящу.

Л. 28 об. *Явленіе 2. Петр*з со *Іоинном*з текуть во гробу, но пришедши в'всть такожде приемлють отъ Ангела, яко воста—се варяеть ва во Галилеи.

Петръ.

Кто ми дасть крил' яко голубин': Возлечу окресть всего свъта нинъ.

Л. 30. Явление З. Лука со Клеопою шествують во Емаусъ, имже во образъ страннаго является Милость Божая, творящая далечайше ити, но умолима, да возляжеть съ ними, яко путь далекъ есть, и прииметь пищу, во отшествии послъжди познавается во преломлении хлеба. Лука.

Се идемъ во Емаусъ, что же глаголати,

Будемъ къ себъ на пути о чомъ вопрошати.

Л. 32 об. Явленіе 4. Побида Христова торжествуєть на небеси з'в ангелсини дики между четирма животнима, яко свобожденно Естество и связань князь мира, страждущій въ пламени огненномъ. Побида Христова.

Мив паче всвять досгойно днесь торжествовати, Со свврилми и гусльми гойне ликовати.

Л. 34. Явленіе 5. Милость Божая уврачуєть немощнаю, повельваеть сму ввяти одръ, которому соборище еврейское по благодарствій многи пакости творять, изгоняють его вонь. Милость Божая.

Снидохомъ на землю ради страстей человѣка, Ему да дастся презъ мя номощь превелика.

Л. 36 об. Явленіе 6. Зримель божественних таннъ видить на престолю Агнца, по закланіи грюхь ради человюческих честь оть силь небесних приемлюща, предъ нимже двадесятчетири старци падше на лица своя: свять, свять, свять, восклицають. Послюжде Милость Божая ликуеть на небеси, ейже хори ангелскій благодарствують, яко спасе Естество оть работи вражія и первой причте благодати славь. Зримель.

Мислящу мив о вещехъ на небъ созданнихъ,

Чуждуся, что врю много еще непознаннихъ.

Л. 38. Явленіе 7. Милость Божая со ангелскими хори ликуеть: Кому днесь торжественнё ликованіе есть требів, Яко Милости, котрая торжествуєть въ небів.

Л. 39 об. *Епилога*. Благодарствуетъ благоразумному слишателю за прилъжное слишаніе, при семъ прощенія просить за вся въ дъйствій прегръщенія.

Всака вещь созданная свой конецъ имбетъ, Когда ей остатная година приспъетъ.

Л. 41-47. Латинскія річи.

J. 41. Oratio de passione Christi.—In prima dicendi posita in limine oratoris lingua.

Винзу подпись: Gabriel Michaylow(icz?).

- J. 41 of. Oratio gratulatoria Theophanis.—Quid nobis hodie.
- J. 42. Continuatio grationis de surgente Christo.—Jta ne ad tam magnum periculum.
- Oratio gratulatoria Honoris.—Post impletam grandibus majoribus nostra corda...
- J. 42 o5. Oratio gratulatoria Paschalis per syllogismum.—Hodie in hac plena amni serenitate luce...
  - Or. gr. paschalis per oppositionem.—Tacitum sequuntur omnes.
- Л. 43. Or. gr. paschalis sub allegoria.—Nulla interpretatione mortalibus.

- Л. 43 об. Or. gr. Hospitis per puncta.—Отсель весь миръ радостно.
- J. 44. Oratio gratiarum actoria.—Si quando impossibile est.
- A. 44 of. Or. gratulataria Onophrio.—Et si imminet oculis.
- J. 45. Or. gr. Patroni.—Si quando nunc artem finitimus est.
- Or. gr. Patroni Ignatii professoris mei rhetorices.—Singularem de facto gratiam.
- Л. 46. Omnibus imposita est necessitas moriendi.—Dawne to bywa y pospolite... кончается польскимъ же стихотвореніемъ.

Оть препод. М. И. Лилеева.

- 146 (16895). Лечебникъ. Рукопись въ 4 д. л. на 96 листахъ, второй половины XVIII въка, южно-русскаго письма; между л. 56—57, 81—82 и 84—85 пропало по листку. На поляхъ нъсколько записей; изъ нихъ интересны: 1) л. 6 об.—7: «Скара, показующая лекарство отъ болезни глави и одъ кашля, сочиненъ 1779 года»; 2) л. 10: «Сего 1788 году марта 3-го били въ насъ святовскіе церковники Кирило Багаловичъ и Семенъ Сонборовскій первой седмицъ великого поста въ пятокъ».
- Л. 1. Лечебникъ внига, часть 1-я. Означеніе лечебника, въ какомъ пункте отъ какой болезни чимъ себе человекъ ползовати можетъ, подъсимъ явствуетъ, марта 28 1773-го года съ подленного написано, а именно: что кушать и пить и врачеватись.

Оглавленіе-указатель: содержаніе статей и цифры «пунктовь» сов'єтовъ. Л. 8: «Конецъ (т. е. оглавленія) 1774-го году апр'єля 4».

Л. 8 об. Книга зълнява, часть 2-я.—Означенія, въ какомъ пунктв отъ какого зълія питія примать въ бользяни на исцъленіе человъкомъ и скотомъ обоего рода и обоего пола мужеска и женска, отъ разнихъ зълниковъ виписанно 774-го года мая 18 дня.

Оглавленіе.

- Л. 13. об. Лѣчебникъ архиврача Іоанна. Молитва сія благоумилна, должно ея чести со слезами впадшему въ скорій педугъ. Киръ Іоанна Вротопола, архиврача Керкирска, преведена отъ еллинскаго на славенскій язикъ Господи Іисусе Христе, едино спасеніе живихъ...
- Л. 14 об. Молитва на всяку немощъ. Владико вседержителю, врачу душъ и твлесъ...
- Л. 1 а. Лечебникъ. Хотъй учитися врачевству телесному долженъ знати и врачевство душевное.

- Лъкарство духовное, показано отъ врача нъкоему старцу.—Старецъ единъ нъкто отъ отецъ, хотя искусити врача тълеснаго, знаетъ им врачевати гръхи, и отъ Египта вниде во врачебницу.
- Л. 14а об. Посемъ, лъчебникъ тълеснаго врачевания человъческаго обще обоему полу мужеску и женску.
- Л. 15. Сія книга на двё части, изъразнихъ лёчебниковъ виписанни, какими справами и составами въ какихъ болестяхъ и какими способи ползовать человека и почему признать о смерти и животе о томъ, изъ сего действителними дакторами опробованно, авпуста 2-го дня 1770 году, ниже сего пространно показанно, почему зри и внимай. Раздёлъ 1-й. Лечебникъ мужеска полу и женска полу.—Пунить 1: Подобаеть человеку берегчись отъ хлебного недопеченыя.

Самый лечебникъ, всего 334 пупкта (последній о мочё), пунктъ 335 (онъ же 8-й конскаго лечебника)—занесенъ въ оглавленіе.

- Л. 47 (безъ гаглавія) Копскій лечебникъ, пункты 3-25.
- Л. 50 (безъ заглавія)—Лечебникъ человіческій, часть 2-я (вілишкъ), пунктовъ 339.
- Л. 81. (пункть 340). Молитва святого Августина от норовой язви къ Богу Отцу. Отче, Боже предвачий, во вия Сина твоего единороднаго, Господа нашего Іисуса Христа.
- Л. 81. (безъ начала) Наука о пчелахъ. Госпори благослови соста вити часть 3-ю. Богъ Господь, Отецъ, Синъ и Богъ Духъ святи, обиче не три, но единъ Богъ, дъйствие святаго Зосими о пчелахъ. Во имя Отца и Сина и св. Духа аминъ. Вогъ гди посилалъ преподобнаго отца нашего Зосима до обитованной земли по пчели.
- О сотвореніи пас'вки наука. Пункть 1-й: Где восхощеть челов'якь, сотворити и зданіемъ возградити пас'вку.

Всвиъ пунктовъ 50.

Л. 93. Означеніе Пчелника въ разділів части 3-ей книги сея, по написаній Лічебника части первия по пунктамъ и по написаніи части вторія отъ Зілника по пунктамъ, сіе же отъ Пчелника части третія по пунктамъ, въ коихъ да есть какая наука, что показано ділать въ пристойное время не порядне написаннихъ, въ семъ означеніи чего искать надлежить по ряду пространно явствуетъ.

Оглавленіе.

Л. 94 об. Молитва на благословеніе риболовнихъ сосудовъ, начало обично.—Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, отъ пяти хлѣбовъ и двою рибу пять тисящь народа наситивій.

Л. 95. Молитва святаго священномученика Харлампія, епископа Магнисіи града.—Господи аще угодно теб'в есть, молю тя, даждь благодать имени твоему.

Молитва объ обилін...

Оть препод. М. И. Лилеева.

147 (16933). Жалованная гранота. Большой листь, скоропись съ золотомъ; печать выкрощилась (уцёлёла кустодія), сохранности плохой.

Грамота жалована въ 1696 г. даремъ Петромъ Алексевичемъ войсковому товарищу стародубскаго полка Степану Улёзке.

Издана целикомъ съ подробнымъ описаниемъ ся и объяснениями въ «Сборнике» Общ. при Институте, т. V.

Отъ проф. М. Н. Бережкова.

148 (16934). Росписка нажинскаго жителя. Рукоп. въ 4 д. л. на двухъ листкахъ, изъ коихъ занятъ лишь первый — распиской и ирипиской (на об.). Росписку выдалъ Максимъ Сердюченко Прокопу Пилипчаку въ суммъ 10 рублей, въ 1749 году.

Издана въ «Сборникћ» Общества при Институтв, т. V.

Отъ Я. А. Гужовскаго.

149 (16935). Письмо ими. Александра І. Рукоп. въ 4 д. л. на двухъ листкахъ, изъ коихъ на первомъ—письмо, писанное писцомъ, ими. Александра І епископу Черниговскому Виктору (1796—1803) съ благодарностью за повдравление съ вошествиемъ на престолъ, 1801 г. апр. 8. Подпись императора и дата собственноручныя.

Издана въ «Сборникъ» Обществъ при Институтъ, т. V. Отъ студ. А. Огіевскаго.

### Б. Ф. Бурви.

# школьный вопросъ

## въ древней греціи.

(Рѣчь, произнесенная на годичномъ актѣ Института Князя Безбородко 30 августа 1902 г.).





НЪЖИНЪ. Типо-литографія М. В. Глезера. 1903.



Печатано по постановленію конференціи Историко-Филогогическаго Института Князя Безбородко. Директоръ Института Ф. Гельбие.

#### Школьный вопросъ въ древней Греціи.

#### Мм. Гг. и Мм. Гг.

Прямое назначение нашего Института, подготовление будущихъ учителей средней школы, заставляеть насъ прежде всего задумываться надъ вопросомъ о цвляхъ преподавания въ среднихъ учебныхъ заведенияхъ. Этотъ вопросъ столь важенъ, что ни одинъ изъ представителей образованнаго общества и твмъ болве никто изъ насъ не можетъ уклонияться отъ его решения.

Удостоенный конференціей чести держать передь Вами річь по случаю нашего Институтского праздника, я не могь не обратить вниманія на ті ціли, которыя преслідуеть Институть вь имломі своемь составів, и съ другой стороны не могь отречься оть своей смеціальной науки. Сама собою возникала у меня мысль: обсуждались-ли подобные прось о воспитанія мошей молодежи, о томь, чему намі учить, какі мамі учить—вызваль во мні другой вопрось: « Чему учились, и какі учились древніє Греки?».

Въдь этотъ вопросъ, надо полагать, всегда быль животрепещущимъ. Разъ народъ достигь извъстной степени культуры, то онъ не можеть быть равнодушнымъ къ цълямъ, которыя слъдуеть имъть въ виду при воснитаніи будущихъ гражданъ. Туть время не можеть играть ръшительно никавой роли. Только способы, формы, предметы преподаванія съ теченіемъ времени измѣнялись; сущность и общая идея оставадись неизмѣными. И дъйствительно, когда ближе познакомишься съ ходомъ античной культуры, становится яснымъ, что въ древности также вполнъ сознавали важность этой задачи, что тогда, точно такъ-же какъ теперь, общество распадалось на различные лагери, смотря по тому, въ чемъ видѣли главную задачу воспитанія молодежи.

Какого-бы мивнія ни придерживался важдый изъ насъ въ частности въ школьномъ вопросв, все равно, историческаго факта никто отрицать не можеть. А исторія намъ доказываеть, что наша современная европейская культура черезъ столько-то различныхъ посредниковъ восходить къ древнему міру, что колыбель нашей умственной жизни, какъ далеко ни оставили мы за собой нашихъ прадвдовъ, находится на почвв эллинской земли. Поэтому, предлагая Вашему благосклонному вниманію нівсколько замівчаній о принципахъ преподаванія въ древней Греціи и о перемінахъ, которымъ они подвергались въ разныя времена, надвюсь встрітить съ Вашей стороны надлежащій интересъ къ этому вопросу.

Поколеніе, которое храбро и отважно, не щадя своей жизни, въ началв У в. отражало натиски Персовъ, воспитывалось довольно примитивно. Тълесныя и зимнастическія упражненія вграли первую роль въ дёлё образованія. Строгія правственныя правила опредёляли формы обращенія молодежи съ людьми почтеннаго возраста. Особенно много значенія придавалось вившнему поведенію юноши. Благопристойная походка и осанка строго соблюдались вездё, на улицахъ и въ палестрахъ. На развитіе умственных способностей мальчиковъ обращалось мало вниманія. Гуманитарное образованіе ограничивалось киеарв и пвніемъ простыхъ старинныхъ народныхъ песенъ. Последнія своемъ благороднымъ содержаніемъ и своею спокойною мелодіею способствовали развитію въ молодыхъ душахъ любви въ отечеству и возвышали ихъ, не возбуждая страстей. Всякое отклонение отъ стариннаго порядка жестоко наказывалось учителями. Теоретическая часть воспитанія сводилась къ обученію грамотв. О публичныхъ рвчахъ молодежи на форумъ и въ народномъ собраніи или о подготовленіи дыхъ людей въ публичной дъятельности въ эти времена и помину не было. Такими именно красками рисуеть Аристофанъ комедіи «Облака»<sup>1</sup>) характеръ стариннаго воспитанія, которому онъ очевидно отдаетъ предпочтеніе и которому онъ противопоставляетъ новомодное воспитаніе, внесенное въ Аттику софистами<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Arist. Nub. 961—983. 990—999. 1002—1614.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Представителемъ софистики и софистическаго ученія у Аристофана, какъ извъстно, является философъ Сократъ. Неоднократно и въ разния времена среди ученихъ обсуждался вопросъ о томъ, какое намъреніе преслідоваль поэтъ, ставя

Но соотвътствуетъ-ли эта картина, написанная художественною вистью комическаго поэта, действительности? Именть-ли мы право видёть въ ней прямую копію жизни? Конечно, мы не будемъ прилагать къ словамъ компка такую-же мёрку, какъ къ словамъ историка. Вёрно, что потомство любить представлять себв прошедшее въ прикраненной формъ; върно и то, что восхвалители добраго стараго времени существовали въ древности, какъ и теперь, и что въ воспоминаніи все представляется лучшимъ, чёмъ было въ суровой действительности. Но сколько-бы ни отнесли мы въ этомъ поэтическомъ описаніи на полю преувеличивающаго панегириста. главныя черты картины соответствують дъйствительности и дають рядъ характерныхъ признаковъ, глубоко отличающихъ старинный педагогическій принципъ отъ сивняющаго его софистическаго идеала образованія. А старинный методъ образованія не сразу сдался предъ напоромъ софистовъ и не рухнулъ на всегда. Еще часто послъ того въ теченіе греческой исторіи онъ провозглащался какъ истинный путь, ведущій къ ціли.

Такое-же воспитаніе, какое нѣкогда получали побѣдители при Мараеонѣ, рекомендуетъ Аристофанъ въ 423 г., когда онъ ставить на сцену свои «Облака» и его сильныя нападки на софистовъ имѣютъ прямую цѣль отвратить народъ отъ вреднаго ихъ ученія. Въ спорѣ двухъ аллегорическихъ фигуръ, несправедливой рѣчи и справедливой, представительницъ двухъ противоположныхъ учебныхъ методовъ, конечная побѣда первой надъ второй должна была еще ярче выставить на видъ опасность секты софистовъ и показать публикѣ, какое сильное вліяніе она уже пріобрѣла на умы тогдашняго общества.

То, что Аеиняне видели на сцене, случилось и на деле. Софисты взяли въ свои руки воспитание юношества и старая система должна

въ упрекъ—безспорно несправедливо—философу-мислителю то, въ чемъ по справедливости упрекали софистовъ-риторовъ. Другими словами: служилъ-ли Сократъ Аристофану типомъ, маскою для цёлаго ряда людей, провозглашающихъ подобных теоріи, или-же онъ имъетъ въ комедіи нидивидуальныя черти, которыя, котя и ме соотвътствуютъ истинъ, все-таки могли-би быть выведенными большою аенискою публикою изъ того общаго впечатлънія, какое Сократъ своимъ поведеніемъ произвель на своихъ современниковъ-соотечественниковъ? Въ этомъ вопросъ я вполнъ соглашаюсь со словами І. Bruns'a (das literarische Porträt der Griechen, pg. 196): "Aristophanes hat in den "Wolken" das Bild des Sokrates gezeichnet, das sich die meisten der Mitlebenden und noch geraume Zeit nach seinem Tode ein nicht unbeträchtlicher Theil der Nachwelt von ihm gemacht hat". Эсхинъ (І. 173) его прямо называетъ софитує (ср. Arnim, Dion v. Prusa pg. 17).

была уступить дорогу новому принципу. Но эта побъда не была окончательной. Еще часто приверженцы стараго режима оспаривали у новаго гегемонію и вызывали новые протесты в возраженія со стороны противной нартів.

Такъ въ началѣ IV в. явилась интересная статья, написанная киникомъ, можетъ быть даже главой кинической школы Антисееномъ, которая поставила своею спеціальною задачею, протестовать противъ стараго метода образованія и доказать его неосновательность<sup>1</sup>). Однимъ

<sup>1)</sup> Этогь кинеческій трактать не сохранился ва прломън подлинновь видь. Вись воспользованием для своихъ цёлей съ одной стороны авторъ исевдо-цлатоноваго діадога Клитофонта, съ другой-софистъ и риторъ П в. по Р. Хр. Діонъ Златоусть (от. XIII ed. Arnim. § 16—28). Трактать нужно себіз представить въ видіз совізщательной рёчи, съ которой ораторъ обращается въ своимъ слушателямъ. Поэтому очень можетъ быть, что Ариниъ (Dion v. Prusa pg. 258 squ.) правъ, видя въ ней одну неъ совъшательных рачей главы винической школы, Антисоена. Во всяком случай мысле, высказанныя въ этой ръчи, сильно приближаются ученіямъ киниковъ. Начало річи обовын авторами, приспособившими ее въ своихъ цёляхъ, воспроизводится одинаково: Пοї фереоде, восклицаеть полный негодованія киникь, δινθρωποι, απί άγνοείτε μηδέν τών δεόντων πράττοντος. Βιι ποματαστο все старанія на το, чтобы наконить какъ можно больше денегь и оставить ихъ въ наследство своимъ потомкамъ, а не заботитесь о томъ, чтобы Ваши сыновья умъли, какъ следуетъ, извлечь пользу изъ своихъ наследственнихъ богатствъ. Ваше обучение и обучение Вашихъ дътей ограничивается однами τοποπο γράμματα, μουσική καὶ γυμναστική. (ps. Plato, Clitoph. pg. 407. B. Dio or. XII. 17 χιθαρίζειν καὶ παλαίειν καὶ γράμματα cf. ib. οί παιδοτρίβαι καὶ κιθαρισταὶ καὶ γραμματισταί). Только въ тому и сводится ѝ аруаја пајбеја, восхваляемая у Аристофана справедливою ръчью. Воспитываемые по ней посъщали заведения хідарістії (Nub. 964) и паідстрібує (ів. 973) в упражнялись су усическое (ів. 1002). Такое воспитаніе дало родина зваменетыть Мараеоноборцевь (ib. 986). Это доказательство, оченидно, очеталось особенно вескимъ въ глазакъ современнаго общества; киникъ и не оставляеть его безъ возраженія (Dio or. XIII. 23 sq. εί δὲ δή τις λέγοι τῶν πολιτικῶν τε καὶ ἡητόρων πρὸς αὐτὸν, ὅτι ταύτη μέντοι τῆ παιδεύσει γρώμενοι Αθηναῖοι Περσών ἐπιστρατευσάντων •τοσαύται ε μοριάσιν ἐπὶ τὴν πόλιν δὶς ἐφεξῆς καὶ τὴν ἄλλην Έλλάδα, . . . . ἄπαντας τούτους ἐνίκησαν κτλ.). По слованъ справединной річи юноши учились піть старинния благоводния півсни. начальния слова которыкъ намъ сообщаются (Nub. 967): "Паддаба пероеподен бегчан" н утудиторо́у ті во́аца". Первая пісня пополняется схолівстомъ Аристофана въ этому стиху и въ схоліяхъ въ Аристиду Ш 537; то же им читаемъ въ несколько видонеивненной форм'я въ Anthologia lyrica ed. Bergk-Hiller-Crusius pg. 272. Lamprocles 1. Ко эторой пісні сходіасть нь Аристофину еще могь прибавить по врайней мврв одно слово, такъ что она по нему звучить: тудеторо́ те во́ара дорас (Anthologia lyrica ed. Bergk-Hiller-Grasius pg. 310. 53). Тами-же примарами пользуется живикъ для своихъ нвомъшенъ. Отцы, вослитывающіе своихъ сыновей по стариннему, польгають, что тв способим будуть управлять своими и госудерственными двлами. οί αν ίχανῶς κιθαρίσωσ: Παλλάδα περσέπολιν δεινάν η τῷ ποδί βῶσι πρὸς τὴν λύραν (ΕΟΕΤΕΙΒΕΕ φρακα τακχε y ps. Plato Clitophon pg. 407. C: οὐ διὰ τὴν ἐν τῷ ποδὶ πρὸς τὴν λύραν

только пініемъ старинныхъ народныхъ пісень, такъ разсуждаеть авторъ, одною только игрою на киеварв, да гимнастическими состязаніями и чтеніемъ Гомеровскихъ пісенъ нельзя воспитать человіна, способнаго въ политическимъ дъламъ. Оамиридъ, который столь превосходно игралъ на кисаръ, что отважился на состязание съ самими музами, лишенъ быль за это арвнія и утратиль свое искусство. Точно также никакой цользы не принесло Паламеду знаніе грамоты, напротивъ, оно было причиною его смерти. Если приверженцы стариннаго метода говорять въ его пользу, что люди, воспитанные на его основания, Персовъ при Мараеонъ, то можно имъ отвътить на это, что тогдашніе Персы, ихъ непріятели, точно также не были подготовлены къ политической деятельности и точно также учились лишь правидамъ благопристойности 1). Тогдашніе Греки упражнялись въ единоборствів, въ бъгъ, въ кулачномъ бою-тогдашніе Персы въ стръльбъ изъ лука и въ верховой вздв. Подобно тому, какъ въ борьбв между двумя неловкими гладіаторами случайно береть верхь то одинь-то другой, такъ и адісь нивль решающее значение случам, а не доблесть одной изъ борющихся сторонъ. Не твхъ следуеть называть невеждами, которые не учились

фистрісту). Нервим слова безъ сомивнія нивоть въ виду стих Аристофана; въ нослівднихь я вижу безсознательно или сознательно, съ цілью насмішки, предпринятоє искаженіе смисла второй півсни: τηλέπορόν τι βόαμα λύρας (τῷ ποδὶ βῷσι πρὸς τὴν λύραν). Если это такъ, то это подтверждаеть мивніе Арнина (Dio v. Prusa p. 257), что Dio и ря. Plato, независимо другь отъ друга, восходять въ одному и тому-же источнику—къ возстановляемому нами киническому трактату. Авторъ Клитофонта не поняль соли насмішки книнка (βῷσι и βόαμα) и въ своемъ пересказів совершенно сгладиль рипстим saliens. Но и бель того точекъ соприносновенія между комикомъ-поэтомъ, Аристофаномъ, и вомикомъ-философомъ, киникомъ, достаточно, чтоби утверждать, что послівдній направляєть скои ідкія слова противь того-же воспитательнаго принципа, который восхваляєть δίκαιος λόγος Аристофана,

<sup>1)</sup> Περς τέντ вρεμέθε σαι τοξεύειν τε καὶ ίππεύειν καὶ θηράν μεμελετηκότες (Dio XIII 24); Αθμαθαμό βρεμέθε υθρουρζοκότε βοδότ λιπαρός γε καὶ εὐανθής ἐν γυμνασόσες διέτριβε (Arist. Nub. 1002) μ εἰς 'Ακαδήμειαν κατιών ὑπό ταῖς μορίαις κατέτρεχε, στεφανωσάμενος καλάμφ λεπτῷ μετὰ σώφρονος ἡλικιώτου (Arist. Nub. 1005). Βομάχοτείε эτογο οθε είχε ετῆθος λιπαρόν, χροιὰν λαμπράν, ὅμους μεγάλους, γλῶτταν βαιάν, πυγήν μεγάλην, πόσθην μικράν (Arist. Nub. 1011 εqu.). Περοαμό τὸ γυμνοῦσθαι τὸ σῶμα αἴσχιστον ἐδόκει καὶ τὸ πτύειν ἐν τῷ φανερῷ (Dio XIII 24). Αθαθοκίε ωθουμό σταραγο βακαια χομπιμό σωμό βαδίζειν ἐν ταῖς ὁδοῖς εὐτάκτως (Arist. Nub. 964), τὸν μηρόν προβαλέσθαι, ὅπως τοῖς ἔξωθεν μηδὲν δείξειαν ἀγεννές (Arist. Nub. 974). ἡλείψατο δ΄ ἄν τοὐμφαλοῦ οὐδείς παῖς ὑπένερθεν τὸτ' ἀν (Arist. Nub. 977). Τάκοῦ η θε μοπέτε ἄλλο τι μηδὲν αἰσχρὸν ποιεῖν, ὅ τι τῆς αἰδοῦς μέλλει τ'ἄγαλμ' ἀναπλήσειν. Περομησκοε βοσιμταμίε, κακμής είν μοσιβακαθτό καιμός μερομοκός τιαθικός καικός δείξειος καικός είνους καικός καικός είνους καικός καικός είνους καικός καικός καικός είνους καικός καικός είνους είνους καικός είνους καικός είνους καικός είνους καικός είνους καικός είνους είνους είνους καικός είνους είνους είνους καικός είνους είνους καικός είνους είνους είνους είνους καικός είνους είνους είνους καικός είνους είνους είνους είνους είνους καικός είνους είν

какому-нибудь изъ искусствъ или ремеслъ, но техъ, которые не знають, что значить—быть дёльнымъ человекомъ.

Теорія воспитанія, противъ которой возстаеть нашъ киникъ, не вполнѣ совпадаеть съ принципомъ прошлаго вѣка. Чтобы удержаться на своемъ мѣстѣ противъ напора враждебнаго новаго теченія, и отвоевать себѣ право на существованіе, необходимо было сдѣлать молодому поколѣнію неважныя уступки. Суть преподаванія осталась той-же. Главную роль между учебными предметами продолжала играть гимнастика. Игра на киеарѣ и грамота преподавались въ томъ-же объемѣ. Но кромѣ этихъ предметовъ признано было воспитательнымъ средствомъ, способнымъ облагораживать юношескія сердца, посѣщеніе театральныхъ представленій. Поэтому къ бывшимъ раньше наставникамъ-руководителямъ молодыхъ людей, παιδοτρίβαι, κιθαρισταί и γραμματισταί, присоединяются и оі ъхотрітаіі). Но кромѣ того въ новой школѣ должны играть свою роль и риторы, чуждые старой— и риторика получила свое мѣсто въ узкомъ кругѣ предметовъ новой школы²).

Нашъ киникъ не возсталъ-бы такъ энергично противъ стараго направленія обученія, если-бы оно не имъло въ тамошнемъ обществъ много адептовъ. И, дъйствительно, нашлись около того-же времени люди, которые взяли на себя защиту стариннаго принципа воспитавія.

Кънимъ принадлежить прежде всего авторъ трактата, дошедшаго до насъ въ сборникъ сочиненій Ксенофонта и озаглавленнаго "объ охотъ".

<sup>1)</sup> Dio. XIII, 17 cp. 20.

<sup>2)</sup> Dio XIII. 22.

<sup>3)</sup> Въ вопросъ о томъ, принадлежить и названное сочинение целикомъ или отчасти перу самого Ксенофонта или-же несправедливо носить его има, мивнія филологовъ до настоящаго времени сильно расходятся, ср. сопоставление главнихъ научнихъ работъ по этому вопросу у Радермахера (Rhein. Mus. 1896. Вd. 51. рg. 596). Я не придаю столь важнаго значенія различію стиля этой брошюри отъ стили безспорно подлинныхъ сочиненій Ксенофонта (ср. Radermacher, Rhein. Mus. 1. с. рg. 598 squ.), чтобы на основаніи такихъ наблюденій произнести окончательний вердивтъ. Мы теперь знаемъ, что древніе авторы, смотри по отдільнымъ родамъ литературной прозы, сильно измінали свою річь. То, что Кайбель (Hermes. 1890. Вd. 25. рg. 582) говорить о Ксенофонті, и чего самъ Радермахеръ (Rhein. Mus. 1897. Вd. 52. рg. 17) не оспариваетъ, можно распространить на многихъ другихъ древнихъ авторовъ. Къ законамъ ритма (Radermacher, Rhein. Mus. Вd. 52 рg. 30 sq.), которые будто-бы до мелчайшихъ подробностей разработаны были древними техниками и которые аттическими прозаиками строго соблюдались на практикъ, и тоже отношусь скептически. Не придаю я большаго значенія и тому, что авторъ статьи "объ охотъ"

Авторъ, человъкъ зръдаго возраста, даетъ свои совъты молодежи, самъ

ΠΟΙΕЗΥΕΤΟΙ ΠΈΚΟΤΟΡΗΜΗ ΓΡΕΘΕСΚИΜΗ ΒΗΡΑΜΕΠΙΑΜΗ, ΚΑΚΈ-ΤΟ Υνώμη, Φιλόσοφος Η σοφιστής въ особенномъ значени (Radermacher, Rhein. Mus. 1897. Bd. 52 pg. 144 15 sq.). Я не могу согласиться и съ мибијемъ техъ (Radermacher, ib. pg. 36 squ; Norden, antike Kunstprosa, рд. 431 squ.), которые отразывають вступительныя слова первой глави (88 1—17) и это введеніе принисывають какому-то болье позднему автору III. в. до Р. Хр. (Radermacher, l. с.) или даже временъ второй софистиви (Norden, l. с.). Авторъ самъ въ предпоследней главе ([Xen.] Cyneg. 12, 18) отсилаетъ читателя въ заподоэрвнному началу. Правда, Радермахеръ (Rhein. Mus. Bd. 52. рg. 36) довольно просто разрашаеть это затруднение, считал заключающия эту ссылку слова об специоновни за вставку, внесенную въ текстъ тою-же рукою, которая прибавила начальную главу Но и не могу не признать опрометчивой и необдуманной критики, которая для того, чтобы освободиться отъ ственятельныхъ фактовъ, идущихъ въ разрезъ съ предвиятымъ миниемъ, безъ колебаний провозглащаетъ такое решающее мисто интерполяціей. Но въ тому-же этимъ насильственнымъ пріеномъ Радермахеръ все еще не развизань себь окончательно рукь. Дело въ томъ, что еще другое обстоительство препятствуеть видеть въ начале статьи поздиюю прибавку. Если мы отделимь это введение отъ остальной статьи, то все си содержание висить въ воздухв. Между твиъ, напротивъ, съ этимъ началомъ о первыхъ изобретателяхъ охоты ходъ изложенія развивается правильно, соотв'ятственно законамъ риторической техники, выведеннымъ древними теоретиками изъ многихъ примъровъ древней греческой литературы. Гермогенъ (Progymnasm. ap. Walz. Rhetor. gr. I. 40.) πρακο παιμετι: τὰ δε πράγματα έγχωμιάσεις ἀπό τῶν εύρόντων, οἶον την θηρευτικήν "Αρτεμις εύρηχε χαὶ 'Απόλλων, χαὶ ἀπὸ τῶν γρησαμένων, ὅτι οί ἢρωες αὐτἢ ἐγρῶντο. Μέθοδος δέ ἀρίστη έπὶ των τοιούτων έγχωμίων, δσα περὶ πραγμάτων, τὸ τοὺς μετιόντας αὐτά σχοπεῖν, όποῖοι τινές είσι και τάς ψυγάς και τά σώματα, οίον εί οί θηρώντες άνδρείοι, ευτολμοι, όξύτεροι τάς φρένας, နဲဂုံဂ်မာ့နုံလေး့ Ta ဖမ်းမှာအာရ. Правда, риторъ взяль свой примітрь какь разь изь нашей статьи "объ охота". Это Радериахерь (Rhein. Mus. Bd. 52 pg. 36) могь-бы утверждать гораздо ра шительные, чымь онь сдылаль, особенно если-бы онь ближе присмотрылся къ послыднимъ выписаннымъ мною словамъ ритора, воторыя вкратців передають всю суть трактата "объ охотъ". Но почему предполагать, что примъръ остался единственнымъ въ своемъ родъ? Радермахеръ самъ (Rhein. Mus. Bd. 51. pg. 612. n. 2) указываетъ на то, что были еще другія έγχώμια της πυνηγεσίας (cp. Plut. de animal. sollert, pg. 959 B squ.). Рародитье, что Гермогень выводить свое общее положение изъ многихъ подобныхъ пронзведеній. Правильнье, по моему, изъ этой ссылки Гермогена на 1-ую главу (Xen.) Cyneget. сділать заключеніе, что эта глава вышла изь-подъ пера того-же писателя, которому им обязаны остальнымъ содержаніемъ, чёмъ на основанім очень шаткихъ ритмическихъ законовъ заподоврить начало, оторвать его отъ остального сочиненія а полагать, что Гермогенъ уже зналъ эту мнимо-подозрительную первую главу, какъ это дълетъ Радермахеръ (Rh. Mus. Bd. 52, pg. 30 sq. и 36.). Такъ какъ Гермогенъ видъль въ стать в стат имъемъ передъ собою квалебное слово. Напрасно Радериакеръ (Rhein, Mus. Bd. 52. рд. 15.) не согласился въ этомъ вопрост съ митиемъ Кайбеля (Hermes, Bd. 25. рд. 583), который візрно указаль на аналогичную статью самого Ксенофонта "о земледении. Радериахеръ удивляется сильнымъ нападкамъ на софистовъ въ последних главах», не имъющимъ по видимому никакой виутренней связи съ похвалою испытавъ всё блага занятій охотою. Онъ самъ себя не причисляеть къ цеху

охоты. Мив кажется, что эти нападки обусловлены твиъ, что авторъ видить въ софистахъ покольніе людей, идущихъ въ разрізъ съ воспіваемымъ ниъ сословіемъ охотниковъ. Что охотники уважаютъ, чему они преданы всею душою-къ тому софисты относятся съ колоднымъ презръніемъ. Въдь не подлежить-же сомивнію, что безымянные авторы, противъ которыхъ полемизируетъ панегирикъ охоты 12. 10 и 17, выходять изъ дагеря софистовь, которые порицаются въ 13-ой главф. Лервые-же при**надзежить къ числу твиъ** чесо, у которыхъ αί μεν ήδοναί κεναί, αρετή δ' ούκ ενι (ср. 12. 12). Стоитъ только противоставить полнымъ энтузіазма выраженіямъ приверженца стараго воспитанія о томъ, какъ охота двлаеть своихъ адептовь хорошими солдатами н полководцами (ср. 12. 8), однимъ словомъ σώφρο νάς τε γάρ ποιεί καί δικαίους τὸ ἐν τἢ ἀληθεία παιδεύεσθαι (ср. 12. 9)—слова, которыя Сократь въ псевдоциатоновомъ діалогѣ Alcibiades I. pg. 131 В обращаєть въ молодому Аленвіаду: πολλοῦ άρα δέουσιν οί γεωργοί καὶ οί άλλοι δημιουργοί γιγνώσκειν έαυτούς... εἰ άρα σωφροσύνη έστι τὸ έρυτὸν γιγνώσκειν, οὐδείς τούτων σώφρων κατὰ τὴν τέχνην, 9ΤΟ ΕΜ узнать, въ какомъ лагеръ надо искать непримпримыхъ враговъ стараго физическаго воспитанія. Кто восхваляєть одно, тоть должань противоположное порицать, чтобы придать своей рвчи больше убъдительности. Отсюда следуеть, что авторъ статьи объ охот'в не могъ обойти модчаніемъ того положенія, которое выставляють его противники. И тутъ онъ только следсваль общимъ правиламъ риторики. Аристофань въ своихъ облакахъ ст. 10:0 sq. противопоставляетъ следствія физическаго воспитанія [εξεις ἀεὶ στήθος λιπαρόν, χροιὰν λαμπράν, ώμους μεγάλους, γλώτταν βαιάν, πυγήν μεγάλην, πόσθην μικράν] ρεзультатамъ софистическаго [έξεις χροιάν ἀχράν, ἄμους μικρούς, στήθος λεπτόν, γλώτταν μεγάλην, πογην μικράν]; точно также сравниваеть то и другое авторъ внижви "объ охоть" 13. 11: [воспитываемые софистами τά τε σώματα πρὸς τὸν πόλεμον κάκιστα παὶ αἴσχιστα ἔχουσι πονεῖν οὐ δυνάμενοι, οί δὲ χυνηγέται... τὰ σώματα παλῶς ἔχοντα παρέχουσιν.] Ης иначе поступаетъ Лукіанъ (de Parasito с. 41 и 42), противопоставляя жирному твлу паразита изнуренное философа (τούς μέν вс. φιλοσόφους... ίδοις αν λεπτούς και ώχρούς πεφρικότας ώςπερ ήδη τραυματίας παρειμένους... τὸν παρασῖτον ὁποῖός τις φαίνεται.... τὸ σῶμα πρώτον πολύς και το γρώμα ήδύς... επειτα «θυμοειδής, δεινόν βλέπων... μέτα και υφαιμον]. Съ этими прим'врами согдасуются предписанія риторической техники. Anaximenes, ars rhetor. c. 3: δεί τον εύλογοῦντα δειχνύειν τοῖς λόγοις, ώς... τοῖς πράγμασιν ὑπάρχει τι τοιοῦτον... ἐχ τούτου ἐπισυμβαίνον.... τὸ μὲν ἐχ τούτου οἶον ἐχ τοῦ φιλογυμναστεῖν τὸ σώμα ύγιαίνειν καὶ ἐκ τοῦ μὴ φιλοπονεῖν ἐπ' ἀρρωστίαν ἐμπίπτειν, καὶ ἐκ τοῦ φιλοσοφεῖν δεινότερον εἶναι περὶ φρόνησιν, καὶ έκ τοῦ ἀμελεῖν ένδεᾶ τῶν ἀναγκαίων είναι. Нο съ другой стороны нельзя и не согласиться съ Радермахеромъ въ томъ, что наша статья въ высшей степени тенденпіозна. Наміреніе, во что бы то ни стало, превозвышать физическое воспитаніе въ ущербъ чисто умственному проглядываетъ слишкомъ ясно. Авторъ только облекъ эту свою тенденцію въ форму хвалебнаго слова. Итакъ, брошюра, по моему, вся съ начала до конца принадлежить одному автору и не искажена никакими прибавками и интерполяціями. Но ода не можеть быть работой самого Ксенофонта. Это, миз кажется, вытекаеть изъ следующихъ соображеній. По словамъ автора (1. 18) онъ человъвъ въ преклонныхъ лътахъ, считающій себя вправъ парагией той мененофольно, объ воношескомъ произведении Ксенофолта думать нельзя. Но онъ не причисанеть себя къ сонму профессіональныхъ литераторовъ. [13. 4. έτω δε ίδιωτης μέν είμι. 18. 5. ἴσως ούν τοῖς μεν ὀνόμασιν οὐ σεσοφισμένως λέγω. 18. 7.

профессіональныхъ литераторовъ в совнаеть, что онъ пишеть безъ всякой правильной дисповиціи. Но ему не до словъ, ему только содержаніе важно. Онъ не скрываеть, что онъ простой человекь, который не проходиль высшей школы и не пропитывался духомъ софистики. Онъ умъеть цънить философовъ, но самъ, кажется, не учился у нихъ. Онъ не стыдится своего примитивнаго образа жизни и рекомендуеть его другимъ въ противоположность утопченной жизни софистовъ. Такъ-же горячо, какъ нашъ киникъ нападалъ на старый принципъ воспитанія, авторь статьи объ охоть возстаеть противь софистовь. Когда ему приходится защищать превосходство охоты, какъ воспитательнаго средства, онь не находить достаточно сильныхъ выраженій, чтобы восхвадить охоту и всв занятія, которымъ насъ учить сама природа, и чтобы осудить своихъ противниковъ-софистовъ. Охота дълаетъ молодое поколвніе выносливымъ, храбрымъ, сильнымъ, между твмъ какъ занятіе безполезными отвлеченными вопросами изнуряеть тёло. Охотники сообща выступають противь общихь враговь, софисты изъ за корыстолюбія ненавидять другь друга. Охота воспитываеть людей въ правдолюбіи, рѣчи-же софистовъ имъютъ цълью лишь обманъ слушателей. Помия, что уже сами боги предавались охоть, охотники являются набожнымъ народомъ. который, не изміняя старой вірів, полагаеть, что божества сами слівдять за ихъ подвигами. Софисты, напротивъ, не заботятся о культъ боговъ. Изъ всего этого выходить, что любители охоты могуть быть только хорошими людьми по отношенію къ родителямъ, ко всему городу и къ каждому гражданину въ отдельности.

Въ этомъ противопоставленіи много, конечно, преувеличеній въ пользу сословія охотниковъ и въ осужденіе риторически-софистическаго направленія и принимать его цёликомъ на вёру нельзя. Но не въ томъ дёло. Насъ здёсь интересуетъ только тотъ фактъ, что въ первой половинё IV стол. нашелся человёвъ, частное лицо, не имёющее ничего

работ тар встан автой, та хобот орбо, ненфасбан. (Въ последненъ месте поправня Кайбеня, Петтев, Вф. 25 рд. 59. Апт. 1, та хобот вместо рукописнаго тахо им мете намется необходимой, чтобы коть отчасти понять трудную, оченидно сильно пспорченную фразу)]. Такъ скромно Ксенофонтъ въ расцевте леть не могъ вмражаться, когда онъ себе уже стижаль своими произведенами великую славу. Это обстоятельство служить для меня главнымъ основаниемъ, чтобы оспаривать принадлежность этого сочиненая самому Ксенофонту. Въ опредълени времени трактата можно согласиться съ Радермахеромъ (Rhein. Mus. Bd. 52. рд. 25), который его относить къ началу 17 въка.

общаго съ людьми близко стоящими къ дѣлу воспитанія, которое энергично высказалось противъ господствующаго принципа и видѣло единственное спасеніе въ возвращеніи къ первобытному способу обученія. Пусть страдаетъ формальное образованіе человѣчества, лишь-бы остались неприкосновенными добрые нравы предковъ. Воспитаніе въ правдолюбій, справедливости, однимъ словомъ, въ добродѣтели, по искреннему убѣжденію нашего автора, можетъ быть достигнуто исключительно возвращеніемъ человѣчества къ природѣ¹). Конечно, эта горячая похвала не имѣла никакихъ практическихъ послѣдствій; она только характерна, какъ частный протестъ человѣка изъ заинтересованной въ дѣлѣ воспитанія публики противъ преобладающей и слишкомъ увлекательно дѣйствующей силы софистовъ.

Въ подобномъ-же смыслѣ нужно понимать слова, которыя около того-же времени Ксенофонтъ посвятилъ похвалѣ земледѣлія<sup>2</sup>). Въ діалогѣ

<sup>4) [</sup>Xen.] Cyneg. 13. 4. ἐγὼ δὲ ἰδιώτης μέν εἰμι, οἶδα δέ, ὅτι χράτιστον μέν ἐστι παρ' αὐτῆς τῆς φύσεως τὸ ἀγαθὸν διδάσχεσθαι, δεύτερον δέ παρὰ τῶν ἀληθῶς ἀγαθόν τι ἐπισταμένων μᾶλλον ἢ ὑπό τῶν ἐξαπατᾶν τέχνην ἐχόντων.

з) ср. Kaibel, Hermes Bd. 25. рg. 583. Обозначеніе "похвала земледілія" подходить не въ всему травтату Ксенофонта "Οίχονομικός", но только въ отдѣльнымъ его частямъ (главы 5-ая в 11-ая до 15-ой). Увъреніе, что земледѣліе ψύχη τε χειμώνος καὶ θάλπη θέροος έθίζει καρτερείν Η ΤΙΟ ΟΗΟ-ΜΕ τούς μέν αὐτουργούς διὰ των χειρων ηυμνάζουσα ίσχὺν αὐτοῖς προστίθησι, τοὺς δὲ τῆ ἐπιμελεία γεωργοῦντας ἀνδρίζει πρωί τε ἐγείρουσα καὶ πορεύεσθαι σφοδρώς άναγκάζουσα (Xen. Oeconom. 5. 4), находить свою точную нарадлель въ разсмотренных уже нами местахъ Аристофана Nub. 1010 sq. и анонимнаго автора статьи "объ охотъ" 13. 11 (ср. предыдущее принъчание на стр. 10). Забота о земледъли н занятіе ниъ, по словань Ксенофонтовскаго Сократа (Oeconom. 5. 1.), дізлають тізло человъка способнымъ ко всему, что подобаеть ανδρί έλευθέρφ (ср. и Oecon. 5. 11, 12.) Это не расходится съ высовимъ мифвіемъ безымяннаго автора о хорошихъ качествахъ окотниковъ. Окота ихъ дъзаетъ сффромає те кай бікайоос ([Xen.] Cyneg. 12. 7) и увеличиваеть въ ихъ серяцахъ інівоціям арктії ( [Xen.] Cyneg. 12. 9). Но оно прямо противорвчить тому, что тотт-же самый Сократь проповедуеть въ діалогі: Алкивіаде I (pg. 131 A.B) о укшруої каї ої аддог бурговрубі. Изъ нихъ никто по его мивнію не становится σώφρων, но скольку онъ занимается своею τέχνη. И всявдствіе этого βάναυσοι αυται αι τέχναι δοχούσιν είναι και ου κ άνδρος άγαθου μαθήματα. По словамъ обоихъ панегиристовъ и охотники ([Xen.] Cyneg. 12. 2 sq.) и земледъльци (Xen. Oecon. 5.7, 8) оказываются очень полезными и храбрыми солдатами въ войнь. Какъ первые, такъ и послъдніе набожный народъ ([Xen] Cyneg. 13. 17 и Xen. Oecon. 5. 10). Софистовъ Ксенофонтъ въ Оскочорикос не называетъ прямо по имени, и не вступаеть съ ними въ прямую полемику, какъ это сдълаль псевдо-Ксенофонтъ въ Коуптетихос (гл. 12 и 13). Но полемика противъ нихъ не отсутствуетъ. Прототипъ идеальнаго земледъльца, Исхонахъ, разсказываеть, что ему часто приходилось оправдываться передъ женою, и при этомъ онъ испытываль, что всякій

Огхоторихос мы встрвчаемь тоже фразы, прямо направленныя противы софистовь. Занятіе земледвліемы двлаеть людей сильными и выносливыми. Такь какь урожай и неурожай чесь вы рукахь боговь, то хлібопашець должень быть набожнымь человіномь. Ксенофонть тоже ставить на первый плань физическій трудь. Увлекаясь своимь искреннимь убіжденіемь, что весь успівкь діла зависить оть труда, приложеннаго къ нему, оны доходить даже до смілаго положенія, что каждый прилежный человінь ео ірзо и хорошій полководець, и что весь успівкь вы войні тоже находится вы полной зависимости оть усердія полководца, а не оть подготовки его кы военному ділу. Вы видите, вы общихы принципахь Ксенофонть сходится сь авторомь книжки обь охотів.

Эти идеи, которыя оказывались живучими въ классическій періодъ Греціи, не теряли своей жизненной силы и посль. Во П въкъ п. Р. Х. Діонъ Златоустъ воспроизводить полемическую ръчь стараго киника, сказанную шесть стол. тому назадъ и направленную противъ стариннаго метода, о чемъ мы говорили равьше (стр. 6 и примъч.), и тъмъ свидътельствуетъ о живомъ интересъ къ подобнымъ педагогическимъ вопросамъ. Около того-же времени сатирикъ Лукіанъ въ своемъ Анахарзисъ въ противо-положность ему съ очевиднымъ присграстіемъ восхваляеть старинный идеалъ образованія<sup>1</sup>). На первомъ планъ стоитъ физическій трудъ.

разъ, когда заступался за истину, онъ инвлъ успвхъ; когда-же онъ говоридъ неправду, то терпълъ неудачу. (Xen. Oecon. 11. 25 σταν δέ ψευδή, τὸν ήττω λόγον, ῶ Σώχρατες, οὐ μὰ τὰν Δία οὐ δύναμαι χρείττω ποιείν.) Η μ, κομεσμο, οτβ έσαετь εμμ Сократь, ты не ножешь сдвлать изължи добро. Въ этихъ словахъ мы имвемъ передъ собою самый строгій обвичительный приговоръ надъ софистическою моралью, заключающейся въ девизв том ήττω λόγοм хрейттю полей». И вь этомъ подвинномъ трактатв Ксенофонта им читаемъ такъ-же, какъ въ ложно ему приписанномъ, рядомъ съ защвтительно-хвалебными и обвинительно-порицательными замъчаніями спеціальным правила. Они касаются поства, разведения деревьевь, одобрения почвы и под. (Хеп. Oecon. cap. 15-19) такъ-же, какъ они въ книжкв объ охоть ([Xen.] Cyneg. cap. 2-11.) касаются итицеловства, охоты на оленей и зайцевъ и травли кабановъ. Но одновременно съ этими частниме совиадевіями въ общихъ взглядахъ на 1210 воспитанія восхванителя земледфлія и превозносителя охоты замфчается и большая разница, особенно въ товъ рыч. Между тъмъ какъ въ статье объ охоте преобладаетъ полемическій разграженный характерь. Ксенофонть въ Оіхочоміхо́с провозглащаеть свои убъжденія спокойно, въ твердомъ сознаніи ихъ правдивости.

<sup>&#</sup>x27;) Върно отмъчено (R. Heinze, Philolog. 1891 Bd. 50 pg. 458 sq.), что діалогь Анахарзись вызвань быль распространенной въ тѣ времена традиціей, которая повъствовала о бесъдъ Солона съ Анахарзисомъ и Анахарзису, относащемуся отрицательно въ пользъ агонистики, отдавала предпочтсніе передъ Солономъ. Также справед-

Человъкъ гимнастикою тъла пріобрътаетъ выносливость въ перенесеніи

ливо имъ-же уже указано на то, что Апахарзисъ со своимъ печисто эллинскимъ міросозерцаніемъ олицетворяеть космонолитизмъ кинической секты. Мы не въримъ больше во всѣ положенія Бернайса (Lucian u. die Cyniker 1879 рg. 42 sq.), особенно же въ то положение, что Лукіанъ питалъ противъ киничовъ особую пенависть вследствіе р'язкаго разногласія съ пями въ основныхъ воззрічніяхъ на ціли и итеальный складт жизни. Мы теперь боле склонны выдеть въ Лукіант поэта, издевающагося надъ всеми человеческими странностями, поскольку оне пригодны для сатиры. (Helm. Lucian u. die Philosophenschulen. Neue Iahrbb. 1902. pg. 265 ff.). Ho scetarn среди встать философскихь школь киническая занимаеть въ произведеніяхъ Лукіана самое широкое мъсто. Я не могу приписать случайности, что тотъ-же Діонъ Здатоустъ, который воспроизводить въ 13-ой рачи старую кипическую рачь, въ 32-ой рачи (§ 44.) намъ передаетъ вкратцъ киническое мичне Анахирзиса объ эллинскомъ воспитаніи, вполет совпадающее ст тімъ, которое Лукіанъ влагаетъ въ уста собесћинива Солона (ср. особенно Лукіанъ, Анахарзисъ § 5 έμοιτε μανία μάλλον воιχέναι δοχει τό πράγμα τ. е. гимивстическія упражиннія и Ліонъ, ог. ХХХП § 44 γωρίον, έν ῷ μαίνονται καθ' ἡμέραν, τό γυμνάσιον λέγω.). Ες τη θα ος ποκαπίη χρηγηκώ независимых отъ этого причинъ Апахарзисъ справедливо принимается за представителя кинического ученія, то нелишнимъ кажется проследить, на сколько воскваляеный Солоновъ методъ ученія въ Лувіановсковъ Анахарзись сходится съ темъ. который опровергается старымъ виникомъ въ 13-ой речи Діона (§\$ 16-28). Соловъ πημητο μάρο ποσημιαμία πο τομο, ατοδω οί πολίται άγαθο ι μέν τὰς ψυγάς, ἰσγυροί δὲ τά σώματα γίγνοιντο (Lucian, Anachars. § 20 cp. § 30 οἰόμενοι φύλακας ήμιν τῆς πόλεως ά γ αθούς γενέσθαι). И τέ, противъ которых в возстасть киникъ (Dio XII 19.), οίονται άπὸ τούτων άνδρες άγαθοί έσεσθαι. Βε чемъ же состоить суть воспитанія по Солону? Сперва изучается музыка, ариометика, грамота; потомъ коноши слушаютъ въ исполвенін рапсодовъ стихотворенія поэтовъ Гомера и Гесіода (Luc. Anach. § 21). Затёмъ слідуеть чтеніе и толкованіе законовь поль руководствомь т. н. σοφισταί και φιλέσοφοι; οπο εξιαστό πες εποσοσημικό λέγειν τὰ δέοντα καὶ πράττειν τὰ δίκαια. Α ες τεατρέσημ ερспитываются, слушая вонедін и трагедін, аретає те ауброї паданом хад хахіає θεώμενοι (Luc. Anach. § 22). Наконецъ твлесимя упражленія въ γυμνάσια, которымъ Лукіанъ посвящаєть полробнівниее описаніе (Luc. Anach. §§ 24—29), нивють ΙΒΟЯΚΥΙΟ ΠΒΙΒ: RO-ΠΡΡΒΗΧΉ θυμοειδείς τε παρασχευάζον ές τους χινδύνους και των σωμάτων άφειδείν η ΒΟ-ΒΤΟΡΜΧΣ έρρωσθαι και καρτερούς είναι (Luc. Anach. § 24). Ποςρεχςτ**ΒΟΝΣ** какихъ-же знаній противники киника думають άνδρες άγαθοί έσεσθαι καί δυνήσεσθαι τά τε χοινά πράττειν όρθως και τά ίδια? Конечно, киникъ всякичи средствами старастся умалить значение прежилго метода. По этому его слова сл'ядуетъ понимать съ нужною осторожностью. Музыва и грамота ихъ обучають об хадаричасі хад граццатичасі (Dio XIII. 17). Между учителями имфится и рапсоды (Dio. XIII. 17), и юноши сами читаютъ стихи Гомера и Гесіода (Dio XIII. 19). М'ясто софистовь и философовь у Лукіана занимиють у Діона (ХШ. 22) ρήτορες, которые сами імачої πρός το βουλεύεσθαι и τέγνη κοτορικό ένδρας άγαθούς ποιεί. Πρι τεατραλьникь представленіяхь слушатели έλεούσι τά άτυγήματα των έν ταις τραγωδίαις ανθρώπων, роковую судьбу какого-инбудь Атрея, Агамемнона или Эдипа (Dio XIII. 20), и они причисляють опохритай въ своимъ учителямъ (Dio XIII. 17). Τομμο τακι-же по Солону ές δάχρυα κατεσπώντο οί ἀκούοντες (Luc. Anach, 💲 23), видя на сценъ έργαίαν τινέ συμφοράν и слиша έήσεις οίκτράς. Наконецъ, искусству

всякаго рода труда. Гимнастика ума ограничивается усвоеніемъ самыхъ необходимыхъ знаній, обученіемъ ариометикѣ, грамотѣ, музыкѣ, изученіемъ мудрыхъ изреченій и общихъ гражданскихъ законовъ.

Постараемся въ этихъ частныхъ голосахъ отдёльныхъ защитниковъ старины, изъ которыхъ ни одинъ не даетъ и не былъ намеренъ дать полной картины, отыскать положенія общія всёмъ. Мы видимъ, что всть они особенно много обращають вниманія на физическія упражненія. Исходя изъ аксіомы: «mens sana in corpore sano», они воспевають хвалы всякаго рода гимнастическимъ упражненіямъ въ палестрахъ, на охоть, при паханіи земли. Обобщая старинную пословицу о здравомъ разумъ въ здоровомъ тёлъ, они заключають, что люди, воспитанные въ такомъ духъ, становятся не только разумными, но и справедливыми, правдолюбивыми, вообще дплыными.

Если бы намъ захотълось подобрать параллели изъ новаго времени, мнъ кажется, мы нашли-бы представителей этого крайняго подчеркивания физическаго воспитания и теперь.

Многіе случаи въ культурной жизни человъчества подтверждаютъ истину наблюденія, что изъ одной крайности люди любять переходить въ другую. Романтическое направленіе въ поэзіи смъняеть реалистическое; въ живописи раньше идеализировали природу, теперь-же копирують обнаженную отъ всякихъ прикрасъ дъйствительность. Тоже замъчается и въ другихъ областяхъ. Не удивительно поэтому, что исключительному подчеркиванію физическаго воспитанія явился противовъсъ въ крайнемъ развитіи умственныхъ и въ особенности діалектическихъ способностей молодежи. Направленію, которое рекомендовало такой методъ воспитанія, дается общее названіе софистическаго.

Обыкновенно появленіе софистовъ и ихъ ученія ставять въ связь съ опредъленнымъ годомъ—427, когда Горгій въ качествъ посланника своего родного города плънилъ слушателей въ Асинахъ новизной и убъдительностью своей мощной ръчи. Но нельзя забыть, что Асины не

единоборства молодежь учится у  $\pi \alpha i \delta \alpha \epsilon \beta \beta \kappa$  (Dio XIII. 17), какъ она по Солону учится  $\pi \alpha \kappa \epsilon \epsilon \kappa$ ,  $\pi \alpha \epsilon \kappa \epsilon \kappa$  и тому под. (Luc. Anach. § 24). Итакъ, въ общемъ итогъ изъчастныхъ замъчаній того и другого писателя получается одинаковая картина обученія.

были исходнымъ пунктомъ этого движенія. Столица аттическаго государства составляеть только одинь отдёльный т. ск. этапъ въ победоносномъ нашествій моднаго софистическаго ученія. Вз Великой Греціи и вз Сицивіи, откуда явился Горгій, давно уже введенз былз вз кругз обязательных школьных предметовз курсз практической риторики. Тамъ уничтоженіе старой школьной системы считалось уже совершившимся фактомъ<sup>1</sup>).

Затьмъ обращая исключительное вниманіе на одну сторону дъятельности софистовъ—на доведеніе до совершенства внішнихъ формъ греческой річи, легко забывають, что эта часть—лишь незначительный отрівзокъ отъ цілаго зданія риторической техники. Главная и основная ея часть состоить ез подборю удобнаго для риторическаго толкованія матеріала. Оказывается, что и въ этомъ отділь греческой риторики софисты выказывали себя мастерами діла еще до того времени, когда Горгій выступиль въ Анинахъ съ дипломатическою річью. Въ искусстві бесіздовать о всевозможныхъ отвлеченныхъ предметахъ упражнялись уже до Горгія. Риторическій матеріаль долженъ быть выбранъ соотвітственно цілямъ річи. Отъ нихъ и зависить трактованіе матеріала. Не удивительно поэтому, что софисты при своемъ ученіи обращали вниманіе и на эту сторону діла. Итакъ, софисты являются родоначальниками всіхъ трехъ главныхъ отраслей греческой річи, судебной, эпидейктической и совіщательной.

Объ интересв софистовъ къ судебныма двламъ мы слышимъ въ

<sup>1)</sup> Diodor XI, 87. Ετ. 454 τοχγ: λόγου δεινότης ύπο των νεωτέρων ήσχεῖτο, χαὶ χαθόλου πολλοί τὰ φαῦλα τῶν ἐπιτηδευμάτων ἀντὶ τῆς παλαιᾶς καὶ σπουδαίας ἀγωγῆς ἡλλάττοντο. Μαμдесъ (Опыть историко-критическаго комментарія къ греческой исторіи Діодора. Одесса. 1901. рg. 257.) склоненъ думать, что Діодоръ въ указанномъ маста оперируетъ ходячини фразами. Выписанныя выше слова, мин кажется, слишкомъ опредъленныя, чтобы допустить такое предположение. Напротивъ, фактъ, засвидътельствованный Аристофаномъ въ "Облавахъ" и другими писателями (см. выше стр. 5 сл.), что на роднив Эллины переживали подобное время смёны стараго ученія новымъ софистическимъ, въ связе съ такимъ-же историческихъ фактомъ, что новый родъ красноричи заимотвовавь быль гревами метрополіи у сицилійських гречеських волонистовь, сворже благопріятствуєть предположенію, что въ Сицилін новый родъ краснорічія тоже свавань быль съ переивною въ метод в обучения молодежи. Если это тавъ, то ми, конечно, этимъ драгоцівнимъ указавісив обязани не самому Діодору, по его источнику, кто-бы это ни быль, въроятно Тимею Сицилійскому ср. Wachsmuth. Einl. in das Stud. der alten Gesch. 101. Volquardsen. Unters. üb. die Quellen der griech. u. sicilischen Gesch. bei Diodor XI-XVI. pg. 72. sq. E. Schwartz. Pauly-Wissowa, Realencyclopädie V. 1 pg. 686.

первый разъ въ жизнеописании Перикла<sup>1</sup>). Протагоръ споритъ съ Перикломъ о томъ, кто виновать въ следующемъ очень запутанномъ судебномъ процессъ: единоборецъ нечаянно убилъ копьемъ въ состязании своего соперника. Спрашивается, кого наказать: единоборца, распорядителя турнира или копье.

Всѣ тетралогів Антифонта<sup>2</sup>) и его прототипъ для 5-ой рѣчи (de

Въ вопрост о принадлежности тетралогій оратору Антифонту или ихъ подложности посліднее слово еще не сказано не смотря на проницательное изслідованіе Диттенбергера (Hermes, Bd. 31 pg 271 sq. Bd. 32 pg. 6 sq.). Противо-

<sup>&#</sup>x27;) Plut. Per. 36, очевидно, чер паеть паъ Стезимброта, который сейчась после этого разсказа цитуетси въ вачестве свидетем (прос бе тоотою кай тру пере тре училию бародру ото тоо Ехибіппов фрай о Е т у от и р р о т о с ихд). Изложенный выше случий служиль Стезимброту только примеромъ для иногихъ подобныхъ оймо батрівай кай дорог, обе елобы Периклъ мата том осфотом. Мало значенія, по этому, иметь решеніе вопроса: било-ли убійство фарсалійца Эпитима единоборцемъ Хариппомъ случившимся на глазахъ собеседниковъ фактомъ пли-же это—софистическій вымыслъ, снабженный вымышленными именами. Во всякомъ случай известіе свидетельствуеть о живомъ интересе передовихъ людей тёхъ временъ къ упражнеціямъ ума въ решеніи подобнаго рода головоломныхъ залачъ.

<sup>2)</sup> Сходство ихъ съ судебнымъ дъломъ, служащимъ предметомъ спора между Перикломъ и Протагоромъ, бросается въ глаза. Сюжетъ второй тетралогіи вапр. польно тождественень съ нимь съ тою только разницею, что по Илутарку дело происходить между взрослыми борцами въ состязании, по Антифонту между юпошами въ палестръ. Поэтому, я не думаю, чтобы первый случай прямо лежаль въ основ в разработки втораго аттическимъ ораторомъ (Wilamowitz по Meyer' y, Gesch. des Alterth. IV pg. 50 Anm.). Но общіє пріємы при постановкі вопроса о виновности тіз-же самые. Роль виновинка, приписанную въ бестать Перикла съ Протагоромъ либо копью либо тому, кто нанесъ смертельный ударь, либо распорядителю турнира, беруть на себя у Антифонта кромъ юноши, по приказанію своего учителя (Antiphon III (В) 37 προστεταγμένον έξεμελέτα) бросившаго тростникъ и попавшаго въ товарища, котораго учитель гимиастики въ тоже самое время призваль къ себь и который пробъжаль жимо линіи полета тростника (Antiphon III (В) γ 6 ό μέν γάρ έν τούτφ τῷ καιρῷ καλούμενος ύπο τοῦ παιδοτρίβου), και can's γουτωά (Antiphon III (Β) δ 4 εί δ' ύφ έαυτοῦ πεισθείς ύπηλθεν, αύτος ύφ' έαυτου διέφθαρται) μημ παιδοτριβης (Antiphon III (Β) δ 4 εί μεν ύπο του παιδοτρίβου καλούμενος διέτρεχεν, ό παιδοτρίβης αν άποκτείνας αυτόν είη). Βε τρετιεά τετραιοгім разбирается слідующее діло: во время драки, возникшей между старикомъ и молодымъ человъкомъ, послъдній нанесъ первому такін тяжкія поврежденія, что тоть умеръ. Однако и здёсь виновность не ограничивается двумя прамыми участниками дъла, юношею, который въ самозащитъ смертельно ранилъ своего противника, и стари\_ комъ, который по словамъ защитительной річні (Antiph. IV. (Г) 3 1) ήρχε χειρών άδιχων. Но такъ какъ старикь умеръ спустя долгое время посл'я драки, то является еще вопросъ, не виновны-ли въ смерти пользующій больного врачь и друзьи покойнаго, посов'ятовавшіе ему обратиться къ этому ліжарю-шарлатану (Antiph. IV. ( $\Gamma$ )  $\beta$  4 πολλαίς ήμεραις υστερον μοχθηρφ ίατρφ έπιτρεφθείς διά την του ίατρου μοχθηρίαν.... άπέθανε.... δι' ύμας τούς συμβούλους διαφθαρείς cf. ib. γ 5).

caede Herodis), защиту Паламеда, написанную Горгіемъ¹), надо понимать

рвчіе съ существовавшимъ тогда аттическимъ правомъ не достаточно въское доказательство противъ подлинности рвчей, преследующихъ чисто школьныя цели наставленія въ діалектике рго и contra. Грамматическія разногласія, по моему, имеютъ за собою еще мене доказательной силы при такомъ, во всякомъ случав оригинальномъ, ни съ кемъ изъ другихъ сочиненій Антифонта не сравнимомъ, литературномъ проняведеніи. Осторожность заставляеть насъ пока воздержаться отъ окончательнаго решенія, пока не разъяснена вполне цель этихъ интересныхъ трактатовъ. Но, какъ-бы то ни было, о поддёлье позднихъ времень думать нельзя. Даже Диттенбергеръ (Hermes. Bd. 32, pg. 31) не нашель въ языке автора ничего, "was mit der Abfassung im 5. Jahrh. vor Chr. unvereinbar ware".

1) Подлинность речей, носящихъ въ рукописяхъ имя Горгія, и "похвалы Елены" и "защиты Паламеда", тщательными изслъдованіями Maass'a (Hermes 1887. Bd. 22, pg. 571 sq.) и Thiele (Hermes 1901. Bd. 36, pg. 218 sq.) доказана. Иначе дъло обстоить съ вопросомъ о соотношеніяхъ между Антифонтомъ, Горгіемъ и Орази. махомъ. Значеніе посл'єдняго для греческой прозы выяснилось только въ посл'єднее время, особенно благодари спеціальному изследованію обо немъ Eduard Schwartz'a (de Thrasymacho Chalcedonio. Jnd. schol. Rostoch. 1892). Временная послъдовательность халкедонскаго и сицилійскаго ораторовъ теперь ясна (Wilamowitz, homer. Untersuch. pg. 311 sq. Diels, Hermes 1888, Bd. 23, pg. 285. Schwartz, l. c. pg. 3 sq.). Өразимахъ вліялъ уже до Горгія на анинское образованное общество. Даже самъ Горгій не могь уклоняться отъ этого вліянія. Сопоставленіемъ диспозицій "Паламеда", нъ сводькихъ Антифонтовыхъ рвчей и избранныхъ рубськ въ трагедіяхъ Евринида Sehwartz (1. с. рд. 8-15) доказалъ, что одною по крайней мъръ, существенною и неотъемлемою, частью всякой судебной рачи все три обязаны одному и тому-же источнику, которымъ не могъ быть Горгій. Это-т. н. τά πρός τόν άντίδικον. Горгій не можетъ быть изобретателемь этой части, потому что Еврипидь, не смотря на общій риторическій характеръ своихъ трагедій, не оказывается зараженнымъ спеціально roprieвскими риторическими фигурами (Schwartz, 1. с. pg. 4). Но съ другой стороны недьзя отридать, что Антифонтъ и примо пользуется мыслями высказанными Горriems (cp. Antiphon V. § 91 u 88~Gorg. Palamed. § 34-36. Maass, l. c. pg. 579 sq.). Мић кажетси рискованнымъ, слъдун Thiele (Hermes 1901. Bd. 36, pg. 240), такое совпаденіе въ опредъленномъ метафорическомъ выраженіи ауульста—альста о неисправимыхъ и исправимыхъ дъйствияхъ и въ формулировкъ мысли возводить къ общему аттическому или сицилійскому источнику. Thiele (l. с. pg. 239) удивляется тому, что Горгій въ "Паламедъ", если признать эту річь образцовымъ формулиромъ апологіи, могъ обоити молчаніемъ (Gorg. Palamed. § 33) одну изъ важивинихъ частей защитительной різчи, возбужденіе состраданія, о чемъ Оразимахь написаль особое руководство. Но слова Паламеда (Gorg. Palam. § 43. οίντος μέν ούν και λιται και φίλων παραίτησις ἐν ὄχλφ μὲν οὕσης τῆς χρίσεως χρήσιμα, παρὰ δ'ύμῖν τοῖς πρώτοις οὕσι τὧν Έλλήνων καὶ δοκοῦσιν, οὺ φίλων βοηθείαις οὐδὲ λιταῖς οὐδ' οἴκτοις δεῖ πείθειν ὑμᾶς, ἀλλὰ τῷ σαφεστάτφ δικαίφ), если не ошибаюсь, ясно указывають на знакомство автора съ обычною практикою судебныхъ ораторовъ передъ народныма судома и содержать скрытую полемическую поправку теоріи Оразимаха, который по свидітельству Платона (Phaedr. 267 C τῶν γε μην οἰχτρογόων ἐπὶ γῆρας χαὶ πενίαν έλχομένων λόγων χεχρατηχέναι τέγνην [pyжониси терут. Schwartz, de Thrasymacho, pg. 5, доказаль необходимость исправленія **ργκοπиснаг**ο чтенія; τέχνην τρεбуется смысломъ] μοι φαίνεται τὸ τοῦ Χαλκηδονίου σθένος,

въ смыслъ образцовыхъ примъровъ толкованія спорнаго юридическаго вопроса. Эта школьная традиція еще долго сохранялась<sup>1</sup>).

όργίσαι τε αὖ πολλοὺς ἄμα δεινὸς άνὴρ γέγονε χαὶ πάλιν ώργισμένοις ἐπάδων χηλεῖν), ΟΨΟΒΗΖΗΟ въ своемъ трактатъ ελεοι (cf. Arist. Rhetor. pg. 1404 a 15), особенно—а по мизнію Горгія, можеть быть, слишкомъ-выдвинуль на первый планъ искусство и значеніе дтяствія на страсти слушателей. Вовсе не отрицая важности этихъ ёдеог, Горгій однако отвергаетъ ихъ безусловное и постоянное примънение и принфромъ доказываеть, что они въ данноме случав были-бы даже неумъстны. Если это такъ, то мыбы имъли въ указанномь мъсть еще одно немаловажное свидътельство о соотношевіяхъ Горгія и Оразимаха. А въ вопросъ о намъреніяхъ Горгія при составленіи Паламеда тъ-же слова скоръе говорять съ пользу толкованія ръчи въ смысль образца для будущихь литераторовъ, чёмъ *протис*ь него Вёдь нельзя-же себё представить дізо такъ, что "Паламедъ" и "Елена" написаны съ тімъ, чтобы зъ будущемъ нензмвино и буквально руководствовались ими. Эти сочиненія, также какъ и тетралогія Антифонта, должны были показать приифрио, какими способами та или другая матерія можеть быть цілесообразно обработана. Вышеприведенное місто "Паламеда" такое представление только подтверждаеть, напоминая довольно определеными словами читателю о томъ, что не все всякому годится—non omnes [locos] in omnem causam convenire (Cic. de invent. II § 16).

Что касается наконецъ хронологических соображеній Thiele (l. с. рд. 246 sq.), то мевозможность зависимости Антифонта отъ Горгія имъ не доказана. Оразимахъ въ 427 г.
пользовался извъстностью въ Аеннахъ (ср. Aristoph. Daital. fr. 198 Kock); Горгій въ томъже году въ первый разъ представился аеннекой публикъ блестящею ръчью. Познакомившись съ теоріею Оразимаха и усовершенствовавшишь въ аттическомъ наръчіи, онъ
написалъ своего "Паламеда", должно быть до 421 г., такъ какъ въ этомъ году коминъ
Платонъ (fr. 103 Kock) осмънваетъ фідарурія Антифонта т. е., по върному толкованію
Виламовица (Hermes, Pd. 12, рд. 335. Anm. 16), его λόγους γράφειν. Значитъ, Антифонтъ
тогда быль уже извъстнымъ логографомъ и самая знаменитая изъ его ръчей, объ убійствъ Герода (рз.-Plut. vit. X ог. 833 D ἐπαινεῖται δ'αὐτοῦ μάλιστα ὁ περὶ Ἡρώδου...), была
къ тому времени въроятно уже опубликована. Чъмъ ближе по времени было одно
сочиненіе къ другому, тъмъ очевиднѣе были для тогдашней публики взанмоотношенія между ἔλεοι Оразимаха, Паламедомъ Горгія и V рѣчью Антифонта.

¹) Не только всё аттическіе ораторы составляють свои рёчи по такинь примёрамь. Аристофань могь разсчитывать на общее знакомство съ риторическими пріємами, когда онь въ своихъ "Осахъ" (vv. 894—897—жалоба; 907—911, 914—916, 917, 920—925, 927—930—обвинительная рёчь; 950—952, 954—955, 957—959, 962—966, 967—972, 975—978, 979—981—защитительная рёчь) представиль зрителямь іп писе полную картину хода процесса єйдога отратуют (ср. Wilamowitz, Aristot. u. Athen. II 244). Какъ обвинитель, такъ и защитникъ пользуются такими же адвокатскими увертвами и уловками, какими пользовались всё аттическіе ораторы. Въ ст. 915 сл. хаїтої тіє о́рає єй поієїт догу́дстаї, йт ий ті ха́рої тіє прозадду, той коті.... ойдё той хотой ү' ёрої мы пифемъ передъ собою настоящій то́поє ёх той раддоги хой йттом (ср. Aristot. rhetor. II. 23 рд. 1396 в 12 и приведенные Spengel'омъ Vol. II. р. 301 примёры, какъ Andocid. IV. 15 хаїтої батіє о́рріζєї уотаїха тут єаотой хаї той худеєт дайматом єпідоможей, ті хру просбохам тойтом пері тойс ёмтохотта; том польтом діапратителоват. Защитникъ указываеть на трудность задачи, чтобы заинтересовать въ свою пользу судей (какъ и Antiph. Tetral.

По этимъ образцамъ еще въ римское время продолжали толковать запутанные юридическіе случаи въ восточной и западной половинахъ римскаго государства. Въ греческомъ папирусъ конца I в. п. Р. Хр. ,найденномъ англичанами недавно въ Египтъ 1), разбирается слъдующее судебное дъ

А. а. 1 ср. Aristot. rhetor. III. 14 pg 1415 b 1), онъ восхваляеть своего вліента въ ущербъ противнику (ср. Navarre, essai sur la rhétorique grecque avant Aristote, pg. 280 sq.), и наконець, соотвітственно правиламь техники (Volkmann, Rhetoriki pg. 232 и Aristot. rhetor. II. 8 pg. 1385 b 29) и судебной практики (ср. многочисленные приміры у Frohberger'а, введеніе въ изданію річей Лисія XIV. XV рд. 10; пріемь между прочимъ пзейстный уже Антифонту ср. Antiph. fr. 77 Suid. s. v. (хете́ю) онъ посредствомъ т. н. паратюті вызываеть на помощь обвиняемой собакі молодыхь пленять.

Кром'в этой сцены Аристофана мы им вемъ во визсудебной литератур'я Грековъ еще одну уморительную пьесу, разыгрывающуюся передъ судомъ. Этс-2-й миміямбъ Геронда, πορνοβοσχός. Здфсь изображается судебиая рітчь, произнесенная въ Кось въ ІП. в. (ср. Herzog, Koische Forschungen u. Funde, pg. 213), съ опредъленно мъстнымъ колоритомъ (ср. Herzog, 1. с. рд. 174 sq. 176). Но искусственные пріемы обвиненія восходять въ риторической тёуул, которая особенно последовательно развилась въ Аттике. Можеть-быть Herzog'y удастся, согласно объщанію (ср. 1 с. рд. 214), доказать спеціально Υπερείδειος γαρακτήρ эτοй рівчи. Невольно думаєшь о томъ, что онъ при своемъ объщанін имъль въ виду одинаковую demonstratio ad oculos судьямъ, которую предпринимыють изъ-за различных мотивовь сводникь со своей гетерой и Гиперидъ съ Фриною. Но если и опустить эту вывшнюю черту, то останется еще не мадо параллелей между Герондомъ и аттическими ораторами. Изъ ръчей Исократа 20-ая ката Лоуітов пропонесена въ такомъ-же судебномъ деле аіхіає, какое служить основор 2-му намінибу Геронда. Річь Исобрата, отъ которой сохранился лишь епідотос, по верному замечанію Volkmann'a (Rhetorik' pg. 220), можно разсматривать, geradezu als Muster eines locus communis gegen 53pc oder aixia." Не удивительно по этому, что нъкоторме пріемы Исократа повторяются у Геронда. Сводникъ прежде всего увімеваеть судей подавать голоса безпристрастно, взирая не на личность жалобщика. а только на суть жалобы (Herond. II. 1 ср. Isocr. 20. 10). Затемь онь сильно преувеличиваеть важность общию, предващая гибель всему демократическому строю государства, если наспльственими образъ дтиствія Өалета останется безнаказаннымъ (Herond. II. 27 sq. ср. Isocr. 20. 10 sq.). Въ громкомъ смъжь обвиняемаго, вызванномъ высокопарными фразами обвинителя, и въ словахъ, съ которыми послідній, полный негодованія такимъ непристойнымъ перебиваніемъ, прямо обращается къ своему противнику (Herond. II. 71 sq.) съ риторической грестрис (ср. Volkmann. l. с. рд. 149) можно усмотрість иллюстрацію совіста Горгія την μέν σπουδήν διαφθείρειν των έναντίων γέλωτι, τὸν δὲ γέλωτα σπουδή Aristot. rhetor. III. 18 pg. 1419 b 3 n Spengel, commentar, ad h. l. Vol. II. pg. 452). Наконецъ въ эпилогѣ (Herond, II. 92 sq.) вниманіе судей очень внушительно обращается на важность въ настоящемъ случав справедливаго решенія. Оно ниветь, по миблію сводника, громадное значеніє: 1) для ве баль неграждань въ Кост (vv. 92 sq.), 2) для достоинства самого города (vv. 94 sq.) и 3) даже для самого виновника (vv. 99), если только варна нословица: "о Фроб та νον ύμιν πληγείς αμείνων έσσετ". Въ этомъ эпилог в нельзя пе узнать отголоска прјемовь риторической школы (напр. вида аберок ср. Navarre, l. c. pg. 301 sq.).

<sup>&#</sup>x27;) F. G. Kenyon, Fragments d'exercices de rhétorique, conservès sur papyrus въ

мо: А зарыль въ саду своего пріятеля Б въ присутствіи послідняго таланть золота. Черезь нікоторое время Б засталь А какъ разь въ тоть моменть, когда онъ ночью тайно вырываль свою собственность. При окликі А убіжаль, и Б обвиняеть его въ кражі. Спрашивается: виновень-ли А въ кражі? Не виновень онъ, потому что взяль только свое, виновень—потому что вырыль деньги ночью. Если-бы Б его не поймаль, то А могь-бы обвинить Б въ кражі.

А много-ли различается отъ этой тяжбы следующая, о которой, если верить Сенеке, спорили римскіе юристы. Богачь заподоврень въ государственной измене. Человекь, имений много поводовь подоврень богача, проламываеть ночью стену въ его доме, чтобы найти неоспоримыя улики и действительно находить шкатулку, въ которой спрятава корреспонденція, которую вель заподовренный съ непріятелемъ. Спрашивается: виновень-ли обвинитель государственнаго наменника въ краже со взломомь и иметь-ли онь право говорить речь предъ народ-

Mélanges Henri Weil, pg. 243 sq. Риторическій элаборать написань на обратной сторон'в напируснаго листва, Правая сторона его содержить какія-то мадо интересвыя описи о раздачь хлюба, относящися въ временамъ Августа и Тиберія, точнье въ гг. 5, 11 и 15 п. Р. Хр. Такъ какъ рука, которая написаја verso папируса, похожа на почервъ руковиси 'Адуміши подіткім Аристотеля, которую lienyon (the palaeography об greek раругі, рg. 92) относить ку времевамь Домиціана, то и наше риторичесное упражнение должно быть отнесено приблизительно въ 80-иъ гг. І-аго христіанскаго въка. Авторъ соединилъ на одномъ листкъ нъсколько этидовъ въ одномъ и томъ-же жанрі: кромі нашей біху хλопії, иміются цва различние этюда, нивющіе діло съ біху ξενίας. Оть последнихь сохранилось слишкомь мало; потому Кепуоп ограничися темь, что опубликоваль только средній этюдь, именно річь обвинителя въ ділі о крамів. Бенуоп виратцъ уже отмътиль главныя доказательства, заставляющія насъ предположить, что передъ нами школьное рашеніе заданной и ad hoc вымыщленной юридической задачи. Это-во первыхъ отсутствіе всявихъ собственныхъ иченъ и во вторыхъ частый переходъ отъ прямой річи къ восвенной. Эти доказательства дегво дополнить. На то-же происхождение указываеть то обстоятельство, что авторь просіμιον η επίλογος совствиъ пропускаетъ, διήγησις оставляетъ необработаннов, ограничиваясь голымъ пересказомъ факта. Весь интересъ исключительно сосредоточенъ на собраніи доводовь вь пользу того, что обвиняемый дій той є́потой та є́пеімо (т. е. обвинителя) ёхдептеч. Это главное положеніе повторяется еще разь подъ вонець (бій үйр τούτων τὰ έμὰ ἔχλεψας). По ученію риторовъ, Гермагора, Гермогена и друг.. данное cvaechice πέλο πομπαμαέτь μομε status definitivus καπ finitivus, στάσις δρου παι όρισμου. (Volkmann, Rhetorik' pg. 41). Обвиняемый сознадся во факть, онъ отридаеть только названіе его кражею, такъ какъ онъ-де взяль только свое. Задача жалобщика заключается вътомъ, чтобы доказать, что дело идеть о краже, не смотря на то что воръ завлальть своею собственностью.

<sup>1)</sup> Seneca ed. Conr. Bursian. Controvers. lib. X. controv. 35.

нымъ собраніемъ, такъ какъ законъ гласить: «fur concione prohibeatur» 1).

Всѣ эти процессы не копіи съ реальной жизни, но выдуманы аd hoc для школьныхъ цѣлей, чтобы на основаніи данной темы развивать способность мышленія учениковъ и учить ихъ діалектическому методу. Поэтому всѣ дѣйствующія лица не носятъ опредѣленныхъ именъ. Отъ того-же и нѣкоторыя части рѣчи, напр. изложеніе самого факта, введеніе, эпилогъ, оставлены безъ подробной обработки. какъ неважныя для школьныхъ цѣлей. Весь интересъ сосредоточивается на доказательствахъ. Высказываются всевозможные доводы за и противъ обвиняемаго.

Это и есть именно то искусство, которому впервые учили софисты Протагорь, Горгій, Продикь и др. Они прежде всего были учителями, а потомь уже философами. Горгій въ своей философской книгь о природь дошель до полнаго отрицанія всякаго познаванія. Если этоть выводь върень, то изъ него слъдуеть, что умный ораторь можеть склонить публиву, къ чему угодно. Протагорь выразиль сущность своего философскаго ученія краткимь предложеніемь: «человъкь мърило всему существующему», т. е. онь провозглашаеть всеобщимь господствующимь принципомъ субъективизмъ. Если всъ дъла таковы, каковыми они мнъ

<sup>1)</sup> Сохраненіе школьной традиціи отъ Антифонта вилоть до римскихъ временъ доказывается составленіемъ следующихъ двухъ юридическихъ проблемъ: Антифонта 1-ой тетралогіи в Сенеки controvers. X. 30 ed. Bursian. Антифонть обработываль слівдующую тему: Афинянина, возвращающагося почью съ пира домой, находять на другой день убитымъ, но не ограбленнымъ. Родственникъ убитаго обвиняетъ въ убійстви врага покойника. Убитый недавно еще донесь о святотатстви своего врага. Это дело, конечно, само собою прекратилось смертью доносчика. А въ этомъ именно родственнивъ покойника находитъ главную улику противъ обвиняемаго. Овъ-де, такъ разсуждаеть обвинитель, убиль своего врага съ темъ, чтобы спастись отъ грозящаго ему приговора за святотатство. -- Сенека въ указанномъ м'яст'я сообщаетъ ми'я высказанныя знаменитыми риторами по следующему запутанному вопросу: нашли человъка убитымъ, но не ограбленнымъ. При жизни онъ сильно поссорился со своимъ богатымъ соседомъ. Поэтому сынъ убитаго подозреваетъ богача въ убійстве. Но не имъя явныхъ уликъ, сынъ ограничивается тъмъ, что постоянно слъдуетъ за богачемъ въ траурной, грязной одеждъ, безмольно но демонстративно обращая на него вниманіе публики. Такое поведеніе б'яднаго им'яло своимъ посл'ядствіемъ то, что богача, домогающагося почетной должности, сограждане забалотировали. Богачъ обвиняетъ бъднаго въ оскорблени чести. Разница въ сути дъла у Антифонта и Сепеки не велика. Римская риторическая школа только очевидно старалась еще больше осложнять и запутывать дела разными прибавками. Здесь къ делу объ убійстве примещано другое о кандидатуръ убійцы; въ первомъ, нами разсмотрѣнномъ случаѣ (Seneca, controv. X. 35 ed. Bursian), съ вопросомъ о краж' соединенъ вопросъ о правъ рвчи вора.

кажутся, то краснорѣчивый ораторъ можетъ заставить слушателей признать вѣрнымъ то, что ему покажется вѣрнымъ¹). Въ этомъ выводѣ, показывающемъ, что краснорѣчіе мощная сила и что, пріобрѣтши его, пріобрѣтешь и власть надъ современниками, какъ въ одномъ фокусѣ собираются всѣ лучи софистическаго ученія.

Воть, почему исключительное преимущество теперь отдавалось же гимнастикъ тъла, но гимнастикъ ума и особенно красноръчію. Граждане должны дъйствовать на пользу государства. Дъйствіе словомъ имъло теперь большую силу, чъмъ дъйствіе дъломъ. Быть разумнымъ само по себъ ни къ чему не пригодно, вразумлять другихъ—вотъ къ чему нужно стремиться.

Этому искусству софисты об'вщають обучить своихъ учениковъ. Протагоръ<sup>2</sup>) об'вщаеть ихъ сдёлать способными къ веденію частныхъ и общественныхъ дёлъ. Главную цёль онъ видигъ въ обученіи ораторскому искусству. Обладая имъ, ученики будуть имъть въ рукахъ всю челов'вческую мудрость.

Для Исократа<sup>3</sup>) риторика въ такомъ видѣ, какъ онъ ей учитъ, сумма всей философія. Она развиваетъ умъ человѣка и облагораживаетъ его нравы.

Дюнъ Заатоустъ и т. н. 2-ая софистика просто отождествляютъ

<sup>1)</sup> Агпіт, Dio v. Prusa pg. 9 sq., какъ мий кажется, совершенно справедливо выдвинуль на первый планъ значеніе первыхъ знаменитыхъ софистовъ въ Греціи какъ учителей молодого поволінія и показаль, что и главныя ихъ философскія положенія находятся въ полномъ согласіи съ ихъ теоріями о ціляхъ преподаванія. Такое представленіе о принципь обученія Протагора, конечно, только вяжется съ общепринятымь опредъленіемъ извістваго изреченія великаго софиста: «"Аудромоє ретроу а́та́утоу»—не съ тімъ, за которое стоить главнымь образомь Gomperz (griech. Denker I. 262 sq. и 372).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Plato, Protag pg. 318 A Υπολαβών οὖν ὁ Προταγόρας εἶπεν ὧ νεανίσχε, ἔσται τοίνυν σοι, ἐὰν ἐμοί συνής, ἤ ἄν ἡμέρα ἐμοὶ συγγένη, ἀπιέναι οἴχαδε βελτίονι γεγονότι, καὶ ἐν τἢ ὑστεραία ταὐτα ταῦτα καὶ ἐχάστης ἡμέρας ἀεὶ ἐπὶ τὸ βέλτιον ἐπιδιδόναι... pg. 318 Ε τὸ δὲ μάθημά ἐστιν εὐβουλία περί τε τῶν οἰχείων, ὅπως ἄν ἄριστα τὴν αὐτοῦ οἰχίαν διοιχοῖ, καὶ περὶ τῶν τῆς πόλεως, ὅπως τὰ τὴς πόλεως δυνατώτατος ἄν εἰη καὶ πράττειν καὶ λέγειν, cf. Plato, de republ. X, pg. 600 C; Menon, pg. 91 B—E.

<sup>3)</sup> Исократь распространяется о цёляхь и превосходстве своего ученія главнымь образомь вы своей рычи пері аντιδιόσεως. Онь причисляеть себя вы группы тыхь писателей, оі... графену... пропричта ко́тоос... Еккунков хаі покітіхов (Isocr. 15. 46 ср. ів. 260), и свою котом пайбіа онь прямо отождествляеть сь философіей (Isocr. 15. 174 ср. 180 и 50), онь ставить эту свою философію даже выше всякой другой (των επί την σωφροσύνην χαὶ την δικαιοσύνην προσποιουμένων προτρέπειν) вы виду того, что оі μέν... паражакович επі την αρετήν καὶ την φρόνησιν την ύπο των άλλων μέν άγνοουμένην, ύπ' αὐτων δὲ τούτων

совершеннаго, идеальнаго граждание съ ораторомъ 1). Софисты какъ перваго періода — временъ Платона и Сократа, такъ и второго — Императорскихъ римскихъ временъ враждебно относятся къ узко-спеціальному научному образованію. Общее образованіе и обладаніе многочисленными поверхностными познаніями по всевозможнымъ предметамъ ставится ими выше основательнаго знанія одного лишь или двухъ предметовъ 2). Конечно, отъ этого страдаетъ основательное подготовленіе будущихъ риторовъ и мы слышимъ изъ устъ теоретиковъ риторики жалобы на то, что молодые люди слишкомъ рано и слишкомъ недостаточно подготовленными берутся за изученіе риторики 3). Между тѣмъ какъ раньше отъ молодого человѣка, прежде чѣмъ заняться ораторскимъ искусствомъ, требовалась философская пропедевтика, теперь большинство не усваиваетъ себѣ даже элементарныхъ знаній по общеобразовательнымъ предметамъ, но прямо идетъ къ цѣли.

А эта ціль, такъ какъ она чисто практическая и ведеть къ побівдамъ передъ судомъ, на столько соблазнительна, что не удивительно громадное вліяніе ученія софистовъ на современное имъ в послівдующія поколівнія. Кромів названныхъ уже судебныхъ рівчей можно было-бы назвать еще много произведеній, на которыхъ сильно отразилось вліяніе софистической школы<sup>1</sup>).

αντιλεγομένην, έγω δ' ἐπὶ τὴν ὑπὸ πάντων ὁμολογουμένην (Isocr. 15. 84). Πο ero μιπιιω λόγος ἀληθής καὶ νόμιμος καὶ δίκαιος ψυχής ἀγαθής καὶ πιστής εἰδωλόν ἐστιν (Isocr. 15. 255=3. 7.). Εἰ δὲ δεῖ συλλήβδην περὶ τῆς δυνάμεως ταύτης εἰπεῖν, οὐδὲν τῶν φρονίμως πραττομένων εὐρήσομεν ἀλόγως γιγνόμενον, ἀλλὰ καὶ τῶν ἔργων καὶ τῶν διανοημάτων ἀπάντων ήγεμόνα λόγον ὅντα καὶ μάλιστα χρωμένους αὐτῷ τοὺς πλεῖστον νοῦν ἔχοντας (Isocr. 15. 257=3. 9; πο μπθείω Marss'a, Hermes, Bd. 22, pg. 573. Anm. 1, эти слова представляють собою сиятеченную парафразу мысли Горгія).

<sup>1)</sup> Arnim, Dio von Prusa, pg. 133.

<sup>3)</sup> Arnim, l. c. pg. 134.

<sup>3)</sup> Theon. progymnasm. cap. I ed. Walz. Rhetor. gr. I 145: οὶ μὲν παλαιοὶ τῶν ἡητόρων, καὶ μάλιστα οἱ εὐδοκιμηκότες, οὐκ ῷοντο δεῖν ἐφικέσθαι τρόπον τινὰ τῆς ἡητορικῆς, πρὶν ἀμωσγέπως ἄψασθαι φιλοσοφίας, καὶ τῆς ἐκεῖθεν ἐμπλησθῆναι μεγαλονοίας νῦν [δὲ οἱ πλείους τοσοῦτον δέουσι τῶν τοιούτων λόγων ἐπαῖειν, ῶστε οὐδὲ τῶν ἐγκυκλίων καλουμένων μαθημάτων ὁτιοῦν μεταλαμβάνοντες ἄττουσιν ἐπὶ τὸ λέγειν καὶ τὸ πάντων ἀγροικότατον, ὅτι οὐδὲ οἶς προσῆκόν ἐστιν ἐγγυμνασάμενοι, ἐπὶ τὰς δικανικὰς καὶ δημηγορικὰς ἵενται ὑποθέσεις τὸ δὴ λεγόμενον κατὰ τὴν παροιμίαν, ἐν πίθφ τὴν κεραμείαν μανθάνοντες.

<sup>1)</sup> Многія изъ этихъ сочиненій, пропитанныхъ духомъ софистической школы, нельзя прямо подвести подъ категорію судебныхъ річей, такъ какъ они разбирають общіе вопросы и могуть быть приміняемы на практиків при всевозможныхъ случаяхъ повседневной жизни. Но въ общемъ получается та же картина. И тамъ спорятъ рго

и contra, и тамъ замъчается стараніе разсматривать каждую проблену съ двухъ противоположныхъ сторонъ. Между твиъ какъ позитивисты собираютъ какъ можно больше доводовъ въ пользу защиты позитивнаго вывода, негативисты также усердно заботятся объ опровержении ихъ и доказательстве негативнаго, какъ разъ противоположнаго, резудьтата. Сходство толкованія разныхъ спорныхъ вопросовъ въ этихъ трактатахъ съ образомъ дъйствій софистовъ и съ сочиненіями често софистическаго направленія дыветь яснымь, у кого авторы научились такому именно способу діалектическаго разсужденія. Я им'єю здієсь главнымъ образомь въ виду маленькій трактать безь заглавія, написанный на дорійскомъ нарвчіи, который дошель до насъ случайно, благодаря свептическому направденію своего содержанія, въ конц'в рукописей Секста Эширика. Въ критическомъ изданіи E. Weber'a (Beiträge Curt Wachsmuth zum 60. Geburtstage überreicht, pg. 32 sq.) сочиненьицу этому дано новое заглавіе: "віззої дотоци, которое лучше соотвътствуеть содержанию чёмъ прежнее: "διαλέξεις ήθικαί". Но нельзя скрывать отъ себя, что и это новое заглавіе, равно какъ и прежнее, не имветь за собою никакого рукописнаго ручательства. Последнее изданіе текста, сделанное Diels'omb (Die Fragmente der Vorsokratiker. Berl. 1903, pg. 580 sg.), я получиль лишь во время корректуры настоящихъ строкъ. Diels возвращается къ прежнему заглавію, называя трактать "Dialexeis". Въ самомъ текств онъ предпринимаеть многія изм'вненія и предполагаеть сильную порчу оригинала въ нашихъ рукописяхъ. Въ настоящее время я не могу вдаваться въ провърку его положеній и потому долженъ оставить въ сторон' этогь нов' пій трудь. Я себя считаю вправ' пока воздержаться отъ выраженія своего мивнія твить болве, что Diels самъ не приводить никакихъ доводовъ, а тодько печатаеть голый тексть въ томъ видь, какъ онъ его возстановляеть. Лучше чемъ съ заглавіемъ діло обстоить съ временемъ составленія книжки. Примітрь изъ недавняго прошеднаго [pg. 38. 2 sq.: έν τε τῷ πολέμῳ (хαὶ τὰ νεώτατα πρῶτον έρῶ) ά τῶν Λαπεδαιμονίων νίπα αν ένιπων 'Αθαναίως παὶ τώς συμμάχως, Λαπεδαιμονίοις μὲν ἀγαθόν, 'Авачаюц де хай той воприаноц хахон] нельзя отнести къ другому событию, какъ къ поражению Асинянъ и ихъ союзниковъ подъ конецъ Педопоннесской войны (cp. Trieber, Hermes 1892. Bd. 27, pg. 216). Опредъление Трибера (l. c. pg. 201) около 404/3 г. до Р. Хр. не далеко будеть отстоять отъ истины. Хотя трактать сохранился т. ск. безъ заглавнаго листка, все таки имя автора намъ стало изв'естнымъ благодаря тому, что онъ самъ себя называеть въ своемъ изложении. Въ доказательство тому, что тачже самая різчь можеть быть и візрной и невізрной, онъ приводить прим'ярь (рд. 45. 10 sq.); если ціздая компанія сидить вийсті и каждый скажеть: "Мооти, віні", то только авторъ скажеть этими словами правду, все остальные неправду. Такъ какъ діло здісь идеть только о какомъ-нибудь собственномъ имени, то конечно о нарицательномъ значеніи этого слова (μύστης—посвященный) не можеть быть и речи. Но и оть чтенія дучшихь рукописей неть никакой надобности отступать. Чтенія Морає и Морає въ лучшемъ случай имбють для насъ только значеніе старинныхъ конъектуръ, а не преданія. Мужское имя Мосто, и женскія Мосто и Мосто, встречаются во многихь областяхь греческаго міра, какь доказываеть Pape. Worterbuch d. gr. Eigennamen s. v. и бъгмый просмотръ Indices Corporum inscriptionum и papyrorum graecarum (Hanp. Rhodus: cp. Geldern, Gesch. d. alten Rhodier, Ind. s. v. Μύστα; Selinus: Μύστις cp. IGSI 272; Telos: Μύστα IGI μΠ. 61. Μύστης "Αραψ ΥΒΒΚΟвъчнаъ себя на аттическомъ надгробномъ камив СІА II 2828. Мостис Падобтос читается въ бердинскомъ папирусв ВGU. П. 329. 32. и т. д.). Темъ мене будемъ мы склоняться къ тому, чтобы въ угоду желанію пріурочить наше сочиненіе къ изв'єстному

въ греческой дитературъ писателю, вставлять вивсто незнакомца Мостас знакомыхъ намъ Μίλτας или Σιμμίας или Σίμων или даже Ίππίας (cp. изд. Weber'a, ann. ad. h. 1.). Съ этимъ выводомъ мѣткаго и краткаго разсужденія Шанца (Hermes, 1884. Bd. 19, рд. 374) нельзя не согласиться. Какъ мит кажется, неизвестность авторскаго имени въ средъ греческихъ дитераторовъ скоръе говоритъ въ пользу сохранности, чъмъ порчи текста въ нашемъ мъстъ. Все содержание трактата и довольно наивный и плоский, поверхностный характерь разсужденія доказываеть, что авторь, хотя онь очевидно прошель софистическую школу риторики, не принадлежаль къ передовымъ ея представителямъ, но есть одинъ изъ тъхъ многочисленныхъ учениковъ средней руки, которые по прохожденіи курса у софистовъ не подвизались дальше на поприщѣ литературы. Монотонный слогь и скудный запась словь подтверждають такое представление. Поэтому я не могу согласиться съ мизніемъ Роде (Gött. gel. Anz. 1884. 1 pg. 24 sq.), который видить въ нашемъ сочинении произведение какого-нибудь учителя риторики. Тамъ и сямъ, по мъстамъ попадающіяся глубокомысленныя изреченія, которыя отмътиль Гомперцъ (Wiener Sitz.-Ber., phil.-hist. Cl. 122, 1890, IV рд. 6), я приписываю скорфе школьнымъ воспоминаніямъ автора или школьнымъ запискамъ, сдъленнымъ имъ по словамъ учителя, чемъ самому автору. Часто повторяющіяся одинаковыя фразы, вводящія или заключающія отдільныя мысли (напр. бістогі до́уст де́устат рд. 27. 2-39. 15-42. 14-45. 2; καὶ οὐ λέγω κτλ. pg. 39. 10-49. 10; ποιητάς, οἷ ποτὶ άδανάν, οὐ ποτ' άλάθειαν ποιούντι pg. 42. 12—44. 17 и т. д.), и отд'яльныя слова (напр. е́ πίσταμαι примъняется 16 разъ на разстояніи какихъ-нибудь 20 строкъ: рд. 50. 14-51. 12, ср. Trieber, Hermes. 1892. Bd. 27, pg. 231; черезъ все толкование проходить противопоставденіе очона и пратна, ср. Trieber. l. c. pg. 224) сближають нашъ тражтать съ псевдо-Ксенофонтовой 'Αθηναίων πολιτεία, гдъ давно уже замъчены подобныя частыя повторенія однѣхъ и тѣхъ-же фразъ (напр. І 1: οὐх ἐπαινώ δια τόδε—δια μὲν οὖν τοῦτο οὐх ἐπαινώ,  ${f I}$  2: ό τὴν δύναμιν περιτιθείς τἢ πόλει=οί τὴν δύναμιν περιτιθέντες τἢ πόλει,  ${f I}$  12: διὰ τοῦτ' οὖν ἰσηγορίαν καὶ τοῖς δούλοις ἐποιήσαμεν<u>≕</u>διὰ τοῦτο οὖν καὶ τοῖς μετοίκοις εἰκότως τὴν ἰσηγορίαν έποιήσαμεν и т. д.) или однихъ и тъхъ-же словъ въ краткомъ разстояніи другъ отъ друга (напр. І. 1 είλοντο-έλόμενοι-είλοντο, ІІІ 4-6 διαδικάζειν употребляется 8 разъ и т. д.). Эта неуклюжесть въ варіаціи греческихъ выраженій въ томъ и другомъ сочиненіяхъ д'ялаеть для:меня яснымъ, что авторовъ нужно искать вн'є сферы профессіональныхъ дитераторовъ. Они быди такими-же ίδιωται, которые τοις ονόμασιν ού σεσοφισμένως λέγους:, какимъ самъ себя заявдяеть сторонникъ противоположнаго дагеря, авторъ псевдо-ксенофонтоваго Коулустіхо́с (с. 13. 4, 5). Я считаю не только напрасными но методически неправильными попытки такимъ безъимяннымъ, т. ск. не-литературнымъ произведеніямъ прінскать авторовъ среди дитераторовъ или политическихъ діятелей. Отъ того, что эти сочиненія будуть ходить подъ выв'вскою какого-нибудь неизвъстнаго Моста; или даже безъ всякой авторской вывъски, ихъ значеніе нисколько не умалится. Напротивъ, оно велико для выясненія общей культуры Греціи и вдіянія отдівльных в мастеровъ річи на обширный кругь современниковь. А на черномъ фонть такихъ авторовъ-непрофессіоналистовъ еще ярче выступають светила греческаго красноръчія. Въ этомъ отношеніи, для исторіи великихъ культурныхъ стремленій въ Греніи. эти сочиненія—къ нимъ нужно-бы было присоединить нъкоторыя другія, которыя подобнымъ-же образомъ случайно спаслись отъ общей гибели, (напр. тъ, которыя прикрыты великимъ именемъ Гиппократа)—далеко еще не использованы фидодогамиклассиками, какъ следуетъ. Триберъ, которому мы обязаны содиднымъ и дельнымъ взельдованіемь объ отношеніяхь автора нашихь διαλέξεις или δισσοί λόγοι къ школь

старыхъ софистовъ (Hermes, 1892, Bd. 27, pg. 210 sq.), къ сожально, тоже увлекся праздною затвею, приписать трактать одному изъ выдающихся софистовь и высказался, жотя съ должною осторожностью (1. с. рд. 244—245), за авторство Гиппія. Въ этомъ заключенім я ему слідовать не могу; можно сміло утверждать только то, что нашъ авторъ въ выборъ примъровъ, въ построеніи и формулировкъ положеній работаеть съ жатеріаломъ, заимствованнымъ у разныхъ софистовъ. У Горгія онъ нашелъ жысль, что трагикъ темъ больше заслуживаетъ похвалы, чёмъ лучше ему удается обманъ (Plut. de glor. Ath. pg. 348 C, de aud. poet. pg. 15 D cp. Wilamowitz, Hermes. Bd. 11, pg. 295, Trieber 1. с. 281). Этою мыслью онъ пользуется для защиты того положенія, что одно и то-же можеть быть справедливымь и несправедливымь, и распространяеть ее и на живопись (рд. 43. 21 sq.). Но ставъ на противоположную точку зрънія, онъ также безцеремонно отрекается отъ этой мысли и опровергаеть ее (pg. 44. 15 sq. cp. 42. 11 sq.). Это онъ долженъ быль сдёлать, разъ онъ взялся за защиту противоположнаго мивнія. Изъ этого одноко не слівдуєть, что онъ ведеть полемику спеціально противъ **Горнія.** Такое опроверженіе явилось только естественнымъ результатомъ толкованія наличиъ авторомъ одного и того-же положения in contrarias partes. Помимо того мы изъ отрывочныхъ выдержекъ Плутарха не знаемъ, въ какой связи у Горгія стояли выписанныя слова и что за ними следовало. Можеть быть, уже Горгій даль этимъ слованть въ последующемъ известное ограничение.--Какъ известно, Сократъ споритъ съ Протагоромъ о той-же темъ, о которой толкуеть 6-ой отдъдъ δισσοί λόγοι: περί τᾶς σοφίας καὶ τᾶς άρετᾶς, αἰ διδακτόν. Cokpars οὐν ήγεῖται διδακτόν είναι άρετήν (Plato, Protag. рд. 320 В): 1) потому что Аниняне при постройкъ зданія допускають только совъты знатоковъ-архитекторовъ, при подитическихъ вопросахъ имъ совѣтуетъ всякій, слѣдовательно они полагають, что по этой части спеціальные учителя не существують (cp. διοσοί λόγοι pg. 48. 7: άλλα δὲ, ώς αἰ διδακτόν ήν, διδασκάλοι κα ἀποδεδειγμένοι ήν, ώς τᾶς μεσικᾶς)-2) ΠΟΤΟΝΎ ΨΤΟ οί σοφώτατοι καὶ ἄριστοι τῶν πολιτῶν ταύτην τὴν ἀρετὴν ἢν έγουσιν ούγ οίοι τε άλλοις παραδιδόναι (ep. δισσοί λόγοι pg 48. 8: τρίτα δὲ, ώς τοὶ ἐν τᾳ Ἑλλάδι γενόμενοι σοφοί ένδρες τὰ αύτῶν τέχνε κα ἐβίδαξαν καὶ τὸς φίλως.) Προτατορώ, θτο οοδθебаникь, придерживается противоположного мивнія и приводить доводы, полобные твиъ, которые вы казываетъ нашъ авторъ. Такъ напр. оба признаютъ значеніе дарованія въ человіні (Plato, Protag. pg. 327 С δτου έτυγεν δ ύιὸς εὐφυέστατος γενόμενος,..... ούτος αν ελλόγιμος ήσξήθη=δισσοί λόγοι pg. 49. 2 εύφυής κα γενόμενος ραδίως συνάρκαξε τὰ подда). Накоторыми знавлями человакь не обязань особымь учителямь, но своимь бинжинъ роднымъ, напр. знанісмъ явыка (Plato, Protag. pg. 327 Е болер ду ві ζητοίς τίς διδάσκαλος τοῦ ελληνίζειν, οὐδ' ἄν είς φανείη≔δισσοὶ λόγοι pg. 49. 4 sq., rπά τοτъ-πο приифрь дальше развить твиъ, что авторъ себё представляеть случай, что ребелокъ сейчась посий рождения попадаеть въ Персію и тамъ конечно пероібег, а по возвращенін на родину опять έλληνίζει. ούτῶ μανθάνομες τὰ ὀνύματα καὶ τὰς διδασκάλως οὐκ τσεμες). Ο сыновьяхъ Πολικειστα Προταιορώ ιοβορμτω, чтο ομμ ούδεν πρός τον πατέρα вісич. (Plato, Protag. pg. 328 С). Но възгихъ словахъ, меть кажется, мы имъемъ скорье вризнание Протагора, что Поликлеть попробосаль передать своимъ сыновьямь свое нскусство; но это ему не удалось. Объ одномъ изъ этихъ сыновей Поликлета нашъ εργορь (pg. 48. 18) 3μαστь, το εδίδαξε Πολύκλειτος τον οίον άνδριάντας ποιεν. Ηο. πο скольку онъ усивлъ въ этомъ искусстве, онъ не говорить.-Изъ второго и последняго отделовъ дорійскаго трактата о различной морали у различныхъ народовъ и о необходимости ботакаго знанія, пріобрітенію котораго имого помогаєть мнемотехнима, Траберъ спредединю выведь знакоиство автора съ теоріями Гинція (1. с. рд. 228 sq.

и 236 sq.).—Ложныя заключенія, съ которыми оперируеть нашть авторъ особенно въ 1-ой и 5-ой главахъ, доказывая, что одно и то-же-добро и зло и что одно и то-же существуеть и не существують, сближають его съ софистами-эристиками въ родъ Евендема и Діонисодора, надъ которыми изд'явается Платонъ въ Евендем'в и силлогизмы которыхъ приводитъ Аристотель de sophist. elenchis, чтобы ихъ сейчасъ разоблачить. Софизмъ, которымъ Евендемъ смущаетъ молодого Клинія (Plato, Euthydem. рд. 275 D sq.), что об софоб и об сидавайс развачового, и въ которомъ Аристотель сейчасъ узнаеть фальшъ (de soph. elench. pg. 165 b 31), нашимъ авторомъ (рg. 46. 10) сообщается **ΒЪ** Οδιμεμ φορμέ: ταὐτά... τοὶ σοφοί καὶ τοὶ ἀμαθεῖς καὶ λέγοντι καὶ πράσσοντι. Πο **нашему автору** τώυτον.. καὶ πουφότερον καὶ βαρύτερον, ΠΟΤΟΜΥ ΥΤΟ τὸ τάλαντόν ἐστι βαρύτερον τᾶς μνᾶς καὶ χουφότερον τῶν δύο ταλάντων (pg. 46. 16 cp. Arist. de soph. elench. pg. 167 a 29 ταὐτὸ διπλάσιον καὶ οὐ διπλάσιον τὰ γὰρ δύο τοῦ μὲν ένὸς διπλάσια, τῶν δὲ τριῶν οὐ διπλάσια). Η не могу вмёстё съ Триберомъ (1. с. рд. 241 сл.) видёть въ подобныхъ случанхъ совпаденія между нашимъ авторомъ и Аристотелемъ прямую полемику последняго противъ перваго. Я объясняю эти міста тімь, что оба черпають изъ того-же самаго устнаго или письменнаго, скорве устнаго, источника софистически-эристическаго преданія. Это были общія ходячія мысли, которыя иногда приписывались извъстному вину, какъ напр. Продику влагается въ уста изречение, что богатство тоїє μεν χαλοίς χάγαθοίς των άνθρώπων χαὶ τοίς έπισταμένοις δπου δεί γρήσθαι τοίς γρήμασι, τούτοις μέν άγαθόν, τοῖς δὲ μοχθηροῖς καὶ ἀνεπιστήμοσι κακόν (ps.-Plato, Eryxias pg. 397 E), которое однако Аристотель уже приводеть безъ имени автора (de soph. elench. pg. 180 b 9 άρ'... ό πλοῦτος ἀγαθόν; ἀλλὰ τῷ ἄφρονι καὶ μὴ ὀρθῶς χρωμένω οὐκ ἀγαθόν ἀγαθὸν ара жаі обх адавом). По большей-же части ходили они безъ особаго ярлыка, и матерівль примеровь безь особаго труда могь обогащаться въ каждую минуту. πρημέρον πλούτος τοίς μεν καλοίς κάγαθοις άγαθον, τοίς δε μοχθηροίς κακόν ΜΟΓΕ СΕΕΊΘΑСΕ быть образованнымъ другой: вроес те най посіє най афробісіа... ασθενούντι μέν наноч, ύγισίνοντι δε καὶ δεομένφ ἀγαθόν (δισσοὶ λόγοι, pg. 37. 7 sq.) и тысяча другихъ.—Нашъ авторъ въ 7-ой главе о выборе магистратовъ высказывается противъ жребія. Отчего по жребію не назначають ни поваровь ни кузнецовь не сапожниковь не плотниковь ни флейтистовъ и т. д. (pg. 49. 15 sq.)? Сократь, по словань обвинителя (Xen. Memor. Ι. 2, 9), τοπο ταιτο γοβορμίτ, ώς μωρόν είη τους μέν της πόλεως άρχοντας από χυάμου χαθίστασθαι, χυβερνήτη δε μηδένα θέλειν χρησθαι χυσμευτώ, μηδε τέχτονι μηδ' αὐλητή μηδ' έπ' айда токайта. Никого не можеть удиванть, что Сократь тоже выступаеть въ обществъ этихъ чистыхъ софистовъ. Въ глазахъ большой публики, мивніе которой отражается въ обвиненіяхъ Анита и Мелета (Bruns, literar. Portr. pg. 198 sq.), софисты и Сократь были одно и то-же. Итакъ, неизвестный дорянинъ Моста; очевидно съ успъхомъ прошелъ софистическую школу и научился тамъ не хуже иногихъ другихъ disputare in utramque partem.

Давно уже замѣчено, что р́́пось въ трагедіяхъ Еврипида скомпонированы по всѣмъ правиламъ риторическаго искусства и носятъ на себѣ отпечатокъ софистическаго ученія. Было-бы излишнимъ приводить примѣры этому явленію, если-бы Еврипидъ не служилъ связующимъ звеномъ въ непрерывающейся цѣпи вліянія софистовъ отъ V. в. д. Р. Хр. вплоть до II в. п. Р. Хр. Въ Гераклѣ Еврипида (уv. 157—164 и уv. 188—203) мы находимъ маленькое словесное состязаніе между Ликомъ и Амфитріономъ по вопросу объ искусствѣ стрѣльбы изъ лука. Этотъ эпизодикъ прямо вызванъ тогдашнимъ положеніемъ асинскаго военнаго дѣла (Wilamowitz, Eur. Herakles I. 344 sq.). Но средства, которыми Ликъ порицаетъ, Амфит

Какъ Паламедъ Горгія остался образцовою *судебною* рѣчью, которой продолжали подражать послѣдующіе *риторы и ораторы*, точно такъже его Елена<sup>1</sup>) осталась образцомъ *жеалебной* рѣчи для послѣдующихъ

ріонъ защищаеть это искусство, доказывають, что и Еврипидь не даромь заводиль знакоиство съ выдающимися софистами своего времени, Протагоромъ, Продикомъ и др. Защитительная різчь Амфитріона по Виламовицу (1. с. ІІ. 87) сміло выдерживаеть сравненіе съ рівчами Фукидида и тетралогіями Антифонта. Тотъ-же сюжеть еще разъ въ греческой дитературъ служилъ темою для новой обработки. Діонъ Златоустъ пользовался имъ для своей маленькой 58-ой річи. Сцена, внішняя обстановка и дійствующія лица переменились, но содержаніе осталось темъ-же. Невольно припоминаешь замысловатую придирчивость Антифонта въ его тетралогіяхъ, когда читаешь вопросы Хирона, защитника стредьбы изъ лука, и возраженія собеседника и противника, Ахилла. Хиронъ считаетъ главною задачею въ войнъ какъ можно скоръе обезоружить непріятеля. Полетомъ скорве достигается эта цвль чвмъ бізгомъ. На возраженіе Ахилла, что не стръляющій, но стръла попадаеть въ непріятеля, Хиронъ имъеть опять готовымъ софистическій отв'єть, что стр'єда не сама по себ'є убиваеть, но будучи направлена рукою стръляющаго. Въ сущности Діономъ повторяется начто подобное тому, что служило предметомъ спора между Перикломъ и Протагоромъ, и что разбирается во второй тетралогіи Антифонта. Здёсь убійство приписывается или стрелё или стрълку, тамъ или копью или единоборцу или распорядителю турнира (по Протагору-Периклу), или метающему копье или тому, въ кого попало оно, или учителю гимнастики (по Антифонту), ср. выше (стр. 17 и примъч. 2). Arnim (Dio v. Prusa, pg. 165 sq.) думаеть, что Діонъ этою річью пересказываеть старую сатирическую драму, можеть-быть 'Αγιλλέως έρασταί Софокла. Такъ какъ вопросъ о превосходств'в рукопашнаго боя или борьбы издали во времена Діона дівствительно не могь вызвать живого интереса и не имътъ для современниковъ никакого практическаго значенія, то Арнимъ, можетъ-бытъ, и правъ. Но если это и такъ, однако только проблема въ общихъ очертаніяхъ Діономъ заимствована, способъ изложенія принадлежить ему самому и доказываеть живучесть старой софистической школьной традиціи.

1) Какъ уже выше сказано (стр. 18 прим. 1), я върю въ авторство Горгія. Само собою изъ этого вытекаетъ, что я не считаю сохранившееся έγχώμιον Έλένης τέμε, которое Исократь (10. 14) желаль заменеть своимь дучшимь. Меё кажется, что дилемму, которую впервые установиль Spengel (Art. script. pg. 73 sq.), никонын средствами нельзя устранить и замять. Или Исоврать писаль свою рачь, имая передъ собою наше сухофиот Елемус, тогда оно не можеть быть работою Горгія, или-же оно принадлежить перу Горгія, тогда Исократово сочиненіе не вызвано ею, а другимь подобнымъ произведениемъ. О существовании многихъ похвальныхъ рачей Елены не только говорить безъиманный авторь древней отобесис, но и самь Исократь (10. 15 παραλιπών άπαντα τὰ τοῖς άλλοις εἰρημένα). Горгій не могь въ данномъ случай быть литературнымъ предшественникомъ и соперникомъ Исократа, потому что онъ тъмъ-же Исократомъ (10. 2) причисляется къ группф старыхъ софистовъ отжившаго свой въкъ поколенія. А писатель, съ которымъ Исократь желаеть вступить въ составаніе и котораго онъ старается превозойти, по всему тону рачи (Isocr. 10.14) его совремеинкъ. Такъ какъ языкъ сохранившихся річей, и "Паламера" и "Елены", всеціло отражаеть тонкости Горгіевой риторической техники и подтверждаеть новазаніе рукописнаго преданія, то сомивваться въ немъ нівть никакого основанія. Слівдовательно.

• памениристост ). Эту ръчь Горгій санъ навиваеть шуткою ), онъ ее ечевидно преднавначаль для школьныхъ цѣлей; отгого онъ и слѣгуеть въ своемъ ивложеніи строгому плану; отгого онъ, подобно Антифонту, намѣренно пропускаеть несущественныя части, которыя не нуждаются въ подробномъ истолкованіи ).

брош юра, вызвавшая непосредственно Исократову Елену, носила имя другого автора. Открыть его врядъ-ли намъ удастся, да это и не имъетъ особеннаго значенія. Причины, на которыхъ основано было отождествление литературнаго соперинка Исократа съ авторомъ дошедшей речивъ защиту Елени, были весьма шатки. Зопервыхъ, Исопрать упредаеть своего предшественника въ томъ, что онь φησί μέν έγχώμιον γεγραφέναι περί αὐτῆς, τυγχάνει δ'ἀπολογίαν εἰρηχώς ὑπέρ τῶν ἐχείνη πεπραγμένων (Isocr. 10. 14). Θτο дъйствительно говорить нашь авторь подъ конець свой брошюрки (Gorg. Helen. 21 έβουλήθην γράψαι τὸν λόγον Έλένης μὲν ἐγχώμιον, ἐμόν δὲ παίγνιον). Ηο упрекъ Исоврата по отношению къ нашему автору быль-бы по крайней мъръ не вполнъ справедливъ, потому что нашъ авторъ, какъ подобаетъ каждому панегиристу, начинаетъ съ божественняго происхожденія восхваляємаго имъ лица (Gorg. Helen. 3), какъ и Исократь (10, 16 и 17). Значить, онь не ограничивается одною только защитою обвиняемой. Нікоторые пункты, которые онь самь считаль важными для полнаго έγχώμιον'я, онь намеренно пропускаеть и обращается въ изложению причинь, δι' ας είκὸς ήν γενέσθαι τὸν της Ελένης εἰς την Τροίαν στολόν (Gorg. Helen. 5). Эту задачу, ниъ саминъ себв заданную, онъ різшаеть въ сліждующихъ параграфахъ. Объ этой троянской войнів и косвенновъ участи въ немъ Едени исключительно идетъ речь, такъ что, собственно robops, cloba Исократа ύπερ των εκείνη πεπραγμένων (Isocr. 10. 14) не могуть относиться въ этой Елень, которая, если виновата, то только въ одномъ, въ походъ Грековъ противъ Трон. Что-же касается другой причины, выведенной изъ словъ Ηςοκρατα παραλιπών απαντα τὰ τοῖς αλλοις εἰρημένα (Isocr. 10, 15), το ομα μμέστε еще менве локазательной силы, чемъ первая. Правда. Исократь инчего не сообщаеть нзъ того, что служило предметомъ обсужденій въ сохранившейся річи. Но, что изъ этого следуеть? Ровно ничего. По словань Исократа, им должны даже-все равно, принимаемъ-ли мы авторство Горгія или нізть-ожидать поливит ую разницу въ содержавін, потому что Исократь об'ящаль пропустить все то, о чемь упомянули все остальные, значить, и Горгій и Анаксимень и авторь, къ которому Исократь прямо обращается, и всякій изъ его предшественниковъ, писавшихъ на ту-же тему. Ни подъ вавниъ видомъ это обстоятельство не можеть служеть довазательствомъ противъ авторства Горгія.

<sup>1)</sup> Я вполит соглашаюсь съ Мааксомъ (Hermes Bd. 22, pg. 575), что отсутскіе всякой индивидуализаціи въ Елент скорте говорить въ польку подлинности річи, чтит противъ нея, если только видіть въ ней то, къ чему она предназначена била авторомъ: одинъ изъ токо: жомої, котерме Горгій нарочно составиль для своихъ учениковъ.

<sup>2)</sup> Gorg. Helen. 21. έβουλήθην γράψαι τον λόγον Έλένης μεν έγαφιμον, έμον δε παίγνιον.

<sup>\*)</sup> Gorg. Helen. 5. δοτις μὲν οὖν καί δι' δτι καὶ δπως ἀπέπλησε τὸν ἔρωτα τὴν 'Ελένην λαβών, οὐ λέξω' τὸ γάρ τοῖς εἰδόσιν α ἴσασι λέγειν πίστιν μὲν ἔχει, τέρψιν δὲ οὐ φέρει, "α ἔγκώμιον", такъ ны ноженъ дополнить мысль Горгія, "должно τέρψιν φέρειν, не πίστιν ἔχειν, къ чему стремится судебная рѣчь. Поэтому я не считаю цѣлесообразнымъ упоминать о темь, что не подобаєть панегирику".

По примъру Горгія стало правиломъ, на всегда обязательнымъ для всъхъ похвальныхъ рёчей, начинать съ похвалы предковъ и говорить о благородномъ происхожденіи восхваляемаго лица<sup>1</sup>). Прочитавъ правила греческихъ риторичекьхъ учебниковъ<sup>2</sup>, нельзя не зам'ятить, что

<sup>1)</sup> Такъ поступаетъ Исократъ въ своей Еленъ (Івост. 10, 16): την μέν ούν άρχην τοῦ λόγου ποιήσομαι την άργην τοῦ γένους αὐτής. Ο ΤΟΙΟ-ΙΟ ΗΕ ΠΕΠΕΙΕΤΣ ΦΕΖΡΣ ΟΒΟΙΟ ΠΟΧΒΑΙΥ Βυ честь Эрета y Платона (Sympos. pg. 178 A): δτι μέγος θοὸς είη ὁ "Ερως καὶ θασμαστὸς έν άνθρώποις τε παὶ θεοῖς, πολλαχή μὲν παὶ ἄλλη σύχ ἥπιστα δὲ ποτὰ τὴν γένεσιν. τὸ γὰρ ἐν τοῖς превротатом віма том вейм тірком. Его собестядникь, трагикь Агасонь, котя онь Горгію подражаеть сворье въ другить отношениять-въ стиль и строгой диспозиции содержанія-однако винавиваеть себя върпинь последователень своего учителя Горгія (Plato, Sympos, pg. 198 C) и темъ, что онъ пачинаетъ свою похвалу, въ примой противоположности въ Федру, съ того, что Эротъ честатос вест (Plato, Sympos. pg. 195 A), значить, опять-таки съ вопроса о происхождения восхваляемаго лица.- Мив, впрочень, думается, что знакомство Исократа съ Елекою Горгія, т. е. нашей руконисной работой, отридать нежьза не смотра на протесть Münscher'a (Rh. Mus. Bd. 54, pg. 275. A. 3). Это не тольно доказивается изстоить въ Nicoclea Heospara (III. 5—9), на которое указалъ Maass (Hermes, Bd. 22, рg. 578. А. 1) и которое онъ--- во носну върво---сепоставилъ съ Gorg. Helen. § 8, но также и следующих совищенень въ виражениях обоихъ παπετερραφού Επεκε: Isocr. 10. 18 ο Θεσεά: ὁ λεγόμενος μέν Αλγέως, γενόμενος δ'έχ Ποсвейшиос и Gorg. Helen. § 3 о родитель Елени: потрос бе той иси усионечно всой, деусprévou de ganceo.

<sup>2)</sup> Авторы т. н. проторычаерыта знавомы съ образдовыми произведениями (Исократа, его Еленею и Эвагоромъ; напр. Theo, progymnasm. cap. VIII § 40 (Wałz. Rhet. gr. I. 228): καθάπερ οί ἐπαινοῦντες Έλένην, ὅτι Θησεύς προέκρινε (πιάστια Βτ. Βμργ Isocr. 10. 18-20); id. cap. VIII § 42 (Wals. l. c. 231) contryets: τὰς δὲ διαβολάς ἢ οό δεῖ λέγειν ἀνάμνησις γὰρ γίνοται τῶν άμαρτημάτων, ἢ ὡς οἶον τε λάθρα καὶ ἀποκεκρομμένως, μὴ. λάθωμεν απολογίαν άντ' έγχωμίου ποιήσαντες, άπολογεῖσθαι μέν γάρ προσήχει περί τών άδιχεϊν αίτίαν έχόντων, έπαινεῖν δὲ τοὺς ἐπ' άγαθῷ τινι δια. феромсис. Последное предложение авторъ дословно переняль у Isocr. 10. 15. Нега mogen. progymnasm. cap. VII. (Walz. Rhet. gr. I. 87) даеть следующій советь на CHETA HARANA RAMARO έγχώμιον'α: έρεις δέ τινα καὶ α περὶ την γένεσιν συνέπεσεν, αξια θαύματος, οίον έξ όνειράτων ή συμβόλων ή τινων τοιούτων. Эτο πραθμίο όμιο μουφέτηο μ Исократу, но онъ намърение виъ пренебрегаеть въ павегирикъ Эзагора (Isocr. 9, 21. Εύσηόρας γίγνεται περί οδ τάς μέν φήμας και τάς μαντείας και τάς όφεις τάς έν τοίς δπνοις γενο. pévas.... aipoupat napalentiv), notony tto yme toro natepiala dla hoxball, sotonné ne OCHERNIBACTOR HE CREPX'SECTECTEORINIS ABBCBIASS, CTOLINO HEGHPROTOR, TO OH'S HE нометь справиться съ нивь и дојжень випустить τὰ τοιαύτα, πορὶ ὧν όλίγοι τινὲς виютичтен ней мід набуть; об подічен вичіовом. Но броспется въ глава не тольно внаномество съ таним образвани греческаго праспорачіл; тв-же учителя риторики польковались твин**же сочиненіямя, чтобы објунть свомя** ученняся», жакь сяфдуеть составить сухфиюу. Уже Анавсиненъ (тёхуч ротор. cap. 85 ed. Spengel." pg. 80) учить: цета та прообща πρώτου την γενεαλογίαν τάξομεν. Επιή ςεθχήστь Theo, progymnasm. cap. ΥΠΕ 40 (Walz. Rhetor. gr. I 227). Не дължи различія въ риторическихъ прісиахъ нежду прозвичесвимь гимномь вь честь богои» и панегириномь вь честь смертника (а́хх' віте Сфуτας, είτε τελευτήσαντας, ή και ήρωας και θεούς τις έγκωμιάζοι, μία και ή αὐτή έστι τών λόγων

авторы выводять свои правила именно изъ такихъ образцовыхъ произведеній какъ Елены и Эвагора Исократа<sup>1</sup>), значить, посредственно черезъ последняго, восходять къ Горгію. Поздній риторъ, Элій Аристидъ<sup>2</sup>), восхваляя боговь и героевь все еще придерживается тёхъ-же правиль. Такъ долго вліяла традиція софистической школы.

έφοδος), онъ на первое мѣсто ставить прославленіе благороднаго происхожденія (ἐστι τῶν ἔξωθεν πρῶτον μὲν εὐγένεια ἀγαθόν). Aphthonius, поздній риторь IV. или даже V. в., черпавшій главникь образомь изъ трудовь Гермогена (Brzoska y Pauly—Wissowa s. v.), въ своихъ ргодутпавшата, сар. VIII (Walz. Rhet. gr. I. 87) для панегирика даеть следующее распределеніе матеріала: сперва προοίμιον πρὸς τὴν ούσαν ὑπόθεσιν, затымь сейчась θήσεις τὸ γένος и потомь только последують другіе отдельн.

<sup>1)</sup> Исократь самь съ гордостью заявляеть (Isocr. 9. 8), что его предпріятіе въ Эвагоръ ανδρός αρετήν δια λόγων εγχωμιαζείν есть полнъйшее новшество для греческой литературы. Какъ часто, такъ и въ настоящемъ случав, несчастное тщеславіе соблазиило Исократа присвоить себв заслугу, которая принадлежала другому. И такъ случилось, что Аристотель, для своихъ лекцій о риторикъ тщательно изучая панегирическую литературу, уличиль его во лжи (Arist. Rhetor. I. 9, pg. 1368 a 17) и, не упоминая объ Исократь, ту-же заслугу возвратиль забытому и ввроятно не особенно знаменитому автору панегирика въ честь пфкоего Гипположа (ср. Wilamowitz. Hermes. Bd. 35, pg. 583 sq.). Это открытіе Аристотели было очень интереснымъ результатамъ чисто научных изследованій Стагирита и важно для ученых. Но практическаю значенія оно для следующихъ панегиристовъ греко-римскаго міра не имело. Исократь считался и не переставаль считаться съ публикъ изобрётателемъ новаго вида панегирика, посредствомъ котораго панегиристъ переносится съ манологическихъ, сказочныхъ временъ и изъ сферы фантазіи въ современность и на реальную почву, воскваляя ужъ не какую-нибудь Елену, но историческую дичность современника. Непосредственно за Эвагоромъ явился, подражая первому, Агесилай Ксепофонта (ср. Bruns, literar. Portr. pg. 126 sq.). Дальше следуеть целый рядь панегириковь вплоть до римскихъ біографовъ Корнелія Непота и Тацита и греческихъ риторовъ т. н. II софистической школы, Dioнa Златоуста и Элія Аристида (ср. Fr. Leo, die griechischrömische Piographie, pg. 87 sq. 93 A. 2. 227 sq.). Но в въ этомъ новомъ Исократов-СКОМЪ ВИДЪ ООЩАТО РОДА ЗТХИМІЙИ ПОХВАЛА ПРЕДВОВЪ В ПОДЧЕРКИВАНІЕ В ТОСХВАляемой личности по прежнему остались существенными его элементами: ср. Isocr. 9. 12-18; Xenoph. Ages. I. 2; Nepos, Epaminond. 2. 1 (cf. 1. 4.); Tacit. Agricola, cap. 4; Dio Chrysost. 29. 2 sq. (Arnim, Dio v. Prusa pg. 146 принисываетъ эту рачь самому гимназіарху, не Діону, потому что она слишкомъ шаблонно скомпонирована и та-же самыя мысли повторяются въ подлинной 28-ой Діоновской річи. Шабловность стиля объясняется предназначеніемъ річи для произнесенія гимназіархомъ при похоронахъ атлета, а вторичное пользование твин-же мыслами въ другой формъ у Діона, воторый по вернымъ замечаніямъ того-же Арнима, l. с. pg. 171 sq., часто повторилъ одну и ту-же рачь, не можеть повазаться страннымь); Ael. Aristid. or. XI sig Έτεωνέα 76. 2 sq. ed. Dind., or. XII ἐπὶ ᾿Αλεξάνδρφ 81. 12 sq. ed. Dind.

<sup>2)</sup> Or. I εἰς Δία, 3, 2 sq. ed. Dind.; or. II Αθηνά, 9, 6 sq. ed. Dind; or. III εἰς Ποσειδώνα, 19, 9 sq. ed. Dind.; or. IV Διόνοσος, 29, 1 sq. ed. Dind.; or. V Ηρακλῆς, 31, 10 sq. ed. Dind. Эдій Аристидъ начинаетъ похваду въ 5 первыхъ неъ т. н. μαντευτος λόγοι съ прославленія рода по общепринятому правиду.

Точно такъ-же тотъ-же Горгій своею річью въ честь павшихъ въ войні солдать сталь родоначальникомъ цілой массы подобныхъ надгробныхъ словъ, пізь которыхъ річь Перикла самая выдающаяся, но не единственная Поргій только внішнимъ образомъ отнесъ свою річь къ павшимъ при Саламині: она могла бы быть произпесена при каждомъ подобномъ случат Порсій отсутствують всякіе индивидуальные намеки. Авторъ выводить на сцену лишь общіе типы безъ малійшей индивидуальной характеристики, точно такъ-же какъ поступаеть Антифонтъ въ своихъ тетралогіяхъ. Горгій не указываеть не на опреділенное время, ни на опреділенную містность. Всімъ этимъ достаточно ясно опреділяется назначеніе річи.

Выше приведенные примфры изъ разныхъ отдёловъ греческаго краснорфчія, и судебнаго и эпидейктическаго<sup>3</sup>), далеко не исчерпываютъ

<sup>1)</sup> Изъ надгробнаго слова Горгія Діонисій Галикарнасскій для своихъ целей выписаль только часть, которая составляла скорей конець речи, чемъ ен начало. Это
льшаеть насъ возможности определенно судить о порядке расположенія матеріала.
Но остальные ститарию всё безь исключенія опять-таки начинають съ похвалы предковъ, такъ что мы не ошибенся, если предположимъ такой-же порядовь въ родопачальные всего рода ститарию, Горгіевой надгробной речи: ср. речь Аспазіи, воспроизведенную Сократомъ у Платона Менехен. рд. 237 А; речь Перикла у Оукидида II. 36, 1; [Lys.] 2. 3 sq.; Hyperid. 6. 6 sq; [Dem.] 60. 4 sq.

<sup>2.</sup> ср. Maass. Hermes. Bd. 22, pg. 575 съ прим. 2.

<sup>3)</sup> Термины "судебная, эпидейктическая и совъщательная різп." въ примъненіи къ доаристотелевскимъ временамъ, собственно говоря, не правильны. Горги не зналъ никакихь особыхь отделовь риторики. Смотря по тому, на какию точку зрения становился говорящій, на сторону "рго" или "contra", въ рѣчи заключается или άπολογία, έπαινος, προτροπή или κατηγορία, ψόγος, αποτροπή. Исократь различаеть уже два рода: судебный и совъщательный, къ которымъ Аристотель прибавиль эпидейктическій. Эта аристотелевская трифуркація стала годенодствующей и, руководствуясь ею, Діонисій Галикарнасскій классифицироваль сохранившіяся до его времени річи. Паъ совіщательных річей Горгія Діонисій еще читаль немногія (ар. Maxim. Planud. Walz. Rhet. gr. V. 548), до насъ не дошло ни одинъ итрывокъ, ни одно заглавіе. 'Одоржижо: Горгія, который для слідующихъ ораторовь, напр. для Исократа (Panegyricus) и Ансія (Olympiacus), им'єдъ такое-же значеніе образца, какъ его Елім и Падандов, Аристотелемъ причисляется къ ръчамъ эпидейктическимъ (Rhetor, III, 14, pg. 1414 b 31 яц., Такое опредъление для насъ, конечно, пифеть только условную обязательность. 'Όλομπιχος λόγος Горгія задумань быль авторомь скорфе какъ совфцательная рфчь, такъ какъ дъдо илю περί των φελλόντων, суть заключилась въ προτροπή и цібль ем была то годически, что по учению риторовъ (Volkmann, Rhetor. 2 рg. 10) составляетъ свойства ээрэээдэ - совыцанія. По риторы отреклись оть своихъ собственныхъ правиль и, нодводя різчь Горгін какть и великія барадзеріж Пеократа подь эпидейктическій родь, создали для нихъ особый подъотдёль: друг програнтико: (Volkmann, Rhetor.2 pg. 284). О риторическихъ упражненияхъ позднихъ римскихъ временъ въ совъщательномъ редъ

всего новаго риторическаго матеріала, которымъ следующія поколенія обязаны были первымъ софистамъ<sup>1</sup>). Но сказаннаго, думаю, достаточно,

краснорфчія дають намь хорошее, но мало интересное представленіе Suasoriae старшаго Сенеки. Аналогичный имъ примъръ изъ восточной половины Имперіи недавно наиденъ (Охугь. Рар. II. рд. 33 sq. N. CCXVI.) на егинетскомъ папируст, къ сожальнію въ печальномъ состояніи. Но, по крайней мъръ, явно то, что мы имъемъ передъ собою школьную ръчь (ср. Wilamowitz. Gött. gel. Anz. 1900, рд. 36). Невольно напрашивается сравненіе съ подобнымъ школьнымъ упражненіемъ по судебному дълу "δίχη κλοπής", и съ Controversiae того-же старшаго Сенеки. (ср. выше стр. 20-ая и 21-ая съ примъчаніями). Пока матеріала для сравненія слишкомъ мало. Но египетскія раскопки каждый ден, могутъ восполнять этотъ пробълъ.

1) Софисть Поликрать первый, насколько мы можемъ судить, взяль себѣ темами для своихъ ръчей ύποθέσεις παράδοξοι и άδοξοι. Его похвала людовда Бузирида побудило непосредственно Исократа, противопоставить ей лучшую похвалу на ту-же тему. Можетъ-быть, древніе критики съ Исократомъ во глав'в были правы, когда раскритиковали работы Поликрата и нашли въ нихъ много пустословія, безжизненности и нельпицы. Но не въ томъ дъло, важно, что софисты вовлекли въ кругъ своей дъятел ности самые разнокалиберные сюжеты, что они пробовали свои силы надъ темами, сразу не поддающимися обработкъ по общимъ правиламъ. Знаменитаго, доблестнаго героя хвалить по готовой схемв не представляло никакой трудности, но отъявленнаго злодън и отвратительнаго изверга превозносить и изображать великимъ благодътелемъ человъчества---это была не легкая задча. Если върить Исократу---а при извъстныхъ взглядахъ хвастливаго автора на своихъ предшественниковъ это иногда рисковано-, то первая попытка не удалась. Но и въ такомъ случать одно намърение Поликрата заслуживаеть нашего уваженія. По видимому этоть софисть вообще интересовался такими парадоксальными сюжетами, какъ доказывають остальныя заглавія его трудовъ: похвалы Клитемнестры, мышей, горшковъ, камешковъ. Можетъ-быть, безъимянно цитуемыя похвалы соли и кубка тоже принадлежать ему, ср. Blass. Att. Bereds. 11. 1, рд. 342. По крайней мере гораздо вероятнее предположить, что Поликрать, составиμιβ έγχωμια είς τους μυς η τάς γύτρας η τάς ψήφους, χραπηπο η τους άλες και τους βομβυλιούς, чъмъ приписать эти произведенія Алкидаманту, автору похвалы смерти. Попытка Münscher'a (Rh. Mus. 1899, pg. 256) провести последнее мирніе, мир кажется, не удалось. Изъ такихъ зародышей со временемъ развились и вкоторыя странныя эксотическія растенія въ греческой дитературъ. Лукіанъ прославляеть общепрезрыную, гнусную фигуру паразита. Съ одной стороны эта пьеса пародистическая варіяція на тему, въ то время интересующую всв кружки общества: есть-ли риторика искусство или нать, ср. Radermacher, Philodem. ed. Sudhaus. Suppl. Bd. pg. IX sq. Но съ другой стороны она своимъ страннымъ сюжетомъ напоминаеть о Бузиридъ Поликрата, такъ-же какъ того-же Лукіана добає сухфико приводить на память того-же Поликрата иой түхийнэ До Лукіана комарь нашель панегириста въ Діонъ Златоу тъ, которому подобныя темы не чужды; онъ-же написаль похвалу попугая. Похвала вололь, которую Синезій предпосылаеть своей похваль лысины и приписываеть Діону, по мивнію Арнима (Dio v. Prusa, eg. 155) не принадлежить ему. Но этоть вопросъ въ нашемъ обзоръ не важенъ. Важно существованіе такой похвады, къмъ-бы она ни была писана. Наконецъ этотъ рядъ грхфила заканчиваетъ знаменитая похвада глупости Эразма Роттердамскаго, который знакомъ быль съ Лукіансмъ и его неоднократно

чтобы уяснить роль Протагора, Горгія и другихъ софистовъ-не какъ рас-

цитуеть, ср. напр. Mycillus Lucianicus (т. е. его somnium) сар. 45. Gallus Lucianicus сар. 63. Очевидной Эразмъ прямо пользовался нъкоторыми мыслями Лукіана, какъ доказывають сябдующія сравненія: Erasm. Laus stult. сар. 23 о пользѣ глупцовъ и мудрецовъ въ войнѣ: quis, ого, sapientum istorum usus, qui, studiis exhausti, vix tenui frigidoque sanguine spiritum ducunt: crassis ac pinguibus opus est.... parasitis, lenonibus, latronibus, sicariis, agricolis, stupidis, obaeratis et hujusmodi mortalium faece res tam praeclara geritur, non philosophis lucernariis, cp. Lucian, de paras. § 40 τούς μέν αὐτῶν [sc. τῶν ἡητόρων].... ἴδοις ἄν λεπτούς καὶ ὡχρούς πεφρικότας... § 41 ὁ μέν [sc. ὁ παράσιτος] τὸ σῶμα πρῶτον πολὺς καὶ τὸ χρῶμα ἡδύς,... ἔπειτα θυμοειδής, δεινὸν λέπων ὁπολον ἡμεῖς, μέγα καὶ ὕφαιμον Brasm. Laus stult. сар. 25 о негодности философовъ при пирушкахъ: ad convivium adhibe sapientem, aut tristi silentio, aut molestis quaestiunculis obturbabit, cp. Lucian, de paras. § 51. Ἐν δὲ δὴ συμποσίφ τίς ἄν καὶ ἀμιλλήσειτο παρασίτφ ἤτοι παίζοντι ἢ ἐσθίοντι; τίς δ'ἄν μάλλον εὐφράναι τοὺς συμπότας; πότερὸν ποτε οὐτος [sc. ὁ παράσιτος] ἄδων καὶ σκώπτων, ἢ ἄνθρωπος μὴ γελῶν, ἐν τριβωνίφ κείμενος, εἰς τὴν γῆν ὁρῶν, ῶςπερ ἐπὶ πένθος οὐχὶ εἰς συμπόσιον ῆκων [т. c. философъ].

Совершенно противоположную область обрабатываль софисть Продикь, если только върить характеристикъ 'его занятій, которую даеть намъ авторъ псевдоплатоноваго Аксіоха (ср. Gomperz. griech. Denker I. pg. 467 sq.), и отзывамъ автора псевдоплатоноваго Эриксія и Ксенофонта. Его ἐπιδείξεις касались отвлеченныхъ вопросовъ, о жизни ('Plato] Ахіось. рg. 366 D sq.), смерти (ib. 369 B), богатствъ ('Plato] Егух. рg. 397 E), и наконецъ—я имъю въ виду самое знаменитое его произведеніе, облеченное во форму мина (Гераклъ на распутьъ)—добродътели (Хеп. Метог. II. 1, 26 sq.) Съ нъкоторыми изъ воззръній Продика мы встръчались у другихъ писателей (напр. о богатствъ ср. выше стр. 28 примъч.). Софистъ Алкидамантъ написалъ похвалу смерти и пессимистически отзывался о человъческой жизни (ср. Огатог. att. ed. Sauppe II рg. 155). Темы, введенныя Продикомъ въ греческую литературу, не сходили со сцены у позднихъ софистовъ (ср. ог. 8-ая и 69-ая Діона Златоуста о добродътели и ог. 7-ая и 8-ая Либанія о богатствъ).

"Περί τῶν καλῶν ἐπιτηδευμάτων" такъ назывался πάγκαλος λόγος, который софисть Гиппій произносиль нѣсколько разь и о которомь онь самь сообщаеть (Plato, Hipp. maj. pg. 286 В). Авторь придаль рѣчи слѣдующую внѣшнюю форму (πρόσχημα): молодой Неоптолемь послѣ взятія Трои распрашиваеть Нестора, чѣмь занимаясь, юноша пріобрѣтеть славу. Несторь удовлетворяєть его дюбознательности. Рядомь съ рѣчами Продика о добродѣтели (миеъ о Гераклѣ на распутьи) и Протагора о вопросѣ ὡς διδακτόν ἐστιν ἡ ἀρετή (миеъ о сотвореніи человѣческаго рода) это уже третій случай, когда софисть выбираеть форму сказки, чтобы облечь въ нее свои мысли. Причину этому Протагоръ ясно высказываеть (Plato, Protag. pg. 320 С): δοκεί μοι χαριέστερον είναι μόθον λέγειν. Они расчитывали на большій внѣшній эфекть рѣчи, при чемь миеъ самъ собою вытекаль изъ вольной фантазіи автора. Точно такъ-же поступаеть софисть Діонъ, которому миеы служать исключительно средствомъ для лучшаго достиженія данной практической цѣли. "Sie sind", какъ выражается Арнимъ (Dio v. Prusa, pg. 300) "fūr Dio nur Thon, der sich gefallen lassen muss, in die gegebere Form des ethischen Dogmas hineingepresst zu werden".

Этотъ рядъ новыхъ темъ, введенныхъ софистами въ греческую литературу, пусть заключитъ интересная брошюрка, которую думали даже приписать великому

пространителей новыхъ философскихъ идей, не какъ мастеровъ слова, но

Προτατοργ: ps.-Hippoer. περὶ τέγνης (cp. Gomperz, Sitz.-Ber. d. Acad. d. Wiss, in Wien, 1890. Phil.-Hist. Cl. IX. Abhandl: Die Apologie der Beilkunst). Гипотеза Гомперца, по моему, справедливо отвергнута, не смотря на остроумную и блестящую защиту ея, всьми заинтересованными въ этомъ вопросъ учеными, и медиками-филологами (напр. Ilberg, Berl, phil. Wochenschr. 1890 pg. 1165 sq.; Wellmann, Archiv f. d. Gesch. d. Philos. V. rg 100 sq.) и чистыми филологами (напр. Ed. Schwartz, quaest. jon. pg. 13 sq.) и философами (напр. Zeller, griech. Philos. I. 25 pg. 1055. A. 3; Natorp. Philologus. N. F. IV, pg. 278 sq.). Гомперцъ (1. с. рg. 32 sq.) старается доказать, основываясь на Илатонъ (Sophist. pg. 232 D sq.), что Протагоръ быль авторомъ "ciner Gesammtapologic der Künste", и, находя (1. с. рg. 4) въ трактать пері теуул; въ двухъ мъстахъ (сар. 3 περί μέν ούν τούτων [80, των άλλων τεχνών] εἴ γέ τις μή ίχανῶς ἐχ τών εἰρημένων συνίησιν, ἐν άλλοισιν άν λόγοισιν σαφέστερον διδαγθείη η cap. 9 τὰ μὰν οδν κατά τὰς άλλας τέγνας άλλος γρόνος μετ', άλλου λόγου δείξει) ссылки на другія сочиненія ο другихъ искусствахъ, приходитъ къ заключенію, что сохранившаяся апологія медицины должна быть однимъ отділомъ изъ энциклопедіи Протагора такі ткумом вообще. Это отождествленіе разбивается о сліельдующій факть. По Платону произведеніе Протягоря посило характерь полемическаго communia, ep. Soph. pg. 232/B λετλογικώς, ib. pg. 232/C и/D λετεπείε, ib. pg. 232/Ε της ектілізгікіз таукаді, написаннаго профаномы *прошин*ы знатока (ср. Soph pg. 233 A доба да τον έπισταμένου αυτός ανεπιστημιών ων, ib. pg. 232 D α δεί προς έκαστου τον δημιουργόν αντειπείν. Последнее место следуеть пошимать не въ томъ смысле, какой сму придаль Гомперцъ въ спеціальномъ изследованіи о нашемъ трактать Apol. der Heilk. pg. 181 sq., но какой онъ-же ему приписываетъ melius informatus, Griech. Denker I рg. 374 и примъч. на стр. 474). Следовательно. Протагоръ въ своей книге скорее добивал я отрицательныхъ чёмъ положительныхъ результатовъ. Онъ скорфе являлся обвинителемъ чёмъ защитникомъ искусствъ. Въ прямую противоположность ему нашъ авторъ горячо защищаеть медицину противь невъжественной толпы. Гомперцъ увъряеть, что выше приведенныя слова изъ 3-ей и 9-ой главъ должены относиться къ другимъ сочиненіямъ того-же автора. Я допу каю только возможность. А также возможна п ссылка другія сочиненія другого автора. Вторая возможность, ми'в кажется, становится неοбходимостью, если мы привлечемъ слова 1-ой главы: τούς μέν ούν ές τὰς ἄλλας τέγνας τούτω τῷ τρόπω ἐμπίπτοντας, οἶσ: μέλε: τε καὶ ὧν μέλε:, οἶ δυνάμενο: κωλούντων. Изъ нихъ явствуетъ, что авторъ нашего трактата ис принадлежитъ къ числу тъхъ. которые интересуются и умъють отстаивать другія некусства. Изъ тъхъ-же словь я вывожу заключеніе, что по отношенію къ медицинь нашъ авторъ п δυνέμενος и одинъ изъ тьхъ, оіз меха, т. е. медикъ, и я нахожу подтверждение этому въ словахъ испосредственно предшествующихъ: μόνοισ: γάρ δή τοῖς άπ έχνοισ: ή έργασία αθτή т. с. оклеветаніе и порицаніе медицины] грабіл. Слідовательно, онъ самъ быль τεγνικός. Этому не противорічать слова послідней главы об τε νόν λεγόμενοι λόγοι δηλοδείν αἴ τε τῶν εἰδότων τὴν τέγνην ἐπιδέξιες, ματ κοτορωχτ Gomperz (Apol. d. Heilk. pg. 4) заключиль, что авторъ, самъ литераторъ и ораторъ, den ärztlichen Praktikern als gleichberechtigter Factor gegenübertritt". Я не вижу въ этихъ словахъ никакого противопоставленія, въ которомъ последнее первое исключаетъ и наоборотъ; но кромъ настоящаго письменнаго теоретическаго изложенія авторъ ссыластся еще на счастливую практику знамеинтыхъ медиковъ, которая тоже въ свою очередь доказываетъ, что медицина тауча. медики, знающе свое дъло, не противопоставляются профанамъ, но шардатанамъ, которые только по названію явкари, а не по своимъ знаніямъ (сар. 8 των δυέματ: ідкакъ создателей новыхъ темг, годящихся для рипорической обработки, какъ удивительныхъ геніевъ въ выработкі діалектическихъ способностей человіна. Это удобреніе греческой литературной нивы новыми культурными элементами, этоть посіявь свіжихъ сіменъ въ старую культурную почву Греціп составляеть одну изъ главныхъ, если не самую главную и никімпь въ послідствій не превзойденную, заслугу софистовь для исторій культуры всего человічества. Риторическій матеріаль ими обогащенъ въ огромныхъ размірахъ, только мало осталось донолинть будущимъ временамъ. А одновременно съ подборомъ матеріала они-же и приспособляли его и давали ему надлежащій видъ, такъ что онъ годенъ быль для давнаго случая.

Но какима образома учили софисты разныхъ временъ? Какой мемода они примъняли, чтобы довести своихъ учениковъ до той степени совершенства, какой они сами достигли?

И въ этомъ методъ замъчается консерванивизмъ школьной традикін. Такъ-же какъ Горгій пачаль учить въ V в. д. Р. Хр., предолжали учить до Либанія, софиста IV в. п. Р. Хр.

О методѣ, который примънялъ Горгій. мы пмѣемъ классическое свидѣтельство у Аристотеля<sup>1</sup>), который его справедляво упрекаетъ въ

Итакъ, софисты оказались мастерами на вст руки, они и ихъ последователя забираются во всё области человеческаго знанія. Ни отъ чего они не отказываются; всё работы имъ кажутся по спламъ. Эта смелость похвальна, хоти она и скрываетъ иъ себе опасность, развитіе многосторонности на счетъ содержательности, что и случилось.

τοων), и которые желають пользовать, но не умбють (сар. 9. ου τοις: βουληθείς: , αλλά τούτων τοίσ: δυνηθείτι). Только въ устахъ медика, раздраженнаго постоянными нападками на свою любимую науку и задітаго за живое, попятны сильныя выраженія, которыми овъ отвъчаеть противникамъ (сар. 8. οι μεν ούν παύτα λέγοντες εὶ εμέμφοντο τοις ίητροίς, ότι αύτων τοιαύτα λεγόντων ούν έπιμέλονται ώς παραφρογεύντων, είκότως αν εμέμφοντο μάλλον η κείνα μεμφόμενοι). Но отвергая гипотезу Гомперца объ авторствъ Протагора, мы не отридаемъ ближения нашего автора по вившнему стилю и по внутреннему философскому убъжденію съ ученіемъ Протагора. Авторъ статьи пара та́ум; очевидно берется посредствомъ софистическаго орудія и, нужно признаться, борется събренвхомъ. Что такая усердная защита въ V и IV вв. не была излишней, доказывають случайно сохранившіеся намени въ другихъ медицинскихъ трактатахъ какъ напр. тотъ, на который указалъ Ed. Schwartz, quaest. jon. pg. 13 sq. въ статью жерд διαίτης όξεο ν [3 pg. 240 L.]. Полемическія выходки противь медиковь иногда, кажется, были и не безъ основанія. Плохіє врачи уже во время Антифонта могли считаться причиною смерти человіка еф. Antiph. Tetral. III. 3 4 построй імпро вистрерівня бій тір τοῦ ἐπτροῦ μοχθηρίαν καὶ οὐ διά τὰς πληγάς ἀπέθανεν).

<sup>1)</sup> Aristot, de sophist, elench, pg. 183 b 36 sq: 22 720 xwv περί τους έσιστικούς λότ

томъ, что ученики не получаютъ отъ него самого искусства, но только готовые результаты. Онъ его сравниваетъ съ сапожникомъ, который обучаетъ своихъ мальчиковъ не искусству дѣлатъ сапоги, но показываетъ имъ пару сапоговъ или много различныхъ готовыхъ сапоговъ. Точно такъ-же Горгій, давая ученикамъ образцовыя рѣчи для заучиванія наизустъ, снабжаетъ ихъ готовыми рѣчами на разные случаи, но не дѣлаетъ ихъ самихъ способными составлять подобныя рѣчи.

Это быль одинь методъ софистическаго ученія, который остался неизміннымь до посліднихь времень классической древности. Такимъ готовымь образцомь была напр. річь Лисія о любви, которую изучаль молодой Федрь. 1). Такой же методъ рекомендують составитель учебника риторической техники І в. п. Р. Хр., Өеонъ 2), и софисть ІV христіанскаго стол., Либаній 3).

Τους μισθαρνούντων όμοια τις ήν ή παίδευσις τη Γοργίου πραγματεία. λόγους γάρ οι μέν βητορικούς οι δὲ ἐρωτητικούς ἐδίδοσαν ἐκμανθάνειν, εἰς οῦς πλειστάκις ἐμπίπτειν ψήθησαν ἐκάτεροι τοὺς ἀλλή-λων λόγους. διόπερ ταχεῖα μέν ἄτεχνος δ'ήν ή διδασκαλία τοῖς μανθάνουσι πας' αὐτων. οὐ γάρ κων παραδώσειν ἐπὶ τὸ μηδὲν πονεῖν τοὺς πάδας, εἶτα σκυτοτομικήν μὲν μή διδάσκοι, μηδ' ὅθεν δυνήσεται πορίζεσθαι τὰ τοιαῦτα, λοίη δὲ πολλὰ γένη παντοδαπών ὑποδημάτων. οὕτος γὰρ βεβοή-θηκε μὲν πρὸς τὴν γρείαν, τέγνην δ'οὐ παρέδωκεν.

¹) Plato, Phadr. pg 228 D: Σωνρ. Δείξας γε πρώτον, ὧ φιλότης, τί ἄρα ἐν τὴ ἀριστερᾳ ἔγεις ὑπὸ τῷ ἱματίψ τοπάζω γάρ σὲ ἔγειν τὸν λόγον αὐτόν. εἰ δὲ τοῦτό ἐστιν, οῦτω σὰ διανοοῦ περὶ ἐμοῦ, ὡς ἐγώ σε πάνυ μὲν φιλῶ, παρόντος δὲ καὶ Λυσίου ἐμαυτόν σοι ἐμμελετῷν παρέχειν οὐ πάνυ δέδοκται. ἀλλ' ἴθι, δείκνυε.—Φ αι δ ρ. Παῦε. ἐκκέκρουκάς με ἐλπίδος, ὧ Σώκρατες, ῆν είχον ἐν σοὶ ὡς ἐγγυμνασόμενος, cp. Navarre. Essai sur la rhétorique grecque avant Aristote, pg. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Theo. Progymnasm. cap. II ap. Walz. Rhet. gr. I pg. 158 sq: Πρῶτον μὲν ἀπάντων χρὴ τὸν διδάσκαλον ἐκάστου γυμνάσματος εὖ ἔχοντα παραδείγματα ἐκ τῶν παλαιῶν συγγραμμάτων ἀναλεγόμενον προστάττειν τοῖς νέοις ἐκμανθάνειν и затвиъ слѣдуетъ тщательно сдѣданний выборъ образчиковъ для всякаго рода риторическаго упражненія.

<sup>\*)</sup> cp. Sievers, das Leben des Libanius, pg. 19 Эτο называлось λόγους ἐπιδείχνυσθαι. Τέμν-же цѣлянъ служнян въ концѣ концовъ и всѣ рѣчи софистовъ, откуда онѣ и получили названіе ἐπιδείξεις. Однѣ и тѣ-же річн много разъ произвосились ихъ въторами въ разныхъ мѣстахъ, чтобы какъ можно больше людей слушало ихъ и образовало по нинъ свой стиль. И такое частое повтореніе однихъ и тѣхъ-же проняведеній практиковалось пе толькоісофистами старой школы, напр. Гиппіемъ (ср. Plato, Hipp. Maj. pg. 286 В. τοῦτον [sc. τον λέγον περὶ ἐπιτηδευμάτων καλῶν] δη καὶ ἐκεὶ ἐπεδειξάμην καὶ ἐνθάδε μέλλω ἐπιδεικνύναι εἰς τρίτην ἡμέραν) и Продикомъ (ср. Philostr. Vit. soph. pg. 203. τοῦ λόγου [sc. ο Γераклѣ на распутьѣ] ἔμμισθον ἐπίδειξιν ἐποιεῖτο Πρόδικος περιφοιτῶν τὰ ἄστη καὶ δέλγων αὐτὰ τὸν Ὀρφέως τε καὶ Θαμύρου τρόπον, ἐφ' οἰς μεγάλων μὲν ἡξιοῦτο παρὰ Θηβαίοις, πλειόνων δὲ παρὰ Λακεδαιμονίοις, ὡς ἐς το συμφέρον τῶν νέων ἀναδιδάσκων ταῦτα ὁ δὴ Γοργίας ἐπισκώπτων τὸν Πρόδικον, ὡς ἔωλά τι καὶ πολλάκις εἰρημένα ἀγορεύοντα, ἐπαφὴκεν ἐαυτὸν τῷ καιρῷ), но и поздпими, напр. Діономъ (ср. ог. XI. § 6 προλέγω δὲ ὑμῖν ὅτι τοὺς λόγους

Сверхъ того, если не Горгіемъ, то по крайней мѣрѣ слѣдовавшими за нимъ софистами велись съ учениками общія бесѣды по всевозможнымъ вопросамъ. Эти бесѣды развивали находчивость и сообразительность молодыхъ людей. Объ нихъ даютъ намъ вѣрное представленіе діалоги Платона: Горгій, Евепдемъ и др. Они отлично знакомятъ насъ съ сущностью софистическаго метода преподаванія, но мы не должны забывать, что Платонъ какъ принципальный противникъ софистовъ пристрастный судья. Исократъ¹) тоже придаетъ много значенія такого рода преподаванію и еще софистъ Либаній²) видитъ въ постоянныхъ бесѣдахъ съ учениками первую обязанность учителя риторики.

Кром'є того учителя конечно задавали ученикамъ и темы для обработки, и мы еще теперь читаемъ въ египетскихъ папирусахъ такія школьныя произведенія<sup>3</sup>).

Само собою разумъется, что разные софисты въ отдъльныхъ пунктахъ ме слъдовали одной общей программъ. Соперничество, зависть, взаимное недоброжелательство играли важную роль въ ихъ отношеніяхъ. Каждый софисть расхваливаеть свою систему и по возможности унижаеть заслуги своихъ соперниковъ. Такимъ образомъ образовались различныя группы софистовъ.

Протагоръ у Платона<sup>4</sup>) спрашиваеть своихъ слушателей, въ какую внёшнюю форму ему облечь рёчь о добродётсли, значить, онъ дёлаеть видъ, будто въ состояніи говорить безъ приготовленія, какъ кому угод-

тоотоос алаухи кай пар' етероіс рибула кай поддоб подеован и объясненіе Арнима, Dio v. Реціа, рд. 170 яс., о дублетахъ въ рукописяхъ этого софиста). О томъ-же свидѣтельствуетъ исторія, которую разсказываетъ Филостратъ, vit. soph. рд. 252, про софиста Филагра, опозоренияго врагами, которые при вторичнокъ чтевін лекцін повторяли по записи первой лекцін громко тѣ-же слова въ ту-же минуту, когда слушатели ихъ слишали съ каседры.

<sup>&#</sup>x27;) Івост. 10. 5. οῦς ἐχρῆν.... την ἀλήθειαν διώχειν, καὶ περὶ τὰς πράξεις ἐν αἶς πολιτευόμεθα τοὺς συνόντας παιδεύειν καὶ περὶ την ἐμπειρίαν την τούτων γυμνάζειν... id. 11. 2. ἤν ποτ'
εἰς ταὐτόν ἔλθωμεν, τόθ' ἡμῖν ἐξέσται διὰ πλειόνων ποιήσασθαι την συνουσίαν. Слово συνουσία получило болье узкое значеніе "совитстной бесьды" и οἱ συνόντες употреблялось почти
въ одинаковомъ значеніи какъ μαθητής, ср. Івост. 15. 87, 101. Исократъ, распростравяясь о своихъ ученикахъ и своихъ занятіяхъ съ ними, постоянно пользуется вираженіями οἱ συνόντες наравнѣ съ μαθηταί и συνουσία въ сочетаніи съ ἐπιτηδεύματα.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sievers, das Leben des Libanius, pg. 19. Еще у Либанія эта часть школьной программы называется συνείναι τοῖς νέοις.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ср. выше приивч. на стр. 20-21 и приивч. 3 на стр. 33.

<sup>4)</sup> Protag. pg. 320 C: άλλα πότερον ύμιν, ως πρεσβύτερος νεωτέροις, μῦθον λέγων ἐπιδείξω ἢ λόγφ διεξελθών

но. Горгій<sup>1</sup>) тоже ум'влъ одинаково говорить экспромпты и р'вчи, тщательно обработанныя.

А ученики и посл'єдователи ихъ, смотря по своимъ индивидуальнымъ особенностямъ, отдаютъ предпочтеніе то экспромиту то тонко обработанной рачи.

Алкидаманть<sup>2</sup>), представитель первой группы, посвятиль защить эксромита особую статью. Не отрипая пользы упражнении въ составленій искусственныхъ рібчей, онъ всетаки утверждаеть, что гораздо важнве учить учениковъ говорить экспропитомъ. Произносить рвчь послів долгой подготовки гораздо легче чемъ говорить безь приготовленія. Следовательно, кто умфеть говорить экспромптомъ, тому легко будеть пріобръсти опытность въ составлении и произнесении предварительно написанныхъ ръчей, но не наоборотъ. Для практической жизни экспромить важнье, потому что во время записыванія рычи улетаеть удобный моментъ. То. что говорится безъ приготовленія, скорве убъждаетъ слушателя. Къ тщательно обдуманной речи слушатели относятся подозрительно, боясь обмана. Говоря экспромитомъ, ораторъ можетъ пропускать и прибавлять, гдв и какъ ему угодно. Если рвчь записана, то перемъна словъ и выраженій извращаеть всю ръчь. Писанныя ръчи только копіи сь рівчей, дівиствительно произнесенныхъ, подобно тому какъ мединя статуи только копіи съ живыхъ лицъ. Первыя остаются при всемъ вн'винемъ совершенств'в мертвыми, вторым живуть и вліяють<sup>3</sup>).

¹) Горгій обизывался на важдую ему предложенную тему отвічать сейчась безь приготовленія (ср. Plato, Gorg. pg. 447 D: X α ι ρ. εἰπέ μοι, ὁ Γοργία, ἀληθή λέγει Καλλικλής δὸς, ὅτι ἐπαγγέλει ἀποκρίνεσθαι ὅτι ἄν τίς σε ἐρωτὰ; Γοργ. ἀληθή, ὁ Χαιρεφῶν. Cic. de orat. I. 22, 103. III. 32, 129; de fin. II. 1, 1. Philostr. vit. soph. I pg. 203) длинною или вороткою річью, смотри по желанію слушателей (ср. Plato, Gorg. pg. 449 С, Phädr. pg. 267 В.). Въ своихъ ἐπιδείξεις Ολομπικός, ἐπιτάφος, Ποθικός и другихъ онъ вывазываль себи мастеромъ тщательно отдівленой річн.

<sup>2)</sup> Alcidam. περί των τους γραπτους λόγους γραφόντων η περί σοφιστων. На счеть подливности этой рачи сомнаваться теперь пельзя, ср сводь различныхъ мийній о ней у пов'яймаго біографа Алкидаманта (Pauly—Wissowa. Realencyclop. I. pg. 1535.). Руконисное заглавіє трактата врядъ-ли візрио. Мы ожидаємь пли пері των τους γραπτους λόγους εκδιδούντων пли, еще лучше, περί των λόγους γραφόντων, ср. Radermacher. Rhein. Mus. 52. Bd. pg. 19. A. 4.

<sup>3)</sup> Примъръ Алиндаманта нашель себъ въ следующія времена вилоть до Цицерона подражателей, ср. Сіс. de orat. I. 22, 103. Postea vero vulgo hoc [т. е. то, что Горгій дълаль] facere coeperunt hodieque faciunt, ut nulla sit res neque tanta neque tam improvisa neque tam nova, de qua se non omnia, quae dici possint, profiteantur esse dicturos. cf. id. de fin. II. 1, 1.

Исократь, современникь и соперникь Алкидаманта<sup>1</sup>). напротивь, дёломь и словомь дёйствоваль въ пользу противоположнаго мнёнія. Извёстно, что онь самъ поступаль крайне осторожно при изданіи своихъ пышнихъ рёчей<sup>2</sup>). Онъ неоднократно обрабатываль и передёлываль ихъ, прежде чёмъ онё получали окончательную форму. Исократь остерегается казаться похожимъ на тёхъ, которые, какъ онъ выражается, είκῆ καὶ φορτικῶς καὶ χύδην, ότι ἀν ἐπέλθη, λέγουσιν<sup>3</sup>). Съ писателями въ родё Алкидаманта и другихъ импровизаторовъ онъ не желаетъ имёть ничего общаго<sup>4</sup>).

Такого-же взгляда Исократь придерживался, очевидно, и при обучении своихъ учениковъ. Передъ открытіемъ піколы риторики въ Аепнахъ онъ выпустилъ брошюру (огат. 13 хата то софистову), въ которой онъ въ очевь нелестныхъ выраженіяхъ преслідуетъ всіхъ своихъ соперниковъ, эристовъ, софистовъ и риторовъ. Къ сожалівню, конца статьи недостаетъ. Рукописи обрываются какъ разъ на томъ місті, гді авторъ обіщаетъ дать подробное изложеніе сеоего учебнаго плана. Въ сохранившейся первой части трактата ясной полемики противъ импровизаторовъ не видно; віроятно авторъ въ потерянной второй половині

<sup>1)</sup> Алкидаманть и Исократь произошли изъ одной и той-же Горгіевской школы риторики; они оба придерживаются девиза Горгія: τὰ σμικρὰ μεγάλα καὶ τὰ μεγάλα σμικρὰ ποιείν διά ρώμην λόγου, χαινά τ'άργαίως τά τ'έναντία χαινῶς, συντομίαν τε λόγων χαὶ ἄπειρα μήπη περί πάντων άνευρίσκειν (Plato. Phaedr. pg. 267 В). Но, отправляясь отъ одной и той-же исходной точки, они приходять къ двумъ различнымъ, какъ разъ противоположнымъ другь другу, убъжденіямъ. Алкидаманть полагаеть, что импровизація благопріятствуеть примъненію этого правида на практикъ: Alcid. π. σοφ. 23: έν δὲ τοῖς αὐτοσχεδιασμοῖς πά τω λέγοντι γίγνεται ταμιεύεσθαι τοὺς λόγους πρὸς τὰς δυνάμεις αὐτών ἀποβλέποντι καὶ τά τε μήχη συντέμνειν καὶ τὰ συντόμως ἐσκεμμένα διὰ μακροτέρων δηλοῦν. Ηα οδοροτь, Исократь убъжденъ, что посредствомъ тщательной обработки и внимательнаю обдумыванія можно, пользуясь темъ-же правиломъ, превозойти своихъ предпественниковъ несмотря на то, что тв уже предвоскитили темы и приходится работать надъ вопросами разъ уже **обработанными: Ізост. 4. 8. επειδή δ'** οί λόγοι τοιαύτην έχουσι την φύσιν, ώσθ' οίον τ'είναι περί των αυτών πολλαγώς έξηγήσασθαι, και τά τε μεγάλα ταπεινά ποιήσαι και τοίς μικροίς μεγεθος περιθείναι, και τα τε παλαιά καινώς διελθείν και περί των νεωστί γεγενημένων άρχαίως είπεῖν, οὐπέτι φευπτέον ταῦτ' ἐστι, περὶ ὧν ἔτεροι πρότερον εἰρήπασιν, ἀλλ' ἄμεινον ἐπείνων είπεῖν πειρατέον.

<sup>2)</sup> Пачадучаноє онъ, по собственному сознанію, началь 94-літнимь и кончиль 97-літнимь (Ізост. 12. 3 и 270). А надъ Пачуучріноє онъ тоже долго трудился, какъ это видно изъ собственныхъ его словъ (Ізост. 4. 14). Преданіе гласило, что онъ 10 літь занять быль этой річью (Blass. Att. Bereds. II. 1. pg. 232 A. 5).

<sup>3)</sup> Isocr. 12. 24.

<sup>4)</sup> Isocr. 4. 12: έμοι δ'ουδέν προς τοιούτους... έστι.

съ достаточною определенностью высказалъ свою точку зренія и мотивироваль превосходство своего принципа передъ противоположнымъ<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Время изданія программы курсовъ обоими учителями риторики, и Алкидамантомъ и Исократомъ, до сихъ поръ точно не опредвлено. Вто кому возражаль, Исократь-ни Алкедананту или Алкедананть Исократу, относительно этого въ обшему согласію не пришли. Одно только ясно, что Алкидаманть издаль свою программу до Исократоваго панегирика. Алкидамантъ (§ 11) поставилъ своимъ соперникамъ въ упредъ, что они, медленно приготовлянсь къ своимъ речамъ, пропускаютъ удобный моменть и при сов'ящаніяхь о государственныхь вопросахь, равно какъ при разборъ какого-нибудь судебнаго дъла, являются со своими совътами post festum. На этотъ упрекъ отвъчаетъ Исократъ (4. 11), что нельзя ставить на одну доску великое государственное дъло и мелкій частный процессь. Противники забывають, что судебныя рычи должны έγειν άφελως, государственныя совыщательныя έπιδειχτιχώς; ΤΟΔΕΚΟ СУДЕΘΗΜΕ ΟΡΑΤΟΡΜ ΜΟΓΥΤΕ άπλως λέγειν, τον δ' άχριβως έπιστάμενον λέγειν άπλῶς οὐχ ἄν δυνάμενον εἰπεῖν. Ηο, ΕΤΟ ΕΟΓΟ πρεχυπρεχυπε οΒΟΘΌ προγραμμού, Алкидамантъ-ли (Gercke. Hermes, 1897. Bd. 32, pg. 360 sq.) или Исократъ (Милscher. Rh. Mus. 1899. Bd. 54, pg. 263 sq.), пока еще не разъяснено, и, пожалуй, никогда не разъяснится, потому что намеки въ обоихъ трактатахъ слишкомъ общіе н дають новодь въ толкованію pro и contra. Къ тому вопрось еще осложнается присоединеніемъ сюда и нъкоторыхъ діалоговъ Платона (Федра и Менексена, ср. Wendland. Hermes, 1890. Bd. 25, pg. 171 sq.) Η έγχωμιον Έλένης Исократа. Нельзя согласиться съ Герке (Hermes. 1897. Bd. 32, pg. 360. A. 3 и Rh. Mus. 1899. Bd. 54, рд. 406 ва.), что Исократь въ \$\$ 12 и 13 речи противъ софистовъ выступаетъ противъ другой категоріи противниковъ, чемъ въ предыдущихъ § 9-11. Слова тойтою, Η τούτων ΒΙ \$ 12 ΗΘΟΚΙΟΙΗΜΟ ΗΥΙΚΗΟ ΟΤΗΘΟΤΗ ΚΕ ΤΕΜΕΙΚΟ τοῖς τοὺς πολιτικοὺς λόγους ύπισγνουμένοις (§ 9). Переходя въ карактеристикъ новаго типа софистовъ, Исократь, который вь своей программ'я, какъ это понятно, старается образдово и по строжайшему плану излагать свои мысли, не преминуль-бы обозначить этоть новый пункть въ своей полемикъ нъсколькими карактерными словами, накъ ояъ это дълалъ при **προγιάς ευγμασίο θε τοῦ-же самой ρέψμ (§ Ι πρώτον μέν τών περί τὰς έριδας διατριβόντων.** 9 ού μόνογ δὲ τούτοις άλλὰ καὶ τοῖς τοὺς πολιτικοὺς λόγους ύπισχνουμένοις μ 🖇 19 λοιποὶ δήμιν είσιν οί πρὸ ήμῶν γενόμενοι καὶ τάς καλουμένας τέχνας γράψαι τολμήσαντες). Κτ τοπγ **Μουκρατь словами** ότι το μέν των γραμμάτων άκινήτως έχει § 12 μ τοῖς δέ γράμμασιν ούδενος τούτων προσεδέησεν § 13 ясно увазываеть, что онь продолжаеть начатую въ § 10 (ботер ту̀у үра и и ат ю у парабютем) тему, если только им следуемъ рукописному чтенію и отвергаемъ совершенно ненужную поправку Герке (Hermes 1897. Bd. 32, pg. 364. A. 1 и Rh. Mus. 1899. Bd. 54, pg. 406) питущаго въ последнемъ месте: прагратом. А слово графиатом во всемъ тремъ местамъ обозначаеть одно и тоже: "буквы, алфавить" не "durch die Schrift festgelegte Kunstwerke" (Gercke, Hermes 1897. Bd. 32, pg. 361) или "geschriebene Redestücke" (id. Rh. Mus. 1899. Bd. 54, pg. 406), ср. и враткое опровержение H[ermann] U[sener]. (Rhein. Mus. 1899, pg. 413. A. 2). Но означениме §§ 9-13 не могуть быть отнесены въ Алендаманту и его школе (что многіе полагале), такъ какъ Алендаманть (§ 3 сілкіу έν τοῦ παραυτίκα ούτε φύσεως άπάσης ούτε παιδείας τῆς τυγούσης έστίγ) ΤΟΥΗΟ ΤΑΚΈ-ΜΕ ΚΑΚΈ ΜΟΟΚΡΑΤΕ (13. 14 αί μεν γαρ δυνάμεις και τῶν λόγων και τῶν ἔργων άπάντων εν τοῖς εὐφυέσιν εγγίγονται καὶ τοῖς περὶ τὰς έμπειρίας γεγυμ-

Діонъ Златоусть подобно древнимъ софистамъ достигалъ одинаковаго успѣха своими обработанными и импровизованными рѣчами<sup>1</sup>).

Элій Аристидъ стоялъ на точкъ зрвнія Исократа—если върить словамъ Филострата<sup>2</sup>)—потому, что у него отсутствовалъ талантъ говорить экспромитомъ. Онъ однажды отвътилъ императору Марку на вопросъ, когда можно его слушать: «Не сегодня, въдь я не принадлежу къ людямъ, выплевывающимъ ръчи, но тщательно обрабатываю вхъ»<sup>2</sup>). Истину этого изреченія доказывають его произведенія. Иногда онъ притворяется будто онъ говорить, увлеченный божественнымъ вдохновеніемъ безъ приготовленія<sup>4</sup>). Но этими словами онъ намъренно говорить неправду

va q μ έ vo : ;) Однваково требують и таланта и упражнения. Между твиъ Исократь упрекаеть сконкь враговь въ томь, что они ταύτης της δυνάμεως [8c. της ρητορικής] οὐδέν οὕτε ταῖς ἐμπειρίαις οὕτε τἢ φύσει τἢ τοῦ μαθητοῦ μεταδιδόασιν. Переводъ последняго предложенія, какъ его предлагаетъ Герке (Rhein. Mus. 1899. Bd. 54, pg. 406), "Nichts von dieser Fähigkeit übermitteln sie weder den geübten noch den befähigten Schülern" совершенно извращаеть смысль греческихь словь. Исократь CAOBANH χείρον γράφοντες τοὺς λόγους η των ἰδιωτών τινες αὐτοσχεδιάζουσιν (18. 9) mois отилатить Алендаманту за его певеждивыя выраженія въ § 1 той бочасва: детего όμοίως τοῖς ίδιώταις ἀπείρως έγουσι μεμ, κακ' πουαιαετ' Γερκε (Rh. Mus. 1899. Bd. 54, pg. 419. A. 1), Βτ § 15 γρόνου μεν δοθέντος δύνασθαι λόγον έξενεγχεῖν, εὐθέως δὲ περὶ τοῦ προτεθέντος άφωνότερον είναι των ίδιωτων. Но съ твиъ-же самынь правонь на обороть Алендамантъ приведенными словами мою разсчитаться съ Исократомъ. Наконедъ, возможно и то, что нътъ никавихъ соотношеній между мъстами обоихъ цисателей. Точно также нивакихъ опредъленныхъ результатовъ не даетъ сравнение Исократа 13. 11 ίσως γάρ οὐχ ἄν ήμεῖς πλεῖστον ἀπελείφθημεν, οὐδ' ἄν ἐλάχιστον μέρος ἀπελαύσαμεν αύτης и Алендаманта § 1 πολλοστόν μέρος της δλης τέγνης άμφισβητοῦσι и § 2 τοὺς ἐπ' αὐτὸ τούτο του βίου χαταναλίσχοντας ἀπολελεῖφθαι πολύ καὶ ῥητορικῆς καὶ φιλοσοφίας ύπειληφώς (Gercke, Hermes. 1897. Bd. 32, pg. 360. A. 3).

<sup>&#</sup>x27;) Arnim, Dio v. Prusa, pg. 181. Паразить у Лукіана (de paras. cap. 3) передь началомь своего панегирика на искусство блюдолизничества считаеть нужнымь извиниться въ томь, что опь въ своей рѣчи совсѣмъ не успѣль приготовиться. Такъ какъ діалогъ Лукіана о томъ, ὅτι τέχνη ἡ παρασιτιχή, главнымъ образомъ заключаетъ въ себѣ сатиру на тему ὅτι τέχνη ἡ ἡητοριχή (ср. Radermacher, Philodem, ed. Sudhaus Suppl. Bd. pg. IX sq. и выше примѣч. 1 на стр. 34), то мы можемъ изъ этого вывести заключеніе, что во время Лукіана давалось предпочтеніе тщательно обработаннымъ рѣчамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Philostr. vit. soph. pg. 252. ἐπὶ δὲ το σχεδιάζειν μἡ ἐπομένης τῆς φύσεως ἀχριβείας ἐπεμελήθη.

<sup>3)</sup> Philostr. vit. soph. pg. 253. τήμερον πρόβαλε καὶ αὔριον ἀκροῶ· οὐ γὰρ ἐσμὲν τῶν ἐμούντων, ἀλλὰ τῶν ἀκριβούντων.

<sup>4)</sup> Hanp. or. XVI. ed. Dind. введеніе: ό γαρ 'Ασκληπιός κελεύει λέγειν.... ἔγωγ' οὖν προς τοσοῦτον ῆκω τοῦ πιστεύειν έτέρφ μελήσειν, ώστ' οὖκ οἶδ' ὅντινα τρόπον αὐτοσχεδιάζω.... cp. Baumgart, Ael. Aristid. pg. 5 sq.

какъ сознаеть это самъ<sup>1</sup>). Не искреннее убъждение вызываеть у него врасноръчивыя фразы, но правила риторическаго искусства<sup>2</sup>).

Хотя софисты сильно спорили другъ съ другомъ о лучшемъ способъ преподаванія, но все-таки въ одномъ всё роды софистическаго направленія сошлись—въ общемъ принципѣ. *Красноръчіе* имъ кажется высшею силом, лучшимъ средствомъ для воспитанія молодого поколѣнія. Прославляя этот принципъ, они единодушно борются противъ всѣхъ другихъ направленій, прежде всего противъ представителей господствовавшаго раньше физическаго воспитанія, надъ которымъ они одержали верхъ, но противъ котораго имъ еще часто приходилось, какъ мы видѣли, вооружаться.

Но скоро и софистамъ явился на смѣну новый принципъ воспитанія, чисто философскій. Они опять должны были принять оборонительное положеніе, и борьба съ этимъ новымъ направленіемъ была труднѣе, чѣмъ прежняя. Но и эта борьба не скоро прекратилась, она занимала много поколѣній греческихъ педагоговъ.

Больнымъ мѣстомъ софистическаго ученія была повержностность и верхоглядство, къ которымъ оно пріучало своихъ учениковъ. Софисты не стремились къ основательному знанію. Multa, non multum—такъ гласиль ихъ девизъ, и по этому правилу они старались набивать своимъ ученикамъ головы всевозможными познаніями<sup>3</sup>), имѣя передъ собою лишь практическую цѣль, приготовленіе къ практической жизни и къ побѣдамъ на форумѣ и въ судилищахъ.

<sup>4)</sup> or. XLIX. ed. Dind. II pg. 530. Πος με περεчисленія различных риторических эффектовъ, требуемыхъ для убълптельности рѣчи, авторъ продолжаетъ: τὶ φῆς; οὺχ όρᾶς τὸ ἀγώνισμα οὐδέ ἀπὸ πολλοῦ, ἀλλ' εἰς ἐκάτερον, φημὶ [Baumgart, l. c. pg. 8 A. 5; ll. φησί], τῶν αὐλῶν ἐμοῦ χαρὶς αὐλοῦντος καὶ πάσαις ἄμα ταῖς άρμονίαις χρωμένου κάθησαι πρὸς ἐνός τινος τῶν δακτύλων κίνησιν βλέπων, ῶσπερ ἄν εἰ καὶ ἐν λύρα ἢ κιθάρα πάντων όμοῦ δεικνυμένων μιᾶς χορδῆς ἤχου δοκοίης ἀκούειν (cp. Baumgart, l. c. pg. 659).

<sup>3)</sup> Baumgart, l. c. pg. 23: «Wenn es von der wahren Beredsamkeit heisst: "pectus est, quod disertum facit", so treten hier an die Stelle des "pectus" die "τέχναι ἡητορικαί", die "τόποι", "στάσεις" und "λδέαι"».

<sup>3)</sup> Чтобы достигнуть этой цёли у учениковъ, прежде всего учителя сами должны быть энциклопедистами. Поэтому мы неоднократно слышимъ отъ Платона и другихъ, что софисты постолнно хвастались своими всесторонними познаніями и увёряли, что нётъ ничего, чего-бы они не знали. Гиппій не только занимался т. н. artes liberales но неремеслами и гордился тёмъ, что все на немъ—и кольпо и одежда к обувь—сдёлано собственными его руками (Cic. de orat. III. 32, 127).

И теперь, подъ конецъ нашей характеристики второго принципа воспитанія въ древности, осмотримся среди нашихъ современныхъ, призванныхъ и непризванныхъ, реорганизаторовъ средней школы, не найдемъ-ли мы между ними людей, похожихъ на древнихъ софистовъ. Кто припоминаетъ столь часто высказываемыя предложенія ввести въ учебную программу нашихъ гимназій всевозможные новые предметы, и законовъдъніе и гигіену и химію и даже игру въ шахматы, тотъ не станетъ отрицать, что и въ новое время замічаются подобныя стремленія. Въдь въ отвъть на вопросъ: «сиі вопо»? приверженцы такого взгляда могуть только указать на практическую пользу. А эта ціль совпадаеть съ тою цілью ученія, которую проповіть древніе софисты.

Философская система воспитанія въ первое время софистамъ не казалось опаснымъ сонерникомъ. Интересно наблюдать, какъ надменно приверженцы софистовъ и сами софисты ведуть себя въ бесъдахъ съ Сократомъ.

Калликлъ<sup>1</sup>) совътуетъ Сократу тономъ благосклоннаго покровителя больше не заниматься мелочными философскими вопросами. Философія хорошая игрушка для мальчиковъ, но не подобаетъ зрёлому мужчинъ.

Протагоръ и Гинпій, въ твердомъ сознаніи своего превосходства, нисколько не сомніваются въ успівхів своихъ блестящихъ єпідвібліс, и дів ствительно успівхъ вполить соотвітствуеть ихъ ожиданіямъ<sup>2</sup>). Видно, что софисты въ философіи долго не признавали равносильной соперници своему господству.

Кром'в того философское и софистаческое ученія въ первое время иало отличались другь отъ друга. Изв'встно, въ какихъ лестныхъ выраженія Платовъ въ Федр'в отзывается объ Исократь. Онъ ему даже фринисываеть недюжинное философское дарованіе.

<sup>&#</sup>x27;) Plato. Gorg. pg. 485 Α φιλοσοφίας γάρ, δσον παιδείας χάριν, καλόν μετέχειν καὶ ούκ αἰσχρόν μειρακίψ ὄντι φιλοσοφείν ἐπειδάν δε ήδη πρεσβύτερος ῶν ἄνθρωπος ἐτι φιλοσοφή, καταγέλαστον, ὧ Ζώκρατες, το χρημα γίγνεται.... 486 C αλλ', ὧ' γαθέ, ἐμοὶ πείθου, παῦσαι δ' ἐλέγχων, πραγμάτων δ' εὐμουσίαν ἄσκει, καὶ ἄσκει ὁποθεν δόξεις φρονεῖν, ἄλλοις τα κομψά ταῦτ' ἀφείς, εἴτε ληρήματα χρή φάναι είναι εἴτε φλυαρίας, ἐξ ὧν κενοῖσιν ἐγκατοικήσεις δόμοις. ζηλῶν οὐκ ἐλέγχοντας ἄνδρας τὰ μικρὰ ταῦτα, ἀλλ' οἶς ἔστι καὶ βίος καὶ δόξα καὶ ἄλλα πολλὰ ἀγαθά.

<sup>2)</sup> Plato. Protag. pg. 327 C, 328 D. Hipp. maj. pg. 286 A.

<sup>\*)</sup> pg. 279 Α δοκεί μοι [sc. 'Ισοκράτης] ἀμείνων ἢ κατά τοὺς περὶ Λυσίαν είναι λόγους τὰ τῆς φύσεως, ἔτι τε ηθει γεννικωτέρω κεκράσθαι ώστε οὐδὲν ἄν γένοιτο θαυμαστον προιούσης ήλικίας εἰ περὶ αὐτούς τε τοὺς λόγους, οἶς νὖν ἐπιχειρεὶ, πλέων ἡ παίδων διενέγκοι τῶν πώποτε άψαμένων λόγων, ἔτι τε εἰ αὐτῷ μη ἀποχρησαι ταῦτα, ἐπὶ μείζω τις αὐτον ἄγοι δρικη θειοτέρα. φύσει γὰρ, ὧ φίλε, ἔνεστι τις φιλοσοφία τἢ τοῦ ἀνδρὸς διανοία.

Но скоро пропасть между нимъ и надменнымъ честолюбивымъ ораторомъ расширилась. Когда Исократъ¹) поставилъ свою риторику выше философіи и свою дъятельность считалъ полезнѣе всикой философской, стало ясно, какъ далеко расходятся они между собою. По горячимъ словамъ Исократа видно, что между ними завязалась борьба не на животъ, но на смерть²).

Платонъ не признаетъ за риторикою права на названіе искусства, онъ даетъ ей только місто въ ряду ремесль, изучаемых упражненіемъ и опытомъ<sup>3</sup>). Этимъ философъ задіваетъ ритора за живое. Перипатетикъ Критолай слідуетъ опреділенію Платона<sup>4</sup>). Самъ глава перипатетиковъ,

<sup>1)</sup> ср. выше примъч. 3 на стр. 23.

<sup>3)</sup> О взаниных отношеніях между Платоном и Исократом въ последнее времи появилось много научныхъ изслъдованій. Одно изъ самыхъ последнихъ, статья Münscher'a (Rh. Mus. 1899. Bd. 54, pg. 248 sq.), разсматриваеть съ этой точки зранія έγχώμιον Έλένης Исократа. Нельзя сказать, что всё доказательства автора одинаково убъдительны, но однако нъкоторые указанные имъ намеки противъ Платона довольно ясны. Такъ, напр., подъ второй группой писателей достойныхъ порицанія Исократь (10. 1) главнымь образомь имбеть въ виду Платона. Слова Исократа об бе διεξιόντες, ως ανδρία και σοφία και δικαιοσύνη ταὐτόν έστι, και φύσει μὲν οὐδὲν αὐτῶν ἔγομεν, μία δ' ἐπιστήμη καθ' ἀπάντων ἐστίν направлены противъ Протагора Платона (ср. рд. 361 Β. σὸ μὲν [sc. Σωχράτης]... νον σεσυτφ τάναντία σπεύδεις, ἐπιχειρῶν ἀποδείξαι ὡς πάντ α χρήματα ἐστίν ἐπιστήμη, καὶ ή δικαιοσύνη καὶ σωφροσύνη καὶ ή ἀνδρεία, ῷ τρόπφ μάλιστ' ἄν διδακτόν φανείη ή άρετή). Ες η эτο в врно, το χοδραй совить Исократа (10. 4) "άφεμένους ταύτης της τερθρείας, της έν μέν τοῖς λόγοις έξελέγγειν προςποιουμένης, έν δὲ τοῖς ἔργοις πολύν ήδη χρόνον έξεληλεγμένης, την άλήθειαν διώχειν" ΜΕΜΑΥ ΠΡΟЧИНЬ ΟΤΗΟСИТСЯ И ВЪ Платону, Изъ другихъ сочиненій можно указать на цізую главу різчи пері ачтідої сеще (15. 258—269, ср. Munscher, l. c. pg. 253, A. 1). Самая різкая вритива, вызванная недавнимъ изданіемъ "Законовъ" Платона, появилась уже после кончини знаменитаго современника (Isocr. 5. 12, ср. Gomperz. Griech. Denker II, pg. 574.). О томъ, какъ недружелюбно Исократь относился къ Платону, ср. также слова Гомперца въ капитальномъ трудъ, который и только-что приведъ, Griech. Denker II Bd. 1902, pg. 310 съ соответствующими примечаніями на стр. 574 и след.

<sup>3)</sup> Wilamowitz. Hermes 1900. Bd. 35, pg. 19 In Platon und Isocrates stehen sich diese beiden Mächte [sc. die Rhetorik und die Wissenschaft] in scharfem Gegensatze gegenüber. Platon negirt diese Welt: er negirt auch die Rhetorik т. е. въ томъ виді, какъ ее учили и какъ ее практиковали сами софисты въ родѣ Горгія и его учениковъ. Plato. Gorg. pg. 463 В хоλαχείας μόριον ή όψοποιιχή. δ δοχεῖ μέν είναι τέχνη, ώς δὲ ὁ ἐμος λόγος, οὐχ ἔστιν τέχνη, ἀλλ' ἐμπειρία χαὶ τριβή. ταύτης μόριον καὶ τὴν ἡη τορική ν ἐγω καλω. Объ истинной риторикѣ Платонъ лучшаго миѣнія, какъ доказываеть его Федръ, ср. Gomperz. Griech. Denker II, pg. 335, который относить это разногласіе во въглядахъ на риторику на долю самого Платона, отказавшагося отъ своего прежняго дурного миѣнія.

<sup>&#</sup>x27;) Quintil. II. 15, 23. Quidam eam [sc. rhetoricen] neque vim neque scientiam neque artem putaverunt, sed Critolaus usum dicendi (nam hoc τριβή significat.)...

Аристотель, видить въ риторикѣ нѣчто соприкасающееся съ діалектикою и политикою и опредѣляеть ее какъ «способность въ каждомъ данномъ случаѣ усмотрѣть то, что убѣждаетъ слушателей». Онъ сильно подчеркиваетъ практическое значеніе риторики и ради этой ея полезности для практической жизни принимаетъ ее въ свою школьную программу. Но при этомъ онъ все таки строго разграничиваетъ ея область отъ области чистой философіи¹).

Споръ о томъ, есть-ли риторика наука или искусство или нѣкоторая особая "сноровка", не затихаетъ. Стоики называютъ риторику наукою и считають ее, какъ и діалектику, однимъ изъ подраздѣленій логики<sup>2</sup>). Эпикуру занятіе риторикою кажется безполезнымъ, даже вреднымъ препровожденіемъ времени. Эпидейктическими рѣчами, которымъ научишься по правиламъ техники, не добъешься никакой практической цѣли. А на судѣ и на форумѣ риторика далеко не даетъ надежной помощи своимъ адептамъ; они скоро могутъ убѣдиться, что понапрасну истратили большія деньги, платя софистамъ<sup>3</sup>).

Философовъ софисты упрекали въ томъ, что они не провозглашаютъ одной всеми признанной истины, что эпикуреецъ, стоикъ, академикъ, перипатетикъ проповедуютъ разныя истины<sup>4</sup>). Но то-же самое можно было поставить въ упрекъ риторамъ и въ самомъ деле это и было сделано<sup>5</sup>).

Софисты, какъ мы раньше видъли6), признавали въ человъче-

<sup>1)</sup> Aristot. rhetor. I. 2 pg. 1356 a 25 sq. ώστε συμβαίνει την ρητορικήν οἶον παραφυές τι τῆς διαλεκτικῆς εἶναι καὶ τῆς περὶ τὰ ἤθη πραγματείας, ἢν δίκαιόν ἐστι προσαγορεύειν πολιτικήν. Aristot. rhetor. I 2 pg. 1355 b 26 sq. ἔστω δη ρητορική δύναμις περὶ ἔκαστον τοῦ θεωρῆσαι τὸ ἐνδεχόμενον πιθανόν.—Arnim, Dio v. Prusa, pg. 68—72.

<sup>2)</sup> Diog. Laert. VII. 41 ό δὲ Κλεάνθης εξ μέρη φησί, διαλεπτικόν, ρητορικόν, ήθικόν, πολιτικόν, φυσικόν, θεολογικόν... τὸ δὲ λογικόν μέρος φασίν ἔνιοι εἰς δύο διαιρεῖσθαι ἐπιστήμας, εἰς ρητορικήν καὶ διαλεπτικήν. Arnim, Dio v. Prusa, pg. 77—80.

<sup>3)</sup> Usener, Epicurea, fr. 51. 53. Arnim, Dio v. Prusa, pg. 73--77.

<sup>4)</sup> Isoct. 15. 84, cp. выше примяч. 3 на стр. 23 н см. Luc. de paras. 27 όμοίως δὲ καὶ τὴν φιλοσοφίαν οὐ κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ώσαύτως ἔχουσαν, ἔτέρως γὰρ Ἐπικούρω δοκεῖ τὰ πράγματα ἔχειν, ἔτέρως δὲ τοῖς ἀπὸ τῆς στοᾶς, ἔτέρως δὲ τοῖς ἀπὸ τῆς ᾿Ακαδημίας, ἔτέρως δὲ τοῖς ἀπο τοῦ περιπάτου, καὶ ἀπλῶς ἄλλος ἄλλην ἀξιοῖ τὴν φιλοσοφίαν εἶναι... φιλοσοφίας δὲ πολλὰς καὶ διαφόρους ὁρῶμεν καὶ οὕτε τὰς ἀργὰς οὕτε τὰ τέλη σύμφωνα πασῶν.

<sup>5)</sup> Luc. de paras. 27. χοινή μέν οὖν ἀμφοῖν διαφέρει χαὶ τῆς ρητοριχῆς χαὶ τῆς φιλοσφίας [sc. ή παρασιτιχή], πρῶτον χατὰ τὴν ὑπόστασιν ἡ μὲν γὰρ ὑφέστηχεν, αἱ δὲ οὖ· οὖτε γὰρ τὴν ἡητοριχὴν ἕν τι χαὶ τὸ αὐτὸ νομίζομεν, ἀλλ' οἱ μὲν τέχνην, οἱ δὲ τοὐναντίον ἀτεχνίαν, ἄλλοι δὲ χαχοτεχνίαν, ἄλλοι δὲ ἄλλο τι.

<sup>4)</sup> crp. 22 ca.

скихъ дѣлахъ рѣшающимъ факторомъ одно только субъективное миѣніе и тѣмъ отрицали науку. Аристотель, слѣдуя по стопамъ Платона, строго равличаетъ понятія: науку-философію и софистику-эристику. Кто преданъ наукѣ. тотъ посвящаетъ себя чисто философской соверцательной жизни, ему чужда практическая жизнь¹).

Философы, исключая риторику изъ круга учебныхъ предметовъ или допуская ее, все равно, приписывають ей только второстепенное значеніе<sup>3</sup>).

Въ IП в. д. Р. Хр. философія одержала верхъ надъ риторикою. Всѣ учебные предметы, которые признаны общеобразовательными и къ которымъ между прочимъ и принадлежитъ риторика, строго различаются отъ системы философскаго образованія. Высшею ступенью считалось послѣднее<sup>3</sup>).

Это положеніе измінилось съ тіхть поръ, какъ греческая риторика, подчинивъ себі римскій міръ, получила опять практическое значеніе. Она опять занимаеть первое місто и философіи со своей стороны отводить только служебную роль. Жизнь практика опять ставится выше жизни мыслителя<sup>4</sup>).

Потомъ софисты и философы подружились, и школы риторовъ и философовъ продолжали мирно учить другъ подлѣ друга<sup>5</sup>). О существенныхъ спорахъ мы ничего не слышимъ, хотя риторы не всегда дружелюбно относились къ философамъ, какъ доказываетъ грубая полемика Элія Аристида<sup>6</sup>) противъ Платона. Она становится понятной только въ такомъ смыслѣ, что Платонъ служитъ ритору т. ск. козломъ отпущенія, чтобы, нападая на него, задѣть современниковъ-философовъ. Всѣ рѣчи противъ Платона—около 400 печатныхъ страницъ—одна непрерывная цѣпь панегириковъ въ славу краснорѣчія. Философіи Аристидъ предоставляетъ лишь второе мѣсто рядомъ съ риторикою. Именно, посредствомъ софистическаго пріема, риторъ приходитъ къ тому заключе-

<sup>1)</sup> Arnim, Dio v. Prusa, pg. 69 sq.

<sup>2)</sup> Arnim, l. c. pg. 68.

a) Arnim, l. c. pg. 80 sq.

<sup>4)</sup> Arnim, l. c. pg. 88 sq. Посредствомъ блестящей аргументаціи Арниму (l. c. pg. 97 sq.) удалось установить, кто особенно усердно воеваль за проведеніе софистическаго принципа воспитанія. Это быль академикъ Филонъ Лариссейскій, учитель Цицерона и главный источникъ его для 3-ей книги сочиненія "de oratore".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Arnim, l. c. pg. 112.

<sup>•)</sup> Baumgart, Aelius Aristides, pg. 20 sq.

нію, что риторика выше и сильне философіи<sup>1</sup>).

Итакъ, эти послъдніе представители греческой софистики повторяють такія-же ложныя заключенія, какія служили древнимъ софистамъ для опроверженія враждебныхъ имъ мнізній.

Мм. Гг. и Мм. Гг.! Въ бъгломъ обзоръ мы разсмотръли три воспитательныхъ идеала древности: *древнийши* идеалъ—стремящійся къ цъли исключительно путемъ фазическаго воспитанія, *софистическій* идеаль—объщающій своимъ правержевцамъ земныя блага, славу и богатство, но за то пріучающій учениковъ къ верхоглядству—и наконецъ философскій идеалъ—ведущій къ самопознанію и черезъ него къ познанію истины, насколько это дано человъку, приготовляющій къ правтической жизни не прямо, но только посредственно, развивая всъ способности человъка и дълая его въ высшей степени способнымъ, разобраться въ жизни, куда его ни кинетъ судьба.

Amicus Plato, sed magis amica veritas—гласитъ древняя пословица. Если дёло идетъ о выборё между Платономъ и истиною, мы не преминемъ держаться этой поговорки. Но тамъ, гдё намъ предоставляется выборъ между воспитательными идеалами, примитивнымъ, древне-эллинскимъ, софистическимъ и чисто философскимъ Сократа, Платона и Аристотеля, тамъ, мнё кажется, мы ни на минуту не будемъ колебаться, которому изъ нихъ намъ слёдуетъ отдать предпочтеніе.

<sup>&#</sup>x27;) Ael. Aristid. or. XLV ed. Dind. II pg. 82, cf. Baumgart. Aelius Aristides, pg. 34 sq.



## А. Локровскій.

## О КРАСНОРЪЧІИ У ДРЕВНИХЪ ЕЛЛИНОВЪ.

Рбчь, произнесенная на годичномъ актб Историко-Филологическаго Института Киявя Вевбородко 80 августа 1908 г.



НЪЖИНЪ. Типо-литографія М. В. Глезера. 1903.



Печатано по постановленію Конференціи Историко-Филологическаго Института Князя Безбородко. Директоръ Института  $\boldsymbol{\sigma}$ . Гельбке.

Мм. Гг. Въ составъ нашего годичнаго торжественнаго акта входитъ произнесение ръчи, въ этомъ году Конференцию Института порученное мн<sup>‡</sup>, запимающему въ Институтъ каседру древней истории.

И въ наше время рѣчи составляють обычную принадлежность акалемическихъ праздниковъ; и теперь произносятся проповѣди, поученія
и «собесѣдованія» въ церквахъ; говорятся обвинительныя и защитительныя рѣчи въ судахъ; говорятся рѣчи въ парламентахъ, въ сословныхъ и представительныхъ учрежденіяхъ, на разныхъ «открытіяхъ» и
«закрытіяхъ», на съѣздахъ и на сходкахъ; говорятся привѣтственныя,
прощальныя, юбилейныя, застольныя, надгробныя рѣчи; читаются публичныя лекціи, какъ читаются лекціи въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ или «рефераты» въ ученыхъ обществахъ или на съѣздахъ; устранваются и «народныя чтенія». Однако, если и нельзя утверждать, что
публичныя (или болѣе или менѣе публичныя) рѣчи произносятся теперь
все рѣже, то нельзя утверждать и того, что онѣ произносятся все
чаще; если нельзя утверждать, что публичное краснорѣчіе продолжаєтъ
падать, то нельзя утверждать и того, что оно поднимается, или развивается.

Следуеть-ли намъ жалеть объ этомъ застое публичнаго красноречія? Следуеть-ли намъ желать, чтобы и въ этой области, въ области красноречія, где наблюдался регрессъ, где наблюдается застой, прогрессъ снова началь одерживать верхъ надъ регрессомъ и застоемъ? Не является-ли красноречіе чемъ-то не смеющимъ уже претендовать на самостоятельную роль въ общей экономіи нашей культуры, чемъ-то окончательно утратившимъ свое общее вультурное значеніе и продолжающимъ существовать отчасти—лишь по привычке, какъ «переживаніе», отчасти—лишь какъ спеціальное средство для достиженія спеціальныхъ цёлей?

Два пути могли бы вести насъ къ рѣшенію этого вопроса—путь теоретическихъ разсужденій и путь историческихъ разъясненій; эти пути представляють собою двъ лиціи, не только въ концъ концовъ

сливающіяся въ одномъ пунктв, но и постоянно, на всемъ протяженім своемъ, близко сходящіяся одна съ другою. Но между точками схожденія этихъ линій, или путей есть одна точка, гдв оба эти пути сходятся особенно близко—почти такъ же близко, какъ и въ общемъ своемъ конечномъ пунктв.

Лишенный возможности просить васъ, Мм. Гг., послёдовать за мною по тёмъ двумъ – слишкомъ уже длиннымъ — путямъ, я могу позволить себё только просить васъ остановиться со мною, и то ненадолго, на этомъ ихъ перепутьё.

Такое историко-теоретическое перепутье для того, кто идеть къ рѣшенію любого вопроса, касающагося человѣческой духовной культуры, лежить въ области античной—ближайшимъ образомъ, конечно, еллинской—культуры¹). Кому выпало на долю счастье болѣе-непосредственнаго знакомства съ древними еллинами, тотъ не будетъ удивляться тому поклоненію, тому благоговѣнію, какимъ окружало еллиновъ новое время, особенно, конечно, эпохи стараго и новаго «Возрожденія»; вто знакомъ съ общимъ ходомъ, съ общими тенденціями культурнаго развитія минувшаго вѣка, тотъ не будетъ удивляться силѣ и стремительности прорвавшагося наконецъ потока реакціи противъ этого поклоненія и благоговѣнія²). Но замѣчательно то, что, чѣмъ дальше шла эта реакція, чѣмъ меньше стали идеализировать, чѣмъ больше стали развѣнчивать еллиновъ, выдвигая, на счетъ свѣтлыхъ, тѣневыя или даже темныя стороны ихъ культуры, чѣмъ ближе подошли къ нимъ, безъ всякаго благоговѣйнаго трепета, разсматривая, или изучая ихъ не съ раціоналистической, а съ исторической,

¹) Eine anderthalbtausendjährige Periode der Weltkultur,... und diese ist griechisch, denn selbst das ganze Römertum ist nur eine integrierende Provinz derselben (Wilamowitz-Möllendorff—у Natorp, Was uns die Griechen sind, S. 24).— Мысль, что Римъ въ культурномъ отношеніи такъ же сталь провинціей Graeciae сарtае, какъ въ политическомъ отношеніи еллинскія или еллинизованныя страны стали провинціями Рима, съ особенной настойчивостью выставляется именно римскими писателями, и именно тогда, когда они восхваляютъ Римъ на счеть Еллады (ср. Сіс. Tusc. І. 1 sq., de or. III, 137, Horat. epist. II, 1, особенно Verg. Aen. VI, 847 sqq., съ комментаріемъ къ этому locus rhetoricus Norden'a, P. V. M. Aeneis Buch VI., S. 328 ff.).

<sup>3).</sup> Видную роль сыграло туть, конечно, и то направленіе (или настроеніе), которое такъ сурово осуждено было античными мыслителями,—напр., Аристотелемъ (το δὲ ζητείν πανταχοῦ τὸ χρήσιμον ἥχιστα άρμόζει τοῖς μεγαλοψύχοις καὶ τοῖς ἐλευθέροις, Polit. 1338 b) или "Епиктетомъ" (εὐποιήσεις σὑ τὰ μέγιστα την πόλιν, εἰ μὴ τοὺς ὀρόφους ὑψώσεις, ἀλλὰ τὰς ψυχὰς αὐξήσεις ἄμεινον γὰρ ἐν μικροῖς οἰκήμασι μεγάλας οἰκεῖν ψυχὰς ἢ ἐν μεγάλαις οἰκίαις ταπεινὰ φωλεύειν ἀνδράποδα, Epict. sent., 86 Elter).

в притомъ реалистической точки зрвнія,—твмъ все яснве и яснве становилось, что едлинскую культуру слідуеть цінить, правда, иначе, чімъ ее цінили раньше,—но еще больше, чімъ ее цінили раньше), что непреходящее ея значеніе лежить не въ одной только столь отличающей ее цільности и гармоничности и не въ однихъ несравненныхъ и недосягаемыхъ совершенствахъ ея литературныхъ и художественныхъ произведеній, а въ томъ, что нигді всі творческія силы общечеловічности и, вмісті, въ такой полноті, какъ въ культурі древнихъ еллиновъ; и можно сказать даже, что еллинская культура является не только основой, но и типомъ современной культуры, что въ ней лежать ті корни, какими питается столь развітвившееся въ наше время древо повнанія<sup>2</sup>).

Поэтому, Мм. Гг., наиболее существенную часть ответа на вопросъ: какое значение имеетъ красноречие въ общей экономии человеческой культуры, можно было бы искать въ ответе на вопросъ: какое значение имело красноречие въ общей экономии культуры древнихъ едлиновъ? Partem pro toto ответа на этотъ последний вопросъ я и хотелъ бы предложить вашему вниманию<sup>3</sup>).

¹) "Это не пустое обольщеніе, говорить Виламовиць (Natorp, 24), что будущее время—нбо оно лучше будеть понимать греческую культуру—будеть ее цінить еще гораздо выше". И кажется даже, что какъ въ наукі діятельно разработываются теперь основанія для повышенія этой оцінки (труды такихъ ученыхъ, какъ Rohde, Wilamowitz-Möllendorff, Usener, Gomperz, Ed. Meyer, Pöhlmann, Norden, Hirzel, Reich), такъ и въ широкихъ кругахъ общества подготовляется благодарная почва для воспріятія и распространенія этой повышенной оцінки (успівхъ пасквозь проникнутой едлинизмомъ "философіи" Ницше, или пропитанныхъ едлинизмомъ ученій Рэскина, завоеванія классической филологіи въ такой странів, какъ Америка, нікоторыя новівшія візнія французской литературной критики).

<sup>2)</sup> Natorp, Was uns die Griechen sind (1901); ср. Kaibel, Deutsche Rundschau, XXV, 63 f.—"Предъды. Въ какихъ создавалась культура человъческая у грековъ,—говоритъ Ренанъ (Histoire du peuple d'Israël, préface)—могутъ, конечно, раздвигаться безъ конца; но всё области культуры обнимаются уже этими предълами, и прогрессъ въчно будетъ сводиться лишь къ развитію того, что создано Греціей."—Болъе пристальное изученіе греческой научной литературы все больше показываетъ, насколько греки выше своей славы—и въ области математическихъ и естественныхъ наукъ (ср. напр. Milhaud въ Rev. d. ét. gr., IX, 371 ss.; W. Schmidt. въ N. Jahrbb. f. d. kl. Alt. III, 242 ff.; Oder въ Philologus S.-B. VII, 231 ff.; Sudhaus, Aetna, S. 51 ff.; Elter, Columbus u. Geographie der Griechen, 1902; Hunt, La philosophie de la nature chez les anciens, 1901).

з) Я коснусь лишь болъе общихъ моментовъ преимущественно вившней (и прежмущественно начальной) исторіи краснорьчія у еллиновъ,—моментовъ наименье,

Весь внёшній складъ жизни древнихъ еллиновъ отводилъ у нихъ устному слову, устной рёчи гораздо болье видную роль, нежели у другихъ народовъ и въ другія времена<sup>1</sup>). Къ услугамъ устнаго слова всегда оказывалась здёсь — толпа, если не толпа, то группа, если не группа, то кружокъ людей, готовыхъ выслушать это слово. Еллинское государство всегда было демократическимъ въ своей основё; правда, оно бывало часто демократическимъ только въ своей основё—столько возводилось на ней монархическихъ или аристократическихъ построекъ; но постройки эти (то воздвигавшіяся, то сносившіяся) воздвигались всегда именно на этой—демократической основё. А это значить, что внёшнюю и внутреннюю политику государства обыкновенно опредёляло

кажется, разработанныхъ въ научной литературъ.--Для исторіи еллинскаго краснорвчія много сділано было наукой раньше, много ділается теперь, но много еще остается сделать. Матеріаль, представляемый рачами, риторическими руководствани (τέχνα: ὑητορ:хαί), или ихъ фрагментами, и виъщними свидътельствами—о характеръ или тенденціяхъ краснорѣчія, о внѣшнихъ условіяхъ его развитія, объ отдѣльныхъ ораторахъ и ръчахъ, —все увеличивающійся путемъ епиграфическихъ, особенно же папирологическихъ находокъ (ср., напр., въ только-что вышедшемъ Ш томъ изданія Grenfell-Hunt, The Oxyrhynchus Papyri,—NN 410. 415. 443. 457 sqq.),—еще не достаточно-и далеко не весь-разработанъ детально. Общіе труды представляють собою или систематическое, т. е. статическое (безъ вниманія къ историческимъ моментамъ) изображение греческой ряторики (R. Volkmann, Die Rhetorik der Griechen und Römer, 1885), или-какъ выражается Drerup (N. Jahrbb. Suppl. XXVII, 219)-,,то разсмотреніе свойствь или особенностей писателей, которое, по жетоду античной критики, анализируетъ стилистически каждаго автора отдёльно, не восходя до определенія генетических стадій развитія въ последовательной смене висателей и экохъ" (F. Blass, Die attische Beredsamkeit, 3 Abt., 2. A., 1887—98). The Combine kometmo 3ΤΟ ΠΓΗΟΡΗΡΟΒΑΗΙΘ ΘΑΚΧΗΠΗΛΟΒΟΚΑΤΟ: ἔτερος ἐξ έτέρου σοφός (οὐδε γὰρ ἐδιστον ἀρρήτων ἐπέων πύλας ἐξευρεῖν) сказывается въ монографической литературѣ (даже у Rohde, въ посвященной "греческой софистикъ императорскаго времени" главъ его сочиненія; Der griechische Roman, или въ статью: Die asianische Rhetorik und die zweite Sophistik, Kl. Schr. II, 75 ff.). Въ последнее время появилось исколько монографій, знаменующихъ собою рашительный поворотъ въ сторону болае методическаго изучения не только более частныхъ, но и более общихъ вопросовъ исторіи греческаго краснорвчія. (G. Tiele, Hermagoras. Ein Beitrag zur Geschichte der Rhetorik. 1893.—H. v. Arnim, Leben u. Werke des Dio von Prusa. Mit e Einleitung: Sophistik, Rhetorik, Philosophie in ihrem Kampf um die Jugendbildung. 1898.-O. Navarre, Essai sur la Rhétorique grecque avant Aristote. 1900.—Norden, Die antike Kunstprosa. 1898.— Wilamowitz, Atticismus u. Asianismus, Hermes, XXXV, 1 ff.—Radermacher, Stud. z. Gesch. d. ant. Rhetorik, Rhem. Mus. LII ff .- Untersuch. z. ält. griech. Prosalitteratur, herausg. v. E. Drerup, N. Jahrbb. S.-B. XXVII, 219 ff.).

<sup>1)</sup> Въ этомъ отношении къ единамъ (отчасти подъ единскими вдіяніями) сововить близко подошли только римляне.

или направляло въче съ-неръдко многочисленнымъ-«совътомъ» народныхъ представителсй; это значить, что судебное равбирательство производилось обыкновенно или всемъ народомъ-вечемъ, или судебными комиссіями віча, судомъ-неріздко весьма многочисленныхъприсяжныхъ, или по крайней мърв передъ народомъ1). Сама природа -т. е. климатическія условія вели къ тому, что всё не занятые государственною службою или какою-либо работой въ поль или въ мастерскихъ еллины взейстную часть дня --- особенно дополуденное время 2) -- проводвив на своихъ въчевыхъ или баварныхъ площадяхъ3); отдёльными групнами сходились граждане, особенно въ холодные или ненастные дни, въ болве древнія и простыя времена въ кузницахъ, потомъ въ цырульняхь, въ разныхъ мастерскихъ и лавкахъ, въ томъ числе впоследствіи и въ книжныхъ<sup>4</sup>); но воздвигались и особыя зданія, где бы можно было собираться гражданамъ, соединяя полезное съ пріятнымъ, заботу о согриз sanum съ заботой о mens sana, физическія упражненія или удо-

<sup>1)</sup> Ср. Приложение.—Демократическую организацію, т. е. свои віча, нивли обыкновенно и разныя нолитическія дівленія граждань (вродів филь, фратрій, демовь) и частныя ихъ сообщества (вістої, σύνοδοї), складывавшіяся пли составлявшіяся съ сакральными, экономическими, гимнастическими, эстетическими и другими цівлями.

<sup>2)</sup> Эта часть дня—по-нашему 9—12 час. утра—и носима харакгерное названіе πλήθουσα άγορα (cp. CIA I 57: ὁ δημος ὁ 'Αθηναίων πληθύων), άγορης πληθώρη (Herod. II 173. IV 181. VII 223; Thuc. VIII 92; Xen. Mem. I 1, 10; Dittenb. S. 2 552, 38; Diod. XIII, 48; Athen. VI 270 d. XII, 533 d.; Suid. άγορας ώραν, περί πληθουσαν άγοραν; cp. άγορης διάλυσες, Herod. III 104).

<sup>3)</sup> Объ этомъ говорять и свидътельства греческой дитературы (ср. [Demosth.] XXV, 51 sq.), и показенія греческой архитектуры, особенно столь обычныя ей (еще съ "микенской" эпохи) стои (какъ самостоятельныя сооруженія или какъ части другихъ зданій).—[Dicaearch.] π. πόλ. І 12: τὴν μὲν ἀγορὰν κατάδενδρον, πᾶσαν στοαῖς ἀνειλημμένην διτταῖς; ср. ο посадкѣ платановъ на аїорѣ, какъ о мѣрѣ "демагогической",— Plut., Cim. 13; Praec. ger. reip. 24.—Οι περιιόντες (περιέρχεσθαι κατὰ τὴν ἀγοράν,—ср. ambire)—обычный терминъ у Демосеена (IV 10. 48; VI 14; XVIII 158. 323; XIX 225. 288; ср. Aeschin. III 213).

<sup>&#</sup>x27;) Қузинцы въ этой роли уже ко временамъ "Гомера" и Гесіода вошли въ пословицу (Od. XVIII, 328; Hes. op. 493; ср. Teletis r. p. 25 Hense), какъ впоследствін цырульни, його συμπόσια (Plut. qu. conv. VII, 10; ср. Aristoph. Plut. 337; Plut. de garrul. 7).—Lys. XXIV, 20: ἔχαστος γὰρ ὑμῶν εἴθισται προσφοιτὰν ὁ μεν προς μυροπωλιον, ὁ δε πρὸς χουρεῖον, ὁ δὲ πρὸς σχυτοτομεῖον, ὁ δ᾽ ὅπο: ἄν τύχη. Arist. Rhet. 1411 a: ὁ Κύων (ἐχάλει; τὰ χαπηλεῖα τὰ ᾿Αττιχὰ φιδίτια (cp. Isocr. XV 287). Ο κημκημιχъ давкахъ—Diog. L. VII 2 sq.—Cp. Hermann-Blümner, Gr. Privatalt., 121 ff. 132 ff. 499 f. Wachsmuth, Die Stadt Athen, II, 305 ff. и Histor. Taschenb. XII, 291 ff.

вольствія съ умственными<sup>4</sup>); такого-рода зданія устраивались государствомъ (городомъ) или его «благодѣтелями» для всѣхъ гражданъ, устраивались и отдѣльными группами гражданъ<sup>2</sup>), устраивались потомъ и частными лицами<sup>3</sup>). Само собою разумѣется, что собирались и на званыхъ обѣдахъ или пирахъ (свипосіяхъ), на разныхъ частныхъ, вли

<sup>1)</sup> Γυμνάσια, παλαΐστραι, βαλανεΐα. λουτρά, λουτρώνες, άλειπτήρια, άλείμματα, άποδυτήρια (cp. GDI 4250: και των άλλων των άποδυομένων είς το γυμνάσιον), ώδεία, σκιάδες, μοοσεία, λέσχαι, οίχοι, δοῦμοι, στατίωνες (stationes), ἐξέδραι, ξυστοί μ προμ.—Γυμνάσια или παλαϊστραι (также и βαλανεία) устраивались для разныхъ возрастовъ; такъ, на Іасосъ было четыре  $rocyдарственныхъ γυμνάσια—для [παίδες], έφηβοι, νέοι, πρεσβύτεροι (<math>Rev.\ d.\ \acute{e}t.\ gr.\ VI$ , 157 s.); cp. надписи милетскія: γυμνασιαργήσαντα τῆς γερουσίας καὶ τῶν νέων (Ath. Mitth., XVIII, 258) η γυμνασιαργήσαντα πάντων (CIG 2885; Haussouiller, Et. s. l'hist. de Milet, p. 264 s.), υαμουσκικο: οί αλειφόμενοι έν τη γεροντική παλαίστρα (Bull. de corr. hell., V. 481), κυμοκινο: δυθέντα το βαλάνηου τοῖς νέοισι (GDI 311); замътимъ кстати, что группировка гражданъ по возрастамъ была вообще одной изъ очень важныхъ сторонъ античнаго быта, какъ это уясняеть Usener, Über vergleichende Sitten-und Rechtsgeschichte (S.-A. a. d. Hess. Bl. f. Volksk., 1902), 39 ff. (епиграфическій матеріаль—у Ziebarth, Das griechische Vereinswesen, 110 ff.).—Въ болъе-позднихъ надписяхъ въ числь "благодыній", оказываемыхъ государству (городу) его "благодытелями", очень **ЧАСТО УПОМИНАСТСЯ έλαίου θέσις, έν** τε γυμνασίοις καὶ βαλανείοις, παντὶ έλευθέρφ καὶ δούλφ (cp. IGS I 2712; IG Pel. I 597. 606. Dittenb.\* 420. 527; Michel, 159. 327. 544).—Oghn изъ перечисленныхъ учрежденій имъли въ виду гл. обр. фідогоричастіст, другія фідосоφίαν (Plat. Symp. 182 C), или φιλομουσίαν, третьи—и то, и другое; о соединеніи φιλογυμvactia съ філософіа-ср. Plut. Nic. 12; Alcib. 17; de def. or. 6; Paus. X, 25, 1; Vitr. У, 11; Theophr. Char., V, 10 (ср. также Ditt<sup>2</sup> 521, 33 sqq. 84 sq.; CIA II 471, 19 sq.). Общаго трактованія относящихся сюда вопросовъ, на основаніи новыхъ (археологическихъ и епиграфическихъ) данныхъ, пока не имбемъ. О gymnasium ср. Fougères у Daremberg-Saglio, II, 1684 ss.; о десхахъ (основное значение ихъ остается не выясненнымъ) — Драуоция въ Ath. M. XVII, 147 ff.; Duemmler, Kl. Schr. II, 147 ff.; Фармаковскій BB Use. P. Apx. Hucm. et Konemanmunonon, IV, 152 CA.; Bourguet y Daremberg-Saglio, Ш, 1103 в.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Таковы были упоминаемыя еще у Гомера (Od. XVIII 329) и Гесіода (ор. 493) λέσχαι, въ которыхъ указываютъ (ср. Ath. M. XVII, 149) прототипъ нашихъ клубовъ. Такія λέσχαι, οίχοι и т. п. (ср. stationes, scholae) имѣли отдѣльныя группы гражданъ родоваго или коллегіальнаго характера, особенно на чужбинѣ (землячества, или "колоніи", торговыя или промышленныя компаніи, также οί περὶ Διόνυσον τεχνῖται). Зерно, изъ котораго развились эти λέσχαι или οίχοι, можно видѣть въ "переживавшихъ" на сакральной почвѣ σχηναί (Ditt. 169. 653. I77. 562. 581 587. Mich. 720. ВСН. XI 380. XV 175) или σχιάδες (Athen. 141 f).

<sup>3)</sup> Съ комерческими цълями (особенно βαλανεία) или изъ тщеславія. Ср. Theophr. Char. V 9 sq.: ατήσασθα... αὐλίδιον παλαιστριαίον χόνιν ἔχον χαὶ σφαιριστήριον χαὶ τοῦτο περιών χρηννύναι τοῖς φιλοσόφοις τοῖς σοφισταῖς τοῖς όπλομάχοις τοῖς άρμονιχοῖς ἐπιδείχνυσθαι χαὶ αὐτὸς ἐν ταῖς ἐπιδείξεσιν ὅστερον ἔπεισιν ἐπὶ [τῷ εἰπεῖν τὸν ἔτερον] τῷν θεωμένων προς τὸν ἕτερον, ὅτι τούτου ἐστὶν ἡ παλαίστρα.

мѣстныхъ праздникахъ<sup>1</sup>). На празднества, устраивавшіяся государствомъ<sup>2</sup>), сходилось все гражданское, иногда и не-гражданское населеніе, нерѣдко и граждане сосѣднихъ государствъ, а на иныя празднества сходились или съѣзжались офиціальные и неофиціальные представители различныхъ еллинскихъ государствъ, богомольцы чуть не со всѣхъ концовъ еллинскаго міра.

Итакъ, устное слово въ древней Елладъ всегда могло расчитывать на такую или иную, иногда (какъ на празднествахъ, особенно въ Олимпіи или въ Дельфахъ) и на очень большую аудит рію: слишкомъ мало оно рисковало здъсь возможностью обазаться гласомъ воніющаго въ пустынъ. Оно не натальнвалось здъсь и на чисто-внъшнія препятствія: за болью или менье случайными исключеніями еллины дорожили и гордились и своей свободой слова, и свободой у себя слова<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Пиры и празднества у едлиновъ стояли въ тъсной внутренней связи между собою и съ богослужениями (какъ и у древняго Израиля—ср. Wellhausen, Proleg. zur Geschichte Israels, 54 f. 71 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти πανηγόρεις (αναπαυλαι τῶν πόνων, какъ называють праздники Периклъ у Өукидида, П. 38, и Платонъ, Leg. 653 D) устраивались еллинскими государствами вообще очень часто (Schoemann-Lipsius, Gr. Alt., П. 158 f.).

<sup>4)</sup> Ή απο του αιώνος αυθιγενής και αυτογθων ελευθερία των Ελλήνων (ΠΟ Βωραженію Нерона, Ditt. 376, 37 sq.) сказывались и въ ихъ паррата, которая съ гражданъ распространилась и на не-гражданъ (ср. Eurip. Ion 670 sqq. Phoen. 390 sq.; Plat. Leg. 806 D; Telet. r. 15 sq. Hense; Plut. de exil. 16, и съ политической жизни (ср. ισηγορίη y Herod. V 78; ισηγορίας και παρρησίας και καθόλου δημοκρατίας Polyb. II, 38, 6. 42. 3; Eurip. Hippol. 421 sqq. Heraclid. 181 sqq. Suppl. 353 sqq.; Plat. Leg. 694 B) перенесена быда и на жизнь не политическую. - Законы, по крайней мъръ авинскіе, старались конечно упорядочить, и съ визшисий, и съ визтренней (ср. Aeschin. I 35; Antiph. VI 9) стороны, парресію на вычь, въ совыть. въ судь (гр. Hermann-Thumser, Gr. St.-Alt.", 516 ff. 577 ff.; o kaenenaph--Keil, Anonymus Argentinensis, 235 ff.; таковъ же, въроятно, быль и общій смысль стиховъ: Зодаго рео рообда веотирітова βασιλήσε πρεσβυγένεας τε γέροντας, έπειτα δε δημότας άνδρας ευθείαις ρήτραις—Τ. Θ. Ράчαμμ, μύθοις--ανταπαμειβομένους, Plut. Lyc. 6. Diod. VII 12 V.; cp. законъ οбъ εύχοσμία Ιοδακховъ, Ditt. 3 737); сюда же относятся и аоннскіе законы, запрещавшіе хахює αγορεύειν н Сота, и особенно тоу тейуухота (Hermann-Thalheim, Gr. R.-A., 40 ff.; ср. не указанное тамъ очень характерное мъсто: Пурегід. IV, З ВІ.,. Нікогорые законы заключали въ себъ заклятіе (ср. Hermes, XXX, 61 ff) или прямое запрещеніе выступать (ритор. віна, аторебым, съ предложеніемь объ ихъ отмынь или намыненіи (ср. 1) itt<sup>2</sup>. 19. 80. 523. 933. Mich. 363). Необходимость для оратора счигалься съ возможностью траффіє тарачоном (ср. разсказы о законахъ Залевка или Харонда, Stob. Fl. XLIV, 40; Polyb. XII, 16; Diod. XII, 16 sqq.; Demosth. XXIV, 140 sqq.), какъ раньше съ остракизможь (внутреннюю связь остракизма съ тр. ларач. хорошо уясняеть Mahaffy, Problems in Greek History, 87 s.), переносить насъ уже изъ области законодательной въ область практической политики, -- въ область борьбы политическихъ партій (такъ еще.

Если, такимъ образомъ, устное слово находило себъ благодарную почву во всемъ складъ жизни еллиновъ, то, съ другой стороны, и самый страшный, самый опасный врагъ устнаго слова, — какимъ является письменность, — котя и пріобрълъ себъ у еллиновъ большую — со-временемъ даже слишкомъ большую — силу<sup>1</sup>), однаво все-же далеко не

въ аторт 2-й пъсни Иліады), борьбы конечно, требовавшей и отъ ораторовъ (какъ таковыхъ) и жертвъ, и самопожертвованій (ή Διομήλεια λεγομένη ανάγκη, Plat. Resp. 493 D). Въ связи съ борьбой политическихъ партій или направленій стоять и случаи преслідованія отдільных свободных мыслителей; къ сожалінію, извістія объ этихъ случаяхъ слишкомъ не отчетливы, какъ не вполнъ разясненной остается (ср. Pöhlmann, Sokrates und sein Volk, 1899; Beyschlag, Die Anklage des Sokrates, 1900; Mensel, Untersuchungen zum Sokrates-Prozesse, 1902) и казнь Сократа; не отчетливы наши свізденія и о прямо направленныхъ противъ "философовъ" авинскихъ законахъ Діопейва и Софокла.—Очевидно, свобода слова въ Елладъ не была полной (ср. Государство и Законы Платона; однако же она и не граничила такъ близко съ нетерпимостью, какъ старается представить Scheichl, Das Griechentum und die Duldung (1903): ограниченія свободы слова были здёсь не правиломъ, а исключеніями--уже потому, что были не систематическими, а случайными (ad hoc или ad hominem). Ср. Pöhlmann, Sokrates, 112 ff. Gomperz, Gr. Denker I', 353. 463. 471; II', 90 ff. E Meyer, Gesch. d. Alterth., IV, 102 ff. 277 f. 488 f. V, 224 ff. Bernays, Phokion, 107 ff. Decharme, Mélanges Perrot 73 ss. Wilamowitz, Antigonos v. Kar., 270 ff. Susemihl, G. d. gr. Litt. d. Alexandriner Zeit, I, 553 f.

<sup>1)</sup> Письменность существовала на территоріи еллинскаго міра, какъ показали последнія критскія раскопки (Evans, Cretan pictographs and praephoenician script. 1895; Zahn, Arch. Anzeiger, 1901, 21 ff.; cp. takme R. Weil Bb Rev. archéol., 1903, I, 213 ss.), еще во II-мъ тысячельтіи до Р. Х., и быть-можеть отчасти на почвы кое-какихъ пережитковъ (ср. кипрское письмо) этой-раздълнымей участь "микенской" культуры—письменности появились потомъ (къ VIII стол.?) въ культурныхъ центрахъ Еллады φοινικήτα (ср. φοινικογράφος 1G Ins. II, 95 sq.); въ VII столетіи еллинская письменность оказывается уже вполнъ окрыппей и прочно утвердившейся; дальнъйшему ея распространенію содійствуєть появленіе боліве удобнаго писчаго матеріала, т. е., кром'в металлическихъ, каменныхъ, деревянныхъ "досокъ" (ср. "доски" Псковской судной грамоты), кром'в кожи (біфбера:-отсюда litterae),-папируса (съ VI в.?), потомъ (со II в. до Р. Хр.?) и пергамена (ср. Dziatzko, Untersu h. üb. d. ausgew. Kap. d. antiken Buchwesens, 14 ff. 129 ff.). Еддины (одни, консчно, какъ асиняне, больше, другіе, какъ дакедэмоняне, меньше) дюбиди выражать себя какъ въ устномъ словів, какъ ВЪ ИСКУССТВЪ, ТАКЪ И ВЪ ПИСЬМЪ—И НО ТОЛЬКО хата το παρόν, & И ές αεί, είς τον πάντα χρόνον (Thuc. I 22; Pol. II 56, 10), δπως αν είδωσι απαντες, όπως αν και είς τον λοιπον χρόvov «lõõus (какъ часто читаемъ въ ае. надписяхъ). Число греческихъ надписей очень заметно возрастаеть еще въ VI столетіи; примененіе письменности для литературныхъ цёлей очень заметно расширяется въ Анинахъ 2-ой полов. V в. (Herod. IV 36; Xen. Mem. I 6, 14; IV 2, 10; ср. Wilamowitz, Eurspides Herakles, I' 120 ff.), а къ концу того же стольтія появляются и зіздіонюдаї. Съ техъ поръ-особенно же съ "александрійской" эпохи-книжное діло быстро развивается и организуется, насколько то было возможно при пользованіи буквами не механической, а ручной работы (брусча

успълъ еще пріобръсти себъ такую силу, чтобы между устной и письменной ръчью стала возможной борьба не на жизнь, а на смерть: такая борьба стала возможной лишь со времени распространенія книго-печатанія.

«Десяти языковь, десяти усть» было бы мало, чтобы исчислить всь выгоды, какія получила человіческая культура отъ изобрітенія письменности и ватымъ печатанія. «Кто могъ-бы - восклицаеть Діодоръкто могъ-бы сложить достойное похвальное слово грамотности?» Онъ самъ однако вписываеть въ свою исторію такое похвальное слово1); не разъ прославленіе письменности встрічаемъ мы и въ другихъ, какъ поэтическихъ, такъ и прозаическихъ произведеніяхъ греческой литературы<sup>2</sup>). И любопытно, это прославление это сводится туть обыкновенно въ темъ-же пунктамъ, къ какимъ сводится прославление письменности или книгопечатанія и въ новой или въ современной литературь<sup>3</sup>). Какъ здесь, такъ и тамъ указывается обыкновенно на то, что письмо или печатаніе далеко раздвигаеть тв границы, какія существують, и въ пространствъ, и во времени, для слова произносимаго устно; какъ здъсь, такъ и тамъ указывается на важное значеніе письма въ области права и правосудія, въ діль фиксированія или публикованія законовъ, въ двлв документированія договоровъ и сдвлокъ.

Но, подобно своимъ «софистамъ», греки вообще любили судить о каждомъ предметв съ двухъ противоположныхъ точекъ зрвнія, противо-

ёμψοχα) и не бумагой, а папирусомъ (или пергаменомъ). Ср. Dziatzko, Bibliotheken, Buch, Buchandel, у Pauly-Wissowa, III, 405 ff. 939 ff.; Wunsch, Charta, ibid. 2185 ff.; Birt, Das antike Buchwesen (1882); Dziatzko, Untersuchungen (1900).—О развити скорописи у др. грековъ—Larfeld, Handb. d. griech. Epigraphik, II, 537 ff., и Gittbauer, Studien z. griech. Tachygraphie (1903); ср. Arnim, Dio v. Prusa, 174 ff.—О тайнописи—Аеп. с. poliorc. 31.

¹) Diod. XII, 13. Трудно, конечно, рышить, вы какой мыры это ἐγκώμιον τῆς τῶν γραμμάτων μαθήσεως принадлежить самому Діодору; быть-можеть діло не обощнось туть безь участія если не Тимэя, то Посейдонія (ср. Bachof въ N. Jahrbb., СХІХ, 161 ff.; Busolt, ibid. CXXXIX, 297 ff...

<sup>2)</sup> Cp. Aeschyl. Prom. 460 sq.; Eurip. Palam. fr. 582 N<sup>2</sup>; Антифанъ у Athen. 450 e sqq., Филемонъ у Stob. Anth. II p. 29 W. (Kock CAFII 95. 481); Gorg. Palam. 30; Isocr. XII, 209. [Hippocr.] de diaeta, 23. Cp. также Herod., προοίμιον; Plat. Tim. 23 A sqq. Crit. 109 D sq. Характерна видная роль, какая отводится въ трагедіяхъ (напр., въ Ἰκτιδες Эсхида, въ Τραγίνιαι Софокла, въ Ἰφιγένεια ἐν Ταύροις, Ἰφιγ. ἡ ἐν Αὐλίδι κ Ἰππόλοτος στ. Еврипида) письменнымъ договорамъ, завъщаніямъ, оракудамъ, письмамъ.

<sup>2)</sup> Ср., напр., Wuttke, Die Entstehung der Schrift, 3 ff. L. v. Stein, Die Verwaltungslehre, VI, 9 ff. Лакомо, Соціол. основы исторін (De l'histoire considérée comme science), 163 сл.

поставлять всякому сужденію другое, прямо ему противоположное. Ести одни самымъ рѣшительнымъ образомъ восхваляли прогрессъ человѣческой культуры, гордились ея успѣхами, прославляли «изобрѣтателей»— въ томъ числѣ изобрѣтателей письма¹), — какъ благодѣтелей человѣчества, то другіе, напротивъ, не обольщаясь внѣшними культурными успѣхами, расшатавшими былую устойчивость. простоту, «мѣрность» нравовъ и понятій, склонны были видѣть въ новыхъ изобрѣтеніяхъ и пріобрѣте-

<sup>1)</sup> Въ качествъ соретия том уранциятим у Эсхила является Прометей (Prom. v.. 460: ἐξηῦρον... γραμμάτων συνθέσεις; cp. 506: πᾶσαι τέχναι βροτοῖσιν ἐχ Ποομηθέως). Στησίγορος δὲ Παλαμήδην εύρετην αὐτῶν ποιεῖται, ὧ συμφωνεῖ καὶ Εὐριπίδης (Schol. Dion. Thr. n. 786 В.); у Евриинда (fr. 582 N.) Паламедъ говорить: τὰ τῆς γε λήθης φάρμακ' μόνος, ἄφωνα καὶ φωνούντα συλλαβάς τε θεὶς έξεῦρον ἀνθρώποισι γράμματ' εἰδέναι; γ Γοργία (Palam. 30) Падамедъ прославляется какъ сою годината. Падандов, имя котораго стоить въ связи съ παλάμη (=τέγγη Hesych.) и съ именемъ: Паλαμάων (Паламаонъ выступаетъ въ роди Гефэста или въ роди отца Дэдала; кстати: имя Падацаюм-Мауаюм, ср. χειρομάγα, ούτε τέγνα ούτε μαγανά, относится, кажется, къ тому кругу сказаній, который сложился на почет знакомства съ вещественными и невещественными слъдами "микенской" культуры или эпохи: недаромъ онъ—сынъ Naonhou; a (ср. Strab. 368; έφεξης δε τη Ναυπλία τα σπήλαια και οί έν αύτοῖς οἰκοδομητοί λαβύρινθοι - κυκλώπεια - δ' ὀνομάζουσιν; о найденномъ въ Навпліи "микенскомъ" сосудѣ съ Henckelinschrift—'Εφ άοχ. 1895, 261, т. 11; Evans Cret. pict. 18), недаромъ онъ тягответь (кромв Арголиды) къ Востоку, или по крайней мъръ къ Лесбосу и Троадъ (сводъ данныхъ о Падамедъу Lewy, въ Roschers Mythol. Lex., IП, 1264 ff.; о Palmide у этруссковъ-Pauli, ib. 1343 f.).—Очень опаснымъ соперникомъ Паламеда въ роли εύρετής των στοιγείων, по другимъ--- въ роли только посредника между Финикіей и Елладой, т. е. между финикійской и едлинской азбукой, явдяется Кадмъ (ср. Crusius, Rosch. Myth. L., II, 871 ff. 892); иные прибавляли, что раньше Кадма (πρὸ Κάδμου) перенесъ тὰ στοιγεῖα въ Елладу Данай (Sch. in Dien. Thr. 783 В.). Кадиъ, какъ и Данай, —у Милогакой соутраφείς, начиная, повидимому, съ Гекатэя (сюда относится и измышленіе ο Κάδμος Μιλήσιος, ος πρώτος κατά τινας συγγραφήν έγραψε καταλογάδην, Suid.; cp Dionys de Thuc. 23); Καμπο κακο ό των γραμμάτων "Ελλησιν εύρετής— Εφορα, κακο της Φοινίχων εύρέσεως διάχторо; (ср. Herod. V 28 sq.)--у Аристотеля, если не въ [аристотелевскомъ] Πέπλος (ср. Arist. fr. 501. 638 R.; Wendling de Perlo Aristot., 6 sqq. 61 sqq.; Schmid, Philologus, LII, 373 ff.). Кадиъ помъщенъ быль во главъ исторіи греческой письменности, когда признана была зависимость греческаго алфавита отъ финикійскаго; но письменность египетская оказывались болбе древней, нежели финикійская: отсюда—ссылки на Ланая (или Кекропа, Тас. Ann. XI, 14); ср. разсказъ о найденномъ при Агесилать въ галіартской гробниць Алкмены πίναξ έγων γράμματα παμπάλαια, причемъ ό τόπος των γαρακτήρων быль граферестатов Alyontices (Plut. de gen. Socr., 5 sqq.). У Платона (Phaedr. 274 D) изобрътаеть буквы египетскій богь или δαίμων (είτε τις θεός είτε καί θείος ανθρωπος, Phileb. 18 Βι Θεύθ, τ. e. Τοτь,—ι нь же Έρμιζε Τρισμέτιστος, Plut. qu. conv. 9 ( p. B. Tyрассь, Богь Тоть, 159 сл.); рядомъ съ Гермесомъ ставять Исиду гимны, посвященные ей на Іось (въ ритмиче кой п озъ) и на Андрось (въ стихахъ), Kaibel, Ерідт. Gr. р. XXI; № 1028.—Послъ-аристотелевские ученые старались точные распредълить и опредълить роди Кадма и Паламеда, или подълить между Паламедомъ и другими εύρεταί

ніяхъ культуры не прогрессъ, не приближеніе къ идеалу, а напротивъ—
удаленіе стъ идеала, стъ оставшагося позади «золетаго вѣка». — того
вѣка, когда богоподобные люди были такъ близки къ человѣконодобнымъ богамъ: тогда не было и письменности, и однако люди жили
лучше, в людямъ жилось лучше, чѣмъ теперь, послѣ всѣхъ ихъ стольпрепрославленныхъ культурныхъ успѣховъ¹).

Такъ и относительно значенія письменности оказались возможными бою λόγοι αντιχείμενοι αλλήλοις. Пользу примѣненія письменности для научно-литературныхъ цѣлей оспариваетъ миоъ, разсказанный въ платоновомъ діалогѣ «Фэдръ». Египетскій демонъ Өєо́в изобрѣлъ разныя искусства и между ними письмена; самъ онъ, конечно, очень доволенъ этимъ своимъ изобрѣтеніемъ и хвалится имъ предъ мудрымъ царемъ египетскимъ. «Письменность, говорить онъ, сдѣлаетъ египтянъ обладающими и большею мудростью, и лучшею памятью: открыто средство для намяти и мудрости (μνήμης τε καὶ σοςίας φάρμακον εὑρέθη) » — «О, Θεύθ, — отвѣчаетъ парь — одному дано изобрѣтать, другому — судить о томъ, какую долю вреда, какую долю пользы прин сутъ тѣ изобрѣтенія» 2). По мысли мудраго царя, письмо быть-можетъ и больше способно сохранить, кон ервировать ту или другую мысль, нежели человѣческая память; но, стремясь не только служить подспорьемъ для памяти 3), но и вамѣнять собою самую память, не ослабляетъ-ли оно тѣмъ живую

или ζηλωταί (вродѣ Симонида или Епихарма) буквы греческаго алфавита (цитаты, кромѣ приведенныхъ выше, достаточно подробно указаны у Lewy. Rosch. Myth. L., III, 1268 f.). На мѣсто Паламеда ставили потомъ (такъ Діонисій ὁ κυκλογράφος у Diod. III 67; ср. Тас. апп. XI, 14) Лина: φητὶ (Διονύσιος) Λίνον Κάθμου κομίσαντος ἐκ Φοινίκης τὰ καλούμενα γράμματα πρῶτον εἰς τὴν Ἑλληνικήν μεταθείναι διάλεκτον, καὶ τὰς προσηγορίας ἐκάστφ τάξει καὶ τοὺς χαρακτήρας διατυπῶσαι; этими τοῖς Πελασγικοῖς γράμμασι писаны были и сочиненія, или ὑπομνήματα Лина. У Zenob. Cent. IV, 45 Кадмъ убиваетъ Лина за желаніе ввести ἴδια γράμματα, но вивяне изгоняютъ Кадма (Καθμεία νίκη). Ср. Greve, Rosch. M. L., II. 2056 ff. Линъ относится къ тому же—указанному выше—кругу сказаній, что и Паламедъ; не внѣ связи съ этимъ кругомъ сказаній стоять, впрочемъ, и Кадмѣ (Онвы) или Данай (Аргосъ).

<sup>1)</sup> Cp. Gomperz, Griech. Denker I', 311 ff. II, 115 f. Billeter, Griech. Anschauungen über die Ursprünge der Kultur (1901). Apelt Die Ansichten d. griech. Philosophen üb. d. Anfang d. Cultur (1901) Graf. Leipz. Stud., VIII, 1 ff. Pöhlmann, Gesch. d. ant. Kommunismus u. Sozialismus, I, 109 ff.; II, 3 ff. Rohde, Gr. Rom². 210 ff. Dümmler, Akademika, 216 ff. Norden. N. Jahrbb., S.-B. XIX, 411 ff. Hirzel, Αγραφος 20025, 75 ff. Gruppe, Griech. Mythologie, 447 ff.

<sup>2)</sup> Plat. Phaedr. 274 C-275 A.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, Plat. Phaedr. 275 C-D 276 D. Cp. Leg. 811 E.

память, не убяваеть-ли живую воспримливоть въ слову?1) Пясьмо быть можеть и содействуеть больше, нежели устная рычь, распространенію знанія или знаній; но если устное слово можеть знать, къ кому оно обращается, то слово чисьменное не мож тъ знать, кто къ нему обратится, кто и какъ имъ воспользуется. А въдь / далеко не всякій съумбеть воспользоваться имъ какъ следуеть, - такъ, какъ того желалъбы авторъ сочиненія. Читателю самому, безъ личнаго руководства автора, трудно разобраться въ сочинении, расчитанномъ можетъ-быть лишь на тесный кружокь посвященныхъ. Но еще трудне ему разобраться—сдёлать надлежащій выборь—среди все новыхь и новыхъ выходящихъ въ свътъ сочиненій?). А между тымъ. — разсуждаетъ царь, кое-кавъ нахватавшись мудрости изъ разныхъ - быть можетъ случайно подвернувшихся подъ-руку - сочиненій, иной читатель будеть считать себя многознающимъ, на самомъ дълъ оставаясь невъждой, -- будетъ думать, что онъ мудрецъ и на самомъ дёлё, тогда какъ онъ только лжемудрецъ, кажущійся мудрецъ, не σοφός, а  $\delta \circ \xi \circ \sigma \circ \phi \circ \varsigma^3$ )... Не безъ основаній предполагають ), что Платонъ передаеть здісь подлинныя мысли своего великаго учителя; мы зваемь, что Сократь ничего не писалъ<sup>5</sup>), — какъ потомъ и нѣкоторые другіе видные философы, напр., Аркесилай или Карнеадъ6).

Не оставлены были безъ возраженій и указанія на благод'єтельную роль письменности въ сфер'є «международных» <sup>7</sup>) и гражданскихъ

<sup>&#</sup>x27;) Plat. Phaedr. 275 A. 276 A. Cp. Leg. 814 C sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Plat. Phaedr. 275 A—278 B. Cp. Theaet. 164 E. 169 D sq 171 C. 184 A. Protag 329 A. 347 D. sq Cp. также выдазки противъ діалога "Фэдръ" у Исократа, хата тых осфістых, XIII, 12 sq.

<sup>3)</sup> Plat. Phaedr. 275 A-B.

<sup>4)</sup> Cp. Bruns, D. literarische Porträt d. Griechen, 225 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Schanz, *Hermes*, XXIX, 597 ff, даже разсказъ о томъ, что Сократъ складывалъ стихи въ тюрьмъ, считаетъ измышленіемъ Платона (Phaed, 60 D sqq.).

<sup>6)</sup> Plut. de Alex. fort. 1, 4: χαίτοι γε οὐδὲ Πυθαγόρας ἔγραψεν οὐδὲν οὐδὲ Σωχράτης οὐδὲ 'Αρκεσίλαος οὐδὲ Καρνεάδης, οἱ δοχιμώτατοι τῶν φιλοσόφων. О Карнеадь—ср. Diog. L. lV 65; къ нему повидимому (ср. Crönert, Hermes, XXXVIII, 365) относится и показаніе: αὐτος τῆς συγγρα[φῆς] ἀπέστη въ Academicorum philos. Index Herc. р. 66 Mekler; объ Аркесилать разсказывали (хотя и не совствът согласно), что онъ вовсе не писалъ, или что онъ жегъ книги (Acad. Ind., р. 68 sq. M.; Diog. L., IV, 32); то же разсказывали и о Метроктъ (D. L., VI, 6)

<sup>7)</sup> Характерны слова царя ('Аργείων) Пеласта египетскому κήρυξ въ Ίκέτιδες Эсхила, 946 sqq.: ταὐτ' οὐ πίναξίν ἐστιν ἐγγεγραμμένα οὐδ' ἐν πτυχαῖς βίβλων κατεσφραγισμένα, σαφὴ δ' ἀκούεις ἐξ ἐλευθεροστόμου γλώσσης.

вопросъ о значени письменности въ дѣл в законодательства; вопросъ о значени письменности въ дѣл в законодательства; вопросъ этотъ свелся въ вопросу о томъ, какіе законы выше, — законыля открытые людямъ богами, вложенные въ ихъ сердца природой, вѣчные, неизмѣнные, или законы начертанные самими людьми, не умѣющими, конечно, ни предусмотрѣть всего, ни даже достаточно полно и ясно выразить и то, что ими предусмотрѣно<sup>3</sup>); отправляясь отсюда, дошли-было даже до мысли, что лучше, нежели писанные законы, правитель, который служилъ бы олицетвореніемъ, воплощеніемъ закона, одушев теннымъ закономъ<sup>3</sup>).

Τὸ γὰρ γράμμα ἀποκταίνει, τὸ δὲ πνεῦμα ζωοποιεῖ (буква убиваеть, духъ животворитъ)—такъ резюмируеть эти возраженія едлинистическириторически образованный апостоль Павель<sup>4</sup>).

Въ основания этихъ возражений и оговорокъ, направленныхъ противъ безусловнаго восхваления письменности, лежало, разумъется, сознание,—что если и вообще слово безсильно полно и точно передать овладъвшия человъкомъ, одушевляющия, волнующия его мысли, то слово

<sup>1)</sup> Cp. Hirzel, Aypamos vouos, 21 ff. 51 f. 59 ff. Hirzel, Der Eid, 52 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Plat. Polit. 294 A (ὅτι νόμος οὐχ ἄν ποτε δύναιτο τό τε ἄριστον καὶ τὸ δικαιότατον ἀκριβῶς πᾶσιν ᾶμα περιλαβών τὸ βέλτιστον ἐπιτάττειν). Leg 968 D. Arist. Polit. 1282 b 4 sqq. (ἐξαδυνατοῦσιν οἱ νόμοι λέγειν ἀκριβῶς); 1287 b. 17 sqq. (τὰ μὲν ἐνδέχεται περιληφθηναι τοὶς νόμοις, τὰ δὲ ἀδύνατα) Rhet. 1374 a 27 sqq. Eth. Nic. 1137 b 22 sqq. 'Αθ. πολ. 9. Isocr. VII 39 sqq. Keil, Die Solonische Verfassung, 157 ff.—Cp. Hirzel, Αγραφος νομος (1900).

<sup>\*)</sup> Plat. Politic. 294 A sqq.: τρόπον τινά μέντοι δήλον ότι της βασιλικής έστιν ή νομοθετική το δ' άριστον ου τους νόμους έστιν ίσχυειν (τον δέ γε νόμον όρωμεν σγεδον έπ'αυτό τούτο ξυντείνοντα), άλλ' άνδρα τον μετά φρονήσεως βασιλιχών ώσπερ ο χυβερνητής... οὐ γραμματα τιθείς άλλά την τέγνην νόμον παρεγόμενος, σώζει τοὺς συνναύτας, οῦτω καὶ παρά τῶν ούτως άργειν δυναμένων όρθη γίγνοιτ' αν πολιτεία, την της τέχνης ρώμην των νόμων παρεχομένων χρείττω; Arist. Pol. 1286 a, 8 sqq.: πότερον συμφέρει μάλλον ύπο τοῦ ἀρίστου ἀνδρὸς άργεσθαι ή ύπο των άριστων νόμων, δοχεί δή τοίς νομίζουσι συμφερειν βασιλεύεσθαι το χαθόλου μόνον ὁ νόμος λέγειν, άλλ' οὐ προς τὰ προσπίπτοντα ἐπιτάττειν. ώστε ἐν ὁποιφοῦν τέγνη το жата тріццат' ірукіч прівоч. (Самъ Арнототель полемизируеть съ "Политикомъ" Пла-ΤΟΝΑ, СЧИТВЯ ούτε συμφέρον, ούτε δίχαιον ένα χύριον είναι πάντων, ούτε μη όντων νόμων, άλλ' αὐτον ώς δντα νόμον, ούτε νόμων δντων,—cp. Politic. 302 Ε: μοναρχία ζευχθεῖσα εν γραμμασιν άγαθοίς, ους νόμους λέγομεν). Just. Nov. 105, 4: καὶ αὐτος ὁ Θεος... νόμον αὐτην (την βασιλείαν) εμψυχον παταπέμψας τοις ανθρώποις. Themist. or. 19, p. 228 a: βασιλείαν πατέπεμψεν δ θεος, δπως αν είη παταφυγη τω ανθρώπω από του νόμου του άπινήτου έπι τον έμπνουν καὶ ζώντα. Cp. Kaerst, Studien z. Entwick. u. theor. Begrund. d. Monarchie im Altertum, 14 ff.—О пословиць: нирф каі разідеї чоноє аграфоє (Porf. ad Hor. s. П, 3, 188: cp. Philologus, LII, 567 f.

<sup>4)</sup> Ad Cor. II, 3, 2 sqq.

письменное въ этомъ отношеніи еще несравненно безсильнѣе, нежели слово устное<sup>1</sup>). И намъ, конечно, не совсѣмъ чуждо это сознаніе, не разъ высказанное и въ новой литературѣ<sup>2</sup>); но, оставивъ позади себя нѣсколько тысячелѣтій распространенія письменности и нѣсколько стольтій распространенія книгопечатанія, мы не могли не утратить если не ясность, то свѣжесть и живость этого сознанія.

Еллины особенно живо должны были чувствовать существенное различіе между словомъ, когда оно говорится и слушается, и словомъ, когда оно пишется и читается: еллины особенно живо должны чувствовать тесную связь мысли именно съ устнымъ словомъ. Мы знаемъ, что даже въ болъе-позднее время, когда письменность повидимому стала уже почто такимъ же обычнымъ и привычнымъ средствомъ для цівлей литературы, какимъ теперь служитъ печать, еллины все еще предпочитали писать устами и читать ушами (или глазами и ушами). Авторъ литературнаго произведенія предпочиталь не самъ писать его, а диктовать — если имълъ кому доктовать3), — и раньше чъмъ его на книжный рынокъ, онъ обыкновенно прочитываль его въ литераторовъ или цънителей литературы. — такъ что письменному изданію въ свътъ произведенія предшествовало устное его изданіе д. Само собою разумъется, что и вообще въ «вружкахъ» нерьдко читались — т. е. читались и не самими авторами — литературныя произведенія<sup>5</sup>). Но и тоть, кто пріобр'яль или добыль себ'я рукопись сочиненія, если онъ не зна-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, Cp. Plat. Phaedr. 276 A: τον τοῦ εἰδότος λόγον λέγεις ζῶντα καὶ ἔμψυχον, οδ ό γεγραμμένος εἴδωλον ἄν τι λέγοιτο δικαίως.

<sup>3) &</sup>quot;Der Mensch eigentlich nur berufen ist, in der Gegenwart zu wirken. Schreiben ist ein Missbrauch der Sprache, stille für sich lesen ein trautiges Surrogat der Rede" (Goethe).—"Ръчь переданная знаками письменъ представляеть ньчто обманывающее (Etwas täuschendes), скрывая полноту и энергію содержанія, къ которому относятся ея слова" (Lazarus). Ср. Nietzche, Jenseits v. Gut u. Böse § 246 f. Philippi, Die Kunst der Rede, 229 ff. Ср. также Горнфельдъ, Муки слова, Сбори. ж. "Русск. Боз", П, 73 сл.; Батюшковъ, Въ борьбъ со словомъ, Жури. Мин. Н Просв. 1900, 2, 209 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. Norden, Antike Kunstprosa, 954 ff. (гдѣ не указано самое раннее сюда относящееся свидѣтельство: Jsorr XII, 231).

<sup>4)</sup> Rohde, Gr. Rom<sup>2</sup>., 326 ff. 379 f.; Kl. Schr., I, 265 f. II 445 f. Dziatzko, Untersuchungen, 149 ff. Cp. H. Schöne, Platons unvollendete Petralogieen, 28 ff.

<sup>6)</sup> Такъ уже у Plat. Phaed. 97 В sq (отсюда, вѣроятно. и сообщеніе Di g. L. III 37, что Платонъ самъ читалъ въ Аеннахъ своего "Фэдона"). -- Характерно выраженіе Апокалипсиса, 1, 3: μαχ πριος ὁ ἀναγινώσκων καὶ οἱ ἀκούοντες τοὺς λόγους τῆς προφητείας καὶ τηροῦντες τὰ ἐν αὐτῆ γεγραμμένα.

комвися съ немъ въ чтенів состоявшаго при его особъ «чеца»<sup>1</sup>), а чаталь самъ, — чаталь обыкновенно не про себя, а вслухъ, какъ тотъ евнухъ, хранитель сокровищъ царицы зеіопской, о которомъ разсказывается въ Дѣяніяхъ апостольскихъ<sup>2</sup>). Нерѣдко поэтому и въ тѣхъ сочиненіяхъ, какія вовсе не были расчитаны на произнесеніе, вмѣсто термина «чататели» употреблялся терминъ «слушатели»<sup>3</sup>); съ этимъ стоить въ связи, конечно, и то, что елинамъ не были извѣстны наши подстрочныя примѣчанія<sup>4</sup>), или наши «оглавленія»<sup>5</sup>).

Итакъ, даже и въ ту пору, когда письменность очень прочно утвердилась въ обиходъ еллинской литературы, еллины, все больше пользуясь ею, старались по-возможности игнорировать ея существованіе, уръзывать ея значеніе. Имъ такъ и не довелось дойдти до такого разрыва между мыслью и ея выраженіемъ—словомъ, ръчью, до какого дошли мы; недаромъ то в другое понятіе, т. е. и «мысль», и «ръчь» обозначались у нихъ однимъ терминомъ— $\lambda$ о́ $\gamma$ о $\varsigma$ 6), и такое же двойное значеніе имълъ у нихъ и терминъ миеъ,  $\mu$ о̀ $\vartheta$ о $\varsigma$ 6. Но, чувствуя гораздо непосредственнъе, нежели мы, живую связь между мыслью и выра-

<sup>&#</sup>x27;) ἀναγνώστης, ὑπογραφεύς (не непремънно рабъ). Ср. О. Jahn, Hermes, Π, 420; Rohde Gr. R.\*, 520 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta Ap. 8, 26 sqq. Lucian. adv. indoct., 2. Diog. L. VII 2. Cp. Norden, Ant. Kunstpr., 6. Peter, N. Jahrb. f. d. kl. Alt., I, 641.

<sup>3)</sup> Οἱ ἀκούοντες, ἀκροώμενοι, ἀκροαταί (οἱ φιληκοοῦντες, Polyb. Ш, 57, 4); ср. λέγειν вивсто γράφειν (напр., Isocr. IX, 8: περὶ μὲν γὰρ ἄλλων... λέγειν τολμώσιν οἱ περὶ τὴν φιλοσοφίαν ὄντες, περὶ δὲ τῶν τοιούτων οὐδεὶς πώποτ' αὐτῶν συγγράφειν ἐπεχεἰρησεν). Ср. примъненіе вообще "неопредвленныхъ выраженій" (ὁ δημοτικῶν λόγος, όδυρόμενοι, κατηγοροῦντες и т. п.) въ витературной (анонимной) полемикъ—so dass es den Anschein hat, als handle es sich um mündliche Äusserungen und zwar um solche, die man noch täglich hören kann, Duemmler Kl. Schr. П 428 ff.

<sup>&#</sup>x27;) Ritschl, Opusc. V 240. Keil, Solon. Verfassung, 179 ff. Kaibel, Text u. Stil d. 'Адуч. Под. des Arist., 16 ff. Norden, Ant. K., 90 f. Crusius, Philologus, LVIII, 479 f. (Man war noch nicht gewohnt—говорить Crusius,—das Auge fur das Ohr arbeiten zu lassen, rechnete also hier ebensowenig mit der räumlichen Anordnung, wie etwa bei den ältesten Titeln).—O цитатахъ ср. Norden, 88 ff. E. Schwarz, Hermes, XXXV, 122 f.

<sup>5)</sup> Т. е. заглавія тлавъ или параграфовъ. Съ этой точки зрвнія характерна и исторія возникновенія заглавій сочиненій (ср. провідка Гераклита, Гекатея, Геродота, Өукидида). Bergk, Gr. Lit.-G., I, 220 ff. Wilamowitz, Euripides Herakles, I', 123 f.— Lohan, De libr. titulis ap. cl. script. Gr. (1890).

<sup>&</sup>quot;) Тщательное—и не безполезное—сопоставленіе текстовъ (или контекстовъ), въ коихъ встрвчается слово  $\lambda \delta \gamma o \epsilon$ , отъ Гомера до Филона, даетъ *Flipse*, De vocis quae est  $\lambda \delta \gamma o \epsilon$  significatione atque usu (1902).

жающей ее ръчью, они гораздо живье, нежели мы, должны были чувствовать и связь между значеніемъ и звуковой стороною слова, т. е. и отдъльныхъ словъ, и составляющейся изъ нихъ речи!). Недаромъ въ платоновской теоріи $^2$ ) происхожденія искусства (въ частности—поэвіи) мысль какъ-бы поглощается словомъ, слово-же какъ-бы звукомъ, а звукъ ставится въ связь съ движеніемъ. Если молодо, поскольку оно радуется жизни, не можеть-такъ поучалъ Платонъ-не можетъ соблюдать покой и тишину, стремится двигаться звучать, если въ этомъ отношеніи люди отличаются только темъ, что имъ присуща уже склонность къ ритму и то естественно, что, какъ только люди захотять или смогуть уйдти отъ тягостей или горестей жизни, они начинають двигаться и звучать соблюдая ритмъ и гармонію<sup>3</sup>). Отсюда пѣсня, или сказъ<sup>4</sup>) и пляска, или мимическое действо<sup>5</sup>); отсюда объединяющая собою песню и пляску, соединяющая въ себъ движеніе и звукъ музыка<sup>6</sup>). Проистекая изъ общаго

¹) Οτь грековъ поэтому ведеть начало и теорія "ономатопоэтическаго" образованія языка, предполагающая соотвітствіе между значеніємь τῶν τε ὀνομάτων καὶ ρημάτων и составляющими икъ φθόγγοι (στοιχεῖα) καὶ συλλαβαί (ср. особенно платоновскій дівлогь Κράτυλος). Steinthal, Gesch. d. Sprachwissenschaft bei d. Gr. u. R. 1² 99 ff. Cp. Kretschmer, Einleit. in d. Gesch. d. griech. Sprache, 1 f.—Очень характерна съ этой точки зрівнія пародія Aristoph. Ran. 1349 на Eurip. El. 437 (ср. Bruchmann, Psychol. Stud. z. Sprachgesch., 151 f.).—О соотношеній между звуковой стороною и значеніємъ словь (конечно, не изначальномъ, не прямомъ и не устойчивомъ) ср. Wundt, Völker-рвусьюю [ 1, 1, 323 ff.; 2, 421 ff. 588 ff.

э) Эта теорія не устанавливается непосредственно, а такъ-сказать читается между строкъ въ Νόμοι Платона (653 С sqq. и passim). О не полной отчетливости мысли, выраженій и терминовъ въ этихъ отдълахъ діалога ср. Ritter, Platos Gesetze, Kommentar. 15 ff. 72 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Plat. Leg. 653 D sqq. 664 E sq. Cp. 673 D. 816 A.

<sup>4) &#</sup>x27;Ωιδή—μεμ φωνής χίνησις, φωνή. Cp. 655 D (τὰ ἡηθέντα ἢ μελφδηθέντα). 801 C (ἡημασιν ἢ χαὶ χατὰ μέλος). 664 A (ἔν τε ψόαις χαὶ μόθοις χαὶ λόγοις).

<sup>5)</sup> Ορχησις—нан σώματος χίνησις; чрезъ χινείσθαι τῷ σώματι, т. е. σχήμασι (какъ н чрезъ ἄδειν, или μέλεσιν) исполняются и μιμήματα τρόπων, совершается μίμησις,—одна изъ главныхъ задачъ искусства (Leg. 655 D sq.).

¹) Собственно музыка (μουσική въ твсномъ смыслв) разсматривается въ "Законахъ" обыкновенно (хотя и не вполнв послвдовательно), какъ одно неразрывное цвлое съ пвснею (какъ μέλος),—сводясь къ φωνής κίνησις, φωνή, φθέγμα. Но къ τδ κατά τήν φωνήν относятся не только άρμονίαι, но и ρυθμοί (Leg. 672 E). Характерно также сочетаніе (т. е. раздвленіе): ρυθμοῦ ἡ μέλους ἡ ρήματος (656 C), ρήμασι τε καὶ μέλεσι καὶ τοῖς ρυθμοῖς (669 B); τὸ μέλος—читаемъ Resp. 398 C—ἐκ τριῶν ἐστι συγκείμενον, λόγου τε καὶ άρμονίας καὶ ρυθμοῦ. Cp. Leg. 673 D.—Ψιλή κιθάρισις или αὐλησις (πλην όσον ὑπὸ δρχησίν τε καὶ φδήν Leg. 669 E sq.) оказывалась вообще въ положеніи γραφικής (или πλαστικής), ко-

источника, взаимно обусловливая (т. е. опредёляя и пополняя) другь друга, пёсня, или сказъ, пляска, или дёйство, и музыка лишь постепенно расходятся въ разныя стороны, лишь постепенно привыкають обходиться другь безъ друга<sup>1</sup>).

Такова «теорія» Платона<sup>2</sup>), прямолинейная, какъ всё теоріи. Изъ нея нельзя, конечно, объяснить развитіе литературы, но и безъ нея нельзя объяснить развитіе еллинской литературы. Мы видимъ, что пізніе, или сказываніе, дійство, или пляска и музыка въ иныхъ случаяхъ и потомъ остаются (или оказываются) здібсь соединенными вміте, напр., въ дионрамої, номіт или въ драміті,—какъ всё

торую Платонъ, повидимому, не зналъ, куда пристроить—къ брупос, или къ фб $\hat{\eta}$ , т. е. къ суйрата, или къ ра $\hat{\eta}$  (Leg. 656 E sq. 669 A. Cp. 672 E: το δέ γε хата τὴν τοῦ σώματος χίνησιν ροθμόν μὲν χοινὸν τἢ τῆς φωνῆς εἰχε χινήσει, σχῆμα δὲ ίδιον). Кстати: платоновская (и ари-тотелевская) μίμησις въ примъненіи къ искусствамъ движенія могла бы получить нѣкоторое разъясненіе съ тѣхъ же точекъ эрѣнія (Hildebrand, Das Problem der Form in d. bild. Kunst², 5 ff.), съ какихъ разъясняется (ср. Lōwy, Die Naturwiedergabe in d. ält. gr. Kunst, 1900) μίμησις въ γραφική и πλαστική.

<sup>&#</sup>x27;) Соединеніе ώδή (μέλος) σε δρχησις выражается прежде всего въ χοροί (ἀπὸ τῆς χαρᾶς!), въ которые боги (Музы, Аполлонъ, Діонисъ) соединяють людей—ώδαῖς τε καὶ ὀρχήσεσιν (Leg. 653 D sqq.; ср. 665 A: τἢ δὴ τῆς κινήσεως τάξει ρυθμός ὄνομα εἴη, τἢ δ' αὕ τῆς φωνῆς άρμονία ὄνομα προσαγορεύοιτο, χορεία δὲ τὸ ξυναμφότερον κληθείη). Leg. 673 D: τὸ ἀνθρώπινον ζῶον αἴσθησιν λαβὸν τοῦ ρυθμοῦ ἐγέννησέ τε δρχησιν καὶ ἔτεκε, τοῦ δὲ μέλους ὑπομιμνήσκοντος καὶ ἐγείροντος τὸν ρυθμοῦ κοινωθέντ' ἀλλήλοις χορείαν ἐτεκέτην (cp. 816 A: ὅλως δὲ φθεγγόμενος, εἴτ' ἐν ώδαῖς εἴτ' ἐν λόγοις, ήσυχίαν οὸ πάνο δυνατός τῷ σώματι παρέχεσθαι πᾶς). 669 D: διασπώσι οἱ ποιηταὶ ρυθμόν μὲν καὶ σχήματα μέλους χωρὶς, λόγους ψιλοὺς εἰς μέτρα τιθέντες, μέλος δ'αῦ καὶ ρυθμόν ἄνευ ρημάτων, ψιλὴ κιθαρίσει τε καὶ αὐλήσει προσχρώμενοι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Finsler, Platon u. d. Aristotel. Poetik, 194 f., сближаеть положенія Платона съ положеніями Бюхера (Arbeit und Rhythmus); еще ближе стоить теорія Платона къ теорін акад. А. Н. Веселовскаго—о "синкретизив первобытной поэзін", т. е. "сочетаній ритиованныхъ, орхестическихъ движеній съ пъсней-музыкой и элементами слова" (Три главы изъ исторической поэтики, 1899, гдѣ, стр. 50 сл., указываются и другія теоріи,—и гдѣ съ данными другихъ литературъ постоянно сопоставляются и данным греческой литературы). Ср. Bücher Arbeit u. Rhythmus³, 342 ff. 397 ff.; также Вгисьмами, Роетік, 31 ff.; Гроссе, Происхожденіе искусства, 193 сл.—Объ отношеніи ученій Аристотеля къ ученіямъ Платона ср. Finsler, 195 ff.

<sup>\*)</sup> Arist. Poet. 1447 b: εἰσὶ δέ τινες (τέχναι) αι πᾶσι χρῶνται τοῖς εἰρημένοις, λέγω δὲ οἶον ρυθμῷ καὶ μέλει καὶ μέτρω (cp. 1447 a: ἐν ρυθμῷ καὶ λέγω καὶ άρμονία), ὥσπερ ῆ τε τῶν διθυραμβικῶν ποίησις καὶ ἡ τῶν νόμων καὶ ἢ τε τραγωδία καὶ ἡ κωμωδία. Cp. ὑπορχήματα, προσόδια, παιᾶνες, ἐμβατήρια, πυρρίχαι, παρθένεια, ὑμέναιοι, ἐπιλήνια, βουκολικά и другія γορεύματα, τακκο δοιοслуженія съ ихъ дѣйствами (δρώμενα, или μιμηματα τῶν περὶ τὸν θεόν); cp. τακκο cooσιμοніе у Athen. 196 a sqq. περὶ τὴς ἐν ᾿Αλεξανδρεία γεγενημένης ὑπὸ Πτολεμαίου τοῦ Φιλαδέλφου βασιλέως πομπῆς. Ο сценѣ уборки винограда на щитѣ Ахиллея (Jl. XVIII, 561 sqq.) см. Reichel, Homer. Waffen³, 155 f.

эти три элемента нашли себъ мъсто и въ представленіяхъ скомороховъ, которые, подъ разными названіями — в между прочемъ подъ названіемъ софистовъ1), -- бродили и въ раннее, и въ позднее время по Елладъ, -- какъ бродили они и по другимъ странамъ, и по Руси, -- играя въ гусли и въ гудки и во всякія игры, чиня безчинное скаканіе и плясаніе (часто-наложивъ на себя хари, или личины и платье скоморожское), распъвая пъсни, или сказки сказывая небылыя, и загадки загадывая, а то и волховствуя, или чародействуя 2). Никогда, вероятно, представленныя вмёсте пеніе, плясаніе и гуденіе не бывали представлены равномърно. Два изъ этихъ трехъ елементовъ могли даже совсъмъ заслонять или поглощать собою третій-какъ у тёхъ поющихъ и плящущихъ у храмовъ нищихъ, о которыхъ упоминается въ Риторикъ Аристотеля<sup>3</sup>); гораздо чаще, впрочемъ, пъніе соединялось не съ плясаніемъ, а съ гудъніемъ4). Или даже одинъ изъ этихъ трехъ элементовъ могъ заслонить собою два остальныхъ5). Такъ, пъніе неръдко, конечно, поглощало собою и плясаніе, и играніе, переходя даже постепенно въ сказываніе<sup>6</sup>): пъвцы эпическихъ пъсней (былинъ или балладъ), въ Одиссев еще выступающіе съ киеарой (точніве—съ формить), потомъ обращаются въ рансодовъ-сказителей, сначала (какъ и ораторы гомеровскаго в $\dot{a}$ ча $^7$ ))

<sup>1)</sup> μίμοι, μιμφδοί, μιμολόγοι, μίμαυλοι, φλύατες, διαηλισταί, ίλαρφδοί, σιμφδοί, μαγφδοί, λυσιφδοί, γελωτοποιοί, θαυματοποιοί, γόητες, κίναιδοι, ήθολόγοι, βιολόγοι, άρεταλόγοι, άγυρταί, πλάναι, σοφισταί η πρου.; ο названін σοφισταί (Athen. 621 f; cp. χειρόσοφοι)—Tiele, N. Jahrbb. f. d. kl. Alt., IX, 410. Cp. ρωμαιστής депосской надписи BCH. IX, 147 (Wilhelm, Jahresh. d. österr. arch. Inst. III, 49 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ—словами древнерусскихъ памятниковъ (ср. В. Миллеръ, Очерки р. нар. словесности, 22 сл.; Пыпинъ, Исторія р. литер. ІІІ¹, 19 сл.; Веселовскій, Разысканія въ области р. дух. стиха, VII, 128 сл.)—можно охарактеризовать общія черты—крайне разнообразной въ частностяхъ—дъятельности древнегреческихъ скомороховъ. Ср. Reich, Der Mimus, I, 12 ff. 417 ff.

<sup>\*)</sup> Arist. Rhet. 1401 b: δμοιον δε καὶ ὅτι ἐν τοῖς ἱεροῖς οἱ πτωγοὶ ἄδουσι καὶ ὀργοῦνται.

<sup>4)</sup> Ср. μέλος, μέλη (μελοποιοί)—понятіе, въ которомъ (такъ же, какъ въ ώδή—φωνῆς πίνησις "Законовъ" Платона) сливаются алкмановскія єπη и μέλη (Alcm. fr. 17 В.: єπη τάδε καὶ μέλος 'Αλκμὰν εὖρεν).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cp. Arist. Poet. 1447 a.

<sup>6)</sup> О соединеніи съ нграніємъ не пѣнія, а сказыванія, т. е. о мелодекламацін— Xenoph. qu. conv. VI, 3 sq.; [Arist.] Probl. XIX; [Plut.] de mus. 28; Athen. 636 b; Hesych. хатадотті. Ср. Варнеке, Филол. Обозр., XX, 67 сл.

<sup>7)</sup> Jl. XXIII 567 sqq. I 234. VII 412. X 328. Od. II 36 sqq. XVIII 103.

съ жезломъ въ рук $\dot{\mathbf{b}}^1$ ), а стало-быть бевъ квеары $^9$ ), а потомъ даже и бевъ жезла, — зато иной-разъ можетъ-быть съ фармахом муймус, съ папирусомъ, по которому рецитируется, напр., Батрахоміомахія, —какъ (правда не безъ комизма) указывается во вводныхъ стихахъ дошедшаго ло насъ ея текста3).

Но если пъніе могло переходить иногда въ сказываніе, то сказь существоваль искони и рядомъ съ пъснею4). Иногда сказъ соединялся съ пѣсне $n^{b}$ ); иногда одно и то же содержаніе и пѣлось, и сказывалось, служило предметомъ то пъсни, то сказа6). Но и внъ всякой связи съ пъснями, много ходило всегда у еллиновъ и сказокъ, и басней, легендъ, разсказовъ7). Ихъ сказывали и странствующіе разказчикиновеллъ.

<sup>1)</sup> Уже Hes. Theog. 30 sq. Ср. Веселовскій. Три главы, 151 сл.; собранныя здёсь данныя-заметимъ истати-позволяють делать сближенія между схотором (или равося, ср. fasces) пънцовъ, или рапсодовъ-и скитала (de scytala-ср. Leopold, Mnemosyne, XXVIII, 365 sqq.), какъ, съ другой стороны, разъясняють μαντικάς τινας ψήφους, или zλήρους (Pind. Pyth. IV 189 sq. Eurip. Phoen. 838. Hipp. 1057).--О пвин подъ аккомпанименть лиры отрывка изъ Ерүп Гесіода еще во времена Плутарха.—Plut. qu. conv. IX, 2.

3) Cp. Wilamowitz-Möllendorff, Timotheos, Die Perser, 85.

Batrachom. 2 sq.: ἀριδῆς, ἢν νέον (Ludwich: νῦν) ἐν δέλτοισιν ἐμοῖς ἐπὶ γούνασι θηκα (L.: θήσω).

<sup>4)</sup> Плутархъ (которому-кстати-принадлежитъ замъчаніе: μείζονας παραλλαγάς αί ήλιχίαι περί εχαστον ήμων ποιούσιν η χοινή περί πόλεις. γνοίη γάρ αν τις ίδων τάς 'Αθήνας έτει τριαχοστῷ. καὶ τὰ νῦν ἤθη καὶ κινήματα παιδιαί τε καὶ σπουδαί καὶ γάριτες καὶ ὀργαί τοῦ δήμου πάνυ γε τοῖς παλαιοῖς ἐοίκασιν, de ser. num. vind. 15) cooбщаєть, что сказываніе сказокъ (ийдог укроитаг) опто очнимя изя образовя выинскаго праздника тол , Саходогом (Lines. 23), κακτ μ ωσγοφορικά μέλη. Cp. Mommsen, Feste der Stadt Athen, 283 ff. Pfuhl, De Atheniens, pompis sacris, 49 sqq.

Ср., напр., присказку (ἐπίρρημα), прибавлявшуюся къ пъсенкъ, какую пъли на Родосъ дъти, обходя дворы, требуя себъ угощенія, когда (какъ на извъстной амфоръ изъ Вульчи, Baumeister, Denkm., Abb. 2128) прилетить первая ласточка, Bergk. PLGr. III 671. Ср. Ф. Ф. Зълинскій, Филол. Обогр., XI, 187 сл.—Е. Meyer, Forsch. z. ült. griech. Gesch. II, 236 ff.

<sup>•)</sup> Crusius Philloogus, LIV, 726 ff. Cp. τακже Pind. Nem. XI, 17 sq. (ἐν λόγοις δ'άστων άγαθοῖσί μιν αἰνεῖσθαι χρεών καὶ μελιγδούποισ: δαιδαλθέντα μελιζέμεν ἀοιδαῖς), Pyth. 1 94 и Nem. VI, 30 (ἀοιδοί και λόγιοι). Гомеровскому ἀοίδιμος соответствуеть геродотов-CROS yourse.

<sup>7)</sup> Эτη μυθοι (λόγοι, απόλογοι, αίνοι, πλάσματα, διηγήματα—напр. ἐμπορικά διηγήματα, Polyb. IV, 39, 11) ждуть еще бодъе пъльнаго обследованія (или обследованій), особенно съ сравнительно-исторической точки зрвнія. Ср. - кром'в общихъ обзоровъ греческой литературы (болье обстоятельно - Sittl, G. d. gr. Litt. I, 9 ff.)—Rohde, Gr. Rom. 2 12 ff. 178 ff. 578 ff. Wilamowitz, Euripides Herakles I' 96 ff. u Hippolytos, 35 ff. Crusius, Philologus, LIV, 710 ff.; LV, 1 ff. E. Meyer, Forschungen, II, 236 ff. Zielinski, Die Märchenkomödie in Athen (1885). Ludwich, Die homer. Batrachomachia,

спеціалисты, вродѣ упоминаемаго у Аристофана Филепсія<sup>1</sup>); но эти сказки и басни сказывались и дома—дѣтямъ или дѣвушкамъ матерями, кормилицами, или нянями, старухами (прототипъ дуэній),—такъ что «старушечьи сказки» вошли даже въ пословицу<sup>2</sup>), какъ общимъ мѣстомъ рано сдѣлалось и замѣчаніе, что «женщины особенно содѣйствуютъ сохраненію устарѣлой рѣчи»<sup>3</sup>).

Итакъ, сказъ существовалъ всегда рядомъ съ пѣснею. Одинаково не правы были поэтому и тѣ античные писатели, которые утверждали, что поэзія древнѣе про $\mathbf{s}\mathbf{u}^4$ ), и тѣ, которые утверждали, что проза древнѣе поэзі $\mathbf{u}^5$ ). Художественная литература въ стихахъ и развилась, и фиксировалась у еллиновъ, конечно, раньше, нежели художественная литература въ проз $\mathbf{b}^6$ ); мало того, мы ясно видимъ, какъ тѣсно отдѣль-

٦

<sup>1</sup> ff. 33 ff. Климеръ Сказочные мотивы въ исторіи Геролота (1903). Kretschmer, Einl. in d. 'G. d. gr. Spr. 85 ff.; также Kleine Schriften von Rohde, труды Usener'a и Roscher'a. О популярности сказочныхъ персонажей или мотивовъ свидётельствують часто встрівчающіяся у боліве-раннихъ поэтовъ выраженія вродії слідующихъ: Тідомоїо удрійстароє, Мідаю хаї Кімораю μάλιον, Πάλοπος βασιλεύτερος, (Тутт. 12. 5 sqq. В.), πλείονα Σισύφου, ο κάστερος 'Αρποιών (Theogn. 702. 715), χράσσων Νίνου (Phocyl. 5) или: (περ) κεφάλας μάγας λίθος и т. п. (Alcae. 93; ср. Alcm. 87, Pind. J. VII, 9).

<sup>1)</sup> Aristoph. Plut. 177 (μύθους λέγει). Cp. Rohde Gr. R. 590 ff.

<sup>3)</sup> Plat. Hipp. maj. 286 A. Lysis 205 D.—Cp. Plat. Crit. 110 A στ Paus. I, 18, 5.
3) αί γυναϊκες μάλιστα τὴν ἀρχαίαν φωνὴν σώζουσιν, Plat. Crat. 418 C.—Эτη τόποι κοινοί греческой (н римской) литературы заслуживали бы спеціальнаго обслідованія. Иден: καὶ γυναϊκας παιδευτέον, или: παραπλησίως παιδευτέον τὰς θυγατέρας τοῖς υίοῖς (Платонъ, Плутархъ, Мусоній) нашли себі осуществленіе въ практикі нікоторыхъ государствъ вллинистической впохи (Ditt 523, 8 sqq.: ἀποδείκνυσθαι ἐν ἀρχαιρεσίαις γραμματοδιδασκάλους τρεῖς, οῖτινες διδάξουσιν τοὺς παῖδας καὶ τὰς παρθένους. CIG 3185, 19. Perg. Inschr. 463, 7 sqq. Cp. Philostr. imag. I 12: κόρη καὶ παῖς ἄμφω καλὼ καὶ φοιτῶντε ταὐτῷ διδασκάλφ προσεκαύθησαν ἀλλήλοις).—Римскія аналогін—у Friedländer, Darstell. a. d. Sitteng. Roms, Ii, 468 ff.

<sup>4)</sup> Это—опиравшееся на знакомую намъ теорію Платона (Leg. 653 C sqq.; ср. Arist. Poet. 1448 b, Rhet. 1404 a)—ученіе перипатетиковъ представлено намъ Цицерономъ, de orat. III 184 sq. (Θеофрасть? ср. Bernays, Theophrast, 46), Страбономъ, 18 (Диквархъ, чрезъ посредство Гиппарха? ср. Norden, Ant. K., 33 f.), Плутархомъ, de Pyth. or. 24 (Диквархъ? ср. Hirzel, Der. Dialog, II, 205 ff.; ср. также Schlemm, De fontibus Plut. comment. de aud. poetis et de fort. 1903), Исидоромъ, Огід. І 38 (Варронъ). Ср. Тас., Dial. 12.—Kaibel, Die Prolegom. περὶ χωμωδίας, 21 f., думалъ о зависимости Страбона отъ Посейдонія; но по Посейдонію (περὶ λέξεως)—ποίημά ἐστι λέξις ἔμμετρος ἢ ἔνρυθμος μετὰ χατασχευῆς τὸ λογοειδὲς ἐκβεβηχοῖα (Diog. L. VII, 60).

<sup>4)</sup> Aristid. VIII p. 49 J. Cicer. Orator 185 sqq. Quintil. XII, 10, 40 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Древнъйшимъ болъе-непосредственно доступнымъ намъ памятникомъ греческой прозы—кромъ, конечно, надписей—являются, кажется, отрывки (особенно папирусные) изъ Печте́родос Ферекида, можетъ-быть 2-ой полов. VI ст. (ср. Diels, Sitzb. d. preuss. Akad. 1897, 144 ff. Weil, Et. s. l'antiquité, 122 ss.); Ферекидъ и у древнихъ ученыхъ

ные виды прозаической, т. е. лишенной метра литературы примыкають къ отдёльнымъ видамъ поэтической, т. е. метрической литературы<sup>1</sup>). Но изъ того, что метрическая литература въ художественномъ развити своемъ опередила литературу не-метрическую, еще не следуетъ, что поэзія начала развиваться, или появилась раньше, нежели проза. Оспаривавшіе хронологическій пріоритетъ поэзіи ссылались на то общее соображеніе, что болю близкая къ разговорному языку проза должна была появиться— начать развиваться— раньше, нежели поэзія<sup>2</sup>)—только фиксироваться въ своемъ развитіи ей пришлось позже поэзіи; и этому соображенію нельзя отказать въ извёстной долю убъдительности. Но именно въ примъненіи къ еллинской литературю вопросъ объ отношеніи между поэзіей и прозой гораздо сложнюе, чёмъ это казалось и кажется древнимъ и новымъ ученымъ. Если, по совёту Аристотеля<sup>3</sup>),

<sup>(</sup>обыкновенно впрочемъ наряду съ мнеическимъ Кадмомъ милетскимъ) считался "основателемъ прозы", "первымъ у грековъ писавшимъ soluta oratione (λόσας τὸ μέτρον),"— Стиль отрывковъ ферекида, какъ и другихъ отрывковъ догеродотовской прозы (не исключая и "афоризмовъ" Гераклита), дълаетъ то впечатлъніе, что предъ нами здъсь ύπομνήματα (т. е. конспекты)—и именно на почвъ не достаточнаго еще приноровленія къ письменности (тогда какъ "изъ пъсни слова не выкинешь", отчего и изготовляются потомъ—начиная съ τέχνη Евена, Norden 73,—versus memoriales; ср. Plat. Phaedr 267 A: ἐν μέτρφ λέγειν μνήμης χάριν).

<sup>&#</sup>x27;) Къ эпосу былевому и бытовому (sit venia verbo!)—погографія, т. е. исторіографія, сь географіей и этнографіей (ср. Thuc. I 21; Clem. Al. Str. VI, 267: τὰ Ἡσιόδου μετήλλαξαν εἰς πεζὸν λόγον καὶ ὡς ἱδια ἐξηνεγκαν Εὔμηλός τε καὶ ᾿Ακουσίλαος); κъ эпосу космогоническому, или өвогоническому—Пεντέμυγος; къ эпосу дидактическому и вообще къ дидактической или гномической поэзів (Ἦγα; γνώμαι, или ὑποθήκαι; Фокилидъ, Солонъ, Өвогнидъ; Ксенофанъ, Парменидъ)—философсків трактаты въ прозъ (Гераклить, Демокрить), также парагибавіє (Исократь προς Νικοκλέα, гдѣ, § 43, упоминаются и ὑποθήκαι Гесіода, Өвогнида, Фокилида; къ политическимъ стихотвореніямъ (Солонъ, Өвогнидъ, также Архилохъ и др.)—πολιτικὰ συγγράμματα; κъ ἐγκώμιον ἐπικόν—ἐγκώμιον καταλογάδην (ср. Івост. Ецад. 8 sqq.); къ θρήνος—λόγος ἐπιτάφιος; къ драмѣ (ср. Reich, Mimus I, 354 ff.)—діалогъ. О сходствѣ въ построеніи (т. е. въ раздѣленія на μέρη, съ ихъ обозначеніемъ) между днеирамбомъ и торжественною рѣчью—см. Ітмівсь, Rhein. Мыз., XLVIII, 520 ff.—Ср. Norden, 78. Wilamowits, Herakles, I¹ 101 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aristid. 1. с.: κατά φύσιν γε μάλλον ἐστὶν ἀνθρώπφ πεζῷ λόγφ χρῆσθαι, ὅσπερ γε καὶ βαδίζειν οἰμαι μάλλον ῆ ὀχούμενον φέρεσθαι (ср. Strab. 18). Ср. также и теорію Лукреція, V, 1450 sqq, гдѣ сагтіпа, виѣстѣ съ другими deliciae vitae (picturae, daedala signa) явыяются постепеннымъ результатомъ usus et experientiae mentis pedetemptim progredientis (къ этой теоріи примыкала, конечно, и теорія Діогена эноандской надписи, ВСН XXI, 346 ss., – какъ можно думать по тому, что излагается здѣсь τῶν φθόγγων ἕνεκεν).

<sup>3)</sup> Arist. Poet. 1447 b: πλην οί ἄνθρωποί γε συνάπτοντες τῷ μέτρφ τὸ ποιεῖν... ποιητὰς ποινη πατὰ τὸ μέτρον προσαγορεύοντες. καὶ γὰρ ᾶν ἰατρικὸν η φυσικόν τι διὰ τῶν μέτρων ἐκφέρω-

не придавать рёшающаго значенія наличности или отсутствію метра, — то именно въ еллинской литературё неизмёримо больше, нежели въ какой другой, сглаживалось вообще различіе между «поэзіей» и «провой», различіе и между содержаніемъ, и между стилемъ поэзіи и прозы!). Постепенно, конечно, — отчасти на почвё развитія точности мышленія, отчасти на почвё развитія письменности<sup>3</sup>), отчасти

ιν, ο ότω απλείν είωθησην, ο όδὰν δὲ αοινόν ἐστιν Όμήρω απὶ Ἐμπεδοαλεί πλήν τὸ μέτρον διὸ τὸν μὲν ποιητήν δίασιον απλείν, τὸν δὲ φυσιολόγον μᾶλλον ἢ ποιητήν (cp. Plat. Phaedr. 258 D: ἐν μέτρω ὡς ποιητής ἢ ἄνευ μέτρου ὡς ἰδιώτης). Эτο предостереженіе Аристотеля—не противопоставлять поэзію прозѣ на основаніи лишь такого внѣшняго нризнака, какъ наличность или отсутствіе метра,—мы должны распространить—не на одно содержаніе, но и на стиль литературных ь произведеній: метрическое произведеніе можеть быть прозанческить какъ по своему содержанію, такъ и по своему стилю (ср. напр., стихи софиста Евена, Wilamowitz, Aristoteles u. Athen, II, 404), и, наобороть, произведеніе не-метрическое можеть быть и по содержанію, и по стилю—употребляя тургеневское выраженіе—"стихотвореніемъ въ прозѣ".

<sup>1)</sup> Едва-ли не къ одному яншь отсутствію метра сводится все различіе между стилемъ собственной, метрической поэзіи и стилемъ нівкоторыхъ дошедшихъ до насъ едлинскихъ молитвословій и возглашеній—вродів, напр., авинской молитвы о нисносланіи дожди на нивы (М. Antonin. comm. V, 7), или возглашеній сопровождавшихъ культовыя дійства (напр., едевсинскія мистеріи, см. Foucart, Les grands mystères d'Eleusis, 109 ss.), или заклятій (ср. μη γή βατή, μη θαλαττα πλωτή, Ditt. 280 sq.); таковъ же быль и стиль нівкоторыхъ посвятительныхъ или надгробныхъ надписей VI—V в. (иным изъ нихъ ооединяли даже въ себі и єщь троу, и єщь троу). Ср. Usener, Altgriechischer Versbau, 42 ff. Norden, Ant. K., 30 f. 45 f. (ср. 156 ff.) 626 f. 816 ff. Новійшія разъясненія греческой ритмики (не выходящія, конечно, изъ области очень нуждающихся въ провіркі гипотезъ) все больше вь общемъ ведуть, кажется, къ сближенію между робрюї стиховъ и художественной прозы и къ установленію связи между ритмами и метрами (ср. Віазь, Die Rhythmen d. att. Кипьтргова, 1901; Drerup, N. Jahrbb. S.-B. XXVII, 233 ff., также Weil, Études de littérature et de rythmique grecques, 1902).

<sup>3)</sup> Утвержденіе и распространеніе письменности ведеть из тому, что ею начинають пользоваться не для однихь ύπομνήματα (т. е. краткихь, сокращенных записей для памяти или на память) и не для фиксированія только изустно исполненных или предназначенных для изустнаго (въ томъ числё и сценическаго) исполненія фицата, єπη, λόγοι (о записываніи произнесенныхъ рёчей или лекцій ор. Rohde, Gr. R.² 343 f. Kl. Schr. II, 445 f. 450 f. Armin, Dio v. Prusa, 171 ff.), но и спеціально для соутрациата (прос єхбосіч); см. Plat. Phaedr. 257 D sqq. Какъ ни сближались у грековъ (ср. выше, стр. 14 сл.) эти три категоріи произведеній письменной литературы, но на этой почвѣ постепенно складывалась и та λίξις γραφική (έστι δὲ λέξις γραφική ή ἀκριβεστάτη!), о которой—правда, очень не отчетинво—говорится въ 12 гл. III кн. аристотелевой Риторики (эта Риторика сама представляеть собою—ύπομνημα, конспективную запись лекцій Аристотеля—ср. Матх, Вег. d. Sāchs. Ges. d. Wiss., LII, 241 ff.,—если не конспективныя извлеченія изъ его συγγράμματος, какъ полагаеть Roemer, Aristotelis ars rhetorica², ргаеб., р. XL sqq.). Ср. знаменитое хтірца єς аєї μάλλον η ἀγώνισμα єς το

на почвѣ развитія (т. е. осложненія) метрики—прозаическая, или неметрическая рѣчь все больше расходится съ поэтической, или метрической; но дѣло никогда не доходить до полнаго разрыва: художественная проза всегда заимствуется отъ поэзіи¹), и если иные литературные критики и издають—довольно суровые—законы противъ этого присвоенія чужой собственности²), то эти законы далеко не всѣми признаются даже въ теорій, а тѣмъ болѣе на практикѣ; но зато и поэзія начинаетъ потомъ заимствоваться отъ риторической прозы²). Итакъ, въ сущности всегда близки были между собою и пѣснь, или стихотвореніе, и литературное произведеніе въ прозѣ. А близки между собою они были не потому, что проза развивались изъ поэзіи, или поэзія изъ прозы, а потому, что поэзія и проза развивались у еллиновъ рука-объ-руку, черпая оживлявшую ихъ влагу изъ одного источника— изъ источника Музъ²),

παραχρήμα ακούειν θукидида I 22 (ср. контексть и II 41, 4; кстати: и у Аристотеля I. с. λέξις γραφική противопоставляется λέξις άγωνιστική, и у θукидида, I 22, 2, выставляется ακρίβεια).—Очень карактерна рѣчь ритора IV в. Алкидаманта περί τῶν τοὺς γραπτοὺς λόγους γραφόντων (см. особенно §§ 10. 16 sq. 27 sq. 34), считавшаяся, кажется, и съ "Фэдромъ" Платона (во всякомъ случав съ заключающимися въ немъ мыслями).—Опредвленіе понятія οπόμνημα см. у Lucian. de hist. conser. 16. 48.—Въ гортинскихъ (Місh. 1333, IX, 32. XI, 16. 53; 1184), галикарнаеской (Ditt. 10) и іасосской (Ditt. 96) надписяхъ, какъ и у Аристотеля, Polit. 1321 b, сохраняется названіе μνήμων для άρχη, προς ἢν ἀναγράφεσθαι δεῖ τὰ ἰδια συμβόλαια (въ широкомъ смыслѣ этого понятія), въ которой видятъ (ср. Міtteis, Reichsrecht u. Volksrecht. d. г. К., 171 f.) зародышъ нотаріата.

<sup>1)</sup> Norden, A. K., 16 ff. 30 ff. 73 ff. 91 ff. 145 ff. 429 ff. 813 ff. Wilamowitz Hermes, XXXV, 38 ff. Blass, Die Rhythmen d. att. Kunstpr., 1 ff. 26 ff. Navarre, Essai sur la Rhétorique gr., 92 ss. Θ- Φ. Βεμμικιί Βωσπι. Εσρ., 1898, VI, 68 cm.—Arist. Rhet. 1404 a. ήρξαντο χινήσαι το πρώτον, ώσπερ πέφυχεν, οι ποιηταί. επεὶ δ'οί ποιηταί λεγοντες εὐηθη διά την λεξιν ἐδόχουν πορίσασθαι την δύζαν, διά τοῦτο ποιητική πρώτη ἐγένετο λέξις, οἰον ή Γοργίου. καὶ νῦν ἔτι οἱ πολλοὶ τών ἀπαιδεύτων τοὺς τοιούτους οἰονται διαλέγεσθαι κάλλιστα. Cp. Dionys. de imit. p. 31 Us.: Γοργίας την ποιητικήν έρμηνείαν μετήνεγκεν εἰς λόγους πολιτικοὺς οὐκ ἀξιών δμοιον τον ρήτορα τοῖς ἰδιώταις εἰναι.

<sup>3)</sup> Исократь, Аристотель. Ср. Norden, A. K., 52 ff. 171 ff. Blass, Rhythmen, 9 ff.

³) Norden, A. K., 75 ff. 832 ff. 883 ff. Rohde, Gr. R². 357 ff.—О "тъснъйшей связи съ риторикой всей болъе поздней эпидейктической эпиграмматической поэзіи"— Reitzenstein, Epigramm und Skolion, 115 ff.—Ср. также Ktebs, Die Erzählung v. Apollonius a. Tyrus, 295 ff.

<sup>4) &</sup>quot;Ιππου χρηνη, 'Ιπποκρήνη, 'Αγανίππη, Παγασίς χράνα, Πηγασίς πηγή, χρήνη Έλιχωνίς, Κασταλία (ср. Περμησσός, 'Όλμειός и пр.).—Μούσαι (Μοίσαι) связываются съ источниками, съ χρήναι и особенно съ τῶν ποταμίων ύδάτων πηγαί (оттого онѣ и орестіадеє,—живутъ ἐν σπέσσι, или въ ἄντρα)—потому, что онѣ представляютъ собою лишь одну изъ столь многочисленныхъ разновидностей мнеологическаго понятія νύμφαι (ср. μουσόληπτος —νυμφόληπτος, μουσηγέτης—νυμφηγέτης). Νύμφαι—и богини, и стоять на грани между

покровительницъ мусическаго искусства, тіє рооскі (мусикіи, какъ у насъ передавали въ старину это слово), т. е. искусства, соединявшаго въ себъ и пітіє (со сказываніемъ), и плясаніе (съ дійствомъ), и игра-

богинями и смертными; онъ и дъвы, и стоять на грани между дъвами и женами (какъ первоначально весталки, ср. Dragendorff, Rhein. Mus., LI, 281 ff ); иныя изъ нихъ оказываются матерями (отъ бога-моря, ср. Od. I 71 sqq., или рѣки) или супругами основателей "автохтоннаго" племени, рода или города (нередко при этомъ матерями близнецовъ; ср. Торо въ Одиссеъ, XI, 235 sqq., и у Софокла; другіе примъры у Usener, Rh. Mus. LIII, 340 ff.; но сюда-же относятся и Едіхов и Кідагров, а также Ромуль и Ремъ); онв же-пестуньи (τροφοί; ср. 11. VI, 132: μαινομένοιο Διονόσοιο τιθήναι, въ Νυσήιον, т. е. въ стран $^{+}$ в ним $\phi$ ъ, ибо νύμ $\phi$ α=νῦσα $_{1}$ ; СІА III 351: Νύσ $\alpha$ ς τροφοῦ Πειθοῦς), или вдохновительницы (какъ Egeria) миническихъ Kulturtrager'овъ, особенно представителей музыки, пенія, вообще уоргія; (тогда какъ inter arma one silent, такъ же, какъ и Пывы); на этой почвъ и вырисовываются (уже у Гомера и Гесіода) Мобозі (въ единственномъ и во множественныхъ числахъ); ихъ имя уже Пиндаръ (fr. 118 В.: μαντεύει, Μοΐσα, προφατεύσω δ'έγω) Сближаль съ μαντεύειν (т. е μαν).—Источники (ср. хаλλιπάρθενοι ροαί, Eur. Hel. 1) Ηπιμφъ (Ναϊάδες, Νηρηίδες, Ώχεανίδες и пр.), пли Музъ текущіе иногда не живой водой, а "млекомъ и медомъ" (ср. нектаръ или амбросія), или такой влагой, какъ влага источника (Κασσοτίς), изъ котораго вдохновлялась (μανία, μάντις) Пивія,—и своимъ теченіемъ, и свойствами своей влаги казались близкими къ дыханіямъ, дуновеніямъ вътровъ (πνοιαί—ζφογόνοι, ψυχοτρόφοι, или θύελλαι), которыя въ свою очередь сближались съ душами, съ ψυχαί (ср. Σεμναί, Εύμενίδες, 'Ερινύες, 'Αρπυιαι Мοїραι, Χάριτες и т. д.; ср. также Δαναίδες). Представленіс-же и объ источникахъ, и о вътражъ ассоціировалось (какъ и въ русскихъ сказкахъ) съ представленіемъ о коняхъ или колесницахъ (tertium comparationis было, въроятно, движеніе, т. е. его быстрота и ритмичность), при чемъ движеніе коней или колесницъ мыслилось или совершающимся въ небесахъ, или направляющимся къ небесамъ (отсюда-крылатые кони, въроятно восточнаго-и такъ-сказать археологическаго-происхожденія; ср. и «Іхарос). Соединеніе этихъ представленій можно видьть въ такихъ образахъ, какъ Ποσειδών "Ιππιος (cp. 'Απόλλων δελφίνιος или Διόνυσος πελάγιος; οни и μουσηγέται, или νυμφηγέται), Τρίτων (Τριτοπατρείς, Ditt. 443), Διος χόροι (λευχώ πώλω Διός, какъ звались эти σωτήρες ανθρώπων, ιππων, νηών Βъ Εврипидовой Αнτίοπέ; cp. λευχόπωλοι и Λευχιππίδες), Πήγασος ('Αρίων, Βορέας), 'Ιππόχαμπος, κοιμ Αχυππες (cp. 'Αγελώιος, Usener, Götternamen, 12 ff.), τὸ ἄμα πνοιῆσι πετέσθην, τοὺς ἔτεκε Ζεφύρφ ἀνέμφ ἄρπυια Ποδάργη βοσκομένη λειμῶνι παρά ρόον 'Ωκεανοίο (II. I6, 148 sqq.; одинъ изъ этихъ коней обладалъ даромъ слова и даже предсказанія, П. 19, 392 sqq., ср. 17, 426 sqq.; ср. Herod. III. 84. Тас. Germ. 10. Odyss. 19, 548 sqq.).—Платонъ, Crit. 116 D, помъщаетъ въ храмъ Посейдона άγάλματα: τον μὲν θεόν ἐφ' ἄρματος έστῶτα ἐξ ύποπτέρων ἵππων ήνίογον, Νηρὴδας δὲ ἐπὶ δελφίνων έχατον χύχλφ; Павсаній разсказываеть ο ξόανον Деметры, стоявшемъ н'ікогда въ **ΘΗ ἄντρον όπ. Φυγαπίυ: καθέζεσθ**αι μέν έπὶ πέτρα, γυναικὶ δὲ ἐοικέναι τἄλλα πλήν κεφαλήν· κεφαλήν δε και κόμην είχεν ἵππου· δελφίς δε έπι τῆς γειρος ήν αὐτή, περιστερά δε ή όρνις (Cp. Πελειάδες) επί τη έτερα (Paus. VIII 42, 4; ср. 25, 5 и вообще 'Архадіка Павсанія). Ср. изображенія Діониса съ его carrus navalis и съ его силенами (или сатврами)—тѐ έπὶ τὰ οὐραῖα ῗπποι (Usener, Die Sintflutsagen, 115 ff. Bethe, Proleg. z. G. d. Theaters im Alt., 50 ff. 339 ff. Poppelreuter, De comoediae att. primordiis, 10 sqq.); это были вивств, и изображенія двиствь вь честь Діониса (їнпо: у Іобакховь, Ditt. 737, также ніе, т. е. то, что обыкновенно зовется музыкой і). Теперь опять дають

Buresch, Aus Lydien, 56; ср. толос-название лаконскихъ жрицъ Деметры, Wide Lak. Kulte, 331), отразившихся и въ комедін (ср. Інпейс Аристофана, 595 (sqq.; тамъ же-551 sqq., οδραщеніе хора: Ίππι' άναξ Πόσειδον, ῷ ῖππων ατύπος άνδάνει και θοαί τριήρεις). Ср. также тппос Зоотопоос (Roscher, Ber. d. sächs. Ges. d. Wiss., 1891, 96 ff.). Корабян въ Одиссев, (13. 81 sqq. 4, 708; ср. Regm. 16: vágmarar) мыслятся какъ адде йжис (изъ этого поэтическаго образа v. Leeuwen выводить и разсказъ de equo Trojano, Mnemos. XXIX, 121 sqq.).—Нимфами были и Άμαζόνε; (царица ихъ звалась Ίππώ, какъ звалась одна изъ двухъ Леохтоібеς: Іппю и Модпіа). Ср. Rosch. Myth. L., I 2662 ff. П 3233 ff. III 499 ff. 1725 ff. Gruppe, Gr. Mythol., 824 ff. 838 ff. 1073 ff. 1141 ff.—Съ точки зрвнія указанныхъ мнеическихъ представленій уясняется и тоть образъ, какимъ начиналось περί φύσεως Παρμεнида: τῆι γάρ (sc. όδῷ δαίμονος) με πολύφραστοι φέρον ἵπποι αρμα τιταίνουσα:, πουραι δ' όδον ήγεμονευον (cp. Diels, Parmenides Lehrgedicht, S. 5 ff.); этотъ образъ удержался и въ обозначени не-метриче кой рачи какъ дотос петос (т. е. ό ἀπὸ ὕψους τινὸς χαταβάς χαὶ ὀγήματος); ποздніве и представители художественной прозы (ораторы) претендовали на ўвас хад уброу їнжюу (или іннаюм). Ср. сопоставленія Norden'a, N. Jahrbb., S.-B. XVIII, 274 f. Ant. Kunstpr. 32 ff. (cp. Longin. pr. in Heph. γην στρωφώμενος ήδ'άνα νήσους, ίχθυόεντα περών πόντον έπ' άτρύγετον, ούχ ῖππων νώτοισιν έφήμενος άλλά σε πέμψει άγλαά Μουσάων δώρα ίσστεφάνων.

 На представленіе о такой моссих техум опирается и знакомая намъ теорія Платона (Nóμοι); и любопытно следить за темъ, какъ старадся Платонъ устранить тв затрудненія, какія ему ставило двойное (широкое и узкое) значеніе слова μουσική, н накія ставила ему его дихотомія—φωνής χίνησις (ѽδή) и σώματος χίνησις (όργησις), потому что σώματος κίνησις, относясь къ γυμναστική, затрагивала собою и μουσική, какъ въ уореіа, которую Платонъ иногда даже отожествляеть съ поосий (какъ отожествляеть онь съ нею иногда и пасбета, которая въ свою очередь сближается у него съ παιδιά). Cp. Ritter, Platos Gesetze, Kommentar, 15 ff. 83 ff.—Myзы, сначала γορίτιбес, не только поющія, и играющія, но и пляшущія (ср. Hes. Theog. 4 sqq. 60 sqq.) pascmatphbawtch ποτομό κακό ήδυμελείς, εύλυροι, φίλαυλοι, μελίφθογγοι, ιστορες ώδης, ήδυέ. πειαι, άδυλόγοι, λογικαί,—πάσης παιδείης άρετην γεννώσαι άμεμπτον, θρέπτειραι ψυχής, διανοίης ορθοδότειραι, νόου εύδυνάτοιο καθηγήτειραι (Orph. h. 76, 4 sqq.). Cp. Bruchmann, Epitheta deorum, 174 sqq.—Theogn. 791: τερποίμην φόρμιγγι καὶ όργηθμῷ καὶ ἀοιδῆ.—Πρωτεύρυθμος Iобакховъ (Ditt.<sup>2</sup> 737, 125) сближается у Mommsen, Feste d. St. Athen, 257, съ Εύμολπος (Εύμολπίδαι; cp. τεκπε σύμμολποι, Ath. M., XXII, 93; Εύνείδαι-γένος όρχηστων χαὶ χιθαριστῶν ΠΟ Hesych.; CIA III. 274: ἱερεὺς Μελπομένου Διονύσου ἐξ Εὐνειδῶν); Maass. Orpheus, 62, видить въ немъ Орфея (erster Dichter, Musiker und Tänzer); бытьможеть первая часть имени Протеоровись объясняется такъ, какъ Schulze, Quaest, ерісае, 22, объясняєть имя Прютєю (въ связи съ петрота; ср. однако Wilamowitz, Timoth., 45; Πρωτιάλαι, γένος ἐν Μασσαλία, Αρμιστοτεπь y Athen. 576 b; Plut. Sol. 2); не невозможно даже, что Πρωτεύρυθμος имълъ какое-дибо отношение къ Протою и ему подоб-ΗΜΜΤ (Νηρεύς, Γλαθχος Η ΠΡ.) άλιοι γέροντες (Cp. παλαιός γέρων ΤΗΡΟΚΑΓΟ δίασος Διονύσου Ziebarth (7r. Vereinsw, 54), славившимся и какъ въщатели, или что, рано или поздно, онъ вовлеченъ былъ въ кругъ такихъ представленій, какъ 'Αρχάνθρωπος (кабировъ), Πρωτογένης (орфиковъ) и т. п. (ср. Hippol. Ref. haer. V, 7,—эта ритмическая проза попала и въ число fragmenta melica adespota y Pergk, 84, и Hiller-Crusius, 33). Во

въру<sup>4</sup>) извъстному разсказу о томъ, что Гай Гракхъ, произнося ръчь предъ народомъ, имълъ позади себя искуснаго въ музыкъ раба, который, подыгрывая на дудкъ изъ слоновой кости, по мъръ надобности то ускорялъ, то замедлялъ темпъ, то понижалъ, то повышалъ тонъ ръчи страстнаго, увлекавшагося оратора<sup>2</sup>); если это такъ<sup>3</sup>), то въ этомъ даваніи тона оратору мы въ правъ видъть какъ-бы отзвукъ той музыки, которая сопровождала пѣніе стихотвореній<sup>4</sup>). Въ поздней греческой литературъ мы недаромъ такъ часто встръчаемъ сравненіе рѣчи, произнесенной ораторомъ, и съ пѣснью, и съ музыкой<sup>5</sup>); говорится о «пѣніи» прозы<sup>6</sup>), — говорится, напримѣръ, что Геродотъ «пѣлъ» свою исторію на Олимпійскихъ играхъ<sup>7</sup>): разсказываютъ о томъ, съ какимъ наслажденіемъ слу-

всякомъ случав очень характерно это имя, стоящее въ бориата Іобакховъ рядомъ съ именами (божественныхъ четъ?)  $\Delta$ ιόνυσος Κόρη, Παλαίμων 'Αφροδείτη (Παλαίμων—морской богъ, νεων φύλαξ, ср. Rosch. M. L. III, 1255 ff.; 'Αφροδείτη здвсь можетъ-быть—'Аλία, или Λευχοθέα).—Ср. Εύρυθμος: CIG 2426.

<sup>1)</sup> Büttner, Porcius Licinus, 80 ff. Norden, Ant. Kunstpr., 57.

<sup>2)</sup> Cicero de orat. III 225. Val. M. VIII, 10, 1. Quint. I 10, 27. Gell. I. 11, 10.

<sup>3)</sup> Моя ἀναισθησία βαρβαρόφωνος все еще заставляеть меня сомнѣваться въ вѣрности этого разсказа. Возможно, конечно, что многіе ораторы пользовались и τονάρια, и даже услугами φωνασχοῦ (т. с. "ставившаго голосъ"),—какъ и актеры, съ которыми они нерѣдко сравнивались (ср. Arist., Rhet. III, 1403 в sqq.),—но лишь тогда, когда они готовились къ ораторской дѣятельности,—чтобы говорить ήσχημένη τῆ φωνήν Характерны разсказы о такой ἀσχησις (πλάττειν τὴν ὑπόχρισιν χαὶ διαπονεῖν τὴν φωνήν) Демосфена (ср. Plut. Dem. 6. 7. 11. Vit. X or. 844 d sq.).

<sup>4)</sup> Cp. Arist. Rhet. III, 1403 b: δηλον ότι και περί την ρητορικήν έστι το τοιούτον ώσπερ και περί την ποιητικήν (ό περ έτεροι τινες έπραγματεύθησαν και Γλαύκων ό Τήιος). έστιν δὲ αὐτή μὲν ἐν τὴ φωνὴ, πῶς αὐτὴ δεῖ χρησθαι πρὸς ἕκαστον πάθος, οἰον πότε μεγάλη καὶ πότε μικρῷ καὶ μέση, καὶ πῶς τοῖς τόνοις, οἰον ὀξείᾳ καὶ βαρείᾳ καὶ μέση, καὶ ρυθμοῖς τίσι πρὸς ἕκαστα.—Dionys. de comp. v. 11: μουσική τις ἤν καὶ ή τῶν πολιτικῶν λόγων ἐπιστήμη τῷ ποσῷ διαλλάττουσα τῆς ἐν ῷδαῖς καὶ ὀργάνοις, οὐχὶ τῷ ποιῷ καὶ γὰρ ἐν ταύτη καὶ μέλος ἔχουσιν αί λέξεις καὶ ρυθμόν καὶ μεταβολήν καὶ πρέπον. Cp. Long. rhet. I p. 305 Sp. Quintil. I, 10. Aristox. harm. I, 9.

<sup>5)</sup> Πάντες δη ἄδουσι καὶ ρήτορες καὶ σοφισταί καὶ πάντα περαίνεται δι' ψδῆς (Dio Chrys. 32, 10). 'Ρυθμούς τε ποικιλωτέρους αὐλοῦ καὶ λύρας ἐσηγάγετο ἐς τὸν λόγον (Philostr. v. s. II, 5, 3). Πάντα σοι ἀδέσθω καὶ μέλος γενέσθω... καὶ τοῦδε μελέτω σοι τὸν χορὸν ἔχειν οἰκεῖον καὶ συνάδοντα (Lucian. pseudol. 21). Εὐφωνίαν (ἢν εἶγεν) αἰσχύνων καμπαῖς ἀσμάτων, αἴς κᾶν ὑπορχήσαιτό τις τῶν ἀσελγεστέρων (Phil. v. s. II 28).—Cp. Norden, A. K. 55 ff. 375 ff. Rohde, Gr. R.² 336 f.

<sup>\*)</sup> Напр., часто у Эліана и Филострата (Radermacher, N. Jahrbb. CLIII, 116 f.).— Ср. также Babr. pr. 2, 16: τήνδε βίβλον ἀείδω.—Ср. Strab. 18.

<sup>7;</sup> Lucian. Herod. 1, 2 (тогда будто-бы и 9 книгъ его исторіи названы были именами Музъ). Ср. также JG Ins. І 145, гдъ v. 3 sq. Hiller читаетъ: [ἄιδων θ' 'Η]ρο-δότου γλύκιον σ[ΰ], μάκαρ, Πανυάσσιν [νικᾶις] (v. 2: [Μουσ]έων πτόρθος, v. 5: διά μολπάς).— 'Ηρόδοτος ἄδει (ὑπὲρ τῆς τῶν ἔγεων ώδινος) и у Эліана, ап. п. ХУ 16.

тали въ Римѣ одного оратора, говорившаго по-гречески, даже не внавшіе по-гречески, т. е. не понимавшіе его рѣчи, но упивавшіеся музыкою его голоса, какъ пѣніемъ сладкоголосаго соловья¹). Но и дѣйство, вмѣстѣ съ музыкой сопровождавшее нерѣдко пѣсню, не было забыто даже и поздними—еллинскими ораторами: «чей голосъ звучитъ, въ пѣсняхъ-ли иле въ рѣчахъ,—говоритъ Платонъ,—тотъ не можетъ сохранять въ покойномъ состояніи свое тѣло; что говорится, всегда, такъ или иначе, мимируется²); и мы знаемъ, до какихъ уродливыхъ крайностей доходила у иныхъ ораторовъ эта µі́µησις τῶν λεγοµє́νων, это мимировавіе произносимаго³).

¹) Philostr. v. soph. II 10, 5 (οδъ Απρίαμѣ): ἡπροῶντο δὲ ῶσπερ εὐστομούσης ἀηδόνο τὴν εὐγλωττίαν ἐππεπληγμένοι καὶ το σχῆμα καὶ τὸ εὔστροφον τοῦ φθέγματος καὶ τοὺς πεζῆ τε καὶ ξύν ἀδῆ ἐυθμούς. Cp. ibid. I 8 (ο Φαβορμμѣ).

<sup>3)</sup> Plat. Leg. 616 A. Cp. 814 C: οὐδ' ἔστι ράδιον ἄνευ τοῦ τῷ σώματι δειχνύντα ἄμα καὶ τῷ λόγῳ φράζειν.—Liban. 63, p. 376 R.: ἄν μη συνενέγχη τὰ σχήματα τοῖς λόγοις, ἀπώλεσε τὴν εὐφωνίαν ὑπο τῆς ήσυχίας, ῆν χαιρος ἢ χινεῖσθαι. διόπερ πολλοὶ τῆ φωνἢ χρατοῦντες οὐ μετέχοντες τοῦ χινεῖσθαι χαλῶς ἦττον εὕφραναν πολλοὶ δὲ χατὰ φωνὴν λειπόμενοι τῆ περὶ τὸ σχηματίζεσθαι πλεονεξία προ τῶν χρειττόνων ἐτέθησαν.

σείεσθαι, τυμπανίζειν, όρχεισθαι, έξορχεισθαι, έχβαχχεύεσθαι, μεθύειν περί τοὺς λόγους, αύτους ἀποχρύπτειν τοῖς ίματίοις (ἐσθητος σχημα λυπηρόν) μ пр.; см. особенно 50-ю річь Аристида—хата том έξορχουμένων (ср. также Luc. de salt. 65). Тексты, сюда относящіеся, указаны у Rohde, Gr. R.<sup>2</sup> 337 f.. и Norden, A. K., 294 f. 355 ff.—Характерно довольно обычное сравненіе произносимой ораторомъ рѣчи съ плясовой пѣсней-музыкой, при чемъ иногда οί άχροαται και έρωμενοι рисуются какъ хоръ, а ораторъ-какъ корифей хора (такъ-у Аристида, которому, кстати, у Lib. or. 63, 357 R., приписывается такое—очевидно примыкающее къ Платону—определение: ὀργησίς ἐστι χίνησις τῶν μελών σύντονος μετά τινων σγημάτων καὶ ροθμών; cp. π. ΰψ. 41, Plut. de r. aud. rat. 7, m выше, стр. 26 прим. 5).—Следуеть, впрочемъ, съ некоторой осторожностью пользоваться показаніями объ άναίδεια θεατρική отдільных ораторовъ (или отдільных школь ораторовъ), и во всякомъ случат не такъ ръзко, какъ Rohde и даже Norden, изолировать съ этой точки зрвнія представителей той 'Аскачой уарактірок или "второй софистики". Играющее такую видную роль въ этихъ показаніяхъ противопоставленіе древнихъ (ἀργαίοι) ораторовъ современнымъ (οί νον) было однимъ изъ общихъ мъсть ритораки (восходившимъ, въ конц'в концовъ, къ гомеровскому-и въ частности къ Несторову, П. І, 271 sqq.,—οίοι νῦν βροτοί είσιν), и, напримъръ, слова Филострата (І, 19, 1, ο Ημκιτό Смирнскомъ): ή ίδεα των λόγων τοῦ μεν άργαίου καὶ πολιτικοῦ ἀποβέβηκεν, ὑπόβακγος δὲ ααὶ διθυραμβώδης могуть быть сопоставлены съ Arist. Poet. 1450 b: οί μὲν γὰρ ἀργαίοι πολιτιχώς εποίουν λέγοντας, οί δε νύν ρητοριχώς. Вполнъ разработаннымъ, поскольку тыло касается внышней εύχοσμία ораторовь, является это противопоставленіе уже вы рвчи Эсхина (345 г.) противъ Тимарха, гдв двлается даже-правда, очень не удачная, какъ это доказано было противникомъ Эсхина, Демосееномъ (въ рвчи жері тіє таралρεσβείας 251 sqq., - экскурсія въ область археологіи (ссылка на саламинскую статую Солона, 25 sq.); но и вообще любопытны ть упреки, кажіе делали другь другу, кажь ораторамъ, Эсхинъ и Демосеенъ (ср., напр., Dem. XVIII, 280. 291; Aesch. III, 70 sqq.);

Такимъ образомъ, какъ рядомъ съ пѣснею сказъ, такъ рядомъ съ «поэзіей» существуетъ искони и «проза», и какъ пѣніе въ сказываніе, такъ и «поэзія» нереходить— и въ пространствѣ, и во времени— въ «прозу»<sup>1</sup>). Именно въ этомъ тѣсномъ сосѣдствѣ своемъ съ поэзіей и встаетъ передъ нами изъ туманной дали временъ, въ древнѣйшихъ изъ дошедшихъ до насъ памятниковъ еллинской литературы,— и краснорѣчіе.

Пѣвецъ гесіодовой Өеогоніи называеть себя служителемъ музъ. Дщери Зевса благосклонны въ пѣвцамъ; имъ вручають онѣ скиптръ—вѣтвь лавроваго дерева, —имъ дають (ἐνέπνευσαν) онѣ вдохновенную пѣсню—пѣсню о томъ, что было, о томъ, что есть, о томъ, что будетъ. Но благосклонны Музы и къ царямъ: кого изъ царей онѣ возлюбятъ, тому при рожденіи источають онѣ на языкъ сладкую росу, и потомъ на вѣчѣ изъ его устъ текутъ кроткія, мягкія рѣчи (ἔπεα); своими рѣчами, не прибѣгая къ насилію, уврощаетъ мудрый царь раздоры, и какъ на бога взираетъ на него народъ: таково священное даяніе Музъ дюдямъ!<sup>2</sup>). Въ гомеровскихъ поэмахъ также на ряду съ вполнѣ развив-

упреки Демосеена, кстати сказать, очень близки къ тому, какъ рисуеть τούς νῦν (ρήτοрас) Филодемъ (I, р. 200 Sdh.).—Сюда же относится, конечно, и сообщение Arist. 'Ав. πολ., 28, ο Καθομά, ος πρώτος έπὶ τοῦ βήματος ἀνέχραγε καὶ έλοιδορήσατο, καὶ περιζωσάμενος έδημηγόρησε, των άλλων εν χόσμω λεγόντων (cp. Aristoph. Equ. 147; Plut. Nic. 8), можетьбыть и сообщение о Клеофонтв ('Ав. п. 34), который пришель είς την εκκλησίαν μεθύων καὶ θώρακα ἐνδεδυκώς (κεικъ Ηθκοίζει εἰς την άγοράν Сοποιτό, σκηπτόμενος ἔκστασιν τῶν λογισμων, πιλίδιον περιθέμενος, Plut. Sol. 8?).—Теоретическая разработка (наиболве полно представленная для насъ въ XI книге Квинтиліана; ср. Volkmann, Rhetorik?, 576 ff.) ученія о произношеніи рівчей, о о́по́хрізіє, или actio (actor—ludio, cantor, saltator: ср. Tac. dial. 26: cantari saltarique commentarios), pacuagabmenca (cp. φωνής μ σώματος χίνησις Πιατομα) μα πάθη (τάσεις) της φωνής μ σχήματα (διάθεσις) τοῦ σώματος (τακъ уже Хрисиппъ у Plut. de Stoic. rep. 28; ср. Cic. Or. 55: est enim actio quasi corporis quaedam eloquentia, cum constet e voce atque motu), началась въроятно еще до Өеофраста, во всякомъ случав-уже съ Өеофраста (ср. Diels, Abh. d. preuss. Ak., 1896. 32 f.).—Rohde, l. c. 338, въ объяснение того, что античные слушатели должны были иначе, нежели современные, особенно въ съверныхъ странахъ, относиться къ жестикуляціи ораторовъ, ссылается на жестикуляцію (мы прибавили бы и πάθη τής φωνής) современныхъ итальянскихъ проповедниковъ.

¹) Поэзія и проза какъ мы виділи, понятія относительныя, если не соотносительныя. Ср. Procl. chr., in.: αί αὐταὶ εἰσιν ἀρεταὶ λόγου καὶ ποιήματος, παραλλάσσουσι δὲ ἐν τῷ μᾶλλον καὶ ἤττον.

<sup>3)</sup> Нез. Theog. 30 sqq. Отъ Музъ и Аполиона—прибавляеть поэть (94 sqq.)—на землв півцы и кнеаристы, отъ Зевса цари. И блаженъ, кого возлюбять Музы: сладкая різчь (αὐδή) струится изъ его усть. И если у кого сердце раздирается отъ старой печали, отъ свіжаго горя,—стоить півну запіть півсию во славу предковъ, во славу боговъ, и забудутся всів скорби и горести. Dümmler, Ki. Schr. II 339 f., ссылается на

эти стихи въ доказательство того, что носители эпическаго преданія, согбої, принадлежать къ придворной знати; пъснью своею у грядущихъ покольній отплачивають они за тоть отблескь, какой и на нихь падаеть оть военной славы ихь господь; λ201 же интересують ихъ мало-лишь постольку, поскольку сообщають они блескъ царю, своей массой, своимъ послушаніемъ, своимъ почитаніемъ. Въ данномъ случать (но не обще,—не тогда, напр., когда онъ считаеть тонкимъ замвчание Curtius'a, что въ Спарть наслыдственныя должности хурока; или разгрос-т. е. такъ же, какъ и пынцы, бириосрусі—были остаткомъ ахайской парской власти; вёдь и въ абинскомъ Воих жегоч Curtius—cp. Stadtg. v. Athen, 51—видътъ царскую мызу!) Dümmler фактически, конечно, правъ: гесіодовъ пъвецъ дъйствительно смотрить на царя снизу вверхъ, --хотя и старается дать понять, что они-товарищи по мусическому искусству и одинаково полезны и людямъ, и другь другу. — Быть-можеть эти гесіодовы стихи имъль въ виду и Пратічає, когда говориль: τάν ἀοιδάν κατέστασε Πιερίς βασίλειαν (fr. 1 В.).—Своими έπίεσσιν, μειλίγοις, μαλαχοίς, ΠΟΙΕΒΥΙΝΤΟΗ βασιλήες έγέφρονες, ΨΤΟδΗ λαοίς βλαπτομένοις άγορήφι μετάτροπα έργα τελείν, 4706ы διακρίνειν θέμιστας ίθείχσι δίκτσιν (cp. op. 248 sqq. 274 sqq.): άσφαλέως άγορεύων ЦΑΡΑ αἰψά κε καὶ μέγα νείκος ἐπισταμένως κατέπαυσε; ΟΤΤΟΓΟ οί λαοὶ πάντες είς αὐτον όρῶσι, ΟΤΤΟΓΟ ἐργόμενον ἀνὰ ἄστυ θεόν ὧς ίλασχονται αἰδοῖ μειλιγίη (cp. Hes. fr. 247: δώρα θεούς πείθει, δώρ' αίδοίους βασιλήας). Η эπитеть μείλιχος, μειλίχιος—ξέπο, разуићется, не обходится здёсь безъ представленія о μέλι-проливаеть свёть разъясненіе Plut. de coh. ira 9 (διο καὶ τῶν θεῶν τον βασιλέα μειλίχιον, 'Αθηναΐοι δὲ μαιμάκτην, οίμαι, хаλούσι), какъ и вообще культь Зевса Μειλιγίου и другихъ μειλιγίων θεων (ср. Rosch. M. L. Il 2558 ff.; Stengel, Gr. Kultusalt., 89 ff. 210; Mommeen, Feste d. St. Ath., 421 ff.).— Hes. op. 280 sq.: εἰ γάρ τίς κ' ἐθέλη τὰ δίκαι' ἀγορεύειν γιγνώσκων (ЭΤΟΜΥ τις ΠΡΟΤΗΒΟCΤΑΒ-ΜΗΘΤΟΗ δε δέ κε μαρτυρίησιν έκων έπιορκον δμόσσας ψεύσεται ; Cp. 193 sq.: βλάψει δ' ό κακός τον άρείονα φώτα μύθοισι σχολιοίς ένέπων, έπί δ' δρχον όμείται.

') Hermog. π. ίδ. ΙΙ 411 Sp.: ό "Ομηρος ποιητῶν ἄριστος, φείην δ' ἄν ὅτι καὶ ἡητόρων... έπεὶ γάρ ἐστιν ή ποίησις μίμησις άπάντων, ὁ δὲ μετὰ της περὶ την λεξιν χατασχευής ἄριστα μιμουμενος καὶ ρήτορας δημηγορούντας καὶ κιθαρφδούς πανηγυρίζοντας... καὶ πάντα πράγματα οδτος άριστός ἐστ: ποιητής (cp. Quintil. X 1, 46 sqq.). Таково было представленіе многихъ дитературныхъ критиковъ древности; подробно развито оно было въ сочинении Тедефа. пергамца περί της καθ' "Ομηρον ρητορικής (cp. Schrader, Hermes XXXVII 560 ff. XXXVIII 144 f.), Βτ Πλουταργου(?) περί (τοῦ βίου καὶ της ποιησεως) Όμήρου (c. 161 sqq.), Βτ [Διονυσίου τ. Άλικ | τέχνη (p. 43 sqq. Us.); οπο πειμέο σεσέ κέροτο κ ετυ Όμηρικά ζητήματα Порфирія, въ сходіяхъ къ Гомеру, также въ сходіяхъ или продегоменахъ къ Гермогену; въ гомеров кихъ рвчахъ указывались различныя «ίδη τής рητορικής—δημηγορικό», έγχωμιαστικόν, συμβουλευτικόν, δικανικόν (cp. Walz, Rh. gr. IV 9 sq. VI 7. 48. VII 5; Plut. Hom. 171), въ гомеровскихъ ораторахъ-представители различныхъ усражтуром том хоуюм (Менедай, Одиссей, Несторъ, въ качествъ ζηλωταί коихъ выставдялись иногда Лисій, Демосеенъ, Исократъ; ср. Eust. и Sch. BT ad II. III 212 squ.; Sch. Mon., Sp. III р. 152; Plut. Hom. 172; Walz VII 5; Quint. II 17, 8; Gell. VI 14, 7); отдъльныя ръчи, **ΕΒΚΙ**Η ρητορικός ων ό ποιητής (μόνος των ποιητών **ЗΗΑΒΙΗΙΗ** ο δεί ποιείν αυτόν, **ΗΟ ΤΑΚЪ, ΚΑΚЪ** ΑΡΥΓΙΘ, ΚΟΤΟΡΜΘ αὐτοὶ δι' δλου άγωνὶζονται, ΤΟΓΑΒ ΚΒΚЪ αὐτόν δεῖ τον ποιητήν έλάγιστα λέγειν, Arist. poet. 1460 a) такъ часто вставляль въ свое пов'ествованіе, тимпельно разбирадись и высоко оценивались съ риторической точки зренія (ср. сопоставленія относящихся сюда текстовъ у Schrader, l. c., и у Lehnert, De Scholiis ad Hom. rhetoricis.

чайшія меда річи льются не только изъ усть царя Нестора: и другіє гомеровскіе герои въ своихъ річахъ, можно сказать, предвосхищають многія формулированныя риторикою V-го и слідующихъ віковъ правила ораторскаго искусства!). Мы видимъ даже, какъ заботятся тутъ о томъ, чтобы и молодые люди, особенно царевичи, пріучались говорить складно (μύθοισ: ποχινοίσι) говорить приличное случаю (εοιχότα μυθείσθαι)<sup>2</sup>);

<sup>1896).</sup> Въ основании этого представления лежала не только мысль, что Гомеръ въ своей μίμησις ΟΧΒΑΤΗΙΙΣ πάσας τέγνας, πάντα τα ανθρώπεια, 110 Η ΜΕΙΟΙΕ, 4ΤΟ σύνδρομος ή οπτορική τῶ λόγω των ψυγων (cp. Arist. rhet. 1354 a), μ 4το οнα πορτομή ήσχεῖτο παρ' ἀνθρώποις еще ποδ Νέστορός τε καί Παλαμήδους καί Φοίνικος (Φοίνις praeceptor могь при случаль сойдти и за Кадма) хай Одоосбен, хай про тем ву Тебе (Syr. in Herm. I, 11 R.).—Съ этимъ представленіемъ не соглашались однако другіе литературные критики, предъявдявшіе болье строгія требованія къ краснорьчію-риторикь; самыми серьезными доводами опровергали они не только уже ученіе (ссылавшееся, между прочимъ, на Jl. IV 1: οί θεοί ήγορ ωντο) ο томъ, что риторика перешла отъ боговъ къ героямъ, отъ героевь къ дюдямъ (у боговъ риторики не было уже потому, что ό λογος προφορικός γρήζει σωματιχων ὀργάνων; у поэтовъ въдь одно говорится, другое мыслится), но и ученіе о наличности риторики у гомеровскихъ героевъ: вѣдь и ἀνδράποδα βάρβαρα παντος άμοιρα λόγου восхваляють другь друга и говорять и защищаются и обвиняють, аπερ είσιν ίδια τής ρητορικής. Η ΟΤΗΜΙΚΗ ΗΕΙΙΒ3Я την των ήρωων έχείνων εύρυθμον προφοράν ΠΡΗнимать за ρητορικήν (а разнъ за είδησιν λογισμού καὶ ὀξύτητα των ἄλλων πλείονα): τέχνην γάρ πάντως ούχ έχει (cp. W. IV 9. VII 5; cp. Quint. II 17, 6 sq.); одинъ изъ мотивовъ этихъ возраженій (суєбоν διά των πλείστων ύπομνήσεων) указывается еще у Philod. І р. 8, 38 Sdh.: το μηδέ την τέγνην υπάργειν έν τοισίδε τισίν χρόνοις λαμβάνουσιν άσυχοφαντήτως, όταν δύξωσιν όπωσδήποτε παρεστακέναι το μή διά άγράπτων καταβεβλήσθαί τινας τεγνολογίας (CD. ΤΑΚЖΟ Christoph. in Herm. ed. Rabe Rh. M. L., 243).—Этотъ споръ о рвчахъ у Гомера (споръ, въ которомъ видное участіе приняли стопки, ср. Schrader l. с. 571 ff. и Radermacher, Rh. M. LII, 416 ff.) восходить къ тому спору (Ератосеенъ и Гиппархъ), который нашель себь отражение у Страбона р. 15 sqq., и дальше-ко временамъ Антисеена (ср. Duemmler, Kl. Schr. I, 24 ff.), Сократа, Платона; самый ранній прямой следъ его для насъ-у Xenoph. conv. 1V, 6 (ср. Plat. Resp. 392 E sqq. 593 D sqq. Phaedr. 261 B sq.: άλλ' ή τάς Νέστορος καὶ 'Οδυσσέως τέχνας μόνον περὶ λόγων ἀκήκοας, ας εν Τλίφ σχολάζοντες συνεγραφάτην, των δε Παλαμήδους ανίχοος γεγονας;).

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Bergk Gr. Lit.-G. I 830 f. Hecht, Zur homer. Beredsamkeit, Festschrift Friedlaender dargebracht, 113 ff.—Hectopь (cp. o hemb Robert, Studien zur Jlias, 361 f. 446 ff.) называется въ Иліадь ήδυεπής, λιγύς Πυλίων άγορητής, τοῦ καὶ ἀπο γλώσσης μέλιτος γλυκίων ρέεν αὐδή (I 247 sq. IV 293); ή μὰν αὖτ' ἀγορῆ νικᾶς, γέρον, υἰας 'Αχαιων—говорить ему Агамемномь (II 370; ср. слова самого Нестора, IX 50 sqq.). Не менье Нестора краснорьчивь у Гомера Одиссей; характеристика его краснорьчія, сравнительно съ краснорьчіемъ Менелая, дана въ Ил. III, 211 sqq.; Одиссей и потомъ слыль (даже больше, чѣмъ Несторъ) за рητορικώτατος; имъ любили пользоваться для своикъ цѣлей драматическіе и риторическіе писатели (у Еврипида онъ—героическій протогинъ демагога. Nestle, Euripides, 289 f.).—Plat. Phaedr. 261 C: εὶ μη Γοργίαν Νεστορά τινα κατασκευάζεις, ή τινα Θρασύμαγον τε καὶ Θεόδωρον 'Οδυσσέα.

<sup>2)</sup> Od. III 23. 124 sq.; cp. IV 239.

при царевичахъ состоятъ наставники, воспитатели 1), [старающіеся сдівлать изъ нихъ и умьющихъ дъйствовать, и умьющихъ говорить— ພວ່ຽວວາ τε ρητήρ' έμεναι πρηχτήρα τε έργων2). Οτь ορατορα τρεбують, чτοбы онъ говориять не только съ разумениемъ дела, но и строго расчленяя мысль и слово, соблюдая порядокъ мысли, соблюдая мітру и тактъ въ подборіт и въ сочетании словъ<sup>3</sup>). И въ гомеровскомъ въчъ, въ совътъ и въ судъ басилен говорять больше другихъ; но выступають со своими ръчами и дюди изъ народа (δήμου ἄνδρες)—и не всегда, конечно, такъ неудачно, какъ Оерсить, въ лицъ котораго аристократически-настроенный Иліады різкими чертами рисуеть оратора оппозиціи: самый гнусный видомъ изъ всёхъ пришедшихъ подъ Иліосъ, съ кривыми ногами, хромой, горо́атый, съ узкими плечами и узкой грудью, съ головой влиномъ, съ редкимъ волосомъ, этотъ ораторъ-крикунъ всегда имелъ на готове массу безпорядочныхъ словъ, чтобы пускать ихъ въ ходъ, безъ всякаго смысла и толку, - ради того лишь, чтобы оспаривать всякое предложеніе басилеевъ да потвшать народъ, собравшійся на віче<sup>4</sup>). Предъ нами здъсь чрезвычайно-художественно, но слишкомъ уже темными красками нарисованный типъ вѣчника-демагога $^5$ ) — типъ, дальнвишей характери-

<sup>&#</sup>x27;) Фогиб при Ахилев (II. IX 437 sqq.), Менторъ при Телемахъ (Od.), 'Адхавоос при Энеъ (II. XIII 465 sqq.).

<sup>3)</sup> II. 1X 438 sqq. (слова Фойника Ахилею): σοὶ δέ μ' ἔπεμπε Πηλευς, ὅτε σ'ἐκ Φθίης 'Αγαμέμνονι πέμπεν νήπιον, οῦ πω εἰδόθ' όμοιων πολέμοιο ουδ' ἀγορέων, ἵνα τ'ἀνδρες ἀριπρεπέες τελέθουσιν. τούνεκα με προέηκε, διδασκέμεναι τάδε πάντα, μύθων τε ρητῆρ' ἔμεναι πρηκτῆρά τε ἔργων. Cp. Od. II 272 (Αθина Μέντορι εἰδομένη Τεπεμαχγ): τελέσαι ἔργον τε ἔπος τε. II. XV 281 sqq. Od. IV 817 (νήπιος, οὕτε πόνων ἐῦ εἰδως οὕτ' ἀγοράων). Идеаль женскаго воспитанін—ἔργα и φρένες (ἐσθλαί): II. I 115. Od. VII 111.—Въ надписикъ часто встрѣчаємъ формулу: ἐπειὸη ΝΝ διατελεῖ τῶι δήμωι καὶ λέγων καὶ πράττων τὰ ἄριστα χαὶ κάλλιστα, τὰ συμφέροντα (Mich. 204 sqq. 327. 394. 458. 470; cp. 379: ποιεῖ ἀγαθὸν καὶ λόγωι καὶ ἔργωι; 1322: καταδῶ... αὐτὸμ καὶ ἔργα καὶ ἔπεα).

<sup>3)</sup> Ορατορό не должень быть άχριτόμυθος, άμετροεπής (II. II 246. 212), άφιμαρτοεπής, πολύμυθος (III 214 sq.), не должень знать έπεα άχοσμα (II 213); онъ должень не упускать изъ виду τέλος μύθων (IX 56; ср. XI 625), долженъ говорить не μάψ, а хата χόσμον (II 214; Od. III 138), излагать πάντα εν μοίρη (II. XIX 186), χατά μοίραν (II. pass. Od. XVIII 170), говорить ευ φρονέων (II. I 73. II 78. 183), не χερτομέων (II 256), не δξέα χεχληγώς, не μαχρα ροών (II 222. 224); λιγύς άγορητής (II. I 248. II 246. IV 293. XIX 82. Od. XX 274) не долженъ быть λωβητηρ έπεσβόλος (II. II 275).—Оратора χαλον άχουέμεν, οὐδὲ ἔοιχεν ὑββάλλειν χαλεπόν γὰρ ἐπισταμένφ περ ἐόντι (II. XIX 79 sqq.).

<sup>4) 11. 11 211</sup> sqq. (Cp. Δόλων, είδος παπός, X 316).

<sup>5)</sup> Usener, Stoff des griech. Epos, 42 ff., указываеть въ изображении Өерсита, какъ бы далеко ни шло здёсь поэтическое измышленіе, слёды представленія о богі, носившемь такое или подобное имя, и вмість о фармахо́; во всякомь случав, гоме-

стикой котораго и после займется литература, больше всего, конечно, комедія, особенно комедія Аристофана.

Итакъ, уже въ ту эпоху, или въ тѣ эпохи, которыя нашли себѣ изображеніе и отображеніе въ Иліадѣ и въ Одиссеѣ¹), мы встрѣчаемся не только съ широкимъ примѣненіемъ, но и съ значительной выработкой политическаго краснорѣчія²). Когда цари смѣняются избираемыми

ровскій образъ "худого мужика-вічника" ближе напоминаеть намь "безъименитыхъ мужиковъ" Воскресенской літописи (1471 г.), "иже скотомъ подобни суть, ничгоже разума имущихъ, но точію едино кричаніе, и ти приходяху на віче, и кричаху и дааху яко пси, недішав глаголюще (государемъ зовяху себі Великій Новгородъ, князя ведикаго пословъ річей слышати не хотяху)".

Иліада и Одиссея очень долго творились (устно и письменно) и въ своемъ содержаніи, и въ своей формъ, пока онъ не приняли "въ цъломъ и существенномъ" тотъ видъ, въ какомъ дошли и до насъ; такой видъ онъ приняли во всякомъ случаъ ко временамъ Платона (Ludwich, Die Homervulgata, 67 ff. 188 ff.), и въроятно еще къ VI стольтію или въ VI стольтіи (все-еще законное сомньніе въ достовърности легенды о писистратовской рецензіи Гомера у Ludwich'a, l. l., 156 ff., напрасно, кажется, переходить въ безусловное отрицаніе "аттической редакціи" вообще, въ пользу которой, кром'в общихъ-ср. Cauer, Grundfragen d. Homerkritik, 69 ff.—говорять и различныя детальныя указанія, врод'я, напр., тіхть, какія дають Dümmler, Kl. Schr. II 25 ff., и Wilamowitz, Arist. u. Ath., I 239, гдъ, конечно, можно было-бы не тревожить рапсодовъ и не заставлять асинянъ совершать при Гиппіи панасинейскую похпу не άσπιδιώτας). Какъ бы то ни было, гомеровскія поэмы заключають въ себі и объективныя, и субъективныя наслоенія ніскольких столітій, и эпизоды, представляющіе болъе-непосредственный интересъ для исторіи краснорьчія (II. I 245 sqq. II 211 sqq. III 203 sqq. IX 430 sqq.), изследователями состава Иліады относятся обыкновенно къ числу уже болбе-позднихъ наслоеній (ср. указанія С. Шестакова, О происхожденіи Иліады, 126 сл. 138 сл. 176 сл. 236 сл.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гомеровскія поэмы предполагають, повидимому, развитіе не только вічеваго (или совътскаго), но и посольскаго краснорвчія (ср. II. III 203 sqq. и Презβеід).—Отмівтимъ еще, что похожимъ на демагога является въ Одиссев (XII 278 sqq.) среди спутниковъ Одиссея Эврилохъ. -- Конечно, еще больше, нежели у Гомера, герои выступали въ качествъ ораторовъ у трагиковъ (ср. Arist. poet. 1450 b, гдъ, м. пр., отмъчается, чτο οί μεν άρχαιοι πολιτιχώς εποίουν λέγοντας, οί δε νύν ρητοριχώς).—Πακακιίκ (11 31, 1 sqq.) разсказываеть о находившемся на агорѣ Τροιζηνίων, позади храма Артемиды, Πιτθέως μνήμα, съ тремя на немъ θρόνοι (cp. Reichel, Über vorhellenishe Götterkulte, 1897); говорили, что Питоей и два мужа съ нимъ (assessores, πάρεδροι?) творили судъ на этихъ съдалищахъ; неподалеку была святыня Музъ, — ἐνταῦθα Πιτθέα διδάξαι λόγων τέχνην φασί, καί τι βιβλίον Ηιτθέως δη σύγγραμμα ύπο άνδρος έκδοθέν 'Επιδαυρίου καὶ αὐτὸς—**прибавлясть** Павсаній— ἐπελεζάμην. Ср. также Paus. II 19, 3 (о Геланорі и Данаіз).—Питеей, разсказываеть Плутархъ (Thes. 3), быль царемъ-основателемъ πολεως ού μεγαλης της Τροιζηνίων, но прославился больше всёхъ жившихъ въ тё времена ώς άνηρ λόγιος και σοφώτατος, особенно своими γνωμολογίαι, подобными гесіодовымъ έν τοὶς Εργοις; быть-можеть за иныя изъ своихъ γνώμαι, и прежде всего за μηδέ δίχην διχάσης πρίν άμφοῖν μῦθον ἀχούσης (Schol. Aesch. Eum. 428. Sch. Eur. Hipp. 264. Paroem. Gr. II 759 L.), OH'S M BOSBE-

народомъ и изъ народа представителями исполнительной власти, когда совътъ, раньше «дума» при особъ царя, получаетъ характеръ комиссіи при въчъ, когда судебная власть, дълившаяся раньше между царемъ и въчемъ, но чаще всего осуществлявшаяся царемъ, гласному народному суду<sup>1</sup>), который — такъ же, какъ и царь въ его судоговоренів (и правоговореніи), - наблюдаль, конечно, то мудрое реченіе, которое ходило съ вменемъ мнемческаго царя Питеся трэзенскаго: μηδε δίχην διχάσης πρίν άμφοῖν μῦθον ἀχούσης<sup>2</sup>), κοτμα все болѣе осложняется вся вообще-- въ частности политическая-жизнь, весь вообще-и въ частности юридическій - быть, когда, вибств съ твиъ, все болве развивается умственная культура (и въ частностя литература), - тогда политическое и судебное краснорвчіе, естественно, поднимается въ своемъ значенів — особенно, конечно, въ болье культурныхъ центрахъ, прежде всего -- въ Аеннахъ<sup>3</sup>). Съ конца V въка литературныя изображенія аенн-

денъ былъ (у Павсанія І. с.) въ званіе профессора λόγων τέχνης (ср. Раив. 1 22, 2). Питеей вовлеченъ быль въ кругь трозанскихъ сказаній и легендъ, гдѣ представлены были всѣ тѣ мотивы, какіе (ср. выше, стр. 23, пр. 4) связываются съ представленіемъ о нимфахъ-музахъ: и Посейдонъ съ его отношеніями къ нимфамъ, и съ его ыновьями-близнецами, и Гλαῦλος, и Пήγασος съ Беллерофонтомъ, и Ίππόλυτος, Πιτθέως παίδευμα, съ Фαίδρα и съ амазонками, и нимфы 'Αρδαλίδες, и Διόνυσος πελάγιος, и даже "Іππου καλουμένη κρήνη (ср. Wide, De sacris Troezeniorum Herm. Epidaur., 1888. Gruppe, Gr. Myth. 190 ff. 585 ff. Wilamowitz, Hippolytos, 36 ff.); эти трозанскія сказанія стояли въ тѣсной связи съ аттическими, какъ и Πιτθεύς (Πιθεύς)—съ Өесеемъ (ср. Gruppe l. с. Kirchner Attica et Peloponnesiaca, 9 sqq.); слывшій иногда дѣдомъ или руководителемъ Оесея, Питеей оказывался и какъ-бы двойникомъ (Seitenstück) краснорѣчиваго основателя аевиской демократів (какъ Меуареос и др.; ср. Usener, Rh. Mus. LIII 356 ff.).

<sup>1)</sup> Cp. Ilpusoocenie.

³) Т. е.—audiatur et altera pars. Hirsel, Der Eid, 107 f., сближаеть это реченіе съ вскиловынь: δυοίν παρόντοιν ήμισυς λόγου πάρα (Eum. 428) и оба эти реченія съ Rechts-Sprichwort: Ein manns red ein halbe red Man soll sie hören alle beed (Grimm, W. VIII 454). Ср. также Hes. ор. 263 sq.: βασιλής, ιδύνετε μύθους, δωροφάγοι, σκολιών δὲ δικών ἐπὶ πάγχυ λάθεσθε. II. XVIII 507 sq.: κεῖτο δ'ἐν μέσσοισι τάλαντα, τῷ δόμεν, δς δίκην ιδύντατα είποι. Sol. fr. 4, 37 sqq.: εὐθόνει δίκας σκολιάς, παύει δ'ἔργα διχοστασίης. Anacr. 16 B.: μυθιήται διέπουσιν ἄστυ (μυθιήται—στασιασταί, но Schol. Od. XXI 71: μύθου ποιήσασθαι ἐπισχεσίην). Πανόασις διχθάδιος μῦθος, Lex. Gen. (Reitzenstein, Ined. poet. gr. fr. II p. 15). Pap. Br. M., Wessely, Wion. St. IX 266, Z. 18 f.: τούτων ἡηθέντων αὐτοῖς πρός ἀλλήλους συνβέβηκεν μεσιτίαν γενέσθαι.—Cp. Aristoph. vesp. 725. Eurip. Heraclid. 179 sqq. Нірр. 882 sqq.—Присяга авинскихъ геліастовъ гласнів: καὶ ἀκροάσομαι τοῦ τε κατηγόρου καὶ τοῦ ἀπολογουμένου όμοιως ἀμφοῖν, Demosth. XXIV 151; cp. Ditt.² 512.—Находились потомъ и возражавшіе противъ питевева реченія (Зенонъ у Plut. de Stoic. rep. 8; [Plat.] Demod. 382 E sqq.).

<sup>3)</sup> Публичное краснорвчіе существовало и даже процвытало въ Еллады всегда и повсюду: лучшимъ доказательствомъ тому можеть служить порешедшій изъ гомеров-

скаго эпоса въ исторіографію и столь прочно утвердившійся въ ней пріемъ-вставлять въ повъствование претендовавшія, конечно, только на передачу τῆς ξυμπάσης γνώμης των άληθως λεγθέντων (Thuc. I 22)--- ρήση, δι σγεδόν ώς εἰ κεφάλαια των πράξεών έστι καὶ συνέγει την όλην ιστορίαν, говоритъ Поливій, XII 25 а. Но, разумъется, не всегда и не везяв краснорвчіе процветало одинаково: съ этой точки зренія не совсемь произвольной антитезей было, напр., противопоставление авинянъ (πόλις φιλόλογός τε καί πολόλογος, ού της Έλλάδος πλείστη έστιν έξουσία τοῦ λέγειν, Plat. I.eg. 641 E. Gorg. 461 E) CRABHBшимся своимъ лаконизмомъ лакедэмонянамъ. Конечно, и дакедэмоняне произносили (и слушали у себя) ръчи (ср. Thuc. I 68 sqq. IV 16 sqq. 34 sqq. 125 sq. V 8 sqq. VI 88 sqq.; ο Брасиль. IV 84: ήν δε ουδε αδύνατος, ως Λακεδαιμόνιος, είπειν; ср. также сравнительную характеристику мантинейскихъ, аргейскихъ, авинскихъ и лакедомонскихъ пассамонскихъ У 69); но, какъ замъчаетъ Цицеронъ (Brut. 49 sq.), они не выставили ни одного виднаго оратора, какъ не было таковыхъ въ Аргосъ, Коринев или Онвахъ (если не предполагать, что быль таковымъ Епаминондъ, doctus homo). когда у авинянъ уже процвытало studium eloquentiae, такъ что Цицеронъ склоненъ быль утверждать, что это studium было сначала non commune Graeciae, sed proprium Athenarum. 'Едλάδος Έλλάς, Έλλάδος παίδευσις η παιδευτήριον, πρυτανείον τῆς σοφίας, Αθημы всегда, κομεσμο, (и особенно въ лицъ своихъ "десяти ораторовъ") занимали самое видное и самое почетное место въ исторіи греческаго красноречія; только въ более позднее время (послѣ Александра В.) съ Асинами начинають соперничать (хотя и не во всѣхъ отношеніяхъ удачно) другіе—превмущественно малоазій кіе—культурные центры (в то не каждый порознь, а всё виёстё), также Родосъ и потомъ все къ себё стягивающая, все въ себя втягивающая ή πάντων хратойса 'Рώμη; на этой почвъ выясняется (уже съ нач. Ш в.) и борьба двухъ направленій краснорічія (какъ и вообще хуложе-СТВЕННОЙ ПРОЗЫ), СНАЧАЛА έλληνισμός И σολοιχισμός (φρυγίζειν, μυσίζειν), ПОТОМЪ άττιχισμός π ἀσιανὸς γαραχτήρ (οί 'Ασιανοί χαλούμενοι ρήτορες). Cp. Norden, Ant. K. I. 126 ff. 240 ff. 344 ff. Radermacher, Rh. Mus., LIV, 351 ff. Wilamowitz, Hermes, XXXV, 1 ff.— Какъ ораторъ съ прочно установившейся репутаціей, прославленный не только потомствомъ, но и современниками (ср. Blass, Att. Bereds. 1° 34 ff.), является уже Периклъ, λέγειν και πράσσειν δυνατώτατος; но немногимъ меньшей была потомъ и ораторская слава Оемистокла: не приходилось отказывать въ красноречіи и Аристилу. а темъ боле уже Солону (о его δημηγορία:—Diog. L. I 61), которому иные приписывали и основание авинскаго епитафию аубичос (ср. Plut. Public. 9); спорили только о томъ, играда-ли роль въ краснорфчін этихъ аруадог руторек (ср. Aeschin, I 25) техническая выучка (Thuc. I 138, 3. П 60, 5 sq. Plat. Alc. I 118 C. Phaedr. 270 A. Gorg. 519 В. Men. 93 C sqq. Xenoph. Mem. IV 2, 2. Conv. VIII 39. Cp. Philod. II 201 sqq. Plut. Them. 2. Per. 4 sqq.). Этоть идущій, повидимому, еще съ конца V стол. споръ стоядъ въ связи съ тъмъ споромъ-насколько и поскольку διδ2πτέον ή ή ητορική, который быль поднять, когда въ Асинахъ появился (впервые въ 427 г.) съ вывезенной изъ Сициліи тєуму руторіяй Поргій. Правда, намъ разсказывають и о наставникахъ Өемистокла и Перикла (Мнесифилъ и Дамонъ), правда еще раньше Горгія прибыль въ Авины профессоръ риторики Орасимахъ халкедонецъ (ср. Schwartz, De Thrasymacho Chalced., 4. Drerup, N. Jahrbb. S.-B. XXVII 225), и оба они говорили и учили не тодько въ Афинахъ, а даже и въ Өессаліи (Plat. Men. 70 B. Isocr. XV 155; Clem. Al. VI р. 746 P), но и въ древней, и особенно въ новой наукъ прочно установидось представленіе, что настоящее краснорічіе начинается въ Аеннахъ съ Горгія, а въ Еллад'в вообще съ свинлійских учителей Горгія—Корака или Тисія, или обонхъ

ской политической жизни<sup>1</sup>) переполняются указаніями или намеками на ту все подавляющую, надъ всёмъ доминирующую роль, какую и на вёчё съ совётомъ, и въ судё захватываетъ себё слово<sup>2</sup>), наполняются выходками противъ пользующихся (т. е. влоупотребляющихъ) силою слова

вибств, -- представленіе, которое сводится обыкновенно къ Аристотелю (тексты сюда относящееся см. у Spengel, You. теум., 22 sqq.: ср. Navarre, Rhét. gr. av. Arist., 3 ss.). Radermacher, Rh. Mus. LII 412 ff., указываеть двв версін этой традицін; одну, по которой изъ Сициліи пришло въ Грецію политическое краснорічіе вообще, онъ не безъ основаній сводить къ Тимэю; другую, по которой начало свое ведеть изъ Сицилін лишь судебное краснорічіе, онъ оставляєть за Аристотелемь. Къ сожалінію, эта аристотелевская версія досел'в остается не обследованной (главнымъ образомъ всявдствіе излишней доверчивости къ надежности цитать у древнихъ писателей). Кажется, что, оставляя въ сторонъ вопросъ о пріуроченіи показанія Аристотеля къ тому или другому изъ приписываемыхъ ему сочиненій (τεγνών συναγωγή, или Σοφιστής, или περί ποιητών, или даже τέχνης της Θεοδέκτου συναγωγή\, мы можемъ возстановить его-чрезвычайно важныя для исторія греческой риторики и ея исторіографін-мысли. Soph. el. 183 b читаемъ: οί νῶν εὐδοκιμοῦντες [ρήτοοτς] παραλαβόντες παρά πολλῶν οἴον ἐκ διαδογής χατά μέρος προαγαγόντων ούτως ηθέήχασι Τεισίας μέν μετά τους πρώτους. Θρασύμαγος δέ μετά Τεισίαν (Rhet. 1401 b упоминается уже ή Κόρακος τέγνη). Κτο были эти οί πρώτοι, показывають цитаты изъ Аристотеля у Sext. Emp. adv. math. VII 6 и Diog. L. VIII 57. позволяющіе намъ видёть передачу аристотелевской теоріи у Quint. III 1, 8 sqq.: primus post eos ques poetae tradiderunt movisse aliqua circa rhetoricen (πρώτον έπτορικήν κεκινηκέναι) Empedocles (όμπρικός καὶ δεινός περί τήν φράσιν) dicitur. artium autem scriptores antiquissimi Corax et Tisias Siculi etc. (cp. Cic. Prut. 46 sqq.: ait Aristoteles... tum primum... artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam conscripsisse). Возможно, конечно, что въ цитатв Цицерона (Вrut. 46) Аристотелю принадлежить и указаніе на то, что эта первая письменная тірум опторікі имівла своимъ предметомъ res privatas, и даже объяснение факта ея появления изъ національныхъ (ср. Pind. Pyth. I 41 sq.: хаі σοφοί περίγ) ωσσοί τ' έφυν. Plat. Gorg. 493 A) и политическихъ условій.—Въ Προλεγ. τ. στ., Walz VII 5, читаемь: λέγουσι δέ τινες δικανικόν λόγον είσηκέναι (εύρηκέναι?) πρώτον Μενεσθέα, τον στρατηγόν των 'Αθηναίων, ος και επί Τροίαν άφικετο' άλλοι δε λέγουσιν 'Αντιφώντα, τοῦτον τον ρήτορα χατά θησέως περί τῶν Παλλαντίδων' ἤχμασε δὲ χατά Σιχελίαν (рядомъ съ Коракомъ упоминается Антифонтъ и у Philod. Suppl. р. XXXIII Sdh.; ср. Quint. III 1, 11: Antiphon quoque et orationem primus omnium scripsit) .-- Of 5 отношеніяхъ Антифонта, автора тетралогій, къ Горгію ср. Tiele, Hermes XXXVI, 245 f.

') Діалоги Платона, трагедія (особенно Еврипидъ), прежде-же всего комедія, гдъ заключается драгоцъннъйпій матеріалъ для исторіи не только практики (ср. напр., пародія въчевыхъ, совътскихъ, судебныхъ ръчей и преній въ аристофановыхъ Всадникахъ, Осахъ, Өзсирфорга (розаг, 'Еххдузга (розаг), но и теоретической разработки (ср. особенно Облака и преніе Эсхила и Еврипида предъ Діонисомъ въ Лягушкахъ) красноръчія, особенно политическаго и судебнаго.

<sup>3</sup>) То же подтверждаеть собою, конечно, начавшееся здась съ 20-хъ годовъ V в. издаваніе и составленіе образцовыхъ или примарныхъ рачей или ихъ примарныхъ диспозицій, вступленій и заключеній (ср. є̀λεο: Фрасимаха) и вообще риторическихъ руководствъ и пособій, а также появленіе политическихъ зоуграцията пи анныхъ въ форма рачей (λόγο: συμβουλευτιχοί).

скаго эпоса въ исторіографію и столь прочно утвердившійся въ ней пріемъ-вставлять въ повъствование претендовавшія, конечно, только на передачу τῆς ξυμπάσης γνώμης των άληθως λεχθέντων (Thuc. I 22)--- ρήσι, δι σγεδόν ώς εἰ κεφάλαια των πράξεών ἐστι καὶ συνέγει την όλην ιστορίαν, говорить Поливій, XII 25 а. Но, разумнется, не всегда и не вездъ красноръчіе процвътало одинаково: съ этой точки зрънія не совствъ произвольной антитезей было, напр., противопоставление авинянъ (πόλις φιλόλογός τε καί πολόλογος, ού τῆς Ἑλλάδος πλείστη ἐστὶν ἐξουσία τοῦ λέγειν, Plat. Leg. 641 E. Gorg. 461 E) CIABHBшимся своимъ лаконизмомъ дакедэмонянамъ. Конечно, и дакедэмоняне произносили (и слушали у себя) ръчи (ср. Thuc. I 68 sqq. IV 16 sqq. 34 sqq. 125 sq. V 8 sqq. VI 88 sqq.; ο Брасидь, IV 84: ήν δε ούδε άδύνατος, ώς Λαπεδαιμόνιος, είπειν; ср. также сравнительную характеристику мантинейскихъ, аргейскихъ, авинскихъ и дакедемонскихъ парагубансь, У 69): но. какъ замечаетъ Цицеронъ (Brut. 49 sq.), они не выставили ни одного виднаго оратора, какъ не было таковыхъ въ Аргосъ, Коринев или Онвахъ (если не предполагать, что быль таковымъ Епаминондъ, doctus homo), когда у авинянъ уже процвытало studium eloquentiae, такъ что Цицеронъ склоненъ былъ утверждать, что это studium было сначала non commune Graeciae, sed proprium Athenarum. Ехλάδος Έλλάς, Έλλάδος παίδευσις η παιδευτήριον, πρυτανείον της σοφίας, Αθήμω всегда, κομέσμο, (и особенно въ дицъ своихъ "десяти ораторовъ") занимали самое видное и самое почетное место въ исторіи греческаго красноречія; только въ более позднее время (послъ Александра В.) съ Анинами начинаютъ соперничать (хотя и не во всъхъ отношеніяхъ удачно) другіе-преимущественно малоазій кіе-культурные центры (и то не каждый порознь, а всё вмёстё), также Родось и потомъ все къ себе стягивающая, все въ себя втягивающая ή πάντων хратобоа 'Рώμη; на этой почвъ выясняется (уже съ нач. Ш в.) и борьба двухъ направленій краснорічія (какъ и вообще художе-СТВЕННОЙ ПРОЗЫ), СНАЧАЛА έλληνισμός и σολοιχισμός (φρυγίζειν, μυσίζειν), ПОТОМЪ άττιχισμός π ασιανός γαραπτήρ (οί 'Ασιανοί παλούμενοι όήτορες). Cp. Norden, Ant. K. I, 126 ff. 240 ff. 344 ff. Radermacher, Rh. Mus., LIV, 351 ff. Wilamowitz, Hermes, XXXV, 1 ff.-Какъ ораторъ съ прочно установившейся репутаціей, прославленный не только потомствомъ, но и современниками (ср. Blass, Att. Bereds. 1° 34 ff.), является уже Перикаъ, λέγειν και πράσσειν δυνατώτατος; но немногимъ меньшей была потомъ и ораторская слава Оемистокла; не приходилось отказывать въ красноречіи и Аристиду, а тыть болые чже Солону (о его борилусска-Diog. I. I 61), которому иные приписывали и основаніе аеинскаго ἐπιταφίου ἀγωνος (cp. Plut. Public. 9); спорили только о томъ. играла-ли роль въ краснорфчіи этихъ аруадог раторек (ср. Aeschin, I 25) техническая выучка (Thuc. I 138, 3. П 60, 5 sq. Plat. Alc. I 118 C. Phaedr. 270 A. Gorg. 519 B. Men. 93 C sqq. Xenoph. Mem. IV 2, 2. Conv. VIII 39. Cp. Philod. II 201 sqq. Plut. Them. 2. Per. 4 sqq.). Этотъ идущий, повидимому, еще съ конца V стол. споръ стояль въ связи съ темъ споромъ-насколько и поскольку διδακτέον ή ήητορική, который быль поднять, когда въ Асинахъ появился (впервые въ 427 г.) съ вывезенной изъ Сипиліи τέγνη ρητορική Γορгій. Правда, намъ разсказывають и о наставникахъ Өемистокда и Перикла (Мнесифилъ и Дамонъ), правда еще раньше Горгія прибыль въ Авины профессоръ риторики Орасимахъ халкедонецъ (ср. Schwartz, De Thrasymacho Chalced., 4. Drerup, N. Jahrbb. S.-B. XXVII 225), и оба они говорили и учили не только въ Авинахъ, а даже и въ Осссалии (Plat. Men. 70 B. Isocr. XV 155; Clem. Al. VI р. 746 P), но и въ древней, и особенно въ новой наукъ прочно установилось представленіе, что настоящее краснорічіе начинается въ Аеннахъ съ Горгія, а въ Елладь вообще съ сицилійскихъ учителей Горгія—Корака или Тисія, или обоихъ

скей политической жизни<sup>1</sup>) переполняются указаніями или намеками на ту все подавляющую, надъ всёмъ доминирующую роль, какую и на вѣчѣ съ совѣтомъ, и въ судѣ захватываетъ себ\$ слово<sup>2</sup>), наполняются выход-камп противъ пользующихся (т. е. злоупотребляющихъ) силою слова

вивств, —представленіе, которое сводится обыкновенно къ Аристотелю (тексты сюда относящеся см. у Spengel, Συν. тεγν., 22 sqq.: ср. Navarre, Rhét. gr. av. Arist., 3 ss.). Radermacher, Rh. Mus. LП 412 ff., указываеть двв версін этой традицін; одну, по которой изъ Сицили пришло въ Грецію политическое краснорвчіе вообще, онъ не безъ основаній сводить къ Тимэю; другую, по которой начало свое ведеть изъ Сициліи лишь судебное краснорічіс, онъ оставляєть за Аристотелемъ. Къ сожалівнію, эта аристотелевская версія досел'в остается не обследованной (главнымъ образомъ всявдствіе излишней доверчивости къ надежности цитать у древнихъ писателей). Кажется, что, оставляя въ сторонъ вопросъ о пріуроченіи показанія Аристотеля къ тому или другому изъ приписываемыхъ ему сочиненій (τεγνών συναγωγή, или Σοφιστής, нин περί ποιητών, нин даже τέγνης της Θεοδέκτου συναγωγή), мы можемъ возстановить его-чрезвычайно важныя для исторіи греческой риторики и ея исторіографіи-мысли. Soph, el. 183 b читаемъ; οί νῶν εὐδοκιμοῦντες [ἡήτοοες] παραλαβόντες παρά πολλῶν οἶον ἐκ διαδογής κατά μέρος προαγαγόντων ούτως ηθέήκασι Τεισίας μέν μετά τοὺς πρώτους. Θρασύμαγος δέ μετά Τεισίαν (Rhet. 1401 b υπομπηρατος γικο ή Κόρακος τέγνη). Κπο διώμι ετι οί πρώτοι, показывають цитаты изъ Аристотеля у Sext. Emp. adv. math. VII 6 и Diog. L. VIII 57. позволяющіе намъ видіть передачу аристотелевской теоріи у Quint. III 1, 8 sqq.: primus post eos quos noetae tradiderunt movisse aliqua circa rhetoricen (πρῶτον ρητοριαχν κεκινηκέναι) Empedocles (όμπρικός καὶ δεινός περί τὴν φράσιν) dicitur. artium autem scriptores antiquissimi Corax et Tisias Siculi etc. (cp. Cic. Prut. 46 sqq.: ait Aristoteles... tum primum... artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam conscripsisse). Возможно, конечно. что въ цитатв Цицерона (Вrut. 46) Аристотелю принадлежитъ и указаніе на то, что эта первая письменная τέγνη έητορική имѣла своимъ предметомъ res privatas, и даже объяснение факта ея появления изъ національныхъ (ср. Pind. Pyth. I 41 sq.: καὶ σοφοί περίγλωσσοί τ' έφυν. Plat. Gorg. 493 A) и политическихъ условій.—Въ Προλεγ. τ. στ., Walz VII 5, читаемъ: λέγουσι δέ τινες δικανικόν λόγον εξοηκέναι (εύρηκέναι?) πρώτον Μενεσθέα, τον στρατηγόν των 'Αθηναίων, ος και έπι Τροίαν αφίκετο. άλλοι δε λέγουσιν Αντιφώντα, τοῦτον τὸν οήτορα χατά θησέως περί τῶν Παλλαντίδων ήχμασε δὲ χατά Σιχελίαν (рядомъ съ Коракомъ упоминается Антифонть и у Philod. Suppl. р. XXXIII Sdh.; ср. Quint. III 1, 11: Antiphon quoque et orationem primus omnium scripsit).--Obs отношеніяхъ Антифонта, автора тетралогій, къ Горгію ср. Tiele, Hermes XXXVI, 245 f.

') Діалоги Платона, трагедія (особенно Еврипидъ', прежде-же всего комедія, гді заключается драгоцівнившій матеріаль для исторіи не только практики (ср. напр., пародіи візчевыхъ совітскихъ, судебныхъ різчей и преній въ аристофановыхъ Всадникахъ, Осахъ, Θεσμοφοριάζουσαι, 'Εχχλησιάζουσαι), но и теоретической разработки (ср. особенно Облака и преніе Эсхила и Еврипида предъ Діонисомъ въ Лягушкахъ) краснорізчія, особенно политическаго и судебнаго.

<sup>2</sup>) То же подтверждаеть собою, конечно, начавшееся здёсь съ 20-хъ годовъ V в. издаваніе и составленіе образцовыхъ или примірныхъ річей или ихъ примірныхъ диспозицій, вступленій и заключеній (ср. є̀λεοι Фрасимаха) и вообще риторическихъ руководствъ и пособій, а также появленіе политическихъ зоуура́щизта пи анныхъ въ формів річей (λόγοι συμβουλευτικοί).

демагоговъ и вхъ вдохновителей—«софистовъ»<sup>1</sup>), противъ сочиняющихъ за деньги обвинительныя и защитительныя рѣчи «логографовъ»<sup>2</sup>) и противъ разучивающихъ наизусть эти покупныя рѣчи<sup>3</sup>), противъ сутяжниковъ, кляузниковъ и ябедниковъ<sup>4</sup>), наполняются вылазками противъ народа, который имѣетъ такую же власть, какъ тираннъ, но которому, какъ тиранну, льстятъ, котораго обманываютъ, чтобы на его счетъ поживиться, котораго говорящій съ нимъ можетъ направить или увлечь, куда угодно<sup>5</sup>), наполняются вылазками противъ судей, власть которыхъ тоже не хуже царской, а то и Зевсовой, и которыхъ представшіе предъ ними стараются задобрить или привести въ пріятное (и благопріятное) настроеніе своими или самыми униженными, или возможно интересными рѣчами<sup>6</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Ср. изображеніе демагога въ платоновомъ Горгіи (разз.).—У Аристофана демагогъ рисуется вообще лишеннымъ какого-бы то ни было образованія (ср. Equ. 185 sqq.: ή δημαγωγία γάρ οὐ πρὸς μουσικοῦ, ἀλλ' εἰς ἀμαθή καὶ βδελυρόν); это именно тѣ οἱ ἐν σοφοῖς φαῦλοι, которые оказываются παρ' ὄχλφ μουσικώτεροι λέγειν, у Еврипида (Нірр. 969 sq.); нѣсколько иначе эти οἱ φαυλότεροι τῶν ἀνθρώπων представляются вукидидовскому Клеону: они πρὸς τοὺς ξυνετωτέρους ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖον ἄμεινον οἰκοῦσι τὰς πόλεις, ἀδυνατώτεροι τοῦ καλῶς εἰπόντος μέμψασθαι λόγον, κριταὶ ὄντες ἀπὸ τοῦ ἴσου μᾶλλον ἢ ἀγωνισταί (ΠΙ, 37).—Вообще же у Еврипида демагогъ рисуется уже прошедшимъ риторическую или "софистическую" школу (ср. Nestle, Euripides, 206 ff. 289 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. особенно Arist. Av. 1694 sqq., гдѣ разсказывается о живущемъ ἐν Φαναῖσι πρὸς τἢ Κλεψύδρα племени (πανοῦργον γένος) Ἐγγλωττογαστόρων (ср. Ἐγχειρογάστορες), которые жнуть и сѣють и собирають плоды (троуйси соха́ζουσί τε) языками; варварское это племя, горгіи и филиппы (или, какъ предлагаеть читать Robert, Herm. XXXVIII 158 f., καὶ φίλιπποι Γοργίου, ср. Vesp. 421: ἀπώλεσαν Φίλιππον ἐν δίχη τὸν Γοργίου).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Ar. Equ. 344 sqq. Vesp. 958 sqq. (Roemer, Studien zu Aristophanes, I 102 ff.).

<sup>4)</sup> Cp. Arist. Plut. 30: ἱερόσυλοι καὶ ῥήτορες καὶ συκοφάντσι καὶ πονηροί.—Dem. XXV 49 sqq.—Arist. Pax, 505: οὐδὲν γὰρ ἄλλο δρᾶτε πλήν δικάζετε. Αν. 39 sqq.: οἱ μὲν γὰρ οὖν τέττιγες ενα μῆν' ἢ δύο ἐπὶ τῶν κραδῶν ἄδουσ', 'Αθηναῖοι δ'ἀεὶ ἐπὶ τῶν δικῶν ἄδουσι πάντα τὸν βίον.

<sup>5)</sup> Cp. Arist. Equ. 1112 sqq.: ὧ Δῆμε, καλήν γ'ἔχεις ἀρχήν, ὅτε πόντες ἄνθρωποι δεδίατί σ'ῶσπερ ἄνδρα τύραννον. ἀλλ' εὐπαράγωγος εἴ, θωπευόμενός τε χαίρεις κάξαπατώμενος, πρὸς τόν τε λέγοντ' ἀεὶ κέγηνας ὁ νοῦς δε σου παρών ἀποδημεῖ.

<sup>4)</sup> Ср. Arist. Vesp. 546 sqq. Plat. Theaet. 172 Е.—Постепенно впрочемъ (и довольно скоро) эти жалобы или насмёшки теряють свою остроту, отчасти, конечно, потому, что пришлось примириться или удалось свыкнуться съ силой или насиліями слова надъ вольной мыслью екклесіастовъ, булевтовъ и геліастовъ, отчасти-же потому, что и вообще вопросы государственнаго управленія утрачивають свое общественное и практическое значеніе: философія все больше забываеть дорогу на агору (εἰς ἀγορὰν εὐχ ἰσσει τὴν ὁδόν, οὐδὲ ὅπου διχαστήριον ἢ βουλευτήριον, Plat. Theaet. 173 D), комедія изъ политической переходить въ комедію интриги (и въ нее же разрёшается трагедія).

Рука объруку съ краснорвчіемъ, получающимъ все большее значеніе во внутренней политической жизни государства (или «гражданской общины»), развивается и краснорфчіе международныхъ, ческих сношеній: въ качествів возможнаго -- иногда и единственно-возможнаго, или даже необходимаго-средства для достиженія тіхъ или другихъ целей внешеей политики, рядомъ съ первобытной, подлинной «махетикой» (т. е. искусствомъ борьбы) становится другая махетика, орудіємъ которой служить не мечь, а «изощренный, какъ мечь, языкъ», «напряженное, какъ лукъ, слово» 1): во главъ отправляемаго къ другому государству посольства государство старается поставить умъющаго владеть мыслью и словомъ; разсказывають, что въ качестве пословъ-одинъ отъ деонтинцевъ, другой - отъ кеосцевъ - явились въ Аеины знаменитые софисты Горгій и Продикъ<sup>2</sup>); мы знаемъ, что изъ аттическихъ торовъ вошедшихъ въ канонъ «десяти» отправляли посольскія службы всъ имъвшіе аемиское гражданство, за исключеніемъ только-имъвшаго дарованія, но не имъвшаго данныхъ для полетической дъятельности-Исократа3).

Потомъ, правда, когда еллинскія государства попадають въ зависимость отъ царей.—Александра Великаго и его діадоховъ и епигоновъ, а послів и народа или сената римскаго и императоровъ римскихъ,

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Plat. Resp. 411 C sqq.: μισολόγος γίγνεται καὶ ἔμουσος, καὶ πειθοί μὲν διὰ λόγων οὐδεν ἔτι χρήται, βία δὲ καὶ ἀγριότητι ὥσπερ θηρίον. Arist. rhet. 1355 a: ἄτοπον εἰ τῷ σώματι μὲν αἰσχρόν μὴ δύνασθαι βοηθείν έποτῷ, λόγω δ'οὐκ αἰσχρόν ὁ μᾶλλον ἴδιόν ἐστιν ἀνθρώπου τῆς τοῦ σώματος χραίας. Βε Σοριστής Ππατομα, 225 A ἡ μαχητική распадается на τὸ σώματι πρὸς σώματα π τὸ λόγοις προς λόγους γιγνόμενον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Plat. Hipp. maj. 282 C. Тимэй у Dion. Lys. 3, и Diod. XII, 53. Paus. VI 17, 8 (гдв Горгія въ Авины сопровождаеть даже Тисій).

<sup>3)</sup> О посольской службь Антиронта, Андокида, Эсхина, Демосеена, Ликурга, Гиперида см. у Kirchner, Prosopographia Attica, или у Blass, Att. Beredsamkeit. Исократь говорить (V 81) о себь: έγω γάο προς το πολιτεύεσθαι πάντων άφυέστατος έγενομην των πολιτών, ούτε γάρ φωνήν έσχον ίχανην ούτε τόλμαν δυναμένην όχλω χρησθαι; непзвъстно, насколько надежно извъстіе, что онь σύν Τιμοθέω πολλάς πόλεις έπηλθε, συντιθείς τάς προς 'Αθηναίους ύπο Τιμοθέω πεμπομένας έπιστολάς, v. X ог. 837 с (ср. Philod. II 178 Sdh.).—Характерны разсказы о посольствь, посланномь въ 155 г. въ Римъ аемиянами, о посольствь, во главъ котораго были поставлены представители трехъ процвътавшихъ тогда въ Аемнахъ философскихъ школъ—академикъ Карнеадъ, стоикъ Діогенъ, перинатетикъ Критолай (см. С. А. Жебелееъ, Изъ исторіи Аемнъ, 193 сл.).—Рніюєт. v. s., I, 21, о Скопеліанъ: расідею діє айтой прездейся поддаї, хай γάρ τις хай ауавт τύχη συνηхолюйью ты прездейсочті (то же о другихъ софистахъ—І 24. 25; П 5).—Въ болье-позднихъ надписяхъ очень часто отміваются посольскія услуги, а иногда и содержаніе посольскихъ рівчей (ср., напр., Ditt². 259. 276. 281. 303. Місh. 205. 252. 431.).

падаеть, становясь все менве содержательной, политическая едлиновъ, а съ нею вмість падаеть и политическое краснорвчіе, и болье-поздніе писатели греческіе основывались конечно на горькомъ опыть своего времени, когда говорили, что только въ свободномъ, а не въ порабощенномъ народъ рождается любовь къ слову, что вмъсть съ демократіей поднимаются и вывств съ нею погибають великіе ораторы1). Но если политическое краснорфчіе, столь пышно расцвітшее особенно въ Аеннахъ V и IV въка, достигнувъ въ ръчахъ Демосеена своего кульминаціоннаго пункта, послів начинаеть падать, все больше спеціализуясь на ръчахъ, произносимыхъ не на въчъ или въ совътъ, и даже не въ сенатв римскомъ, а предъ царями, предъ намъстниками римскаго народа, потомъ предъ римскими императорами и ихъ намъстниками, если и самыя эти --- больше дипломатичныя, нежели дипломатическія, -- ръчи становятся все ръже дъловыми и все чаще просто привътственными. поздравительными или благодарственными, всякомъ случав хвалебными<sup>2</sup>), — то краснорвчіе судебное казалось болве

<sup>1)</sup> π. όψους 44, 2 sqq.: ἐκείνφ τῷ θρολουμένφ, ὡς ἡ δημοκρατία τῶν μεγάλων ἀγαθή τιθηνός, ἡ μόνη σχεδον καὶ συνήκμασαν οί περι λόγους δεινοί καὶ συναπέθανον... δούλον μηδένα γίνεσθαι ρήτορα. Эτο (οτчасти быть-можеть восходящее къ Аристотелю, ср. Arist. Metaph. 981 b) τό θρολούμενον представлено для насъ гл. обр. Цицерономъ (Cic. Br. 46: in impeditis ac regum dominatione devinctis nasci cupiditas dicendi non solet. pacis est comes otiique socia et iam bene constitutae civitatis quasi alumna—τιθηνός?—quaedam eloquentia; cp. de or., I 39: haec una res in omni libero populo maximeque in pacatis tranquillisque civitatibus praecipue semper floruit semperque dominata est). Изъ Цицерона же (Brut. 36 sqq.; de or. II 95) мы узнаемъ, что паденіе едлинской (аттической) политической едоквенціи (ставшей больше suavis, нежели gravis, связывалось обыкновенно съ именемъ Димитрія Фалерейца. Ср. Norden, A. K., 126 ff.

<sup>3)</sup> Въ какомъ направленіи шло и до чего въ этомъ направленіи дошло—все больше сближаясь съ эпидейктическимъ—политическое краснорічіе едлиновъ, лучше всего показываетъ трактатъ (II) конца III в. по Р. Х. περὶ ἐπιδειχτιχών [Менандра], (Вигвіап, Авh. d. bayr. Ak., XVI 3 ff., гдѣ даются подробныя схемы для річей къ ниператорамъ и къ правителямъ провинцій—для λόγοι βασιλιχοί (панегирики, λ. χαριστήριοι и εύχαριστήριοι), στεφανωτιχοί (прп поднесеніи императору золотого вінка, —не больше 150—200 ἐπῶν, т. е. строкъ), πρεσβευτιχοί (взывавшихъ къ φιλανθρωπία и μεγαλοψιχία императора), προσφωνητιχοί и ἐπιβατήριοι (привітствовавшихъ правителя провинцій при вступленіи его въ должность или при посіщеніи имъ города), προπεμπτιχοί (произносившихся при оставленія правителемъ поста), κλητιχοί (приглашавшихъ правителя почтить своимъ присутствіемъ πανίγορις или своимъ посіщеніемъ городъ). Прекрасное въ своемъ родів руководство [Менандра] развивало не новыя, а уже давно сложившіяся правила. Какъ-бы по (Менандра) розвивало не новыя, а уже давно сложившіяся правила. Какъ-бы по (Менандра) составлены были, напр., не только річи Діона Хрисостома (1) и Аристида (ІХ), не только панегирикъ Августу Цезарю въ Энеидъ, VI, 791 вед. (ср. Norden Rh. Мия. LIV 466 ff.), но уже ѐγхώριον къ Евагору Исократа и

способнымъ выдержать эти превратности политическихъ судебъ. Плутархъ, правда, предостерегалъ еллиновъ отъ той сносящей головы съвиры, о воторой говорилось въ стихъ какой-то греческой трагедіи, в которая украшала собою и fasces римскаго намъстника ;; но конечно въ мирное, спокойное время чрезвычайно-ръдки были случаи военно-административной расправы; зато «домашнее» римское судопроизводство не осталось и безъ—косвеннаго по крайней мъръ —вліянія и на даль-

въроятно εγχώμιον είς Ίππόλογον (Arist. rhet. 1368 a), а также ть εγχώμια въ тиранну или царю, о которыхъ упоминаетъ Платонъ Theaet. 174 D sqq. (ср. Rohde, Kl. Schr. I 256 ff.); въ концъ концовъ οί ανδρος αρετήν δια λόγων εγχωμιάζοντες восходили (ср. Ізост. Euag. 8 sqq.) κъ οί εν ταῖς ῷδαῖς καὶ τοῖς μέτροις εγκωμιάζοντες (какъ Пиндаръ), а эти φόαί, въ свою очередь, сблимались съ гимнами въ честь боговъ и героевъ; недаромъ и [Менандръ] совътуетъ произносящему раскілком высказывать сожальніе объ отсутствін у него красноръчія Гомера, Орфея вли даже Музъ; ώσπερ το χρείττον-говорить онь-- υμνοις και άρεταις ύλασκομεθα, ουτω και βασιλέα λογοις.-- Посольства къ императору, при прієм'в которыхъ (иногда аудіенція давалась имъ въ сенат'в,—какъ, впрочемъ, и сенатомъ) произносились λογοι βασιλιποί, посылались еллинскими-еллинизованными государствами вообще, повидимому, часто, но сравнительно-ръдко по какому-нибуд опредъленному дълу, а обыкновенно или съ поздравленіями-особенно по поводу принятія императоромъ власти, съ сообщеніемъ о постановленныхъ ему почестяхъ, для поднесенія золотого вънка и разныхъ даровъ, для выраженія собользнованія, для принесенія благодарности, съ привътствіемъ по случаю вступленія его на сосъднюю наи более наи менье близкую территорію, для доведенія до его сведенія о томъ, что граждане подсье или сограждане той хостой остались довольны службой у нихъ проконсула или прокуратора или пожертвованіями и услугами какого-либо м'ястнаго д'вятеля, желавшаго стать сейдотогомогос, и т. п. (ср. И. Г. Турчевичь, Обращенія къ императору въ первые три въка р. имп., Н. в. Ист. -Ф. Инст. Кн. Безб., т. XVIII и XIX). Данныя наши объ этихъ посольствахъ къ императорамъ имъють очень значительное сходство съ-столь многочисленными (преимущественно епиграфическими)данными о посольствахъ къ царямъ едлинистической эпохи (ср., напр., надписи приведенныя у Ditt. 3 168 sqq.); между прочимъ, —какъ императорамъ, такъ и царямъ часто вручаются послами фирісрата тепритика, которыя становятся все цватистве, т. е. все приближаются къ λόγοι (βασιλιχοί).-- О речахъ къ проконсуду говорить Удьпіанъ (de officio proconsulis, Dig. I, 16, 7), что проконсудь pati debet commendari sibi civitatem laudesque suas non gravate audire, cum honori suo provinciales id vindicent; изъ надписей (напр., Ditt. 186. 193. 220. 221) можно видъть, что и въ едлинистическую эпоху греческія государства считали за честь возглашать laudes разнымь ΠΟCTABLEHHLINЬ ύπο του βασιλέως CTDATEFAND.

¹) Plut. praec. r. p. ger., 17; цитуемый здѣсь стихь трагедія (fr. tr. ad. 340 N.) гласиль: δείνος χολαστής πέλεχος αὐχένος τομεύς.—[Менандръ], π. έπιδ., 71 В., рекомендоваль проводить въ епилогъ привътственной ръчи правителю провинціи м. пр. такую мысль: ἀναθώμεν τοῦτο το ξίφος μή "Αρεί μηδὲ Δείμφ μηδὲ Φόβφ, ἀλλὰ Δίχη χαὶ Θέμιδι χαὶ 'Αθηνὰ ἀνάθημα χαθαρὸν φόνων....

нѣйшую разработку судопроизводства у эллиновъ<sup>1</sup>), а все осложиявшіяся жизненныя условія и людскія отношенія также содѣйствовали не уменьшенію, а увеличенію судебныхъ дѣлъ, а стало-быть и судебныхъ рѣчей<sup>2</sup>). При столь сравнительно благопріятныхъ внѣшнихъ условіяхъ судебное краснорѣчіе могло бы даже, казалось, возвышаться на счетъ падавшаго краснорѣчія политическаго.

Но в на счетъ политическаго, и на счетъ судебнаго краснорфиія возвысился другой родъ краснорфиія—тотъ родъ краснорфиія, который, въ отличіе отъ политическаго и судебнаго краснорфиія, отъ γένος συμβουλευτικόν (или πολιτικόν) и γένος δικανικόν, назывался обыкновенно у еллинскихъ теоретиковъ риторики γένος ἐπιδεικτικόν³),—отъ словъ:

<sup>1)</sup> Границы, въ какихъ подлежаль-бы разсмотренію вопрось о римскихъ вліяніяхъ на греческое судопроизводство, устанавливаются у Mitteis, Reichsrecht u. Volksrecht in d. östl. Prov. d. rom. Kaiserreichs, 81 ff.; cp. Gilson, L' Étude du droit romain, 174 ss.—Не безъ римскихъ вліяній (ср. Strab. 539) опреділилась (особенно въ Азін)—отчасти на почвъ древней "эксегетики" (ср. εξηγητής των Λυχουργείων CIG 1364, νομοδείπται Ditt. 653, 114, νομοφύλαπες) η Cπημαθησία έμπειρία νομική (Philod. de vit. X 18; cp. Alex. fr. 39 K.) προφεσεία νομικοί (οбыкновенно вибств и ρήτορες); cp. ClG 2787 sq. 3504 (ρήτορα καὶ νομικόν). J. of. Hell. St. XI 249 (ἐπῶν καὶ ἰαμβῶν ποιητήν καὶ λόγων έγχωμιαστικών συγγραφέα, νομικόν έν τοῖς ἀρίστοις). BCH XXIV 373 (iurisprudens—νομικός). Arch.-ер. М. а. Ö. XI 32 (уодихос түү алитүүнү).--Раздичие между греческимъ и римскимъ процессомъ, что касается преній сторонъ, рисуется въ разсказъ Либанія, у. soph. 483 В., о разборъ проконсудомъ, въ 311 г., дъда о побоищъ между двумя шкодами софистовъ. Стороны, но греческому обычаю (ср. Schoemann-Lipsius, Att. Proz. 920 f.), распредълнян свои ръчи такъ, что одну ръчь долженъ былъ держать ученикъ, другую учитель; когда ученикъ произнесъ речь, и учитель хотель начать свою, то проконсуль перебиль его словами: 'Αλλ' ου τουτο γε 'Ρωμαίοι δοκιμάζουσιν, άλλ' ό την πρώτην είπων χατηγορίαν χινδυνευέτω χαι περί της δευτέρας; κοιда же и другой учитель просиль у проконсуда, сдова, тотъ воскликнуль: 'Аλλ' οὐδεὶς ύμων γ' έρεὶ των έσχεμμένων διδασχάλαν ούδὲ προτήσει τις τῶν μαθητῶν τὸν λέγοντα, ἀλλ' εἴσεσθέ γε αὐτίκα ήλίκον ἐστὶ καὶ οἴον τὸ παρὰ Populators dixarov.

³) Еще во П—Ш ст. по Р. Х. самые видные софисты выступали и въ качествъ судебныхъ ораторовъ. Philostr. v. s. I 21, 4 (то̀у Еμυρναῖον Νικήτην, μελετήσαντα μὲν ἐπιφανῶς, πολλῷ δὲ μεῖζον ἐν δικαστηρίοις πνεύσαντα); I 21, 10. 22, 6. 25, 3, и пр.; ср. I 23, 4: δικανικοῦ μὲν σοριστικώτερος σοφιστοῦ δὲ δικανικώτερος. Софиста Геліодора, явившаюся къ императору посломъ, императоръ назначилъ адвокатомъ фиска, ὡς ἐπιτηδειότερον δικαστηρίοις καὶ δίκαις, Philostr. П 32. Знаменитаго софиста Лолліана совътъ и народъ авинскій почтилъ (статуві), какъ ἀμφότερον ῥητήρα δικῶν μελέτησί τε ἄριστον, СІА Ш 625.—Само собою разумъется, что всегда оставались въ силъ и извъстныя слова Горація (epist. II 3, 368 sqq.) объ actor causarum mediocris.

<sup>\*)</sup> Это—пользовавшееся нанбольшимъ успёхомъ у античныхъ теоретиковъ риторики—дёленіе краснорічія на γίνη ведеть свое начало только отъ Аристотеля (rhet. I 3, 1358 a sq.; ср. Cic. de inv. I 7). Въ платоновомъ Софисті 222 С πιθανουργική

έπιδε: κνυσθαι, ἐπίδειξις¹), которыми обозначалось выступленіе предъ публикой какого-либо исполнителя—и пѣвца, и актера, и музыканта, и скомороха, но также и оратора, или лектора, особенно-же «софи-

тёуул распадается на біхачіхі каі бішпуорікі каі провоцілітікі. Исократь говорить лишь о теоретическомъ выдівленія изъ всіхъ річей річей судебныхъ (XIII 19: той; біхамπούς λόγους η τους άλλους άπαντας). Απακτιμένη Βυ οβοίκτυ τέχναι ρητορικαί (Ο немъ и ο нихъ ср. Brzoska y Pauly-Wissowa, I 2086 ff.) устанавливаеть (1, 1) лишь бою тем τῶν πολιτιχῶν λόγων, τὸ μὲν δημηγοριχόν, τὸ δὲ διχανιχόν, ΗΟ ΜΕΜΑΥ εἶδη τούτων έπτά Υ ΗΕΓΟ HAЗЫВАЮТСЯ НЕ ΤΟЛЬКО προτρεπτικόν, ἀποτρεπτικόν, κατηγορικόν, ἀπολογητικόν, ΗΟ Η έγκωμιαστικόν, ψεκτικόν и еще έξεταστικόν, причемъ однако эти последнія είδη, применяемыя н ех тайс вприпроріан, особенно примънимы, по его словамъ (35, 1), оби адбиос (т. е. ад. πολιτικοῦ, Β' ΤΟΜ' ЧΗСΙΒ Η δικαστηρίου; Cp. ἀγών Η άγωνάργυ Β' 3Η8, ΨΕΗΙΗ άγορα Η άγορανόμοι y беотійцевь), ἀλλ' ἐπιδείξεως ἔνεκα. Τακъ и y Philod. II 97 Sdh. противопоставляются ή ἐπιδειατική μ ή ἐπὶ τῶν ἀληθινῶν ἀγώνων (cp. τακже Arist. rhet. 1413 b sq., rat λέξις άγωνιστική, Τ. Θ. δημηγορική Η δικανική, различается отъ λέξις γραφική, или ἐπιδεικτική, какъ γραφικωτάτη). У Филодема чаще всего представлено дѣленіе краснорѣчія на три μέρη-πολιτικόν (Ηπη συμβουλευτικόν), δικανικόν η πανηγυρικόν (cp. Suppl. 45 sq. Sdh. μ разз.) Иногда политическое и судебное краснорѣчіе противопоставлялось епидейктическому роду какъ үеоо практико (Quint. III 4, 14; ср. Syr. I 2 R.). Въ Прод. т. ст. VΠ 2 W. λόγος (προφορικός) χΕλΗΤΟЯ ΗΩ πρακτικός (συμβουλευτικός καὶ δικανικός) Η θεωρητικός (θέσις, -Τ. Θ. διάσκεψις λογική τέλος έχουσα την θεωρίαν, -έγκωμιον, ψόγος).-Βοά ποдобныя подраздёленія краснорічія (другіе сюда относящіеся тексты см. у Volkmann, Rhetorik<sup>2</sup> 19 ff.), какъ и распредъленія между ними отдівльныхърівчей были, конечно, какъ на это указывали и сами античные теоретики (ср. Anaxim. rhet. 35 Arist. rhet. 1358 b. Quint. III 4)-лишь болье или менье условными.

1) Нътъ, кажется, препятствій къ тому, чтобы предполагать, что названіе тічос inibiratikóv (обыкновенно передававшееся на дат. яз. genus demonstrativum, котя Квинтиліану, III 4, 13, казалось, что оно имъсть non tam demonstrationis vim, quam ostentationis), иногда замънявшееся (конечно на правахъ pars pro toto, ср. Quint. l. с.) названіями έγχωμισστικόν или πανηγυρικόν (отчего, вѣроятно, это послѣднее слово сблизилось по значенію съ первымъ), сводилось не столько уже къ ἐπιδειχνύναι, сколько κο έπιδείχνυσθαι, έπιδείξεις ποιείσθαι. Cp. Philod. II 135 Sdh.: έν μέν ταῖς πανηγύρεσι καὶ ταῖς ἐπιδείξεσιν καὶ τοῖς συγγράμμασιν οὐκ ἄρυθμός ἐστιν, ἐν δὲ τοῖς δικαστηρίοις καὶ ταῖς έχχλησίαις οὐδεὶς αὐτῷ προσέχει (ibid. Ι 32. ΙΙ 256; ἐν ταῖς πανηγύρεσι καὶ δείξεσι τῶν σοφισтю́у). Быть-можеть не вн'в связи съ этимъ кругомъ представленій стоить и—замізняющій собою γένος επιδειατικόν-λόγος θεωρητικός Процегоменъ W. VII 2. т. е. έπισκεπτικός πράγματος μετ' αίτίας (ср. είδος έξεταστικόν Анаксимена?): Аристотель говорить, что каждый изъ устанавдиваемыхъ имъ трехъ родовъ красноръчія имъетъ свое ті́лоς, н именно πρὸς ἀχροατήν; слушатель непрем'вино или θεωρός или χριτής, слушатель эпидейктической річи не столько πριτής (т. е. περί των μελλόντων, какъ екклесіасть. или περί των γεγενημένων, какъ дикастъ), сколько θεωρός; спорное въ своемъ чтеніи: ο δέ (περί) της δυνάμεως (δ) θεωρός можетъ-быть разъясняется φιλοχεмовымъ [έγει προπείμ]ενον ο δικανικός γαρακτήρ αύτα τα πράγματα έμφανίζειν άλλ' οὐ δύναμιν ἐπιδείπνοσθαι, Π 137 Sdh.; ep. Alex. (ό τ. Ν.) y Sp. Rh. gr. III, 1: τὸ δὲ ἐγχωμίων είδος οὕτε αὐθέντας έγει ούτε χριτάς, άλλά μόνον άχροατάς, δθεν καὶ ἐπιδειχτικόν τὸ τοιούτο καλεῖται. У Сонатра, Prol. Arist. p. 757, такъ опредвляется этоть видь риторики: место-везгроч, слуша $cta^1$ ), а этимъ словомъ: софистъ, сосистής, первоначально обозначались всякіе вообще «искусники», въ томъ числѣ и бродячіе скоморохи $^2$ );

τεль—ἐπαινέτης, цівль—хаλόν. Ср. Thuc. III 38, 4 sqq.: εἰώθατε θεακαὶ μὲν τῶν λόγων γίγνεσθαι, ἀπροαταὶ δὲ τῶν ἔργων... σοφιστῶν θεαταῖς ἐοικότες.—Мимоходомъ замѣтимъ, что наряду съ именемъ Ἐπίδειξις (Ditt. 530. ClA II 609 c; Keil въ изданномъ имъ Anonymus Argentinensis, l. 13, читаеть: [ἔνομα ἦν Φαίακο]ς ῥήτορος τριήρει Ἐπίδε[ιξις], ср. S. 45 ff.) встрѣчается какъ имя тріеры и Θέαμα (Ἐφ. ἀρχ 1901, 81).—Не безынтересны попытки древнихъ ученыхъ (ср. Poll. IX 11. 36. Et. M. 311, 26. Hermog. prog. I 35 W.) объяснить терминъ ἐγκώμιον или изъ κῶμα, или изъ κῶμα:—žμφοδα, ἀγυιαί (ср. τὰς τῶν κυρίων θεῶν κωμασίας καὶ πανηγύρεις надписей и папирусовъ: Herm. XX 468 ff. Philol. LIII 91).

<sup>&#</sup>x27;) Τακъ у Θεοφραστα, Char. V 10 (cm. выше, стр. 6, прим. 3).— Ἐπεδείξαντο τῷ θεῷ, Ditt'. 692. BCH XIV 396 (Ditt'. 663: ἐπιδείξεις ἐποιήσαντο τῷ θεῷ διὰ τᾶς μουσιαᾶς τέχνας).—Οἱ ἐπιδειανύμενοι [Xenoph.] Hier. I 13.—Cp. Plat. Resp. 493 D: ἐπιδειανύμενος ἢ ποίησιν ἢ τινα ἄλλην δημιουργίαν ἢ πόλει διακονίαν.— Ἐπιδείανυσθαι ποιήματα (Plat. Resp. 398 A), λόγους (Plat. Conv. 194 B). Cp. Mich 66: ἐπεδείξατο μετὰ αιθάρας τὰ Τιμοθέου.

 <sup>&</sup>quot;Софисты", какъ общеизвъстный типъ представителей и учителей мудрости и краснорфчія, вырисовываются предъ нами въ діалогахъ Платона (одинъ изъ коихъ **ΗΟСИΤЬ ДАЖЕ ЗАГЛАВЈЕ Σοφιστής, ΚΑΚЪ И ΑΡИСТΟΤΕΛЬ ΠИСАЛЪ** περὶ σοφιστιχῶν ἐλέγγων), вырисовываются однако дишь на почет борьбы съ ними и противопоставленія ихъ истиннымъ софоі, т. е. філософоі. И послё не разъ заявляло себя это противопоставленіе (о чемъ намъ придется упомянуть ниже), и однако имя софістіς продолжало не только сближаться, или даже отожествляться съ софос или съ фідософос, но и разсматриваться какъ вериотатом кай памтиром омора (Luc. rhet. pr. 1), особенно въ эпоку такъ называемой (и обыкновенно слишкомъ уже рѣзко изолируемой отъ предшествующаго развитія краснорѣчія), "второй софистики". (Ср. Zeller, Philos. d. Gr. П<sup>6</sup> 1074°; Radermacher, Rh. M. LII 17 ff. Arnim, Dio v. Pr., 4 ff. 132 ff.). Названіе вофістаї опредълилось быть-можеть даже раньше, нежели ворої, не говоря уже о філоворої. Оно обозначало собою, повидимому, людей искусныхъ, ловкихъ (виртуозовъ) въ сферѣ-возможно-широко понимаемой, отожествляемой съ σόφισμα—σοφίας (ср. надпись УІ в., принадлежащую, въроятно, самому врачу, а не его паціентамъ: μνεμα τόδ' Αίνέο σοφίας ίατρο άρίστο, Jahrb. d. d. arch. Inst. XΠ 2), cp. γειρόσοφοι, σοφοτεγνήτες ἄνδρες (Kaib. Ep. gr. 841, 3; σοφιστών ἐπιχαλουμένων μηγαναί Plat. Leg. 908 D). Софистами оказывались и спеціалисты τῆς γυμναστικῆς (ср. Pind. Ol. XIII 20), также μάγειροι (правда, у комиковъ -ср. Athen. 379 a sqq.,-но комизмъ въ данномъ случав имълъ свои предвлы и свои реальныя основанія-въ томъ, что μάγειροι, такъ часто упоминаемые въ надписяхъ сакральнаго характера, "имъли бършооругий; терий;", Athen. 660 a sqq. 170 d sqq.; ср. Herod. VI 60), врачи ваятели (ср. Pind. Ol. XIII 21 sq.), прежде же всего спеціалисты ті, рообіхі, т. е. повзін и музыки, и притомъ не столько, повидимому, въ качестві творцовъ, сколько въ качествъ исполнителей (можетъ-быть отчасти этотъ смыслъ имъютъ и слова, ръчи Адкидаманта, 2,-ср. 12,-о неискусныхъ, подобно τοῖς ιδιώταις въ говореніи рѣчей, занимающихся писаніемъ сочиненій въ формѣ рѣчей софистахъ,что было бы правильнъе называть ихъ не софістаї, а поідтаї); ср. Pind. Ol. XIII 19 sqq. Isthm. V [IV] 26 sqq., τακже σοφιστών σμήνος Βτ Αὐλφδοί Ιοφοπτα (fr. 1) и въ 'Αργίλογοι Кратина (fr. 2), особенно же Athen. 632 b, гдъ говорится, что древняя σοφία едлиновъ была τη μουσική μάλλστα δεδομένη, почему изъ боговъ Аноллона, изъ

поэтому-то софисть Протагоръ въ діалогѣ Платона «утверждаетъ, что софистика – искусство очень древнее, только раньше посвящавшіе ей себя прикрывались—или поэзіей, какъ Гомеръ, Гесіодъ или Симонидъ, или мистическими дѣйствами и вѣщаніями (χρησμφδίαι), какъ Орфей и Мусей съ ихъ послѣдователями, а иные искусствомъ гимнастическимъ или мусическимъ,—все это были плащи, прикрывавшіе собою одно искусство, — софистику »1). Эти плащи и отбросили въ сторону Протагоръ и современные ему «софисты»: они гордятся тѣмъ, что они софисты; они и являются — практическими и теоретическими — представителями эпидейктическаго краснорѣчія.

Если еллинское политическое и судебное краснорѣчіе развилось изъ гомеровской или гесіодовской άγορητός, то краснорѣчіе эпидейктическое развилось изъ той пѣсни, какую гомеровскіе или гесіодовскіе пѣвцы (ἀοιδοί) поютъ—иногда на агорѣ³), обыкновенно-же за царскимъ

полубоговъ Орфея (ср. [Eur.] Rhes. 924) считали за иообиютатом най бофитатом, и всёхъ применявшихъ эту τέχνη звали софистами, какъ и Эсхилъ говоритъ: εἴτ' οὖν σοφιστής χαλά παραπαίων χάλυν (fr. 314 N.). Τοτь же Авиней 621 f сообщаеть, что скомороховъ звали въ разныхъ мъстахъ различно, чаще же всего софитай (ср. Tiele, N. Jahrbb. f. d. kl. Alt. IX 410 ff.). Нередко и потомъ софисть оказывался въ ближайшемъ сосъдствъ съ γόης, или съ μιμητής, также съ фармахео; (Plat. Conv. 203 D. Polit. 291 C. 303 C. Dem. XVIII 276; ср. Plat. Leg. 908 D), какъ и вообще дъятельность софистовъ (то въ похвалу, то въ порицаніе) любили характеризовать, какъ то αηλείν, θέλγειν τους ανθρώπους (τακъ говорится у Платона Phaedr. 267 C sq. ο Θραсимажь, а Филострать, ер. 73, 1, пишеть, что древніе софисты, какъ Орфей и Өациросср. Il. П 596, - валучта обходили малые и больше города). Еще Аристофанъ, Nub. 331 sqq., различаетъ среди софистовъ Θουριομάντεις, ιατροτέχνας, σφραγιδονυχαργοχομήτας (можеть-быть представителей вырождавшейся въ ходифитилу-ср. Plat. Gorg. 465 В-Гимнастики?), χυχλίων τε γορών ἀσματοχάμπτας, ἄνδρας μετεωροφέναχας (ср. 360: μετεωροсофістаї, т. е. и Сократь, какъ и Продикъ). Вообще "софисты" выступаютъ какъ бы на смѣну гомеровскимъ бърмовруюі (Od. XVII 382 sqq.; ср. Plat. Resp. 397 E sq.); оттого-то у Ксенофонта, Сопу. І 5, Сократь противопоставляеть Каллію, --переплатившему за осфія много денегъ (Протагору и Горгію и Продику и многимъ другимъ),-себя и своихъ, какъ αύτουργούς τινας της φιλοσοφίας. И если Платонъ такъ настойчиво порицаль современныхь ему софистовь за то, что они были έμποροι ή κάπηλοι τῶν άγωγίμων, то и въ этомъ они примыкали къ древнимъ "софистамъ", или къ деміоергамъ. Въроятно, не вив всякаго отношенія къ софістаї, какъ названію скомороховъ (также хора сатировъ у Іофонта), стояло и обычное потомъ названіе актеровъτεγνίται.

¹) Plat. Prot. 316 D sq.—Въ число софистовъ, прикрывавшихся мусикіей, у Плутарха (Per. 4) пом'вщается и игравшій видную роль въ и торіи краснорічнія и въ исторіи "демагогін", какъ наставникъ Перикла, Дамонъ (сообщенія о немъ Платона и др. указаны у Busolt Gr. G. III, 1, 247 ff., и Kirchner, Prosop. Att. I 206 f).

<sup>2)</sup> Cp. Od. VIII 254 sqq.

пированьемъ-почестнымъ-столомъ. Это-пъвцы уже выдълившіеся особое состояніе, или сословіе, наряду съ другими носителями шней духовной культуры, какъ въщатели или врачи или Сначала подъ музыку или съ музыкой, потомъ безъ музыки эти пъвцы сначала поють, потомь сказывають свои пъсни, свои словеса, свои ежио томъ, что было. Но вместе съ темъ это песни о томъ, что есть, что будеть2). Когда мыслили еще не понятіями, а только когда и абстрактное могли мыслить только конкретно, когда ийдос-мисъ, конкретный разсвазъ, -- служилъ единственно-доступной формой и мышленія, и его словеснаго выраженія, -- тогда эпическая пъсня если не обнимала, то представляла собою почти всю философію или науку, всю мудрость, всв гнанія<sup>3</sup>). Конечно, у еллиновъ раздавались не однв эпическія пісни: поють они и за работой, за дівломь, и оть бездівлья, и дома, и въ полъ, и въ лагеръ, поють на свадьбахъ или похоронахъ,

<sup>1)</sup> Ср. Od. XVII 382 sqq., гдв ввщатель, врачь, техтом бобром, пвислятся странствующими и называются деміоергами; къ числу деміоерговъ относятся, ХІХ 135, и и примес и, конечно, умижей или меранейс, которые у Гесіода называются рядомъ Съ техточес и съ пъвцами (ор. 25 sq.), какъ и х $\theta$ ар $\sigma$ ст $\alpha$  (theog. 95), а также—не упоминаемые у Гомера-μάγειροι (аеинскіе βουτύποι, аргосскіе bomagiri, y Varr. r. r. II 5, 4; ср. выше стр. 42, прим. 2); сюда же относятся и дпиловрую Геродота (IV 194. VII 31),-очевидно сметавшаго занимавшихся, по Гекатею (Steph. B. Ζυγαντίς), пчеловодствомъ съ теми δημιουργοί-μάγειροι, свидетельства о конхъ собраны у Анинея 172 а sqq.,—а также упоминаемые Геродотомъ (VI 60) πήρυπες, αύληταί и μάγειροι дакедемонянъ. Эти "деміурги" очень часто отмічаются въ надписяхъ, или какъ получающіе извістныя части жертвъ (ср. Ditt. 2 616: ιατροίς—αυλητά—γαλαέων και περαμέων έπατέροις. 938: ἀοιδοῖς), или какъ члены жреческихъ и вообще сакральныхъ коллегій (ср., напр., Inschr. v. Olymp. 58 ff. IGS. III 486 sq. GDI III 4440 ff.).—Ср. также жарактерное видоизмѣненіе гомеровскихъ (Od. XVII, 384 sqq.) четырехъ группъ деміоерговъ у Солона, 13, 49 sqq. (гдъ м. пр. одареннымъ отъ Музъ приписывается знаніе σοφίης μέτρου .-- О судьбѣ сословія пъвцовъ, какъ она отразилась въ гомеровскихъ поэмахъ, см. Fries, Rh. M. LVII 265 ff.., гдъ впрочемъ (какъ и въ Beitr. z. alt. G. III 372 ff.) преувеличиваются восточныя вдіянія, тогда какъ гораздо поучительнъе невосточныя (въ томъ числе русскія) параллели (ср., напр., Веселовскій, Три главы, 137 сл.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Та́ τ' ἐόντα τα΄ τ' ἐσσόμενα πρό τ' ἐόντα, Hes. theog. 32. 38. Въ Иліадѣ такимъ всевѣдѣніемъ обладаетъ не пѣвецъ, а вѣщатель (Калхантъ), 1 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Plat Tim. 29 D. 40 D. Crit. 107 A sqq. Resp. 376 E sqq. Polit. 271 A sqq. Phaedr. 274 C sqq. Phileb 16 C.—Wilamowitz Euripides Herakles I 96 ff. K. O. Müller, Proleg. zu e. wissensch. Mythologie, 111 ff. Grote, History of Greece, I, ch. XVI sq. Burckhardt, Gr. Kulturg. I 15 ff II 19 ff. III 303 ff. Bender, Mythologie u. Metaphysik, I 19 ff. Rohde, Gr. R. 2 12 ff. Psyche I 2 38 f. II 222 f. Hirzel, D. Dialog, I 260 ff.—Cp. Dilthey, Einl. in d. Geistesw. I 167 ff.

поють при богослуженіяхь и на пирахь и праздникахь ), — поють причитывають, сказывають; и всв ихъ песни и сказы приносять и удовольствіе, и пользу, или поученіе: какъ никакой другой умъють они всегда соединять пріятное съ полезнымъ. Но этихъ пъсенъ и сказовъ именно тъмъ и выдъляются эпическія что ихъ полезность, поучительность решительно перевещиваетъ доставляемое ими удовольствіе: оттого-то онъ сравнительно-легко порывають сь музыкальнымъ аккомпаниментомъ и потомъ уже не а сказываются, или рецитируются; оттого-то сохраненіе, исполнение главнымъ-образомъ этихъ пъсней становится спеціализаціи, и оттого-то на нихъ главнымъ-образомъ спеціализуются странствующіе півцы. Эти півцы творять и новыя півсни, но продолжають творить и старыя, т. е. переработывать и разработывать ихъ и въ ихъ формв, и въ ихъ содержания в. Надъ этой толпой поэтовъ (φύλον ἀοιδων), «какъ орлы надъ воронами», возвышаются отдельные певцы-поэты, особливые избранники бога или музъ, создатели пъсней, «слава которыхъ достигала широкаго неба»3): они уже не «нисходять въ преисподнюю (ѐς εὐρώεντα δόμον χρυεροῦ 'Αίδαο) имени, уфуриче», — они становятся даже напіональными нихъ, о ихъ состязаніяхъ между собою, если не съ Аполлономъ Музами, складываются легенды<sup>4</sup>), распространяемыя потомъ-твии изъ півновъ, или сказителей, которые переходять уже на положеніе лишь исполнителей этихъ всеми славимыхъ песней, -- которымъ платоновскому Іону-хватаетъ лишь на то, чтобы вдохновенія—какъ чужія пісни, да и то не всякія. съ чувствомъ и толкомъ передать потому что эти «рапсоды» спеціализуются—по большей Гомеръ, — не желая знать ничего внъ своей спеціальности , эта ограниченность, или просто «глупость» рапсодовъ обращается даже

<sup>1)</sup> Cp. Christ, Gesch. d. gr. Litt. 142 ff.; Bücher, Arbeit u. Rhythmus, 39 f. 49 f. 58, 75. 87. 95. 202 ff. 308 ff. 357 ff.

<sup>3)</sup> Cp. Od. I 351 sq.: την γαρ ἀοιδην μαλλον ἐπιχλείουσ' ἄνθρωποι, η τις ἀκουόντεσσι νεωτάτη ἀμφιπέληται.—*Cauer*, Grundfragen d. Homerkritik, 174 ff. *Pöhlmann*, Aus Altertum u. Gegenwart, 56 ff.

<sup>3)</sup> Cp. Od. VIII 62 sqq. 479 sqq. XXII 345 sqq. (αὐτοδίδακτος δ' εἰμί, θεὸς δέ μοι έν φρεσίν οἴμας παντοίας ἐνέφυσεν).

<sup>4)</sup> Crusius, Philologus, LIV, 712 ff.

<sup>9)</sup> Plat. Ion 531 A sqq.

въ пословицу<sup>1</sup>). Только немногіе изъ рапсодовъ умѣютъ еще присоединить къ передаваемой ими пѣснѣ разсказъ о поэтѣ и толкованіе поэмы, введеніе и комментарій<sup>2</sup>),—являясь въ этомъ отношеніи— чрезъ посредство античныхъ «критиковъ» или «грамматиковъ»— прототипомъ современныхъ профессоровъ классической филологіи.

Долго еще держится эпосъ, полго еще исполняется онъ рапсодами на многихъ общенародныхъ празднествахъ<sup>3</sup>), служа также предметомъ или средствомъ обученія въ школахъ<sup>4</sup>). Но онъ держится потомъ больше уже по традиціи, по привычкѣ, перестаетъ развиваться, перестаетъ жить полной жизнью,—потому что перестаетъ удовлетворять умственнымъ

<sup>\*)</sup> Одинъ изъ собесъдниковъ ксенофонтова Συμπόσιον'α (III 6) на вопросъ другого: "знаешь-ли ты племя (έθνος) глупъе рапсодовъ?" отвъчаетъ категорическимъ "нътъ". Ср. Метог. IV 2, 10: τοὺς γάρ τοι ραψωδοὺς οἶδα τα μὲν ἔπη ἀκριβοῦντας, αὐτοὺς δὶ πάνυ ἡλιθίους δντας. Ту же ходячую мысль заключали въ себъ, конечно, и слова Анаксарха о μωρίη пъвцовъ, не совсъмъ точно переданныя у Clem. Al. Str. I 337 Р. и Stob. Il. 34, 19.

³) Ср. Herod. V 67. Plut. Ion 530 A sq. Lyc. 102. Athen. 275 b. 538 e. 620 b. sqq. [Plut.] de mus. 6. CIGS I 414 sqq. 3195 sq. GDI 2563 sqq. Mich. 890 ss. Гераклитъ игралъ, конечно, словомъ ράψφδός, когда говорилъ (fr. 42 D.), что Гомера слъдовало-бы έκ τῶν ἀγώνων ἐκβάλλεσθαι καὶ ραπίζεσθαι. 'Ραψφδια не на всѣкъ, однако, празднествахъ, гкъ она исполнявась, была предметомъ состязаній: ср., напр., Ditt². 522.

<sup>4)</sup> Эпосъ, прежде всего, конечно, гомеровскій (ср. Хепорһап. fr. 10 D.: ἐξ ἀρχῆς καθ' "Όμηρον ἐπεὶ μεμαθήκασι πάντες), или отрывки изъ него, вмѣстѣ съ гимнами, "служиль обыкновенно и для обученія грамотѣ, пониманію прочитаннаго, выразительному чтенію, также для цѣлей мусическаго и филологическаго образованія и дабы τὰς τῶν νεωτέρων ψυχὰς πρὸς ἀνδρείαν ἐγείρειν καὶ παροξύνειν φαντασίας. Среди наставниковъ въ школахъ называются, наряду съ ὑποχριταί, и ῥαψφδοί (Dio Chr. XIII 17 A. Luc. Anach. 21), среди состявательныхъ испытаній—испытанія не только ἀναγνώσεως, но и ῥαψφδιας (Mich. 913. Ditt. 524). Въ Еретріи гимнасіархъ βουλόμενος τοὺς νέους ὑφελεῖν παρέσχεν ἐχ τοῦ ἰδίου ὑμηριχὸν φιλόλογον, Am. J. of. Arch. XI, 188. Въ аристофановыхъ Δαιταλεῖς (fr. 197 K.) интересъ къ гомеровскимъ глоссамъ подается уже въ пользу—болѣе практичнаго—интереса къ устарѣдымъ словамъ въ законахъ Солона.—Ср. Plat. Prot. 325 E sq. Resp. 377 A sqq. Xen. conv. III 5. Isocr. IV 159. Strab. 15. 19 sq. Plut. Philop. 4. Alc. 7. Dio Chr. XI 4. XIII 17 sqq. Luc. Anach. 21.

запросамъ еллиновъ. Перестаетъ-же онъ отвъчать этимъ когда расшатывается мионческое мышленіе и міровозарвніе, когда старое, традиціонное окончательно оказывается уже не пригоднымъ, когда начинають усиленно искать новаго, когда прежнія формы практической и духовной жизни оказываются тёсными и не достаточно гибкими пестрыми для ея-все расширяющагося и все осложняющагося-содержанія. Въ этомъ напряженномъ исканіи новыхъ формъ и новыхъ путей, одни бросаются въ водоворотъ жизненныхъ утъхъ и наслажденій, другіе предаются мрачному отчаннію, ожидая лишь смерти, какъ избавленія оть земныхь золь; тогда-то такь распространяются мистическіе вакхическіе культы съ ихъ-нерідко изступленными - мистеріями или оргіями: тогда ходять по Еллад'в пророки съ ихъ предв'ящаніями, заклинаніями и чудесами'). Когда миноваль этоть кризись, улеглось возбужденіе, когда Еллада приняла боевое крещеніе и очищеніе, съ себя нахлынувшихъ на нее, и съ Востока, и съ Запада, варваровъ, когда жизнь опять потекла хоть и быстрымь, но уже не столь нымъ потокомъ, когда началась болве спокойная и пристальная пере-

<sup>1)</sup> Rohde, Psyche, Il<sup>2</sup> 1 ff. Gruppe, Gr. Mythol. u. Religionsg. 1016 ff. Gomperz, Gr. Denker, I 100 ff. Maass, Orpheus, 129 ff.—Эти странствовавшіе тогда "по всей земль" пророки (ενθεοι μάντεις, φοιβόλαμπτοι, νυμφόληπτοι, χρησμολόγοι, жаθαρταί), въщатели He ΤΟΙΙΚΟ περί των έσομένων, ΗΟ Η περί των γεγονότων μεν άδήλων δέ (Arist. rhet. 1418 a), въ своей дъятельности сближавшіеся и съ μάντεις (вродъ гомеровскаго Калханта), и съ поэтами (особенно такими, какъ Терпандръ, Өздүтээ, Алкманъ, ср. Diels Sibyll. Віатте, 91; ср. Орфей, Мусей, Епименидъ, Ономакритъ, Ласъ), и съ врачами (ср. істронатучні, н съ философами (особенно съ "софистомъ"-такъ у Геродота, который этимъ именемъ обозначаетъ и проповъдниковъ-истолкователей культа Діониса,--Пивагоромъ, но также и съ Ксенофаномъ), предшественники поздивишихъ-обыкновенно уже не странотвовавшихъ (какъ Еборіс, СІА II 10. 25; IV 2, 35 с), а оседлыхъμάντεις, χρησμολόγοι (cp. ο нихъ Rh. M., LIII 498 ff.) и έξηγηταί, являются вивств съ тыкь—наряду съ рапсодами—предшественниками и софистовъ хат' «ξοχή». Любопытно, что в Эпименидъ—такъ, по крайней мъръ, у Plut., an seni res p. ger. s., 1—съ его полувеновымъ сномъ, после котораго онъ, аубруавотос и атехуюс, искалъ демагогін, вовлечень быль въ исторію краснорічія, какъ и представлявшіе (трезвостію свой мысли) нъкоторую противоподожность пророкамъ οί έπτὰ σοφισταί (или σοφοί), которые—какъ говорится въ наданномъ въ Hermes XXIX 119 f. Ineditum Vaticanum-искали славы не δεινότητι λόγων, a τοποκο άποφθέγμασιν, сπывшими зато κακъ χρησμῶν πιστότερα; πο Дикварху-сообщается дальше-даже и эти краткія изреченія не принадлежали семи мудрецамъ, потому что οί πάλαι не философствовали λόγφ,—зофіа была тогда, только έπιτήδευσις έργων αιλών, и лишь потомъ появилась λόγων όχλιαών τέχνη (cp. Plat. Hipp. maj. 281 C sqq.).--Много позже, въ эпоху "синкретизма" и "романтизма", опять являются подобные этимъ древнимъ пророки (таковъ быдъ и Аподлий изъ Тіаны-по крайней мара какъ его рисуеть Филострать).

<sup>1)</sup> καὶ τὴν εἰωθοῖαν ἀξίωσεν τῶν ὀνομάτων ἐς τὰ ἔργα ἀντήλλαξαν τἢ δικαιώσει—по выраженію Өукидида, III, 82, 4.

<sup>2)</sup> Οδυ οτομυ γπαχκύ οποςα -κογχα παραφανείσης της τραγωδίας ποοτιμ άντι των έπων τραγωδοδιδάσχαλοι έγενοντο, μ60 Ιραματημθεικίя σχήματα εταλμ μείζονα χαι έντιμότερα.—Arist. роет. 1449 а; но, конечно эпосъ разръщался не только въ драматическую, но и въ диопрамбическую и вообще въ мелическую поэзію, прежде же всего въ историческую и философскую ритимческую прозу. Авторъ эпической Первенды к. V в. Хокрідоє ука-Зываеть на то, что памта бебаята: (гусья: бе перата техма:), и негдь уже месфирес арма πελάσσαι (fr. 1 К.; ἀπίτω μούσα παλαιά—восклицаеть Тимоеей (fr. 21 W.). Дальнъйшее реавите эпической поэзіи, разум'єтся, подавляли своимъ величісмъ и гомеровскія поэмы. Только въ т. наз. александрйскую эпоху съ ея не то романтическими, не то классицистическими тенденціями опять сочиняются эпосы, но уже чисто-искусственнаго, даже научнаго характера.— Едо получи наряду съ рапсодами упоминаются, въ III и сл. стол., между пообъдителями на некоторыхъ мусическихъ агонахъ (такъ въ беотійскихъ Оропъ, Өеспіяхъ, Орхоменъ, ср. CIGS I 416 sqq. 1760 sq. 3195 sq. Mich. 891; ср. Ditt. 693). - Само собою разумъется, что всегда существовали — поздиъе даже, когда археодогія вошла въ моду, уведичиваясь въ своемъ числь и прочиве организуясь-и местные знатоки старины, разказчики местныхъ, особенно культовыхъ догендь, — 25777722 .cp. Gurlutt, Ueb. Pausanias, 124 ff.). Любопытный образчикь офинальной (жреческой) кодификаціи такихъ легендъ объ ізрата Аполлона и Асклапія нивомъ въ епидаврійскихъ надписяхъ III в. (IGP I 951 sq., ср. Ditt. 2 802 sq).

<sup>2)</sup> Aristoph. Vesp. 1179.

<sup>&#</sup>x27;) Plat. Resp. 376 E sqq. Strab. 19 sq. Hermog. prog. W. I 1.—Столько-же карактерное, сколько ненадежное преданіе (Diog. L. IX 18) разсказываєть намъ объ одномъ бёдномъ рапсодѣ, странствовавшемъ въ VI—V в. по Едгадѣ; для толиы онъ сказывалъ пѣсни о богахъ, о герояхъ, о предкахъ, но для нзбранныхъ у него были иныя нѣсни; онъ ноучалъ, что мудрость выше силы, что людьми мудрыми государство должно дорожить больше, нежели своими кулачными бойцами, борцами, скороходами, отъ которыхъ не нрибудетъ въ государствъ законности и порядка; онъ поучалъ, что людямъ не дано знать истины, но что они должны неустанно искать ея, стремиться къ ней; но съ особенцой силой этотъ рапсодъ—не кто иной, конечно, какъ Ксенофанъ,—возставалъ противъ суевѣрія и противъ тѣхъ часто безиравственныхъ—образовъ боговъ, какіе измышлены были древними эпическими поэтами, противъ плазрата тем кретерем (ср. Diets, Die Fragmente d. Vorsokratiker, 38 ff.). Извѣстно, какимъ уситкомъ пользовался этотъ последній пунктъ ученія Ксенофана,—въ частности у Платона, который не только усвоиль его себъ, но и хотъть усвоить его "государству",—

Утраченую эпосомъ способность къ дальнёйшему развитію не утратили другіе виды поэзія—мелосъ и особенно драма. И эта поэзія поучала, конечно, и вёрную и по отношенію къ ней мысль, что «поэты то же для взрослыхъ, что для дётей учитель», комикъ Аристофанъ влагаеть въ уста трагика Эсхила¹). Но, все осложняясь въ своемъ развитів, все дальше уходя отъ эпической простоты и спокойствія, поэзія эта все менёе оказывалась пригодной для прямого, непосредственнаго поученія, вли назиланія. Чтобы смёнить собою, въ его учительской миссіи, склонявшійся къ упадку эпосъ, и выступило тогда—подерживаемое политическимъ и судебнымъ краснорёчіемъ—краснорёчіе эпидейктическое.

Къ концу V въка до P. X. относится та встръча Сократа (разумъется, въ Авинахъ) съ софистомъ Гиппіемъ, которая такими живыми чертами изображена въ платоновскомъ діалогъ  ${}^{\dagger}$ І $\pi\pi$ ( $\alpha$  $\varsigma$   $\mu$ е( $\zeta$ ων $^2$ ). Гиппію не часто доводится бывать въ Авинахъ: его родина Элида постоянно обращается къ нему первому, когда ей нужно вести переговоры съ какимъ-либо государствомъ. Гиппію мало той славы, какую—всюду, гдѣ онъ выстунаеть въ качествѣ посла, —создаютъ ему его посольскія рѣчи. Онъ

такъ что и друзьямъ, и врагамъ Платона пришлось разбирать—σσα τε έγχωμιάζων γέγραφεν την Όμηρου ποίησιν καὶ σσα έπαιτιώμενος έφθεγκται (Procl. in Pl. r. p. I 70 Kr.).

<sup>&#</sup>x27;) Aristoph. Ran. 1054 sq.: τοῖς μὲν παιδαρίοισιν ἔστιν διδάσχαλος δστις φράζει, τοῖς ἡβῶσιν δὲ ποιηταί. Cp. 1003 sqq.—Горгію приписана у Плутарха (de aud. p. 1; de gl. Ath. 5' мысль, что трагедія представляеть собою ἀπάτην, ἢν ὅ τε ἀπατήσας διχαιότερος τοῦ μὴ ἀπατήσαντος καὶ ὁ ἀπατηθεὶς σοφώτερος τοῦ μὴ ἀπατηθείντος; подобную мысль встрічвень и въ писанныхъ ок. 400 г. Διαλέξεις (или Δισσοί λογοι); но тамъ (дважды) приводится и другая мысль—что τοὶ ποιηταὶ οὕ ποτ' ἀλάθειαν, ἀλλὰ ποτὶ τὰς άδονὰς ποιέοντι (p. 583 sq. Diels'. Насколько стремится поэзія къ διδασχαλία (хотя-бы μεθ' ἡδονῆς), насколько къ фоуаушуία,—объ этомъ много спорили древніе литературные критики; но въ этомъ спорів (ср. особенно Strab. 15 sqq.) всегда изолированное місто отводилось "мисамъ" или эпосу (т. е. прежде всего Гомеру), который какъ бы служилъ посредникомъ между λόγος и ποίημα. Cp. Kaibel, D. Proleg. π. хωμωιδιας, 15 ff. (также v. Scala, D. Studien d. Polybios, I 63 ff. 128 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Plat. Нірр. тај. 281 A sqq.—Для насъ, къ счастью, не имъеть въ данномъ случав существеннаго значенія вопросъ о принадлежности этого діалога самому Платону, большинствомъ голосовъ (такъ и Horneffer, De Hippia maiore qui fertur Platonis, 1895, и Bruns, D. liter. Porträt d. Gr., 346 ff.) ръшаемый не въ пользу діалога. Dümmler, Акаdemika, 52 ff. 232 ff., стоявшій за принадлежность діалога Платону, тщетно старался доказать, что "подъ маской Гиппія Платонъ осмъиваль здѣсь Исократа"; гораздо проще предположить, что въ діалогъ рисуется твиъ софиста (V—IV в.), при чемъ Гиппій взять какъ наиболье яркій представитель этого типа.—Данныя античной литературы о Гиппіи элейцъ (ср. Diels, D. Fragm. d. Vorsokratiker, 545 ff.) требовали бы критическаго пересмотра болье тщательнаго, нежели имъющіеся теперь (ср. Apelt, Beitr. z. Gesch. d. gr. Philos., 367 ff. Dümmler l. l. и Kl. Schr. II 182 ff.).

выступаеть и въ качествъ публичнаго лектора, поучая и мудрости, и добродътели, добывая себъ не только славу, но и деньги. Онъ можеть держать річь о чемъ угодно-по доблести и добродітели, о законахъ, о свътилахъ небесныхъ, о геомегріи, объ исчесленіяхъ, о звукахъ и слогахъ, ритмахъ и гармоніяхъ<sup>1</sup>). Когда нужно было угодить слушателямъ такимъ, какъ лакедемоняне<sup>2</sup>), которые едва умѣли даже которыхъ вся этика заключалась въ ихъ изстари-переданныхъ и бережнохранимыхъ законахъ, тогда Гиппій принимался изучать миническую исторію — о герояхъ и людяхъ сёдой старины, о томъ, какъ основаны были города и государства, словомъ всю древность3): такія чтенія охотнъе всего слушали лакедемонане, дивясь тому, что существують знающіе такъ много люди, -- слушали съ тімь любопытствомь, съ какимь дъти слушають старушечьи сказки. Они, конечно, не допустили чтобы ихъ «гость» (ξένος) преподносиль имъ или ихъ HROUGE CHETEL добродътели и нравственности отъ своего лица; но когда тв же самыя поученія краснорічивый гость преподносиль имъ въ формі разсказа о томъ, какъ Несторъ послъ взятія Трои наставляль молодого Неоптолема на путь славы<sup>4</sup>), то такая рвчь могла расчитывать на успвхъ и у лаке-

I) τὰ μαθήματα εἰς ἀρετήν (284 A; ср. 286 A), τὰ περὶ τὰ ἄστρα τε καὶ τὰ οὐράνια πάθη, περὶ γεωμετρίας, περὶ λογισμῶν, περί τε γραμμάτων δυνάμεως καὶ συλλαβῶν καὶ ρυθμῶν καὶ άρμονιῶν (285 С вq.). И въ Нірр. min. 366 С sqq. Гиппій рисуется какъ знатокъ и λογισμῶν καὶ λογιστικῆς, и геометріи, и астрономіи, и ритмовъ, гармоній и γραμμάτων ὀρθότητος, и всёхъ вообще искусствъ. Πολυμαθής называеть Сократь Гиппія у Хепорь. Мет. IV 4, 6.—О полимаейи софистовъ вообще ср. Plat. Soph. 232 A sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Точнъе—такимъ, какими—не совсъмъ безъ основаній конечно—слыди и рисовались въ (аеинской) дитературъ дакедемоняне.

<sup>3)</sup> περὶ τῶν γενῶν τῶν τε ἡρώων καὶ των ἀνθρώπων, καὶ τῶν κατοικίσεων, ὡς τὸ ἀρχαῖον ἐκτίσθησαν αί πόλεις, καὶ συλλήβδην πάσης τῆς ἀρχαιολογίας ῆδιστα ἀκροῶνται, ῶστ' ἔγωγε δι' αὐτοὺς ἡνάγκασμαι ἐκμεμαθηκέναι πάντα τὰ τοιαῦτα (285 D sq.).—Любопытно соноставить съ втой карактеристикой содержанія нубличныхъ лекцій Гинпія по исторіи заявленіе Исократа, что онъ не намѣренъ сочинять τῶν λόγων τοὺς μυθώδεις οὐδὲ τοὺς τερατεία καὶ ψευδολογίας μεστούς, οἰς οἱ πολλοὶ μαλλον χαίρουσιν ἢ τοῖς περὶ τῆς αὐτῶν σωτηρίας λεγνμένοις, οὐδὲ τοὺς τὰς παλαιὰς πράξεις καὶ τοὺς πολέμους τοὺς Έλληνικοὺς ἐξηγουμένους (ΧΠ 1), α также заявленія Өукидида, что τὸ μὴ μυθῶδες расчитаннаго не ἐς το παραχρὴμα ἀκούειν εго изложенія ἐς ἀκρόασιν покажется, конечно, ἀτερπέστερον (Ι 22), и—подражающаго Өукидиду—Полибія, что его праγματεία имѣеть αὐστηρόν τι, не заинтересуеть πολλούς τὸν μὲν γὰρ φιλήκοον ὁ γενεαλογικὸς τρόπος ἐπισπάται, τὸν δὲ πολυπράγμονα καὶ περιττὸν ὁ περὶ τὰς ἀποικίας καὶ κτίσεις καὶ συγγενείας, καθά που καὶ παρ' Ἐφορφ λέγεται (ΙΧ 1).

<sup>4)</sup> Близкой по своему характеру къ этой рёчи Гиппія была рёчь Продика περί τῆς ἀρετῆς, или о томъ, какъ (подобно Париду софокловой Κρίσις) Гераклъ, переходя ἐχ παίδων εἰς ῆβην, дёлалъ выборъ между 'Аρετή и Καχία, или Εὐδαιμονία (Xenoph. Mem. II 1, 21 sqq. Sch. Ar. nub. 361. Plat. Conv. 177 B; ср. Wilamowits Herakles I³ 101 f.);

демонянъ—какъ и у асминеъ, способныхъ уже различить въ ней форму и содержаніе, схватить основной ея смыслъ, основную ея идею. Эту річь Гиппій и предполагаеть повторить и чъ Асинахъ<sup>1</sup>),—добавивъ къ ней еще много такого, что заслуживаеть вниманія,—и приглашаеть на нее Сократа, прося его привести съ собой и другихъ, способныхъ оцівнить оратора по достовнству.

Предъ нами нъсколько переходящій, правда, въ шаржъ, но въ общемъ живо очерченный типъ публичнаго оратора или лектора, съ конца V въка получающій право гражданства въ культурной жизни еллинскаго міра. Какъ выступали передъ публикой рапсоды съ своими словесами, съ своими бил, такъ выступаютъ теперь, все больше оттъсняя и вытъсняя ихъ, и «софисты» съ своими ръчами, съ своими хо́уот. Отъ рапсодовъ переняли они и заботу о своей внъшности, быть-можетъ даже свое одъяніе<sup>2</sup>).

здісь представлень быль т. о. обычный и вообще эпидейктическому краснорічню мотивъ соухрісьює (ср. Hense, Die Synkrisis in d. ant. Litteratur. 1893).—Заключавшія въ себъ діалогь (обыкновенно мисеческихъ лиць, чаще всего-учителя и ученика) річч вотречаются и у представителей т. наз. "второй софистики", особенно у Діона Хрисоcroma (ep. Hirzel, D. Dialog, II 84 ff. 269 ft. Armin, Dio v. Prusa, 160 ff. 251 ff. Schmid, Atticismus, I 177 f. IV 346 ff.). Формальной своей стороной подобныя рачи примыкали, кажется, не столько къ собственнымъ діалогамъ (какъ діалога Платона) или драматическимъ «том» котом, сколько къ миническимъ (эпическимъ) разсказамъ и къ мимамъ – такимъ, какъ мимы Софрона (которые, съ другой стороны, не остались безъ воздъйствія и на литературную форму діалога, ср. Reich, Mimus I 356 ff.); мимоходомъ замътниъ, что мимы своей этологіей представляли интересъ и для риторики съ ен фволоми (какъ и Характеры Ософраста быть-можеть задуманы былии какъ "носвященное практикъ Parergon въ работамъ Ософраста о риторикъ", Immisch, Rh. Mus. LVII 193 ff.); въ свою очередь и мимы интересовались красноречемъ, -- какъ показываеть инторебым Вонда; Софрона и особенно пародія на судебное краснорічіе во второмъ миніамов Геронда. Ср. Reich, 315 ff.—Ср. Norden, A. K. I 129 f.

<sup>1)</sup> Гиппій предполагаєть произнести свою річь є ν τφ Φειδοστράτου διδασκαλείφ, по приглашенію Евдика с. Апеманта (онъ же выступаєть и въ Нірр. min. 363 A. 373 A, быть-можеть также—въ качестві политическаго оратора—въ ψήφισμα 410/9 г., Ditt. 50).—Точно также и Продикъ часто воспроизводиль свою річь о Гераклії; по крайней мірів Сократь говорить у Ксенофонта, Мет. П 1, 21: Πρόδικος εν τφ συγγράμματι τφ περί Ήρακλέους, δπερ δή καὶ πλείστοις ἐπιδείκνοται.—Этоть обычай произносить разъ составленную річь въ нівсколькихъ городахъ существоваль и въ эпоху "второй софистики" (ср. v. Агміт, Dio v. Pr., 169 ff.).

<sup>2)</sup> Ο рапсодахъ—Plat. Ion 530 B: τὸ σῶμα χεκοσμῆσθαι ἀεὶ πρέπον ὑμῶν (εc. τῶν ραψφδῶν) εἰναι τῷ τέχνῃ καὶ ὡς καλλίστοις φαίνεσθαι; cp. Nic. Dam. fr. 62 M. (άλουργῆ ἀμπεχόμενος) и Eust. ad. Il. l. О древнихъ софистахъ—Plat. Hipp. min. 368 B sq. (едва ни однако сатадуеть—какъ то далають и древніе, и новые ученые, ср. Сіс. de ог. III 127; Gompers Gr. D. I 376 f.,—всецваю принимать на ввру показаніе этого діалога, будто Гиппій хвалился однажды, что весь его праздничный нарядъ, въ какомъ онъ

Они обывновенно такъ же странствують, какъ и раисоди<sup>1</sup>), и такъ же, какъ и тв, стараются попасть въ тоть или другей городъ, когда тамъ совершается празднество во славу ивстнаго божества, и стало быть собирается иного народу, своего и чужого<sup>2</sup>). «Мудрецы, мудрые и для себя», эти «разносчики мудрости» знають, чвиъ кому угодить,—чтобы

мвился въ Олимпію, —одежда, обувь и украшенія—его собственной работы: здісь вийдась въ виду, вероятно, не столько разносторонность этого πλείστας τέγνας πάντων σοφωτάτου ἀνθρώπων,---которою Гиппій можеть-быть и обладаль въ такой же мъръ, какъ и остроумно сравниваемый съ нимъ у Gomperz 1. с. Л. В. Альберти, —сколько его жвастинность и щеголеватость; ср. Нірр. тај. 281 А. 291 А). О позднихь софисталь-Luc. rhet. pr. 15, 16. Philostr. v. s. I 25. II 3. 10. Plut. Anton. 80; обычныть ихъ одівніємъ быль τρίβων φοινιχούς, ср. Olymp. 28 (FHG IV 63); Greg. Naz. or. IV, 117. У Эліана v. h. XII 32 читаємъ, что Емпедоклъ а́доорузі гуру́сато, а Гиппій и Горгій выступали έν πορφυρείς έσθήσιν; и возможно, что одіннію свое (πορφυρίς носили, впрочемъ тогда и должностныя лица, ср. Dio Chr. XXXIV 29 sq., Luc. Herm. 86, также нади. BCH XXIV 361, и Lumbroso, l' Egitto 180) поздніе софисты заимствовали отъ древнихъ, а древніе-отъ рапсодовъ или отъ киезродовъ; быть можеть візрио въ существенномъ и зам'вчание Артемидора Oneir. II 3, что им'вть άλουργίδα ἐσθῆτα приличество-BBMO ΤΟΜΕΚΟ ίερεῦσι καὶ θυμελικοῖς καὶ σκηνικοῖς καὶ τοῖς περὶ τοῖς Διόνυσον τεγνίταις (σp. Amelung у Pauly-Wissowa III 2325 ff.). О сакральномъ значени краснаго одъяния ср. Robde, Psyche I<sup>2</sup> 226 f. и Samter, Familienfeste d. Gr. u. R., 47 ff.—Быть-можеть и фавос рансодовь "переживаеть" въ той вахтиріа, о которой говорить въ своей декціи Евдень родосскій (р. 73 Spengel), или которой дважды или трижды стучить, прежде чёмъ начать річь, киникъ Дидинъ по прозванію Плачитійдих у Plut. de def. or. 7.

<sup>1)</sup> Cp. Plat. Tim. 19 Ε: τὸ τῶν σοφιστῶν γένος... πλανητὸν ὄν κατὰ πόλεις.

У Такъ въ Нірр. тіп. 369 D Гиппій является въ Олимпію поіфиата суму кай єтц. καὶ τραγωδίας καὶ διθυράμβους καὶ καταλογάδην πολλούς λόγους καὶ παντοδαπούς συγκειμένους. Между річами Горгія цитуется и 'Ολομπικός (Arist. rh. 1414 b. Clem. Str. I, 346 P. Phil. v. s. I 9); св. 'Оломпахос Лисія (от. 33). Для болье позиняго времени очень карактерны разсказы и показанія Діона Хрисостома, VIII 5 sqq. и IX 1 sqq., о Діогенъ на Исеміяхъ и объ Исеміяхъ, и Лукіана, Herod. 1 sqq., о Геродотв и софистахъ (но также и о живопионъ Астіонъ) на Олимпіяхъ и объ Олимпіяхъ; само это сочиненіе Лукіана (Ἡρόδοτος ἢ ᾿Αετίων)—προλαλιά, τъ которой онъ выступаеть на празднествъ "лучшаго изъ городовъ Македоніи, гдв собирается цветь граждань каждаго изъ этихъ городовъ". Анекдотъ объ ораторъ, выдававшемъ за импровизацію окомпилированную ниъ изъ разныхъ сочиненій різчь о Пивагорів, причемъ слушатели громко называли имена техъ авторовъ, которымъ принадлежали отдельныя места речи, локализуется у Лукіана, Pseudol. 5 sq., также въ Олимпін. Діонъ живо рисуеть, какъ въ Коринев во время Исемій собирались (при немъ, какъ и при Діогенъ) и софисты, и писатели (читавшіе свои άναίσθητα συγγράμματα), и поэты, и скоморожи, и предсказатели, и риторы, и купцы (VIII 5).—На этой почет сложился, конечно, и знакомый намъ (ср. выше. стр. 41 пр. 1) особый — "панегирическій" — вилъ річей, сближавшійся или отожествлявшійся съ "енкоміастическимъ" (ср. Пачаруческіє Исократа, Пачавачавачаскі Исократа и Арястида), сделавшійся даже (какъ будеть упомянуто ниже) предметомъ мусическихъ аго-ΗΟΒЪ Η ΕΚΟΤΟΡΜΙΚ Ε πανηγύρεις.

«собрать языкомъ» болве обильную «жатву»<sup>1</sup>); но не всегда, конечно, деньги для нихъ дороже чести, дороже почета или славы, дороже совнанія своей высокой просвітительной миссіи<sup>2</sup>). Они умівать заставить слушать себя даже такихъ слушателей, которые, казалось, едва могли считать или читать<sup>3</sup>). Гді любознательность, гді любоцытство, гді «любословіе» поддерживають эту новую моду, которая постепенно обращается въ привычку. Число публичныхъ ораторовъ растеть— особенно по мірі того, какъ новыя страны пріобщаются къ еллинской культурів (),—

¹) Эврипидовъ стихъ: μισῶ σοφιστήν, δοτις οὐγ αύτῷ σοφός (fr. 897 N.º) въ Нірр. тај. 283 В примъняется къ корыстолюбію софистовъ. Въ платоновомъ Софистъ 321 D sq. софисть опредъдяется какъ 1) νέων καὶ πλουσίων ἔμμισθος θηρευτής, 2, ἔμπορός τις περί τὰ τῆς ψυγῆς μαθήματα, 3) περὶ τὰ αὐτὰ αάπηλος, 4) αὐτοπώλης περὶ τὰ μαθήματα, 5) τῆς άγωνιστικής περί λόγους τις άθλητής Η 6) (ΧΟΤЯ ΘΤΟ Η άμφισβητήσιμον) μαθήμασι περί ψυχήν χαθαρτής. Πο Αρμοτοτεμю soph. el. 165 a coφμοτь—γρηματιστής από φαινομένης σοφίας. Измъряющими свою мудрость и свою сдаву количествомъ заработанныхъ денегь, торговцами, развозящими хата τὰς πόλεις τὰ μαθήματα (или-же царями, которымъ δωροφοροδοι всь желающіе стать столь же мудрыми, какъ они)-такъ постоянно рисуются софисты у Платона (ср. Protag. 311 D sqq. Gorg. 519 C sqq. Phaedr. 266 C. Meno 90 D sqq. Hipp. maj. 281 В sqq.) и у Ксенофонта (Мет. I 2, 6 sq. 5, 6. 6, 11 sqq.), также у Исократа (XIII 3 sqq.). Теми же (т. е., вероятно, заимствованными у Платона) чертами рисуются и поздніе софисты; см. напр., Dio Cass. LXXI 35, 2 (παμπληθείς φιλοσοφείν ἐπλάττοντο ΐν' ὑπ' αὐτοῦ πλουτίζωνται). Max. T. diss. XXXIII 8. Dio Chr. XXXII 10; ср. Themist. XXIII р. 351. Характеренъ для времени своего возникновенія (к. IV в.?) разсказъ о томъ, что Геродотъ за чтеніе отрывковъ изъ своей исторіи получиль оть Авинянъ 10 талантовъ (Plut. de Her. mal. 26).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ по Нірр. тај. 283 В sqq. Гиппій безъ всякаго расчета на гонораръ читаетъ свои лекцій въ Лакедемонѣ. Исторіографь изъ Трозана, читавшій рядъ публичныхъ лекцій въ Дельфахъ (во 2-й полов. 11 в.) получилъ παρά τᾶς πόλιος προξενίαν προμαντείαν προδικίαν ἀτέλειαν πάντων προεδρίαν ἐμ πᾶσι τοῖς ἀγώνοις и прочее, что надлежить отъ государства и отъ бога προξένοις καὶ εὐεργέταις (GD1 2724).—"Царь рѣчей", "языкъ Елиновъ", Иродъ Аттикъ самъ платилъ другимъ софистамъ μισθόν τῆς ἀκροάσεως въ громадныхъ размѣрахъ (Philostr. v. s. I 21. 25).

<sup>•)</sup> Такъ но Нірр. maj. 282 E. 284 В Гиппій читаєть лекцін не только въ Лакедэмон'в, а и въ "совсімъ маленькомъ м'єстечків" Сициліи—въ Иників, гдів заработываєть больше 20 минъ.

<sup>4)</sup> Замічательно, что уже Горгій "возстановившій, говорять, пренебреженную и почти забытую людьми μελέτην λόγων" (Paus. VI 17, 8), не только основывается, но и основываеть "школу" софистовь—въ Өессаліи, славившейся больше всего искусствомъ верховой ізды (гді славнымъ считалось—не постыднымъ, не δώλων έργον, какъ въ Сициліи,—укрощеніе коней или быковъ, Διαλ. р. 583 Dieis), и тамъ же выступаеть со своею річью и Өрасимахъ (ср. выше, стр. 34), такъ что у Платона (Мепо 71 А) Сократь говорить, что σοφία ушла изъ Аеинъ въ Өессалію.—Особенно благодарную почву нашло себі еллинское краснорічіе съ к. IV в. въ М. Азіи, гді изъ соединенія мізстныхъ отчасти "варварскихъ") зачатковъ краснорічія съ поверхностными заимствованіями

потому что эта культура, въдь, и захватывается теми странами въ тотъ моменть ея развитія, когда на ея поверхности заметно выдвигается публичное красноречіе. Все устойчиве организуются—не только въ более, но и въ мене культурныхъ центрахъ—эти публичныя декламаціи и лекція<sup>1</sup>). Все усиливающійся спросъ на нихъ увеличиваеть и

изъ краснорвчія собственной Едиады (т. е. аттическаго) расциваю своеобразное "азійское"-преимущественно эпидейктическое-краснорвчие (плодомъ его была и т. наз. "вторая софистика"). Эта "азійская муза изъ недръ Азіи пришла скоро и въ (собственную) Еддаду и всюду-даже въ самыхъ просвъщенныхъ городахъ-стада вытес-ΗΠΤЬ ДРЕВНЮЮ, ΑΤΤΗΨΕCΚΥΙΌ ΜΥЗУ, ή άμαθής την φιλόσοφον καὶ ή μαινομένη την σώφρονα" (Dion. de rh. ant. 1), чёмъ вызвала противъ себя (II—I в.) реакцію "аттикистовъ" (ср. выше, стр. 34). Отдъльные-общіе и частные-моменты этой болье поздней исторіи садинскаго краснорічія, поскольку она совпадала или сближалась съ исторіей художественной прозы, или поскольку она находила себь теоретическое выражение (въ риторическихъ руководствахъ или въ сужденіяхъ о риторическомъ искусств'в), все больше уясняются въ новой научной литературъ (особенпо, конечно, въ книгъ Norden'a, гдъ, м. пр., отмътимъ указаніе на возможность von der bildenden Kunst auf die redende zu schliessen, S. 150, А. 1; ср. S. 8;—и уясняются именно въ смысле устойчивости, плавности, постепенности развитія (plus ça change, plus c'est la même chose-Wilamowitz, Hermes ХХХУ, 13); внізшняя-же, практическая исторія краснорізчія (въ собственномъ смысліз этого слова) сравнительно мало затрогивается этими новыми работами (послѣ Rohde: но, конечно, и здёсь разъединеніе, разграниченіе (отчасти на почвів случайнаго въ своей неравномърности состава нашихъ источниковъ) должно уступить больше мъста сближению, указанию переходовъ между отдёльными моментами развития-прежде всего, конечно, между древней и "второй" софистикой.—О судьбахъ едлинскаго красноречія въ Рим'в и о возд'яйствіяхъ его на теорію и практику римскаго краснорічія ср. Prolegomena въ изданіи Marx, Inc. auct. de r. d. ad C. Herennium l. IV, p. 133 sqq.

1) Болье или менье случайныя во времена Сократа и Платона, публичныя декламалія и декпів становятся необходимой принадлежностью общественной жизни во времена Діона Хрисостома, Плутарха, Лукіана, Филострата, Евнапія; и потому-то произведенія этихъ и другихъ писателей тёхъ временъ (напр. Эпиктетовы) переполнены больше намеками, нежели детальными указаніями на обычную обстановку тоглашнихъ декламацій. Намеки эти не разъ уже (начиная съ сохраняющаго досель значеніе TOYIA Cresollius S. J., Theatrum veterum rhetorum oratorum declamatorum, 1620) coamнялись въ пъльныя и достаточно яркія картины (лучше веего, конечно, —у Rohde, Gr. R.º 312 ff.; cp. Hatch, Griechentum u. Christentum, 68 ff. Mommsen R. G. Y. ff.).—Расчитанныя на болье или менье широкую публику (не на однихъ мес. учениковъ) декламаціи и лекціи, какъ и рецитаціи, исполнялись и въ частныхъ домахъ-друзей дитературы, поздные и самихъ софистовъ (ср. Lucian. Hermot. 11), въ **еданіяхъ типа** λέσχαι (ср. выше, стр. 6), на агорахъ, въ будевтеріяхъ, чаще же всего въ вестра или фбега (гдв они были) и въ торучаста. Въ Элидъ Павсаній (VI 23, 7) отмъ-**Ψάρτ**ο ΗΑΧΟΛΗΒΙΠΕΘΟΆ εν τῷ γυμνασίφ Τ. Θ. ΒΗΥΤΡΗ ελάσσονος γυμνασίου περιβόλου) βουλευτήριον θαθάμους, Ηαβωραριμούς Λαλίγμιον,—χαι επιδείξεις ένταθθα λόγων τε αυτοσγεδίων χαι συγγραμµа́ты пообута: пачтобы. У делосскихъ Аннянъ ахроасть исполнялись е́ тф е́ххдурізетуріф жаі і ч 🗘 ватер (ВСН ХІІІ 250). Въ одной аттической комедін ІУ—Ш в. говоихъ производство, и, въ свою очередь, все усиливающееся предложение поддерживаетъ собою и увеличение спроса. И даже развитие или распространение письменности оказывается безсильнымъ сколько-нибудь зам'ятнымъ образомъ сдержать или задержать этотъ процессъ распространения, если не развития эпидейктическаго краснор'ячия').

рилось: τί ταῦτα ληρεῖς, φληνατῶν ἄνω κάτω Λύκειον, 'Ακαδήμειαν, 'Qιδείου πύλας, λήρους σοφιστῶν; (Athen. 336 e sq., ср. Kock CAF II 306); ны знаемъ, что въ Аеннахъ представители различныхъ философскихъ школъ и прівзжіе ораторы или лекторы выступали въ фδεῖα или въ Птоλεμαῖον (ср. СІА. II 471, 19 sq. Сіс. de fin. V 1), потомъ и въ 'Ауріппεῖον, какъ названо было τὸ ἐν τῷ Κεραμειαῷ θέατρον (Philostr. v. s. II 5, 3. 8, 2); ср. Wachsmuth, D. Stadt Athen, I 634 ff. Curtius Stadtg. v. Athen, S. LXXXII ff. Въ надписи Ditt. 521 читаемъ, что аемнскіе ефебы 101 г. до Р. Х. ἐσχόλασαν τοῖς φιλοσόφοις... парето́γχανον δὲ καὶ ταῖς ἀκροάσεσιν ἀπάσαις (ср. СІА II 471, 19 sq.). 'Αρισκος(?) веофрастовыхъ Характеровъ предлагаетъ философамъ и софистамъ для ихъ ἐπιδείξεις свою "палястру" (ср. выше, стр. 6, пр. 3).

1) Письменность могла, впрочемъ, оказывать даже извёстныя услуги устному краснорвчію. Само собою разуместся, что для развитія краснорвчія были гораздо божве полезны, нежели вредны, риторические учебники, руководства и пособія и прижерныя или образцовыя писанныя или записанныя речи. Иные ораторы могли про**износить свои річи только** по писанному, такъ что і пійсієї сводилась здівсь къ субтумос, какъ и вообще, мы видъли (ср. выше, стр. 14 сл.; 22, пр. 2), ръчи не только въ способахъ ихъ публикаціи, но иногда и въ способахъ ихъ изложенія сближались съ другими видами дитературныхъ произведеній. Нередко, конечно, написанныя речи (какъ и стихи) декламировались ихъ авторами и напамять (какъ выучивались наизусть и писанныя на заказъ логографами судебныя речи, ср. выше стр. 36), и этимъ прежде всего обусловливалось значение и фильм и даже примънение мнемоники для пълей риторики (ср. Alcidam. п. соф. 18 sqq.; то импионатом приписывалось уже Гиппію, Нірр. maj. 285 E. Нірр. min. 368 D; дальнъйшія свидътельства указаны у Volkmann, Rhetorik<sup>3</sup> 568 ff.). Впосатьдствін большой понулярностью пользовались анекдоты о томъ, какъ ораторы выдавали заранъе сочиненныя ими ръчи за импровизаціи (ср. Luc. Pseudol. 5 sq. Phil. v. s. II 5). Βοςχβαμεμίο αὐτοσγεδιαστών λόγων μα στεπε λόγων γραπτών посвящено сочиненіе Алиндаманта "о софистахъ или о пишущихъ τοὺς γραπτοὺς λόγους"; и кажется, что такъ иного (и такъ безуспѣшно) обсуждавщіяся въ послѣднее время (дитература указана у Gercke, Rh. Mus. LIV 404 ff.) замъчанія Исократа (XIII 9 sqq., гдв траниата обозначають собою не очтраниата, но и не граноту или гранотжость, а письменность) подчеркивали лишь тривіальность выставленной у Алкида-. ΜΑΗΤΑ, ΚΑΚΉ Η ΒΉ ΠΙΑΤΟΗΟΒΟΝΉ "ΦΟΑΡΙΉ" (275 C sqq.), ΜΗΟΙΗ, ЧΤΟ ό γεγραμμένος λόγος фиічутос (Alc. 28, ср. 1s. XIII 12), и предостерегали оть злоупотребленій ею и прежде жеего отъ приниженія подъ ся вліянісмъ не только том ібанартачочтом, но за одно и всекть вообще пишущихъ речи, котя бы то были речи περί μεγίστων, не περί μικρών, не περί τῶν ἰδίων συμβολαίων (cp. lsocr. IV 8 sqq. X 1 sqq. XΠ 1 sqq. XV 1 sqq.). Исократь темь выше должень быль ценять граптой догом, что его фиск не заключала въ **0061 Η Η ΕΛΟ**ΚΧΟ**ΙΜΗΜΑΝ ΑΙΚΙ ΜΕΛΙΑΙ**ΟΙΙΙΑΓΟ άγορεύειν CBOΑCTΒΙ (φωνής 8° ίκανής καὶ τόλμης), ΤΑΚΙ что онъ обратилом еті то філовофеї най почеї най графеї (XII 7 sqq. V 81 sq.); ироническое изображение именно такого типа оратора даетъ Алкидамантъ, 9 sqq. Вопросъ **ΟΘΣ ΟΤΗΟΟΝΤΘΙΣΗΟΝΈ ΙΟΟΤΟΕΝΟΤΒΈ αὐτοσχεδίαν λόγων η λόγων γραπτών (γεγραμμένων), ΗΣΗ**  Какъ раньше съ поэгіей—съ эпосомъ, мелосомъ, драмой,—такъ теперь съ эпидейктическимъ красноръчіемъ пришлось считаться даже сакральнополитическимъ установленіямъ. Такъ, надгробныя ръчи, вообще смънявшія собою надгробныя пъсни или причитанія<sup>1</sup>), въ Аемлахъ сдъ-

φροντισμάτων, и вообще, и въ примъненіи къ отдъльнымъ (политическому, судебному и эпидейктическому) видамъ краснортчия, а также къ риторическому обученю, и посять Алкидаманта неръдко обсуждался въ греческой литературъ (ср. Philod. I 193 sqq. II 248 sqq. S.). Въ противоположность Исократу (который сталь даже предметомъ насмешекъ за свое έν πολλφ χρονφ γράψαι и μεταγράψαι, ср. π. ΰψ. IV 2. Plut. de gl. Ath. 8. Dion. de comp. v. 25) обыкновенно софисты и трафовог, и суебай совом впидейк-ΤΗΥΘΟΚΙΑ ΡΈΥΙΝ, περαίνουσι διά τε γραφής και γωρίς γραφής (cp. Philod. I 123. II 251). Горгій и другіе древніе софисты и пишуть тщательно-отдівланныя річи, и могуть на любой поставленный имъ вопросъ или тему отвътить длиниою, короткою или средней длины рѣчью (Plat. Gorg. 447 C sqq. Phaedr. 267 B; cp. Navarre, Rhét. gr. av. Arist. 37 ss.); у позднихъ софистовъ это искусство импровизировать на заданную тему (чёмъ издавна любили блеснуть и поэты, ср. Welcker, Kl. Schr. II, S. XC ff. Rohde, Kl. Schr. 1, 103 f.) обратилось даже въ спортъ (ср. тексты, указанные у Rohde Gr. R. 332 ff.). Діону Хрисостому доступны были и φροντίσματα, и αύτοσχέδιοι λέγοι (Armim, Dio v. Pr. 180 f.,; благодаря Асклепію импровизаціи (сто оторатос пачтельсь) оказались, къ его удивленію, доступными и Элію Аристиду, какъ онъ самъ заявляеть въ панегирикъ Казику (XVI р. 236 J.), что могдо и не быть дишь риторической фразой (ср. характеристику Аристида у Baumgart, Ael. Aristides, 135 f.), хотя фоце Аристида была скорве. Η ΚΟΚΡΑΤΟΒΟΚΑЯ—ού των έμουντων, αλλα των αχριβούντων (Philostr. v. s. II 9).

') "lithbe", котораго "не бъ дзъ сдышати во плачи, ведицъ вопли" надъ усопшимъ, постепенно выдъляется изъ этого-нередко въ Греціи (какъ и въ древней и петровской Руси, ср. Барсовъ, Причитанья Съв. края, І, стр. 1П сл.) преслъдуемаго государствомъ (напр. законами Солона, Plut. Sol. 21, lyzieroвъ, Ditt. 877, дельфійскихъ Лабіадовъ, ibid. 438; ср. впрочемъ уже II. XXIV 237 sqq.) "плача съ великимъ кричаніемъ", столь склоннаго (ср. Стоглавъ, 4, 23) переходить въ "скаканіе", или нообще въ изступленіе. Любопытно, что если въ Иліадъ согдо вручом εξαργοι στονόεσσαν αοιόην εθρήνεον, επί δε στεναγοντο γυναίχες (ΧΧΙV 720 sqq.), το у Лукіана выступасть θρήνων σοφιστης, κοτορωμό κακό συναγωνιστή και γορηγώ της ανοίας καταγρώνται οποί αν εχείνος έξαργη προς το μέλος έπαιάζοντες (de luctu, 20). Явинийся, въ свою очередь, если HO HO CMTHY, ΤΟ ΒΙΣ 38.ΜΈΗΤΕ 38.Κ.ΙΙΟ ΘΕΒΙΙΙΑΧΤΕ ΒΙΣ CCCT όδυρμον σύν έγχωμέφ τοῦ τελευτήσανто (Аристокать у Аммон. 54 V.) надгробныхъ пъсней (ср. вручо Симонида и Пиплара), λόγοι επιταφιοι чанце всего переходили въ похвальныя слова, въ сукория (какъ и Иссκρατοβο εγχώμιον Εβαιοργ πιςαιο όμιο κακτ όγιτο όμ βτ καчестве λόγου έπιταφίου, ορ. 1 sqq.), иногда же въ-обращавшиеся къ оплакивавшимъ почившаго-кото протрептию или парационутскої ([Dionys.] rhet. 7. [Menand.] п. апіб. 118 sqq. В.). Не виз всякой связи СЪ ЭТИМИ λόγοι παραμυθητικοί СТОЯЛИ, КОНОЧНО, ψηφίσματα παραμυθητικά, разсылавнияся (начиная еще съ Шв. до Р. Х.) некоторыми государствами родственникамъ почившихъ, удостоивавшихся борьовіає тафоє (надинен, сюда относящіяся, указаны у Buresch, Rh. Mus. XLIX 424 ff. и Rhode Psyche II 338 ff.). Эти дого парацивичим (каковыми были и XI и XII ръчи Аристида, входили въ составъ общирной, въ своихъ зачаткахъ восходившей ко временамъ софистовъ Продика и Антифонта (ср. Dümmler, Kl. Schr. I 177 tf.) устной и письменной нарамиестической литературы, одникъ изъ продуктовъ нались необходимой принадлежностью національнаго погребенія павшихь въ бою за отечество, повдніє и ежегоднаго праєднества, посвящавшагося ихъ намяти: это были слова въ похвалу не только погребенныхъ, но и въ похвалу государства, которое произвело на світь такихъ доблестныхъ гражданъ, какими были погребенные, и которое доблестью такихъ гражданъ, какъ погребенные, соділалось достойнымъ всяческаго прославленія<sup>1</sup>). Конечно, прославленіе государства, особенно въ его миои-

которой было и приписанное Плутарху утвшеніе къ Аполлонію (Buresch, Consolationum a Graecis Romanisque scr. historia crit., 1887; ср. "грамоту утвшеную", которой напрасно ждаль Владимиръ Мономахъ, егда убища дѣтя его, чоть Олега Святославича).—Сужденіе Діонисія, А. R., У 17, о надгробныхъ рѣчахъ у еллиновъ (и у римлянь) слѣдуетъ, кажется, понимать такъ, что до временъ Діонисія произнесеніе надгробныхъ рѣчей въ Елладѣ не было еще общераспространеннымъ обычаемъ.—Болѣе характерно, нежели надежно, позднее нзвѣстіе о томъ, что четыре видныхъ оратора διηγωνίσαντο περὶ λόγων εἰς τὸ ἐπιτάφιον Мавсола, царя галикариасскаго (Gell. X 18. Suid. s. Θεοδέχτης и Ἰσοχράτης; ср. Welcker, Gr. Trag. 1079 ff),—подобно тому, какъ поэть гесіодовыхъ "Ерүа 651 εqq. ѣздилъ въ Халкиду ἐπ' ἄεθλα Амфидаманта, объявленныя его сыновьями, и побѣдивъ υμνω получиль τρίποδ' οὐατόεντα.

<sup>1)</sup> Кто быль "присоединившій річь" къ "изстари установленному" обычаю напіональнаго погребенія праха павшихъ въ бою вит Аттики авинянъ (Thuc. II 34 sq.), мы не знаемъ; иные склонны были думать, что то быль Солонъ (Анаксименъ у Plut. Publ. 9. Sch. Thuc. П 35, 1), другіе относнан это присоединеніе річи ко временамъ Марасона или Артемисія, Саламина, Платэй (Dion. Ant. R. V 17, 4. Diod. XI 33). Не яснымъ остается и то, когда и какъ это торжественное преданіе землів том си подеции ваптецетии разръщилось въ ежегодно совершавшееся, подъ завъдываниемъ полемарха, поминовеніе погребенныхъ дукобід воиновъ, къ которымъ присоединили и Гармодія и Аристогейтона, — въ адо в'яптафос, потомъ въ Епитафоа (или въ та Офеса или Епитофіа),-- н съ какихъ поръ "надгробную річь" сталь произносить не гражданинь. избираемый иля сего ύπο της πόλεως (по Plat. Menex. 234 В—совътомъ),—ος αν γνώμη τε δοχή μη άξύνετος είναι και άξιώματι προήκη (Thuc. II 34, 6),—а полемаркъ, обыкновенно произносившій уже річь сочиненную "софистомъ" ([Men.] п. глід. 123 В.), такъ что потомъ и έπιτάφιος Гимерія (от. П) названь быль не έπιτάφιος, а πολεμαργικός. Ср. Mommsen, Feste d. St. Athen, 298 ff.-E. Meyer, Forsch. z. ält. gr. G., II 219 f., нодагаеть, что надгробная річь въ Азинахъ быда "всеціло містнымь продуктомь", н что "форма ея (или схема) стала традиціонной задолго до Горгія и Платона"; Hanvette. Mélanges H. Weil, 159 ss., далаеть не невероятнымь, что уже 'Еλευσίνιοι Эсхила (какъ несомивню Тхетов Еврипида) предполагали существование эпитафія, и что установителемъ его быль Кимонъ (такъ-прибавимъ-подтвердилось бы предположение Dammler'a. Kl. Schr. П 435, что горгіеву похвалу Кимону Плутархъ, Сіт. 10, приводить изъ горгієва эпитафія, а можеть-быть разъяснились бы и начальныя слова эпитафія Перикла у Оукидида).—Насколько близка къ оригиналу передача у Оукидида эпитафія, произнесеннаго Перикломъ "зимой" перваго года пелопоннесской войны, ръшить, конечно, невозможно; въ цитатъ аристотелевой Риторики изъ "эпитафія Перикла" (1365 а, ср. 1411 а; та же мысль у Геродота. УП 162,—въ устахъ Гелона) E. Meyer (1. с. 221) склоненъ видъть цитату изъ другого эпитафія Перикла (439 г.).

ческой исторіи, и вообще легко становилось предметомъ «похвалъ», такъ-называемыхъ ѐүхю́µю, и въ надписяхъ мы очень часто читаемъ о томъ, какъ государство чествуетъ пришлаго поэта (или даже поэтессу) за похвальную пъснь въ честь его боговъ и героевъ ; такого рода «по-

Не разъ цитуется (ср. Sauppe, Or. Att. П 166 sqq.) и эпитафій Архина; больше заманчиво, нежели надежно, отожествленіе этого эпитафія Архина съ эпитафіємъ Горгія (ib. 130 sqq.), будто-бы писаннымъ для Архина (Dümmler, Kl. Schr., II 436 ff.); но, разумъется, самимъ Горгіемъ не могь быть произнесень его эпитафій ни при тафаі, ни при дүш спітафію (если-что въроятно-этоть агонъ тогда уже организовался); онъ быль составлень, надо думать, какъ образець для авинскихъ эпитафіевь; и возможно, что на него именно отвъчалъ Платонъ эпитафіемъ Аспасіи въ "Менексенъ" (ср. Dümmler, Akad., 20 ff. Wendland, Hermes, XXV, 171 ff.).—Эпитафіи дошли до насъ между рвчами Лисія (Π, τοῖς Κορινθίων βοηθοῖς) и Демосеепа (LX); первый почти несомивнио не принадлежить самому Лисію, хотя и близокъ къ нему и по времени, и по стилю, н по мыслямъ (ср. R. Nitzsche, Üb. d. gr. Grabreden d. kl. Zeit, I, 6 ff., гдв указана и литература вопроса), второй несомивнно не принадлежить Демосеену (ср. А. В., Ш, 1<sup>2</sup>, 404), который по избранію народа говориль въ 338 г. річь надъ павшими въ войнъ съ Фидиппомъ (Dem. XVIII 285 sqq.). Зато извъстенъ намъ (правда, въ не совоймъ полномъ и цёльномъ виді) эпитафій, произнесенный въ 322 г. (послі дамійской войны) Гиперидомъ.—Показаніе Циперона, отат. 151, объ обычав веннянъ ежегодно, въ опредвленный день, воздавать хвалу убитымъ въ сраженіяхъ не иначе, какъ populari oratione Платона (изъ "Менексена") не заслуживаеть того дов'врія, какое до сихъ поръ'еще ему удъляется. — Схоліасть къ Arist. Panath. р. 6 замъчаеть, что Оукидидъ, Демосеенъ и др. епитафіемъ пользовались лишь какъ болье удобной формой для то τῆς πόλεως καὶ χώρας έγκώμιον, и въ основаніи этого замівчанія дежить, конечно, совершенно върное наблюдение; особенно характерно въ этомъ отношении близкое сходство между Панегирикомъ Исократа и эпитафіемъ "Лисія", віроятно появившимся въ світь (вопреки Blass 1° 443) послъ Панегирика.—Е. Меует 1. с. върно подчеркиваетъ традиціонность—установившейся изстари, не установленной Горгіемъ—формы авинскаго эпитафія и вліяніе его на общій характерь авинской исторической традиціи (въ частности "стереотипной аттической Sagengeschichte"), наряду, впрочемъ, съ трагедіей, эпиграммой, живописью и скульптурой и-мы прибавили-бы-другими рвчами (ср. кром'в рівчей Исократа—Dem. III 21 sqq. [Dem.] XIII 21 sq. Lyc. c. Leocr. 61 sqq., остатки рѣчей ефебовъ СІА III 52 sq., какъ, конечно, и ихъ ἐγκώμια СІА III 1096, 1129, 1147 sq., также Δηλιακοί Ликурга и Гиперида); стереотипность аттической исторіи, какъ эта исторія представлялась въ эпитафіяхъ или панегирикахъ (ср. Gutschmid, Kl. Schr. У 163 ff.), нашла себъ отражение не только у многихъ греческихъ и римскихъ писателей, историковъ и не-историковъ, не только въ рвчахъ Аристида (Παναθηναικός, όπερ то теттаро и др.), но, напр., и въ постановлени Амфиктіоновъ въ честь авинскихъ технитовъ, ВСН XXIV 94 ss.

¹) Такъ ά πόλις τῶν Δελφῶν въ III—II стол. чествуеть проксеніей поэтовъ за гимнъ, или за пранъ и подобом Аполлону Пивійскому (GDI 2721. Ditt.² 662), какъ и исполнявшихъ нзъ ἀρχαίων ποητᾶν ᾶ ἡν πρέποντα ποτί τε τὸν θεὸν καὶ τὰν πόλιν (Ditt. 663. GDI 2800). Въ к. III в. ά πόλις τῶν Λαμιέων даетъ проксенію и политію (ей и ея потомству) поэтессѣ (ποιήτρια ἐπέων) изъ Смирны, за ея ἐπιδείξεις τῶν ἰδίωμ ποιημάτων ἐν οἶς περί τε τοῦ ἔθνεος τῶν Αἰτωλῶν καὶ τῶμ προγόνων τοῦ δάμου ἀξίως ἐπεμνάσθη (Mich. 296).

хвалы» государствамъ стали теперь составляться и въ прозві). На изко-

Ок. полов. П в. совъть и народъ асинянъ живущихъ на Делосъ чествуеть Амфикла 38 ΘΓΟ άπροάσεις Η 38 προσόδιον είς την πόλιν, ΒΈ ΚΟΘΜΈ ΟΗ Ευνησεν Η ΚΟΓΟΒΈ τους την νήσον κατέγοντας, и народъ веннскій (Ditt. 721; того же Амфикда за άκροάσεις чествують и Оропійцы, Mich. 206; ср. ВСН XIII 250). Делосцы ув'внчивають давровымъ в'янкомъ "повта" изъ Андроса, за то, что онъ πεπραγμάτευται περί τε τὸ ίερδυ καὶ τὴν πόλιν τῶν Δηλίων και τους μύθους τους επιγωρίους γέγραφεν (Ditt. 492). Βο ΙΙ сπ. Κιοοιίθμы οбъявляють проксеномъ и гражданиномъ своей πόλιος Діоскурида грамматика тарсейца за то, что онь составиль гухючном хата том понтам (т. в. по Гомеру) въ честь критскаго гомос, и присладъ въ Кносъ для исполненія этого энкомія своего ученика, поэта эпическаго и мелическаго (Ditt. 722). Посланные Теоспами (во П в.) на Критъ въ качествъ пословъ Геродоть и Менекль полюбились Кносійцамь и Пріансійцамь тімь, что могли διαλέγειν ο м'встной исторія, а одинъ изъ няхъ, Менекаъ, исполнялъ (ἐπεδείξατο) подъ киевру произведенія Тимоеся и Полінда и м'ястныхъ древнихъ поэтовъ и єї обчетиє хохдоч історицічач о Крить и критских богах и геронхь, сділавь сводь изь многихь повтовь и исторіографовь; Кносійцы хвалять государство Теосцевь за то, что оно послало такихъ мужей, а Пріансійцы-за то, что оно такъ много заботится пері паідеіає (Mich. 65. 66).

 Итоги—стройно, въ разъ намъченныхъ (или намътившихся) предълахъ совершавшемуся-развитію этихъ-тесно примыкавшихъ къ метрическимъ (вроде упомянутыхъ въ предыдущемъ примъчаніи)—прозаическихъ έγκώμια πόλεων подводятся въ трактатв (I) Менандра, 46 sqq. В. Государство (ими городъ, его собою представлявшій) восхвалялось въ своемъ положенім и природів (хата дебіч хад фобіч); въ этомъ пунктів похвала πόλεως сближалась съ похвалой γώρας (44 sqq.), и могла заключать въ себъ похвалу гаваней, бухты, акрополя. Далее государство восхвалялось ἀπὸ γένους—въ своемъ происхождения: восхвалялся его основатель, быль ли то богь или герой или (для поэдиве основанных городовъ) человъкъ-полководецъ или царь, причемъ похвала городу переходила туть въ похвалу божественнаго, обожествленнаго или и не-обоже-**CTBЛЕННЯГО** οίχιστής; **ВОСХВАЛЯЛИСЬ НАРЯДУ СЪ** οίχισταί **и** οί οίχήσαντες, **ВЪ ЗАВИСИМОСТИ ОТЪ** принадлежности ихъ къ тому или другому племени, изъ коихъ каждое инвло, конечно, свои достоинства, -- какъ свои достоинства могли имъть--- и потому затрогивались восхваленіями-и болье раннее или болье позднее время основанія государства, и различные способы его возникновенія (было ли оно колоніей, возникло-ли путемъ синойкизма, было-ли оно основано сразу какъ городъ, или представлявшій его городъ выросъ изъ сель или сель, и т. п.), а также раздичныя аітіаг оіхипром полему—й ваїаг й ήρωϊκαὶ η ἀνθρώπιναι. Государства подлежали воскваленію и ἀπὸ ἐπιτηδεύσεων—со стороны своего государственнаго устройства (не всегда одного и того же, но сывнявшагося во времени), со стороны процебтанія знаній или наукъ (астрологія, геометрія, μουσική, γραμματική, ΦΗΙΟCΟΦίΗ), Η ΚΚΥΟCΤΒΣ (τέγναι-βάναυσοι Η έλευθέριοι, ΚΑΚΈ ΚΚΥΙΣΠΤΥΡΑ, живопись, медицина) и δυνάμεις (ρητορική καὶ άθλητική καὶ όσα τοιαύτα), а также ἀπὸ ἐνεργημάτων, со стороны нравовъ, нравственности, нравственныхъ качествъ гражданъ, при чемъ, напр., мужество гражданъ могло прославляться при помощи историческихъ прим'тровъ (т. е. прим'тровъ особенно яркаго его проявленія).—Какъ зам'тчаеть Менандръ, вти των πόλεων έγχώμια могли произноситься или безъ всякаго спеціальнаго повода, или же во время праздниковъ или πανηγύρεις, когда, напр., соберутся на гимнеческій иле мусическій агонъ; на этой почев происходило сближеніе-перепіедшее торыхъ празднествахъ такія похвальныя слова сд $^{1}$ лались даже предметомъ состязаній $^{1}$ ): такъ р $^{1}$ чь, вс $^{1}$ за п $^{1}$ сней и драмой, нашла себ $^{1}$ доступъ и въ праздничные мусическіе агоны.

потомъ даже въ отожествленіе-рачей въ похвалу государства, его боговъ, героевъ, благольтедей (особенно царей, поздные императоровь) съ рычами собственно панегирическимы (Men. 67 B.; ср. [Dion.] rhet. 1 sq.), которыя тоже не могли не заключать въ себъ наряду съ прославленіемъ боговъ, героевъ, царей (или императоровъ), въ честь которыхъ **УСТРАИВАЛАСЬ** пачиторы, и восхваление устраивавшаго пачиторы государства (въ сущности н авинскіе эпитафіи были однинь изъ видовь такихъ πανηγυρικοί λόγοι); а такъ какъ въ эпоху имперіи панегирики все чаще или все больше переходили въ похвалу императору, то и похвальныя слова императорамъ-а потомъ и вообще похвальныя словастали зваться панегириками.--На отміченное Менандромъ (р. 46 В.) сходство похваль городамъ и людямъ обращено вниманіе еще у Quint. III 7, 26; отдільныя теоретиче-CRÍЯ ЗАМВЧАНІЯ, НМВЮЩІЯ ВЪ ВИДУ τοὺς βουλομένους ἐγχωμιάσαι τινὰ τῶν πόλεων дастъ уже Исократь, XII 39 sqq.—Къ сожальнію, кромь рычей Исократа и Аристида (ср. и рычь его къ священному источнику Аскдепія), упоминаемыхъ и у Менандра, намъ даже по ниени извъстны слишкомъ немногія изъ похваль подволь подволь перется, напр., у Arist. rh. 1416 а, τὸ Γοργίου εγχώμιον εἰς τοὺς Ήλείους; вірроятно такимъ εγχώμιον была и цитуемая у Навсанія, ІХ 29, 2,—ср. 38, 10,—ή ές 'Оруонечіоυς συγγραφή, или λόγος, Каллинна корвнеянина); но неть сомнения, что такия зухющих произносились часто (и чемъ дальше, темъ все чане), и, съ своими топо когоо, оказывали очень значительное вліяніе на литературу, въ особенности историческую. Быть-можеть, въ частности, и трактование θέσεως η φύσεως ΓΟΟΥΑΒΡΟΤΒΑ (CD. ΓΗΙΙΙΙΟΚΡΑΤΟΒΟΚΟΕ περί ἀέρων ύδάτων τόπων) ΒΕ ΤΡΑΓΘΑΙΗ (Soph. Oed. C. 702 sqq. c. schol.; Eurip. Med. 824 sqq.), въ Законахъ Платона (ср. какъ бы по Менандру составленное-і такім о Атлантиды въ "Тимев", 22 В sqq., и въ "Критін", 110 D sqq.) и въ Политикъ Аристотеля, или у историковъ (отдъльные прикры указаны у Pöhlmann, Hellen. Anschauungen üb. d. Zusammenhang zw. Natur u. Geschichte, 38 ff.) стояло въ нъкоторой связи съ этими сукоми жолему, какъ касаются этихъ вісь каї фісь и рвчи, напр., Демарата у Геродота (VII 102) и Перикла у Өукидида; быть-можеть также и сочиненіе П в. до Р. Х. (Гераклида πριτιπού?) περί πόλεων, выдержки изъ коего дошли до насъ съ именемъ Дикзарха, также стояло не вив связи Съ έγχώμια πόλεων (какъ и өеофрастовы πολιτικά τά πρὸς τοὺς καιρούς?).—Эти έγχώμια πόλεων могли входить и въ посольскія річн,—причемь посламь приходилось хвалить иногда и то государство, предъ совътомъ или народомъ котораго они говорили (какъ потомъ царей или императоровъ), обыкновенно же то государство, интересы котораго они представляли (ср., напр., изложенія річей пословъ магнесійскихъ к. III в.—Ditt.<sup>2</sup> 256 sqq.).—Какъ partem (pro toto) энкомія можемъ мы разсматривать то сочиненіе ο явленіяхъ τᾶς Παρθένου, κοτοροε φιλίοπόνως? συγγράψας ἀνέγνω въ Ольвін нікій Сирискъ (IOSPE I 184, ср. IV р. 277 sq.). Ср. также θεολογίαν, ήν ήρξατο έν φιλοτειμίας ποιείν ὁ ієрапафикчос, для исполненія на празднеств'я Іобакховъ, П-Ш ст. по Р. Х. (Ditt. 737, 115).

<sup>&#</sup>x27;) Такъ въ надписи IV в. къ списку побъдителей на мусическихъ агонахъ великихъ 'Аμφιαράια въ Оропъ присоединяется и σοφιστής (Παυσίμαχος 'Αθηναίος), какъ въ болъе позднихъ надписяхъ (I и сл. в.)—наряду съ έγχωμίφ ἐπιχῷ—ἐγχωμίφ λογιχῷ, или хатаλογάδην (IGS I 414 sqq.); то же и въ ларисской надписи П в. во Р. Х. (Ditt². 671).—Ръчь, впрочемъ, повидемому съ большимъ трудомъ находела оебъ доступъ въ

Но и вий этого конкурса ричь оратора неридко раздавалась предъ собравшимся на празднество сонмищемъ, затрогивая иногда вопросы объ отношеніяхъ едлинскихъ государствъ другъ къ другу или къ «варварамъ», къ царю персовъ или македонянъ, или къ римлянамъ<sup>1</sup>). И вообще публичныя ричя часто были поученіями на разныя полититическія или этическія темы; не ридко, кажется, оні были и публичными лекціями— по всімъ рішительно отраслямъ знаній, особенно-же по тому предмету, который всегда, во всі времена— къ счастью для него, или къ несчастью— казался и наиболіте интереснымъ, и наиболіте доступнымъ,— по исторів<sup>2</sup>).

самые агоны, хотя и стала обычной принадлежностью συνόδου ἐν ἀγῶνι (Меп. 67 В.), и хотя ораторы очень любили развивать въ этомъ направленіи известную мысль Ксенофана о томъ, что ρώμης ἀμείνων σοφίη (fr. 2 D.); ср., напр., Панегирикъ Исократа, 1 sqq. (также Euag. 1 sqq.), VIII и 1X рѣчи Діона Хрисостома (о Діогенѣ) и προλαλιά Лукіана о Геродотѣ.—По Лукіану, Herod. 1, Геродотъ декламируетъ въ Олимпіи свою исторію со ступеней опистодома; по Филострату, v. s. I 9, 4, Горгій произносить свой Πυθιχός ἀπο τοῦ βωμοῦ: въ послѣднемъ случаѣ имѣлась въ виду, вѣроятно, θυμέλη (ср. статью Dörpfeld'a Hermes XXXVII 249 ff., гдѣ намѣчаются важныя и для исторіи (офистическихъ ἐπιδείξεις перспективы).

¹) Таковы были, въроятно, многія олимпійскія ръчи, начиная съ ръчи Горгія (ср. Phil. v. s. I 9, 4; Arist. rh. 1414 b; Clem. Str. 346 P.); такъ задуманъ былъ и Пачηγορινός и Пачаθηναικός Исократа.—Изъ одной—къ сожальнію плохо сохранившейся—дельфійской надписи 2-й полов. П в. до Р. Х. (GDI 2724) узнаемъ, что какой-то исторіаграфъ изъ Трозана знакомилъ дельфійцевъ со своими πεπραγματευμένα, клонившимися какъ-то εἰς Ῥωμαίους τοὺς κοινοὺς τῶν Ἑλλάνω[ν σωτήρας?]; правда, мы не знаемъ, считать-ли "праздничными" тѣ πλ]είονας άμέρας, какія исторіаграфъ не то употребилъ на [άκροάσεις], не το [έπέδωκε τῷ θεῷ καὶ τοὺς Ἑλλησι] (ср. ib. 2799. 2727. Ditt². 717); но несомнѣнно, что отношенія къ римлянамъ затрогивались и въ πανηγυρικοί λόγοι (особенно поскольку они переходили въ λ. προτρεπτικοί)—еще до времени имперія (о времени имперіи ср. Меп. 66 sq. В.).

³) Интересъ ко всёмъ областямъ человёческаго вёдёнія (и спеціально—къ исторія, особенно миенческой) краснорёчіе наслёдовало отъ эпоса; но теперь еще дальше, чёмъ въ эпосё, шло, конечно, раздёленіе между—слитыми воедино въ "миеё"—содержаніемъ и формою знанія, и самая форма знанія становилась такимъ же предметомъ познаванія, какъ и его содержаніе, а рядомъ съ теоретическими знаніями завоевывали себё мёсто и—подлежавшія теоретизированію—знанія практическія: такую σοφίαν, сливавшуюся съ осфібрата, соединявшую въ себё и έπιστήμας, и τεχνας (конечно и δυναμεις), и стало представлять собою краснорёчіе "софистовъ",—наслёдовавшихъ отъ эпическихъ півцовъ и желаніе угодить акономустави—чтобы добыть себё побольше и славії, и делегь,—и вёру въ силу слова (λόγου), которое можеть и малое сдёлать великимъ, какъ великое малымъ, старое представить новымъ и новое старымъ и убёдить въ томъ, что кажущееся есть истинное (Plat. Phaedr. 267 A), а можеть-быть и презрёніе (въ глубиніз душе) къ толиё—къ πλήθος ἀπειρον τῶν δντων (ср. Івост. XV 268). Эта софіа софистовъ все больше оказывалась сасмора́му ἀλλ' ούх ойса по мёрё того какъ въ развитін науки

Рядомъ съ этими торжественными или серьезными рѣчами упоминаются, въ V—IV в., и παίγνια<sup>1</sup>): такъ называетъ Горгій свою рѣчь

все бодьше заявдяли себя ахріЗе:а и перитологіа, и соотвітственно этому все дальше шла спеціализація (такъ что впосл'ядствіи выступали и такіе ораторы, которые брались произнести экспромптомъ рѣчь на предложенную кѣмъ-либо изъ публики тему---лишь въ предълахъ своей спеціальности, напр. грамматики или врачи, ср. Lehrs, Aristarch\* 217 f. Rohde, Kl. Schr. II 449 f.); но принципіально порвать со своей πολυμαθίη (ср. о ней и Philod. I 204 sqq. II 57 sq.) софисты не могли уже потому, что они успълн взять на себя, наряду съ попудяризаціей знаній, и образованіе то уєщу.-Исторія, такъ часто примънявшаяся въ публичныхъ ръчахъ или лекціяхъ въ качествъ средства (т. е. одного изъ средствъ) изложенія или изображенія, нередко становилась и ихъ предметомъ (ср. выше стр. 50, пр. 3, и приведенную въ предыдущемъ примъчания надпись о читавшемъ въ Дельфахъ публичныя лекціи исторіографѣ).--Трудно рішить, сколько правды въ разсказахъ о томъ, что Геродотъ читалъ свою исторію и въ Авинахъ (вызвавъ слезы присутствовавшаго при этой спібсібіє отрока Оукидида), и въ Одимпін, и въ Коринев и Өивахъ (Plut. de Her. mal. 26. 31. Luc. Her. 1. [Dio Chr.] XXXVII, 103. Marcell, 54; ср. разсказь объ увънчаніи золотымъ вънкомъ об historica stili praestautiam атендографа Клидема, Tertull. de an. 52); но и потомъ историки часто рецитировали свои произведенія (ср. Luc. de hist. conscr. 14 sqq. Athen. 432 b).— Тъсныя отношенія между исторіей, - особенно поскольку она стремилась назидать (въ этомъ отношении любопытна надиись Филиппа, II в. по Р. Х., 1G Pel. I 1153), или быть "философіей въ примърахъ" ([Dion.] rhet. 11, 2; ср. Dion. A. R. V 56. 75),—и риторикой очень часто дълались предметомъ теоретическихъ обсужденій и даже опредъденій, не всегда правда, удававшихся древнимъ (впрочемъ и новымъ) ученымъ, гл. обр., кажется, вследствіе неустойчивости значенія термина історіа (ср. Volkmann, Rhetorik, 18 ff., Takme Usener, Dion. Hal. l. de imit. rel., 117 sqq. Kaibel, D. Proleg. π. χωμ., 18 ff. Peter, D. geschichtl. Litteratur üb. d. röm. Kaiserzeit, I 10 ff. II 184 ff.).

1) Терминъ παίγνιον не получилъ, впрочемъ, права гражданства въ теоріяхъ риторики, и возможно даже, что единственное наше свидътельство въ этомъ смыслъпоказаніе [источника] Свиды, что Θρασύμαχος... έγραψε συμβουλευτιχούς τέχνην ρητοριχήν παίγνια άφορμας έητορικάς, давая именно такое обозначение одной изъ группъ сочиненій Фрасимаха, опиралось лишь на слова, которыми Горгій заканчиваль свою "похвалу Елены": έβουλήθην γράψαι τον λόγον Έλενης μεν έγχώμιον, έμον δε παίγνιον (подобно тому, какъ наши сказители заканчивали иногда свою "славу", или "старинку" словами: То старина, то и дъянье, Какъ бы добрымъ людямъ на послушанье. Еще намъ веседымъ молодцамъ на потъщенье, и т. п.). Установить, какой смысль имъдо у l'opris слово патумом, могло бы только длинное изследование, которому пришлось бы, вероятно, считаться и съ вопросомъ объ исконномъ значеніи противопоставленнаго здівсь этому слову слова έγχώμιον, и съ примъненіемъ термина παίγνιον κъ μίμοι. Названіе έγχώμιον быть-можеть не даромь древніе ученые (ср. Theon. prog. I 35 W. Hermog. prog. I 227 W. Poll. IX 36. Et. M. 311, 26) объясняли тёмъ, что гухфию педось первоначально су хорак, т. е. на перекресткахъ, и такъ, что пелось оно сті укак, при чемъ дальнвишія ихъ разъясненія (исходившія, м. пр., и изъ сближенія єдхюцюю съ хюробія) имьють, кажется, въ виду присоединявшіяся туть же къ этимь вохваленіямь схюррата (παιγνία η ακολασία, Dem. de eloc. 173; cp. Herod. II 173: κατέσκωπτε τους συμπότας καί ήν μάταιός τε χαὶ παιγνιήμων. Stesich. fr. 50 B. Eur. Bacch. 160. Arist. Lys. 700. Apolвъ похвалу и вивств въ защиту прекрасной Елены; такъ могли назы-

lod. Ι 9, 26: τους άριστέας έσχωπτον μετά παιγνίας), выражавшіяся н въ ποιήματα αυτοσγέδια: что triumphus любиль lusus, въ частности carmina ludicra (Mart. VII, 8) и у единовъ, какъ у римлянъ, прямо отмъчаеть Діонисій, А. R. VII 72 (ср. Crusius, Philol. LVII 502 f.; о существованіи этого обычая и въ Англіи и въ Венгрін—Bruchmann, Poetik, 27). Такъ въ сосъдствъ съ έγχώμια оказывались παίγνια; ср. Polyb. XVI 21, 12: πυνθανόμενος τον γινόμενον έχ πάντων έπαινον ύπερ αύτου... έτι δε τας έπιγραφάς και τά διά τῶν ἀχροαμάτων εἰς αύτον ἀδόμενα παίγνια χαθ' ὅλην τὴν πόλιν. Κακъ видно и изъ этихъ словъ Полибія (о Тлеполемъ), фотос не былъ обязательнымъ въ παίτνια, или обязательнымъ былъ во всякомъ случат безобидный фотос; впрочемъ на этотъ счеть у едлиновъ была своя итра дозволеннаго и не дозволеннаго, -- о нихъ вообще можно было сказать ΤΟ, ΥΤΌ CKB3B.ΤΕ ΠΑΥΤΑΡΧΈ Ο ΗΑΡΟΙΈ ΒΟΗΗCΚΟΜΈ: των λόγων τους παιγνιώδεις και γελοίους άσπάζεται καὶ προτιμῷ, τοῖς μὲν ἐπαινοῦσιν αὐτὸν μάλιστα χαίρει, τοῖς δὲ σκώπτουσιν ἤκιστα δυσ... χεραίνει (pr. ger. reip. 3). Такъ оказалось даже возможнымъ противопоставлять τὸ παιγνιώδες и τὸ хаταγέλαστον (cp. Plut. Arist. et Men. comp. 4); но прежде всего и больше всего представлявшееся этими паітма то патучабы, противополагалось разсудочному (то фромиром, Xen. Hell. П 3, 56; ср. Herod. II 173), важному или торжественному (заичотаточ, ср. Enst. 202, 10), серьезному или діловитому (зповідаюч, Plat. Leg. 796 B. 816 E. Pol. 288 C. Isocr. X 11. Dem. de eloc. 120), при чемъ это то тактаνιώδες могло заключаться или въ содержаніи, или въ форм'в, или въ не-соотвітствія формы содержанію (ср. Dem. de eloc. 120, объ одномъ энкоміи софиста Поликрата: έπαιζε γάρ, ούν έσπούδαζε, καί αύτος τῆς γραφῆς ὁ δγκος παίγνιόν έστιν). Ρασμιμίο между έγκώриоч и лаїтуюч, какъ и вообще между лаїтуюч и не-лаїтуюч, становилось, т. о., относительнымъ и субъективнымъ; какъ серьезно задуманное и торжественно произнесенное έγχώμιον (напр. царю или тиранну) слушателю-философу могло показаться забавнымъ (Plat. Theaet. 174 D sqq., такъ и самое составление энкомія (въ зависимости отъ того, кому или какъ онъ составлялся) могло служить предметомъ забавы для составителя, т. с. или отдыхомъ отъ труда, или трудомъ, замъняющимъ отдыхъ, -- не говоря уже о томъ, что авторъ могъ выдавать стоившее ему много труда за написанное имъ въ вид'в развлеченія, или же могь желать цівною своего труда доставить развлеченіе слушающей или читающей публикъ; такъ въ содержании панума; аходавач могла заслонять собою вірочкіх (которую находить Аристотель, rhet. 1408 b, у Горгія—быть-можеть опираясь на его "гро де патучоч", и въ "Фодръ" Платона-быть-можеть опираясь на его "ούχοῦν ήδη πεπαίσθω μετρίως ήμιν τὰ περί λόγων", 278 В; кстати: и свое выступленіе съ эпитафіемъ Аспасін въ "Менексенъ" Платонъ—опять-таки µет' віршувіде называеть παίζειν). Въ такомъ кругь или рядь представденій приходится искать и объясненія заключительнымъ словамъ "Елены" Горгія и вмісті тому, что если уже не терминъ, то понятіе паїтуком доджно быдо найдти себь примъненіе и въ краснорьчін, какъ оно виботь съ своимъ терминомъ нашло себь примънение въ поези (ср. παίγνιον Филита y Stob. Fl. 81, 4, та чориотка пајуча Өвокрита у Ael. n. a. XV 19, то шоч καὶ άλλα παίγνια Cumin y Hephaest. 9, μπη μέμα παίγνια" Стратона, Anth. Pal. XII 258). Но нужно иметь въ виду и то, что плітуюм не только сопровождало стхориюм, вместь съ которымъ оно и перешло изъ (устной) поэзіи въ (устную) прозу, но и было спеціальностью греческихъ "веселыхъ людей", или "глумотворцевъ", т. в. софистовъ-скомороховъ, а въ этой области мы встрвчаемся потомъ съ деленіемъ мимовъ на дагума и ύποθέσεις (Plut. qu. conv. VII 8, 4; ср. Reich, Mimus, 1 417 ff.), т. е. въроятно уже съ выделеніемъ изъ παίγνια этихъ ύποθέσεις, названіе которыхъ было техническимъ терми-

Рядомъ съ этими торжественными или серьезными рѣчами упоминаются, въ V - IV в., и  $\pi \alpha i \gamma v i \alpha^1$ ): такъ называетъ Горгій свою рѣчь

все больше заявляли себя ахрійска и періттологія, и соотвітственно этому все дальше шла спеціализація (такъ что впосл'єдствіи выступали и такіе ораторы, которые брались произнести экспромптомъ рѣчь на предложенную къмъ-либо изъ публики тему-лишь въ предълахъ своей спеціальности, напр. грамматики или врачи, ср. Lehrs, Aristarch<sup>2</sup> 217 f. Rohde, Kl. Schr. II 449 f.); но принципіально порвать со своей πολυμαθίη (ср. о ней и Philod. I 204 squ. II 57 sq.) софисты не могли уже потому, что они уситьли взять на себя, наряду съ популяризаціей знаній, и образованіе τῶν νέων.--Исторія, такъ часто примънявшаяся въ публичныхъ ръчахъ или декціяхъ въ качествъ средства (т. е. одного изъ средствъ) изложенія или изображенія, нерѣдко становилась и ихъ предметомъ (ср. выше стр. 50, пр. 3, и приведенную въ предыдущемъ примъчания надпись о читавшемъ въ Дельфахъ публичныя лекціи исторіографів).-Трудно рішить, сколько правды въ разсказахъ о томъ, что Геродотъ читалъ свою исторію и въ Аеинахъ (вызвавъ слезы присутствовавшаго при этой έπίδειξις отрока Оукилила), и въ Одимпін, и въ Коринев и Оивахъ (Plut. de Her. mal. 26. 31. Luc. Her. 1. [Dio Chr.] XXXVII, 103. Marcell, 54; ср. разсказъ объ увънчаніи зодотымъ вънкомъ ор historica stili praestantiam атендографа Клидема, Tertull. de an. 52); но и потомъ историки часто рецитировали свои произведенія (ср. Luc. de hist. conscr. 14 sqq. Athen. 432 b).— Тъсныя отношенія между исторіей, пособенно поскольку она стремилась назидать (въ этомъ отношении любопытна надпись Филиппа, II в. по Р. Х., 1G Pel. I 1153), или быть "философіей въ примърахъ" ([Dion.] rhet. 11, 2; ср. Dion. A. R. V 56. 75),—и риторикой очень часто дълались предметомъ теоретическихъ обсужденій и даже опредъленій, не всегда правда, удававшихся древнимъ (впрочемъ и новымъ) ученымъ, гл. обр., кажется, всявдствіе неустойчивости значенія термина ізторія (ср. Volkmann, Rhetorik. 18 ff., также Usener, Dion. Hal. l. de imit. rel., 117 sqq. Kaibel, D. Proleg. π. χωμ., 18 ff. Peter, D. geschichtl. Litteratur üb. d. röm. Kaiserzeit, I 10 ff. II 184 ff.). 1) Терминъ пакумом не получилъ, впрочемъ, права гражданства въ теорияхъ ри-

торики, и возможно даже, что единственное наше свидътельство въ этомъ смыслъпоказаніе [источника] Свиды, что Θρασύμαχος... ἔγραψε συμβουλευτιχούς τεχνην ρητοριχήν παίγνια άφορμας ρητορικάς, давая именно такое обозначение одной изъ группъ сочиненій Орасимаха, опиралось лишь на слова, которыми Горгій заканчиваль свою "похвалу Елены": έβουλήθην γράψαι τον λόγον Έλένης μέν έγχώμιον, έμον δε παίγνιον (подобно тому, какъ наши сказители заканчивали иногда свою "славу", или "старинку" словами: То старина, то и дъянье, Какъ бы добрымъ людямъ на послушанье, Еще намъ веседымъ молодцамъ на потешенье, и т. п.). Установить, какой смысль имело у Горгія слово таїтуюч, могло бы только длинное изследованіе, которому пришлось бы, вероятно, считаться и съ вопросомъ объ исконномъ значеніи противопоставленнаго здівсь этому слову слова сухорно, и съ примънениемъ термина патучо къ рірот. Название сухорно быть-можеть не даромъ древніе ученые (ср. Theon. prog. I 35 W. Hermog. prog. I 227 W. Poll. IX 36. Et. M. 311, 26) объясняли темъ, что гухфию пелось первоначально εν χώμαις, т. е. на перекресткахъ, и такъ, что пълось оно έπὶ νίχαις, при чемъ дальнайшія ихъ разъясненія (исходившія, м. пр., и изъ сближенія є ухюцю съ хюцюбіх) имьють, кажется, въ виду присоединявшіяся туть же къ этимь вохваленіямь схюррата (παιγνία η ακολασία, Dem. de eloc. 173; cp. Herod. II 173: κατέσκωπτε τους συμπότας καὶ ήν μάταιός τε και παιγνήμων. Stesich. fr. 50 B. Eur. Bacch. 160. Arist. Lys. 700. Apolвъ похвалу и вивств въ защиту прекрасной Елены; такъ могли назы-

lod. Ι 9, 26: τοὺς ἀριστέας ἐσκωπτον μετὰ παιγνίας), Β**ΗΡΑΚΑΒΗΙΊЯСЯ Η ΒЪ** ποιήματα αὐτοσχέδια: что triumphus любиль lusus. въ частности carmina ludicra (Mart. VII, 8) и у еллиновъ, какъ у римлянъ, прямо отмъчаетъ Діонисій, А. R. VII 72 (ср. Crusius, Philol. LVII 502 f.; о существованіи этого обычая и въ Англіи и въ Венгріи—Bruchmann, Poetik, 27). Такъ въ соседства съ сухюща оказывались пасума; ср. Polyb. XVI 21, 12: πυνθανόμενος τὸν γινόμενον ἐχ πάντων ἔπαινον ύπὲρ αύτοῦ... ἔτι δὲ τὰς ἐπιγραφὰς χαὶ τὰ διὰ τῶν ἀχροαμάτων εἰς αύτον ἀδόμενα παίγνια χαθ' δλην τὴν πόλιν. Κακъ видно 🗷 изъ 🤉 эτιχъ словъ Полибія (о Тлеполемѣ), фотос не быль обязательнымъ въ датума, или обязательнымъ быль во всякомъ случать безобилный фотос; впрочемъ на этотъ счеть у едлиновъ была своя мера дозволеннаго и не дозволеннаго, -- о нихъ вообще можно было сказать ΤΟ, ΥΤΟ CKB3B.Το Πληταρχώ ο μαροχώ αθημικονώ: των λόγων τους παιγνιώδεις και γελοίους άσπάζεται καὶ προτιμά, τοῖς μὲν ἐπαινοῦσιν αὐτὸν μάλιστα γαίρει, τοῖς δὲ σκώπτουσιν ἥκιστα δυσ... χεραίνει (pr. ger. reip. 3). Такъ оказалось даже возможнымъ противопоставлять τὸ παιγνιώδες μ το χαταγέλαστον (cp. Plut. Arist. et Men. comp. 4); но прежде всего н больше всего представлявшееся этими пасуча то пасучовь противополагалось разсудочному (то фромиров, Xen. Hell. II 3, 56; ср. Herod. II 173), важному или торжественному (σεμνότατον, ср. Enst. 202, 10), серьезному или діловитому (σπουδαίον, Plat. Leg. 796 B. 816 E. Pol. 288 C. Isocr. X 11. Dem. de eloc. 120), при чемъ это то такуνιώδες могло заключаться или въ содержаніи, или въ формв, или въ не-соотвътствік формы содержанію (ср. Dem. de eloc. 120, объ одномъ энкоміи софиста Подикрата: έπαιζε γάρ, ούν ἐσπούδαζε, καὶ αὐτός τῆς γραφῆς ὁ ὅγκος παίγνιον ἐστιν). Ρασπαιία между ἐγκώμιον и παίγνιον, какъ и вообще между παίγνιον и не-παίγνιον, становилось, т. о., относительнымъ и субъективнымъ; какъ серьезно задуманное и торжественно произнесенное έγχώμιον (напр. царю или тиранну) слушателю-философу могло показаться забавнымъ (Plat. Theaet. 174 D sqq.', такъ и самое составление энкомия (въ зависимости отъ того, кому или какъ онъ составлялся) могло служить предметомъ забавы для составителя, т. с. или отдыхомъ отъ труда, или трудомъ, замъняющимъ отдыхъ, —не говоря уже о томъ, что авторъ могъ выдавать стоившее ему много труда за написанное имъ въ вид'в развлеченія, или же могь желать ціною своего труда доставить развлеченіе слушающей или читающей публикъ; такъ въ содержаніи пацубає аходавіам могла заслонять собою віршчеіа (которую находить Аристотель, rhet. 1408 b, у Горгія—быть-можеть опирансь на его "έμον δὲ παίγνιον", и въ "Фэдръ" Платона—быть-можеть опираясь на его "ούχουν ήδη πεπαίσθω μετρίως ήμιν τὰ περί λόγων", 278 В; кстати: и свое выступленіе съ эпитафіемъ Аспасін въ "Менексенъ" Платонъ-опять-таки рет' вірометаєназываеть паі(кіх). Въ такомъ кругів или рядів представленій приходится искать и объясненія заключительнымъ словамъ "Елены" Горгія и вмісті тому, что если уже не терминъ, то понятіе παίγνιον должно было найдти себъ примъненіе и въ красноръчіи, какъ оно вместе съ своимъ терминомъ нашло себе применене въ поэзіи (ср. παίγνιον Филита y Stob. Fl. 81, 4, τὰ νομευτικά παίγνια Θεοκρита y Ael. n. a. XV 19, το ώον καὶ ἄλλα παίγνια Cumin y Hephaest. 9, μπη μέμα παίγνια" Стратона, Anth. Pal. XII 258). Но нужно иметь въ виду и то, что πχίγνιον не только сопровождало έγχώμιον, вмёсте съ которымъ оно и перешло изъ (устной) поззіи въ (устную) прозу, но и было спеціальностью греческихъ "веселыхъ людей", или "глумотворцевъ", т. в. софистовъ-скомороховь, а въ этой области мы встречаемся потомъ съ деленіемъ мимовъ на паідча и о́поде́сен (Plut. qu. conv. VII 8, 4; ср. Reich, Mimus, 1 417 ff.), т. е. въроятно уже съ выделеніемъ изъ паітча этихъ оповіскі, названіе которыхъ было техническимъ терми-

ваться и другія рѣчи, иногда порицавшія или обвинявшія, обыкновенно же восхвалявшія или защищавшія разныхъ миническихъ или эпическихъ героевъ и героинь; такъ могли называться и рѣчи въ похвалу соли, мышей, мухи и т. п. 1). Были ли то шутки, выражавшія собою способ-

номъ и риторики; и можетъ-быть здёсь мы въ праве видеть и другой исходный пунктъ риторическихъ παίγνια. Реально (если не номинально) во всякомъ случав существовали риторическія паітука, и надо думать-еще рапыне Горгія, хотя мы и не знаемъ, каково было (если не таітука) ихъ видовое имя (возможно даже, что его и не было вовсе, ттвы болве, что тауча футорима не имъли особеннаго расчета заниматься этой группой эпидейктическихъ ръчей). Позднъе подобныя ръчи носили название λαλιαί, иправда, не полную и не отчетливую—теорію тоб түс λαλιάς είδους, "особенно полезнаго софисту", находимъ въ π. έπιδ. [Менандра], 83 sqq. В., гдв м. пр. отмъчается, что ΒΤΟ είδος χαίρει τη γλυκύτητι και τη των διηγημάτων άβρότητι, ЧΤΟ δια λαλιάς έξεστιν έγκωμίαζειν καὶ ψέγειν (ἢ ἀποσκώπτοντα ἢ κωμφδεῖν ἐπιχειροῦντα ἢ ψέγοντα). Κρατκαπ λαλιό—ΒЪ такомъ случат называвшаяся προλαλιά—нертако открывала собою έπίδειξιν софиста (нівсколько такихъ προλαλιαί мы имівемъ между сочиненіями Лукіана). Хотя [Менандръ] 86 sq. и видёль отличіе λαλιας оть остальныхъ рёчей не только въ томъ, что λαλια могла имъть любое содержаніе, но и въ томъ, что она не наблюдала или не соблюдала τάξιν οὐδεμίαν ἐκ τέχνης, но различіе ея отъ-извъстной намъ изъ Филострата-μελέτη едва-ли не сводилось лишь къ тому, что λαλιά больше  $\tilde{\epsilon}$ παιζε, нежели  $\tilde{\epsilon}$ σπούδαζεν, а μελέτη больше έσπουδαζε, нежели έπαιζεν, или если έπαιζε, το έπαιζε σπουδή (какъ выражается Ксенофонть, Суг. VI 1, 6), а потому и наши "жайума" могли разрышиться, какъ въ λαλιαί, такъ и въ μελέται,—и это тъмъ болъе, что тъ παίγνια скоро оказались какъ нельзя болье пригодными и для риторической пандейх, и не только въ качествъ учебнаго матеріала, но и въ качествъ педагогическаго пріема.—Еще въ IV в. по P. X. Өемистій (XXVI, 315: противопоставляеть то пакумийда софистовь своему самуду είδος τοῦ λέγειν; cp. π. ΰψ. 3, 2 (ο Γοριία η др.): ἐνθουσιᾶν έαυτοῖς δοχοῦντες οὐ βαχγεύουσιν άλλά παίζουσιν.

1) Κъ παίγνια (какъ потомъ къ μελέται или λαλιαί) можно было бы относить вообще всь рычи, не имывшія торжественнаго (какъ έγχώμια боговъ, героевъ, царей, πόλεων, какъ πανηγυρικοί иди έπιτάφιοι) и дъдового (какъ δημηγορικοί, δικανικοί, πρεσβευτικοί, или συμβουλευτικοί, προτρεπτικοί и т. п.) характера или назначенія.-- Прежде всего, повидимому, παίγνια примкнули къ έγαώμια, и именно къ έγαώμια боговъ или "полубоговъ" (обходя, разумъется, особенно или особливо чтимыхъ, или мъстно чтимыхъ). Тугъ они могли работать заодно съ философіей или наукой, "критиковавшей" (въ общемъ или въ подробностяхъ) минологическія п поэтическія πλάσματα τών προτέρων; τέκθέε, однако, въ трактовании миеологическихъ образовъ примыкали они къ мимамъ и къ сатирическимъ драмамъ (ср. Reich, Mimus, I 239 ff. 541 ff. Dieterich, Pulcinella, 55 ff.), къ комедін (особенно сицилійской), поскольку она сближалась съ булущей ідаротратфбіа, къ впической повзіи, поскольку въ ней (такъ уже Odyss. VIII 266 sqq. или XII 374 sqq.) бываль представлень пародистическій или "реалистически-юмористическій" элементь (ср. Ватрахоционахіа), къ мелической повзін, поскольку она carminis onera lyra sustinuit, какова была (Quint. X 1, 62) поэзія Стесихора.—На такой почві и появляются похвалы Еленъ-Горгія, Исократа, Анаксимена и др., или похвала Бусириду Поликрата, вызвавшая соответственное сочинение Исократа (если, какъ мы знаемъ п изъ разсказа объ "Еленахъ" Стесихора, Plat. Pnaedr. 243 A sq., Елена часто бывала

ность едлиновъ удивительно-легко дёлать тотъ шагъ, который отдёляеть

предметомъ сочувственныхъ или несочувственныхъ изображеній въ поэзіи, то Бусиридъ игралъ видную роль въ сицилійской комедін и въ сатирической драмъ).--Объ одномъ авторъ похвалы Еденъ (для меня не подлежить сомнъню, что о Горгіи) говорить Исократь (въ своей "Елень", 14 sq.), что вмъсто объщаннаго гухфию онъ даль άπολογίαν (ср. Isocr. Βούσιρις, 4 sq.). И въ самомъ дъяв, очень легокъ быль переходъ въ ихъ защиту, а потомъ и въ формъ защитительныхъ или обвинительныхъ рачей отъ ихъ имени (таковы были "Паламедъ" Горгія, "Аїх; и "Одиссей" Антисеена, "Одиссей [Адкидаманта]); мъсто мионческихъ лицъ скоро въ подобныхъ ръчахъ (такъ уже--въ антифонтовыхъ тетралогіяхъ) заняди дица фиктивныя.—Какъ έγχώμιον совершенно вытеснило собою въ области этихъ плідчих фором или рафом, такъ и судебныя речи оттеснили собою рачи похвальныя-и именно потому прежде всего, что, какъ похвальныя ръчи гораздо больше, нежели порицательныя, такъ и судебныя гораздо больше, пежели похвальныя, оказывались пригодными не только "на потвшенье" ихъ составителямъ и "добрымъ людямъ на послушанье", но и "молодымъ молодцамъ на перениманье": склонность и способность къ παίζειν ("игры творить", какъ, повидимому, передается это слово въ знаменитомъ изречении Домостроя) какъ нельзя больще пригодилась софистамъ или риторамъ, когда они взяли на себя подготовление молодыхъ людей къ жизни и дъятельности; и извъстно, какъ прочно утвердились такія -- образцовыя, особенно-же пробныя—судебныя рачи, а за ними и собственно-политическія, или "совъщательныя", въ обиходъ античныхъ риторическихъ школъ, и какъ то пагучώδες перешло на этой почвъ въ τὸ παιδαριῶδες, σχολή—въ схоластику.—Какъ торжественныя гухюция съ боговъ или героевъ перенесены были на "людей" (эту заслугу Исократь, Епад. 8, приписываеть себь; въроятно онъ не правъ, хотя показаніе Аристотеля, rhet. 1368 a, объ энкомія Гипполоха такъ же мало ясно, какъ мало надежно его тодкованіе у Wilamovitz, Hermes XXXV 534 f.), такъ перенесены были на дюдей и έγχώμια-παίγνια, άπολογίαι и хатηγορίαι (вродь апологій Сократа), сдылавщись впрочемь достояніемь уже не публичныхь λόγων, а публицистическихь συγγραμμάτων и перейдя потомъ, вместе съ теми торжественно-произносившимися энкоміями, въ біографическую (также въ автобіографическую, или мемуаристическую), потомъ и въ агіографическую литературу.—'Εγχώμια πόλεων риторическія παίγνια успіли затронуть собою, кажется, лишь постольку, поскольку въ нихъ могь быть представленъ форос, т. е. поскольку восхвалявшаяся πόλις превозносилась на счеть другихъ, съ нею враждовавшихъ или соперничавшихъ. -- Естественно, что датума въ видъ похвалъ (или апологій) мионческихъ динъ были больше реалистичны, чёмъ историчны, и больше теоретичны. чёмъ реалистичны, что они преследовали не историческую, не индивидуальную, а теоретическую и типическую правду: такъ у Горгія похвала Еленъ переходить въ похвалу слову и въ похвалу любви, у Исократа—въ похвалу красотв, и чрезвычайно жарактерно въ этомъ смысле ироническое напоминание Сократа (Plat. Phaedr. 242 В sqq.) о томъ, что 'Ерωє, за и противъ котораго говорятся рѣчи, ессть сынъ Афродиты и богъ (какъ и вообще, конечно, болъе чъмъ характерны для исторіи πхітуч Т έρωτικοί и все что къ нимъ относится въ "Фэдрв" и въ "Пирв" Платона). Такъ похвалы богамъ или героямъ, олицетворявшимъ ту или другую добродетель, то или иное качество, могли переходить въ похвалы этимъ добродътелямъ или качествамъ, и жајуча сближались т. о. съ этическими разсужденіями или поученіями (έγει δὲ χδινόν είδος δ έπαινος καί αί συμβουλαί, Arist. rhet. 1367 b), при чемъ конечно, раздичіе между ними великое или высокое отъ сившного или низкаго-Иліаду отъ Войны

могло быть только относительнымъ, затрогивая собою иногда отдъльно форму и отдъльно содержаніе; ср., напр., упомянутыя выше, стр. 50 съ прим. 2, ръчи Гиппія и Продика и примкнувшую къ нимъ "діатрибу", съ ея склонностью къ персонификаціи отвлеченныхъ понятій (Norden, А. К. 129 ff.); что содержаніе было не только субъективнымъ, но и измънчивымъ критеріемъ τοῦ σεμνύεσθαι и τοῦ σκώπτειν, τοῦ σπουδάζειν и той παίζειν, ясно видно, напр., изъ того, что еще Исократь, Х, 8, приравниваль къ ваоратоποιία: рвчи (киниковъ), доказывавшія, что жизнь нищихъ и изгнанниковъ завиднъе жизни прочихъ людей. Все расширяя сферу своего въдънія (т. е. "игротворенія"), то играя содержаніемъ, то формой, то забавляясь ихъ взаимнымъ несоотв'єтствіемъ, риторическія παίγνια не только стали дізлать изъ всізхъ рішительно πράγματα ύποθέτεις своихъ похвадъ (или порицаній), но даже стали предпочитать ύποθέσεις возможно-болье άδόξους,—потому что на такихъ ύποθέσεις наиболье выгоднымъ для ораторовъ, наиболье занятнымъ для слушателей-и наиболье поучительнымъ для учениковъ образомъ могла заявить себя способность τὰ σμικρά μεγάλα ποιείν, или τοῖς μικροῖς μέγεθος περιθείναι. Ужо во времена Платона и Исократа предметами похвальныхъ словъ оказывались и мыши. н соль, н үύτραι, н ψήφοι, н βομβυλιοί (Cp. Isocr. X 12. Plat. Conv. 177 C. Arist. rhet. 1401 a sq. Alex. III p. 3 Sp.). Особенно прославился тогда какъ составитель "парадоксальныхъ" энкоміевъ Поликратъ, которому принадлежали энкоміи и єїς τοὺς μὖς, μ εἰς χύτρας μ ψήφους, κακъ μ похвада Бусириду (cp. Philod. I 216 Sdh.) и Обвиненіе Сократа (см. Blass, А. В. П. 367 ff.). Какъ узнаемъ изъ Рито рики Аристотеля 1. с., Поликрать утверждаль спообагом втуак ийм ссылаясь, м. пр., Ηλ ΤΟ, ΥΤΟ Ηλ3ΒλΗίθ πασών τιμιωτάτης τελετής-μυστήρια ΠΡΟΗΟΧΟΙΗΤЬ ΟΤЬ μὖς (ΠΡΗ чемъ, быть можетъ, имълось въ виду представление не о мышахъ какъ "хтоническихъ демонахъ", Gruppe, Gr. Myth. 803, а о превращении въ мышей, какъ и въ змъй, погребенныхъ, ср. указанную у Gruppe 1. с. литературу), и на то, что мыши помогли въ войнъ перегрызя вражескія тетивы (это быль сказочный мотивъ-ср. Herod. II 141,—особенно часто примънявшійся къ сµічвої Троады, съ ея культомъ той Zμινθέως 'Απόλλωνος: Strab. 605, со ссылкой, м. пр., на Каллина. Schol. AD ad II, I 39; ср. Gruppe, Gr. M. 301); такъ и восхвалявшій собаку (киникъ?) вспоминаль, Аристотелю, и небесную Собаку, и Пана. Быть-можеть эти похвалы животнымъ первыхъ порахъ играли такую же роль въ исторіи перехода отъ миеа, сказки, эпоса (ср. басню о мышкъ, Arist. Vesp. 1181 sqq., и Батрахоміомахію) къ наукъ, какую-мы видъли-играли παίγνια, восхвалявшія или порицавшія миническихъ или эпическихъ героевъ; следуетъ иметь въ виду и то, что едлины тоже пережили эпоху тотемизма (какъ и вообще фетишизма), что даже и тогда, когда они научились считать человъка царемъ природы, пропасть между ними и животными (а также растеніями) имъ долго не казалось болье глубокой, чъмъ пропасть между ними и "варварами" (особенно поучительны въ этомъ отношеніи διαλέξεις софиста П в. по Р. Х. Максима тирскаго). Позднія риторическія руководства предполагають уже какъ особый родь энкоміевъ энкомін животныхъ, какъ и растеній (Hermog. prog. 13 sq. W. [Dion.] rhet. 6. Men. 31 В.). Возможно, что не безъ взаимной связы развивались эти энкоміи и сочиненія περί ζώων (αί περί τὰ ζῷα ίστορίαι) η περί φυτῶν.--Μω знаемъ изъ Платона, что άλες удостоились спеціальной похвалы  $\pi p \hat{o}_{\varsigma}$   $\hat{\omega} \phi \hat{\epsilon} \lambda \epsilon i \alpha v$ , и возможно, что съ этой же точки зрънія оказадся не только "дороже" прекраснаго (напр., Фидіевой Аенны), но и прекраснымъ "печной горшокъ, въ которомъ варится пища"; по крайней мъръ, уотра (какъ у Хепорь. Мет. Ш 8, 6-хофичос хопрофорос) играетъ видную родь именно въ разсуждении о мышей и лягушект, трагедію отъ сатирической драмы или отъ комедій? Или эти таї ума произносились въ серьезъ, — только въ нихъ формальное значеніе річи преумеличивалось — доводилось до абсурда — въ ущербъ ея реальной или идейной стороні, и названіе таї ума было имъ дано въ отличіе отъ річей серьезныхъ не по своей лишь техникт, а и по содержанію (или по назначенію)? Или терминъ таї ума имъетъ значеніе не шутки, не игрушки, не игры (мыслями и словами), а педагогическаго прієма, и въ этихъ таї ума слідуетъ видіть риторическія упражнення школьнаго характера? На каждый изъ этихъ вопросовъ былъ данъ утвердительный отвіть!); и возможно, что вірны всіт эти отвіты. Еллинская склонность радоваться разрішенію важнаго, серьезнаго въ веселое, забавное, еллинская способность наслаждаться красотою річи и помимо ея прямого назначенія, наслаждаться игрой словами и мыслями не могла не искать себів выраженія и въ краснорічій (какъ она нашла

хаλόν по отношению къ γρήσιμον и ωφέλιμον въ діалогів Нірр. maj. 288 D sqq. Не невозможно, впрочемъ, и то что, уύτρα или уύτρα: (ее или ихъ восхвалялъ Поликратъ, по Александру l. с., правда, наряду съ фідол) чрезъ посредство учтрібеє (ср. Athen. XI 464 b с ο γυτρίδες 'Ροδιακαί) сближались съ βομβυλιοί (cp. Athen. X1 784 d-ο βομβυλιός, θηρίκλειον Робіджов, восхвадявшемся на счеть фіалы, поскольку дёло касалось его ідба;, т. е., проще говоря, τρόπου πόσεως, повидимому и έν τοῖς Προτρεπτικοῖς Антисеена, ср. Poll. X 68; подобныя темы разрабатывались еще у Критія, fr. 6. 33 sq. Diels). Какъ бы то ни было, нътъ необходимости предполагать, что Исократь имъль въ виду одно лицо, одного автора, когда говоридъ о "принимавшихся хвадить τούς βομβυλιους καί τούς αλας каї та тогадта"; тімъ меньше надобности спорить (литература вопроса указана у Миенscher, Rb., M., LIV 254 ff.). быль-ли то Поликрать, или Антисоень, или Алкидаманть; и Платонъ, упомянувъ о похвалъ соли, продолжаетъ: καὶ ἄλλα τοιαῦτα συγνὰ ἴδοις ἄν έγχεχωμιστμένα,....Діону Хрисостому принадлежали похвалы комара и попугая, и приписывалась похвала волось, которой Синезій противопоставиль потомь похвалу пльmu; Лукіанъ, чтобы превзойти авторовъ похвалъ முறை и комара, написалъ изящную похвалу мухи, συίας, а также защитительную річь, произнесенную Сигмою въ ея процессь съ Тау предъ судомъ семи гласныхъ ( $\lambda$ іж $\eta$  фωνηέντων). Ср. также похвалу числу сто и смоковницъ-[Jul.] ер. 27.-Въ общемъ, въ риторическихъ жајума (поскольку они не разрфшались въ этическіе или научные трактаты, въ памфлеты, сатиры и т. п.) все больше выдвигался-особению на почва широкаго примъненія ихъ въ школьной практикъ-влементь τοῦ σπουδάζειν περί τὰ παίγνια, какъ выражается Синезій, Dio p. 316; όπόσα ούχ ύπερ μετάλων έσπούδασται τῷ Δίωνι—robophtto Φημοστρατο, v. s. I 7, 1—μή μιαρά ήγωμεθα άλλά σοφιστικά, σοφιστού γάρ το καί ύπερ τοιούτων σπουδάζειν; ού πάντως καί τεθαυμαπότες την γύτραν η τάς ψίφους επαινοδμεν-πουμαπь Απεκοαπαρь, - άλλα γυμνάζοντες έαυτούς πιθανοίς τισί λόγοις. -- Cp. также предполовіе Фронтона къ ero laudes fumi et pulveris, p. 211.

<sup>1)</sup> Cp. Blass, A. B. 12 62 ff. 249. II 372. Maass, Hermes, XXII, .575 f. Norden, De Minucii Fel. aetate, 26 sq. Gercke Hermes, XXXII, 355 f. Tiele, ib. XXXVI, 229 f. 242 f. Б. Ф. Бурзи, Школьный вопросъ въ др. Греціи, 29 сл.

себв выражение въ поэзів). Такъ могли появиться эти таї тука, -- рвчи расчитанныя на удовлетвореніе не возвышенныхъ, однако же и не низменныхъ-и столь-же законныхъ, какъ возвышенные,-интересовъ слушателей, ръчи, предлагавшія имъ отдыхъ, не требовавшія отъ нихъ напряжненія. Но тімь больше напряженія (т. е. тімь большей виртуозности) могли эти таї ума требовать отъ самого оратора — для него они могли становиться уже не «забавами» (παιδιαί), а «заботами» (μελέται). Зато темь пригоднее оказывались эти παίγνια въ качестве педагоги. ческаго пріема, въ качеств' средства риторической παιδείας, риторическаго обученія, риторической гимнастики ума, γυμνασίας τῆς ψυγῆς, выраженію Исократа<sup>1</sup>). А краснорѣчіе было искусствомъ особенно требовавшимъ этой формальной выучки, -- какъ съ другой стороны, оно требовало, конечно, и реальныхъ изученій. Такимъ тіснымъ и близкимъ было въ едлинской словесности соотношение между содержаниемъ и формой, такой важной и видной стала въ еллинской жизни роль краснорвчія, что раторика сдвлалась даже у еллиновъ не только главнымъ предметомъ, но и господствующимъ методомъ образованія, вакъ раньше этимъ предметомъ и методомъ служила эпическая поэзія.

Какъ у Гомера поютъ былины Ахиллей съ Патроколомъ<sup>2</sup>), а рядомъ выступаетъ сословіе былинныхъ півновъ или рапсодовъ, — такъ и річи произносятся царями, оерситами, Оемистокломъ, Перикломъ, демагогами, полководцами<sup>3</sup>), обвинителями, обвиняемыми, но рядомъ съ

<sup>1)</sup> Isocr. XV 266. Cp. Crit. fr. 21 D.: ό πρώτος εἰπών οὐχ ἀγυμνάστφ φρενί.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II. IX 186 sqq. Cp. Pöhlmann, Aus Altertum u. Gegenwart, 60 ff. (къ указаннымъ здѣсь анадогіямъ слѣдуеть присоединить Эдду, Беовульфа 2105 sqq., также былины о Добрынѣ на свадьбѣ жены).—II. III 54, Гекторъ Александру: οὐχ ἄν τοι χραίσμη χίθαρις (какъ мастерами играть въ гусли яровчаты являются—наряду съ Садкомъ—Ставръ, Соловей Будимировичъ, Чурило Пленковичъ).

<sup>3)</sup> Историки греческіе распространяють обыкновенно свою αΐρεσιν καὶ μελέτην кромѣ демегорій и посольскихъ рѣчей и на τὰς παρακλήσεις (Polyb. XII 25 а), на παραννέσεις стратеговь передъ битвой (особенно характерно показаніе Фукидида V 69); военные писатели говорили потомъ, что военачальникомъ можеть быть лишь ίκανδς λέγειν (ср. Dehner, Hadriani reliquiae 1, 10). Это были λόγοι πολιτικοί, котя конечно больше προτρεπτικοί, нежели συμβουλευτικοί: вѣдь войско было, въ основѣ своей, πολιτών τι πλῆθος (ср. плъкъ, folc, populus) и потому могло разсматриваться (какъ въ Иліадѣ) какъ вѣче (только не οἴκοι, в ἐπὶ στρατιᾶς),—какъ и вообще могла получиться ἀγορὰ (не τέλειος) и внѣ обычныхъ формальностей (ср. Од. II 28 sqq.), на которой тоже произносились политическія рѣчи; въ высшей степени характеренъ и для исторіи этого вида политическаго краснорѣчія, и для исторіи краснорѣчія вообще разсказъ Аемнея (Посейдонія) объ Аонніонѣ (211 е sqq.).

ораторами не-профессіональными выступаеть потомь и сословіе (или нѣчто вродѣ сословія) ораторовь, представителей эпидейктическаго краснорѣчія, получающихъ—знакомое уже намъ—названіе софистовъ¹). По-

<sup>1)</sup> Названіе софістаї (ср. выше стр. 42 сл.)—отчасти на почві спеціализацін понятія сторія—сдівлалось спеціальнымь обозначеніемь представителей мудрости въ соединеніи съ краснорічіємъ, или краснорічія въ соединеніи съ мудростью и какъ таковое сохранилось нерушимо (ср. Phiod. pass. и упоминанія объ отдільныхъ "софистахъ" І в. до Р. Х. у Страбона, 614. 625. 630) до времени "второй софистики" (которую в'ядь и Филострать, давшій ей это ими, сближаеть съ "древнен" софистикой). Наряду поэтами (въ томъ числъ и драматическими) или исполнителями ихъ произведеній, и наряду съ музыкантами, аодетами, скоморохами, ближайшимъ-же образомъ примыкая къ рапсодамъ, заслоняя, сменяя ихъ, выступали со своими λόγο:, со своими нногда "тератодогіан или періттодогіан, подобимин тайс вопристопоніанс" (Isocr. X 7. XV 119 Plut. Soph. 234 С sqq.; ср. Apist. polit. 1341 а) и софисты; именно какъ искус-ΟΤΒΟ περί τε τὰς επιδείξεις, οἵας αὐτοὶ ποιοῦνται, χαὶ τὰς των λόγων διαθέσεις, οἵων αὐτοὶ γράфонобу та кай сухбий соногу, опредълнется софистика у Филодема (I 122; ср. I 50 Sdh.). Софисты рано стади и непосредственно преподавателями мудрости и краснорѣчія, красноречія и мудрости; но, кажется, преподавательская ихъ деятельность-какъ бы ни было велико ея значеніе, и какъ бы ин было широко ея примъненіе-была уже наслоеніемъ, такъ-сказать вторичной формаціей; первичной формаціей, основнымъ мотивому были єπιδείζεις (v. Arnim, Dio v. Pr., 9, подагаеть, напротивъ, что sie sind in erster Linie als Lehrer aufzufassen); преподавателями дъдались софисты въ сущности на томъ же основании, на какомъ лъдались ими опломахи, роздихої, рапсоды, живописны. Какъ ни выдвигается у Платона и особенно у Исократа "охота софистовъ за богатыми юношами", все же и у нихъ эта "продажа фретус" выступаеть на общемъ фонт ввозной наи коробейной (хатукіхує) торгован софистовъ духовной пищею и питьемь, на фонв фореклорияй, распадавшейся на вновихтия и навинатопомияй, причемь предметомъ такой вывозной и ввозной (ех πόλεως είς πόλιν) торговди могли служить ΒΟΟδιμο μουσική ξυνάπασα καὶ γραφική καὶ θαυματοποιική καὶ πολλά έτερα τής ψυχής, τά μέν παραμυθίας, τὰ δὲ καὶ σπουδής γάριν ἀγθέντα και πωλούμενα (Plat. Soph. 224 A sqq.).—Τακъ объяснилось и разъяснилось бы и существование рядомъ съ софистами съ одной стороны риторовъ, съ другой философовъ (или софоі) и рядомъ съ софистикой фсь одной стороны риторики, съ другой философіи (или софія). Границы между этими тремя категоріями не были ни отчетливыми, ни устойчивыми, и он'я обыкновенно и сближадись, и сміншивались не тодько на практиків, но й въ теоріи; въ общемъ разграниченіе ихъ, поскольку удовимы его основанія, сводилось къ тому, что софисты представляля (т. е. имън представлять) собою столько же мудрость, сколько и красноръчіе, риторыкраснорфчіе больше, нежели мудрость, и философы-мудрость больше, нежели краснорфчіс, Именно сознаніє, что не возможно ц'яльное сочетаніє, безъ ущерба для той или другой отороны, между мудростью и красноречіемь, что отношенія между ними могуть быть скорее обратно, нежели прямо пропорціональными, что мудрость не можеть, а краснорѣчіе не должно быть предметомъ техума, -- побуждало философовъ противопоставлять себя софистамъ, которые εκ των τεχνών έκπηδωσιν είς την φιλοσοφίαν (Plat. Resp. 495 A sqq.), и доходить даже до отрицанія, заодно съ софистивой, и риторики (какъ τέχνης); съ этой точки ΒΡΈΗΙΑ Η ΠΟΤΟΜΈ COΦΗCΤΙΚΆ ΡΗCOΒΑΙΙΑCЬ ΚΑΙΚΈ συνθετόν τι καί μικτον έν μέσφ άλαζονείας жαι φιλοσοφίας πλαζόμενον (Luc. Fugit, 10), Названіемь ρήτορες обозначались обыкновенно

добно пъвцамъ, подобно врачамъ, художнивамъ, ремесленникамъ, софисты дълятся на корпораціи, группирующіяся вовругъ отдъльныхъ представителей софистическаго искусства,—на «школы» составляющіяся изъ учителя и учениковъ 1). И внъшнія, и внутреннія отношенія «сословія» софистовъ

(такъ п въ офиціальномъ языкъ-ср., напр., Ditt. 19. 935. Aeschin. I 35. Din. 1 71) политическіе, также и судебные ораторы (т. е. представители риторики не политической, а софистической, ср. Philod. I 64. 122 Sdh.); риторами звались обыкновенно и преподаватели риторики (какъ грамматиками-преподаватели "грамматики"); само собою разумъется, что и въ той, и въ другой роди неръдко выступади и софисты, какъ нередко переступали они-навсегда или ненадолго-и ту границу, какая, больше на словахъ (и обыкновенно на платоновскихъ словахъ), чёмъ на дёлё, отдёляла ихъ оть философовъ (Діонъ Хрисостоль, Лукіанъ, Максимъ тирскій). Филострать (у. soph. іп.) върно указываеть на относительность нашихъ трехъ категорій, когда говорить, qτο σοριστάς οι παλαιοί επωνομαζον ου μόνον των ρητόρων τους ύπερφα νουντάς τε καὶ λαμπρους, άλλα καὶ τῶν φιλοσόφων τοὺς ξὺν εὐροία έρμηνεύοντας. Κακъ Βъ разделеніи, такъ и въ смешеніи этихъ трехъ категорій весьма важную роль играла, конечно, и борьба отдівльныхъ школь-жакъ внутри, такъ и внъ этихъ категорій.--Попытка Платона разграничить эти категорін и въ его, и въ послідующее время иміла такъ же мало успіха, какъ и попытка принизить званіе софиста; что оно оставалось попрежнему тічтімоч буоих, объ этомъ говорять не только анекдоты о софистахъ, (Philostr. II 31, 1. Eunap. v. Lib. 100 B.), но и офиціальныя надписи, чествующія "софистовъ" (ср. напр., Ditt<sup>2</sup>. 382. 412 sqq. GDI 3815, также надгр. надп. ВСН X 157: Мобестос софитту екс мета των έπτα σοφών μη γεμίσας είχοσι πέντε έτη).

1) Какъ было отмъчено выше (стр. 43 сл., прим.), сословіе (пользуемся этимъ терминомъ за неимъніемъ лучшего) "софистовъ" присоединилось къ другимъ сословіямъ, наследовавшимъ функціи гомеровскихъ деміоерговъ. У Платона софисты часто (ср. Protag. 312 C sq. 328 A. 345 A.) сопоставляются съ ремесленниками, и повидимому (ср. Gorg. 450 В) и сами софисты ничего не имъли противъ такого сопоставленія,—они подчеркивали только, что ихъ τέχνη—не περί χειρουργίας, α περί λόγους. Ho вто различіе было весьма существеннымъ: вѣдь τέγνη περὶ λόγους занималась производствомъ отдельныхъ речей, произносившихся отдельными софистами, речей, существованіе которыхъ длилось лишь пока длилась спібеці (издавая свои річи, софисты, отрого говоря, переставали быть софистами-становились соуграфаіс); такое произволство, естественно, не могло быть кооперативнымъ-по крайней мъръ если говорить о кооперація въ пространств'в (потому что коперація во времени могла найдти себ'я примънение и въ этомъ-индивидуалистическомъ въ своихъ способахъ и результатахъпроизводстве, -- поскольку вырабатывались, становясь традиціонными, или даже шаблонными, извъстные пріемы риторической техники). Поэтому не могло быть рэчи объ организацін софистовъ въ профессіональные союзы, на подобіе ремесленныхъ или торговыхъ корпорацій, или на подобіє корпорацій м'єстныхъ врачей о́со: диносієйовсті (какъ въ Авинахъ, Mich. 685), или ύμνφδων, или των περί τον Διόνυσον τεχνιτών, или үсλωτοποιών, (Athen. 260 b. 613 d sqq.), или на подобіе александрійскаго Мусэя (тексты, сюда относящіеся, указаны у Ziebarth, D. griech. Vereinswesen, 18 ff. 73 ff. 96 ff., и Rhein. Mus, LV 501 ff.). Но съ достаточной степенью въроятности можемъ мы предположить, что, какъ къ отдёльнымъ ремесленникамъ, зодчимъ, ваятелямъ, живописцамъ, музыкантамъ, рапсодамъ, врачамъ, такъ и къ отдёльнымъ софистамъ отдавались въ

были гораздо свободные, нежели въ другихъ профессіяхъ, уже по одному

ученье, и именно съ тъмъ, чтобы потомъ зарабатывать хлыбъ въ качествъ профессіональныхъ софистовъ, иолодые люди, такъ что получались отношенія, знакомыя намъ и изъ цеховаго строя-отношенія мастера (или магистра) и учениковъ; только туть діло обходилось уже безъ той наследственности въ передаче ремесла, о которой упоминаетъ Платонъ, когда сравниваеть софистовъ съ другими деміургами (Prot. 328 a sqq.), и которая долго играла роль, напр., у художниковъ (ср. Guiraud, La main-d'oeuvre industr. d. l'anc. Grèce, 65 s.) ими врачей (Gal. II 280 К.; ср. Herzog, Koische Forsch. 200 ff.). Конечно, число такихъ учениковъ у мастеровъ софистическаго искусства не могло быть значительнымъ, и скоро эти "ученики" растворились въ массъ другогорода учениковъ, искавшихъ у софистовъ не профессіональнаго, а общаго образованія. Въ этой стадін своего развитія школы софистовъ сближались со школами философовъ (какъ и вообще софисты только еще начинали различаться отъ философовъ). Самое живое представление о такихъ школахъ можно получить изъ Облаковъ Аристофана, 92 sqq., гав выволится на сцену софисть Сократь, съ его издития, однимъ изъ посвященныхъ въ таниства, о коихъ ού θέμις πλήν τοῖς μαθηταῖσιν λέγειν, и гдв изображается дале и самый обрядь этого посвящения въ софистическия "мистерии". Конечно, это взображение приурочивается у Аристофана къ Сократу и его школь лишь потому, что Аристофанъ, какъ и тогдашняя (423 г.) театральная публика, не выдъляль Сократа изъ среды софистовъ; въ примвненіи же не къ шкодв Сократа, а къ шкодамъ софистовъ изображение это, въроятно, не витало, подобно Сократу "Облаковъ", въ воздушномъ пространствъ. Недаромъ, надо думать, и у Платона пріемы софистовъ въ отношении учениковъ рисуются при помощи образовъ, взятыхъ изъ порядковъ мистерій (Euthyd. 277 D sq. Theaet. 155 E), и особенно любопытно его сближеніе софистовъ именно съ οί έν τη τελετή των Κορυβάντων (или что то же. Дактиловъ, Куретовъ, ср. Kaibel, Δακτυλοι Ιδαιοι, 1901), сближеніе, которое можеть быть ведено и дальшеесли вспомнить, какъ впоследствіи близки были иные порядки и обряды ремесленныхъ цеховъ къ порядкамъ и обрядамъ мистерій (достаточно ознакомиться съ документомъ 1655 г. о суевърныхъ и нечестивыхъ обрядахъ, исполнявшихся при пріемъ подмастерьевь въ товарищества парижскихъ ремесленниковъ, у Levasseur, Hist. d. classes ouvr. en France II 493 ss.; ср. название пробной работы - misterya, Арх. Ю. 3. Россіи, І 248, а также, конечно, "вольныхъ каменьщиковъ"). Другой вопросъ, разужется, — насколько устойчивой была эта церимоніальная сторона въ бытв софистическихъ школъ: въдь софисты не группировались въ профессіональные союзы, и по самому характеру ихъ производства у нихъ не могло быть и "подмастерьевъ"; зато другіе "молодчики" (какъ зовутся подмастерья въ южнорусскихъ цеховыхъ уставахъ) ої між, которыхъ и Сократь, какъ его обвиняли, совращаль съ пути истиннаго (Plat. Apol. 24 В sqq. Xen. Ap. 19), экстерны, или вольнослушатели, придали школамъ софистовъ совсемъ иной видъ, такъ что "мистеріи", какъ бы ни были он'в раньше представлены въ этихъ "школахъ", теперь во всякомъ случав должны были отойдти въ область преданій. Въ этой посл'ядней области мы д'яйствительно встр'ячаемся съ нимивъ позднихъ разсказахъ о школь Пивагора, Έλληνων ού του άσθενεστάτου σοφιστού, какъ назваль его Геродоть, IV 95 (представленія Геродота о софистахъ вообще очень характерны, ср. I 29 sq. II 49), и подоцият котораго, быть-можеть вывств съ хахоткуут (описательную передачу этого выраженія указываеть Gomperz, Die Apologie d. Heilkunst, 96 f., въ λόγων ου καλών τέχνη, [Hippocr.] π. τέχν. 1), порицаль его современникъ Гераклить (fr. 40. 129 Diels). Возможно также и то, что сообщения о делени учени-

тому, что это сложившееся повже другихъ «сословіе» не было связано никакими арханческими традиціями. Къ тому же то искусство, какое разработывалось въ шволахъ софистовъ, -- краснорвчіе -- было всегла и чвиъ дальше, твиъ все больше становилось необходимымъ для гражданъ. Далеко не всякому гражданину доводилось дълаться художникомъ, рапсодомъ, врачомъ, ремесленикомъ; но почти всякому гражданину если не приходилось, то хотвлось играть роль на ввчв или въ совъть, и многимъ гражданамъ осли но хотълось, то приходилось играть роль (роль Обвиненія или Защиты) въ суді. Но все сложніве и трудніве дълалась и еще одна роль, воторую и приходилось, и хотвлось играть гражданамъ, -- роль въ обществъ: теперь, собираясь на симпосій, «образованные люди бестдовали другь съ другомъ уже своими средствами, не при помощи чужого голоса, голоса флейты, — набивая только цвну на флейтистокъ или на танцовщицъ и арфистокъ, -- и не словами или со словъ поэтовъ, а собственнымъ голосомъ и собственными рѣчами, поочередно высказываясь и выслушивая, взаимно подвергая и подвергаясь испытанію-какимъ кто скажется въ своей річиві, и все заманчивве, вонечно, становилась победа на такого-рода состазаніяхъ, на такихъ άγωνες λόγων<sup>2</sup>). То умственное и эстетическое образованіе, какое

ковъ Пинагора не то на Пинаторени и Пинаторитаї, или встатримої и відитеримої, не то на ακουσματικοί (μπι ακουστικοί) π μαθηματικοί (lambl. v. Pyth. 80 sqq. Hippol. ref. haer. I 2. Porph. v. P. 37. Clem. strom. V 9, 60. Gell. 1 8), смешивали (имен въ виду бытьможеть и 'Ахоύσματα καὶ σύμβολα) два представленія—о профессіональныхъ и не-профессіональных учениках софиста и объ учившихся у него и слушавших его ακροάσεις (Τ. Θ. Ο το περί τα μαθήματα η επιδεικτική, πο κακοσφηκαπίμ Πακτομα, Soph. 224 В). Объ организаціи другихъ досократовскихъ "философскихъ" школъ (Фалесь, едеатовъ, атомистовъ), также какъ и школы Сократа, говоритъ Diels (Philos. Aufeatse E. Zeller gewidmet, 239 ff.), Ho, Kb Comarbhio, He forophyth hettouhere; 3270 hettou ники говорять намъ о томъ, что философскія школы получили довольно опредвленную организацію если не со времени Сократа или Платона, то со времени Аристотеля или Өеофраста (ср. Wilamowitz, Antigonos v. Kar. 263 ff. Usener, Preues. Jahrbb. LIII 1 ff. Ziebarth, Gr. Ver., 69 ff.). Вывств съ твыть все больше видоизывнялась и организація школъ софистовь, которая не могла не расходиться съ организаціей школь философскихъ-уже потому, что въ школахъ софистовъ центръ тяжести лежалъ въ области красноръчія, а въ школахъ философовъ- въ области мудрости; въ школахъ софистовъ должно было преобладать обученіе, въ школахъ философовъ-изученіе; первыя организуются поэтому какъ учебныя заведенія, вторыя-какъ ученыя общества.

<sup>&#</sup>x27;) Plat. Protag. 347 C sqq.—Cp. Leg. 671 C (τάξιν καὶ τὸ κατὰ μέρος σιγής καὶ λόγου καὶ πόσεως καὶ μούσης ὑπομένειν).

<sup>2)</sup> Состязательнымъ рачамъ или состязаніямъ въ рачахъ издавна, какъ мы внаемъ (ср. стр. 33, пр. 2), обезпечено было масто на суда, но также и на вача вли

могия давать существовавшія тогда государственныя вив частныя учи-

ΕΊ COBETE (CD. πρίσιν τῶν λεγόντων ἐν τεῖ βουλῆι, Ditt. 9 495)—τακτ чτο πησημα πομπτηческое, н судебное краснорвчіе обозначалось, въ отличіе отъ эпидейктическаго, или панегиρηψοςκατο, κακъ αγοημοτηψοςκου, πεκ κακъ κραςμορήψε επί των άληθινών άγωνων (cp. выше стр. 41, првм.), хотя фотос рядомъ съ спасос (έγκωμιον), какъ αποτροπή рядомъ съ протропі и апологіа рядомъ съ катугова, въ теоріякъ риторики утвердился уже со временъ Анаксименъ (rhet. ad. Al. 3. 35) и Аристотеля (rhet. I 3). Постепенно эти άγωνες, или αμιλαι λόγων нашин себв мвсто и на пирахъ, но также, въроятно, и вездь, гий собиранись кадой катавой кай пентивеоретон, -- въ "поскакъ", въ палостракъ или баняхъ (ср. Arist. Nub. 1052), въ разныхъ чохдог или ήμικοκλια, и больше всего, разумъстся, въ скроитория софистовъ: видное мъсто отводилось имъ и въ произвеленіяхъ художественной дитературы; ср., напр., пренія о монархіи, демархів и одигархіи у Геродота (III 80 sqq.), о монархів-тиранняд'я в демократіи-охлократіи, о созерцательной и дъятельной жизни, о копьъ и лукъ и др. у Эврипида (Suppl. 403 sqq. Ant. fr. 183 sqq. Nº. Here. 155 sqq. 1255 sqq.; cp. Nestle, Euripides, 35 ff.), также агонъ Λόγων Аглейоо в 'Абіхоо у Аристофана (Nub. 889 sqq.; ср. Eccl. 728 sqq.). Нівть сомнівнія. что своимъ вившнимъ успъхомъ, какъ и своими формальными (т. е. техническими) успедами, λόγοι αντικείμενοι αλλήλοις чрезвычайно много обязаны были софистамъ; едва ли следуеть однако все сводеть здесь къ софистическимъ вліяніямъ: софисты и здесь явилсь столько же возбудителями, сколько выразителями тогдашнихъ движеній въ области хоток'а, т. е. мысли и слова. Агонистическое начало было однимъ изъ основныхъ принциповъ греческой культуры, и было естественно, что состязанія річами такъ же примкнули къ пирамъ, какъ въ свое время состязанія поэтовъ или состязанія въ поэзін (ним въ разгалыванія загалокъ) примкнули къ народнымъ праздникамъ (cp. Rohde, Kl. Schr. I 41 ff. 103 f. Ohlert, Rätsel u. Gesellschaftsspiele d. Gr., 5 ff.; было естественно, что въ эпоху усиленной переоцинки цинностей (Thuc. 111 82, 4), на почев исконной склонности единского ума (и языка) къ дихотомін (ср. хотя-бы Minn. 7 Β.: δοσηλεγέων δὲ πολιτέων άλλος τίς σε κακώς. άλλος άμεινον έρει), Βυβοτά σε развитіемъ красноречія, развились и атому догом. О живомъ интересв къ діссої догої. Η περί άγαθώ και κακώ. Η περί καλώ και αίσγρώ, Η περί δικαίω και άδικω, Η περί άλαθείας και φεόδεος, Η Ο ΒΟΉΧ ΒΟΟΘЩΘ πράγματα ΗΝΗ ονόματα-Κάκ ΗΕΛΙΙЯ ЯСНВО ГОВОРИТЬ НАМЪвое еще загадочное (ср. Bergk, Fünf Abhandlungen, 117 ff. Rohde, Kl. Schr. I 327 ff. Trieber, Herm, XXVII 210 ff. Bypou, IIIK. BOID., 25 CI.)—COUNTENIE (GLITE MOMETTE HE сотуровния, а опонущия, повидимому начала IV в. (быть-можеть въ последнихъ своихъ отделахъ пользовавшееся діалогами Платона, особенно "Протагоромъ"?), со временъ Отефана изв'ястное подъ-не подвежащимъ уже изм'янению-названиемъ Διαλέξεις. "Δισσοί λόγοι втого сочиненія, —кажется, еще больше, нежели горгіевы φιλοσόφων λόγων αμιλλαι (οτο ящія у Горгія, Hel. 13, наряду съ οί των μετεωρολόγων λόγοι и съ οί αναγααίοι δια λόγων άγωνες),—шибють въ виду хата βραχύ διαλέγεσθαι. И надо душать, что вив суда (а также вив риторической школы) субучес хотому обыкновенно если не замвиялись, то сменялись діалектическими диспутами наи беседами-еть той мере, въ какой изхродогія переходня въ врахидогія (ср. Plat. Prot. 335 В sq.), монологь—въ діалогь; діалект тическіе диспуты, въ свою очередь, переходили въ еристическіе-поскольку заявляла себя фідочения не ради выясненія вопроса, а по отношенію къ собеседнику (Plat. Gorg. 457 Е), забота собесъдниковъ не о предметь спора, в о себь, — δπως α αὐτοὶ ἔθεντο, ταύτα δόξει τοῖς παρούσιν (Phaed. 91 A). Поэтому риторика развивалась рука объ руку съ діалентикой (и эристикой). Опытными въ той и другой (и третьей) рисуются у Плалища—училища для дътскаго и отроческаго возрастовъ, —оказывалось уже не достаточнымъ для того, чтобы постоять за себя и въ обществъ, и въ судъ и на въчъ 1). Высшаго общаго образованія приходилось искать

тона или у Ксенофонта софисты—но также и Сократь (ср. Hirzel, Dialog I 69 ff.), а Аристотель въ началъ своей Риторики говорить, что ή ήητορική έστιν ἀντίστροφος τῷ διαλεκτικῷ, и что πάντες τρόπον τινὰ μετέχουσιν ἀμφοῖν πάντες γὰρ μέχρι τινὸς καὶ ἐξετάζειν καὶ ὑπέχειν λόγον καὶ ἀπολογεῖσθαι καὶ κατηγορεῖν ἐγχειροῦσιν.—Своеобразнымъ продуктомъ соединенія риторики съ діалектикой были διατριβαί и διαλέξεις (поздиве—όμιλίαι)—рѣчи, представлявшія собою или заключавшія въ себв диспуты или диспутаціи (о восходившихъ къ сократовцамъ и софистамъ начальныхъ моментахь развитія этого типа рѣчей—"діалоговъ въ формѣ декламацій"—ср. Norden, А. К. 129 f.).

1) Показанія источниковъ (въ томъ числів и археологическихъ) о вившией и внутренней организаціи образованія у едлиновъ, особенно до выступленія на этомъ поприщѣ софистовъ, не отличаются отчетливостью, и еще менѣе, конечно, отчетливы разъясненія и обобщенія этихъ показаній въ новой научной литератур'в (ср. Grasberger, Erziehung u. Unterricht im kl. Alt. I-III, 1864-81. Girard, L'éducation athénienne au V et au IV s. av. J.-С., 1891). Быть-можеть освъщенія этимъ показаніямъ источниковъ слъдуетъ искать въ-опиравшихся, конечно, и на практику-разсужденіяхъ и опредъленіяхъ Законовъ Платона (особ. кн. II), столько-же поучительныхъ своими теоретическими несовершенствами, сколько и совершенствами. У Платона-какъ обыкновенно и у другихъ (раннихъ и позднихъ) писателей — παιδεία въ основномъ своемъ содержаніи распадается на томмастіх и моозіх і. Оба эти искусства имели и практическое назначение (одно-содъйствовать сокрушению враговъ, другое-умилестивленію боговъ); но прежде всего они коренились въ потребности людей -- особенно молодыхъ людей, но не только молодыхъ людей, -- не зная до поры до времени или забывъ на время тяготы жизни, двигаться и звучать, съ соблюденіемъ ритма или гармонія (ср. выше стр. 16),-двигаться и звучать, конечно, въ обществъ себъ подобныхъ. Было ,естественно, что для этихъ движеній и звучаній граждане соединялись въ группы-и прежде всего въ группы по возрасту. Такъ и въ праздничныхъ гимническихъ агонахъ обыкновенно выступали отлѣдьно ἄνδρες и  $\pi \alpha i \delta \epsilon \epsilon$ , έφηβοι, νέοι, или παίδες, ένοι έφηβοι, νεανίσχοι, ΗΠΗ παίδες (οί νεώτεροι Η οί πρεσβύτεροι' Η άγένειοι, ΗΠΗ έφηβοι νεώτεροι, μέσοι, πρεσβύτεροι, ΕΠΗ παίδες της πρώτης, δευτέρας, τρίτης ήλικίας Η Τ. Π. (Cp. Ditt\*. 668 sqq. Mich. 880 ss.); такъ же по возрастамъ составлялись и праздничные хоры (иногда принимавшіе участіе и въ агонахъ). Само собою разумівется, что среди άνδρες (въроятно и среди νέοι; γέροντες, которые иногда въ этой связи ставятся въ надписяхъ рядомъ съ об чеос—ср. Ziebarth, Gr. Ver. 114 ff.,—въроятно то же, что преоботерог јасосской надписи, Mich. 469, т. е. или безъ чеог, или виъстъ съ чеог представляють собою категорію ачореє) только поддерживалось, а среди пайоєє или έφηβοι-насаждалось гимнастическое образованіе; для этихъ цёлей и служили ближайпимъ образомъ тончаста наряду съ другими имъ подобными учрежденіями (ср. выше стр. 6); въ своихъ учичаста патосс или ефебы и обучались (у патострівує, или у опломаха и т. п.) гимнастическому искусству. Соответственно этому, обучение мусическому нскусству (у кинариста и т. п.) примкнуло къ уореіа, которая не даромъ отожествияется у Платона (ср. выше, стр. 16 сл.) съ нооский. Гимнастическое обучение организовалось раньше, чъмъ мусическое (которое первоначально имъло въ виду только празднества), такъ что мусическому обучению (когда оно перестало имъть въ

въ другомъ мѣстѣ. Навстрѣчу искавшимъ шли—на самомъ дѣлѣ шли (потому что софисты не любили сидѣть на мѣстѣ)—«школы» софистовъ¹). Практически, но и теорически разработывая эпидейктическое

виду только правдноства) принялось некать собѣ мѣста уже въ торичеста той павои. Когда распространилась письменность, и оприним ея значение, -къ тормостий и россіхή присоединилась γραμματική, или γραμματιστική, т. e. обученіе грамоті, чтенію и письму, — у трациатитіє или трациатобібаскадос (не лишено значенія, что відатадос такъ долго еще сохраняеть значеніе угродідатадос, какъ и дідатадіго-3H84θHiθ γορηγείον, Τ. 6. ΜΈστα, οδ ή παρασκευή τοῦ γοροῦ), ΚΟΤΟΡΟΘ ΒΗΟΟΓΕΙΘΤΒΙΗ также пристранвается обыкновенно въ томмаста. Темъ, что умственное элемен. тарное образованіе примкнуло къ уоргія, опреділилась его дальнійшая постановка, какъ ни различны быле---смотря по времени или по месту---ея частности или подробности. Оттого въ этомъ образованія дітей всегда заинтересованы были не только родители, но и государство, т. е. гражданство, какъ и деленія или группировки гражданства, -- такъ что исторія внішней организаціи образованія была исторіей комбинированія порядковъ или отношеній складывавшихся на почвів этихъ государственныхъ, общественныхъ и частныхъ интересовъ. Оттого образование ставется въ твсную связь съ воспитаніемь-и именно съ воспитаніемь въ сопіальныхъ (а не индивидуальныхъ) добродътеляхъ (αίδώς, σωφροσύνη, εύχοσμία; ср. σωφρονισταί и хоσμηтаї авинскихъ ефебовъ). Оттого такую роль въ образованіи играеть собственная доосіки, т. е. музыка, воспитывающая къ столь необходимымъ въ жизни человеческой —и именно въ сопіальной жизни—εύρυθμία τε καὶ εὐαρμοστία. Оттого уроки κιθαρίσεως давались прежде всего на гимнахъ и пранахъ, прославлявшихъ мёстныхъ героевъ и боговъ (ср. Polyb.\*IV 20 sq.—главы. чрезвычайно поучительныя в для пониманія основнаго характера едлинской школы вообще), и поетическими произведеніями такого же солержанія или характера стали пользоваться потомъ для своихъ пёлей и учителя γραμμάτων (Plat. Prot. 325 D sqq.). Этимъ своимъ зачаткамъ въ сущности всегда оставалось върно-какимъ сложнымъ и пестрымъ ни было, или ни становилось его развитіе—эдементарное образованіе едлиновь (особенно ясно показывають это наши данныя о тоимаска болье позанято времени, ср., напр. Ditt. 722 sqq. Mich. 327. 913). ΡαβΒΗΤίο γραμματικής παιδικής άτελεστέρας ΒΙ γραμματική έντελής (ΕΙΕ ΒΙ έκ φιλολογίας μαθήματα, по выраженію пріенской надписи, Arch. Anz. 1897, 152), не говоря уже о присоединеніи другихъ навідната (вродів "аривметики", "геометрін", "астрономін"), во всякомъ случать не могло еще зайдти сколько-нибудь далеко къ тому времени, когда обнаружили свою силу (и свое значеніе въ общественной жизни) діалектика и риторика.

1) Такія странствующія школы софистовь рисуеть намъ Платонь въ своемъ "Протагорь", 315 A sqq. Протагора сопровождають въ Аенны, кром'в Антинойра мендейца, самаго извъстнаго изъ учениковъ Протагора, ός ἐπὶ τέχνη μανθάνει ώς σοφιστης εσόμενος, и другіе ξένοι, которыхъ онъ уводить за собой изъ каждой πόλις, чрезъ камую проходить, какъ Орфей завораживая голосомъ, въ слѣдъ которому двигаются эти вавороженные. Также и Гиппія окружають его ученики—аенняне καὶ τῶν ξένων πολιταί τε αὐτοῦ καὶ ἀλλοι τινές.—И впослѣдствіи χοροί учениковъ и поклонниковъ сопутствують софистамъ въ ихъ поѣздкахъ на гастроли (ср. анекдоть о софисть, который, высадившись въ Родосъ, наняль въ гавани гребцовъ и додочниковъ, одѣль ихъ такъ, что они могли быть приняты за толпу его учениковъ и поклонниковъ, и торжественно

врасноречіє, софисты сообщави своимъ ученикамъ в знаніе всего, знанія обо всемъ, в умінье пользоваться этими знаніями въ річи (каръ устной, такъ и письменной) или въ беседе. Въ любомъ возрасте и на любой срокъ, условившись только насчеть гонорара, можно было поступить на выучку къ софисту-и вовсе не за темъ, или не съ темъ, чтобъ сделаться профессіональнымъ ораторомъ1). Естественно, что въ школахъ софистовъ все растетъ число такихъ вольнослушателей, что въ угоду имъ софисты учать все больше не scholae, a vitae, что, наряду еъ эпидейктическимъ, они преподають и разработывають и спеціально политическое или судебное красноръчіе<sup>2</sup>). Естественно и то, что понемногу школы софестовъ переходять отъ кочеваго быта къ осъдлому, что ихъ и вившняя, и внутренняя организація пріобретаеть большую устойчивость, что государства (т. е. гражданства) все чаще принимають на государственный (т. е. общегражданскій) счеть уплату гонорара профессорамъ реторики или софистики и такимъ путемъ «націоналивирують» отдельныя школы софистовь, т. е. обращають ихъ въ государственныя школы. Такъ появляются государственные, потомъ муниципальные профессора риторики или софистики<sup>3</sup>). На ихъ обязанность,

вступнить во глант этого фиота въ залъ, гдт должна была нивть итсто его заябыла, Diog. L. IV 58).

<sup>1)</sup> Ср. Plat. Prot. 310 D sqq.—Въ "Облакахъ" Аристофана старикъ Стренсіадъ сначала убіждаеть сына поучиться у софистовъ (ихъ άμφοῖν τοῖν λόγοιν), а потомъ самъ рімпается, помодившись богамъ, учиться у нихъ—ходичь въ φροντιστήριον софиста—и дівается ученикомъ софиста Сократа.

<sup>3)</sup> Характерно, что свои первыя письменныя руководства ими пособія по риторикь, предназначавшіяся, конечно, не для профессіональныхь уже учениковь (ср. Plat. Soph. 232 D: δεδημοσιωμένα που κατσβέβληται γεγραμμένα τῷ βουλουένφ μαθεῖν), софисты (начиная съ Тисія) посвящають именню судебному и политическому краснорачію (ср. Gercke, Hermes, XXXII 341 ff.). Таково было и содержаніе риторикь Анаменмена и Аристотеля. Судебныя рачи вибеть въ виду и писанная на дорійскомъ діалекта тє́уνη, отрывки коей изданы недавно въ The Oxyrhynchus Papyri III, № 410 (pl. IV).

в) Что въ императорскую эпоху многіе профессора риторики или софистики, какъ и "грамматики" (профессора филологіи) и врачи, состояли на жалованьи у городовъ, достаточно засвидётельствовано источниками (ср. разсказъ филострата, v. s. I 21, 4, о томъ, какъ Клазоменцы хотъли переманить къ себё изъ Смярны софиста Скопедіана, особенно же рёчь Либанія "за риторовь" 212 яqц., гдё Либаній жалуется, м. пр., на то, что города не акуратно выплачивають риторамъ ихъ скудную ежегодную сбутаξіч); къ сожалёнію, нётъ свёдёній о томъ, съ какого времени софисты или риторы стали получать (обыкновенно наряду съ гонораромъ отъ учениковъ, можетъ-быть только отъ ξένοι?) жалованье отъ πόλειс. Уже Страбонъ, 181, говорить, что галлы, которыхъ массалія сдёлала филоличнами, софістає ύποδέχονται τοὺ; μὲν ἰδία, τοὺς δὲ πόλεις χοινῆ μισθεύμεναι, χαθάπερ καὶ ἰατρούς. Императоры неоднократно издавали указы о salaria

кромъ преподавания, ложится и произнесение ръчей въ торжественныхъ случаяхъ городской жизни. Такъ прикръпляются къ мъстамъ ихъ службы отдъльные софисты; но осъдаютъ также и вольные, не поступавшие на городское жалованье софисты,—в почти въ каждомъ городъ потомъ вмъются свои ораторы. Въ свободное отъ службы или отъ занятий время софисты совершаютъ, по старой памяти, tournées или поъздки

DETODAMA, per provincias, ex viribus rei publicae; изъ императорской казны, мовидимому, оплачивался 6 хата тру Рюмпу (или 6 ачю) врбую; греческой риторики (О немъ не разъ говорится въ біографіяхъ софистовъ Филострата), потомъ и каседры риторики и четырекъ философскихъ школъ въ Аннахъ. Не устанавливаютъ новыя, а регулирують старыя отношения здякты императоровь объ освобождения отъ всехъ местныхъ службъ или повинностей учащихъ или лечащихъ èv тұ ібіс патрібі (или въ Риме-общемъ топерь для всёхъ отечестве) врачей, софистовъ, или риторовъ и грамматиковъ, -- причемъ. однако, по грамота Антонина Благочестиваго, писанной τῷ κοινῷ τῆς 'Ασίας, но им'євшей силу и для всего міра, эту атёлека (или алекторучака) могли им'ять въ болькихъ городахъ (интрополец тшу евише 5 софистовъ, въ среднихъ цимвашихъ сторес διχών, τ. e. conventus iuridicos)---не свыше 4-хъ, въ меньшихъ---не свыше 3-хъ; всключенія изъ этихъ правиль моглы діяльться только въ пользу των άγαν έπιστημόνων (Dig. XXVII 1, 6; ср. Ditt. 414). Избраніе на такія штатныя каседры софистики (ср. 6 скі тис кайборас софистис ав. надп. III в., Ditt. 382), кром'в, конечно, вицераторскихъ каеедръ, принадлежало мъстнымъ совътамъ (назначавшимъ иногда пробныя лекціи или диспуты),-поскольку это право не отнималось или не ограничивалось императорами, особенно въ лица ихъ нам'ястняковъ (Юліанъ-такъ какъ онъ не можеть singulis civitatibus adesse ipse-предоставляеть избраніе профессоровь куріаламь, но оставляеть за собою утверждение ихъ въ должностяхъ, ut altiore honore studiis civitatum ассеdant, Cod. Theud. XIII 3, 5). Советамъ же (въ Аеннахъ-совету её 'Ареюо патоо) принадлежало и наблюденіе за школами софистовъ. Все съ большей опредъленностью выступающіе передъ нами у позднихъ висателей порядки и обычан школъ софистовъ (такъ сходные со средневъковыми), - напр., что касается быта учениковъ (опростугні, какъ зовутся они Cla III 774 a), ихъ отношеній между собою и къ учителямъ, -- примыкають къ темъ порядкамъ и обычаямъ, съ какими эти шкоды начинали свою исторію (ср. выше стр. 70, пр. 2).—Объ "университеть", какъ и о собственно правительственной организаціи высшаго образованія, можеть идти річь разві вь приміненіи къ учрежденной въ 425 г. констентинопольской изколь (Cod. Th. XIV 9, 3, XV 1, 5, VI 21, 1); до техъ поръ существовали только оплачиваемыя и регламентируемыя правительствоиъ школы отдальныхъ профессоровъ (των έπαγγελλομένων, ср. Arist. Eth. Nic. 1180 В. Souh. el. 172 A) софистики, или риторики, какъ и грамматики или медицини. Ср. C. O. Mueller, Quam curam respublica apud Graecos et Romanos litteris doctrinisque colendis et promovendis impenderit (1837). Weber, Comm. de academia literaria Atheniensium (1858). Hertsberg, Gesch. Griechenlands unter d. Herrschaft d. Römer, III (1875).—Въ Еретрів во П—1 в., какъ по приглашенію одного гимнасіарха о́μηριχός φιλόλογος, τακъ πο πρηγιαμιθιίο другого-- ρήτωρ τε καὶ όπλομάγος έσγολαζον έν τῷ γυμνασίφ τοῖς τε παιοίν και ἐφήβοις και τοῖς άλλοις τοῖς βουλομένοις τὴν ἀπὸ τῶν τοιούτων ἐφελίαν ἐπιδέувова: (Ditt. 935); съ конца II в. до Р. Х. авинскіе ефебы атобитой тоб косиптов έσγόλαζον τοῖς φιλοσόφοις (CIA II 467 sqq.).

на гастроли: одни, надъясь на себя или на славу свою, стремятся въ тв города, которые умъли тонко цвнить таланть, другіе довольствуются городами, которые не такъ ужъ много понимали и въ λόγος в, и въ λόγοι, но твмъ быть можетъ горячве принимали почтившихъ ихъ своитъ посъщеніемъ ораторовъ; одни стремятся на празднества въ Олимпію или на Исемъ, другимъ приходится довольствоваться болве скромными, ивстными празднествами. Толпа, предпочитающая атлетовъ декламирующему свои «музы» Геродоту, все ръдветъ, и, въ той же мърв, все расширяется кругъ любителей и подлинныхъ или лишь кажущихся принителей λόγος a.).

Такъ, постепенно все больше позицій въ еллинской культурной жизни занимало врасноръчіе и все прочнёе устраивалось на занятыхъ повиціяхъ. Утвердившись рядомъ съ поэзіей, оно стало рішительно перетягивать на свою сторону лежавшую раньше на поэзіи обязанность и услаждать, и назидать; оно бралось руководить не только просвъщеніемъ народнымъ, но и политикой, судомъ. Великой силой стало красноръчіе; но эта сила такъ же легко могла направиться на эло, какъ и на благо, или даже могла, направившись на благо, оказаться направившейся на вло. Теорія Платона<sup>2</sup>) не объясняеть, но быть-можеть лучше всякихъ объясненій даеть понять намъ сущность связанной съ красноръчіемъ опасности. По этой не то минической, не то мистической устами не знающаго истины оратора, какъ и поэта, въщаетъ истина, но только тогда, когда, охваченный восторгомъ, онъ перестаетъ владъть своимъ разсудкомъ, уходитъ изъ подъ власти ума и отдается во власть ниспосылаемаго свыше «безумія». -- безумія передъ нечтожны и излишни и мудрость, и искусство человъка. Но люди могутъ ни ожидать, ни сделать, чтобы это «безуміе» нисходило вечно,

<sup>1)</sup> Ср. Lucian. Herod. 8: ої та ай пачуторіотай ой вырфатийня бухоє, аддутай и даддого філовационеє, ем парерую оі поддої том Нроботом тів ециано, адда рутором та илі воутрафем най вофістом оі бохінфататеї. Наиболіве карактерныя свидітельства о позднихь софистахь о видной и почетной роли, какую они (или многіе изъ нихъ) играли въ городской жизни, и какъ ораторы, и какъ профессора, къ которымъ—въ мізру, конечно, ихъ извістности—стекались изъ разныхъ містъ ученики, о пышной, но и сустной обстановкі "представленій" містныхъ и пріївзжихъ софистовь, о живівшемъ интересів къ втимъ епідеїєєє все боліве широкой публики и т. п.—сопоставлены у Rohde, Gr. R.2 329 ff.; ср. также Hatch, Griechentum u. Christentum, 66 ff. Sievers, Libanios, 23 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эта теорія, такъ же, какъ и теорія о происхожденіи искусства (о которой мы говорили выше, стр. 16 сл.), не столько выставляется, сколько подразум'явается въразныхъ м'єстахъ разныхъ діалоговъ Платона.

нисходило всегда, когда окажется то нужнымъ для ихъ расчетовъ<sup>1</sup>). Имъ приходится самимъ заботиться о томъ, чтобы всегда имъть въ своемъ распоряжении тъ блага, какія имъ иногда сообщають боги, дарующіе имъ «безуміе». Средствъ къ тому, чтобы имъть тъ блага, въ себъ не заключаетъ ихъ природа; имъ приходится изыскивать тъ средства, изощряя свои природныя способности. Такъ красноръчіе становится уже не дъломъ судьбы, но и не дъломъ природы, а дъломъ сно-

<sup>&#</sup>x27;) Это ученіе Платона (повидимому и Демокрита, fr. 17 sq. 21. 112 Diels, а также Гераклита, fr. 78 sq. 86. 92 sq. D.; о махіа, жакъ объ "одномъ изъ важивишихъ понятій сократики", по Воспоминаніямъ Ксенофонта, ср. Joël, Der echte u. Xenophont. Sokrates, I, 337 ff.)—ο μανία, Ης ύπὸ νοσημάτων ανθρωπίνων, a ύπο θείας έξαλλαγής των είωθότων νομίμων γιγνομένη (Phaedr. 265 A), -- οδυ θητηβίαβμέ, ηβοτημιπερίη, одержаніи (богожь, музами)--опиралось на греческія религіозныя (мисическія и особенно мистическія) религіозныя представленія (ср. Rohde, Psyche, II<sup>2</sup> 4 ff. 278 ff. Gruppe, Gr. Myth. u. Rel. 732 ff. 848 ff. 924 ff. 984 ff.); въ связи съ различными моментами или мотивами глосеологически-метафизическихъ воззрвній Платона, оно представлено во многихъ сочиненіяхъ Платона, всякій разъ впрочемъ въ новыхъ комбинаціяхъ ман съ новыми варіантами. Нецаромъ-говорится въ "Фэдрв"-хаддюч μαρτυρούσιν οι παλαιοί μανίαν σωφροσύνης την έχ θεού της παρ' άνθρώπων γιγνομένης: ΒΘΑΗчайшія блага сообщаются людямъ посредствомъ даруемой божественнымъ даяніемъ µачіас. Таковы—пророчества, таковы хадарної те хаї телетаї, такова и истинная повзія: кто безь безумія Музь подходить къ вратамъ повзін, думая, что достаточно одной тёуум, чтобы стать поэтомъ, тоть не есть истанный поэть, и поэзія его, поэзія той вифромоймто;,—ничто передъ поэзіей тшм намонимим (Phaedr. 244 A sqq.); истинный ΠΟΘΤЪ ΤΒΟΡΗΤЪ ΗΘ έχ τέγνης. ΗΟ ένθεος Η κατεγόμενος, --ΚΟΓΑΒ ΟΗЪ ΟΤΒΗΟΒΗΤΟЯ έχφρων, когда его повидаеть νούς (стоить ему только войдти είς την άρμονίαν και ρυθμόν, ср. Іо, 534 A); онъ въщаеть истину не зная истины. (Apol. 22 A sqq. Meno 99 D sq. Leg. 682 A. 719 C; ср. Io 533 D sqq.). Но совершенно такъ же, какъ въщають поэты, могуть вышать и ораторы (Meno 99 A sqq. Phaedr. 235 C sqq.), и не софіа или έπιστήμη, а θείοι τε όντες και ένθουσιάζοντες (подобно прорицателямъ, въщателямъ, поэ-ΤΑΜΤΟ) χατορθοῦσι λέγοντες πολλά χαὶ μεγάλα, μηδέν εἰδότες ὧν λέγουσιν, Η οί πολιτιχοί ἄνδρες (Meno 99 D). Есть и еще "безуміе"— содообась, лучше всёхъ содообасью, и для того, кто ее имветь, и для того, кто ей пріобщается: стремленіе души въ высь, оть созерцанія додьней красоты къ воспоминанію о созерцаніи красоты горной, красоты небеснаго отечества, страстное влечение къ истинъ, какъ къ красотъ, філософія, эта μεγίστη μουσική (Phaedr. 249 D sq. 259 D. Conv. 208 E sqq. Phaed. 60 E sq. Leg. 517 В). Такъ изия сближаеть ораторовь и съ поэтами, и съ философами.--Посъщающее оратора безуміе можеть предполагать въ немъ доступную воспріятію безумія природу (ср. Apol. 22 C. Leg. 682 A. 642 D. 875 C. 951 В); во всякомъ случаљ, безуміс-ли, доступная-ли воспріятію безумія природа сообщаются лишь какъ веїз робра являясь, т. о., дъломъ Тоупс-еудьбы, счастливаго случая (ср. Leg. 709 A sq. 757 Ε: θεός καὶ ἀγαθή τόγη, 798 Β: θεία ευτυγία. Resp. 492 Α: ἐὰν μή τις βοηθήσας θεῶν τύγη.) -Свидьтельства о дальныйшей исторіи ученія объ amabilis insania въ примыненія къ краснорфчію—у Gutermann, Diatribe de enthusiasmo veterum sophistarum atque oratorum (1720).

ровки и умѣнья, дѣломъ искусства¹). Ни одно искусство не охватываетъ жизнь людскую такъ широко и такъ властно, какъ искусство слова²); зато тѣмъ больше доля вреда, какую, какъ и всѣ искусства³), несетъ въ себѣ искусство слова. Его господство въ этомъ мірѣ, конечно, было бы законно, еслибъ предоставленный себѣ ораторъ могъ такъ же вѣщать истину, какъ ее вѣщаетъ ораторъ охваченный божественнымъ «безуміемъ». Но доступное богамъ обладаніе истиной не доступно людямъ, — имъ дано только вѣчно стремиться къ этому обладанію, съ тѣмъ, чтобы никогда его не достигнуть⁴). Люди могутъ только искать истину и потому могутъ только помогать другъ другу въ этомъ исканіи; но они не могутъ найдти истину и потому не могутъ дѣлиться ею одни съ другими. Поэтому-то мудрость можетъ выражать себя развѣ въ бесѣдахъ, какія болѣе мудрый ведетъ съ менѣе мудрыми, но никакъ не въ «длинныхъ рѣчахъ» одного,

<sup>&#</sup>x27;) О противопоставленіи τύχη—τέχνη или φύσις—τέχνη у Платона и вообще въ греческой дитературъ ср. Gomperz, D. Apologie d. Heilkunst, 101. 118 ff., также Espinas, Les origines de la Technologie, 77 ss.—Leg. 889 A sqq.: τὰ μὲν μέγιστα καὶ χάλλιστα ἀπεργάζεσθαι φύσιν χαὶ τύχην, τὰ δὲ σμιχρότερα τέχνην, ἢν δὴ παρὰ φύσεως λαμβάνουσαν την τῶν μεγάλων καὶ πρώτων γένεσιν ἔργων πλάττειν καὶ τεκταίνεσθαι πάντα τα σμικρότερα. ἄ δη τεγνικά πάντες προσαγορεύομεν.... τέγνην δε ύστερον έκ τούτων ύστέραν γενομένην αὐτὴν θνητήν ἐχ θνητῶν, ὓστερα γεγεννηχέναι παιδιάς τινας ἀληθείας οὐ σφόδρα μετέγουσας, ἀλλὰ είδωλ' άττα ξυγγενή έαυτων, οί' ή γραφική γεννά και μουσική και δσαι ταύταις είσι συνέριθοι τέχναι. Βτω Π'οργίμα 448 C πρηβολητική αποβα. Ποπα: πολλαί τέγναι ἐν ἀνθρώποις εἰσίν ἐκ τών έμπειριών έμπείρως εύρημέναι έμπειρία μέν γάρ ποιεί τον αίωνα ήμών πορεύεσθαι χατά τέχνην, άπειρία δε χατά τύχην; какъ ή χαλλίστη των τεχνών представляется Полу риторика.— Платонъ отказывался признавать современную ему риторику за техум, а лишь за έμπειρία, или за άτεχνος τριβή (Gorg. 462 B sqq. Phaedr. 260 E, cp. 262 C: λόγων τέγνην... γε\οίαν τινα και άτεχνον)—поскольку понятіе τέχνη онъ склоненъ быль отожествлять съ понятіемъ науки (ср. Phileb. 55 E, и Natorp, Platos Ideenlehre, 45 f.). Отсюдаигравшій потомъ (со II в. до Р. Х.) такую видную роль въ полемикѣ философіи съ риторикой (ср. Sudhaus, Philod. v. rh., Suppl., p. XIV sqq. Norden, A. K. I 8 f.) "академическій" вопросъ: εί τέχνη πάντως ή ρητορική.

 $<sup>^3</sup>$ ) Ср. особенно заявленія Горгія о δύναμις риторики, которая ἀπάσας τὰς δυνάμεις συλλαβοῦσα ὑφ' αὐτὰ ἔχει (Gorg. 451 D sqq.),—πάντα γάρ ὑφ' αὐτὰ δοῦλα δι' ἐχόντων ἀλλ' οὐ διὰ βίας ποιεῖται (Phileb. 58 A sqq.)—Для болье поздняго времени, кромѣ, конечно,— начитанныхъ въ греческой литературѣ—Цицерона (цитаты см. у F. W. Müller, Ueb. d. Beredsamkeit, 5 ff.) и Квинтиліана (ср. I 12, 18: illa regina rerum oratio), ср. Philod. Suppl. 19 sqq. I 224. Aristid. XLV 54 J. Lib. ep. 248. 372.

<sup>3)</sup> Cp. Phaedr. 274 E.

<sup>4)</sup> Ср. Phaedr. 278 D. Conv. 203 E sqq. Parm. 134 C. Tim. 51 E. Leg. 897 D.— Отсюда, какъ извъстно, терминъ філософос, вмъсто софос; о той обстановкъ, въ какой онъ появляется, ср. разъясненія у с. Arnim, Dio v. Pr., 65 ff., и сопоставленія (но не разъясненія) у Joël, D. echte u. xenoph. Sokr., II 630 ff.

предполагающихъ, что тотъ, кто произноситъ рѣчь, мудръ до конца, предполагающихъ, что мудрость можетъ быть перелита изъ одной души въ другую, какъ жидкость изъ одного сосуда въ другой¹). Такъ истина не можетъ быть доступна краснорѣчію, поскольку имъ распоряжаются не боги, а люди,—а между тѣмъ самымъ существованіемъ своимъ оно предполагаетъ, что истина ему доступна; поэтому оно обречено на то, чтобъ представлять собою не истину, а призракъ истины, не правду, а подобіе лишь правдыв³). И если ему по существу чужда забота о настоящей истинѣ, а слѣдовательно и забота о томъ, чтобы та призрачная истина, какую оно собою представляетъ, была какъ можно ближе къ настоящей³), то вся его забота направляется на то, чтобъ призрачная истина, какую оно собою представляетъ, могла быть принята, была-бы принята за настоящую⁴). Его задача и сводится поэтому къ умѣнью

<sup>&#</sup>x27;) Cp., Hanp., Phaedr. 248 A sqq. 276 A sqq. Theaet. 149 A sqq. 210 B sq. Conv. 175 D sq. Resp. 435 A. 475 A sqq. 518 B sqq. 531 C sqq. Prot. 329 A. 334 C sqq. Meno 79 E sqq. Gorg. 448 D sqq. 461 C sqq., также ер. VII, 341 C sqq.—На этой почвъ вырисовывается и опредъляется у Платона и діалектика, противопоставляемая, какъ истинная περὶ τοὺς λόγους τέχνη, риторикъ, какъ минмой λόγων τέχνη (тексты, сюда относящіеся, указаны у Natorp, Platos Ideenlehre, 442 f.; cp. Hermes XXXV, 403 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. не настоящую, сущую (объективную), а кажущуюся (субъективную) истину. видимость истины, ея образъ, отображение, или воспроизведение, заключающее въ себъ и долю истины, и долю сознательной или нёть лжи, намереннаго или нёть Οδημημα,—τὰ εἰχότα, εἰχασθέντα, εἰχόνες, εἴδωλα, σχιαί, τὰ φαινόμενα, φανταζόμενα, φαντάσματα, μιμήματα, όμοιώματα, παραδείγματα, δόξαντα, δοξάσματα (CD. είκασίαι, φαντασίαι, δόξαι). CD. Resp. 584 A: οὐχ ἔστιν ἀλλὰ φαίνεται, οὐδὲν ύγιὲς τούτων των φαντασμάτων, γοητεία τις. Theset. 166 C: το φαινόμενον μόνφ έχείνω γίγνοιτο, ώπερ φαίνεται. 150 C: είδωλον χαὶ ψεῦδος. -Phnedr. 272 D sqq.: τὸ παράπαν γὰρ οὐδεν... ἀληθείας μέλειν οὐδενί, άλλὰ τοῦ πιθανοῦ· τοῦτο δ' είναι τὸ είκός, ῷ δεῖν προσέχειν τὸν μέλλοντα τέχνη ἐρεῖν... καὶ πάντως λέγοντα τὸ δή είχος διωπτέον είναι, πολλά εἰπόντα γαίρειν τῷ ἀληθεῖς τοῦτο γὰρ διὰ παντός τοῦ λόγου γιγνόμενον την απασαν τέχνην πορίζειν. Ср. Soph. 232 В sqq.,—где софистика опредвая-φανταστική τέγνη, & ΟΦΗΟΤЪ, ΗΝΕΙΟΙΙΙΚΑ δοξαστικήν τινα περί πάντων επιστήμην, άλλ' οὐκ άλήθειαν,—κακъ τῶν γοήτων, ΗΠΗ θαυματοποιῶν, ΗΠΗ τῶν τῆς παιδιᾶς μετεγόντων τις εἶς, κακъ μιμητής (τῶν ὄντων или τοῦ σοφοῦ).—Представляя собою только видимую, кажущуюся, мнимую истину, красноречіе сближалось темъ съ поэзіей, къ которой, какъ извъстно, Платонъ также относился отрицательно, по крайней мъръ въ теоріи (ср. Finsler, Platon u. d. arist. Poetik, 12 ff. 216 ff.).—Изъ Филодема видно, какую роль играла эта "είχοτολογία" риторики въ дальнъйшей борьбъ съ нею философіи (ср., напр., I 22. 80. 246. II 90 sq. S.); cp. takme Sext. Emp. adv. rh. 10 sqq. Quint. II 17.

<sup>3)</sup> Cp. Gorg. 487 C: μή προθυμεῖσθαι εἰς τὴν ἀπρίβειαν φιλοσοφεῖν... Cp. τακκε Euthyd. 293 B sqq. κ Διαλέξεις, 586, 33 sq. Diels.

<sup>4)</sup> Cp. Phaedr. 272 Ε: οὐδὲ γὰρ αι τὰ πραχθέντα δείν λέγειν ἐνίοτε, ἐὰν μὴ εἰχότως

порождать любое убъжденіе, внушать любое мнѣніе<sup>1</sup>). Такъ, если овладѣвающее ораторомъ «безуміе» сливаетъ неразрывно и мысль, и словою в содержаніе, и форму<sup>2</sup>), то краснорѣчіе, поскольку имъ хотятъ распоряжаться сами люди, разъединяетъ ихъ— и подчиняетъ мысль слову, формѣ содержаніе<sup>3</sup>); но тѣмъ самымъ оно конечно открываетъ и возможность прямыхъ уже злоунотребленій словомъ: вѣдъ мнѣніе, въ которомъ убѣждаетъ ораторъ, можетъ быть близкимъ, но можетъ быть и далекимъ отъ истины, самъ ораторъ можетъ даже вовсе не раздѣлять его; но чѣмъ меньше самъ онъ вѣритъ тому, въ чемъ убѣждаетъ другихъ,— тѣмъ труднѣе только его задача, и стало-быть тѣмъ выше только его заслуга, тѣмъ ярче только обнаруживается сила его искусства<sup>4</sup>).

ή πεπραγμένα, άλλα τα είκότα. Gorg. 459 B sqq.: ό ούκ είδως του είδότος έν ούκ είδοσι πιθανώτερος έσται... αὐτα μεν τα πράγματα οὐδεν δεῖ αὐτην (sc. την ρητορικήν) εἰδέναι δπως έχει, μηχανήν δε τινα πειθους εύρηκεναι, ώστε φαίνεσθαι τοῖς οὐκ εἰδόσι μαλλον εἰδέναι τῶν εἰδότων. Phaed. 91 A. 101 E.

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Gorg. 452 E sqq.: πειθοῦς (πιστευτικῆς, ἀλλ' οὐ διδασκαλικῆς) δημιουργός ἐστιν ἡ ἡητορική, καὶ ἡ πραγματεία αὐτῆς ἄπασα καὶ τὸ κεφάλαιον εἰς τοῦτο τελευτὰ (Cp. Phaedr. 261 A sqq.: ἡ ἡητορικὴ τέχνη ψυχαγωγία τις διὰ λόγων. Phil. 58 A: ἡ τοῦ πείθειν. Soph. 222 C: πιθανουργικὴ. Смыслъ этого опредѣленія риторики лучше всего разъясняется въ ироническомъ отзывѣ Платона о Тисіи и Горгіи, которые πρὸ τῶν ἀληθῶν τὰ εἰκότα είδον ὡς τιμητέα μᾶλλον, τὰ τε αὖ σμικρὰ μεγάλα καὶ τὰ μεγάλα σμικρὰ φαίνεσθαι ποιοῦσι διὰ ρώμην λόγου (Phaedr. 267 A; cp. 262 C: ὁ την ἀλήθειαν μὴ εἰδώς, δόξας δε τεθηρευχώς). Cp. Theaet. 201 B sq.; Polit. 304 C (το πειστικόν πλήθους τε καὶ ὄχλου διὰ μυθολογίας ἀλλὰ μὴ διὰ διδαχήν).—Αρμιστοτεπь, rhet. 1355 b, опредѣлялъ риторику, какъ δύναμις περὶ ἔχαστον τοῦ θεωρῆσαι τὸ ἐνδεχόμενον πιθανόν,—οτчего ей и свойственны не συλλογισμός и ἐπαφωγή, α ἐνθύμημα и παράδειγμα (cp. Philod. I 246 S.). Πειθώ занимала самое видное мѣсто и въ послѣдующихъ опредѣленіяхъ риторики (cp. Volkmann, Rhetorik², 1 ff., также Tiele, Hermagoras, 22 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. Phaedr. 238 D sqq. 262 D. Io 534 А.—Къ въщанію (ср. μεμαντευμένοι λόγοι, Phil. 67 B) "вдохновенныхъ" ораторовъ подошли бы, въроятно, съ точки зрънія Платона, слова Гераклита (fr. 93 D.) о "владыкъ, коему принадлежитъ оракулъ что въ Дельфахъ": οῦτε λέτει οῦτε κρύπτει ἀλλὰ σημαίνει.

<sup>3)</sup> Ср. Gorg. 450 B sq. 457 С sqq. Phaedr. 267 Λ sqq. 273 D sq.—Къ платонову Горгію (ср. Diels, D. Fragm. d. Vorsokratiker, 527), учившему, что риторика есть искусство лишь περὶ τοὺς λόγους, которое не можетъ быть виновато въ томъ, что имъ пользуются и не ὀρθῶς, а не къ платонову Сократу, учившему: τον ρητορικόν ἀδύνατον εἰναι ἀδίκως χρῆσθαι τὴ ρητορικὴ (Gorg. 461 A), примыкаетъ и Аристотель, rhet. 1355 b. Вообще, разумѣется, вопросъ о значеніи для краснорѣчія только формальныхъ, или и идеально-реальныхъ (въ томъ числѣ и этическихъ) моментовъ, со временъ Сократа-Платона (ср., напр., сылку въ "Фэдрѣ", 260 Е, на Лакона, утверждавшаго, что не можетъ существовать τοῦ λέγειν ἔτομος τέχνη ἄνευ τοῦ ἀληθείας ἦςθαι, или Διαλέξεις, особ. р. 586, 38 sqq. D., также Ецгір. Нес. 814 sqq.), постоянно дебатировался въ полемикъ между философіей и риторикой (ср., напр., Philod. II 142 sqq. 270 sq.)

<sup>4)</sup> Cp. Gorg. 449 B sqq. 459 A sqq. 484 C sqq. 502 C sqq. Phaedr. 259 E sqq.

Въ томъ, что для краснорѣчія, поскольку имъ распоряжались люди,

267 A sqq. Meno 80 B. Phileb. 55 D sqq. Theaet. 166 C sqq. Euth. 305 B sqq. Menex. 235 A sqq. Resp. 499 A: οὐδέ γε αὐ λόγων καλῶν τε καὶ έλευθέρων ίκανῶς ἐπήκοοι γεγόνασιν, είων ζητείν μεν το άληθές ξυντεταμένως έχ παντος τρόπου τοῦ γνώναι χάριν, τα δε χομψά τε χαὶ ἐριστιχά χαὶ μηδαμόσε ἄλλοσε τείνοντα ἢ πρὸς δόξαν χαὶ ἔριν χαὶ ἐν δίχαις χαὶ ἐν ἰδίαις συνουσίαις πόρρωθεν ἀσπαζομένων.—Cp. ποχ**ιαλη** λόγος'**y** (ὁ πείσας καὶ τὴν ψυγὴν ἀπατήσας) въ горгієвой "Елень", особ. § 8 sqq. (объ этой рычи и въ частности объ отношеніи горгіева Лотос'а къ геракцитову—ср. Tiele, Hermes, XXXVI, 233 ff.; мимоходомъ замѣτυμε, чτο слова Γοργίя: λόγος δυνάστης μέγας ἐστίν, ὃς σμιχροτάτω σώματι καὶ ἀφανεστάτω θειότατα έργα αποτελεί etc. восходять, быть можеть, къ Odyss. VIII 167 sqq.: άλλος μέν γάρ τ' είδος άκιδνότερος πέλει άνήρ, άλλὰ θεός μορφήν ἔπεσ: στέφει, οί δέ τ' ές αὐτον τερπόμενοι λεύσσουσιν, ό δ, σαφαγέως σλοδερει σιδοί πειγιλίδ, πεις ος πόξμει σλόδηξοιαιν, ξύλρητων δ' ἀνὰ ἄστυ θεδν ὢς εἰσορόωσιν).—Οἱ λόγοι—ΓΟΒΟΡΗΙΤ Η ИСОΚΡΑΤΙ—τοιαύτην ἔγουσι την φύσιν, ῶσθ' οἴόν τ' εἶναι περί τῶν αὐτῶν πολλαγῶς ἐξηγήσασθαι καὶ τά τε μεγάλα ταπεινὰ ποιῆσαι καί τοῖς μικροῖς μέγεθος περιθείναι καί τά τε παλαιά καινῶς διελθείν καί περί τῶν νεωστί γεγενημένων άργαίως είπειν (IV 8, cp. XV 257, μ Booding-Scheel, De Gorgianae disciplinae vestigiis, 1890).—Въ связи съ тъмъ стояда и "антилогика", а также еристика софистовъ (ср. Soph. 232 В sqq.); еще о Протагоръ и о Горгіи разсказывали, что они учили своихъ учениковъ τον αυτον και ψέγειν και έπαινείν (ср. о Протагоръ-Diels, Fragm. d. Vorsokr. 516 ff., o Popriu—Cic. Brut. 47); o Opacumax's roboputes by "Φοχρά" 267 C sq.: ὀργίσαι τε αὖ πολλούς αἵμα δεινὸς ἀνὴο γέγονε, καὶ πάλιν ὑργισμένοις έπάδων χηλείν. διαβάλλειν τε καὶ ἀπολύσασθαι διαβολάς όθενδη χράτιστος. Οτοκικα, κομεчнο, μ παράδοξοι или άδοξοι ύποθέσεις похвальныхъ словъ (ср. выше, стр. 66 сл., прим., также Philod. I 216 sq.—о "риторическихъ софистахъ восхваляющихъ Бусиридовъ и Полифемовъ"; ср. παράδοξα и žδοξα σγήματα Гермагора, Tiele, Hermag., 114 ff.); если [Менандръ . 98 В., совътуетъ потомъ оратору, восхваляющему царя (императора), не задунываться предъ возножностью каі πλάσαι (καί ποιείν τοῦτο πιθανώς),—то и Платонъ еще иронизируетъ (Conv. 198 D sq.), что за το καλώς επαινείν считается το ώς μέγιστα άνατιθέναι τῷ πράγματι καὶ ὡς κάλλιστα, ἐάν τε ή οῦτως ἔγοντα ἐάν τε μή· εἰ δὲ ψευδῆ, οὐδὲψ ἄρ' ἦν πράγμα (cp. Menex. 234 C sq.); то же считаеть правиломъ для энкоміевъ и Исократь (XIII 4. 1X 48. XII 123), также [Анаксимень], rhet. 3 (ср. Wendland, Hermes, XXV 174 ff.).—Аристотель, rhet. 1402 a, различаеть между віхота риторики или еристики два вида: τὸ εἰχός (ἀπλῶς) и τὶ εἰχός, εἰχός въ смыслѣ ψεῦδος, καὶ οὸκ ἀληθὲς άλλά φαινόμενον είχός; потомъ противники риторики называли ея θεωρήματα вообще-Феоб (Philod. Suppl. 12; ср. Sext. adv. rh. 10. Quint. II 17, 18. 27); но нужно конечно имъть въ виду, что еллины, какъ народъ художественный, не предъявляли вообще слишкомъ строгихъ и опредъденныхъ требованій къ правдів-истинів, — какъ это показываеть исторія понятій: ψεύδος (ср. Schmidt, Ethik d. Gr. II 411 f.; ψεύδεα Музъ, Hes. theog. 27), ἀπάτη (cp. 'Απάτη какъ собств. имя), также μύθος, πλάσμα и т. п.—О перевъсъ "искусства" надъ "мудростью" — о подчинени мысли слову и о злоупотребденіяхъ словомъ-въ поздитайшей греческой риторикт (особенно, конечно, школьной) ср. Rohde, Gr. R. 316 ff. 331 ff. 343 ff., также Peter, Gesch. Litt. üb d. r. Kaiscrz. I 5 ff. 180 ff.—Βτ εκεμεριπταχτ έχ των Λογγίνου (Spengel, Rhet. Gr., I 328) τὰ μέν σμιχρά μεγαλως λέγειν, τὰ δὲ μεγάλα σμιχοῶς πρημο οδυηθημετίτη 38 ρητορικής ἔργον.—Οτησκητέπου разрыва между ονόματα собственно и πράγματα или νοήματα и перевъса первыхъ надъ послъдними ср. Gorg. 489 E sq. Menex. 235 A. Theaet. 199 A. Resp. 454 A. Leg 964 А, также [Xenoph.] Cyn. 13, 6. Arist. soph. el. 161 a, 8.

не только могла не быть, но даже не могла быть всего дороже истина, и заключалась присущая ему опасность. Какъ призрачной была та истина, какую оно собою представляло, такъ призрачными были и добро и красота, къ какимъ оно стремилось $^1$ ). Оно  $\,$ жило не сущимъ, а видимымъ, не единымъ, а многимъ, не въчнымъ, а временнымъ, не тъмъ, что есть, -- т $\delta$ мъ, что бываетъ $^2$ ). Оно им $\delta$ ло д $\delta$ ло съ челов $\delta$ комъ не вакъ разумнымъ только существомъ, а съ человекомъ чувственнаго міра<sup>3</sup>). Оно могло конечно служить не только низшимъ. но и высшимъ стремленіямъ и свойствамъ человъческой природы, но не могло служить однимъ лишь этимъ высшимъ стремленіямъ и свойствамъ. Ораторъ говорилъ предъ «многими», передъ толпой, и къ этимъ «многимъ» онъ долженъ быль приспособляться, даже если онъ хотыль чозвысить ихъ надъ ними самими, твмъ болве, конечно, осли онъ хотвлъ себя возвысить надъ ними. Естественно, что мудрость оратора могла сводиться больше всего къ умѣнью поддѣлываться подъ толпу, подлаживаться къ этому животному, - изучивъ его причуды и норовъ, зная, какъ подойдти къ нему, какъ дотронуться до него, зная, какіе звуки дълають его свирвнымъ, какіе-вроткимъ,-при чемъ конечно, приходилось отожествляться такъ или иначе съ толпой и въ мысляхъ, -- называть добромъ то, что ей нравилось, и зломъ----то, что ее сердило4). Такъ искусство слова становилось искусствомъ лести, искус-

<sup>1)</sup> Здівсь нивются въ виду платоновы категоріи: ἀλήθεια (или δίχαιον), ἀγαθόν, καλόν. Тексты Платона, сюда относящіеся, указаны въ указателів, приложенномъ къ труду Natorp, Platos Ideenlehre, п. сл. Gute, das, Schöne, das, Wahrheit. Данныя Наторпомъ разъясненія этихъ текстовъ должны быть пополнены съ точекъ зрівнія, наміченныхъ у Rohde, Psyche Π² 263 ff. (ср. также Windelband, Platon, 1900).

<sup>3)</sup> το (ὅντως) ὄν, μη ὄν, φαινόμενον (εἰχασθέν), νοητόν (νοούμενον), αἰσθητόν (δοξαστόν), εν, (ὅλον), πολλά, ἀεὶ ὄν (ἀίδιον), μόνιμον, γιηνόμενον, πέρας, ἄπειρον... Cp. указатель въ книгв Наторпа п. сл.: Sein, Nichtsein, Erscheinung, Urbild u. Abbild, Intelligibiles, Sinnlichkeit u. Sinnenwelt, Einheit u. Vielheit, Ganzes, Ewiges, Werden, Beharrung u. Veränderung, Bewegung, An sich, Relation, Apeiron, Peras, Idee, Eidos.

<sup>2)</sup> Ср. указатель въ книгъ Наториа и сл.: Psyche, Körper, Verstand, Vernunft, Erfahrung, Erkenntnis, Doxa, Sinnlichkeit, Lust u. Unlust, Ethik. Cp. Rohde, l. l.

<sup>4)</sup> Resp. 492 A sqq.: конечно, софисты развращають молодежь; но самые опасные софисты, развращающіе и молодыхь, и старыхь, и мужчинь, и женщинь,— не эти единичные софисты, а толпа (οί πολλοί); одинь тоть дикій крикь и шумь (καὶ ἐκβοῶντες καὶ κροτοῦντες, ср. Leg. 700 С: ἄμουσοι βοαὶ πλήθους καὶ κρότοι), съ какимъ толпа, собравшаяся на вѣче, на судилище, на зрѣлище (εἰς θέατρα), или на иное какое сборище, выражаеть негодованіе или восторгь,—а этому крику и шуму вторять окресть скалы,—одна эта бурная волна порицаній или похваль—кого она не размоеть и не унесеть съ собой? Кто осмѣлится не раздѣлять съ толпой ея и представленій,

ствомъ лжи<sup>4</sup>), или сближалось съ искусствомъ заклинаній—заговаривало только оно не змёй и скориіоновъ и не болёзни, а людей, толиу, особенно, конечно, толиу, собравшуюся въ судъ или на вёче<sup>2</sup>). Не какъ

и стремленій, не быть такимъ же, какъ она? Къ тому же въ ея рукахъ и власть варать ей не угодныхъ. Кто же, какой безумецъ пошелъ бы противъ толпы, да и къ чему бы поведи его річи? Поистинів, если чье ήдо, сохранится въ такой средів, выйдеть такимь, какимь оно должно быть, --то можно сказать---это не ανθρώπειον, а θείον ήθος, и соблюда его лишь θεού μοίρο... Такъ, наемники-софисты только соперничаютъ съ толпой въ искусствъ (ачтітерую;), когда учать, подъ именемъ мудрости, лишь мивніямъ (δόγματα) толпы,—какъ если бы кто, изучивъ (ξυνουσία τε καὶ χρόνου τριβή), какъ обращаться съ громаднымъ, откормленнымъ зверемъ, - изучивъ, что его раздражаетъ, что его успокоиваетъ, — и приведя изученное въ накоторую систему (ώ; τέγνην συστηса́μενος), сталъ бы эту свою мнимую τέχνην выдавать за мудрость и поучать ей другихъ,—не зная, каковы въ сущности (τη άληθεία) тв δόγματά τε καὶ ἐπιθυμίαι, не разбираясь вовсе въ понятіяхъ: прекрасное, дурное, благо, зло, правда, неправда, а просто принимая ихъ такими, какъ ихъ принимаетъ толпа, называя благомъ то, что радуеть, и злому-что гиваеть ее, или называя справедливымъ, прекраснымъ, считая благомъ то, что существуетъ только какъ неизбёжное или необходимое (таматилаsufficiens?). И чёмъ отличается отъ такого софиста тоть, кто полагаеть мудрость въ знанім того, что вызываеть удовольствіе или неудовольствіе пестрой толпы---въ живописи-ли, въ музыкъ, или въ политикъ?... Ср. Gorg. 500 С sqq., гдъ, м. пр., ораторыпоскольку они заботятся только объ угожденіи, о доставленіи удовольствія народу музыкантами и поэтами; въ частности, политическій діятель и ораторъ въ Аннахъ, если онъ желаеть, опираясь на расположение народа, имъть силу и значение въ государстве, должень быть самь  $\dot{\omega}_s$  о́ $\dot{\mu}$ оіо́татоς  $\dot{\tau}\ddot{\omega}$  о̂ $\dot{\eta}$  $\dot{\mu}$  $\dot{\phi}$  (513 A sqq.).—Ср. Arist. rhet. 1395 b: πιθανωτέρους (Η ΒΜΒΟΤΒ--μουσιχωτέρους) είναι τοὺς ἀπαιδεύτους τῶν πεπαιδευμένων ἐν τοῖς ὄχλοις, οί μὲν τὰρ τὰ χοινά χαὶ χαθόλου λέγουσιν, οί δ' ἐξ ὧν ἴσασι, χαὶ τὰ ἐγγύς.—Ο τὰ όχλοις άρέσκοντα, какъ и объ όχλικη θύελλα, говорится и у Филодема, I 46. 184. 343. 363. П 154 S.—О зависимости оратора отъ толпы, или публики въ болве позднее BPOME-cp. Rohde, Gr. R2. 315 ff, Takme Hatch, Griech. u. Christ., 66 ff.

<sup>\*)</sup> Gorg. 462 D sqq.: ή καλουμένη ρητορική (448 E)—не τέχνη, в έμπειρία, и именно χάριτός τινος καὶ ήδονης ἀπεργασίας (462 C),—есть, наряду съ софистикой, лишь μόριον той ἐπιτηδεύσεως, τὸ κεφάλαιον κουй—κολακεία (другими двумя μόρια втой ἐπιτηδεύσεως, нивющими цвлью уже не душу, в твло, являются ή ὀψοποιϊκή и ή κομμωτική). Ср. 501 . С sqq. (κολακεία ἄν εἴη καὶ αἰσχρὰ δημηγορία). 517 A. 522 D (ή κολακική—не ἀληθινή—ρητορική). 527 С.—Ср. Philod. П 183.—Таковъ, въроятно, и смыслъ сближеніи риторики съ "параситикой" (ср. Sudhaus, Philod. v. rh., Suppl., р. 1X. ХХШ sqq.) въ сатиръ-пародіи Лукіана περὶ παρασίτου, ὅτι τέχνη ή παρασιτική.

³) Euthyd. 289 E sq.: οἱ λογοποιοί Μογγτъ καβατικο ὑπέρσοφοι, Η τέχνη ΗΧЪ θεσπεσία τις καὶ ὑψηλή. И не удивительно: вѣдь эта τέχνη—часть τῶν ἐπφδῶν τέχνης, мало чѣмъ уступающая послѣдней: одна (τέχνη) есть κήλησις змѣй, скорпіоновъ и разныхъ другихъ θηρίων, а также болѣзней, друган—κήλησίς τε καὶ παραμυθία дикастовъ, екклесіастовъ и прочихъ ὄχλων. Ср. Gorg. Hel. 10: αἱ γὰρ ἔνθεοι διὰ λόγων ἐπφδαὶ ἐπαγωγοὶ ήδοντής ἀπαγωγοὶ λύπης γίνονται, συγγιγομένη γὰρ τῆ δόξη τῆς ψυχῆς ἡ δύναμις τῆς ἐπφὸῆς ἔθελξε

чужой, какъ свой, и не какъ человѣкъ среди животныхъ или какъ врачъ среди больныхъ<sup>1</sup>), а какъ слуга, готовый угождать страстямъ своихъ господъ<sup>2</sup>), являлся среди толпы ораторъ, чтобъ подчинять ее себѣ, чтобъ властвовать надъ нею—на почвѣ тѣхъ-же желаній не души, а тѣла, или души приросшей къ тѣлу<sup>3</sup>). Конечно, властолюбіе или тще-

καὶ ἔπεισε καὶ μετέστησεν αὐτὴν γοητεία (ib. 14: τῶν λόγων... οί δὲ πειθοῖ τινι κακἢ τὴν ψυχὴν ἐφαρμάκευσαν καὶ ἐξεγοήτευσαν, ср. Мепо 80 A: γοητεύεις με καὶ φαρμάττεις καὶ ἀτεχνῶς κατεπάδεις). Вообіще ораторь-софисть у Платона часто сближаются если не съ ἐπφδός (ср. Phaedr. 267 С—о Фрасимак'в), то съ γόης, φαρμακεύς (Conv. 203 D. Soph. 234 С sqq. Polit. 291 С. 303 С. Leg. 908 D. Menex. 235 A); о томъ, какъ вообще смотрѣлъ Платонъ на ἐπφδαί π ἐπαγωγαί, на γοητεύειν и φαρμάττειν,—ср. Leg. 908 D sqq. 932 E sqq. У Исократа, когда онъ говорить о своихъ соперникахъ, ἐπφδάς и т. п. замѣняють собою (какъ Soph. 235 В) θαυματοποιίαι (X 7. XV 269; ср. X 4: τερθρεία). Въ риторикъ Аристотеля, 1408 b, слушатель уже κλέπτεται (ср. top. 126 a, 31).—Гоητεία ораторовъ выражалась преимущественно конечно во внѣшней сторонѣ рѣчи (ср. Мепех. 235 A: κάλλιστά πως τοῖς ὀνόμασι ποικίλλοντες, γοητεύουσιν ἡμῶν τὰς ψυχάς. Soph. 234 C: διὰ τῶν ῶτων τοῖς λόγοις γοητεύειν; также Philod. П 94).

<sup>1)</sup> Theaet. 172 С sqq., гдв, въ противоположность оратору, чуждымъ толив съ ея обычными интересами и потому глупымъ, безумнымъ, смешнымъ въ ея глазахъ рисуется истинный философъ (ср. Apol. 32 A. Phaedr. 249 D. Soph. 216 D. Resp. 517 A). Resp. 496 D: ὅσπερ εἰς θηρία ἀνθρωπος ἐμπεσών. Gorg. 465 B sqq. 500 B sqq. 517 D sqq. и Phaedr. 270 B sqq., гдв развивается мысль, что истинный ораторъ долженъ быть (φρονεῖν και λέγειν) твиъ же для души, чвиъ для твла—врачъ.—Ср. Philod. II 269.

<sup>3)</sup> διάχονος καὶ ἐπιθυμιῶν παρασκευαστής, Gorg. 518 C. 521 A. Cp. Theaet. 172 E sqq. 175 D sq.

<sup>3)</sup> Phaed. 82 C sqq.: οί πολλοί (кром' философовъ, или φιλομαθείς) предають себя τοις κατά το σώμα επιθυμίαις, не обуздывая ихъ, не стремясь освободить изъ ихъ оковъ свою душу; поэтому они любостяжательны, честолюбивы, властолюбивы (какъ объ этой, такъ и о другихъ психологическихъ теоріяхъ-или картинахъ-Платона ср. Rohde, Psyche, П<sup>2</sup> 269 ff., также Natorp, Platos Ideenlehre, 462 f.).—О краснорвчін какъ о средствъ для удовлетворенія πλεονεξίας, или φιλοχρηματίας ср. Apol. 19 E sqq. Prot. 311 B sqq. Meno 90 D sqq. Gog. 519 C sqq. Phaedr. 266 C. Soph. 222 D sqq. Hipp. maj. 281 В sqq.; о краснорвчій какъ о средствів для удовлетворенія фідотіціа; или фідаруіас-честолюбія, властолюбія, тщеславія, т. е. стремленія къ тому, чтобы μέγιστον δύνασθαι έν τη πόλει, προεστάναι της πόλεως, им' Το ΒΙΑΟΤΑ, ΠΟΛΟΘΗΥΙΟ ΒΙΑΟΤΗ тиранна или царя, къ тому, чтобы распоряжаться судьями, или къ тому, чтобы СЛЫТЬ СВОРХМУДРЫМЪ, ВСОМУДРЫМЪ, ВСОЗНАЮЩИМЪ, ВЛАДЪЮЩИМЪ МЫСЛЬЮ И СЛОВОМЪ, ИЛИ же просто къ тому, чтобы имъть успъхъ у слушателей, оыть для нихъ интереснымъ и пріятнымъ-пока они слушають, и, пожалуй, еще "дня на два, на три",-ср. Gorg. 451 D sqq. Resp. 336 B sqq. 564 D. sqq. Meno 73 C sq. 95 C sqq. Phaedr. 257 C sqq. 272 D sqq. Phileb. 58 A sqq. Euthyd. 289 E sqq. 304 E sqq. Prot. 318 E sqq. Hipp. min. 363 C sqq. Hipp. maj 281 A sqq. Phaed. 91 A. 101 E. Soph. 232 B sqq. Menex. 234 C sqq. Такъ же рисуются ораторы и въ Воспоминаніяхъ Ксенофонта (напр. 1 6, гдв, м. пр., они сравниваются съ торчо; ср. Joël, Sokr., II 629 ff.), или въ комедіи, особенно Аристофана (также и у Эврипида), позднъе, напр. у Эпиктета (diss. III 23).

славіе, любостяжаніе или корыстолюбіе влекли ораторовъ прежде всего туда, куда шли и другіе—не знавшіе, куда идуть, сліпые<sup>1</sup>),—куда шли «многіе»,—въ судъ и въ другія политическія собранія,—гді такъ мельчали и кривились души въ вічной суеті, приличной рабамъ, а не свободнымъ<sup>2</sup>). Меньше извилистыми и кривыми<sup>3</sup>), но еще больше скользкими<sup>4</sup>) могли быть пути ораторовъ, когда они брались служить не политическимъ, а умственнымъ и эстетическимъ запросамъ или интересамъ тіхъ же «многихъ», той же толпы. И здісь имъ приходилось заботиться не о томъ, что скажеть свідущій, или что скажеть сама

Діона Здатоуста (от. 12. 32 sq. 35), Максима тирскаго, Лукіана ('Рητόρων διδάσκαλος, Ψευδολογιστής). Ср. Philod. I 232. II 161 sqq. 281 sq.—Позже все больше, конечно, приходняюсь ораторамъ думать объ усивкъ или объ усивкать уже не на почва политическихъ (ср. Athen. 211 e sqq. Eunap. v. s., 68, о софиста Юліанъ: ἐτυράννει γε τῶν 'Αθηνῶν), в на почва умственныхъ или эстетическихъ интересовъ толпы (т. с. уже публики).

¹) Phaed. 82 D: не доступные λύσει τε καὶ καθαρμῷ философін, σώματι πράττοντες, имъющіе душу σωματοειδη—считающую истиннымъ то, что таковымъ полагаетъ твло,— ката ταύτα πορεύονται τοῖς πολλοῖς, ὡς οὐκ εἰδόσιν ὅπη έρχονται. Ср. Phaedr. 270 D (τυφλοῦ πορεία). Soph. 254 A. Resp. 505 E sqq. 514 A sqq. 527 E.

<sup>2)</sup> Theaet, 172 C agg.: οί ἐν δικαστηρίοις καὶ τοῖς τοιούτοις κυλινδούμενοι въ сравненія CD οί έν φιλοσοφία καὶ τὴ τοιὰδε διατριβή τεθραμμένοι—ЧΤΟ οίκέται BD CPABHOHIH CD έλεύθεροι. Вечно приходится имъ говорить έν άσγολία, не έν εἰρήνη ἐπὶ σγολῆς; и клепсира, и противная сторона (о ἀντίδιχος), ссылающаяся на списокъ поставленныхъ (судомъ) вопросовъ, за предѣды которыхъ выходить не полагается, не позволяють имъ περὶ οὖ α̈ν έπιθυμήσωσι τους λόγους ποιείσθαι. Да и рвчи эти—ввчно περί όμοδούλου, πρὸς δεσποτην χαθήμενον, έν χειρί τὴν δίχην έχοντα, χαὶ οἱ ἀγῶνες οὐδέποτε τὴν ἄλλως ἀλλ' ἀεὶ τὴν περὶ αὐтої, а вопросъ не ръдко идеть о жизни или смерти. По всему этому они становятся έντονοι χαὶ δριμεῖς, ἐπιστάμενοι τὸν δεσπότην λόγφ τε θωπεῦσαι χαὶ ἔργφ γαρίσασθαι, σμιχροὶ δὲ καὶ οὐκ ὀρθοὶ τὰς ψυχάς τὴν γὰρ αὖξην καὶ τὸ εὐθύ τε καὶ τὸ ἐλεύθερον ή δουλεία ἀφήρηται, άναγχάζουσα πράττειν σχολιά. Τακъ πολλά χάμπτονται χαὶ συγχλώνται ΘΤΗ δεινοί τε χαὶ σοφοί.... οὖτος δή έχατέρου τρόπος, ό μὲν τῷ ὄντι ἐν ἐλευθερία τε χαὶ σχολή τεθραμμένου, ῷ ἀνεμέσητον εύήθει δοχείν καὶ οὐδενὶ είναι, δταν εἰς δουλικά ἐμπέση διακονήματα, οἰον στρωματόδεσμον μή έπισταμένου συσχευάσασθαι μηδέ όψον ήδυναι η θώπας λόγους ό δ' αυ τὰ μέν τοιαύτα πάντα δυναμένου τορώς τε χαὶ ὀξέως διαχονεῖν, ἀναβάλλεσθαι δὲ οὐχ ἐπισταμένου ἐπιδέξια ἐλευθέρως οὐδέ γ' άρμονίαν λόγων λαβόντος όρθῶς ύμνῆσαι θεῶν τε καὶ ἀνδρῶν εὐδαιμόνων βίον ἀληθῆ... ΧΟΤΗ здісь и имівется въ виду ближайшимъ образомъ дикастерій, но отсюда прямая дорога ведетъ насъ ,конечно, и на агору и въ βουλευτήριον ή τι χοινον άλλο της πόλεως συνέδριον (173 D,-ср. 172 A. 176 C. 201 A sq.; такъ, повидимому, понялъ эту жарактеристику и Исократь, ХП 27 sq., на котораго, въ свою очередь, намекаетъ Платонъ въ "Эвтидемв", 305 B sqq.,—гдв рвчь идеть ο μεθόρια φιλοσόφου τε άνδρὸς καί πολιτικού). Cp. Gorg. 469 B sqq. Resp. 492 D sqq. 588 B sqq. Apol. 29 D sqq. Hipp. maj. 304 A sqq.

<sup>3)</sup> Theaet. 173 A. 176 D sqq.

<sup>4)</sup> Theaet. 175 D. Soph. 254 A.

нстина, а о томъ, что скажетъ толпа $^1$ ),—толпа, которая, по самой своей природѣ, неспособна мыслить отвлеченно, точно, стройно $^2$ ); имъ приходилось думать поэтому не столько о наилучшемъ, сколько о пріят-

<sup>1)</sup> Crito 48 A: οὐα ἄρα πάνο ἡμῖν οὕτω φροντιστέον, τι ἐροῦσιν οἱ πολλοὶ ἡμᾶς, ἀλλ' ὅτι ὁ ἐπαῖων περὶ τῶν διααίων καὶ ἀδίκων, ὁ εἶς καὶ αὐτη ἡ ἀλήθεια. Lach. 184 D sqq. Hipp. maj. 299 A sq. Cp. Apol. 23 A sqq. Gorg. 471 E sqq. Resp. 527 D sqq.

<sup>3)</sup> Resp. 494 A: αὐτὸ τὸ χαλόν, ἀλλὰ μὴ τὰ πολλά χαλά, ἢ αὐτό τι ἔχαστον χαί μὴ τὰ πολλά εκαστα, εσθ' ὅπως πλήθος ἀνέξεται ή ήγήσεται είναι; "Ηκιστα γ', έφη. Φιλόσοφον μέν άρα, ήν δ' έγώ, πλήθος άδύνατον είναι. Άδύνατον. Καὶ τοὺς φιλοσοφοῦντας άρα άνάγχη ψέγεσθαι ὑπ' αὐτῷν. Ανάγχη. Καὶ ὑπὸ τούτων δὴ τῶν ἱδιωτῶν, ὅσοι προσομιλοῦντες ὄγλφ ἀρέσχειν αὐτῷ έπιθυμοῦσιν. Δῆλον. Cp. 489 C sqq. 527 D sq. Tim. 51 E.-- Касается, конечно, краснорвчія (и вивств-цегістис поскайс, т. е. философіи) и то, что говорится объ отношеніи толпы къ (бириобия) ромний въ "Законахъ", 700 A sqq.: было время, когда толпа не сміжа выкрикивать и выхлопывать свои приговоры надъ исполнявшимися передъ нею музыкальными произведеніями,—въ молчаніи, не перебивая, выслушивала она то, что преподносилось ей съ одобренія των γεγονότων περί παίδευσιν; съ теченіемъ времени рушился порядокъ, и виновниками его разрушенія—της άμούσου παρανομίας—были поэты, πραθαα φύσει ποιητικοί, ΗΟ άγνώμονες περί το δίκαιον τής Μούσης και το νόμιμον, βακχεύοντες χαὶ μᾶλλον τοῦ δέοντος χατεχόμενοι ὑφ' ήδονῆς,~ ΠΟ Hepasymin Khebetabinie Ha μουσιχή, будто ей совершенно чужда ордотис, будто достоинство ея правильные всего (ορдотата) определяется удовольствиемъ того, кто ею наслаждается, каковъ бы онъ ни былъείτε βελτίων είτε γείρων: ΤΑΚЪ ΒΗΥΙΙΙΘ. Α ΟΜΠΑ ΤΟΛΠΒ παρανομία είς την μουσικήν και τόλμα, будто толна способна туть быть судьею. Съ техъ поръ и τὰ θέατρα ἐξ ἀφώνων сделались φωνήεντα, -- ώς ἐπαΐοντα ἐν μούσαις τό τε χαλόν χαὶ μή, -- Η ΒΜΈςΤο ἀριστοχρατίας Υςταθοβυμαςς здвеь вкатрохратіа тіς поупра; не было бы еще такъ печально, если бы то была только δημοχρατία τις έλευθέρων άνδρῶν,—ΗΤΙΤΑ, ΤΕΠΘΡ:, ήρξε μὲν ήμῖν ἐχ μουσιχῆς ή πάντων εἰς πάντα σοφίας δόξα και παρανομία, ξυνεφέσπετο δε έλευθερία. ἄφοβοι γαρ έγίγνοντο ώς εἰδότες, ή δε άδεια άναισχοντίαν ένέτεχε... Этими мыслями (т. е. образами или выраженіями) платоновыхъ "Законовъ" (поучительно сравнить это м'всто "Законовъ" съ Gorg Palam. 33 sq. **Γ.Χ.** ΠΡΟΤΗΒΟΠΟ**ΟΤΆΒΙΑΝΌΤΟ**Α χρήσιμα—έν όχλφ μέν ούσης της χρίσεως **и** παρά δ' ύμιν τοίς πρώτοις ούσι των Έλληνων) пользуются, конечно, п Ліонисій галикарнасскій (de rhet ant. 1), и другів писатели (ср. сопоставленія у Norden A. К., 355 ff.), рисующів упадокъ, извращение красноръчія, въ частности его "асійскій характеръ" (особенно εθλους μελών καί δημοτικήν φλυαρίαν); также пригодилась потомъ, повидимому (ср. Luc. de paras. 27. Cic. de or. III 57), въ споръ философии и риторики и ссыдка Платона, Resp. 500 B, какъ на виновниковъ того, что оі поллоі такъ уаленоє располагаются къ философіи, — на мнимыхъ "философовъ", — τους έξωθεν ου προσήχον έπεισχεχωμαχότας, λοιδορουμένους τε αὐτοῖς καὶ φιλαπεχθημόνως ἔχοντας καὶ ἀεὶ περὶ ἀνθρώπων τοὺς λόγους ποιουμένους, η κιστα φιλοσοφία πρέπον ποιούντας (ср. Isocr. XV 84. 268. X 1 sqq.).—Для послъдующаго времени ср. Philod. П 3 sqq. (гдв возраженія направлены, м. пр., еще противъ Навсифана, ср. Arnim, Dio v. Pr., 49 f.), Epict. diss. III 23, особенно же παγταρχοβο περί τοῦ ἀκούειν.—Cp. τακже Apol. 24 E sqq. Crito 47 A sqq. Prot. 322 C sqq. Gurg. 455 В sqq.—Аристотель, pol. 1281 b, ограничиваеть сужденіе Платона: διό καὶ κρίνουσιν ἄμεινον οί πολλοὶ καὶ τὰ τῆς μουσικῆς ἔργα καὶ τὰ τῶν ποιητῶν; HO Cp. rhet. 1395 b (со ссылкой на "поэтовъ", — Eur. Hipp. 989 sq., также Aristoph. Equ. 191).

номъ!). Вивств того, чтобъ быть оберегающими здоровье душъ врачами, они оказывались поварами подлаживавшимися подъ вкусы и причуды этихъ душъ<sup>2</sup>), если не продавцами, развозившими по городамъ съёстные для души припасы, расхваливавшими, конечно, всв свои товары, не вная и не различая, что изъ продаваемаго ими могло быть для души полезно, что вредно<sup>3</sup>), Ивлью ихъ стремленій становилось не то, что истинно-прекрасно, какимъ бы ни казалось оно, а то, что можетъ людямъ показаться прекраснымъ, какимъ бы ни было оно на самомъ дъль 1,-и не на сущность, а на внъшность ръчи прежде правлялись ихъ заботы. Такъ центръ тяжести переносился съ содержанія на форму річн, — сила слова оттісняла, заміняла собою силу мысли, силу знанія: въдь ораторъ вовсе не хотель быть знающимъ, онъ хотыть только казаться больше, лучше знающимь, чемь знающев). Не нща себъ опоры въ силъ знаній, сила слова еще меньше могла искать себв опору въ силв природныхъ дарованій: ведь эту силу слова могли считать лишь деломъ навыка или сноровки, усвояемой черезъ посредство упражненія и выучки<sup>6</sup>). Такъ «ремесленники» слова, не довольствуясь

<sup>1)</sup> τοῦ ἡδέος στοχάζεται άνευ τοῦ βελτίστου, Gorg. 465 A. Cp. 500 A sqq. Resp. 498 A sqq. Soph. 222 E. 234 C sqq. Menex. 234 C sqq.—Cp. Philod. II 180 sqq.

<sup>2)</sup> Gorg. 462 D sqq., гдв ή ρητορική—какъ πολαπευτική (αἰσθομένη, οὐ γνοῦσα λέγω ἀλλά στοχασαμένη!)—сравнивается съ ή ὀψοποιική, которая ὑπὸ τὴν ἰατρικὴν (не только излівчивающую, но и предупреждающую болізни) ὑποδέδυκε, καὶ προσποιείται τὰ βέλτιστα αιτία τῷ σώματι εἰδέναι, тогда какъ она только τῷ ἀεὶ ήδιστφ θηρεύεται τὴν ἄνοιαν καὶ ἐξαπατὰ. Ср. 500 B sqq. Phaedr. 270 B. Theaet. 166 D sqq.

<sup>3)</sup> Prot. 313 C sqq. 328 B. Soph. 223 C sqq. Gorg. 504 E. Hipp. maj. 283 B.—Cp. Max. Tyr. diss. 33, 8: ἀγορὰ προ'κειται ἀρετῆς, ἀνιον τὸ πράγμα.

<sup>4)</sup> Cp. Phaedr. 259 E. 273 D sqq. Leg. 654 B sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gorg. 456 B sqq. 484 C sqq. Soph. 232 A sqq. Meno 70 B sq. Hipp. min. 363 C sq. Phaed. 91 B. Resp. 535 D sq.

<sup>492</sup> Въ "Горгін" (462 В sqq.), въ "Фэдрь" (260 Е sqq.) и въ "Государствъ" (492 Е sqq.) Платонъ опредъляетъ "такъ называемую руторіку (τέχνην)", какъ ѐμπειρία и тріβή,—не какъ τέχνη,—потому что смышною тέχνη, атехнос тέχνη (т. е. атехнос тріβή), представляется ему "λόγων τέχνη", если она не выражаетъ собою истину, а гоняется только за δόζαι,—если она выражаетъ собою не то, что ораторы βούλονται, а а δοκεί αὐτοῖς (если она—можно прибавить по Phil. 56 В—не преследуетъ ἀκρίβειαν, что сделало бы ее технікистера»). Всё фантариата, окрівната, технірата (Phaedr. 269 A, ср.—а техніка пантес просагровою не преследуетъ никакой устойчивости (ср. Phil. 55 Е sqq.: если бы выдёлить изъ всёхъ техній фритику каі ретрутіку каі отатіку́н,—тъ катарівного єкаєтує не имёло бы большой цёны: оставалось бы віка́сем и тас аіобібає катарівстай ѐшпеіріа каі тім тріβій, пользуясь таїс тіє отохастікіє δυνάресі, каковыя вохаріс, если оне пріобретають тум рофіну, обыкновенно получають названіе техніц такова, напр., музыка—слаживающая то ξύμφωνοм не рістрю, а редету отохастір, шли

судомъ или политикой, — думая, какъ все ремесленники, что они мудры во всемъ, если искусны въ ремесле своемъ, —посягали и на филосо-

фаλτική—Стремящаяся τῷ στογάζεσθα: ПОЛУЧИТЬ τὸ μέτρον έκάστης γορδής φερομένης,—ТВКЪ что здівсь соединяются πολύ το μη σαφές и συμκρόν το βέβαιον; ср. Prot. 356 В sqq.); тімть болбе ничтожны эти и пусача (ср. Leg. 908 I)) въ сравнени съ тъмъ, что можетъ дать φύσις και τύχη или θεία ευτυχία, --будеть-ли то случайно низшедшая на оратора μανία, όγχοτο πι οπο βάιματο φύσει τινί και ένθουσιάζων (Apol. 22 C, μπη θείος τε ών και ένθουσιάζων, Meno 99 D), будеть ли онъ φύσει ικανός, θεία μοίρα γεννηθείς (Leg. 875 C), τ. e. άνευ ανάγχης αύτοφυῶς θεία μοίρα άληθῶς χαι ού τι πλαστῶς άγαθός (Leg. 642 D). Cp. τακже Prot. 327 C. Resp. 401 C. 535 C, μ Conv. 209 Λ sqq., γηθ κακτ έγχύμονες κατά την ψυη ν των δειοι όντες πρακουτικο οί ποιηταί γεννήτομες Ν Η35 των δημιουργών Τ. ΕΑ3. εύρετικοί, Α также такіе законодатели (үзүүрсечтіз уброці и паутобау аратуу), какъ Ликургъ или Содонъ (здёсь, повидимому, имеется въ виду и-обычное у Платона-представление о о παλαιοί, κακъ ο πρείττονες ήμων και έγγυτερω θεών οίκούντες, cp. Phil. 16 C. Phaedr. 235 C. 244 B sqq. Polit. 271 B. Leg. 713 A sqq.). Итакъ по Платону и τέγνη, а тімъ болъе ентегріа и тріβі ни въ какомъ случав не могуть замвнить, т. е. упразднить со-60ω φύσιν μπη τύγην (cp. [Anaxim.] rhet. 2: την τών θεών εύνοιαν, ην εύτυγίαν προσαγορεύομεν)—и въ краснорвчіи (ср. Aristid. rhet. II 22 D.). Κοнечно, ρήτωρ ελλόγιμος ποдучился бы, если бы кому было суждено фэзг футоргаф гічаг, и если бы онъ придаль къ этой своей φύσι; επιστήμην τε και μελέτην (Pabedr. 269 D); но —поскольку онъ искаль бы не той техуис или епістирис, которая была бы регісти каі арісти каі πλείστα ώφελουσα, 8 ΤΟΝ, ΚΟΤΟΡΑΝ το σαφές και τάκριβές και το άληθέστατον έπισκοπεί, κάν εί σμικρά και σμικρά о̀νινаσα (Phil. 58 C), -- онъ сталь бы не риторомъ, а діалектикомъ, философомъ (ср. Phaedr. 269 C. sqq. 277 E sqq.). - Эти платоновы требованія отъ идеальнаго оратора (ср. Gercke Hermes, XXXII 366 ff. Natorp. Platos Ideenl., 52 ff.) Исократь (димоіф котораго, какъ писалъ Платонъ въ "Фэдръ", 279 А, не была чужда отъ природы філософія охотно примъниять къ оратору вообще: ал бочария том хором-такъ выражался онъ (ХШ 14 sqq, XV 187)—τοῖς εὐφυέσιν ἐγγίγνονται καὶ τοῖς περι τὰς ἐμπειρίας γεγυμνασμένοις, παίδευσις же одъяветь ихъ τεγνικωτέρους και προς το ζητείν ευπορωτέρους; твиъ менве, конечно, безразличной представлялясь фосіς оратора (чтобы λέγειν έχ του παραυτίχα) Алкидаманту, π. σοφ. 3. Иначе ставится вопросъ въ "Риторикъ" Аристотеля. Только вскользь и совершенно случайно упоминается у него-при перечисленіи благь жизни-вофога, вивств съ μνήμη, ευμάθεια, αγχίνοια и наряду съ δύναμις του λέγειν, του πράττειν (1362 b; еще болье случайно упоминание о фоск и тохуп—1369 а sq.); также вскользь, жогда рвчь идеть (въ III кн., 1408 b) ο τὰ ὀνόματα τὰ διπλα (ср. διπλασιολογίαν Пола. Phaedr. 267 С) кай та влівета плеїю кай та бега въ патетической лебіс, упоми-**ΗΔΕΤCЯ**, ЧΤΟ ΟΡΑΤΟΡЫ φθέγγονται τὰ τοιαῦτα ἐνθουσιάζοντες (3αςταβΑЯЯ ἐνθουσιάζειν **Η** СДУШАтелей),-почему такія выраженія приличны и поэзін,-ёвоо тар й поіндіє (въ Портикъ дълвется, при случать, различіе между творчествомъ διά φύσιν и διά τέγνην, 1451 а. ср. 1448 b. 1459 а, и проскальзываеть, 1455 а, замечаніе, что є фороб, ή поситски вотом й μανικού τούτων γάρ οι μέν εύπλαστοι οι δε έξεταστικοί είσιν). Не заміняя риторику діалектикой, а ставя ее рядомъ съ діалектикой, Аристотель полагалъ, что ей, какъ и діалектикъ, причастны такъ или иначе всъ люди, только одни пользуются ею εἰκτζ, ἀπό αὐτομάτου, а другіе-διά συνηθείαν άπο έξεως; τακъ риторика становилась не столько дідомъ ου φύσεως απάσης, сколько предметомъ ου παιδείας της τυγούσης. Естественно, что и воследующія руководства риторики (определявшія ее иногда какъ τέχνη περὶ λόγου фію, или на науку,— съ нхъ душой, изуродованной такъ же, какъ уродуется тъло отъ тяжелой ремесленной работы<sup>1</sup>).

δύνσμιν, οδωκηοβερτής πες κακτιτέγνη, τεγνική δύνσμις, α το η κακτι επιστήμη) Βοοδίμε склонны были выдвигать въ краснорфчін-по терминологіи платонова Протагора, 323 C sqq., - έπιμέλειαν, άσχησιν, διδαγήν (μελέτην) Η Β. CUOTT φύσεως (ΗΗΗ άπο του αύτομάτου), Β. тымъ болье на счетъ εύφυιίας (на слыды опредыленій риторики прямо какъ žохудіς ука-Зываеть Spengel, Rh. Mus. XVIII 488). Отношенія между фосіє и втіцья ва краснорвчін нервако, конечно, затрогивались и дальнъйшею полемикой философін съ риторикой, —особенно поскольку подемика эта концентрировалась на вопроста: сі техут, і руторичу. Между прочимъ, въ осуждение и отрицание не только наличной риторики, но в риторики вообще философія ссыдалась на то, что и въ глубокой древности (у Гомера), и впосл'ядствіи (напр., Демадъ) существовали славные ораторы не обучавmiecя риторикъ (Philod. II 67 sqq. Sext. adv. rh. 16 sq. Quint. II 17); спеціально же осуждалась искусственность, аффектированность, фигурность, манерность риториче-CKAΓΟ CTHIA, --ΤΟΓΙΑ ΚΑΚЪ φύσις εστιν ή κατορθούσα λόγους, τέχνη δε ούδεμία (Usener, Epicur., 114): если бы еще-пишетъ Филоденъ (1 151)-совершенно отсутствоваль фобіхос хадос λόγος, ΜΟΜΕΤЪ быть и пришлось бы αγαπάν τον χατά θέμα, νον δύπάρχοντος άθλιον το παρέντας αυτόν ἐπ' εχείνον χαταντάν, η χλ. Ιριμο (183): τοῦ σοφιστοῦ διηχρειμωμένως ἐστὶ χαλον τὴ φύσει γ' ουδεν κατασκεύασμα (cp. Kadermacher, Rh. Mus., LIV 362 ff.).--Cp. Hermog. de id. 166 Sp.: ή γαρ τοι μίμησις και ό ζολος (ό πρός τους άρχαίους) μετά μεν έμπειρίας ψιλης καί τινος άλότου τριβής γινόμενος ουκ αν οίμαι δύναιτο τυγχάνειν του όρθου, καν πάνυ τις έγχ φύσεως εύ· τουναντιον γαρ ίσως άν αύτον και σφάλλοι μάλλον τα τής φύσεως πλεονεκτήματα χωρίς τεχνης τινός άλόγως άττοντα πρός ο τι καί τύχοι.

!) Ср. Resp. 495 С sqq.: тв. об накота простили, покинули философію, и на ихъ ивсто пришли другіе, недостойные,—опозорившіе философію, какъ сироту оставшуюся безъ защиты. Эти ауброжноско, видя что оцустала, обезлюдела страна, цолная краси-ΒΕΙΧΉ ονομάτων καὶ προσχημάτων, ΟΙ ΤΟΡΙΚΟΤΒΟΝΉ Υδηικοιμική έκ των ειρημών εις τά івра, ВРЫВЯЮТСЯ ви тфу твуущу віс туу фідософіяч,—ТВ НЗЪ НИХЪ, лись болбе довкими въ своемъ техумом; въдь философія все-таки считается еще выше, почетные другихъ тауча; оттого и стремятся къ ней многіе, и аталаіс τάς φύσεις, Η ύπο των τεχνών χαὶ δημιουργιών, ώσπερ τὰ σώματα λελώ, ηνται, ούτω και τας ψυχάς ξυγκεκλασμένοι τε καὶ ἀποτεθρυμμένοι διὰ τὰς βαναυσίας; ΚΟΓΑΒ ΓΙΒΑΜΙΙΙΙ на нихъ, рисуется въ воображеніи маленькій лысый кузнецъ, который наработавъ денегь и выкупившись изъ ценей (рабства), вымывшись въ бане, купивъ новенький иматій, принарядившись какъ женихъ, собирается жениться на дочери разорившагося, встви покинутаго господина. И дети будуть у нихъ, конечно, мойа кай файла. Такъ и непризванные (ἀνάξιοι) учители-какія породять они διανοήματα τε καὶ δόξας? άρ' ουχ ώς άληθώς προσηποντα άπουσαι αοφίσματα, παι ουδέν γνήσιον ούδέ φρονήσεως άληθινής έχομενον. Возможно (ср. Theaet. 172 С sqq. и выше стр. 87, пр. 2), что подъ "делающими вылазку наи экскурсію (схитової) изъ техую въ філософіач" разуньются здієсь (какъ и 535 A sqq.) вообще софисты, т. е. риторы, оть судебныхъ рачей (сь ихъ уже выработавшейся техникой) переходящіе къ ръчамъ мли лекціямъ философскаго содержанія; но возможно также, что спеціально здісь им'ются въ виду Антисоенъ, бывшій риторомъ или софистомъ раньше чемъ сделаться ученикомъ Сократа, но и после того не разставшійся съ риторикой, или Аристиппъ, также соединявшій въ себ'в софиста и сократовца (о нихъ ср. Arnim, Dio v. Pr., 25 ff., объ Антисоенъ-также Joël, Sokr., 11 631 ff.; въ Приблизительно такой кругъ мыслей или представленій опредъяль собою отношеніе Платона къ краснорѣчію і), и изъ этого же круга мыслей и послѣ постоянно исходила философія въ своей борьбѣ съ рито-

указанномъ отношеніи Антисеенъ или Аристиппъ могуть быть сближаемы съ Діономъ Златоустомъ, Лукіаномъ, Максимомъ тирскимъ) —Ср. Ароl. 22 С sqq., гдѣ Сократъ говоритъ, что и поэты, и хорошіе ремесленники грѣшатъ въ одномъ и томъ же: одни διά τήν ποίησιν, другіе διά τὸ τὴν τέχνην καλῶς ἐργάζεσθαι—считають себя и во всемъ прочемъ (и даже въ самомъ важномъ) мудрѣйшими изъ людей (такъ что Сократъ спрашивалъ себя, что лучше для него—оставаться-ли ему такимъ, каковъ онъ есть, или быть мудрымъ ихъ мудростію и невѣжественнымъ -ἀμαθής—ихъ невѣжествомъ). Ср. Alc. 1, 131 A sq.

1) Ср.—нуждающійся въ пересмотрѣ на основаніи новѣйшей спеціальной дитературы о Платоне-анализъ касающихся риторики текстовъ Платона-въ работе Novak'a, Platon u. die Rhetorik, Jahrb. f. cl. Ph., XIII. S.-B., 441 ff.—Правда, Платонъ доходиль до отрицанія риторики только въ теоріи, не на практикі (и возможно, напр., что и темой діалога "Горгій" было собственно не осужденіе риторики, а установлеμίο τρόπου άριστου τοῦ βίου, 527 Ε, —δντινα γρή τρόπον ζήν, 500 C, —cp. Rohde. Ps. 11° 291<sup>7</sup>; иначе—Natorp, Platos Ideenlehre, 52); но во всякомъ случав—и въ "Фэдрв" (относительно хронологіи этого діалога быть-можеть Наторив не болье правъ, нежели Immisch, N. Jahrb. f. d. kl. Alt., III 549 ff.) Платонъ выступаетъ теоретическимъ врагомъ риторики-потому уже, что выступаетъ теоретическимъ врагомъ всякаго вообще λόγου, εν μέτρω иди άνευ μέτρου, написаннаго или произнесеннаго, поскольку онъ пи-**ШОТСЯ НДИ ПРОИЗНОСИТСЯ άνευ άναχρίσεως και διδαγής, ΤΟДЬКО πειθούς ένεκα, в. не цапе**qатльвается, не διδάσκεται, не пишется τῷ ὅντι ἐν ψοχη (κια ἀξίαν)—конечно περί δικαίων те изі издом изі арадом (277 E sq.),—потому, что единственно достойнымт (абтом опосδής) содержаність λόγου или λόγων онъ считаеть φιλοσοφίαν, а единственно достойной формою (истинною τέχνη ρητορ:хή)—діалектику (ср. Natorp, 1.1. 52 ff., и Hermes, XXXV 402 ff.,.-Вообще уступки, какія дізаль Платонь краснорічію —и въ его, и въ своей практикъ.—аналогичны тъмъ уступкамъ, какія онъ дълаль—также отрицаемой имъ въ теорін-поэзін (Finsler, Platon u. d. arist. Poetik, 217 ff.); главнымъ образомъ уступки эти выражаются, кажется, не въ томъ, что діалоги Платона часто переходять въ монодоги, въ ръчи Сократа (хотя бы и произнесенныя παιδιάς γάριν-ср. Phaedr. 278 B, Menex. 236 C и Resp. 396 C sqq.,—или μετ' είρωνείας, какъ выражается риторика Аристотеля, 1408 b) и его собеседниковъ (въ "Симпосіонв" художественно представлена даже целая коллекція речей отличающихся одинь оть другого по характеру своего краснорфчія ораторовъ), не въ умфньи Платона вообще "ботурафіямь дітеги" Phaed. 102 D, ср. Norden, A. K. 104 ff.) и даже не въ техъ советахъ, вакіе онъ клонятся не столько въ тому, чтобы установить техулу руториму на новыхъ основаніяхъ, сколько къ тому, чтобы смінить риторику діалектикой), а въ допущеніи судебнаго и вообще политическаго краснорівчія—по крайней мірів въ томъ государствів, гав господствуеть, по необходимости, не επιστήμη, но и не (ψευδής) δόξα, а δόξα άληθής, где властвують не селосоров, но и не софистац, или руторее (ср. Gorg. 465 C. 520 A sq. Soph. 253 D. 268 B. Polit. 304 D), а πολιτικοί (ср. Phaedr. 248 D sq.),—особенно же въ распространеніи даруемой отъ боговъ μανίας и на ораторовъ (ср. выше стр. 79, прим.).

рикой ). Борьба, какую философія вела съ риторикой, однако не была

Исторія борьбы едлинской философін съ риторикой дучше всего—хотя и не достаточно, конечно, обстоятельно и не достаточно отчетливо (т. е. излишне прямолинейно)-изложена у v. Arnim, Dio v. Pr. 4 ff. (до времени Діона) и 126 ff. 149 ff. 236 ff. (о времени Діона и о роли его самого въ этой борьбѣ); драгоцѣннѣйшимъ-и далеко еще не исчерпаннымъ-источникомъ для исторіи этой борьбы въ IV-і в. до Р. Х., проливающимъ свётъ и на дальнёйшую полемическую литературу въ этой области (напр., на книгу Секста Эмпирика поос обторас) являются rhetorica Филодема; главнъйшіе источники последующей исторіи этой борьбы названы у Rohde, Gr. R.3 345 f. и Norden, A. K., 250 f. Въ борьбъ этой вообще причуданно переплетались—не разграничиваясь и потому сливаясь-практическіе и теоретическіе мотивы и аргументы, при чемъ мотивы ея были больше практическими, нежели теоретическими, а аргументы-больше теоретическими, нежели практическими; по части логики своей борьба эта была нередко столько же беззаботна въ основания, сколько заботлива на поверхности; часто съ полнымъ правомъ могла она относить къ себъ слова Аристо-ΤΕΙΠ: το συμβαίνον έπι των ονομάτων και έπι των πραγμάτων ήγούμεθα συμβαίνειν; ΒΙ ΒΗΒΑΝтельной ифри таково было, напр., содержание поднятаго въ полов. II в. ло Р. Х. (οcoбенно Критолаемъ) спора εί τέγνη ή ρητορική (cm. Sudhaus-Radermacher, Philod. v. rh., Suppl., р. VIII sqq.; ср. также различное понимание и применение терминовъ φιλόσοφος, πολιτικός μπη σοφιστής. cm. Brandstaetter, De notionum πολ. et σοφ. usu rhet., Leipz, Stud. XV. 139 ff., Tiele, Hermag, 33 ff., Joël, Sokr., II 630 ff.). Полемика фидософія съ риторикой исходила то изъ теоретическаго признанія преимуществъ діалога наль монологомъ, или той біалектіких поівівваї той дотои наль то врістікий п. т. д., то-преничнествъ дотог фоскай; кадой надъ дотос тебецатичествъ до θεωρητικού надъ βίος πρακτικός, и направлялась то противь риторики какъ только формальнаго искусства слова, то противъ только софистики, то противъ только практической (т. е. политической, особенно сулебной) риторики; едвали не самую важную роль въ этой полемикъ игралъ, въ концъ концовъ, споръ между философіей и риторикой за-качественное или количественное-преобладание въ дълъ образования у едлиновъ и у единизованныхъ или единизуемыхъ народовъ, особенно у римдянъ (ср. Wilamowitz, Hermes, XXXV 16 ff.), причемъ неръдко и эта борьба сводилась въ сущности къ борьбв отдельныхъ "школъ", или даже отдельныхъ представителей отдельныхъ "школъ". Ничто такъ не характеристично для всей этой борьбы, -- для неустойчивости, условности, относительности ся мотивовъ или аргументовъ, -- какъ видное мъсто, какое принадлежало здъсь-примирявшей, соединявшей въ себъ философію и риторику-софистикъ, при чемъ граница между софистикой и философіей была столько же не определенной и расплывчатой, какъ и граница между софистикой и риторикой (ср. выше стр. 69, прим. 1); оттого и возможны здёсь были не только такія изворга фідософов та акбро; как подітикой—по выраженію еще Продика (Euthyd. 305 C). какъ Исократъ (объ его "фідософіа" и объ отношеніяхъ ея къ платоновой фідософіа ср.—кром'в изследованій Spengel'я, Teichmüller'а, Duemmler'а—Gercke, Herm., XXXII 359 ff. Muenscher, Rh. M., LIV 248 ff. Natorp, Herm. XXXV 389 ff. Tiele ib. XXXVI, 253 ff. Sheehan, De fide artis rhetoricae Isocrati tributae, 1901. E. Meyer, G. d. Alt. V 330 ff.), или такія μεθόρια φιλοσόφου τε άνδρός καί σοφιστού, какъ Антисоенъ, Аристиппъ (ср. выше стр. 91, прим. 1 ), или Навсифанъ (ср. Armim l. с. 43 ff., или Діонъ ср. Hirzel, Dialog, II 84 ff.), Makchub Est Tupa (cp. Hobein, de Maximo T. quaest. philol. sel., 1895), ман Лукіанъ (ср. Hirzel l. c. II 269 ff. Helm, N. Jahrb. f. d. kl. Alt., IX 188

Приблизительно такой кругъ мыслей или представленій опредвляль собою отношеніе Платона къ краснорьчію , и изъ этого же круга мыслей и посль постоянно исходила философія въ своей борьбъ съ рито-

указанномъ отношеніи Антисеенъ или Аристиппъ могуть быть сближаемы съ Діономъ Златоустомъ, Лукіаномъ, Максимомъ тирскимъ) —Ср. Ароl. 22 С sqq., гдъ Сократь говоритъ, что и поэты, и хорошіе ремесленники грѣшать въ одномъ и томъ же: одни διά τίν ποίησιν, другіе διά τό την τέχνην καλῶς ἐργάζεσθαι—считають себя и во всемъ прочемъ (и даже въ самомъ важномъ) мудрѣйшими изъ людей (такъ что Сократь спрашивалъ себя, что лучше для него—оставаться-ли ему такимъ, каковъ онъ есть, или быть мудрымъ ихъ мудростію и невѣжественнымъ -ἀμαθής—ихъ невѣжествомъ). Ср. Alc. 1, 131 A sq.

1) Ср.—нуждающійся въ пересмотрѣ на основаніи новѣйшей спеціальной литературы о Платонъ-анализъ касающихся риторики текстовъ Платона-въ работъ Novak'a, Platon u. die Rhetorik, Jahrb. f. cl. Ph., XIII. S.-B., 441 ff.—Правда, Платонъ доходиль до отрицанія риторики только въ теоріи, не на практикт (и возможно, напр., что и темой діадога "Горгій" было собственно не осужденіе риторики, а установле-Hie τρόπου άριστου τοῦ βίου, 527 Ε, -- οντινα γρη τρόπον ζην, 500 C, -- cp. Rohde, Ps. 119 2917; пначе-Natorp, Platos Ideenlehre, 52); но во всякомъ случав-и въ "Фодръ" (относительно хронологіи этого діалога быть-можеть Наториъ не болве правъ, нежеля Immisch, N. Jahrb. f. d. kl. Alt., III 549 ff.) Платонъ выступаетъ теоретическимъ врагомъ риторики-потому уже, что выступаетъ теоретическимъ врагомъ всякаго вообще λόγου, έν μέτοφ или ανευ μέτρου, написаннаго или произнесеннаго, поскольку онъ пишется или произносится йчег йчихрісеюς και διδαχής, только πειθούς бчека, а не напе**чалльвается**, не διδάσκεται, не пишется τῷ ὄντι ἐν ψυχι (κατ' ἀξίαν)—кэнечно περί δικαίων те изі издом изі атабом (277 E sq.),—потому, что единственно достойнымт (абом опосბევ) содержаність котор или λόγων онъ считаеть філософіст, а единственно достойной формою (истинною тіхум ротор:хи)-діалектику (ср. Natorp, 1.1. 52 ff., и Hermes, XXXV 402 ff.,.-Вообще уступки, какія делаль Платонь красноречію-и въ его, и въ своей практикъ, -- аналогичны тъмъ уступкамъ, какія онъ ділаль-- также отрицаемой имъ въ теорін-поэзін (Finsler, Platon u. d. arist. Poetik, 217 ff.); главнымъ образомъ уступки эти выражаются, кажется, не въ томъ, что діалоги Платона часто переходять въ монологи, въ ръчи Сократа (хотя бы и произнесенныя пасбейс харгу-ср. Phaedr. 278 B, Menex. 236 C и Resp. 396 C sqq.,—или μετ' εἰρωνείας, какъ выражается риторика Аристотеля, 1408 b) и его собеседниковъ (въ "Симпосіоне" художественно представлена даже целая коллекція речей отличающихся одинь оть другого по характеру своего краснорічія ораторовь), не въ уміньи Платона вообще "ξυγγραφικώς λέγειν" Phaed. 102 D, ср. Norden, A. K. 104 ff.) и даже не въ техъ советахъ, вакіе онъ `даетъ--или давалъ--оратору въ "Фэдръ" (потому что совъты эти, въ концъ концовъ. клонятся не столько въ тому, чтобы установить тахуму рутораму на новыхъ основаніяхъ, сколько къ тому, чтобы смінить риторику діалектикой), а въ допущеніи судебнаго и вообще политическаго краснорвчія-по крайней мврв въ томъ государствв, гић господствуетъ, по необходимости, не έπιστήμη, но и не (ψευδής) δόξα, а δόξα άληθής, гать властвують не стласофог, но и не софистал, или риторес (ср. Gorg. 465 C. 520 A sq. Soph. 253 D. 268 B. Polit. 304 D), а подстио (ср. Phaedr. 248 D sq.),—особенно же въ распространеніи даруемой отъ боговъ начіск и на ораторовъ (ср. выше стр. 79, прим.).

рикой ). Борьба, какую философія вела съ риторикой, однако не была

<sup>1)</sup> Исторія борьбы едлин кой философія съ риторикой дучше всего—хотя и не достаточно, конечно, обстоятельно и не достаточно отчетливо /т. е. излишне прямолинейно)—изложена у v. Arnim, Dio v. Pr. 4 ff. (до времени Діона) и 126 ff. 149 ff. 236 ff. (о времени Ліона и о роли его самого въ этой борьбѣ); драгоцѣннѣйшимъ—и далеко еще не исчерпаннымъ-источникомъ для исторіи этой борьбы въ IV-I в. до Р. Х., продивающимъ свътъ и на дальнъйшую полемическую литературу въ этой области (напр., на книгу Секста Эмпирика προς ρήτορας) являются rhetorica Филодема; главивний источники последующей исторія этой борьбы названы у Rohde, Gr. R.3 345 f. и Norden, А. К., 250 f. Въ борьбъ этой вообще причудливо переплетались—не разграничиваясь и потому сливаясь-практическіе и теоретическіе мотивы и аргументы, при чемъ мотивы ея были больше практическими, нежели теоретическими, а аргументы-больше теоретическими, нежели практическими; по части логики своей борьба эта была нередко столько же беззаботна въ основании, сколько заботлива на поверхности; часто съ полнымъ правомъ могла она относить къ себв слова Аристоτομя: τὸ συμβαΐνον ἐπὶ τῶν ὀνομάτων καὶ ἐπὶ τῶν πραγμάτων ήγούμεθα συμβαίνειν; Βъ ЗΗ&ЧЖтельной мере таково было, напр., содержание поднятаго въ полов. И в. до Р. Х-(особенно Критолаемъ) спора ві тёруп й ряторіхи (см. Sudhaus-Radermacher, Philod. v. rh. Suppl., p. VIII sqq.; ср. также различное понимание и примънение терминовъ υιλόσοφος, πολιτικός μπη σοφιστής. cm. Brandstaetter, De notionum πολ. et σοφ. usu rhet., Leinz. Stud. XV. 139 ff., Tiele, Hermag, 33 ff., Joël, Sokr., II 630 ff.). Полемика фидософія съ риторикой исходила то изъ теоретическаго признанія преимуществъ діалоra hant monogoromu, unu του διαλεκτικως ποιείσθαι τους λόγους nagu το έριστικώς π. τ. λ., то-преннуществъ дотом филис кадой надъ доток тевератилийнос, то-преннуществъ вом θεωρητικού надъ βίος πρακτικός, и направлялась то противъ риторики какъ только формальнаго искусства слова, то противъ только софистики, то противъ только практической (т. е. подитической, особенно судебной) риторики; едвали не самую важную родь въ этой полемикъ игралъ, въ концъ концовъ, споръ между философіей и риторикой за-качественное или количественное-преобладание въ дълъ образования у едлиновъ и у едлинизованныхъ или едлицизуемыхъ народовъ, особенно у римлянъ (ср. Wilemowitz, Hermes, XXXV 16 ff.), причемъ нередко и эта борьба сводилась въ сущности къ борьбъ отдъльныхъ "школъ", или даже отдъльныхъ представителей отдъльныхъ "шкодъ". Ничто такъ не характеристично для всей этой борьбы, —для неустойчивости, условности, относительности ся мотивовъ или аргументовъ, -- какъ видное мъсто, какое принадлежало здъсь-примирявшей, соединявшей въ себъ философію н риторику—софистикъ, при чемъ граница между софистикой и философіей была столько же не опредъленной и расплывчатой, какъ и граница между софистикой и риторикой (ср. выше стр. 69, прим. 1); отгого и возможны завсь были не только такія изворія фідовофою та амбро; кай подітіжой—по выраженію еще Продика (Euthyd. 305 C), какъ Исократъ (объ его "етдогоста" и объ отношенияхъ ея къ платоновой етдогоста ср.—кром'в изследованій Spengel'я, Teichmüller'а, Duemmler'а—Gercke, Herm., ХХХП 359 ff. Muenscher, Rh. M., LIV 248 ff. Natorp, Herm. XXXV 389 ff. Tiele ib. XXXVI, 253 ff. Sheehan, De fide artis rhetoricae Isocrati tributae, 1901. E. Meyer, G. d. Alt. V 330 ff.), или такія µаворія фідософою та суброє кай софістой, какъ Антисоенъ, Аристиппъ (ср. выше стр. 91, прим. 1 ), или Навсифанъ (ср. Armim l. с. 43 ff.), или Діонъ ср. Hirzel, Dislog, II 84 ff.), Максимъ изъ Тира (ср. Hobein, de Maximo T. quaest. philol. sel., 1895), или Лукіанъ (ср. Hirzel l. c. II 269 ff. Helm, N. Jahrb. f. d. kl. Alt., IX 188

ни безпрерывной. ни упорной: достаточно припомнить, что Аристотель уже включаль риторику въ свою систему «философій» 1). Борьба эта была

ff.). выступавшіе—когда, или поскольку они перебъгали въ лагерь "философовъ"—противъ риторовъ-софистовъ. - Не обсятдована еще, но кажется, не подлежитъ сомивнию чрезвычайно значительная зависимость отъ Платона всей последующей полемики между философіей и риторикой, какъ въ ея общемъ содержанін (можно даже сказать, что она почти не выходила за предълы вопросовъ поставленныхъ уже у Платона), такъ и въ ея болъе-формальныхъ подробностяхъ (ср., напр., постановку такихъ вопросовъ, κακъ εί τέγνη ή ρητορική. ΗΜΗ ΤΕЗΗΚΟΒЪ, δτι πολιτεύσεται ό σοφός, δτι μόνος ό σοφός ρήτωρ, Η т. п., или вопроса о руториху арету, или хотя-бы-восходящее къ "Оертету"?-отожествленіе всего эпидейктическаго краснорічія съ энкоміастическимъ, или панегирическимъ); особенно дюбопытна въ этомъ отношеніи полемика противъ философіи, т. е. именно противъ Платона, ритора Элія Аристида, усиленно пользующагося Платономъ не только въ отрицательной, но и въ положительной части своей аргументаціи (ср. Baumgart, Ael. Aristides, 20 ff.). О болье тысной, чымь какую предполагають обыкновенно, зависимости отъ Платона риторики Аристотеля ср. Arnim. 1. 1., 68 ff.—Лля характеристики протеста философіи противъ риторики не лишено значенія и то, что протесть этогь довольно тесно примыкаль къ тому протесту, какой то вь резкихъ. то въ слабыхъ формахъ, но всегда встрвчало краснорвчіе со стороны представителей common sens'a. — къ протесту, который объяснялся не столько ненавистью или завистью къ образованности (τὴ παιδεύσει τὸ φθονεῖσθαι ἀχολουθεῖ χαχόν, Arist, rhet. 1399a; ср. [Xen.] т. 'A# 1, 5 sqq. Thuc. III 37), какую, представляло собою, конечно, и краснорачіе, сколько тъмъ, что доля имъ приносимаго вреда неръдко слишкомъ уже замътно перевътивала долю имъ приносимой пользы. Философію и common sense сближають, напр. своею полемикой противъ риторики Аристофанъ и другіе комики, особенно же Эврипидъ (ср. Nestle Eurip., 45 ff. 206 ff.); ср. также художественное изображение этого типа враговъ риторики-софистики въ лице Анита въ платоновомъ "Меноне". 90 В sqq. (ср. Philod. П 271). Само собою разумъется, что протесть common sense'a (вся теорія его сводилась въ сущности къ положенію: άπλα γάρ έστι της άληθείας έπη, Aesch. fr. 167. Eurip. Phoen. 469,-тогда какъ Менонъ ксенофонтова Анабасиса, II. считаеть τὸ άπλοῦν καὶ ἀληθές за τὸ αὐτὸ τῷ ἠλιθίφ) быль еще болье беззаботень по части догики, т. е. по части раздиченія моментовъ теоретическихъ и практическихъ; разумъется, и ему не доступно было различіе между философами, софистами, риторами (ср., напр., данныя, собранныя у Athen. 610 b sqq. 547 b). Съ common senз'омъ, представленнымъ, напр., у Аристофана, близко сходилась философія (особенно киническая) и въ нъкоторыхъ своихъ--устранявшихъ риторику--собственно-педагогическихъ теоріяхъ (ср. Joël, Socr., II 15 ff. 48 ff. 407 ff., Бурзи, Шк. вопр. въ древн. Tp., 4 can., takme Guggenheim, N. Jahrb. f. d. kl. Alt., IX 535 ff.).

<sup>1)</sup> Πραβα, не κακъ ἐπιστήμην (не κακъ οдну изъ σοφίαι), α τολικό κακъ подлежаниую наукообразной обработкъ (τέχνης ἔργον) δύναμιν, или πραγματείαν, αντίστροφον τῷ διαλεκτικῷ, но уже не χρήσιμον (κακъ τα) πρὸς τὰς κατὰ φιλοσοφίαν ἐπιστήμας, α. χρήσιμον для того, чтобы αί κρίσεις (въ дълакъ судебныхъ и политическихъ) κατὰ το προσῆκον γίγνωνται, чтобы τάληθῷ καὶ τὰ δίκαια οдерживали, какъ το и подобаетъ, верхъ надъ τὰ ἐναντία, и для того чтобы διὰ τῶν κοινῶν ποιεῖσθαι τὰς πίστεις καὶ λόγους (ибо, если даже и имътъ ἀκριβεστάτην ἐπιστήμην, не всѣмъ доступенъ—τοῖς πολλοῖς не доступенъ—ό κατὰ τὴν ἐπιστήμην λόγος), а также и для того, чтобы умъть разбираться, сознательно относиться

н не достаточно систематичной, или методичной: и осуждая наличию раторику, и отрицая раторику вообще, философія не различала строго теорію отъ практики—и потому считала лишней всякую заботу о томъ, какъ прямирить ихъ между собою, и если практикой гораздо больше, нежели теоріей, опредълялись мотивы ся полемики, то аргументы ся опредълялись теоріей гораздо больше, чёмъ практикой; поэтому она считалась только съ долей вреда, какую несло въ себё, несло съ собою краснорічіе, но не считалась съ долей имъ приносимой пользы!). Тёмъ идеальнымъ пізлямъ,

къ рвчамъ, какія приходится слушать (thet. 1355 a sq.). Ср. Агмія 1. с. 68 ff.—"Платопъ отрицаеть этотъ міръ: онъ отрицаеть и риторику. Аристотель хочеть сділать науку способною господствовать въ этомъ мірѣ: онъ заставляеть служить себѣ и риторику" (Wilamowitz Hermes XXXV 16).—Если, конечно, оставить въ сторонв собственно логическую сторону аристотелевой теоріи риторики (о ней ср. теперь Maier D. Syllogistik d. Aristoteles, II, 2, 76 ff.), и если шире, нежели Arnim (и, повидимому, Филодемъ), понимать навсифанову фоскологіст, или фоскайт (ср., во всякомъ случать, Phaedr. 269 E sqq. Apol. 19 В sqq., также стихи Эпикрата о гимнасіяхъ Академіи, II 287 Коск), то едва-и придется считать (какъ Arnim, 72) существеннымъ различіе во взглядахъ на отношенія философіи къ риторикъ между Навсифаномъ и Аристотеленъ (объ "Аристотелъ въ сужденіяхъ Эпикура и Филодена" ср. Sudhaus, Rh. Mus., XLVIII 552 ff.), какъ съ другой стороны насколько таснае будеть, кажется, примыкать къ Аристотелю не только практика философскихъ школъ, особенно съ П1 и еще больше со П стол. но и-открытая Аринионъ у Цицерона (ср. Агин, 97 ff., также Kroll, Rh. Mus., LVIII 552 ff. и N. Jahrb., XI 681 ff.)—теорія академика Фидона, влонившіяся уже (въ угоду, конечно, измінившимся условіямъ и практической, и культурной, в собственно-научной жизни) не только къ признанію равноправности между философіей и риторикой но и къ ихъ отожествленію, а потомъ и къ подчиненію философіи риториків (въ півляхъ "гухождіоо пасбагає"); ср. Philod. I 39. 190 sq. 223. Theo, prog., 70. Sp. Ruf. rh. 462 Sp. Quint. II 15.

<sup>!)</sup> Въ нъкоторой мъръ продуктомъ того развитія, какое получило у сллиновъ публичное красноречіе, и въ то же время живымъ протестомъ-однимъ изъ видовъ фидософскаго протеста-противь того направленія, какое приняло это развитіе, были странствовавшіе—съ ІІІ в. до Р. Х.-по городамъ и весямъ Едлады одътые чуть не въ рубища, длиннобородые, нестриженые и нечесаные проповъдники, призывавшіе народъ къ жизни въ простотв и чистотв сердца и помысловъ, къ отречению отъ земныхъ благь и суеть, отъ богатства, роскоши, почестей, удовольствій, отъ зрізлищь, отъ вражды и войны, отъ политики и суда, -- заботившіеся уже не о красотв своихъ рвчей, а о доступности ихъ уму и чувству слушателей, т. е. толпы,-представители т. наз. кинической, или кинико-стоической діатрибы (ср. Wilamowitz, Antig. v. Kar., 292 ff. Arnim, 29 ff. 40 ff. 137 f. 255 ff. Norden, A. K. 129 ff.). Къ сожальнію, эта "діатриба" обсявдована (насколько отразилась она въ письменности), и въ своемъ общемъ значенія, и въ своемъ содержаніи (въ своихъ тояог), и въ своей формъ (въ своемъ стилъ), пока далеко недостаточно, и лишь монографически (ср. Hense, Teletis reliquiae, prol., 1889. Heinze, De Horatio Bionis imitatore, 1889. Wendland-Kern, Beiträge z. G. d. gr. Philos. u. R., 1895. Hobein, De Maximo Tyrio, 1895. Weber,

какія философія увазывала людямъ, конечно враснорічіе не отвічало; но оно бывало-вначить, могло быть-полезно этимъ цалямъ. Несовершенными, конечно, были средства, какими оно располагало; но въдь несовершенство — въчный удълъ всей человъческой ирироды, и только ограниченнымъ и относительнымъ могло быть и вообще осуществленіе на этомъ свётё тёхъ идеаловъ истины, добра и красоты, которымъ въ ивру сель своихъ служело и краснорвчіе<sup>1</sup>). Добру и правдв-справедянвости могло оно служить въ судъ, на въчъ и въ совътъ, и его правоспособность въ этому служенію могь отрицать лишь тоть, кто отрицаль правленіе, народный судь, или кто отрицаль вообще всю сферу политическихъ или судебныхъ интересовъ, или кто за частнымъ и случайнымъ не видълъ общаго и основного, кто не дълалъ различія между возможностью и неизбъжностію злоупотребленій силой слова<sup>2</sup>). Добру и правдё-истин' могло служить эпидейктическое краснорвчіе. Конечно, ръчи, какія больше-мудрый, и поучан, и поучаясь, ведеть предъ меньше-мудрымъ, --- когда отыщетъ душу, способную и воспринять, и дальше передать въ другія души свия, какое въ себв содержать эти

De Senecae phil. dicendi genere Bioneo, 1895, и другія изслівсованія названных ученых»).

<sup>1)</sup> Здёсь имёются въ виду понятія, или мысли Платона въ той постановкі и въ томъ развитіи, какія имъ придаль Windelband, Präludien (1903).—О томъ, какъ больно должны были чувствовать—не только сознавать—неизбіжность разлада межлу дійствительностью и идеалами едлины, ср. поучительныя сопоставленія и соображенія у Burckhardt, Gr. Kulturg., II 342 ff. О томъ, какъ этотъ разладъ проникаетъ собою и философію Платона, и какъ "Платонъ побіждаетъ его, какъ величайшій изъ художниковъ",—прекрасныя замічанія у ки. С. Н. Трубецкого, Ученіе о Логосів, 29. Ср. Сопу. 202 D. sqq. (μήτε οί σοφοί μήτε οί άμαθεῖς—μεταξύ τούτων ἀμφοτέρων). 209 A sqq. Phileb. 59 D sqq. Тіт. 69 С sqq. 29 B sqq. Phaed. 85 С sq. 90 D. Leg. 682 A. 653 С sqq. (съ комментаріемъ Ritter, Platos Gesetze, Komm., 15 ff.).

³) Болве теоретическими изъ этихъ моментовъ (представленными уже у Гераклита) и опредвлялась обыкновенно подемика философіи противъ политическаго и судебнаго краснорвчія, болве практическими—полемика τῶν νοῦν χοινὸν (τὰς χοινὰς φρένας) ἐχόντων (ср. выше стр. 93, прим. 1); отсюда, конечно, и раздичіе въ отношеніяхъ къ риторикв Платона и Аристотеля и колебанія въ отношеніяхъ къ ней у эпикурейцевъ или стоиковъ.—Для времени Сократа-Платона ср. сопоставленія Pöhlmann'a, Sokrates и. з. Volk, 15 ff —Ср. прежде всего Heracl. fr. 17 sqq. D., Plat Resp. 485 A sqq. и Ецгір. fr. 910 ὅλβιος ὅστις τὰς ἱστορίας ἔσχε μάθησιν μήτε πολιτῶν ἐπὶ πημοσύνην μήτ' εἰς ἀδίκου; πράξεις ὁρμῆν).—Любопытно,—какъ развивается Платоновское сравненіе распоряжающагося на ввчв оратора съ человвкомъ, пришедшимъ на агору (ἐν ἀγορὰ πληθούση) со спрятаннымъ подъ полой кинжаломъ (Gorg. 469 D sq ), у Philod. II 142. 144, и Сіс. de от. 111 55.

рвчи<sup>1</sup>),—конечно, рвчи, какія знающій ведеть предъ знающим,—ведеть не потому, что знаеть, а потому, что соревнуєть съ ними о томъ, чтобы узнать и больше, и лучше<sup>2</sup>),—конечно, эти рвчи были нешамъримо цвинве, чвмъ та рвчь, какую, на подобіе рапсода, произносиль,—етаваниваль какъ мёдный сосудъ, когда въ него ударять<sup>3</sup>),—ораторъ передъ толной, всегда случайнаго и пестраго состава. Однако не короткія, дівлогическія и діалектическія рвчи, а длинныя, монологическія, риторическія рвчи были вёдь наиболіве удобнымъ средствомъ, чтобы мудрость нести въ толиу<sup>4</sup>)—и улучшать твмъ человізческія отношенія и скрашивать твмъ человізческое существованіе<sup>5</sup>). Такъ краснорічіє могло

<sup>1)</sup> Plat. Phaedr. 276 A sqq. Conv. 209 B sq. Theaet. 150 B sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gorg. 505 E sq. Charm. 166 C sq. Resp. 435 A. 518 E. Prot. 347 E.

<sup>\*)</sup> Phaedr. 277 E. Prot. 329 A sq. Meno 79 E sq.

<sup>4) &</sup>quot;Обыкновенно—говорилось въ одной аттической комедіи 1 полов. IV в. до Р. Х. (Апах., II 159 Коск), по вдресу ученыхъ, которымъ άρχει γνῶναι μόνον (Хепорћ. Мет. I 1, 15),—тому, кто нападетъ на новую мысль, хочется тотчасъ объявить во всеуслышаніе о своемъ открытіи. А эти мудрецы про себя берегутъ свою мудрость, и некому оцівнить ее (οἰχ ἔχουσι τῆς τέχνης κριτην),—между собою они только завидують одниъ другому. Нівть, все, что кто откроетъ новаго, онъ долженъ нести въ толиу (εἰς δχλον φέρειν)".

Юношески-смълыми, но и юношески-свъжнии попытками ръшенія самыхъ. принципіальных вопросовъ не человіческаго, а міроваго существованія открывается еддинская философія (φιλοσοφία), простымъ собираніемъ отдівльныхъ наблюденій и замізчаній открывается едлинская наука (отгоріч); одна (какъ Өалесъ у Платона, или какъ Сократъ у Аристофана) смотръла на небо, другая смотръла по сторонамъ или назадъ, ни та, ни другая не хотвла смотреть себь подъ ноги, -- на то, что было всего ближе. Постепенно історія стада захватывать своими набдюденіями и область практической жизни или деятельности; заслугу "сведенія философіи съ неба, водворенія ея въ городахъ (государствахъ) и въ домахъ" любили (ср. Cic. Tusc. V 10) приписывать Сократу, -- но раньше, чъмъ Сократь, и еще больше, чъмъ Сократь, надъ этимъ сближеніемъ фидософіи съ жизнью потрудились его противники—софисты; они же сблизили в философію съ наукой. Человъкъ мъра всего, всъхъ знаній и представленій, онъ-господинъ и мудрости, и мудрость для человъка, а не человъкъ для мудрости, -- такъ разсуждали они. Философія, или наука можеть и улучшить, и скрасить человіческое существованіе и человическія отношенія, и нужно заботиться о возможно-большемъ распространеніи знаній между людьми: тогда псчезнуть-мечталь (по крайней мірів у Платона, въ діажогі "Протагорь", 337 С sq.) Гиппій—ті группировки дюдей, какія, насилуя природу, создаеть тираннъ-законъ, всв люди будуть тогда и сродниками и согражданами (между собою),-потому что подобное сродно подобному. Естественно, что органомъ такой философін, такой науки стала публичная річь (какъ естественно, конечно, и то, что, расширяя сферу своего примъненія, философія, или наука, выигрывая кодичественно, не могла не проигрывать качественно). Такъ заключенъ быль (предусмотранный въ сущности еще эпическою поэзіей, ср. выше стр. 43 сл., 61, пр. 2) тройственный союзь философів, науки и краснорічія; вічно колеблющійся и въ своемъ

служить добру и истинъ, и тъмъ самымъ оно служило и красотъ; но оно служило красотъ и потому уже, что дорожило своей формальной стороной, какъ бы часто на дълъ форма ни подавляла адъсь собою содержаніе, и какъ бы часто естественная красота адъсь ни подмънвалась красотой искусственной, поддъльной ). Но гдъ вообще была граница между природой и искусствомъ въ красноръчи? Гдъ была граница между природой и искусствомъ въ красноръчи? И гдъ была граница между красноръчіемъ врожденнымъ и вдохновеннымъ? Гдъ была граница между красноръчіемъ врожденнымъ и вдохновеннымъ и красноръчіемъ всеусства?<sup>2</sup>).

Намъ не можетъ быть не понятенъ тотъ протестъ, какой встрв-

составъ, и въ своемъ равновъсіи, неръдко даже угрожаемый въ самомъ существованіи своемъ, союзъ этотъ съ техъ поръ уже не могъ быть разрушенъ, какимъ бы испытаніямъ ни подвергался онъ въ своей теоріи или въ своей практикѣ; такъ, если противъ него возсталъ Илатонъ, то Аристотель уже пытался возобновить его, на новыхъ, разумвется, началахъ. Отстранившись опять послв Аристотеля отъ философіи, дробись все больше на отдъльныя дисциплины, спеціализуись все больше, наука снова уходить отъ жизни, и, какъ Аристофанъ высменваль поднимавшихся на несколько аршинъ въ корзинъ, чтобы изучать небо-и витать въ облакахъ, ступать по воздуху, --, метеорософистовъ", такъ потомъ смъются, напр., надъ археологической маніей Тимэя, который, собираясь писать исторію, списываль-представленныя безчисленнымъ количествомъ однообразныхъ документовъ-постановленія о дарованім проксеній, или надгробія взявшихъ призы коней или дюбимыхъ дітьми домашнихъ питичекъ (Polyb. XII 11, 2. Diod. XIII 82, 6), или надъ филологами, прячущимися отъ света, какъ жужжащіе въ углахъ сверчки, заботящимися исключительно о сріч или сфыту, о міт или тіт (Athen. 222 а); однако, какъ ни прятались въ своихъ кельяхъ "односложные" ученые ("трусливве дани"), —все же и они выступали иногда передъ публикой съ публичными лекціями (или рецитаціями) по своей спеціальности (ср. Rohde Gr. R. 328 f. Kl. Schr. II 449 f. Lehrs Aristarch 217 f.),—не говоря уже объ ихъ лекціяхъ въ тесномъ кругу учениковъ, или друзей. Философы же, если не всегда въ теоріи, то часто—и чемъ дальше, темъ все чаще (ср. Arnim, Dio, 80 ff. 92 ff.)—на практикъ поддерживали связи съ красноръчіемъ-обыкновенно болье уже твсныя, чёмъ съ наукой. Ср. классификацію современныхъ Діону философовъ-по способамъ сообщенія или распространенія ими своей философіи у Dio XXXII 8 sqq.

<sup>1)</sup> Cp. выше, crp. 14 слл.—Philo de cherubim, 105: ρητορική—τάς τε ἐν ἐκάστοις δεἰνότητας ἐξετάζουσα καὶ πᾶσιν την πρέπουσαν έρμηνείαν ἐφαρμόζουσα, τονώσεις καὶ περιπαθήσεις καὶ ἔμπαλιν ἀνέσεις καὶ ήδονὰς μετά στωμυλίας καὶ τῆς περὶ γλῶτταν καὶ τὰ φωνητήρια ὄργανα εὐπραγίας περιποιοῦσα.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. Democr. fr. 33 (ή φύσις καὶ ή διδαχή παραπλήσιόν έστι' καὶ γὰρ ή διδαχή μεταρυσμοῖ τον ἄνθρωπον, μεταρυσμοῦσα δὲ φυσιοποιεῖ). 59. 119 D.; π. ῦψους, 2. 22 (τότε γὰρ ἡ τέχνη τέλειος, ἡνίκ' ἄν φύσις είναι δοκή, ἡ δ' αὐ φύσις ἐπιτυχής, ὅταν λανθάνουσαν περιέχη τὴν τέχνην, cp. Cic. de or. III 197). 36. Cp. также сопоставленія и замічанія у Norden, A. K., 8 ff.

чано еллинское красноръчіе со сторони науки, или философіи, какъ и протесть, съ канинъ— чънъ дальше, впроченъ, тънъ все ръже—выступали противъ него претендовившіе на то, чтобъ представлять собою соштон зелье, или чої чоско. Но намъ должно быть понятно также—почену эти протесты не могли грепъть, могли только шумъть , и почему они безсильны были—заставить вернуться назадъ, домой, вкусившихъ сладкаго какъ медъ плода лотоса, т. е. красноръчія<sup>2</sup>).

¹) Но и этоть шумъ все больше переходиль въ глухой ропоть: какъ философія все меньше стороннявсь отъ риторики, такъ и общество съ его литературой (не говоря уже о толив) все больше свыкалось и съ нею, и съ ея злоупотребленіями (поучительно съ этой точки зрвнія сравнить, напр., Аристофана съ Герондомъ, съ παίγνιον δικανικόν—какъ выражается Herzog, Koische Forsch., 213,—его Порхоβоской).

<sup>\*)</sup> των δ'ός τις λωτοῖο φάγοι μελιηδέα παρπόν, οὐπέτ' ἀπαγγεῖλαι πάλιν ἤθελεν οὐδὲ νέεσθαι, άλλ' αύτοῦ βούλοντο μενέμεν νόστου τε λαθέσθαι, Od. IX 94 sqq. (cp. Plat. Phil. 15 Dsq.—ο τοῦ διαλέγεσθαι γευσάμενοι). И можно даже сказать, что единское краснорфчіе, все падая въ своемъ внутреннемъ значении (поскольку "искусство" одерживало здёсь верхъ надъ" мудростью", форма надъ содержаніемъ, искусственная красота надъ красотой естественной), все поднималось во витипенть своемъ значении, -- расширяя сферу своего примънения (поздиващія руководства риторики содержать уже въ себь, напр., правила для со-CTABLEHIR Η ΤΆΚΗΧЪ λόγοι, ΚΑΚЪ συντακτικός, γαμικός, επιθαλάμιος, κατευναστικός, γενεθλιακός, [Men.], 114 sqq. B. [Dion.]rhet. 2 sqq.).—Объ упадкъ единскаго красноръчія ср. Norden, A. K., 10 f. 126 ff. 240 ff.; о краснорвчім времени упадка—Rohde, Gr. R.<sup>2</sup>, 310 ff. Armim, Dio, 128 ff. Замътимъ кстати, что болъе подное и тщательное ознакомленіе съ памятниками едлинскаго краснорвчія и болве осмотрительное отношеніе къ свильтельствамъ о немъ, вероятно, заставить современемъ изобразителей его исторіи и въ частности исторіи его упадка н'всколько меньше сгущать краски, --особенно если онивоспользовавшись, между прочимъ, и намеками Нордена (1. 1. 8. 150) на аналогіи. представляемыя исторіей греческаго искусства, —не будуть мітрить древнимь единнамъ нашей, современной мърой, -- напр., когда дъло касается отношеній между содержанісить и формой. Справедливо замічасть, по поводу эпидейктическаго краснорічія Burckhardt, Gr. Kulturg., III 341, что "многимъ теперь свойствено достойное смеха негодованіе на свободную игру не задающейся (опреділенною) ціялью уиственной и эстетической силы, тогда макъ никто не протестуеть, если краснорфчіе--- въ номитической рвин вліяло на двла, или въ судебной рвин было ремесловъ". Ср. также Буасъс. Паденіе язычества (перев. Корелина), 123 сл.—Сильно преувеличенная у Rohde. Kl. Schr., II 17 f., "грубость, вудьгарность, гнусность" подемических выходокъ Эсхина или Демосеена не можеть быть поставлена на счеть лишь красноречію, --если мы припомнимъ, напр., выходки Аристофана; но тотъ же Аристофанъ яснъе всего показываеть намь, какъ-уже тогда-была эстетически образована, въ Анинахъ, толпа (и воспитывавшаяся краснорічість, и вскарминвавшая краснорічіст; наполняющія комедію (в не одного лишь Аристофана) нападки или намеки на прежнихъ и современныхъ, признанныхъ и не признанныхъ геніевъ дитературы (Гомеръ, гомеряды, Пиндаръ, Эсхиль, Софокль, Эврипидь, не говори уже о комикахъ), науки (Соирать, Діогенъ изъ Аполлоніи), искусства (напр., на музыкантовъ), колечно, должны были расчиты-

Такъ, между поэзіей и философіей, или наукой, заимствуясь отъ нихъ всегда, но сохраняя самостоятельное мъсто рядомъ съ ними, совершало свою исторію едлинское краснорічіе, и новый никшій на развалинать античнаго, воспринимаєть античную культуруближайшимъ-образомъ представленную и даже пропитанную риторикой!). Но это краснорвчіе разрушавшагося античнаго міра и на себъ несло, конечно, признаки разрушенія. Общій строй жизни, какъ онъ сталъ складываться дальше, слишкомъ мало благопріятствоваль дальней шему здоровому и всестороннему его развитію<sup>2</sup>); все меньше оставляль онь и времени, и м'вста для говоренія или для выслушиванія річей; то, что нвкогда давала устная рвчь, и даже гораздо больше того, что нвкогда могла давать ръчь, стали-съ гораздо большимъ, повидимому, удобствомъ - брать отъ книгъ, особенно же отъ журналовъ и газетъ, принявщихъ на себя, между прочимъ, и обязанности прежнихъ странствовавшихъ првиовр и обатобовр-и-кто знастру-определения въщателей и заклинателей...

Но сколько побъдъ ни было одержано надъ временемъ и надъ пространствомъ<sup>3</sup>) — а одной изъ этихъ побъдъ было изобрътение печатания, а другой — изобрътение развозящихъ произведения печати пароходовъ и паровозовъ, — все-же устное слово, хотя и подавленное бумажнымъ, или печатнымъ, однако не раздавлено имъ окончательно: кое-гдъ оно уцълъло — не только уо́рф, а и фозът, не въ силу только человъческаго закона, но и въ силу закона природы.

«Иначе и быть не могло»—говорить намъ исторія краснорічія у эллиновь. Эта исторія учить нась, что краснорічіе столько же необхо-

вать на публику, не только живо интересующуюся такими вещами, но и кое-что въ

<sup>&#</sup>x27;) О вліяніи греческой риторики на христіанское церковное краснорічіє см. Hatch, Griech. u. Christ., 76 ff. Norden, A. K. 451 ff. Wendland N. Jahrb. f. d. kl. Alt. 1X 6 ff. Cp. Asmus, Byz. Zeitschr. 1X 85 ff.

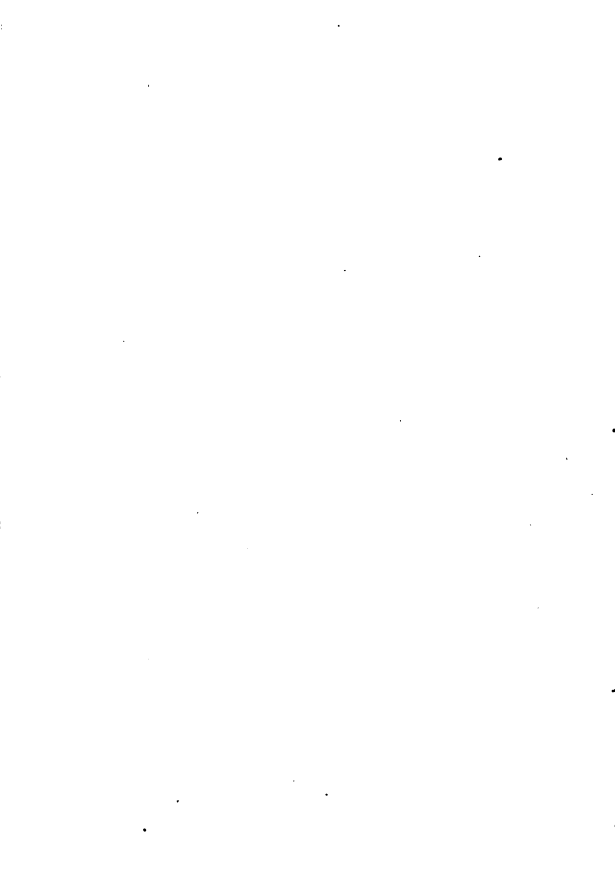
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Только въ эпоху Возрожденія краснорічіе опять поднялось-было—въ Италіи; но уже въ началі XVI в. снова раздаются жалобы на его упадокъ (Буркхардомъ, Культура Италіи въ эпоху Возрожденія, 186 слл.), и съ тіхъ поръ оно уже не ділаетъ сколько-нибудь значительныхъ успіховъ—по крайней мірів качественныхъ (количественные успіхи ділаетъ, напр., политическое—парламентское—краснорічіе). На не высокій уровень современнаго краснорічія (на Западів) жалуется Philippi, Die Kunst der Rede, 232 ff.

<sup>3)</sup> Ср. *И. И. Янжул*э, Изъ психологіи народовъ (Экономическое значеніе "времени" и "пространства"). 1895.

димо въ общей экономіи человіческой культуры, какъ и поэзія, какъ и наука, вли философія. Но эта исторія учить насъ и тому, что краснорвчіе - небезопасное, обоюдоострое орудіе культуры. Намъ теперь еще больше страшными, чвмъ древнимъ еллинамъ, должны представляться, конечно, опасныя стороны краснорвчія; твиъ больше нашли-бы мы въ настоящее время средствъ-оберегать себя отъ подстерегающихъ краснорвчие опасностей. Твхъ условій, въ какихъ расцвъло едлинское красноръчіе, намъ не вернуть, а съ ними вмъстъ-не вернуть намъ и этого красноречія. Но и желать этого возвращенія, конечно, уже не приходится. Мы можемъ желать только хоть нікотораго возм'вщенія того, что мы туть растеряли или утратили со времени древнихъ еллиновъ, можемъ желать, чтобы въ обиходъ нашей культуры краснорвчіе заняло, котя бы и не столь высокое, но столь же самостоятельное місто, какъ и поэзія и наука, чтобы оно нашло себі боліве широкое примъненіе, особенно въ дълъ популяризаціи (но, конечно, не вульгаризаціи) науки, чтобы оно учило насъ больше цінить силу вдохновенной мысли, какъ она --помимо стиховъ-- можетъ быть выражена въ живомъ, одушевленномъ словъ, врасоту языка, какъ она-помимо стиховъ – можетъ быть выражена не въ буквахъ, а въ звукахъ.

Много вообще поучительныхъ выводовъ дала бы намъ исторія еллинскаго краснорічія. Я могъ намітить эту исторію только въ самыхъ общихъ чертахъ, памятуя, подобно инымъ—и не судебнымъ и не политическимъ—ораторамъ древности, знаменитую клепсидру<sup>1</sup>). Я могъ нарисовать эту исторію только самыми блідными красками: відь въ віжъ застоя въ развитіи краснорічія, я выступилъ передъ вами, Мм. Гг., не столько въ качестві представителя краснорічія, сколько въ качестві представителя краснорічія, сколько въ качестві представителя краснорічія, сколько въ качестві представителя съ краснорічімъ—науки.

¹) Ср. Dio Chr. XII 38. Едва-ли однако клепсидра, опредълявшая собою обыкновенно время, уступленное для произнесенія рѣчи въ асинскомъ судѣ или въ совѣтѣ (ср. Keil, Anon. Argent., 236 ff.), примѣнялась и при публичныхъ чтеніяхъ, или при театральныхъ представленіяхъ, какъ полагаетъ Vahlen, Sitzb. d. pr. Ak., 1897, 639 ff.; во всякомъ случаѣ, для иныхъ (особенно для болѣе случайныхъ) эпидейктическихъ ораторовъ своего-рода клепсидрой могло—или могло-бы—служить слово Эпихарма: οὐ λέγειν τύγ' ἐσσὶ δεινός, ἀλλὰ σιγῆν ἀδύνατος...



## М. Н. Бөрөжқовъ.

## въ память

профессора

## ПЕТРА ИВАНОВИЧА ЛЮПЕРСОЛЬСКАГО.









Печатано по постановленію Конференціи Историко-Филологическаго Института князя Безбородко. Директоръ Института  $\boldsymbol{\Phi}$ . Гельбке.

### П. И. Люперсольскій.

Недавно, назадъ тому только шесть лёть съ небольшимъ, нашъ старъйшій сотрудникъ въ Институть князя Безбородка окончилъ въ немъ службу,—и воть его совсвиъ не стало на свъть: Петръ Ивановичь Люперсольскій скончался въ С. Петербургъ 27 мая истекающаго года, въ возрастъ неполныхъ 67 лътъ. Очень грустно стало намъ при полученіи извъстія, что нътъ уже въ живыхъ Петра Ивановича. Не услышишь больше его веселой, умной бесъды; не насладишься общеніемъ его доброй души! А теперь приходится отложить и грусть объ ушедшемъ въ невозвратный путь человъкъ; намъ остается теперь выполнить послъдній долгь къ нему—помянуть его жизненную дъятсльность.

Время идеть такъ быстро, смерть похищаеть замвчательных в людей такъ неожиданно, а новые люди и новыя двла во многомъ такъ отличаются отъ прежнихъ, что чувствуется особая потребность говорить объ уважаемыхъ покойникахъ: хочется уяснить и закрвпить въ своемъ сознани ихъ духовный обликъ; хочется, чтобы и здравствующіе люди новаго покольнія, коимъ предстоить своя трудовая жизнь, разділили наше уваженіе къ почившимъ двятелямъ.

Конечно, я не готовъ къ тому, чтобы писать собственно біографію Петра Ивановича. Но я передамъ нѣсколько воспоминаній о немъ за время моей съ нимъ службы въ Институтъ; для поминки о немъ я также воспользуюсь нѣкоторыми данными изъ его послужнаго списка и автобіографіи, напечатанной въ памятной книжкъ нашего Института. ("Историко-Филологическій Институтъ кн. Безбородко въ Нѣжинъ, 1875—1900". По этой автобіографіи составленъ кѣмъ то помѣщенный въ «Нов. Врем.» за 29 мая 1903 г. краткій некрологъ о П. И. Люперсольскомъ). Съ удовольствіемъ скажу, что могу, о Петръ Ивановичъ, въ увъренности,

что моя поминка, посвящаемая достойному человъку, обратитъ на себя внимание всъхъ, знавшихъ или только слыхавшихъ про него.

I.

П. И. Люперсольскій быль сыномъ сельскаго священника вятской губерніи, родился 14 іюня 1836 года, учился—сколько помнится мнъ съ его словъ-въ Елабужскомъ духовномъ училищъ, потомъ въ Вятской духовной семинаріи; отсюда какъ выдающійся по дарованіямъ и усп'ьхамъ студентъ былъ посланъ въ С.-Петербургскую духовную академію; курсъ наукъ въ ней окончилъ въ 1859 году со степенью кандидата и съ правомъ, при извъстныхъ условіяхъ, на магистерскую степень; вскоръ по окончании академическаго курса былъ назначенъ учителемъ въ родную Вятскую семинарію, въ которой, впрочемъ, пробыдъ не долго, всего лишь четыре мъсяца; въ началъ 1860 г. б. переведенъ въ С. Петербургскую духовную семинарію, гдв прослужиль свыше пяти лють, преподавая греческій языкъ и гражданскую исторію, состоя также наставникомъ наблюдателемъ надъ ученьемъ иностранныхъ воспитанниковъ, обучающихся, въ семинарів, исправляя и другія обязанности: такъ въ формулярномъ спискъ отмъчено, что онъ, по поручению Конференции С. Петерб. духов. академін, занимался повъркой по греческому подлиннику рукописнаго перевода «Толкованія Ософилакта болгарскаго на евангеліе отъ Луки»; въ 1864 году исправляль должность секретаря бывшемъ Комитетъ С. Петерб. дух. семинаріи по преобразованію духовныхъ семинарій. Въ 1865 году онъ закончилъ службу въ духовномъ въдомствъ, быль уволенъ, согласно прошенію, отъ этой службы и изъ духовнаго званія въ свътское; съ этого же времени началъ службу по Министерству Народнаго Просвъщенія: ему б. назначена стипендія отъ Министерства на два года, для приготовлемія къ профессорскому вванію: въ то же время онъ состояль преподавателемъ въ Ларинской гимназін.

Итакъ бывшій учитель вступиль на новый путь діятельности, боліве соотвітствовавшій его дарованіямь. Свои ученыя занятія исторіей, ближайте исторіей греческой, онъ началь вести подъ руководствомъ профессора С. Петербургскаго университета, Михаила Семеновича Куторги; всегда съ признательностью Петръ Ивановичъ помниль руководительство своего учителя, ціниль его таланть и научную методу; съ своей сто-

роны профессоръ Куторга, надлежащимъ образомъ оценившій дарованія Люперсольского, какъ теперь, такъ и позже всегда участливо относился къ его ученымъ трудамъ, къ его личности1). Въ 1869 году въ Историко-Филологическій факультеть С. Петерб. университета было представлено изследованіе П. И. Люперсольскаго «Храмовый города Дельфы св орикулома Аполлона Пивійскаго ва древней Греціи». Оно б. напечатано по опредъленію факультета, и, послів публичной защиты, ивсиваователю ученую степень магистра исторіи. Въ шести главахъ книги описывается географическое положение, топографія и вившній видъ священнаго города Дельфъ, съ обозрѣніемъ всѣхъ даровъ, преимущественно статуй, которыя были принесены дельфійскому храму отъ разныхъ городовъ Греціи и даже изъ другихъ---не греческихъ---странъ, которыя составили, по выраженію автора, «богатъйшую въ Греціи галлерею изящныхъ произведеній ваятельнаго искусства, и вмість съ тімь наглядную лічтопись всёхъ важнёйшихъ событій греческой исторіи»; изслёдуется древность дельфійскаго оракула, преданія объ основаніи его и о началь города Дельфъ, причемъ съ особой внимательностью критически разбирается гимнъ Апольону писійскому, какъ древнайшій и важнайшій источникъ для исторіи Дельфъ; дальше рѣчь идетъ о древнихъ священныхъ войнахъ

<sup>1)</sup> Въ 1882 году, въ декабрѣ, по случаю исполнившагося 50-лѣтія ученой дѣятельности профессора Куторги, Конференція нашего Института отправила ему поздравительный адресъ, по предложенію П. И. Люперсольскаго, и имъ составленный (Извѣстія Инст. кн. Безбородко, т. ІХ, оффиц. отд. стр. 26—28; тамъ же и отвѣтное письмо профессора Куторги). Юбилей Михаила Семеновича скромно б. отпразднованъ въ имѣніи его, называемомъ Борокъ, мстиславскаго уѣзда могилев. губерніи: смотр. объ этомъ замѣтку въ Журн. М. Н. ІІр. за 1883 г. апрѣль. Припоминаю, что въ этомъ имѣніи М. С. Куторги покойный П. И. Люперсольскій бываль въ гостяхъ; а когда проф. Куторга скончался (въ маѣ 1886 г.), Петръ Ивановичъ спустя годъ еще разъ помянуль его въ публичной рѣчи, на актѣ Института 30 августа 1887 года, вмѣстѣ и М. Н. Каткова, скончавшагося лѣтомъ 1987 года: директоръ Института, Н. Е. Скворцовъ, просилъ Петра Ивановича говорить про нихъ обоихъ.

Дельфъ, наконецъ о внутреннемъ устройствъ Дельфъ и оракула. Главныя положенія и выводы такъ выражены авторомъ: «дельфійскій храмъ Аполлона не былъ мъстнымъ храмомъ города Дельфъ, но общимъ святилищемъ всвуъ эллиновъ; первоначально на мъстъ города Дельфъ былъ только храмъ Аполлона, а потомъ при немъ постепенно образовался городъ; начало городу положили жрецы Аполиснова храма, и первыми жрецами при этомъ храмъ были пришельцы съ острова Крита; въ началь дельфійскій оракуль находился въ зависимости отъ города Криссы; мниніе новийших ученых, что война Дельфи съ Криссой происходила одновременно съ войной амфиктіоновъ противъ Кирры, противоръчитъ извъстіямъ древнихъ объ этой послъдней войнъ и не можетъ быть принято<sup>1</sup>). Во время священной войны противъ Кирры, происходившей въ началъ VI въка до Р. Х. мы видимъ священный городъ на верху могущества и вліянія въ Греціи. Онъ быль храмовымъ городомъ<sup>2</sup>), т. е. главное тамъ былъ храмъ Аполлона, городъ же находился такъ сказать при храмъ, принадлежалъ во храму, а не храмъ принадлежалъ городу; жрецамъ Аполлона принадлежала верховная власть въ Дельфахъ, т. е. какъ главное наблюдение надъ храмомъ Аполлона, такъ и вліяніе на все внутреннее управление въ Дельфахъ; но гражданскимъ управлениемъ въ Дельфахъ завъдывали особыя лица, а не жрецы, и это гражданское управленіе было копіей съ авинскаго государственнаго устройства. Пророчица Аполлона, Пиоія, -- говорить последній тезись -- олицетворяла собою высокій образъ нравственной чистоты и непорочности». Такъ выражены авторомъ положенія. Въ текств они доказываются на основаніи источниковъ, тщательно критикуемыхъ; намъчаются интересные научные вопросы, хотя не всегда положительно и точно, какъ желалъ бы того авторъ, рашаются; всюду чувствуется пытливость мысли, свежая любо-

<sup>1)</sup> Сравн. также въ текстѣ книги на стр. 126 выводъ о священныхъ войнахъ сначала съ Криссой, потомъ съ Киррой.

<sup>2) «</sup>Мысль о таких храмовых городах или владеніях, какъ особенном виде политических организмов въ древней Греціи, высказываль и развиваль на своих лекціях въ С. Петерб. университет М. С. Куторга: намъ не случалось встречать ея где либо въ сочиненіях ученых э: примечаніе автора въ предисловіи къ книге на стран. IV.

внательность ученаго; онъ умъеть внимательно аналивировать и дълать осторожный выводъ, а иногда высказываетъ широкій обобщающій взглядъ: для примъра укажу на тъ страницы, гдъ авторъ говоритъ о греческой религіи вообще (стран. 132—135): онъ такъ хороши, что годятся, на мой взглядъ, въ историческую христоматію; есть и другія мъста въ такомъ же обобщающемъ родъ, но чаще въ книгъ ведется строго дъловое, критическое разслъдованіе источниковъ и повърка научныхъ мнъній, болъе или менъе доказанныхъ, преимущественно нъмецкихъ ученыхъ; установляются детальные факты и небольшіе, но точные выводы; однако и тутъ изложеніе ведется не сухо, а съ полной занимательностью для читателя, даже не для спеціалиста. Вообще вся книга Люперсольскаго отмъчена несомнъннымъ научнымъ талантомъ<sup>1</sup>).

II.

Въ томъ же 1869 году магистръ Люперсольскій былъ командировань съ ученой цёлью за границу на два года. Это время онъ употребиль на слушаніе лекцій въ Берлинскомъ университеть у профессоровъ Л. Ранке, Т. Моммзена, Э. Курціуса и у другихъ; постщаль Дрезденъ и Мюнхенъ; въ 1870 г. путешествоваль по Италіи, Сициліи, Греціи; въ Авинахъ изучалъ топографію города и древности; путешествіе закончиль обзоромъ Константинополя; но въ Дельфахъ, кажется, не успъль быть: по крайней мъръ въ автобіографіи объ этомъ не говорится. (Смотр.

<sup>1)</sup> Въ одномъ изъ указателей Межова отмъчено, что книга «Храмовый городъ Дельфы» б. напечатана въ 600 экземплярахъ, и что цъна ей въ продажъ б. назначена по 1 руб. за экземпляръ. Рецензій на книгу не указано; нътъ указаній на рецензіи и въ новъйшемъ библіографическомъ трудъ г. Прозорова. (Межовъ, Русск. Историч. библіографія за 1865—1876 включительно, т. VI, Спб. 1886.—П. Прозоровъ, Систематическій указатель книгъ и статей по греческой филологіи, напечатан. въ Россіи съ XVII стольтія по 1892 г. на русск. и иностран. языкахъ, Спб. 1898).

По какой-то совсёмъ неожиданной случайности, книга П. И. Люперсольскаго отсутствуетъ въ фундаментальной библіотек в нашего Института: я знаю ее по эквемпляру, мив подаренному отъ автора.

въ ней нъкоторыя другія подробности относительно заграничной командировки, впрочемъ не многія).

Вскорт по возвращени въ Россію, онъ былъ назначенъ въ 1872 году въ Варшавскій университеть, на кафедру всеобщей исторіи, сначала доцентомъ, вскорт и профессоромъ; въ 1875 г. б. переведенъ ординарнымъ профессоромъ въ нашъ Институтъ: онъ былъ при самомъ открытіи Института 14 сентября 1875 года. Съ тъхъ поръ онъ служилъ ему до самой отставки (въ 1897 году, лътомъ), проживъ въ Нъжинъ 22 года, тъсно связавъ свое имя съ Нъжиномъ и Институтомъ князя Безбородка: былъ не разъ членомъ Правленія Института; одно время управляль имъ за директора (именно въ тотъ промежутокъ, когда Н. А. Лавровскій оставилъ директорскую должность, а Н. Е. Скворцовъ еще не вступилъ въ ту же должность). Но главная служба, конечно, профессорская.

Въ первый годъ институтского ученья профессоръ Люперсольскій прочиталь своимь слушателямь введение во всеобщую историю, потомъ изложилъ исторію Индін, Вавилона и Ассирін, Ирана и Египта; и въ ближайшіе за тъмъ годы, какъ видно изъ его отчетовъ въ печатныхъ протоколахъ «Извъстій Института», онъ начиналь свой общій курсь для младшихъ студентовъ также исторіей Востока, потомъ переходиль къ исторіи Греціи и Рима, а для старшихъ студентовъ 3 и 4 курсовъ читалъ то среднюю, то новую исторію Европы, въ большемъ или меньшемъ объемъ, присоединия иногда какой либо спеціальный или семинарскій курсъ, напр. о Геродотв, о Оукидидь, о Прокопів и т. п., или же курсъ по греческой исторіографіи, по греческимъ древностямъ. Но чвиъ дальше, твиъ рвже онъ возвращался къ очерку исторіи Востока; въ мое время онъ обычно начиналь свой общій курсь для младшихъ студентовъ прямо съ Греціи, либо съ Рима, ни мні, въ качестві его ассистента на экзаменахъ, ни разу не пришлось познакомиться съ исторіей Востока въ его изложеніи. Предполагаю, однако, что онъ излагаль ее съ неменьшимъ научнымъ интересомъ, какъ и всю вообще древнюю исторію; въ качествъ образованнаго богослова, близко внакомаго съ Библіей, онъ по всей въроятности надлежаще умъль воспользоваться и этимъ важнъйшинъ для исторіи древняго человъчества источниконъ, который нынь, всявдствіе новыхъ открытій въ области асопріологіи и египтологіи, получаеть еще большее историческое значение. (Говорю, конечно, не про

ндеальное, въчное значение Библін, а какъ про историческій источнивь въ общепринятовъ смыслё слова, въ ряду иныхъ письменныхъ источниковъ и вещественныхъ остатковъ библейской древности). Вообще богословское и церковно-историческое образованіе, полученное Люперсольскимъ въ духовной академіи, хорошо пригодилось ему для преподаванія исторіи въ высмей школь, особенно для выяснения слушателямъ разныхъ явленій въ области культуры древняго и новаго міра; тутъ, при обозрвніи культурной исторіи, да и политической, П. И. Люперсольскій являлся со своимъ просвъщеннымъ взглядомъ на ходъ всемірной исторіи, --- взглядомъ образованняго русскаго человёка, который совнаетъ, что онъ долженъ и ножеть самостоятельно по-русски си тръть на исторію человъчества, т. е. съ точки эрвнія вселенскаго православія, съ высоты которой открываются далекіе проспекты историческіе, новые и интереоные какъ для западно-европейской, весьма широко разработанной исторіографіи германороманскаго міра, такъ и въ особенности для исторіографіи міра грекославянского, гораздо меньше разработанной по научному. Къ сожальнію, признаться нужно, у насть еще мало ученыхъ историковъ, которые бы изучали исторію съ этой самостоятельной точки вржнія, т. е. русской, церковно-вселенской; немногіе только славянофилы, эти высоко дантиные и широко образованные дюди, цвизии заивчательныя попытки въ этомъ направленін; но у насъ недостаточно ихъ оценили, а нъкоторые робкіе люди какъ будто даже испугались смълаго рознаха ихъ истинно русской мысли. И не то, чтобы у насъбыло мало талантливыхъ людей, или же людей, одушевляющихся православною русскою идеей: въ Россіи, слава Богу, довольно было и есть такихъ дюдей; но у насъ до сихъ поръ ръдки основательно образованниме историии, хорожо знающіе исторію въ ся первыхъ источникахъ: вёдь исдостаточно однихъ порывовъ богословствующей и философствующей инсли въ область всемірной исторін; рядомъ съ ними нужна терпъливан последовательная работа, настоящій черновый трудъ надъ первыми источниками историческаго знанія, для пріобрътенія положительных в точных выводов в научных в. Все это хорошо сознаваль и поминаемый нами П. И. Люперсольскій; челов'якь большого ума, онъ со свойственной ему притомъ добросовъстностью признавался въ недочетахъ своего историческаго знанія. Онъ спеціалистомъ греческой исторіи; ее онъ зналь по первымъ источникамъ,

и ясно, увлекательно преподаваль ее студентамъ Института; но изложеніе европейской исторіи среднихъ и новыхъ в'вковъ затрудняло онъ не разъ прямо говориль въ Конференціи своихъ сослуживцевъ, что онъ меньше подготовленъ къ ея преподаванію. Между тъмъ преподаваніе всеобщей исторіи н'всколько літь къ ряду лежало на обязанности одного, какъ въ младшихъ, такъ и въ старшихъ курсахъ на историческомъ его отдъленіи, которое образовалось ПО предложенію профессоровъ исторіи: Н. Я. Аристова, П. И. Люперсольскаго Зенгера; предложение ихъ было внимательно разсмотрвно, горячо обсуждаемо въ Конференціи Института, и въ августв 1882 г. утвержденіе со стороны Министерства; но вскор'в СЛУЧИЛОСЬ TO, чего П. И. Люперсольскій не ожидаль, чего никто не могь предвидьть: 1885 г. онъ остался на нъсколько лъть единственнымъ представителемъ каоедры всеобщей исторіи, и долженъ быль преподавать всё отдёлы ел на разныхъ курсахъ Института; не безъ горькой ироніи онъ говориль про себя тогда, что «ему, какъ нъкоему Атланту, приходится держать на своихъ плечахъ всю всемірную исторію»1). Въ самомъ дъль, положеніе его было трудное: при обычныхъ 6 лекціяхъ въ недвлю надобно было изложить обширный предметь, въ сжатомъ, конечно, научномъ видь, притомъ приноравливая изложение отчасти для педагогической цъли: ибо слушатели IV курса исторического отделения дають пробные уроки по исторіи и географіи въ Нъжинской гимнавіи, а по выходъ изъ Института могутъ тотчасъ стать учителями этихъ предметовъ въ средней школь, и готовы для своего преподаванія сейчась же воспользоваться профессорскими лекціями. Наконецъ приходилось руководить при составленіи ими курсовых в диссертацій; все это очень озабочивало Петра Ивановича, занимало у него почти весь досугь, иной разъ очень утомляло его. Вотъ что очень серьезно было въ положени даровитаго профессора: при обиліи мыслей, при способности догадки и пониманія историческаго --- сознавать недочеты знанія!

III.

Скажу теперь о печатныхъ ученыхъ и литературныхъ трудахъ

<sup>1)</sup> Такъ онъ выразился и передъ министромъ И. Д. Деляновымъ, когда тотъ посътилъ нашъ Институтъ (въ октябръ 1888 года).

П. И. Люперсольскаго. Ихъ не много: воть они въ порядкъ ихъ печатанія, сверхъ магистерской диссертаціи, о которой выше сказано.

"Очерка государственной дъятельности и частной жизни Перикла". (Извъстія Истор. фил. Института князя Безбородка, томъ І. Это—ръчь, произнесенная на актъ Института 30 августа 1876 г. и обработанная для печати. Трудъ вызвалъ рецензію М. С. Куторги въ «Русск. Въстникъ» 1880 г. книга февраль, очень внимательную и важную въ принципіальномъ смыслъ, съ нъкоторыми поправками и возраженіями автору, послъ похвалы ему).

"Дипломатическия сношения и борьба императора Александра 1 ст. Наполеонома". (Извъстія Института, т. ІП. Ръчь, читанная на торжественномъ актъ Института 12 декабря 1877, въ стольтній юбилей государя Александра Павловича. Интересный очеркъ, составленный главнъйше по книгъ Богдановича; взглядъ нашего автора на личность императора Александра Благословеннаго съ особой рельефностью выраженъ на стран. 28.—31 ръчи; но этотъ взглядъ больше характеренъ для него самого, какъ «благороднаго идеалиста», нежели для изображаемаго лица, представленнаго можетъ быть съ излишнею нъсколько идеализаціей).

"Что такое єддучеς сховая у Геродота IV, 17". (Журналь Мин. Нар. Просв. 1884, декабрь; сравн. то же въ трудахъ VI Археологич. съвзда въ Одессъ, т. II, подъ заглавіемъ «О каллипидахъ у Иродота», небольшой археологическій рефератъ).

"Протогерей Андрей Федоровича Хойнацкій, бывшій профессора Богословія ва Инст. кн. Безбородко ва Нъжинъ". (Въстникъ славянства, сборникъ издав. проф. В. Качановскимъ, кн. VIII, Кіевъ, 1893. Въ статъв тенло еспоминается отецъ протогерей Хойнацкій, дается характеристика его, какъ законоучителя, автора, семьянина, мъстнаго дъятеля; въ концъ двъ ръчи надгробныя о немъ о. прот. Васютинскаго и самого Петра Ивановича. Отдъльные оттиски статьи продавались въ пользу Нъжинскаго Братства пресв. Богородицы, всъхъ скорбящихъ Радости, устроеннаго по почину о. Хойнацкаго, при мужскомъ монастыръ, подъ предсъдательствомъ о. архим. Григорія).

"Четыре писни, записанныя во вятской губерни (въ той же книжкъ «Въстн. славянства"; пъсни не безъинтересны, какъ образчика пъстнаго говора).

Вотъ все имъ напечатанное. Конечно, это---не много для такого талантливаго, много читавшаго и размышлявшаго человъка, какъ Петръ Ивановичъ. Онъ могь бы писать много и занимательно, хотя бы напримъръ по этнографіи вятскаго края, который близко быль знакомъ ему. Бывало, съ удовольствіемъ онъ вспоминалъ «про свою Вятку» про свою деревенскую жизнь и школу городскую, про благолфиные вятскіе храмы, голосистыхъ пвычихъ и дьяконовъ; помню, съ какимъ неподражаемымъ юморомъ онъ разскавываль о крещеных вотякахь, какь они въ вербное воскресенье гоняются съ вербой за «кереметью» и т. п. Много интереснаго онъ могь бы сообщить про петербургскую жизнь 50 и 60 годовъ, о путемествіи по Германіи, Италіи, Греціи, побольше подвлиться соображеніями по части греческой исторіи, древней и новой. Но онъ ръдко брался за перо. Можно объ этомъ жалть, но нельзя, конечно, ставить это въ въдь всякій воленъ писать и печатать въ извъстныхъ цензурныхъ предълахъ, что онъ желаетъ, что ему нравится, что считается имъ за подеэное для читателей. Мы уже сказали, что вниманіе нашего профессора было занято главивние преподаваність науки: ведь, это-главное дело всякаго профессора. обязательное для него; одно это дело дай Богъ хорошо выполнить! Притомъ Петръ Ивановичъ быль очень требователенъ къ себъ самому и къ другимъ писателямъ: онъ терпъть, напримъръ, безпорядочности изложенія, всякой неряшливости языка и слога; онъ хорошо понималь, что искусство писать есть въ сущности искусство мыслить; а чтобы хорошо, т. е. основательно и последовательно мыслить, да ясно, изящно выражаться, для этого требуется непрестанное напряженіе умственныхъ силь, да особыя благопріятныя условія, при которыхъ мысль вынашивается до эрвлости, до простоты и точности Коли писать, такъ хорошо писать, а то ужъ лучше не писать чгобы не тратить напрасно времени своего и читателей. И то сказаль поэтъ: «мысль изреченная есть ложь». А написанная — прибавлю — вдвойнъ можеть стать ложью, даже безь намеренія писателя. Всего безопаснее и безспорно полезны суть строго критическіе, научно - объективные труды; но они-то и суть самые трудные для писателя и читателя: иногіе ли читатели имъютъ къ нимъ вкусь? Журналъ и газета теперь плънили вниманіе читателей; «легкость» статей считается чуть главнымъ достоинствомъ ихъ.

IY.

Кромъ профессорской должности у него были другія обязанности, добровольно имъ на себя принятыя. Нъскодько лътъ онъ быль членомъ Губернскаго училищнаго совъта, членомъ совъта благотворительнаго Братства Божіей Матери при Нъжинскомъ мужскомъ монастыръ, попечителемъ церковно-приходской школы при Спасской церкви основанной въ цамять событія 17 октября 1888 года, членомъ Историко-фидологическаго Общества при Институтъ кн. Безбородка и проч. Всюду онъ быль желаннымь двятелемь, внося вь каждое двло добрый советь, живое участіе, давая когда нужно деньги щедрою рукой. Въ кругу скихъ своихъ товарищей и учителей гимвавів, среди членовъ скаго окружнаго суда, среди духовенства и иныхъ представителей городскаго общества онъ являяся интереснымъ гостемъ, становился что называется душой общества: веселый, ствывчивый на всякую хорошую мысль и чувство, дъловитый собесъдникъ, изящный и въждивый въ обращевіи, иногда блестящій застольный ораторъ, умівшій какъ разъ кстати выразить общее настроеніе минуты, — таковъ быль въ обществъ Петръ Ивановичъ1). Онъ держаль себя всегда съ чувствомъ достоинства, и въ другихъ любилъ и успъвалъ поддерживать это же чувство: оно было у него и непосредственнымъ чувствомъ, и вмёстё сознательнымъ руководящимъ правиломъ

<sup>1)</sup> Неоднократно, замвчу вдесь же, П. И. Люперсольскій составляль, по порученію Конференціи, привітственные оть нея адресы разнымь лицамь, какъ-то: достопочтенному ніжинскому архимандриту о. Григорію, по случаю исполнившагося 50 літія его священства, и предсідателю Ніжинскаго овружнаго суда, Льву Ивановичу Ланге, также въ 50 літній юбилей его службы; произносиль річи въ публичных собраніяхь, обращавшія на себя общее вниманіе, какъ наприм. при открытіи памятника Гоголю въ Ніжині: слышавшіе річь отзывались о ней, какъ очень остроумной и веселой. Любиль онъ сказать теплое слово и о покойникахь: припоминаю річь его въ церкви Института при отпівваніи И. Г. Кулжинскаго и річь на могилі А. О. Хойнацкаго; изъ газеть мні взвістно, что въ самое недавнее время онъ произнесь річь при похоронахъ И. Е. Троицкаго, профессора С. Петерб. духовн. академіи.

въ отношеніи людей. Съ перваго разу онъ могъ, пожалуй, показаться кому ви будь гордымъ; но это только такъ казалось: въ сущности онъ былъ благородно смълый, прямой человъкъ, а главное—очень добрый, чувствительный; кто слыхалъ его искреннюю ръчь, откровенную, доходившую до энтузіазма, и его широкій гомерическій смъхъ, тотъ скоро убъждался, что слышитъ хорошаго, милаго человъка, совстмъ не гордаго

Живя одиноко въ своей институтской квартиръ, (онъ не зналъ семейнаго счастья), съ расположениемъ онъ встричалъ гостя, угощалъ его хльбомъ-солью, чаемъ, «настоящимъ китайскимъ чаемъ», полшучиваль онъ надъ этимъ, столь много потребляемымъ у насъ національнымъ нашимъ напиткомъ, -- какъ бисеръ сыпалъ предъ остроумныя різчи, шутки, либо вель серьезную научную бесізду. Не різдко навъщали его просители: по возможности онъ не отказывалъ въ ихъ просьбахъ, помогалъ словомъ и дъломъ, ссужалъ, дарилъ деньги. Ивой разъ собиралось къ нему большое общество. Помню, напримъръ, 12 декабря 1891 года. Въ этотъ день, по его просьбъ, настоятель греческой церкви, покойный о. А. М. Имшенецкій, служиль литургію греческомъ языкъ; по обычаю, еще съизстари соблюдавшемуся въ Нъжинской греческой церкви, время отъ времени греческая литургія въ ней служилась на нашей намяти; П. И. Люперсольскій не пропускаль случая бывать на ней, а иногда нарочито просиль о ней настоятеля, какъ было и теперь; послъ объдни онъ пригласилъ къ себъ причтъ церкви, профессоровъ и учителей, на обильную трапезу; по окончаніи ея всё хоромъ пропъли величание преподобному Спиридону тримиоунтскому, празднуемому того дня святому. И хозяинъ, и гости всв были очень импровизованнымъ праздникомъ. Вообще всякія импровизаціи хорошо удавались Петру Ивановичу. Онъ увлекался и увлекалъ.

Надо всвиъ этимъ онъ былъ глубоко религіозный человъкъ, —да позволено будетъ и это мив сказать о немъ. Всей душой онъ любилъ наше церковное богослуженіе, восхищался красотой византійскихъ пъснопъній, великольпіемъ славянской ръчи. По этому предмету, бывало, онъ скажетъ мив: «ну, могутъ ли, скажите мив, наши русскіе написать что нибудь подобное греческимъ пъснопъніямъ? Гдѣ вы найдете такую высокую поэзію, кромъ грековъ?» Я съ своей стороны замъчалъ, что русскіе за то лучше грековъ умъють пропъть ихъ на родномъ славянскомъ

явыкъ.— «Это—также правда», соглашался со мной Петръ Ивановичъ. И дома онъ любилъ прочесть страницу изъ Библіи греческой, или славинской; случалось и мнъ прочтеть,— царство ему небесное—главу, напримъръ изъ посланій апостола Павла.

О бользни Петра Ивановича мы узнали въ Нъжинъ въ самомъ началь 1902 года: тогда онъ впервые пораженъ быль параличемъ; его положили въ клинику доктора Бехтерева, гдъ вскоръ онъ облегченіе; літомъ онъ чувствоваль себя настолько въ силахъ, что повхаль нь роднымь въ уфимскую губернію; въ мав сего 1903 года онъ возвратился въ Петербургъ, должно быть съ намъреніемъ полечиться; но здёсь и постигла его кончина. Одно близкое мий лицо, по моей просьбъ, сообщило нъсколько подробностей о последнихъ дняхъ Петра Ивановича, которыя я теперь передамъ. Оказывается, что въ последніе дни мая онъ чувствоваль себя сравнительно хорошо; въ день Пятидесятницы, 25 мая, онъ гудяль, катался съизвощикомъ по удицамъ столицы; но вечеромъ этого дня забольль разстройствомъ желудка и рвотой; бользнь продолжалась и въ Духовъ день; по заключенію врача это-параличъ желудка; къ вечеру понедъльника, 26 числа, больному стало лучше, и онъ уснулъ; бывшій при немъ слуга время отъ времени прислушивался, какъ почиваеть его господинъ; часа въ два утромъ 27 числа онъ еще спокойно дышаль; но когда, черезъ нъсколько минутъ, слуга еще разъ прислушался, то оказалось, что онъ уже перестальдышать. Тихо пришла нему таниственная гостья, чтобы престачь нить его жизни, чтобы проводить его въ жизнь новую, безконечную...

М. Бережковъ.

Нъжинъ, 13 декабря 1903.



## Н. Е. Скворцова.

## НЕДУГИ

# НАШЕГО УЧЕБНАГО ДЪЛА.





Печатано по постановленін вонференціи Историко-Филологическаго Института Внизи Брабородко,

Директоръ Ф. Гельбке.

### недуги нашего учебнаго дъла.

I.

#### Настоящее положение дъла.

Въ настоящее время почти всюду предприняты, или уже произведены реформы въ учебномъ дълъ гимназій. Такъ именно, не смотря на то что гимназическая реформа сдълана была въ Пруссіи въ 1891 году, теперь тамъ вновь, говорятъ, готовится реформа; предположены реформы также въ Австріи, во Франціи, въ Англіи, въ Испаніи, въ Румыніи и въ Соединенныхъ Штатахъ. Закончена реформа въ Норвегіи, въ Италіи и въ Греціи. Предполагается и ожидается также учебная реформа и у насъ въ Россіи. Уже такое повсемъстное распространеніе реформеннаго духа относительно учебнаго дъла гимназій указываетъ на то, что дъло это недужно и требуетъ врачеванія.

Печатаніе этой статьи въ «Извѣстіяхъ Института» объясняется слѣдующимъ обстоятельствомъ. Послѣ смерти Николая Ефремовича Скворцова, 2-го Директора нашего Института, осталось множество рукописей его различнаго содержанія, которыя всѣ вдова его Анастасія Ивановна Скворцова предложила въ даръ институтской библіотекѣ. Конференція Института принявъ съ благодарностію этотъ даръ, поручила произвести предварительную сортировку рукописей одному изъ членовъ своихъ, который изъ присланнаго большого ящика извлекъ прежде всего рукопись подъ заглавіемъ «недуш нашего учебнаго дала» какъ такую, которая, по его мнѣнію, ранѣе всѣхъ другихъ заслуживаетъ напечатанія, тѣмъ болѣе, что она съ одной стороны представляеть собою 2-ю часть

Но не всв эти реформы, какъ исполненныя такъ и предлагаемыя, согласованы съ дъйствительными нуждами учебнаго дъла. Нъкоторыя изъ нихъ скорве, кажелся, способны ухудшить его бользненное состояніе, чвиъ удучшить. Это именно тв реформы, при которыхъ руководствуются мыслію, что гимназім должны доставлять образованіе, возможно ближе и больше соотвътствующее нуждамъ окружающей дъйствительности и вообще практическимъ интересамъ жизни. Увлекаясъ въ учебномъ дълъ утилитаризмомъ всякаго рода, не замъчаютъ, что чрезъ это именно все болье и болье развивають въ немъ столь гибельныя для его цылей полунауку и полуобразование. Это эло действительно подтачиваетъ теперь учебное дъло, особенно-гимназій. Это какой-то склерозъ ихъ, при которомъ эти органы учебнаго дъла еще живутъ, но понимающимъ внушають за себя большія опасенія. Въ настоящее время впрочемъ означенная бользнь находится еще въ начальномъ періодъ. Это періодъ нъкотораго психическаго измененія личности, что и выразилось прочимъ теперь въ Пруссіи довольно ясно въ этой пресловутой «реформенной гимназіи» Reformgymnasium.

Особенность задачи по устройству учебнаго дѣда гимназій состоитъ въ томъ, что она не можетъ быть рѣшена безотносительно къ университету, такъ какъ гимназія и универститетъ исторически непосредственно связаны между собою. Потому, кто хочетъ помочь современной гимназіи, тотъ долженъ лѣчить этотъ дѣйствительно больной теперь органъ учебнаго дѣда, не теряя изъ виду универститета. Но и универститеты, нельзя сказать, чтобы были теперь совершенно здоровыми органами учебнаго дѣда, особенно наши русскіе универститеты. И они, также какъ гимнавіи, недужны въ постановкѣ въ нихъ ученія Слъдовательно, и они требуютъ лѣченія.

въ напечатанной подъ тѣмъ же заглавіемъ еще въ 1896 году внигѣ Н. Е. Скворцова, а съ другой восполняеть собою пробѣлъ въ его некрологѣ, напечатанномъ въ 20-мъ томѣ извѣстій Института. Рукопись ета, послѣ предварительнаго прочтепія ея Г.г. членами вонференцій, была посредствомъ закрытой баллотировки одобрена конференціей въ печати, при чемъ корректированіе и редактированіе ея поручено тому же члену Г. В. Малеванскому.

Примъчание редакции.

Главное условіє цівлесообразнаго лівченія какъ гимназій такъ и университетовъ состоитъ въ томъ, чтобы не отрывать ихъ при этомъ отъ той исторической почвы идеальныхъ интересовъ образованія, на которой они выросли. На этой почвъ гимназія сложилась какъ школа, приготовдяющая умы учащихся къ университетскому ученію, а университетъ, канъ школа умовъ высшаго научнаго порядка. Если съ этой точки эрънія будуть разсуждать объ учебномь деле въ настоящемь его положенім, тогда можеть быть принесена ему действительная польза; тогда между прочинь будеть достаточно ясно видно и то, какія изъ прочихъ учебныхъ заведеній и при какихъ условіяхъ могуть такъ же, какъ и гимназін быть признаны школами приготовительными къ университетскому ученію. Вив же такого отношенія къ двлу, разсуждая о немъ подъ угломъ зрвнія какихъ либо непосредственно практическихъ интересовъ, легко можно напутать и создать, напримъръ, виъсто гимназіи, все что угодно, но только не школу, приготовляющую умы учащихся къ университетскому ученію, да и само университетское ученіе организовать такъ, что оно можетъ быть пригодно только для полученія чрезъ него дипломовъ, а не для приготовленія умовъ высшаго порядка. Въ силу именно идеальныхъ интересовъ, гимназія и университетъ, не смотря на все различіе ихъ по составу учащихся и по матеріалу ученія, въ организмів всего учебнаго дъла составляють нъчто цълое и, какъ сказаль недавно одинъ нъмецкій профессоръ (das humanistische gymnasium 1900. стр. 52), «или будутъ существовать вмисти, или вмисти погибнутъ.»

Между тъмъ у насъ нъкоторые, или изъ ложнаго консерватизма, или просто по недоразумъню, говорять, что для процвътанія нашего учебнаго дъла вообще и въ отдыльности, какъ оно поставлено въ университетахъ и гимназіяхъ, требуются въ немъ только нъкоторыя улучшенія и исправленія, а не реформы. Мы же думаемъ напротивъ, что только реформа коренная, захватывающая весь учебный порядокъ нашихъ университетовъ и гимназій, да и нъкоторыхъ другихъ сопредъльныхъ съ ними учебныхъ заведеній, можетъ доставить имъ подобающее мъсто въ ряду органовъ развитія нашей исторической жизни и уберечь ихъ отъ окончательнаго разстройства.

Несчастное наше учебное дъло! Военное, финансовое и нъкоторыя другія дъла у насъ замътно процвъталотъ, учебное же дъло наше давно

уже вянетъ, безсильствуетъ и, являясь атрофированнымъ органомъ въ государственномъ нашемъ организмѣ, естественно, обезсиливаетъ и многіе другіе его органы. Съ сороковыхъ годовъ истекшаго вѣка надъ нашимъ учебнымъ дѣломъ постоянно производились опыты улучшенія его, но только въ полицейскомъ отношеніи его къ другимъ, по смыслу внѣшняго благочинія и благоустройства, а не по отношенію ко внутреннимъ задачамъ его, какъ дѣла образованія. Въ шестидесятыхъ и семидесятыхъ годахъ графъ Толстой задумалъ было преобразовать учебное дѣло по существу, но, какъ говорится, «начавъ за здравіе свелъ за упокой.»

Графъ Толстой, вступившій въ управленіе министерствомъ учебныхъ дълъ въ самый разгаръ броженія у насъ умовъ, былъ увлеченъ мибніемъ, что тогдашнее брожение умовъ нашей молодежи, извъстное въ Европъ подъ именемъ «русскаго нигилизма», развилось у насъ вслъдствіе неправильного обученія умовъ въ гимназіяхъ, вследствіе будораженія ихъ здёсь разными науками, виёсто укрёпленія чрезъ усиленное занятіе Само по себъ это мнъніе не только вовсе не парадревними языками. доксально, но и вполнъ върно. Его держатся и доселъ самые образованные умы въ Германіи. Такъ, еще недавно, на конференціи въ Берлинъ въ 1890 г., одинъ изъ членовъ ея (и безъ всяваго протеста со стороны защитниковъ реальной школы) говорилъ следующее: «У насъ (тоесть въ Германіи) вы никогда не видите студенческихъ безпорядковъ, студенческихъ волненій, или вившательства студентовъ въ политику и въ общественныя дёла. Въ сосёднихъ же странахъ почти во всёхъ мы напротивъ можемъ констатировать такіе истинно печальные факты, свидътельствующіе о крайнемъ одичанім умовъ. Я приписываю это въ большой степени нашему хорошему гуманистическому образованію. Студенты наши приходять въ универститеть болъе връдыми и разсудительными, и не дълають такого рода безчинствъ.» (Uerhandlungenu uber Fragen des hoheren Unterrichts 1891. стр. 537-8.) Но одно дъло-правильное мевніе, и другое-умівлое пользованіе имъ для дівла. Какъ бы-то ни было, мижніе, что русскій нигилизмъ есть непосредственное порожденіе тогдашней русской школы, очень скоро стало для графа Толстого догмою: на ней и была основана вся система образованія нашего юношества. Класобразомъ являлся служебнымъ средствомъ борьбы такимъ правительства съ зловредными метніями, бродившими въ головахъ молодого покольнія. Это была полицейская мера «оздоровленія» умовъ, какъ называли тогда дело учебной реформы. Вопросъ о древнихъ языкахъ-этомъ предметь инсольного ученія раскричали тогда до нельзя, притомъ ниенно какъ о какомъ-то самодъйствующемъ лъкарствъ отъ хронической болъзни общества, какъ о какомъ-то патентованномъ заграничномъ средствъ, которое стоитъ только купить и принять, -- и подъйствуетъ.... Вотъ и начали лъчить нашу молодежь классицизмомъ; принялись за дёло горячо, спёшно. Но вмёсто того, чтобы организовать наше гимназическое ученіе по-русски, въ связи съ теми его дидактическими элементами и условіями, какъ они существовали у насъ издавна въ нашихъ школахъ, преимущественно духовнаго въдомства, для гимназій 1871 года взяли прямо уставъ австрійскихъ гимназій, а вести дёло классическаго ученія поручили австрійским в славянамъ, которые и стали врачевать наше юношество классицизмомъ, приготовляя для него это лъкарство по иностраннымъ рецептамъ. Какъ будто родной языкъ нашъ--эта психологическая призма всякаго школьнаго ученія для нашихъ юношей тоть же, что и для австрійскихъ... Понятно, что изъ такъ поставденнаго классицизма въ нашихъ гимназіяхъ ничего не вышло. Какъ средство противъ нигилизма въ рукакъ призванныхъ врачей, онъ оказался яжкарствомъ негоднымъ; никакого оздоровленія умовъ не совершилось, напротивъ, годы въ жизни напрей учащейся молодежи, кажется, еще болье прежняго времени были полны событіями, свидътельствующими о недоброкачественности ея умственнаго и правственнаго сосгоянія.

Что касается университетовъ, то графъ Толстой держался того мивнія, что бывшія тогда разныя «университетскія исторіи» были прямымъ и необходимымъ следствіемъ тогдашней университетской автономіи. И вотъ, вивсто того чтобы противодъйствовать разстройству университетовъ устройствомъ въ нихъ надлежащаго учебнаго порядка, онъ задался вадачею сокрушить университетскую автономію. Университеты такимъ образомъ явились какъ-бы противниками учебнаго правительства, по крайней мъръ такъ смотръли на нихъ графъ Толстой и почти всъ присные тогдашнему министерству просвъщенія. Графъ Толстой отвернулся отъ университетовъ. Далъе, въ учебномъ нашемъ міръ были все компромиссы между Толстовскимъ, или собственно Катковскимъ его направленіемъ и тою вульгарною педагогикою, которая всю задачу устрой-

ства учебнаго двла полагаетъ въ облегчени ученія. Теперишнее положеніе у насъ учебнаго двла крайне не-ясно. Относительно его въ обществъ, въ литературъ также какъ и прежде свъта мало: понятія перепутаны, пониманіе подлинной задачи образованія крайне затемнено, общественно историческое значеніе учебнаго двла въ государствъ нредставляется неръдко въ превратномъ видъ: на него готовы смотръть только какъ на двло приготовленія людей, способныхъ на борьбу за существованіе... Само же образованіе, какъ усовершенствованіе духовнаго человъка по высшимъ, въчнымъ идеямъ человъческаго достоинства и земного нашего призванія, какъ эти идеи выработались въ исторіи образованія, игнорируется, какъ что-то прошлое, не настоящее... Основательно желая, чтобы школы наши были полезны учащимся, проповъдуютъ для самого учебнаго двла отчаянный утилитариямъ, въ духъ какого-то французскаго софиста, одного изъ множества современныхъ софистовъ стремящихся, подобно древнимъ софистамъ, поживиться около учебныхъ двлъ.

Здъсь сивдуетъ вамътить, что во Франціи, особенно же въ Англіи, учебное дело издавна, и часто съ большимъ успехомъ, велось частными обществами и отдъльными лицами. Предпринимателямъ это стоило всегда большихъ денегь, оно же доставляло нередко и доходы. Но, при развитін учебнаго діла въ такомъ личномъ, а не государственномъ порядкъ, естественно, что рядомъ съ лицами, изъ убъжденія и самоотверженно преданными делу, могуть появляться проходинцы-антрепренеры, которые, желая уловить себъ какъ можно болье кліентовъ, устраиваютъ дъло въ данномъ излюбленномъ публикою направленіи, шагая черезъ край его. Не что другое, какъ это самое, продълывали въдь въ свое время и греческіе софисты. Такихъ-то софистовъ довольно теперь во Франціи, особенно въ Англіи. Утилитаризмъ былъ всегда преследуемъ англійскою школою, онъ свойственъ духу націи. Но школа въ Англіи процевтала досель и доставляла странь деловых и серьезных людей не вр силу утилитаривма, а благодаря усиленному развитію въ ней идеальныхъ элементовъ образованія. Съ этой исторической болье широкой точки арънія на современное положеніе учебнаго дъла, въ Англіи, лица, изучаюшія исторію образованія, наблюдають, что за последніе десять--- двадцать лътъ оно тамъ очень понизилось въ своемъ достоинствъ, благодаря тому, что школы, руководимыя разными ловкими людьми, въ утилитарномъ на-

правленіи своего діла перешагнули черезъ край. По существу же діла, такъ восхваняемая теперь у насъ англійская «новая школа» находится въ непосредственной связи съ тою идеею эпохи просвъщенія, что обравованіе есть просвъщеніе разума для индивидуальной пользы каждаго въ отдъльности. Хотя мысль о томъ, что образование есть нъчто очень цвиное для людей само по себъ, и безъ доставанія при помощи его изъ природы разныхъ Jakonetby, не особенно наше' время даже въ Европъ, но у насъ эта мысль скоръе, кажется, разсматривается какъ утопія, чёмъ какъ положеніе, долженствующее служить основаніемъ для устройства и веденія всего учебнаго дела. Потому нельзя не признать положенія нашего учебнаго дёла въ настоящее время крайне печальнымъ. И это темъ более, что, увлекаясь въ утилитаривмомъ всякаго рода, въ ущербъ идеальнымъ интересамъ обравованія, мы и въ практическомъ отношеніи чрезъ свое учебное дело очень малаго достигаемъ, а въ теоретическомъ только все болве и болве развиваемъ у себя полуначку и полуобразование.

Эти язвы учебнаго дела разъедають его теперь более или мене повсюду; но противъ распространенія ихъ другіе принимають самыя энергическія и разумныя міры, а мы какъ будто нарочито ведемъ свое учебное дело такъ, чтобы эти язвы какъ можно больше и сильнее разъбдали всв члены нашего соціальнаго твла. Въ самонъ двлв, въ то время какъ мы, опередивъ, кажется, и Англію и Францію, устроили у себя высшіе женскіе курсы, въ которыхъ головы нашихъ давицъ наполняются всякой всячиной, прусское министерство просвъщенія неустанно отстанваеть женскій элементь въ своей странь оть поврежденія въ немъ. его добрыхъ качествъ немочью полуобразованія Уже не въ первый разъ оно руководитъ нъмецкое общество въ правильномъ пониманіи задачи женскаго образованія. Оно не только не устраиваетъ никакихъ высшихъ женскихъ курсовъ, но и къ устройству женскихъ гимназій, или гимназическихъ курсовъ для дъвицъ относится очень осторожно. Министерство находить, что самое название «женская гимназія» только сбиваеть съ толку. По его мевнію, двицы, ищущія высшаго сравнительно съ задачею народной школы образованія, должны получать его въ высшихъ женскихъ школахъ по уставу 1894 года. Эти школы назначены доставдять девицамъ совершенно достаточное для нихъ редигозно-нравственное

и эстетическое образование, вполнъ соотвътствующее законнымъ требованіямъ практической жизни. Чтоже касается до высшаго университетскаго образованія дівиць, то прусское министерство и не думаеть объ устройствъ для этого какихъ либо высшихъ женскихъ курсовъ. Наука одна, и универоитетъ одинъ. Если кто либо изъ дъвицъ, получившихъ надлежащее образованіе въ высшихъ женскихъ школахъ, «желаетъ принять на себя выполнение более трудныхъ задачъ жизни» то есть задачъ, для выполненія коихъ требуется высшее университетское ученіе, то двери университета для нихъ открыты. Но таковыхъ дъвицъ, разсуждаетъ министерство, въ странъ всегда можетъ быть только немного; потому, «въ интересахъ этого меньшиства, безъ опредвленнаго основанія и безъ увъренности въ последствіяхъ, измёнять существующую систему женскаго образованія вообще-- это значило бы грюшить противъ всёхъ дёвицъ, такъ какъ это совершенно искусственно могло бы привлекать женскій элименть въ стран? къ прохожденію высшихъ научныхъ курсовъ, а при неуспъшности этого прохожденія, легко породило бы въ обществъ группу лицъ женскаго пола съ образованіемъ, имъющимъ ничтожное достоинство для дальнъйшей ихъ жизни въ обществъ и еще меньшее для ихъ внутренней жизни. Если же защитники академического образованія женщинъ, говоритъ далве министерство, указываютъ на то, что ограничение поприщъ для двятельности женщинъ толкаетъ ихъ въ проституцію, то для твхъ изъ нихъ, которыя потерпятъ крушеніе на пути своихъ научныхъ занятій, нравственная опасность такъже велика, или даже еще большая.» (Centralbl für ges. Unt.-verwalt. in Preüss 1899. 371. H 400.)

Сколько ума, дальновидности и спасительной осторожности проявлено въ этихъ разсужденияхъ прусскаго учебнаго правительства! Есть чему поучиться тутъ намъ гръшнымъ....

### Основная задача реформы нашихъ университетовъ.

Блаженной памяти святитель Московскій, митрополить Филареть, въ одномъ изъ писемъ своихъ къ А. П. Ахматову, въ 1863 г. писалъ: «университетскіе уставы скоро дёлаются и скоро умирають, какъ недоношеный плодъ». (Русскій архивъ 1890 года № 11, стр. 359). Нынъ дъйствующій университетскій уставъ 1884 года не составитъ, конечно, исключенія изъ этого порядка существованія нашихъ университетскихъ уставовъ... Впрочемъ существующій университетскій уставъ задуманъ быль давно, одновременно, если еще не ранве устава гимназій 1871 г.; обсуждался онъ очень долго въ Петербургъ, въ Москвъ и въ другихъ университетскихъ городахъ, между прочимъ чрезъ этотъ знаменитый опросо профессоровъ на мъстъ; по разсмотръніи же устава въ Государственномъ Совътъ, онъ не скоро былъ утвержденъ Высочайшею властію. Отъ покойнаго гр. И. Д. Делянова я слышаль, что Государь Императоръ разсматривалъ уставъ продолжительное время, и что онъ возбуждалъ въ немъ разныя недоумънія. Гр. Д. А. Толстой, которому, въ числъ другихъ лицъ, Государь высказаль эти недоуменія, разсеяль, говорять, ихъ въ Государъ указаніемъ на то, что во всякомъ случать уставъ 1884 года устанавливаеть въ университетахъ порядока, который отсутствоваль въ нихъ при уставъ 1863 года, а «порядовъ-де лучте безпорядка...».

Но для порядка вообще нёть такой абсолютной формы, въ которой бы онъ могь быть наложень на то или другое дёло извнё, безъ различія условій самого дёла и положенія въ немъ его элементовъ. Напротивъ, надлежащій порядокъ долженъ и можетъ выступать наружу только изнутри самого дёла, непосредственно въ результать дёйствія

его факторовъ. И вотъ, въ короткое время дъйствія теперешняго университетскаго устава, оказалось, что онъ не обезпечиваетъ надлежащаго порядка въ нашихъ университетахъ.

Порядокъ, установленный этимъ уставомъ, есть собственно внѣшній пли полицейскій порядокъ, не соотвѣтствующій нѣкоторымъ особеннымъ условіямъ университетскаго дѣла и не согласованный съ природою и положеніемъ его элементовъ. Для университетовъ нуженъ свой порядокъ—академическій.

Съ академическимъ порядкомъ университетовъ непосредственно связана ихъ автономія. Прежде, какъ въ Германіи, такъ и вообще въ западной Европъ, университеты пользовались полною автономіею во всъхъ отправленіяхъ своей жизни. Это были автономныя общества, или корпораціи аристократіи ума и знаній, рядомъ съ родовою. Владъя обширными полномочіями, какъ во внутреннихъ своихъ дълахъ, такъ и въ сношеніяхъ съ другими общественными учрежденіями, университеты въ Европъ были отдъльными академическими республиками, которыя существовали какъ бы государства въ государствахъ. Съ теченіємъ времени, съ развитіемъ полицейскаго характера европейскихъ государствъ, хотя университеты во многихъ отправленіяхъ своей жизни и подпали юрисдикціи государства, но автономія ихъ и доселъ сохраняется настолько, насколько она требуется академическимъ порядкомъ ихъ жизни.

Согласно съ этимъ, хотя университеты наши суть непосредственно государственныя учрежденія, но если хотять въ нихъ имъть дъйствительные университеты, а не что нибудь другое, то они должны быть приняты въ составъ государственныхъ учрежденій въ томъ ихъ собственномъ складъ, какой принадлежитъ имъ по существу и исторически. Университетъ, существующій не въ академическомъ порядкъ и безъ соотвътствующей этому порядку автономіи, есть мертвый, только механическій органъ соціальнаго тъла, подобно, напримъръ, механической ногъ у живого человъка.

Отношеніе государства къ университетскому дёлу опредёляется тёмъ значеніемъ, какое имёетъ для него это дёло. Университеты призваны выпускать въ свётъ людей высшаго умственнаго порядка, которыми государство пользуется, какъ людьми образованными и пригодными для исполненія разныхъ служебныхъ обязанностей. Потому государство,

естественно, обязано принимать по отношенію къ университетамъ всъ зависящія отъ него міры, которыя способствовали бы найболье успівшному занятію науками лиць, входящихъ въ составъ университетскихъ корпорацій, -- какъ учащихъ, такъ и учащихся. Точно также оно обязано заботиться и о надлежащемъ приготовленіи молодыхъ людей къ прохожденію университетских курсовъ. По условіям діла, это есть собственно забота о надлежащемъ приготовлении учителей, которые были бы въ состоянім хорошо учить своихъ учениковъ. Этимъ обязанностямъ соотвътствуетъ право, которымъ издавна уже пользуются всъ государства въ Европъ, требовать университетского образованія отъ лицъ, желающихъ занять тв или другія государственныя должности, а также и подвергать ихъ предварительному испытанію въ соотвътствующемъ данной должности научномъ образованіи. Но государство рискуетъ не имъть въ университетахъ органъ своей силы, если оно въ отношеніяхъ своихъ къ нимъ нарущаетъ такъ или иначе свойственный ихъ учебному дълу академическій порядокъ.

Согласно съ этимъ, существенная задача устройства университетскаго ученія состоить въ томъ, чтобы государственные интересы, связанные съ университетскимъ ученіемъ, не ложились бременемъ на академическій порядокъ университетовъ, но по возможности согласовались съ нимъ Безспорно, что соглашение это есть дело довольно трудное. Академическому порядку университетовъ соотвътствуетъ понятіе школы, въ смысль опредыленнаго уиственнаго отношенія къ предметамъ наукъ, согласного съ учебными традиціями въ данной области знанія, съ современнымъ состояніемъ относящихся сюда наукъ, равно и соотвътствующаго личнымъ интересамъ и индивидуальнымъ наклонностимъ дицъ, занимающихся науками. Академическій порядокъ такимъ образомъ естественно тянетъ университеты къ свободъ ученія, а государственные интересы требують отъ лиць университетского образования знаний опредвленного необходимыхъ и пригодныхъ для того или другаго дёла... Равнодъйствующая этихъ двухъ тяготъній и есть искомое въ вопросъ объ устройствъ университетского ученія.

При одностороннемъ пониманіи научнаго діла, можеть казаться, что въ наукі есть что-то необходимое и непосредственно полезное для веденія въ государстві того или другаго діла лицами, имінощими науч-

ное образованіе, а все прочее въ ней пустое, мало годное и чуть-ли не вредное для дѣла. Впрочемъ, не менѣе односторонне разсуждаютъ и тѣ, которые думаютъ, что свобода ученія сама по себѣ есть такое благо, что съ регулированіемъ ен въ какомъ бы то нибыло порядкѣ должны пасть не только университеты, но и сама наука, какъ высказалъ это недавно профессоръ Циглеръ въ статьѣ: der deutsche Student am Ende 19 Iahrhunderts. На дѣлѣ же соглашеніе государственныхъ интересовъ съ академическимъ порядкомъ университетовъ заключается именно въ нѣкоторомъ особенномъ способѣ регулированія университетскаго ученія надлежащими дидактическими мѣрами, согласными съ академическимъ строемъ университетовъ.

Между тъмъ, этотъ-то основной пунктъ устройства университетовъ, то есть само университетское ученіе, и остается у насъ досель безъ надлежащаго вниманія: не обращается должнаго вниманія на тъ именно условія научнаго образованія, при которыхъ только оно и можеть быть истинно полезнымъ для государства и для жизни. Внъшній, или административный порядокъ въ нашихъ университетахъ совершенно господствуетъ надъ академическимъ. Административный порядокъ требуетъ и административныхъ мъръ; но, какъ несогласныя съ природою университетовъ, онъ, очевидно, не обезпечиваютъ надлежащаго въ нихъ академическаго порядка.

Въ послъднее время министерство учебныхъ дълъ рекомендовало учебнымъ начальствамъ университетовъ принять нъкоторыя мъры для установленія въ нихъ академическаго порядка. Такъ именно въ университетахъ предположено расширить практическія занятія студентовъ, устроить научные и литературные студенческіе кружки, завести изъстудентовъ хоры и оркестры и основать студенческія общежитія, и все это—для установленія возможно большаго общенія между студентамы и профессорами.

Общеніе профессоровъ и учебнаго начальства со студентами, безъ сомнѣнія, необходимо, но только развѣ случайно оно можеть выражаться иногда въ слушаніи профессорами студенческихъ хоровъ и оркестровъ, и въ этомъ, скорѣе только впрочемъ воображаемомъ, посѣщеніи профессорами студенческихъ общежитій, для руководства ихъ здѣсь въ научныхъ занятіяхъ. Для того, чтобы общеніе профессоровъ со студентами

было производительно для достиженія студентами надлежащей цёли ихъ ученія, оно должно быть организовано по смыслу самой этой цёли. Это значить, что признавая общеніе профессоровь со студентами необходимымь, нельзя разсуждать такъ: давай-де придумаемъ способы и формы этого общенія.... Хотя общеніе профессоровь со студентами действительно есть условіе надлежащаго учебнаго порядка въ университеть, но таковымъ оно можеть быть только тогда, когда само слагается въ жизни университета, какъ результать его учебнаго порядка, когда въ немъ именно, въ этомъ общеніи, естественно выражается этотъ порядокъ. А создавать это условіе искусственно—это только одни разговоры.

Прямую и ближайшую задачу реформы нашихъ университетовъ должно составлять само университетское учение. Требуется организовать его въ такомъ порядкъ, чтобы, при свободномъ отношении къ вопросамъ науки и профессоровъ и студентовъ, первые преподавали, усвояли себъ надлежащія научныя знанія, необходимыя и пригодныя ими кінэдэв кад и кінавосадбо отануван асм вад впостристви того или другого дела. Доселе учебный порядокъ въ нашихъ университетахъ держится экзаменами. Но, безъ правильной дидактической разработки на практикъ учебнаго порядка въ самихъ факультетахъ, хотя бы и отдваьно отъ факультетского ученія поставленныя испытанія не могуть сложиться въ отдельный и самостоятельный порядокъ учебнаго дъла университетовъ, а будутъ только внешнимъ парадомъ этого дъла, совершенно безсильнымъ, чтобы регулировать его въ отношении къ деловымъ целямъ научнаго образованія.

Въ Германіи, въ частности въ Пруссіи, гдѣ студенты въ массѣ взятые, вслѣдствіе запущенности порядка учебной свободы. традиціонно были поставлены доселѣ также неправильно къ своимъ обязанностямъ, — такъ именно, что до экзамена они могли не учиться какъ должно и не посѣщать лекцій, теперь принимаютъ рѣшительныя мѣры къ тому, чтобы чрезъ самый учебный порядокъ каждый студентъ стоялъ какъ можно ближе къ самому себѣ, то-есть къ своему собственному учебному дѣлу. Тѣмъ болѣе, очевидно, должно заботиться объ этомъ у насъ, гдѣ, при отсутствіи въ университетахъ надлежащей академической свободы не только учащихся, но и учащихъ, такъ развита свобода праздности. Впрочемъ, какъ сказано, это есть современная задача реформы и нѣмец-

кихъ университетовъ. Ею давно уже заняты многія правительства въ Германіи. Особенно же ръшительно и энергично заботится министръ юстиціи въ Пруссіи Шенстедть по отношенію въ юридическимъ факультетамъ; уже давно, лётъ десять назадъ, опъ указываль на неправильности традиціоннаго учебнаго порядка на этихъ факультетахъ. На эти неправильности, впрочемъ, еще раньше не разъ указывали такіе авторитеты юридической науки, какъ Робертъ фонъ Моль и Гнейстъ. Дело состоить въ томъ, что учебный порядокъ занятій студентовъ въ Германіи вообще держался досель экзаменами, иногда даже, какъ у насъ, еще повърочными, курсовыми и разными другими испы-У насъ въра въ упорядочивающую силу экзаменовъ сильна, что напримеръ, въ Харькове и въ Кіеве, какъ я знаю по личному опыту, не разъ бывало співшили рановременно начать экзамены... Требуется же напротивъ поставить университетское учение такъ, чтобы граждане автономной академической республики занимались своимъ дъломъ безъ всякихъ къ этому искусственныхъ мъропріятій со стороны правящей власти, и между прочимъ даже безъ какихъ либо повърочныхъ испытаній, какъ на это именно и указываль бывшій министръ просв'ьщенія въ Пруссіи Боссе въ своемъ объясненіи въ новому учебному порядку на юридическихъ факультетахъ, предложенному министромъ юстиціи.

Для этой цвли необходимо центръ практическаго интереса пребыванія студентовь въ университеть перемъстить съ момента экзамена на каждый по возможности день ученія ихъ въ университеть, тоже, связать значение университетских в экзаменовъ въ государственномъ отношеніи съ достоинствомъ самихъ научныхъ занятій студентовъ въ университетв. Этотъ принципъ и принятъ теперь въ основание учебной реформы юридическихъ факультетовъ въ Пруссіи. Общій смыслъ реформы тотъ, что научныя занятія студентовъ въ теченіе университетскаго курса (пока еще впрочемъ только по гражданскому праву и процессу, канъ предметамъ юридическаго образованія), притомъ занятія главивишимъ самостоятельныя въ видъ письменныхъ работъ, приняты составъ матеріала на экзаменъ для оцънки познаній студентовъ по основнымъ юридическимъ наукамъ. Centralblatt für gesam. Unterrichtsverwatt. im Preuss-März. 1897. crp. 289-99). Cornacho

съ этимъ бывшій министръ просвіщенія въ Пруссіи Боссе основательно надівлся, что этотъ учебный порядокъ окажетъ особенное дійствіе на поднятіе прилежанія студентовъ, такъ какъ, «безъ надлежащихъ занятій основными юридическими дисциплинами въ продолженіе всего университетскаго курса, именно безъ письменныхъ трудовъ по нимъ, которые притомъ письменно же должны быть и цензированы руководителями занятій, студенты не будуть допускаемы и до экзамена».

Вотъ это дъло. А расширать просто практическія занятія студентовъ, — это, кажется, только одни разговоры. Практическія занятія и въ университетахъ, и въ другихъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, были всегда, но это не мъшало и не мъшаетъ студентамъ бросать ихъ безъ вниманія и заниматься другимъ дъломъ. Сколько угодно расширяйте эти занятія, наполните ими хоть всъ учебные дни, — горю не поможете, если не введете ихъ въ составъ занятій, окончательно рышающихъ для каждаго студента въ отдъльности вопросъ о практическомъ интересть пребыванія его въ университеть.

Устроивъ вышеозначенный порядокъ, правительство прусское не опустило изъ вниманія, что исполненіе его будеть значительно затруднительно для профессоровъ, особенно при большомъ числъ студентовъ. Для облегченія тахъ изъ нихъ, которые этого пожелаютъ, постановлено назначать къ нимъ ассистентовъ. «Это учрежденіе, говоритъ министръ, следуеть представлять себе въ такомъ виде: одно-или двухчасовая въ недълю лекція профессора посвящается имъ на изложеніе руководящихъ точекъ взгляда на предметъ и на обсуждение нъкоторой части исполненныхъ студентами работъ, а ассистенты, которые присутствуютъ на лекціяхъ профессора, разсматриваютъ остальныя работы, цензируютъ ихъ и разбираютъ съ ихъ составителями. Для этой цели, все слушатели профессора делятся на группы-отъ 30 до 40 человекъ. Если занимается ежедневно съ одною группою въ теченіе часа, ассистентъ то этого достаточно, для того чтобы за недълю онъ успълъ справиться со 180 или 240 студентами, предполагая конечно, что на каждый часъ только нъкоторая часть ихъ будетъ представлять ему свои письменныя работы. Имъя въ виду, что въ ассистенты къ профессорамъ будутъ приглашены деловые чиновники юридической службы, следуеть надеяться, его факультеть сделается чрезь это разсадникомъ юристовъ, пригодныхъ для практики; если же приглашенные окажутся вивств съ твиъ и на потребной высотв учительскаго умвнья, то учреждение это несомнивно будетъ полезно и для самого университетскаго учения». Такъ разсуждалъ министръ.

Дъйствительно, министръ юстиціи, какъ теперь это уже извъстно, рекомендоваль въ ассистенты къ университетскимъ профессорамъ опытныхъ и даже въ наукъ извъстныхъ лицъ своего въдомства, и несомнънно, что при помощи ихъ учение студентовъ на юридическихъ факультетахъ въ Пруссіи подымется какъ по научному достоинству пріобрятаемаго чрезъ него юридическаго образованія учащихся, такъ и по значенію его для государственной службы ихъ. Но въ тоже время нельзя не подумать, что нарушаемое досель равновьсіе между учебною свободою студентовь и обязанностію ихъ пріобръсти чрезъ университетское ученіе нъкоторое точное знаніе и опредъленное умінье этими мірами будеть возстановлено только развъ въ нъкоторой степени. Нъсколько письменныхъ работъ по наукамъ, черезъ которыя учащіеся должны усвоять себъ научныя познанія болье самостоятельнымъ образомъ, чьмъ чрезъ простое слушаніе профессорскихъ лекцій, легко могутъ чувствоваться ими только какъ вившній долгь, исполненіе котораго не столько втягиваетъ ихъ интересы научныхъ знаній, сколько сокращаетъ только время для развлеченій и удовольствій студенческой жизни. Съ другой стороны, хотя руководители - ассистенты, изъ лицъ юридическаго въдомства, разумъется люди знающіе и опытные, безъ сомнінія принесуть студентамь пользу, но для нихъ самихъ эти занятія со студентами едва-ли не будутъ въ большинствъ случаевъ только πάρεργον. Поэтому еще въ 1891 году, (въ сочиненіи: объ университетскомъ ученіи вообще и историко-филологическомъ въ частности), разсуждая о способахъ приведенія въ равновъсіе въ университетскомъ ученіи свободы съ обязательностію, я предлагаль по существу туже мъру, какую теперь приняло прусское правительство, но самостоятельное занятіе студентовъ науками я предполагаль въ формъ постоянныхъ занятій, рядомъ съ постояннымъ слушаніемъ профессорскихъ притомъ подъ руководствомъ лицъ также служебныхъ въ университетъ какъ и профессора, которые, по моему мевнію, въ отличіе отъ последнихъ, могли бы очень основательно быть названы у насъ университетскими учителями. Къ сожаленію, мой голось быль и доселе

остается въ отечествъ голосомъ вопіющаго въ пустынъ. Однаво, хотя и нынъ не иного имъется надежды на то, чтобъ онъ былъ услышанъ и считаю не лишнимъ вкратив повторить мон принять къ свъдънію, давнія мысли по настоящему вопросу, изложенныя подробите въ вышеуказанномъ моемъ сочиненіи. Вся задача дёла состоить въ томъ, чтобы поставить студентовъ въ активныя и по возможности непосредственныя отношенія въ предметамъ ученія, чревъ руководство ихъ самостоятельными занятіями. Для достиженія этой цівди, въ какомъ-бы то ни было установить тв HODSIKĖ CAMOTO DVEOBOSCTBA. прежде всего необходимо нвольды и то направление знанія, въ которыхъ бы оно могло быть признано выражениемъ потребнаго для студента научнаго образования. Мъра научнаго знанія восбию, конечно, не есть нъчто неполвижное: напротивъ, проявляясь въ самомъ актъ ученія, она, безъ сомнівнія, можеть мъняться, въ зависимости какъ отъ состоянія самой науки, такъ и отъ способностей и прилежанія студента. Но потому-то и требуется внимательное разсмотреніе, что и какъ въ той или другой науке, сообразно съ современнымъ ея состояніемъ и съ цалями образованія, должно быть студентами какъ со стороны ея матеріала, такъ и **усвояемо** нашими методы. Хотя эдфсь, естественно, могуть быть различія въ мейніяхъ, но, при извъстномъ опытъ въ дълъ и при надлежащей широтъ взгляда лицъ судящихъ, соглашение всегда возможно. Это соглашение должно выразиться въ годегетических программахъ, или планахъ для самостоятельныхъ занятій студентовъ науками. Ту или другую годегетику предмета каждый толковый преподаватель, безъ сомивнія, имветь, такъ сказать, въ головъ у себя; иначе, какъ же онъ сталъ бы излагать свой предметь въ последовательномъ ряде лекцій? Но лекція не должна заменять собою самостоятельных в занятій студента; она должна быть только назиданіемь его въ этихъ занятіяхъ, орудіемъ созиданія въ немъ ученаго смысла, необходинаго для таковыхъ его занятій. Потому годегетика или годегетическая программа подлежащаго изучению предмета представляется необходимымъ дополненіемъ къ самой лекціи.

Программы эти, естественно, могутъ и должны быть съ теченіемъ времени измѣняемы. Но цѣль ихъ всегда будетъ хорошо достигнута, если въ нихъ, радомъ съ обозначеніемъ частей предмета въ формѣ соствѣтъ ствующихъ имъ темъ или вопросовъ науки, будетъ указано, какія отно-

сящіяся въ нимъ сочиненія и вакія части ихъ, въ вакомъ последовательномъ сопоставленіи ихъ одна съ другой и съ исвлюченіемъ чего, или вакъ не прямо относящагося въ делу, или вакъ мене важнаго для повнанія, или, наконецъ, вакъ неудачнаго въ томъ или другомъ сочиненіи, —должно быть усвоено учащемися, по мере возможности, по каждому вопросу, или по пелому ряду ихъ. Некоторое ватрудненіе въ этомъ случай составляеть вонечно то, что большая часть могущихъ войти въ эти указанія ученыхъ сочиненій написана на иностранныхъ явынахъ; но если действительно не по всемъ вопросамъ или темамъ для программъ можно ограничнъся сочиненіями русскихъ ученыхъ, или существующими уже переводами на русскій явыкъ иностранныхъ, то несомнённо, что проектируемый порядокъ студенческихъ занятій очень скоро вызоветь на свётъ не только переводы требуемыхъ сочиненій съ иностранныхъ явыковъ, но и самостоятельным сочиненія русскихъ ученыхъ.

Но годегетическія программы, одив и сами по себв, недостаточны. Неносредственно онв могуть быть пригодны только для нікоторых студентовь, вообще же учащієся нуждаются въ живомъ посредників между ими самими и тімь, что подлежить ихъ изученію.

Живыми посредниками между студентами и предметами ихъ ученія прежде всего, конечно, должны быть сами профессора, излагающіе имъ науки въ своихъ лекціяхъ. Но профессора тратили бы даромъ время, если бы въ своихъ лекціяхъ передавали студентамъ чосе viva лишь то, что они, какъ необходимое для ихъ познанія, могутъ усвоить себів изъкнигь и путемъ практическихъ занятій того или другого рода. Какъ бы ни разсуждать о лекціяхь, но эти научныя ахрофиата иміли и всегда будуть иміть значение для слушателей, не столько какъ способъ передачи имъ свъдъній о предметь, сколько какъ развитіе предъ ними образцовыхъ методическихъ пріемовъ постановки и разработки научныхъ вопросовъ. Другіе способы руководства студентовъ въ усвоени научныхъ знаній-чрезъ Өесек, прованиата апоріас и проч. какъ это было въ учебной практикъ Аристотеля, если бы практиковались обязательно самими профессорами, то хотя и не унижали бы, конечно, достоинства ихъ какъ ученыхъ дъятедви, для нихъ самыв были бы только постояннымъ повторенісмъ того отношенія въ научнымъ вопросамъ, которое они пережили еще не бывши: таковнин. Такое постоянство свио по себъ, безъ сомнанія, возсе не гариовыруеть съ движеніемъ наукъ, за которымъ они должны слѣдовать и не весмежности даже стоять въ челѣ его. Очевидно такимъ образомъ, что для таковыхъ научныхъ занятій со студентами университетамъ нашимъ нужны особые люди, которые, не стоя еще на высотѣ профессорскихъ обязанностей, были бы въ тоже время настолько свѣдущи и привычны въ правильному наложенію научныхъ знаній, что въ состоянія были бы въ пониманіи ихъ путеводить и другихъ. Таковые люди и должны бы составлять въ университетахъ особый штатъ университетскихъ учителей, или профессорскихъ адъюнктовъ.

Но чтобы университетские учители были истинными адъюнитами профессоровъ, не сладуетъ, кажется, просто предоставить имъ, по ихъ себственному усмотренію, доучивать студентовъ, разъяснять имъ профессорскія лекціи и доводить ихъ до ихъ понвианія, какъ предполагаль Р. Моль; тогда неминуемо будеть то, что и случилось въ германскихъ **Чамверс**итетахъ съ тамошними репетиторіями: молодые люди начнуть двдать опыты самостоятельнаго изложенія студентамъ науки. Не говоря уже о нассв недоразумвній, которыя могуть при этомъ выступать, студенты во всяконъ случай будуть чрезъ эти лекціи только еще разъ воспринимать научным знанія, а не продужировать ихъ путемъ своего собственнаго размышленія о научныхъ вопросахъ. Для избажанія канъ повторенія адъюнктами того, что нелагають профессора, такъ и другого рода нежеланныхъ явленій, можно, конечно, какъ это и ділялось прежде у насъ, разделять науку на части, изъ коихъ одну излагаетъ профессоръ, а другую адъюнить. Но раздъление труда въ такомъ порядив прилачествуеть собственно только равнымъ. Если требовать отъ доцентовъ, чтобы они, доучивая студентовъ тому, что они восприняли въ профессорскихъ лекціяхъ, употребляли не монологи, а давали имъ проблемы и ставили вопросы для бестать о нихъ со студентами, то, по содержанію своему, эти беседы доцентовъ такъ же могуть быть далеки отъ истинныхъ цълей студенческого ученія, какъ и самыя лекціи достиженія истинной пользы отъ занятій доцентовъ со студентами по той вли другой наукв, и должны быть даны имъ въ руководство точныя голегетическія програмиы.

Если ближайшимъ образомъ, какъ первый шагъ, занятія универоитетокихъ учителей со студентами и могутъ пожалуй имъть своимъ пред-

непосредственно то, что преподано на лекціяхъ по тому или другому вопросу изучаемаго предмета, то въ этомъ случай они должны быть организованы просто какъ репетиціи профессорскихъ декцій; но этотъ порядокъ требуетъ на практикъ большой осторожности, и самъ по себъ несущественъ. Существеннымъ образомъ занятія студентовъ съ учителями должны простираться на то, что, по указанію профессоровъ, должно быть усвоено учащимися путемъ самостоятельнаго труда ихъ, притомъ или въ формъ изученія научныхъ сочиненій, или въ формъ опредъленной работы надъ даннымъ матеріаломъ по тому или другому научному вопросу. Форма занятій этого второго вида есть собственно отчетъ учащихся въ исполненной ими работъ по данному вопросу науки. Здъсь учащіеся какъ съ одной стороны могутъ обнаружить, въ какой мъръ они усвоили подлежащій научный матеріаль и методическіе пріемы его научной разработки, такъ равно съ другой стороны должны чить отъ преподавателей и соотвътствующія наставленія. Не говоря о наукахъ собственно демонстративныхъ, въ этой последней формъ занятій очень удобно могуть быть руководимы студенты университетскими учителями по наукамъ языко-исторической и коридической области, какъ-то: по изученію съ разныхъ сторонъ текста авторовъ, надписей, разныхъ историческихъ собственно, или юридическихъ, или художественныхъ памятниковъ. Но по наукамъ философскимъ, или по темъ же наукамъ явыко-исторической и юридической области, но въ техъ ихъ задачахъ, кон подлежать философской интерпретаціи. пригодиже, несомижнио, занятія въ форм'в чтенія съ объясненіемъ относящихся къ данному вопросу частей нъкоторыхъ ученыхъ сочиненій, при чемъ руководители должны-бы были предлагать учащимся, для устнаго рёшенія, также и задачи, именно какъ нъкотораго рода сторісь и віську. Это должны быть темы для общаго коллоквіума такого свойства, чтобы изясняющему ихъ необходимо было дъйствовать не иначе, какъ продуктивно, черпая изъ цълаго источника ананія.

Хотя практическія занятія всякаго рода необходимы и при изученім, такъ сказать, теоретическихъ наукъ, однако не эти учебныя ртастіса главнъйше имъемъ мы въ виду, говоря о занятіяхъ студентовъ съ доцентами, какъ о новомъ дидактическомъ элементъ въ университетской учебной системъ. Практическія занятія составляють отдъльный родъ занятій,

опредъляемыхъ свойствомъ самаго предмета изучаемаго. Есть такія занятія экспериментальныя или демонстративныя, другія состоять въ рівшеніи задачь, или собственно въ упражненіяхъ. Они всегда были, и достоинство ихъ гораздо болве зависить отъ прилежанія и навыка учащихся, чвиъ отъ системы руководства. А когда, какъ въ нашемъ случат, ртчь идетъ о самомъ усвоеніи студентами научныхъ основаній, о развитіи ими въ себъ правильныхъ научныхъ понятій, то дъло, очевидно, касается всей учебной системы. Она до извъстной степени опредъляется конечно и предметами ученія, но всего болье зависить отъ общаго плана, или отъ тенденціи ученія. Еслибы тенденція университетскаго ученія состояла въ томъ, чтобы ознакомить студентовъ съ содержаниемъ науки и съ извъстнымъ ръшеніемъ въ ней тъхъ или другихъ вопросовъ, безъ вниманія къ тому, какъ и насколько правильно они усвоили себъ все это, или еслибы эта тенденція могла быть ограничена тімь, чтобы чрезъ университетское ученіе приготовить мастеровъ того или другаго діла; тогда чтеніе лекцій, или практическія занятія, или то и другое вибств вполнъ довлъли бы этимъ цълямъ. Но если университетское ученіе должно развивать умы учащихся, хотя въ нъкоторой степени, до активности ихъ самихъ въ постановкъ и въ ръшеніи научныхъ вопросовъ, то кромъ слушанія профессорскихъ лекцій, кромъ необходимыхъ, при изученіи особенно нікоторыхъ предметовъ, практическихъ занятій всякаго рода, учащіеся должны, очевидно, передумывать и какъ бы переживать своими умами данные научные вопросы, какъ они сложились и существують въ самой наукъ. Отсюда чтеніе съ пониманіемъ сочиненій въ порядкъ и связи, хорошо согласованныхъ съ соотвътствующимъ цвли ученія дидактическимъ объектомъ даннаго учебнаго предмета, какъ все это должно быть выражено въ программахъ, -- вотъ собственно тотъ новый дидактическій элементь въ учебномъ университетскомъ порядкъ, на который обращаемъ здъсь вниманіе.

Такого рода занятія студентовъ, подъ руководствомъ профессорскихъ адъюнктовъ, не должны, кажется, мъшать самимъ профессорамъ тъ же самыя научныя темы, которыя студенты уясняютъ себъ здъсь по капитальнымъ сочиненіямъ, параллельно съ этимъ, изъяснять въ своихъ лекціяхъ вполнъ самостоятельно. Такъ, напримъръ, еслибы въ то время какъ студенты съ адъюнктами занимаются исторіею реформаціи по

Ранке, профессоръ въ своихъ лекціяхъ посмотрѣлъ на дѣло съ другой точки взгляда—не съ лютеранской, а положимъ съ православной, то это было бы только хорошо. Но самостоятельность ученой мысли въ профессорскихъ лекціяхъ, въ свою очередь, не должна отрѣшать ихъ отъ студенческихъ занятій подъ руководствомъ ихъ адъюнктовъ; напротивъ, необходимо, чтобы они время отъ времени сами посѣщали эти занятія, вслушивались въ бесѣды, принимали въ нихъ участіе и такимъ образомъ, сидя на кафедрахъ, имъли бы предъ собою не просто массу слушателей, безъ цвѣта, безъ окраски, а коллегію учащихся, достаточно опредѣляющихся въ ихъ глазахъ высотою и содержаніемъ своихъ умовъ.

Впрочемъ, хотя позволительно думать, что при выполненіи основной задачи университетской реформы, привести по возможности въ равновъсіе свобооу съ обязательностію, едва ли можно придумать какую нибудь совершенно иную схему для плана того или другого факультетскаго ученія, но ни представленный мною и никакой другой планъ не могутъ имъть абсолютнаго значенія. Абсолютное здъсь одно—это сама задача университетскаго ученія, а именно—равновъсіе въ составь учебныхъ занятій студентовъ между наукою, которая, какъ дъло, доступна каждому только при свободномъ отношеніи къ ней, и обученіемъ, которое состоитъ въ обязательномъ усвоеніи учащимися точныхъ и опредъленныхъ научныхъ познаній.

Что же касается до установленныхъ теперь у насъ уставомъ 1884 г. экзаменовъ въ университетскихъ или, какъ иногда ихъ называли, въ правительственныхъ комиссіяхъ, то сразу нельзя даже понять, какое особенное значеніе могли бы имѣть эти экзамены, сравнительно съ прежними экзаменами въ нашихъ университетахъ, и по какому побужденію они установлены. Такъ же, какъ и прежде, студенты готовятся къ экзаменамъ по лекціямъ профессоровъ, и потому всячески заботятся о томъ, чтобы экзаменоваться у тѣхъ же профессоровъ, которые читали лекціи, по этимъ лекціямъ часто сами составляютъ даже экзаменныя программы, соотвѣтствующіе имъ вопросы тянутъ по жребію на билетахъ. Разница только въ присутствіи на экзаменѣ посторонняго для студентовъ лица,—въ Петербургъ— изъ Москвы, въ Одессъ—изъ Петербурга и т. д.

Въ Герианіи государственные экзамены существуютъ издавна, съ тъхъ поръ, какъ государства сознали достоинство для своихъ дълъ лицъ

съ университетскимъ образованіемъ. Государственные экзамены сложнянсь такимъ образомъ въ Германіи на почвъ естественныхъ отношеній между государственными интересами и университетскимъ ученіемъ, каково оно само по себъ. Государство чрезъ экзамены желаетъ получить отъ университетовъ, что ему нужно; но благодаря учебной свободъ, ничъмъ почти не регулируемой доселъ въ нъмецкихъ университетахъ, ему не всегда удавалось получать отъ нихъ то, что нужно; приходилось и доселъ еще приходится брать, что даютъ университетахъ, на что давно уже жалуются нъмецкіе ученые и государственные люди, «неисчислимое богатство драгоцъннаго научнаго матеріала, расточаемаго профессорами на лекціяхъ», какъ писалъ это Робертъ фонъ Моль, «часто пропадаетъ для студентовъ даромъ, и они являются потомъ на государственные экзамены съ знаніями, почерпнутыми изъ разныхъ научныхъ компендіумовъ, рецетиторныхъ конспектовъ науки и т. п.».

У насъ учебной свободы, въ нъмецкомъ смыслъ, въ университетахъ никогда не было, и всв прежніе наши университетскіе экзамены были государственные: они давали государству такихъ лицъ, какихъ приготовляли университеты, государствомъ же насажденные и всегда имъ управляемые. Но по разнымъ причинамъ совершенно иного свойства, ненивющимъ ничего общаго съ учебной свободой академическаго быта, и университетские эквамены, и само университетское учение не разъ оказывались у насъ не соответствующими государственнымъ потребностамъ въ университетскомъ образованія. Вийсто того чтобы устранить причины этого явленія, чрезъ правильную въ дидактическомъ отношеніи организацію самого университетскаго ученія, надумали, что дёло исправится само собою, стоитъ только установить экзамены въ правительственныхъ вомиссіяхъ, или, какъ тогда говорили, стоитъ только правительству "не отсутствовать.... И воть устанавливаются учебныя программы и задачи, и объявляется, что въ соотвётствующихъ имъ научныхъ познаніяхъ студенты должны будуть давать отчеть на "строгомъ" чуть не на страшномъ «судъ правительственныхъ комиссій!» Но представителями правительства въ составъ теперешнихъ экваменныхъ комиссій въ нашихъ университетахъ являются однако, какъ это и должно быть, теже служебныя лица, присутствіе конуь на прежнихъ экзаменахъ разсматривалось, кажется, какъ отсутствіе здёсь правительства! Это именно профессора университетовъ (настоящіе или бывшіе), только съ пересадкой, какъ сказано, изъ одного города въ другой. Ничего изъ всего этого, конечно, не вышло: ни государство ничего не пріобрёло, ни университеты, развъ только одни предсёдатели комиссій, да и то какъ говорится, mutatis mutandis.... Во всякомъ же случав, теперешняя организація университетскихъ экзаменовъ у насъ сама по себъ есть только довольно дорогая декорація настоящаго дъла, а не само дъло.

Въ Германіи государственные экзамены основаны на автономіи университетовъ. Довъряя научное образование поколъний людямъ, имъющимъ къ тому призвание и признаннымъ въ ихъ научномъ достоинствъ учеными корпораціями, каковы профессора университетовъ, государство въряетъ имъ и опредъленіе годности этого образованія для другихъ служебныхъ профессій. Этотъ порядокъ производства экзаменовъ самъ по себъ есть совершенно правильный. Ибо никто конечно, кромъ профессора спеціалиста по данной наукв, не можеть быть болве компетентнымъ судьею о достоинствъ соотвътствующихъ научныхъ познаній, требуемыхъ отъ студентовъ. Но такъ какъ, по условіямъ самого наго дъла, возможно, что иногда очень глубокія научныя познанія отвъчають тъмъ потребностямъ, которыя предъявляются къ умънью въ области данной начки со стороны практической жизни государственной службы, то нъкоторые нъмецкіе ученые и государствейные люди не разъ высказывали мнвніе, что въ составъ комиссій для государственных экзаменовъ, кромъ профессоровъ университетовъ, должны быть назначаемы и служебныя лица соотвътствующихъ профессій. Мивніе это само по себъ также основательно, но для дъла оно не есть принципіальное мивніе; потому, ивмецкія учебныя правительства, сколько извъстно, руководствуются имъ только по возможности (Cpab. Verhandl. 611). Вообще сказать, производство государственных экзаменовъ самими профессорами, читающими лекціи, какъ прежде такъ и досель, ведеть въ Германіи прежде всего къ тому, что аудиторіи этихъ профессоровъ обыкновенно бывають переполнены слушателями. Такъ напр. лекціи покойнаго Тренделенбурга въ Берлинскомъ университетъ, который долгое время быль председателень испытательныхь комиссій, не смотря время 7-8-9 час. утра, всегда посъщались студентами въ воличествъ

200—300. Такое же число слушателей наполняеть теперь аудиторів Куно-Фишера въ Гейдельбергь. Эрнсть Курціусь разсказываль, что, когда онь въ первый разъ быль назначень въ экзаменную комиссію, то вивсто 17 слушателей, какъ было раньше, онъ имъль заразъ 70.

Производство экзаменовъ самини профессорами ведетъ также до нъкоторой степени къ фабрикаціи компендіумовъ и репетиторій разными гешефтиахерами научнаго дъла, потому что, не говоря уже о тъхъ профессорахъ, которые, какъ заметилъ недавно одинъ изъ нихъ, забывая, что книгопечатаніе давно уже изобратено, продолжають читать лекціи по своимъ манускриптамъ, даже тв, которые и сами напечатали уже нъсколько своихъ манускриптовъ и постоянно идутъ въ наукъ впередъ, читая сжегодно данный предметь, конечно не мъняють каждый разъ своего взгляда на подлежащие ихъ объяснению научные вопросы. Этимъ единствомъ взгляда и, вследствие этого, самого изложения и пользуются люди, сколько нибудь знакомые съ наукою, для составленія компендій по мекціямъ профессоровъ — экзаменаторовъ и по ихъ печатнымъ сочиненіямъ. На этомъ же основано (говорю это по своимъ собственнымъ набаюденіямъ въ 1866 г.) удивительное мастерство оксфордскихъ туторовъ приготовлять зарание для студентовъ нисьменные отвиты на вопросы по той или другой наукъ, которые будутъ составлены профессорами и будутъ напечатаны въ типографіи только накануні экзамена, подъ строжайшимъ секреторъ.

Но хотя такимъ образомъ производство экзаменовъ самими профессорами, какъ оказывается, и ведетъ нъкоторымъ образомъ къ составленію легкихъ пособій всякаго рода для приготовленія студентовъ къ экзаменамъ, однако равнодушіе ихъ къ правильному и успѣшному занятію науками во время университетскихъ курсовъ и механическое приготовленіе къ экзаменамъ по этимъ пособіямъ, есть, какъ теперь ужъ кажется всѣми понято, результатъ зепущенности порядка учебной свободы студентовъ. Противъ этой запущенности и принимаются теперь, какъ было сказано выше, надлежащія мѣры въ порядкъ самого университетскаго ученія. Производство же экзаменовъ самими профессорами несомнѣнно останется въ Германіи навсегда краеугольнымъ камнемъ порядка государственныхъ экзаменовъ. Этому мнѣнію соотвѣтствуетъ и мое личное наблюденіе надъ экзаменами на учителя, при которыхъ я имѣлъ случай

присутствовать въ Берлинъ въ 1893 г. Лица, несомивние впомит опытныя въ дълъ, предлагали экзаменоваринися такіе вопросы, скоръе, темы, что говорить по нинь что либо въ отвётъ можно только ири достаточномъ самостоятельномъ знакомствъ съ дъломъ, хотя бы въ отношени ваучной отчетливости и широты пониманія не во всёхъ частяхъ изложенія одинаковомъ. А это-то, то есть, достаточное научное знакомство съ двиомъ, въ настоящемъ случав только и требуется. Въ отвътъ, соотвътствующемъ этому требованію, опытный экзаменаторъ сейчасъ чувствуеть, какого рода студіи предшествовали отвъту, - основательныя ли, подлично академическія, или случайныя, репетиторскія. Обширность научнаго знанія, выражающаяся въ знаніи подробностей, въ точности всёхъ текстовъ и формуль, критичность личнаго сужденія, основательность опредвленія достоинства разныхъ теорій и взглядовъ научныхъ и другое подобное все это подлежить оценка въ ученой литература, а не на экзамена. Если бы что либо подобное было требуемо на экзаменъ, то эзкаменующемуся пришлось бы рядиться къ экзамену, такъ сказать, въ павлиныя перья, потому что въ таких в формахъ показать на экзаменъ свое научное образование (имъется въ виду конечно экзаменующийся средняго уровня) онъ можеть, только взявь соотвътствующія знанія напрокать изъ профессорскихъ декцій, а не изъ собственныхъ, болже или менже самостоятельныхъ, научныхъ занятій.

Недостатокъ теперешнихъ нашихъ университетскихъ экваменовъ, которые также называются иногда государственными, состоитъ именно въ томъ, что они вовсе не суть собственно государственные экзамены. Они установлены въ интересъ того административнаго порядка, въ которомъ поставлены уставомъ наши университеты. По уставу, предполагалось все данное факультетское ученіе, поскольку оно необходимо и полезно для будущаго служебнаго дъла учащихся, представить въ видъ програмиъ, обязательныхъ для государственныхъ экзаменовъ, при чемъ требовалось, чтобы и сами университетскіе курсы наукъ, обязательные для слушанія студентами, приспособлялись къ этимъ программамъ. Такимъ образомъ само университетское ученіе ставилось уставомъ подъ контроль экзаменовъ. Въ результатъ этого не можетъ быть ничего иного, какъ съ одной стороны мертвенность университетскаго ученія, а съ другой—механичность университетскихъ экзаменовъ. Профессора хотя и мозума, не по

устану конечно, а по личному усмотранию, не вынолнять програмию, не они должно ихъ выполнять. Что отъ этого должно профессорскія невить не трудно... А студенты стараются только имъть профессорскія денціи, чтобы въ свое время приготовиться по нимъ къ экзамену. Недавно я бесъдоваль съ однимъ студентомъ очень серьезнымъ и вполить благонамърейнымъ, который наканунъ экзамена по одному изъ предметемъ факультетскаго курса не могь сказать мит ничего о преподаватель этого предмета, такъ какъ онъ никогда его не видалъ и ни на одной его мекціи не присутствовалъ.

На обычное у насъ нассовое непосъщение студентами лекцій часто смотрять даже какъ на нормальное, чуть не какт на желательное явленіе, стоящее будто бы въ необходиной связи съ теснотою аудиторій и другихъ помъщеній студентовъ для занятій... Но въдь это значить просто морочить себя и другихъ и двиать только, какъ говорится, bonne mine à mauvais jeu... Пбо скажите на милость, еслибы студенты, собираясь ежедневно чинно въ университеты, дъйствительно не могли всъ найти себь мьста для занятій и нькоторые принуждены были бы стоять ва дверьии аудиторій и прочихъ пом'вщеній, то ужели нашелся бы когда нибудь такой жестоковыйный инпистръ финансовъ, который отказаль бы университетамъ въ небольшихъ деньгахъ на увеличение пространства университетских в поменцений? Неть, не недостатокъ университетскихъ немъщеній, а тоть порядокъ, что для эквамена требуется отъ студентовъ профессорских в денцій, а не самостоятельныя их в занятія подъ личнымъ руководствомъ профессоровъ и ихъ помощниковъ, -- вотъ что есть подлинизм причина огульного непосъщения студентами профессорскихъ лежцій и прайняго равнодушіл ихъ къ своимъ учебнымъ обязанностамъ въ течение курса; отъ этого и самые эквамены имъютъ значеніе логерен, счастанной наи несчастанной для экваменующихся, и нинаного государственнаго вначенія. Часто бываеть, что экзаменующійся вняеть одина---два «билета» нев всего курса науки, и отвъчаетъ удовыстворимельно; другой не зиссть только одного-двухи «билетовъ», и отвъчаеть неудовлетворительно. Такіе случан общемавъстны. О нихъ уже не разь на разные дажи и въ газетнихъ фельстонахъ писали. А им вое еще продолжаенъ дунать, что чрезъ университетскіе эксамены государство получает внодей внешаго унственнаго порядка, основательно

и научно образованных въ области знаній, соотв'ятствующей искомой ими служба въ государств'в-

Университетскіе экзамены могуть вийть надлежащее государственное значение и быть истинно-государственными экзаменами, только при правильномъ устройстви университетского ученія, когда оно не механически согласуется съ потребностями государственной службы, а такъ, профессоровъ служать для университетскихъ слушателей преимущественно только методическимъ руководствомъ въ ихъ собственныхъ научныхъ занятіяхъ, подъ руководствоиъ какъ самихъ же префессоровъ, такъ и другихъ пригодныхъ къ тому лицъ, при чемъ фессорамъ принципіально должна быть предоставлена надлежащая бода въ выборъ какъ отдъловъ науки для своихъ чтеній, такъ и самого плана изложенія. Тогда государство получало бы отъ университетовъ для своихъ служебныхъ поприщълюдей дъйствительно высшаго умственнаго порядка, съ истинно университетскимъ образованіемъ, какимъ оно должно быть по своему внутреннему достоинству и по своему государственному значенію. Ибо тогда экзаменть производился бы не изъ профессорских в лекцій но наукв, а изъ самой науки, изъ цвлаго источника внанія, какъ оно усвоено студентомъ путемъ самостоятельныхъ занятій. Такимъ экзаменомъ очень основательно могла бы быть опредълена ность испытуемаго къ той или другой государственной службъ.

Впрочемъ, особенно на первое время, не следовало бы, кажется, установлять отдельные экзамены на разныя должности. Достаточно, кажется, было бы установить государственные экзамены для определенія научной годности бывшихъ университетскихъ студентовъ къ учительсной службе въ гимнавіяхъ и другихъ однородныкъ учебныхъ заведеніяхъ, къ нёкоторымъ видамъ юридической службы въ судебномъ вёдомствё и къ службе административно — финансовой, также въ нёкоторыкъ ся видахъ. А для другихъ отраслей государственной службы преимущественно канцелярскаго характера и вообще механическаго въ области административной и финансовой, государство могло бы, кажется, довольствоваться выпускнымъ свидётельствомъ, полученнымъ молодымъ человекомъ отъ университета объ успёшномъ и прилежномъ исполненіи имъ учебныхъ занятій во все установленное время для прохожденія того или другого факультетскаго курса, при чемъ различіе факультетовъ для очень

многихъ службъ механическаго характера не должно бы, кажется, имътъ принципіальнаго значенія; предпочтительный выборъ лицъ съ тъмъ или другимъ факультетскимъ образованіемъ тутъ можно бы, кажется, предоставить указаніямъ опыта. Самыя же эти выпускныя свидътельства для окончившихъ курсъ того, или другого факультетскаго ученія должны быть выдаваемы имъ изъ университета безъ особаго экзамена, а единственно на основаніи успъховъ и прилежанія ихъ во время ученія, такъ что если кто, по нерадънію, или по увлеченію въ періодъ университетскаго своего ученія неучебнымъ дъломъ, не исполняеть въ надлежащемъ порядкъ и съ должнымъ усердіемъ установленныхъ факультетскихъ занятій, тотъ, — это должно быть установлено какъ непреложный законъ, — признается заявившимъ, онъ онъ желаетъ избрать для себя въ жизни какое либо другое поприще, а не одно изъ тъхъ, для которыхъ требуется университетское образованіе, и увольняется изъ университета.

Жизнь и служба сами конечно суть хорошія школы; не одинъ бывшій студенть университета, не подвергавшійся государственному экзамену, а поступившій на службу по выпускному университетскому свидѣтельству, можеть оказаться очень пригоднымъ къ дѣлу, и оказать въ немъ даже большіе успѣхи, сравнительно съ другими, поступившими на службу по праву, пріобрѣтенному чрезъ государственный экзаменъ. Но эти случаи едвали могуть служить основаніемъ для занятія этимилицами и высшихъ служебныхъ должностей въ государствъ. Напротивъ, въ этомъ отношеніи, кажется, долженъ быть поставленъ для нихъ предѣлъ. Если же число таковыхъ лицъ, замѣтно успѣвающихъ на служебныхъ поприщахъ и даже превосходящихъ своимъ успѣхомъ другихъ, державшихъ государственный экзаменъ, будетъ оказываться очень значительнымъ, то это должно служить только указаніемъ, что государственный экзаменъ, или въ составѣ своемъ, или въ порядкѣ производства, организованъ неправильно и долженъ быть исправленъ-

## О приготовленіи профессоровъ.

Если для многихъ видовъ службы въ государствъ требуется нъкоторое университетское образование, то явно, что для службы ученой оно потребно въ высшей степени. Согласно съ этимъ, въ ученомъ міръ издавна существують разныя степени учености, или разныя ученыя достоинства. Но въ ряду прочихъ достоинствъ, которыми различаются служащіе какъ на другихъ служебныхъ поприщахъ, такъ даже и на ученомъ, ученое достоинство чувствуется у насъ вообще очень мало, По какой въ самомъ дълъ низкой цънъ идетъ иногда ученость на рынкъ нашихъ общественныхъ дълъ, это видно изъ того, что при назначеніи на должности, связанныя непосредственно съ интересами науки, не ръдко не обращается вниманія на то, имветь ли кандидать высшую ученую степень-не только въ томъ случав, когда требование ученой степени не установлено закономъ, но даже и въ томъ случав, когда это установлено, а иногда таковыя должности занимають лица, даже и не учившіеся въ университетв.

Въ Пруссіи, для занятія должностей, связанныхъ съ научнымъ дъломъ, напримъръ, ассистентовъ при разныхъ учрежденіяхъ въ медицинскомъ факультеть, равно при семинаріяхъ другихъ факультетовъ и при многихъ другихъ такого рода университетскихъ учрежденіяхъ, требуется непремънно степень доктора по тому факультету, къ какому относится данное учрежденіе (Centralblatt etc. 1895. 336). Это требованіе несомнънно много содъйствуетъ тому, что университетская, вообще ученая служба такъ высоко стоитъ въ Германіи во мнъніи какъ правительства, такъ и общества. Впрочемъ, и у насъ, для поступленія на ученую службу въ качествъ профессора, принципіально требуется предварительное

подучение степени доктора. Уставъ требуетъ также, чтобы кандидатъ на университетскую каоедру зарекомендовалъ себя съ преподавательской стороны чтениемъ лекцій, въ продолжение не менте трехъ летъ, въ звани приватъ—доцента. Не касаясь здесь несовершенствъ такого порядка въ дидактическомъ отношении, нельзя не признатъ, что самъ по себт этотъ порядокъ есть конечно хорошій искусъ, но онъ умъстенъ только при самостоятельномъ академическомъ порядкъ въ университетахъ.

Между тамъ, хотя по уставу никто не можетъ быть профессоромъ, не нивя отепени доктора, въ дъйствительности это не всегда соблюдается, н это съ одной стороны свидътельствуеть о недостаткъ у насъ лицъ, нивнощихъ ученую степень, а съ другой самый этотъ недостатокъ возрастаеть твиъ болве, чамь болве случаевъ замъщения докторскихъ мъстъ ве докторами. Во всякомъ же случай, это несомнанно роняеть достоинство ученыхъ степеней въ главахъ не только общества, но и самихъ анцъ, которымъ, для полученія ученой службы въ государствъ, надлежало бы предварительно довольно потрудиться для пріобратенія требуемой закономъ ученой степени. Но къ чему трудиться, къ чему въ теченіе не одного а болже леть, притомъ въ ту пору жизни, когда разнообразныя впечативнія такъ сильны и заманчивы, оставаться одинокимъ въ тиши вабинета, въ обществъ только внигъ, хартій и разнаго рода матеріада науки, когда можно тэмъ или другимъ способомъ достигнуть жедаемаго положенія и безъ этого, какъ достигли уже такового нъкоторые idvrie?

Въ порядкъ приготовленія профессоровъ, издавна употребляется у насъ одна очепь хорошая мъра, состоящая въ томъ, что лица, желающія приготовиться къ профессорскому званію, получаютъ иногда казенныя стипендіи, обезпечивающія имъ досугъ для ученыхъ занятій дома, или для сей же цъли посылаются они на казенный счеть за границу. Выдача такихъ стипендій есть мъра не только благопріятная для достиженія предположенной цъли самими получающими ихъ, но и необходимая въ интересъ самого дъла. Безъ нея многія умственныя силы могли бы пропасть для науки, тъмъ болье, что научныя призванія закрыпляются и зръють въ сознаніи только въ извъстномъ возрасть, за предълами котораго уже невозможна бываеть часто та энергія труда, которая требуется оть лицъ, посвящающихъ себя наукъ.

Но какъ ни хороша эта ивра правительственныхъ субсидій лицаиъ, посвящающимъ себя наукъ, однако сама по себъ она не обезпечиваетъ правильнаго приготовленія молодыхъ людей къ профессорскому званію, такъ какъ само приготовленіе къ экзамену не есегда, кажется, соотв'ятствуетъ цъли, для которой экзаменъ держится. Если молодой человъкъ, готовящійся къ экзамену на ученую степень, получаеть ли стипендію остается дома, а не отправляется за границу, то нервако бываетъ, что занимаясь разными дълами, отъ даванія уроковъ частныхъ домахъ до построчной работы въ газетахъ, онъ готовится въ тоже время къ экзамену по лекціямъ того профессора, по спеціальности котораго самъ намъренъ быть современемъ профессоромъ. Говорю это по своимъ собственнымъ наблюденіямъ надъ нёкоторыми изъмонхъ бывшихъ учениковъ и тъмъ откровеннъе, что изъ числа тъхъ же учениковъ могу назвать не одно лицо, имъющее степонь доктора и готовившееся къ экзамену совершенно другимъ сппсобомъ. А тв говорили бывало, что иначе готовиться нельвя, что экзаменаторъ не пропустить, если отвъчать буквально по его курсу.

Способъ приготовленія къ профессорскому званію путемъ повздки за границу также не свободенъ отъ разнаго рода случайностей. Замъчу при этомъ, что и въ настоящемъ случав, какъ и выше, я говорю только по собственнымъ наблюденіямъ. Молодые люди, пріфажан за границу съ жаждою знаній и съ энергіею труда, не редко бывають въ положеніи тъхъ пъмецкихъ студентовъ перваго семестра, о которыхъ говорилъ одинъ профессоръ на берлинской конференціи, что они часто остаются безъ всякаго компаса и имъютъ самыя наивныя ставленія о томъ, что надлежить имъ дёлать въ тотъ или другой семестръ (Verhandl. 614.) Нъкоторые изъ нашихъ молодыхъ людей чинають съ того, что записываются на очень большое количество фессорскихъ лекцій и иногда самаго разнообразнаго содержанія и характера, потомъ это число сокращають, и нередко кончають темь, что не дослушавъ ни одного курса, убажають на следующій семестръ въ другой университетъ. Другіе въ своей наукъ увлекаются за границей кавою нибудь одною спеціальною ем частію, оставляя бевъ вниманія всв другія. Такъ напримъръ, мив пришлось недавно видъть границей одного молодого человъка, изучавшаго философію, для занятія философсвой кассдры въ одномъ изъ высшихъ нашихъ учебныхъ заведеній, почти исключительно только въ такъ называемыхъ психологическихъ лабораторіяхъ. Какъ въ другихъ наукахъ, такъ еще болъе въ области философскихъ наукъ, къ решенію вечныхъ са вопросовъ постоянно продагаются новые пути, изыскиваются новыя средства. Такъ образуются какъ бы новыя науки, которыя, въ глазахъ новичковъ въ ученомъ деле. представляются даже призванными замёнить собою всё прежнія науки о томъ же предметь. Въ философской области такою наукою въ последнее время выступила экспериментальная психологія, обваведшаяся кое-гдф такъ называемыми психологическими дабораторіями, въ которыхъ по извъстной экспериментальной методъ изслъдуются нъкоторыя явленія нашей психической жизни. Нечего говорить, что эти изследованія предпошетор приняти интересъ, И умамъ сообразительнымъ могутъ впоследствін дать матеріаль для очень важныхъ соображеній по многимъ психологическимъ и другимъ вопросамъ философскаго характера. Но они составляють, конечно, только накоторую малую часть того дала, которымъ издавна занята философія, и во всякомъ случав менве значительную въ дълъ философскаго образованія, сравнительно съ другими частями философін. Если подумать, что будущій нашъ профессоръ занимается за границей исключительно только въ психологическихъ дабораторіяхъ и пассявно и активно, и никакими иными задачами въ философской области не интересуется, не слушаеть ни академика Дилтен, ни профессора Гартмана въ Бердинъ, ни Вильмана въ Прагъ и никого другого, то легко представить, какъ мало будетъ онъ впоследствии своей канедръ для правильного философского образования слушателей.

Въ шестидесятыхъ годахъ, когда особенно много молодыхъ дюдей было отправляемо заграницу для приготовленія къ профессорскому званію, руководство ихъ на нъкоторое время было поручено покойному Пирогову. Но мъра эта, которая для самого Пирогова была, кажется, только мърою почетнаго удаленія знаменитаго хирурга отъ учебныхъ дълъ, никому изъ командированныхъ тогда заграницу молодыхъ людей, кромъ можетъ быть медиковъ, не принесла и, понятное дъло, не могла принести никакой пользы. Тогдашняя усиленная командировка молодыхъ людей заграницу, правда, не обощлась безъ ошибокъ въ выборъ пригодныхъ для сего лицъ, такъ какъ нъкоторые изъ командированныхъ были вовсе

не подготовлены къ самостоятельному научному труду, да и внутренно, очевидно, не интересовались наукою; потому проводили времи часто попусту. Но эти случаи ничего не говорять противъ той щедрости правительства, съ которою оно исполнямо тогда свою задачу заботиться о приготовленіи профессоровъ для нашихъ университетовъ. Тогдашній министръ Головнинъ былъ вполив правъ, когда на укоры со стороны нъкоторыхъ лицъ въ неосмотрительности выбора молодыхъ людей для заграничной командировки, отвъчаль, что "поседининъ, бресая въ землю синена, быль бы очень наивень, если бы дуналь, что каждое вев нихъ дасть надлежащій плодъ... Зато Головнинымь была принята тогда прекрасная въра какбы надвора за способами и правильностию ваннтій молодыхъ людей, приготовлявшихся къпрофессорокому вванію. Это висино обязательство ихъ доставлять въ министерство отчеты о овоихъ занятіяхъ. Къ сожальнію, мъра эта не была организована: не было выражено, что именно должно быть содержаниемъ требуемыхъ отчетовъ. Потому накоторые представляли просто чуть не дневники своего пребыванія заграницей; другіе, по страннымъ побужденіямъ, хотали явиться въ своилъ отчетахъ учеными, стоящими не только въ уровень съ ученостію корифеевъ намецкой науки, но и возвышающимися надъ ними, потому притиковали ихъ здёсь, какъ будто они пріёхали заграницу ревизорами нъмецкихъ университетовъ. Но и это было не безъ польвы, ибо не только у насъ нашлись люди, которые опримли по достоинству такія выходки, но и заграничные профессора и сами министерства обратили на нихъ должное вниманіе. По крайней мірів въ департаментв прусоваго министерства учебных в дель въ 1893 г. были живы лица, которыя еще помнили, какъ я слышалъ это дично отънихъ, и не безъ проніи разсказывали по департаментаментский документами, Русскіе ученые хотыли скомпрометировать тогда намецкую науку....

Какъ бы то ни было, представление отчетовъ о занятияхъ есть совершенно правильная и ра не только контроля, со стороны учебнаго правительства, цълесообразности занятий для приготовления молодыхъ людей къ профессорскому званию, но и нъкотораго руководства ихъ самихъ въ этихъ занятияхъ. Такая и ра и должна быть органически введена въ сеставъ порядка приготовления молодыхъ людей къ профессорскому званию. Такъ именио, ссли бы дъло было организовано такъ, что лица, желающія приготовиться къ профессорсной служов, обязательно заявляли бы объ этомъ заблаговременно въ соотвітствующій факультеть и въ опреділенные сроки представляли бы въ факультеть свои работы по избранному ими для профессоуры предмету, то съ одной стороны они или бы къ ціли правильнымъ путемъ, а не заучивая курсы экзаменаторовъ, накъ иногда теперь, а съ другой экзаменаторы и факультетъ иміли бы въ этихъ работахъ какъ достаточный матеріалъ для содержанія самого: экзамена, танъ равно поводъ и основаніе, — по доброй совісти поруководить занятіями экзаминанда, въ случай надобности, въ должномъ научномъ направленіи. Отъ этого порядка, кажется, была бы настоящая нольва для всего діла, не только собственно въ ученомъ, но и въ правственномъ ето смыслів.

Какъ ни самобытна личность профессора, однако профессора не поэты, — они не nascutur, a fiunt. Чтобы быть профессоромъ, конечно, прежде всего надо быть ученымъ, что и выражается въ признаніи кого либо другими учеными достойнымъ ученой стспени. Но одна ученость еще не создаеть профессора. «Оть университетскаго преподавателя, ворить профессоръ Вильманъ, кроив обладанія прелистомъ ученія: требуется еще и опытность въ обучении, иначе эту последнюю онъ долженъ насчеть своихъ слушателей» (Didaktik II. 493). наверстывать уже Можетъ казаться, что пріобратенію опытности въ преподаванія всего дучие должно служить привать-доценство. Но дело именно въ томъ, что привать доценты могуть наверстывать недостающую имъ опытность въ обучени только насчеть студентовъ, для руноводотва которыхъ и требуется, чтобы они были уже опытны. Притомъ, пріобрасти навоторую опытность въ пренодаваніи привать доценты могуть только въ томъ случай, если они уже основательно усвоили себь задачи учебной службы въ государствъ. Для этого, безъ сомнанія, и для нихъ потребно надлежащее руководство путемъ теоретическаго и практическаго изученія дидактики. Эго-то именно и недостаетъ нашимъ доцентамъ. Нельзя же думать, чтобы некоторый устый экзанень, выдержанный полодымь человъкомъ чрезъ два - три года по окончаніи имъ университетскаго курса и давийй ому званіе полу-магнстра или магнстранта, могь служить гарантією, что въ своихъ лекціяхъ онъ будеть читать то и такъ, что и вакъ нужно знать отудентамъ. Двъ пробныя лекцін, которыя онъ долженъ

прочитать предварительно, для полученія отъ факультета свидітельства на право преподаванія въ званіи привать—доцента, точно также очень нало обезпечивають надлежащую годность для учащихся всвуь последующихъ его лекцій. Деканъ, ректоръ и поречитель должны контролировать преподавание привать-доцентовъ. Если оно, будучи полно разнаго вида ученой ересью и обнаруживая невъжество јектора для самой его аудеторін, окажется такинь образонь «не соотвътствующинь достоинству предмета», или если оно явно будеть «направляемо въ распространенію между слушателями вредныхъ возэрвній», то, конечно, дело кончится благополучно! Но дидактическое достоинство преподаванія, но годность руководства студентовъ въ путяхъ начки, сообразно съ наллежащимъ систематическимъ планомъ ся изученія-ото какъ въ нъмецкихъ университетахъ, такъ и въ нашихъ, оставлено на личное понимание самихъ приватъ--- доцентовъ. Впрочемъ приватъ--- доценство въ Германіи, особенно же въ Пруссіи, въ наше время потеряло уже прежнее свое значеніе «жала конкуренціи», какъ называли иногда это учрежденіе прежде. Имъются свъдънія, что по крайней мъръ въ Пруссіи въ будущемъ оно подлежить преобразованию въ институть служебный, насколько это возможно по достоинству входящихъ въ него элементовъ. Во всякомъ случаћ, приватъ-доценство, какъ и отићненный теперь уже въ Пруссіи профессорскій гонораръ, суть такія учрежденія въ устройстві німецкихъ университетовъ, которымъ мы очень не удачно подражали въ устройствъ нашихъ университетовъ уставомъ 1884 года.

Большимъ благомъ для всего нашего учебнаго образованія было бы, если бы вошло въ обычай и даже установлено было какъ правило, чтобы профессорами университетовъ собственно по твиъ предметамъ, научныя задачи коихъ болве популярны и болве обще—интересны, были лица, преподававшія сперва съ успвхомъ твже, или сопредвльные съ ними предметы въ гимназіяхъ. Тогда они являлись бы на каседрахъ съ яснымъ представленіемъ дидактической задачи преподаванія и не разсуждали бы, какъ иногда теперь, что относительно университетскаго преподаванія «ни о какихъ другихъ двлахъ или интересахъ, кромъ научныхъ, и рвчи быть не можеть». Впрочемъ, въ положеніи самого научнаго образованія, какъ оно внутренно слагается изъ университетскаго и изъ приготовительнаго къ нему школьнаго ученія, заключается условіе, при которомъ участіе

университетскихъ профессоровъ въ школьномъ преподаваніи, какъ будетъ изъяснено это въ своемъ мъстъ, представляется теперь крайне желательнымъ и полезнымъ, одинаково въ интересъ какъ школьнаго, такъ и университетскаго ученія.

Въ отдъльности же въ интересахъ университетскаго ученія, слъдуетъ утверждать со всею ръшительностію, что дидактическая задача профессорской службы особенно важна для техъ канедръ, съ коихъ преподаются науки, въ большинствъ своихъ вопросовъ соприкасающіяся съ вопросами жизни и съ тъми вообще умственными интересами образованнаго общества, правильное понимание которыхъ составляетъ существенную часть общественного образованія. Необходимо, чтобы университетскіе преподаватели, сидящіе на этихъ канедрахъ, стояли на надлежащей высотъ дидактическаго умънья, чтобы изъясняемые ими научные вопросы не будоражили головъ слушетелей ученостію и эффектностію изложенія, а были бы основательно усвояемы ими какъ научныя истины, и озаряли бы въ ихъ глазахъ свътомъ истиннаго пониманія и тъ умственные интересы, которые естественно задъваются въ умахъ слушателей данными научными вопросами. Если университетскіе преподаватели не стоятъ въ своемъ дълъ на такой дидактической высотъ, то руководителями сознанія студентовъ по вопросамъ науки, имбющимъ связь съ общественными интересами, очень легко становятся разные не ученые писатели, а газетные фельетонисты, не профессорскія аудиторіи, а студенческія сборища. Все это въ разныхъ видахъ, къ сожальнію, давно уже переживается нашими университетами.

Конечно, были и есть ученые, которые сами непосредственно понимають дидактическія задачи своего профессорскаго служенія. Но при томь значеніи, которое научныя знанія все болье и болье пріобрьтають теперь для жизни не только матеріаломь своимь, но и тымь вліяніемь, какое они оказывають на общественный духь и на общественныя отношенія, правильное дидактическое пониманіс научнаго дыла есть теперь необходимое требованіе оть всякаго, посвящающаго себя служенію этому дылу. Безь этого, есть прямая опасность, что университеты наши съ ихъ науками, къ ущербу для себя и для всего нашего образованія, должны будуть и впредь влачить свое существованіе подъ охраною только разныхъ административныхъ мыръ, и не будуть жить свойственною имъ настоящею академическою жизнію.

## О надлежащемъ отношеніи между университетами и приготовительными къ нимъ школами.

Чтобы университеты процватали, необходимо, чтобы они стояли на благопріятной для нихъ почва. Эту почву образують школы, приготовляющія молодыхъ людей къ университетскому ученію. Но какъ университеты, существуя исторически, естественно изманяются внутри себя—въ состава своихъ факультетскихъ наукъ и въ задачахъ ихъ, въ самомъ матеріала наукъ и въ методахъ изсладованія, такъ очевидно и приготовительныя къ нимъ школы не могутъ и не должны быть всегда неизманными въ своемъ учебномъ состава. Неизманнымъ должно оставаться только отношеніе между университетами и приготовительными къ нимъ школами. Смыслъ этого отношенія тоть, что университетское и приготовительное къ нему школьное ученіе, не совмастныя между собою, соотватствують одно другому дидактически, какъ производители одного и того же ученаго образованія, и оба вмаста, въ система всего учебнаго дала, составляють такое сочлененіе, въ которомъ каждый членъ живеть и дайствуеть въ согласіи и взаимнодайствіи съ другимъ.

Главная приготовительная школа къ университету, давно разработанная историческая почва его есть учебное заведеніе, именуемое гимназіею. На этой почвъ стоять и современные университеты, и доселъ гимназія есть школа, преимущественно предъ другими приготовляющая къ университету. Если же, вслъдствіе измъненія культа многихъ наукъ въ университетъ какъ въ матеріальномъ, такъ и въ методическомъ отношеніи, признается теперь возможнымъ допускать къ университетскому ученію молодыхъ людей, учившихся предварительно и въ другихъ учебныхъ заведеніяхъ, а не въ гимназіяхъ, то, безъ вреда для университетскаго ученія и для всего учебнаго дёла, это возможно только при томъ условів, если эти учебныя заведенія, будучи иного учебнаго состава чёмъ гимнавіи, въ тоже время близки къ нимъ, какъ школы нёкотораго ученаго образованія, если и онё такъже какъ гимнавіи способны оборудовать головы своихъ учениковъ элементами знанія и умёнья, соотвётствующими требованіямъ ученаго отношенія къ предметамъ наукъ-

Но какъ, съ одной стороны, дъйствительно все болже и болже выступаеть теперь побужденій къ расширенію почвы университетонаго ученія чрезъ признаніе, рядомъ съ гимназіями, и нівкоторыхъ другихъ учебныхъ заведеній школами приготовительными къ университету, такъ, съ другой стороны, издавна уже не было недостатка какъ въ живненныхъ условіяхъ учебнаго діла, такъ и въ теоретическихъ разсужденіяхъ о гимназическомъ ученін, по сняй которыхъ задача гимназін -притотовлять учащихся въ университету казалась слишкомъ узкою для нея, слишкомъ отдаляющею ее отъ интересовъ окружающей действительности, нуждъ текущей живни; потому, ее давно уже расширили, вибнивъ гимназін въ обязанность доставлять учащимся ніжоторое общее образованіе. Это-то и было причиною того, что, во мивніш по крайней міррі общества, такъ ръшительно вступили теперь въ конкурренцію съ гимнавією и развыя другія учебныя заведенія. Мало по малу составилось представленіе, что гимназія есть только одна изъ ряда среднихъ школь, занимающихъвъ учебной системъ пространство между низшими школами и университетами. Въ этомъ представленіи совершенно пропало ивъ виду историческое, такъ сказать, спеціальное значеніе гимназіи, что конечно способно вносить не малую путаницу въ разсужденія о ней. Но мока этапутаница существуеть во мивніи общества и встрівчается лишь въ общей литературъ по учебнымъ дъламъ, -- отъ этого бъды большой еще нътъ. А коль скоро отъ нея не свободны и сами руководители учебнаго дъла, то есть опасность, что въ ихъ рукахъ порвутся наконецъ и перепутаются всв историческія его нити, такъ что дальнъйшее органическое развитіе учебнаго дела будеть уже невозможно. Въ виду этого интересно отивтить, что въ Пруссіи закономъ 11-го Імля 1894 года установлено, что среднія школы составляють отдёльную категорію учебных ваведеній, доставляющихъ хотя и высшее, сравнительно съ народными шкодами, образованіе, но не ученое. (Centralblatt f. ges Unterrichtsverwalt. in Preussen 1894 r. ctp. 581 n 585.).

Существенная задача современной реформы гимназій состоить томъ, чтобы поставить гимназію въ правильныя историческія отношенія къ университету. Требуется именно возстановить историческое значение гимназіи какъ школы, приготовляющей къ университету. Задача эта требуетъ, очевидно, строгаго историческаго вниманія къ учебному делу. Въ томъ то между прочимъ и бъда для учебнаго дъла, что, съ эпохи «просвъщенія» до настоящаго дня, покольніе за покольніемъ, министерство за министерствомъ думаютъ, что они могутъ и «должны выдумывать учебныя заведенія непосредственно изъ своего ума... Вообще сказать, учебное наше дъло и въ частно ти учебное дъло гимназій, не имън надлежащаго самостоятельнаго значенія въ ряду прочихъ дълъ общественно -- государственной нашей жизни, а находясь въ совершенно служебномъ положеніи въ отношеніи къ нимъ, мъняется уже очень легко, по условіямъ времени и по личнымъ расположеніямъ его руководителей. Противоположный этому образъ действій состоить однако не въ томъ, чтобы учебныя заведенія, въ томъ числь и гимназіи, оставались на всегда неизивними въ своемъ устройствъ. Напротивъ, нелъщо было бы въ современной гимназіи вести учебное дёло такъ, какъ велось оно напримъръ въ гимназіяхъ 17-го въка; но историческое отношеніе къ учебному дълу вообще и къ гимназіи въ частности, притомъ историческое не въ смыслъ только исторіи нашихъ дней, а въ смысль прогрессивнаго развитія образовательной работы европейской школы, -- вотъ что только и можетъ руководить въ правильной, соотвътствующей потребностямъ времени, реформъ гимназій, предостерегая какъ отъ застоя, такъ и отъ произвола.

То было время такъ называемаго новаго гуманизма, когда гимназія, съ расширеніемъ своего учебнаго содержанія, изъ школы, имъющей назначеніе приготовлять умы къ университетскому ученію, стала превращаться въ школу общаго образованія. Тогда цѣль гимназіи понимали въ доставленіи учащимся какого—то особеннаго образованія, состоящаго въ «прекраснѣйшей гармоніи силъ внутренняго и внѣшняго человѣка и пригоднаго для руководящихъ сословій» (für die leitenden Stande). Это искусственное возвышеніе роли гимназіи, для чего и перешагнули чрезъ ближайшую ея цѣль, въ дѣйствительной жизни не оправдалось: гимназія доселѣ выпускаетъ молодыхъ людей въ университеты, откуда

выходять научно образованные учители, юристы, врачи, рядомъ съ которыми какъ тогда, такъ и теперь выступаютъ въ жизни лица другихъ руководящихъ сословій—капиталисты, техники, инженеры... «Старый Борвигъ, справедливо говорилъ одинъ изъ членовъ берлинской конференцін 1890 г., не менъе принадлежить къ руководящему сословію, какъ и заурядный учитель гимназін, или какой нибудь чиновникъ судебнаго въдомства» (Verhandlungen über Fragen des höheren Unterrichts 1891 стр. 317). Очевидно, дъло гимнавіи значеніемъ ея для руководящихъ сословій мірить нельзя. Эта точка взгляда на достоинство гимназическаго ученія вела только къ тому, что оно все болье и болье отягчалось своемъ содержанін элементами, болье или менье отдаляющими его отъ надлежащей цъли. Вслъдствіе этого уже давно возникла мысль о сближеніи гимназіи съ другими школами, съ которыми она все болже и болже сливалась по своему учебному содержанію. Такъ еще на знаменитой нъмецкой школьной кгиференціи, бывшей въ 1849 году, было выражено желаніе устронть учебное заведеніе съ одною общею гимназическою основою ученія до 3-го класса, затімь предполагалось, съ одной стороны, шесть классовъ гимназического ученія, и съ другой, шесть классовъ реальнаго. Такимъ образомъ, по этому плану общая основа изъ нившихъ трехъ классовъ предполагалась вполнъ согласная съ гимназическимъ учебнымъ планомъ; то есть, съ датинскимъ языкомъ. Такого рода учебныя заведенія существують и досель въ небольшомъ числь въ Австріи, во многихъ кантонахъ Швейнаріи, въ Вюртембергь и въ самой Пруссіи таковыхъ веведеній имъется еще въ настоящее время шестнадцать. Въ Вюртембергъ такія школы изъ трехъ, четырехъ и пяти классовъ существуютъ большею частію отдільно отъ высшихъ классовъ, ученики же этихъ школь поступають изъ нихъ какъ въ старшіе классы гимназій, такъ равно и въ реальныя школы, Такая общая основа гимназіи и реальной школы изъ трехъ классовъ съ латинскииъ языкомъ разсматривается какъ общій фундаменть образованія, основаннаго на языкоученіи.

Въ этомъ порядкъ за латинскимъ языкомъ удерживается его дидактическое значеніе, которое онъ имълъ въ школъ уже не одно стольтіе. Но скоро появилось мнъніе, нельзя ли латинскій языкъ, какъ фундаментъ языкоученія, замънить какимъ либо новымъ языкомъ, въ Германіи—именно французскимъ. Къ этому мнънію присоединилось другое, нельзя ли

такимъ образомъ устроить одну общую основу ученія для учебныхъ заведеній бевъ датинскаго явыка, или, по ибмецкой терминологіи, fur und lateinlose Schularten. Въ первомъ gymnasiale, realgymnasiale мивній ставится вопросъ собственно о сравнительномъ дидактическомъ достоинстве датинскаго и французскаго, или другого новаго явыка. Второе же клонится къ замънъ древнихъ языковъ новыми не только въ школахъ реальныхъ, но даже и въ гимнавіяхъ, или по крайней мъръ къ сокращенію ихъ здісь до крайняго преділа. Первое мизніе обсуждалось еще въ 1873 году въ школьной конференціи въ Берливъ при министръ Фалькъ, и такіе авторитеты по школьнымъ дъламъ, какъ Визе и Боницъ, признали тогда его достойнымъ провърни на опытъ. Второе принадлежитъ позднъйшему времени; оно примънено къ дълу въ Скандинавіи, особенно же въ Швеціи, частію въ Даніи. Это есть именно мивніе о той пресловутой объединительной школь, die einheitliche Schule, которая гревится теперь многимь, и которая такъ восхищаеть также собою умы и у насъ въ Россін. «У защитниковъ общей школы, говориль нежду прочинь профессоръ Улихъ въ берлинской конференціи, стало модою указывать Швецію, канъ на педагогическій Эденъ, въ которомъ господствуетъ счастіе. Тоже говорять теперь въ Венгрін и въ Россіи. Одна руссвая газета, какъ мет пишутъ, сообщаетъ интересное свъдъніе, что въ педагогическихъ делахъ теперь только шведы могуть быть образцомъ, авторитетъ же ивмецкаго школьнаго дъла идетъ на убыль... (Verhandl. 87). Но не смотря на увлечение скандинавскою педагогикою многихъ не только въ Россіи, но и въ Германіи, берлинская конференція 1890 года, носих продолжительнаго и обстоятельнаго обсужденія означеннаго выше межнія, постановила. что для гимназій и безлатинскихъ школь общей учебной основы рекомендовать не должно.

Вийстй съ тимъ однако прусское учебное правительство допустило, ез видъ опыта, устройство гимнавій съ низшими тремя классами безъ латинскаго языка, а съ французскимъ, какъ основой (Unterbau) дальнийшаго гимнавическаго ученія, въ которое такимъ образомъ съ четвертато класса входитъ датинскій языкъ, а съ шестого и греческій. Это сділано именно только въ видъ опыта, потому что когда въ 1898 году въ палатъ депутатовъ одинъ изъ членовъ обратился къ министру Боссе за объясненіемъ, почему онъ отклонилъ ходатайство города Бреславля

устроить здёсь учебисе ваведение по образцу этой такъ называемой реформошной гимназіи, то министръ въ отвётё своемъ указаль на то, что учебный планъ такой гимназін не есть еще законченный опыть. Впрочемъ. таковая гимнавія, то есть, съ французскимъ языкомъ вийото датинскаго въ низшихъ трехъ классахъ, существуетъ въ Альтонв еще съ 1878 года. Затъмъ, уже послъ берлинской конференців, въ 1892 году основана такая же гимназія во Францфурть на Майнь. Еще поздеве получила такую же организацію такъ называемая французская гимиязія въ Берлинв. Ганноверъ, Кассель, Карлсруе также двляють теперь овыты уотройства у себы такихъ гимвавій. Учебные планы вовхъ этихъ реформенных гимназій нъсколько различны, но нормальный порядокъ ученія такой: французскій языкъ преподается въ визшихъ трехъ плассахъ по 6 уроковъ въ наждомъ, и затъмъ по 2 урока во вобхъ прочихъ класоахъ... Съ 4-го класоа начинается датинскій дзыкъ, и заведеніе дълитоя на гимназію и реальную гимназію. Въ первомъ отделеніи онъ преподается въ таномъ количестви уроковъ: 10, 10, 8, 8, 8, 8, =52, а во второмъ: 8, 8, 6, 6, 6, 6 = 40. Съ местого класса въ гимназмческомъ отдъленім преподвется греческій языкъ по 8 уроковъ въ классъ, всего 32, а въ реальномъ отдъленім англійскій въ такомъ порядкъ: 6, 4, 4, всего 18 часовъ. Практическое удобство такого устройства гимнавін предполагалось между прочинь въ томъ, что выборъ пути ученія, найболье подходящаго ученику, паласть на такой его возрасть, вогда это легче определять, чемъ въ 9-10 летній возрасть, и переходъ оъ одного пути на другой найболъе удобенъ. Но эти выгоды сомнительны во всякомъ случай теоретичны; на деле же въ виду учебнаго правительства, какъ выяснено это было Улихомъ въ его первой ручи въ бердиновой конференціи, оказывается теперь воть что: за вытёсненіемъ датинскаго языка, какъ предмета школьнаго ученія няъ первыхъ трехъ классовъ гимнавін, въ Швецін, въ Норвегін и въ Давін, да и въ самой Германіи все болье и чаще слышатся теперь голоса за дальныйшее понижение его въ ряду классовъ, а съ нимъ вмъстъ конечно-и греческаго явыка. Это тяготъніе къ пониженію въ гимназіяхъ ученія древнимъ языкамъ неудержимо должно привести къ ралительному устраненію ихъ изъ гимназическаго ученія; тогда наступить царство новой школы... Согласно съ этимъ, прусское учебное правительство, сдълавъ

только опыть замёны латинскаго языка въ низшихъ классахъ гимназіи французскимъ, основательно держится доселё того взгляда, что дидактическое достоинство французскаго языка, какъ основы всего языкоученія въ гимназіи, вмёсто латинскаго, еще ничёмъ не выяснилось. Тёмъ болёе, значитъ, было бы неблагоразумно устроить у насъ, какъ мечтаютъ объ этомъ нёкоторые, какую—нибудь объединительную школу, такъ какъ, за отсутствіемъ у насъ реальныхъ гимназій, пришлось бы объединять гимназію съ реальнымъ училищемъ на фундаментё ученія французскому или нёмецкому языкамъ, учителями которыхъ, какъ извёстно, бываютъ у насъ не рёдко люди, не знающіе ни древнихъ языковъ, ни русскаго языка. Хороша была бы наша гимназія, поставленная на такомъ фундаментё!

Прусское учебное правительство, допустивъ въ нъкоторыхъ учебныхъ заведеніяхъ реформу гимназическаго ученія, путемъ какъ бы сближенія его на основ'в французскаго языка съ реальнымъ ученіемъ, относительно вообще всёхъ своихъ гимназій выступило на иной путь. Было уже сказано, что по мъръ того какъ отъ гимназіи доставленія ся ученикамъ общаго образованія (вообще неопредвленнаго и измънчиваго по своему содержанію), учебное содержаніе гимназій постоянно расширялось. Оставаясь въ тоже время и доселъ школою преиприготовитольною къ университету, она мущественно предъ другими давно уже стала разваливаться внутри себя самой по своему ученію на двъ школы. Хотя и прежде нъкоторые элементы общаго образованія входили въ составъ гимназическаго ученія, но они не тяготили такъ гимнавін, какъ теперь, ибо къ нимъ относились тогда съ умфренностію, предоставляя учащимся усвоивать ихъ по мъръ, можно сказать, личнаго ихъ интереса къ нимъ. Теперешній руководитель учебнаго дела въ Германін, маститый Шрадеръ, говоря объ этомъ въ бердинской конференцін. выразился такимъ образомъ: «строгое требованіе отъ учениковъ предписаннаго по программъ по всъмъ, даже и по второстепеннымъ предметамъ ученія,---вотъ собственно то зло, отъ котораго мы страдаемъ». Вспоминая свое ученіе, онъ говоритъ: «по нъкоторымъ предметамъ мы ничего не дълали, мы оставались при главныхъ, а что въ побочныхъ предметахъ мы не удовлетворяли всемъ требованіямъ, --- на это учители наши смотрвин сквозь пальцы, и я благодарю ихъ за это еще и теперь (Verhandl.

216). Издишняя требовательность отъ учениковъ полныхъ успъховъ по всъмъ предметамъ и стъснение свободы каждаго заниматься болъе какими либо предметами, чъмъ другими— эти недостатки теперешнихъ гимназическихъ порядокъ, о которыхъ такъ много было говорено на берлинской конферсици, суть прямое выражение того, что въ теперешней гимнази стараются научить учениковъ какъ можно болъе тому, что хотя бы посредственно было полезно для жизни, иначе—тому, что, по современнымъ понятиямъ, составляетъ содержание общаго образования.

За этимъ натискомъ въ учебную программу гимназіи элементовъ общаго образовація, вначеніе ся, какъ школы, приготовляющей къ университету, естественно отдалилось. Въ ней (говорю собственно о нъмецкой гимназіи) массами появляются ученики, которые поступають сюда вовсе не для приготовленія къ университетскому ученію, а для пріобретенія черезъ гимназію того или другого изъ положеній въ обществъ, къ которымъ она открываетъ дорогу и которыя сами по себъ имъютъ развъ отдаленное отношение въ университетскимъ наукамъ. Между твиъ, что особенно худо, многіе изъ таковыхъ учениковъ, безъ призванія и безъ всякаго интереса къ наукъ, а по простой инерціи движенія, исходящей отъ аттестата зрълости, переходятъ изъ гимназіи въ университетъ, образуя тотъ «абитуріентный пролетаріать», о которомъ, повторяя слова покойнаго Бисмарка, говориль императоръ Вильгельнь на берлинской конференціи. Впрочемъ, таково положеніе дела только съ одной стороны, съ другой же стороны, по статистикъ министерства за 1889-90 годы, число учениковъ, окончившихъ курсы въ гимназіяхъ, въ реальныхъ гимназіяхъ и въ высшихъ реальныхъ училищахъ, простиралось только до  $20,5^{\circ}/_{0}$ , остальные вышли изъ этихъ учебныхъ заведеній прямо въ жизнь, не окончивши курса, то есть, не получивъ законченнаго образованія, притомъ изъ нихъ  $50,2^{\circ}/\circ$  со свидътельствами на одногоднюю воинскую службу, а 39,0/0 даже и безъ такихъ свидътельствъ. Въ этихъ статистическихъ данныхъ министерство усмотрело указаніе на то, что гимназія организована не правильно въ томъ отношенім, что ученіе въ ней согласовано съ образовательными нуждами меньшаго числа ея учениковъ. Въ виду этого оно признало нужнымъ, для всёхъ выходящихъ изъ гимнавіи до окончанія въ ней курса, особенно же для тъхъ  $40,2^{\circ}/_{\circ}$ , которые выходять изъ гимназіи послів шестилітняго въ ней ученія (съ

правомъ на однолетнюю воинскую службу), устроить все гимназическое ученіе такъ, чтобы оно давало имъ нівкоторое законченное образованіе. Согласно съ этимъ, гимназія въ Пруссім делится теперь на две части: отъ секоты до унтеръ-секунды включительно--- шесть классовъ, и отъ оберъ-секунды до оберъ-примы-три класса. На норогъ между унтеръ и оберъ-секундою установленъ окончательный экзаменъ (Abschlussprüfung), на подобіє экзамена эрълости, для опредъленія достоинства общаго образованія испытуемыхъ, но выдержаніи котораго желающіе переходять въ оберъ секунду, для продолженія образованія, приготовляющаго ихъ къ университелу, а не желающіе уходять вь жизнь, пользуясь эквсь правами, соотвътствующими ихъ образованію, особенно же правомъ однолътней воинской службы. Но такъ какъ хотели, чтобы это местикласное учение давало учащимся нъкоторое закончение образование, то въ цъломъ составъ гимназическаго ученія пострадали учебные планы въкоторыхъ предметовъ, особенно исторіи, математики, а также и древнихъ языковъ. Именно, некоторыя части математики, которыя прожде проходились учеучениками старшихъ классовъ, пришлось теперь перенести въ унтеръ секунду, а по исторіи тв части ся, которыя десель преподавались въ унтеръ-секундь, перенесены въ старшіе влассы. Тавое перемъщеніе частей унебныхъ предметовъ изъ класса въ классъ, конечно, не ножетъ не расрушать дидактического строя гимнавического ученія, на что и жалуются теперь въ Германіи со всёхь сторонъ. Потому, хотя въ Баваріи, гле до продъдняго времени не было никажих окаменовъ для перевода учениконъ маъ класса въ классъ, теперь установленъ экваменъ послъ шестидътняго курса, но при этомъ никакого озивненія въ учебныхъ планакт ме произведено, а самый экзаменъ имъетъ значение простого переводного экзамена, съ цълію только устранить вовремя изъ гимназіи непригодныхъ для нея учениковъ. Что же касается до древнихъ языковъ, то ученіе имъ несомивано пострадало теперь въ Пруссіи, вольдствів прежде всего сокращенія учебныхъ часовъ и затамъ всладствіе того, что сокращение хотали наверстать аналитико- индуктивною методою ученія, которую министерство форсированно рекомендовало въ новых в учебныхъ планахъ 1891 года. Но хоти эта метода вовсе не есть какое либо новое дидактическое изобратение, однако и въ Пруссии еще мало приготовленныхъ для нея учителей и вообще мало руководящаго опыта, да и

она сама не одинаково примънима ко всъмъ задачамъ языкоученія. Впрочемъ, министерство само очень скоро замътило свою ошибку въ сокращенім учебныхъ часовъ на древніе языки, и уже теперь прибавило на нихъ до трехъ часовъ въ старшихъ влассахъ гимназіи. Вообще же измъненія, произведенныя теперь въ учебныхъ планахъ прусскихъ гимназій разсчитаны на пользу собственно лишнихъ для нихъ учениковъ, а не тъхъ, воторые принадлежать имъ, какъ ихъ настоящій и какъ будущій контингентъ университетовъ. Въ этомъ-то и заключается основной недостатокъ реформы прусской гимназіи. Изъ наблюденій и статистическихъ данныхъ, которыми руководилось въ настоящемъ случай учебное правивительство въ Пруссіи, ближайшій выводъ, кажется, долженъ бы быть тогъ, что современная гимназія какъ бы развалилась внутри себя въ своемъ учебномъ составъ, и, какъ органъ образованія, раздвоилась, выпуская только въ маломъ числъ лицъ подготовленныхъ къ университету, а въ большомъ числъ-лицъ не подготовленныхъ къ нему. Отъ этого вывода для учебнаго управленія прямой ходъ къ тому, чтобы возстановить историческое значеніе гимназін, какъ школы, приготовляющей къ университету, организуя въ ней по этой цели какъ учебные элементы, принадлежащие ей исторически, такъ и тъ учебные элементы, которые вошедши въ ея программу въ видахъ общаго образованія, такъ сильно переганули на свою сторону контингенть ея учениковъ. Но вивсто этого, прусское учебное правительство только узаконило раздвоение гимназии какъ такое, и потому, какъ теперь кажется видять уже всв, нимало не приблизило свою гимназію къ ся историческому призванію.

Недостатовъ дъйствующаго пока порядка ученія въ прусскихъ гимназіяхъ на дълъ чувствуєтся теперь особенно въ томъ, что ни одно изъ
ожиданій, которыя имълись въ виду при реформо 1891 г., не оправдалось. Ожидалось именно, что съ этой реформою ученики, не пригодные
для гимнавіи, горавдо въ большемъ количествъ, чъмъ прежде, будутъ
ноступать теперь, виъсто гимназій, въ разныя школы безъ латыни
(lateinlose Schulen), въ которыхъ окончательный экзаменъ для выходлинхъ послъ шестильтняго курса и дающій имъ извъстныя права,
особенно же—на одногоднюю воинскую службу, былъ установленъ прежде;
ожидалось также, что экзаменъ зрълости въ гимназіяхъ освободится отъ
нассы учебнаго матеріала, усвояемаго памятью, и ученіе въ старшихъ

классахъ будеть все посвящено собственно научному образованію учащихся. Люди, следящие за деломъ на месте, свидетельствують, что никакого сокращенія числа поступающихъ въ гимнизіи не произошло, напротивъ, на первое время послъ реформы почему-то еще увеличилось. Чтоже касается до благотворнаго вліянія реформы на ученіе въ старшихъ классахъ, то этого, говорять, никто не будеть утверждать (das humanistische Gymnasium. H. III—IV. 1897 стр. 170). Само учебное правительство приняло потомъ съ своей стороны мъры къ тому, чтобы изъпроизведенной реформы не вышло для гимназій чего нибудь еще хуже. Въ Centralblatt 1897 г. стр. 431, на основаніи наблюденій за ходомъ дела въ гимназіяхъ въ періодъ времени отъ 1892—3 до 1895—6 года находимъ савдующее сообщение: съ удовольствиемъ отмвчено, что хотя число абиту ріентовъ, признанныхъ зръдыми, увеличивалось, но это не условило собою усиленнаго стремленія къ университетскому ученію, при чемъ совътуется на экзаменъ, по окончании шести классовъ, болъе обращать вниманія на самую личность ученика, чтобы въ старшіе классы не переходили ученики, не достаточно способные къ дальнъйшему ученію; въ случав же, если кто изъ переведенныхъ окажется такимъ, то директоръ долженъ давать ему соотвътствующій совъть, а при неуспъщности совъта, предъявлять къ нему болъе строгости при переводъ въ следующій высшій классъ. Явно, что собственно для гинназическаго ученія последная прусская реформа сводится, какъ говорится, на нътъ-

Идея раздъленія современной гимназіи на двъ учебныя стадіи сама по себъ прекрасна, такъ какъ она вполнъ соотвътствуетъ насущнымъ, живымъ потребностямъ учебнаго дъла. Современная гимназія отограничена какъ отъ всякой низшей школы, такъ какъ большею частію она имъетъ при себъ свои приготовительные классы, такъ и отъ университета, потому что она сама, помимо университета, опредъляетъ пригодность для него своихъ учениковъ чрезъ экзаменъ врълости. Но силою вещей, исторически, современная гимназія поставлена такъ, что теперь она не есть школа, исключительно приготовляющая къ университету, ибо отъ нем требуютъ, чтобы она доставляла своимъ ученикамъ и общее образованіе; равно она не есть теперь и единственная школа, приготовляющая къ университету, такъ какъ нъкоторыя университетскія науки, въ ихъ теперешнемъ содержаніи и направленіи, и нъкоторыя цъли университет-

скаго ученія доступны и достижимы, безъ предварительнаго собственно гимназическаго ученія. Какъ школа приготовительная къ университету, гимназія должна быть для учащихся элементарною школою ученаго отношенія ихъ къ предметамъ знанія, а какъ школа, отъ которой наше время требуетъ общаго образованія, она есть учебное заведеніе, которое должно доставлять его учащимся въ некоторомъ законченномо виде (ein Abschluss der Bildung). Хотя всявдствіе этого многіе элементы знанія, щіе въ программу современной гимназіи, отягощають ее чревиврно отъ главнъйшей и представляють ту опасность, что отчуждають ee ея цвии, однако такое положение гимназии даетъ правительству можность не изолировать ее, какъ ученую школу, отъ большого общества, тяготъющаго обыкновенно къ практическимъ выгодамъ знаній, а пропуская его чрезъ гимназіи, при уміжной постановкі гимназическаго ученія, притягивать къ научному делу изъ общества имеющіеся въ немъ таланты и вообще дучшія его умственныя силы. Для этого-то и необходимо прежде всего правильное раздъление гимназии на двъ учебны и стадін. Ошибка прусскаго учебнаго правительства въ этомъ случав состоитъ въ томъ, что основная историческая задача гимназіи принесена имъ теперь какъ бы въ жертву тому закругленному, или законченному образованію, которое гимназія должна доставлять ученикамъ, выходящимъ изъ нея послъ шестиклассного ученія.

Изъ исторіи учебнаго дёла университетовъ и гимназій мы знаемъ, что первоначально, въ средніе вёка, предметы университетскаго ученія были тёже, что и въ тёхъ школахъ, изъ которыхъ или на почвё усивха которыхъ университеты выростали. Потому въ учебномъ матеріалё того времени не было основанія для организаціи какой либо особой приготовительной къ университету школы. Университеты, чрезъ свои огдіпев агтівтагит, сами нівкоторымъ образомъ исполняли функцію приготовительной къ себі школы. Съ эпохи возрожденія, приготовительная школа къ университетскому ученію формируется уже боліве опредвленнымъ образомъ. То была такъ называемая латинская школа, которая въ учебномъ своемъ содержаніи сложилась изъ основныхъ, собственно школьныхъ элементовъ факультета агтівтагит; самъ-же факультеть этотъ мало помалу сталъ философскимъ факультетомъ, а датинская школа превратилась въ гимназію. Но гимнавія, вийсто того чтобы принять въ себя учебные элементы, первона-

чально входившіе въ составъ факультета философскаго, или —artistarum, все болъе и болъе ассимилировалось по своему учебному содержанию со шкодами эпциклопедического учебного состава. Такимъ образомъ въ системъ ученаго образованія выпала цілая ступень его, и между университетомъ и гимнавією образовалась пустота. Наполнить эту пустоту издавна составляеть задачу умовъ, преданныхъ дълу ученаго образованія. Одни, какъ Гербартъ, Шлейермахеръ, Тиршъ и другіе думали, что эту пустоту должно восполнить само университетское ученіе, чрезъ обявательное для всвхъ студентовъ изучение философскихъ дисциплинъ, предварительно того или другого факультетского ученія. Равнымъ образомъ и въ нашей литературъ не такъ давно, помнится, высказано было мнъніе, чтобы въ университетахъ были организованы пъкоторые общіе научные курсы, какъ приготовительные къ ванятіямъ студентовъ на факультетегахъ отдельными науками. Другіе, какъ напримеръ Германъ Кернъ, полагають, что отсутствующую теперь ступень въ ученомъ образованіи, которая должна служить звеномъ, связующимъ въ совнаніи гимназиста пріобретаемыя имъ познанія, должна дать ему сама гимнавія. Циллеръ и Караъ Петеръ, а также и Вильманъ ставять для этой цёли между гимнавіею и университетомъ особую школу, при чемъ Петеръ основательно утверждаеть, что въ процессв ученія приготовительнаго къ университетскому должно различать два періода: одинъ - періодъ собственно обученія, и другой-періодъ ученія, найболье согласованнаго со свободою и видивидуальностію учащагося. На основаніи подобных в же соображеній, въ практической части своего сочиненія «объ организм'в гимназіи» (1889 г. стр. 99-100), я также указываль на надобность разделенія гимнавіи на двъ стадіи-на гимнавію собственно, и лицей. Въ настоящее время мысль эта разделяется, кажется, уже всеми, кто вникаеть въ дело глубже.

Насколько можно судить по свёдёніямъ въ печати, (по преимуществу Kreuzzeitung, Berliner Tageblatt), и по нашимъ частнымъ, можно, кажется, надёнться, что, если не встратится какихъ лябо особыхъ затрудненій со стороны, теперешнее министерство просвёщенія въ Пруссіи (dr. Studt), расположено раздёлить гимназію на двё стадіи, въ виду найдучшаго достиженія ею основной ен цёли, то есть, подготовки къ самостоятельному университетскому ученію, а не такъ, какъ

теперь, -- въ виду нъкоторой законченности образованія тъхъ ся учениковъ, которые оставляють гимназію, не окончивъ въ ней курса и поступаютъ на разныя службы, особенно же въ военную. Но если это можно пока только предполагать, то, какъ действительный уже факть, такое именно раздъление гимназим принято въ настоящее время правительствомъ Греціи. Теперешній энергичный министръ просвіщенія въ Греціи Евтаксіасъ, сдёлавшій эту важную реформу при содёйствіи лицъ учебнаго въдомства, особенно же столь извъстнаго и въ Германіи Заголинса, встричаеть теперь въ литератури отовсюду одобрение отъ лицъ, понимающихъ дело. Предлагаемое разделеніе гимназім на две учебныя стадін согласно и съ продолжительностію гимнавическаго курса, и съ различными возрастами учащихся, между тёмъ какъ ученики разныхъ физическихъ и психическихъ возрастовъ руководствуются теперь почти совершемно одинаково какъ въ отношеніи ученія, такъ и въ отношеніи поведенія, что, безъ сомивнія, совершенно противорвчить одному изъ основныхъ недагогическихъ требованій согласовывать учебный и бытовой порячокъ возрастомъ учищихся: cujus que actatis notandi sunt tibi mores. Заводить же въ заведеніи два порядка-одинъ для пладшихъ учениковъ, а другой для старшихъ, было бы крайне разрушительно для порядка цълаго учебнаго заведенія. Одно заведеніе—и одинъ порядокъ, какъ учебный бытовой. Если же, по силъ данныхъ условій, требуются два порядка, то, вначить, должны быть два заведенія.

Средняя ступень ученаго образованія, какъ оно организовано было въ учебномъ порядкъ прежняго времени—чревъ датинскую школу и философскій, факультетъ, или чревъ facultas artistarum, выпала изъ него, съ утратою философскимъ факультетомъ своего значенія, какъ корня или ствола (Stamm) всъхъ другихъ университетскихъ факультетовъ. Вставить эту ступень—значитъ въ серединъ между теперешнею гимназіею и университетомъ создать такое учебное заведеніе, въ которомъ ученіе, будучи по матеріалу продолженіемъ гимназическаго, по внъшнему строю своему было бы школьнымъ ученіемъ, а въ дадактическомъ отношеніи было бы по преимуществу объяснительнымъ ученіемъ, доводящимъ мышленіе учащихся до высшихъ началъ истины, которыми опредъляется научное достоинство всякаго знанія. Въ составъ этого ученія у насъ должны войти: систематическое религіозное ученіе, централь-

нымъ пунктомъ котораго долженъ быть догматъ объ искупленін, въ составъ тъхъ въропаній и воззръній, которыя усвоены нашею православною перковію; философское ученіе въ составъ логики съ ученіемъ о познаніи и основанія психологін и этики; филологическое ученіе, состоящее въ чтеніи и переводъ древнихъ авторовъ, и направленное съ одной стороны на выработку стиля родной різчи, а съ другой-на пониманіе литературныхъ произведеній, съ примъненіемъ познанія древней литературы къ пониманію новой, какъ отечественной, такъ и общей; политическая исторія Европы, преимущественно съ ея внутренней стороны, и наконецъ математика примънительно къ естествознанію. Программы всёхъ этихъ наукъ должны быть разработаны въ такомъ планъ, чтобы преподаваніе ихъ, начинаясь въ обыкновенномъ школьномъ порядкъ въ видъ уроковъ, постепенно переходило въ руководство учащихся ихъ собственными занятіями въ порядкъ академическомъ. Таковъ долженъ быть лицей по составу и характеру ученія. Предваряя собою университетское ученіе, лицей долженъ доставлять университетамъ студентовъ съ надлежащимъ сознательнымъ интересомъ къ истинно-научному труду и знанію. виду этого несометно, что преобладающимъ элементомъ всего лицейскаго ученія должень быть элементь философическій, не въ смыслѣ преобладанія въ немъ философскихъ дисциплинъ, а въ смыслѣ умоэрѣнія, какъ характера самого ученія1).

Отдъленіе высшихъ классовъ гимназіи въ особое учебное заведеніе—лицей, необходимое какъ способъ возстановленія историческаго отношенія между университетомъ и гимназіею, несомнънно полезно какъ для гимназіи, такъ и для университета. Теперь, какъ сказано, гимназія

<sup>&#</sup>x27;) Профессоръ Вильманъ въ Прагѣ, который одновременно съ изданіемъ моего сочиненія «объ организмѣ гимназіи, часть практическая» (1889 г.) издалъ второй томъ своей «Дндактики, гдѣ онъ также указываеть на необходимость лицея, какъ особой шьолы между гимназіею и университетомъ, въ письмѣ ко мнѣ по этому вопросу говоритъ между прочимъ слѣдующее: unsere Ideen werden sich mit der Zeit Bahn brechen, das wichtigste ist ein philosphisches Lehrgut zu gewinnen, ohne welches die Lycealschule nicht anfangen капп. Dazu sind aber wieder Vorarbeiten wissenschaftlicher Natur nothwendig, die Wiederaufnahme der gesunden Denkweise der alten und der christlicher Denker.

отграничена отъ университета экзаменомъ зрълости, который служить мостомъ для перехода изъ гимназіи въ университетъ чрезъту пропасть, которая образовалась между ними, вслъдствіе выпаденія посредствующей ступени образованія.

Несостоятельность экзанена эрблости, какъ моста для перехода изъ гимназін въ университетъ, выяснена иною въ сочиненіи «недуги нашего учебнаго дъла» ч. 1-я (стр. 135-145). Къ сказанному прибавлю здъсь, что внутренняя несостоятельность этого средства связать гимназію съ университетомъ состоить въ томъ, что экзамень эрвлости, какъ онъ естественно производится всюду, особенно въ устной своей части, нимало не свидътельствуеть и не можеть свидетельствовать о времости учениковъ. Производимый въ гимназіи самими учителями въ знаніяхъ, которымъ они обучали экзаменуемыхъ, экзаменъ врвлости имветъ двло съ твиъ, что стоить уже позади ученивовь, а не съ тъмъ, что ждетъ ихъ впереди, н нимало не опредъляетъ будущаго положенія ихъ въ университетъ въ отношении къ университетскому учению. Ученики испытываются здъсь въ отдъльныхъ познаніяхъ предмета по тэмъ или другимъ вопросамъ, а не въ обладаніи нівкоторыми обязательными для арблаго ума представленіями и не въ умънін, или навыкъ оперировать ими при ръшеніи той или другой умственной задачи. Хотя познанія, въ которыхъ испытываются ученики на экзаменъ зрълости, нужны и полезны для выработки въ совнаніи соотвътстующихъ зрълому уму представленій, но такъ какъ на эти последнія экзамень не простирается, а многія изъ знаній, въ которыхъ они испытываются, не имбютъ непосредственного примбненія къ ихъ научнымъ занятіямъ въ университеть, то понятно, что со стороны университета и его интересовъ, съ точки врвнія подготовки къ нему студентовъ, можетъ казаться и дъйствительно часто кажется, что какъ экзаменъ врвиости, такъ и само гимназическое ученіе для него не имфютъ никакого значенія. Всябдствіе сего, современная гимназія и университетъ, вибсто сочлененія, представляютъ въ организив учебнаго двла расчлененіе... А между тэмъ, въ порядкъ теперешняго отношенія гимнавін къ университету чрезъ экзаменъ зрівлости, они поставлены какъ бы двъ образовательныя машины, изъ которыхъ одна должна обработывать сырой матеріаль и, чрезъ искуственный механизиъ экзамена, передавать его въ другую машину для дальнъйшей обработки.

Но экзаменъ врълости, какъ сказано, самъ по себъ вовсе не пригоденъ для опредъленія годности гимназиста къ упиверситетскому ученію. Для сего долженъ быть особый экзаменъ, внёшній для гимназів, не въ гимназін, а въ университеть, какъ было въ прежнее время, до введенія экзамена зрелости. Установленіе экзамена зрелости выставлялось у насъ, какъ освобождение университетовъ отъ излишней и неудобной будто бы для нихъ обязанности испытывать приходящихъ къ нимъ учениковъ, пригодны ли они, отъ чего свободны теперь и нъмецкіе университеты. Въ Германіи дъйствительно было время, когда университеты какъ будто тяготились испытаніями университетскихъ аспирантовъ, и въ университеты поступали нередко лица совершенно не подготовленныя. Но туть главную роль играль гонорарь, который аспиранты университетовъ приносили съ собою профессорамъ. У насъ же, во время установленія экзамена эрблости, гонорара еще не было, и не помнится, чтобы чрезъ пріемный экзамень въ университеть входили въ него студенты, столь не подготовленные къ университетскому ученію, какими являются нъкоторые изъ гимназій теперь, послъ экзамена зрълости. Установленный у насъ экзаменъ эрвлости въ гимназіяхъ былъ только лишеніемъ университетовъ ихъ учебной автономіи, что много содбиствовало крайнему отчужденію ихъ теперь отъ гимназіи. Гимназія же, расширяя свои программы приивнительно къ понятію неопредвленнаго по своему содержанію общаго образованія, и сама все болье и болье теряеть изъ виду университетъ.

Контрольными чиновниками отъ учебнаго управленія присутствуютъ иногда на экзаменахъ зрълости, по назначенію попечителя, профессора университета. Но справедливо, какъ говорили это и на берлинской конференціи, что многіе изъ нихъ и сами не выдержали бы этого экзамена, который контролируютъ. Между тъмъ, если бы они сами экзаменовали университетскихъ аспирантовъ, безъ сомивнія испытывали бы ихъ вътомъ, чрезъ обнаруженіе чего въ своихъ отвътахъ испытуемые дъйствительно показами бы, въ какой мъръ они умственно зрълы для научныхъ занятій въ университетъ, или, въ какой мъръ они владъютъ по предметамъ данной науки нъкоторыми зрълыми представленіями. При этомъ мнъ припоминается мой собственный вступительный экзаменъ въ московскій университетъ по исторіи у покойнаго профессора П. Н. Кудрявцева.

Когда на вопросъ его о руководствахъ, читанныхъ мною по исторіи, я сказаль, что читаль между прочимь исторію Лоренца, онъ чревь рядь нъкоторыхъ вопросовъ спросиль меня, какое представление соединяю я сь выраженіемъ «прагнатическая исторія», —и въ этой беседе, въ концъ которой я получиль отъ профессора нъкоторыя руководительныя указанія для занятія исторією, состоянь мой вступительный экзаменъ. Подагаю, что это было гораздо цълесообразнъе, нежели если бы я прочиталь наизусть по какому нибудь тогдашнему учебнику о Киръ и Вавилонъ, или о войнъ Бълой и Алой розы, какъ теперь читаютъ все это абитуріенты гимназін на экзамент эртлости. Для подобныхъ испытаній едвали могутъ быть какіе нибудь конснекты или программы, по которымъ можно было бы готовиться къ нимъ. Напротивъ, одно-два письменныхъ изложенія мыслей будущаго студента, въ которыхъ онъ показаль бы, въ какой мъръ владъеть представленіями изъ области той или другой науки въ своемъ мышленін, затъмъ устный отчеть въ написанномъ, -- вотъ, по моему мнинію, достаточный матеріаль для опредиленія годности аспиранта къ университетскому ученію. Въ Пруссіи теперь постановлено исключить по возможности изъ экзамена зрълости матеріалъ памяти, и сосредоточить экваменъ преимущественно на сужденіяхъ и на умъньи пользоваться для нихъ надлежащими знаніями. Но этою мърою никогда не удастся поднять достоинство экзамена до опредбленія чрезъ него степени истинной умственной зрълости, если онъ будеть производиться учителями гимнавіи, потому что имъ собственно нечего больше ділать, какъ только испытывать учениковъ въ томъ, чему они ихъ учили. Напротивъ, если экзаменаторы будутъ имъть въ виду то дъло, въ пригодности къ которому они испытывають аспирантовъ, то указанными выше способами они, безъ сомивнія, очень хорошо могуть опредвлить относительно каждаго степень этой пригодности.

Есть, несомивно, ивкоторыя общія требованія образованнаго мышленія, которымъ должны удовлетворять молодые люди, поступающіе въ университеть, но едва ли есть надобность эти общія требованія выдвлять на экзамент въ отдільную группу учебныхъ предметовъ, которые должны они вст знать одинаково. Центральнымъ пунктомъ общихъ требованій отъ поступающихъ въ университетъ, какъ это постановлено теперь и для экзамена зрілости въ прусскихъ гимназіяхъ, можетъ быть только

отечественный языкъ, въ томъ общирномъ смыслѣ, въ который входитъ какъ свободное и соотвѣтствующее надлежащимъ мыслямъ употребленіе словъ и выраженій языка, такъ и умѣнье мыслить, не путая представленій, не смѣшивая причины со слѣдствіемъ, общаго съ частнымъ и др. под.

Удовлетворяющими, или не удовлетворяющими этимъ общимъ требованіямъ образованія испытуемые легко обнаружать себя чрезъ испытаніе, какъ письменное такъ и устное, въ сферѣ тѣхъ знаній и умѣній, которымъ должна быть опредѣляема пригодность ихъ къ данному факультетскому ученію. Чрезъ такую постановку дѣла, сама собою устраняется отъ учебной практики та несчастная мысль, что будто бы годными къ университетскому ученію должны быть признаваемы только тѣ молодые люди, которыя учились латинскому и греческому языкамъ.

Эта удивительная теорія была бы приложина къ учебному ділу въ томъ случаћ, если бы науки были неподвижными величинами со времени возрожденія. Напротивъ, по матеріалу своему, по средствамъ внанія, которыми мы теперь обладаемъ, по многимъ вадачамъ его какъ практического, такъ даже и теоретического интереса, современныя науки уже совсёмъ не тё, что были прежде. Потому, пригодность молодыхъ людей участвовать въ современной научной работъ и, слъдовательно, учиться этимъ наукамъ нелъпо было бы опредвлять исключительно только предварительнымъ обучениемъ ихъ древнимъ языкамъ. Во всякомъ случав ни латинскій ни греческій языки, какъ ни значительны они, въ сиыслъ матеріала дидактических объектовъ, для развитія на нихъ въ учащихся эрвлыхъ сужденій, не заключають въ себв какой нибудь магической силы, посредствомъ которой работа надъ ними учащихся такъже подготовляла бы ихъ умы, наприивръ, къ строгому математическому мышленію, какъ работа надъ самимъ математическимъ матеріаломъ. Несомивнио напротивъ, что пониманіе научныхъ принциповъ естествознанія и медицинскихъ наукъ найболъе доступно тъмъ, кто подготовленъ къ этому пониманію путемъ упражненій собственно въ математическомъ мышленім. По крайней мъръ, отъ нъкоторыхъ университетовъ въ Герменіи не даромъ, конечно, раздаются иногда жалобы на то, что студентамъ медикамъ трудно читать курсы по физикъ въ формъ, соотвътствующей теперешнему состоянію этой науки... (Verhandlungen 356). Явно, что гимназія съ двумя древними языками не есть теперь единственная почва, на которой можеть

стоять университетское ученіе. Согласно съ этимъ, въ самомъ, напримъръ, Вюртембергъ, въ этой преимущественно «латинской странъ Германіи» философскій и естествознательный факультеты давно уже, раньше чъмъ въ Пруссіи, были открыты для воспитанниковъ реальныхъ училищъ. Въ берлинской конференціи былъ представленъ списокъ шестидесяти ученыхъ лицъ, дъйствующихъ на разныхъ ученыхъ поприщахъ и въ университетахъ, которые не учились предварительно въ классическихъ гимназіяхъ (Verhandlungen 308). Списокъ этотъ съ теченіемъ времени, несомнънно, будетъ все увеличиваться.

Но изъ сказаннаго не следуетъ, чтобы всякая безлатинская школа, точнъе, чтобы всякое реальное училище могло быть дополнительною почвою университетовъ. Реальныя училища не овощи какія нибудь... Потому, крайне легкомысленно разсуждають тв, которые желають, чтобы наши теперешнія реальныя училища, рядомъ съ гимназіями, выпускали своихъ учениковъ въ университеты. Хотя и гимназіи наши далеко не ть, какими онь должны быть, какъ школы, приготовляющія къ университетскому ученію, однако въ нихъ есть такіе учебные элементы, что умный директоръ и учитель, если стануть выше формальныхъ требованій, могуть при помощи ихъ подымать головы ученивовъ до того уровня, на которомъ онъ будутъ пригодны для университетскаго ученія, а реальныя наши училища принципіально были поставлены такъ, чтобы учебному правительству не было «затруднительно отказывать домогательствамъ о допущеніи учениковъ ихъ къ поступленію въ университеты». Эта чудная мысль действительно была въ свое время принята въ руководство нашимъ учебнымъ правительствомъ, при ръщении вопроса о допущеній, или недопущеній въ учебный составъ нашихъ реальныхъ училищь латинскаго языка. (Сборникъ поставленій по гимназіямъ Издан. 1874 г. стр. 11). Недопущение латинского языка въ программу реальныхъ училищъ, съ цёлію какъ можно рёшительнёе отторгнуть ихъ отъ гинназій, стоитъ въ связи съ такимъ устройствомъ этихъ учебныхъ заведеній, при которомъ они не могутъ служить теперь для расширенія почвы университетовъ, безъ вреда для сихъ последнихъ. части вышеупомянутаго моего сочиненія (стр. 82-961 было говорено о дидактической несостоятельности учебныхъ плановъ нашихъ реальныхъ училищъ. Хотя, какъ было тамъ изъяснено, есть нъкоторыя серьезныя причины, по которымъ доселъ еще довольно трудно составить учебное содержание реальныхъ училищъ такъ, чтобы они служили идеальнымъ, то есть, истиннымъ интересамъ образованія; но такъ игнорировать, такъ забыть эти интересы, какъ они были забыты при устройствъ нашихъ реальныхъ училищъ, --- это равносильно нарочитому невниманію къ тому, чтобы ученіе въ нихъ было истинно-образовательно для учащихся. Для образовательнаго ученія, необходимо избирать въ учебномъ матеріаль такіе моменты, чрезъ усвоеніе которыхъ развитіе знанія и углубленіе въ него, или понимание было бы вместе съ темъ развитиемъ разума и всего сознанія учащихся. Отъ этой цели были очень далеки и первые и позднъйшіе устроители нашихъ реальныхъ училищъ. Суля учащимся какія-то практическія поприща, они наполнили программы реальныхъ училищъ атомистическими элементами всякаго рода знаній, не подумавъ о томъ, что и реальная школа, какъ гимнавія, существенно и прежде всего должна служить идеальнымъ интересамъ образованія, и создали такить образомъ изъ реальныхъ училищъ школу полузнаній и полуобравованія, которая никакъ уже не можеть быть опорою университетскаго ученія. Отнесясь крайне легкомысленно къ языкоученію, которое однако досель есть одно изъ върнъйшихъ средствъ развитія въ учащихся элементовъ научной методы мышленія, они не только отвергли датинскій языкъ, какъ предметъ будто бы вовсе негодный для реальныхъ училищъ, но и новые языки поставили въ нихъ такъ, что занятіе ими не можеть быть для умовъ учащихся тёмъ логическимъ школеньемъ (10которое дидактически и есть собственно приготовgische Schulung), леніе въ университетскому ученію. Матеріаль математики представлень въ программахъ нашихъ реальныхъ училищъ сильнее, чемъ въ программахъ гимназическихъ, но чрезъ это эти школы не стали ближе къ университетамъ. Въ образовательномъ интересъ школьнаго ученія, математика должна имъть значение дисциплины, развивающей въ учащихся умънье правильно представлять себъ явленія природы, какъ функцін ея законовъ, и связывать ихъ въ своемъ мышленіи логически въ математическихъ формулахъ. Безъ этого ученія, математика есть простой балластъ головъ учащихся, выбрасываемый ими, по окончаніи ученія, скорве, чвиъ всв другія вложенныя въ нихъ знанія. Если такое образовательное значеніе математики найболье свойственно высшимь ся отдь-

ламъ, элементы коихъ введены въ программу нашихъ реальныхъ училищь, то съ другой стороны правильное понимание этихъ отделовъ возможно только въ томъ случай, если умы учащихся подготовлены къ этому превъ упражненія на простійшемь аппарать логических отноше. ній, каковъ есть тогъ или другой языкъ и его грамматика. Въ виду этого, въ реальныхъ училищахъ Пруссіи и прежде и теперь языкоученіе считается основнымъ средствомъ того логического школенья (der logischen Schulung) учащихся, безъ котораго не возможно употребленіе мышленія въ интересахъ истинно научнаго знанія. Потому, грамматика французскаго языка, притомъ въ систематическомъ изложеніи, проведена тамъ по встить классамъ реального училища, безъ всякого опасенія, что ученики ихъ не будутъ чрезъ это «реалистами». Вследствіе такой постановки ученія, реальныя училища, по отношенію къ университету, сравнены съ реальными гимназіями, гдв преподается латинскій языкъ, что эти последнія составляють тамъ только очень хорошій варіанть реальной школы вообще. По мевнію министерства, твиъ и другииъ остается теперь только соперничать между собою по вопросу кому должно принадлежать будущее, просто ли реальной школъ безъ латинскаго языка, или реальной гимназіи, то есть реальной школ'в съ датинскимъ языкомъ (Centralblatt 1894 г. стр. 544).

Что бы наши реальныя училища были самостоятельными органами учебнаго дёла и могли бы, какъ гимназіи, быть учебными заведеніями, составляющими почву университетовъ, для этого они должны быть передёланы и устроены такъ, чтобы реальное ученіе въ нихъ служило дёйствительнымъ, то есть идеальнымъ интересамъ образованія, а не практическимъ какимъ-то, то есть мнимымъ. Въ такомъ случай благоразумно было бы, увеличивъ число классовъ реальныхъ нашихъ училищъ, раздёлить ихъ такъже, какъ и гимназіи, на двй учебныя стадіи. Не отчуждая реальнаго училища отъ задачъ свётскаго образованія, интересами котораго оно и было вызвано исторически къ существованію, все ученіе въ немъ должно организовать такимъ образомъ, чтобы въ первой низшей стадіи сильнёйшимъ факторомъ образованія учащихся, средствомъ логической обработки ихъ умовъ, было языкоученіе, именно изученіе французскаго или нёмецкаго языка, или послёдовательно—того и другого, а во второй высшей стадіи, при пользованіи учениками нёмецкими и французскими

сочиненіями для упражненій въ рѣшеніи задачь по реальнымъ наукамъ, все ученіе этимъ наукамъ должно быть ведено такъ, чтобы оно въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ доводило по возможности учащихся до пониманія сущности и примѣненія хотя бы самыхъ простѣйшихъ законовъ природы (Срав. Вильманъ Didaktik II 455—6 515—16. Гельмгольцъ въ Verhandl. 209). Такимъ путемъ, чрезъ соотвѣтствующія изучаемымъ явленіямъ и законамъ природы математическія формулы, въ реальное ученіе будетъ внесенъ философскій элементъ, безъ котораго оно не можетъ быть истинно-образовательнымъ ученіемъ, приготовляющимъ къ университетскому, а можетъ быть пригодно только для ремесленныхъ интересовъ знанія природы, да и то лишь самыхъ примитивныхъ.

Если, съ отделениемъ старшихъ классовъ гимназий и реальныхъ училищъ въ особые лицеи, число последнихъ будетъ меньше числа первыхъ, то это послужитъ только ко благу какъ этихъ учебныхъ заведеніи, такъ и университетовъ. По современнымъ условіямъ ученія, съ одной стороны-внутреннимъ, со стороны развитія его содержанія и учебныхъ задачъ, а съ другой-внъшнинъ, со стороны правъ, соединяемыхъ съ окончаніемъ курса въ томъ или другомъ учебномъ заведеніи, учебному правительству приходится, кажется, жертвовать или темь, или другимъ.... Наплывъ теперь въ учебныя заведенія учащихся, разумъется, зависить больше всего отъ последняго условія, а слишкомъ большой контингентъ учащихся естественно не можетъ не понижать уровня самого ученія. Потому, въ общемъ цілесообразніве представляется даровать нъкоторыя права низшинъ училищамъ, чъмъ изъ за нихъ достоинство ученія въ высшихъ. Такъ именю, если бы зрілость для лицейского ученія была соединена съ тыми же правами, особенно по воинской службь, какими пользуются эрылые для университетского ученія, то тв элементы, которые ищуть въ учебных валеденіях собственно правъ для жизни, не поступали бы въ лицей и въ университетъ, а спъшили бы воспользоваться этими правами безъ нихъ. При этомъвремя, проведенное ими въ школъ, хотя бы и за датинскимъ явыкомъ, вовсе нельзя считать потеряннымъ для ихъ образованія. Школьный опытъ говорить совершенно противное. Во всякомъ случать это не ложный путь къ зянятіямъ въ жизни, требующимъ некотораго образованія выше, чемъ образованіе, даваемое народными школами, а развіт только окольный путь. Cpas. Verhandlungen... 83. 137 m gp.).

Что касается до числа классовъ гимназін и реальнаго училища, которые должны составлять первую и вторую стадію ихъ, то въ этомъ дълъ следовало бы держаться указаній опыта, и курсы этихъ учебныхъ заведеній располагать не на восемь леть, а на девять. Тогда первые пять леть должны составлять первую стадію гимназій и реальныхъ **училищъ, а послъдніе четыре года — стадію лицейскаго ученія. При этомъ** университетскій курсъ, особенно на некоторыхъ факультетахъ, можно бы было сократить на одинъ годъ. Впрочемъ, и при восмилътнемъ курсъ гитназій и реальных училищь, выдёленіе изъ нихъ лицея возможно, вавъ это и сдълано теперь въ Греціи, гдъ гимназическіе власон составляють пять леть, а лицейскіе-три года; семилетніе-же курсы нашихъ реальныхъ училищъ вовсе не могутъ быть разделены на двъ учебныя стадін, и необходимо должны быть увеличены хоть на одинъ годъ. Пятиклассныя гимназіи и пятиклассныя реальныя училища могуть быть въ тъхъ же городахъ, въ какихъ онъ досель существуютъ, или будутъ открываемы въ будущемъ, а четырехклассные или трехклассные лицеи, какъ классические такъ и реальные, принципіально разсуждая, должны быть преимущественно въ университетскихъ городахъ. Въ таковыхъ городахъ около университета могутъ быть по два, по три лицея и болъе, смотря по надобности. Этимъ способомъ сократится и у насъ тотъ «абитуріентный пролетаріать», который давно уже такъ душить німецкіе уни-Верситеты.

Значеніе дицея, какъ ступени отъ школьнаго ученія къ университетскому, будеть ощутительные на дыль въ этомъ именно его смыслы, если въ составъ преподавателей лицея войдуть и университетскіе профессора. Предполагая, что, за немногими исключеніями, лицеи должны быть въ университетскихъ городахъ, явно, что для профессоровъ занятія въ лицев будутъ съ практической стороны нимало не обременительны. Такіе именитые профессора какъ Соловьевъ, Буслаевъ, Тихонравовъ и другіе очень долго, въ теченіе своей университетской службы, давали уроки въ накоторыхъ учебныхъ заведеніяхъ, или просто для пополненія своего бюджета, или иногда по просьба лицъ, завадывавшихъ этими заведеніями. Другіе, какъ Крыловъ, Баляевъ (говорю о московскихъ профессорахъ, какъ найболье мей извастныхъ), давали иногда уроки въ частныхъ домахъ молодымъ людямъ, готовившимся къ поступленію въ

университетъ. Достоинство профессора отъ этого конечно ни мало не можетъ страдать, а участіе профессоровъ въ лицейскомъ преподаваніи было бы въ высшей степени полезно какъ для учащихся, такъ и для самихъ профессоровъ. Лиценсты, имъя университетскихъ профессоровъ своими преподавателями, которые задають имъ работы, требують отъ нихъ отвътовъ на вопросы и вообще отчетовъ въ ихъ знаніяхъ и пониманіяхъ, однинъ словомъ, которые руководятъ ихъ въ занятіяхъ, не станутъ думать, что съ переходомъ въ университетъ они должны будуть только слушать лекцін профессоровь и записывать ихъ за ними — дёло, которое въ глазахъ оканчивающаго курсъ гимназиста представляется обыкновенно какъ найваживищее дело будущихъ его студенческихъ занятій, для чего нъкоторые изъ нихъ заранъе изучаютъ даже стенографію; они привыкнутъ напротивъ видеть въ профессорахъ своихъ наставниковъ и руководителей, и будуть относиться къ нимъ какъ къ таковымъ, не апплодируя и не шикая ниъ за ихъ лекціи, какъ иногда теперь. А профессора, въ свою очередь, прежде всего будуть ближе знать своихъ студентовъ и сознають, что ихъ дело въ университете состоить не только въ томъ, чтобы читать научные курсы, но и въ томъ, чтобы дъйствительно учить своихъ слушателей. Такимъ путемъ разовьется въ университетской средъ взаимность учащихъ и учащихся, созданная не искусственно, а на надлежащей дидактической почвъ. При этомъ можно еще имъть и слъдующее соображение. Извъстно, что въ настоящее время люди болъе тадантливые все менъе идутъ въ учительскія должности. Это зависить отъ разнообразныхъ причинъ, между прочимъ и отъ невысокаго положенія въ глазахъ общества учительскаго званія въ ряду другихъ званій, что въ свою очередь не можетъ въ некоторыхъ случаяхъ не отражаться на отношеніяхъ къ нимъ и учащихся. Новый порядокъ, безъ сомнівнія, будеть содъйствовать поднятію въ глазахъ общества учительской роли на надлежащую высоту, а это темъ более желательно, что многіе изъ тъхъ, которые такъ сибло говорять и пишутъ у насъо гимназическомъ ученін и учителяхъ, конечно почувствовали бы себя въ крайне затруднительномъ и безпомощномъ положении, еслибы сами были поставлены предъ 7 или 8 классомъ гимназіи. Но предлагая ввести профессоровъ въ составъ лицейскихъ преподавателей, я не думаю, что они должны замънить здъсь теперешнихъ учителей гимназін, такъ какъ и среди ихъ безъ сомиънія найдутся лица, которые хорошо поймуть задачи лицея, и будуть вести здісь преподаваніе надлежащимь образомь. Но важность участія профессоровь университета въ лицейскомь преподаваніи состоить именно въ той непрерывной связи, которая чрезь это получается между университетомь и приготовительными къ нему школами. Притомь въ этомъ порядкі учебное правительство будеть иміть величайшее средство поставить университетское ученіе, какъ дійствительное ученіе, соотвітствующее задачі университетовь выпускать въ жизнь умы высшаго научнаго порядка, а самую жизнь университетскихъ корпорацій устроить согласно этой задачі не въ полицейскомь, а въ академическомь порядкі.

Кто изъ правительственныхъ дицъ, вникая въ учебное дъло по существу его и исторически, оцвинтъ предлагаемую мвру устройства дицеевъ, притомъ по возможности съ преподавательскимъ персонадомъ изъ университетскихъ профессоровъ, тотъ, отбросивъ всв искусственныя мвропріятія для издвичнія этихъ больныхъ органовъ учебнаго нашего двла, приложить всв старанія къ осуществленію этой мвры, и тотъ только рвшить задачу.

## О приготовленіи гимназическихъ учителей.

Приготовление молодыхъ людей къ прохождению университетскихъ курсовъ, чънъ университеты особенно охраняются какъ въ ихъ собственномъ научномъ достоинствъ, такъ и въ государственномъ значеніи, достижимо только путемъ надлежащаго педагого-дидактическаго приготовленія соотвътствующихъ учителей. Впрочемъ, въ наше время часто можно синшать и такое разсуждение: почему, говорять, прежде время» ни о какомъ педагогическомъ образовании учителей не заботились, а учители наши были хорошіе педагоги? Если это разсужденіе, вообще говоря, фактически и правильно, то, кром'в других в разнообразных в причинъ педагогическаго успъха прежнихъ учителей, главнъйшими должно признать во первыхъ то, что прежде, и не такъ давно, разныя другія профессіи не такъ отвлекали образованныя силы отъ учебнаго дела, какъ теперь; потому, нъкоторые изъ прежнихъ учителей, умы самостоятельные, дъйствительно иногда очень своро сами становились хорошими педагогами. Затъмъ, по прежнимъ условіямъ учебнаго дъла, учители могли имъть въ немъ гораздо болъе свободы и личной иниціативы, чъмъ теперь. Важнъйшая же причина состоитъ несомнънно въ томъ, что учебное содержание школы, особенно же гимназіи, теперь, всявдствіе обширнаго развитія наукъ, такъ осложнилось и развътвилось, что отъ учителя, кромъ знанія учебныхъ предметовъ, требуется еще особое умъніе, преподавая ученикамъ знанія въ уровень съ современною ихъ научною разработкою, согласовать преподавание съ пониманиемъ учащихся, и вообще вести его въ правильномъ дидактическомъ порядкъ.

Еще двадцать слишкомъ лътъ назадъ (1874) Кехли высказалъ, напримъръ, о филологіи слъдующее. относящееся сюда наблюденіе,—что

насколько филологія, какъ чистая наука, пріобрела за последніе 30 леть, настолько она потеряла, какъ средство гуманистическаго образованія. По смыслу цъла это значить, что въ то время, какъ для школы нужно, чтобы филологическія дисциплины нормировали мысли учащихся въ ло. гическомъ, этическомъ и эстетическомъ отношеніи, школа не легко можетъ достигать этого всявдствіе того, что филологія, какъ наука, сделалась теперь чисто изъяснительною наукою, то есть во всёхъ частяхъ своихъ она вышла на исторические пути, и изследуетъ явления данной области фактически, безъ различія нормальнаго и ненормальнаго, или безъ оцінки достоинства изучаемыхъ явленій въ абсолютномъ-логическомъ, эти ческомъ, или эстетическомъ смыслъ. Если это отношение между интерересами швольной и научной филологіи распространимъ и на другія науки, то легко понять, что учителю гимназіи, кром'в подлинной науки, она есть въ университетскомъ изложении, есть еще чему учиться, чтобы излагать ту или другую науку въ школъ, съ надлежащею пользою для образованія учащихся.

Такъ сложилось въ сознаніи современныхъ учебныхъ правительствъ убъжденіе въ необходимости особаго педагогическаго образованія гимназическихъ учителей. Послѣ того какъ въ 1890 г. на устройство этого дѣлабыло обращено особое вниманіе бывшаго министра просвѣщенія въ Пруссіи Госслера, и онъ основалъ такъ называемыя педагогическія семинаріи, подобныя учрежденія не только распространились теперь въ Германіи, но появились также во Франціи, въ Америкѣ и даже въ Румыніи и въ Греціи, но увы только еще не у насъ въ Россіи!

Семинарія въ Германіи есть одинъ изъ давнихъ органовъ учебнаго дъла. Этимъ именемъ обозначается такой порядокъ занятій учащихся, когда ихъ учатъ не чрезъ чтеніе лекцій и не чрезъ объясненіе уроковъ, а путемъ самостоятельныхъ работъ ихъ самихъ надъ матеріаломъ науки, обсуждаемыхъ товарищами и директоромъ семинаріи. Этотъ семинарскій порядокъ естественно получилъ развитіе въ сферѣ собственно ученыхъ занятій и издавна былъ усвоенъ здѣсь, какъ самый цѣлесообразный порядокъ для приготовленія ученыхъ спеціалистовъ. Къ педагогическому образованію учителей онъ впервые былъ примѣненъ въ Пруссіи Гедикеъ моторый, ръководясь словами Фридриха Великаго въ указѣ министру Ведлитцу (1789 г.), что ученіе, особенно же воспитаніе юношества идетъ

въ школахъ дурно, основаль въ Берлинъ «Королевскую педагогическую семинарію для ученыхъ школъ». Но какъ эта, такъ и другія семинаріи, устроенныя затъмъ по ея образцу прусскимъ правительствомъ въ нъкоторыхъ провинціальныхъ городахъ, очень скоро приняли характеръ научныхъ, большею частію филологическихъ семинарій, а занятія педагогическія все болье и болье отодвигались въ нихъ на задній планъ, ибо гогда господствовало мнініе, что учитель гимназіи, если онъ не математикъ, долженъ быть филологь. Между тымъ потребность въ правильно организованномъ порядкы приготовленія учителей выступала все болье и болье, по мырь того, какъ болье осложненныя въ своемъ содержаніи не только науки, но и сама общественная жизнь требовали отъ правительства болье строгаго вниманія къ школь, и не дозволяли ей жить по прежнему своею тихою жизнію, полною иногда даже разныхъ своеобразныхъ странностей.

Но пока это требованіе, какъ именно въ наше время, созръло во всей своей силь, издавна въ учебномъ мірь были лица дъльные, имъвшіе несомнънный успъхъ въ своей учебной практикъ. Однако руководители учебнаго дъла не хотъли основывать его успъхъ на случайномъ талантъ и умъньи только нъкоторыхъ лицъ особенно даровитыхъ: ихъ единичные учебные пріемы, ихъ опытность и умънье они хотъли сдълать по вовможности достояніемъ всъхъ будущихъ учителей. Съ этою цълію, для приготовленія кандидатовъ на учительскія должности въ гимназіяхъ, установлень былъ въ Пруссіи въ 1826 году пробный годъ. Но ргованді, не подготовленные къ учительству никакимъ руководящимъ пониманіемъ его задачъ, разиъщенные по разнымъ гимназіямъ, очень скоро стали здъсь просто помощниками учителей (Hülfslehrer). На это и обратилъ вниманіе министръ Госслеръ, признавъ, что, для болье цълесообразнаго прохожденія кандидатами пробнаго года, ему долженъ предшествовать годъ семинарскихъ, или научныхъ занятій кандидатовъ педагогикою.

Достоинство означенной міры Госслера состоить въ томъ, что давно уже оказавшійся несостоятельнымъ порядовъ приготовленія учителей чрезъ пробный годъ этою мірою заміненъ такимъ порядкомъ, при которомъ учебнымъ занятіямъ кандидатовъ въ періодъ пробнаго года, къ коимъ они доселів ничівмъ не были приготовляемы, должно предшествовать ивученіе ими разными способами педагогическихъ, особенно же дидак-

тических вопросовъ, притомъ преимущественно методическаго свойства, какъ указано это въ § 2 относящихся сюда правилъ (Ordnung der praktischen Ausbildung der Kandidaten fur das Lehramt an höhe ren Schulen). Это, безъ сомивнія, должно приготовлять въ нихъ умственную почву для образованной и правильной практики въ періодъ слъдующаго затамъ пробнаго года. Но недостатокъ мары Госслера состоить въ томъ, что это столь важное и трудное дело руководства будущихъ учителей въ вопросахъ педагогическихъ и дидактическихъ, которое только въ наше время получаеть самостоятельное значение ореди другихъ задачъ учебной службы, онъ, такъ сказать, раскидаль по разнышь гимназіямь и реальнымь училищамь, доваривь его просто хорошинъ учителянъ и директоранъ. Порядокъ этотъ инвиъ роковое значеніе для всего учрежденія. Еще при самонъ началь дела некоторые изъ директоровъ гимназій отказывались отъ принятія на себя обяванности руководить кандидатовъ, какъ говорили мив объ этомъ сами эти ректора (Мюллеръ и Шульце въ Берлинъ), другіе, взявшіе на себя эту обязанность, искали потомъ отъ нея отказаться (напримеръ Беллерманъ), и изъ директоровъ семинарныхъ гимназій были переведены въ не-семинарныя гимназіи. «Не обращають вниманія на то, писаль тогда Мейерь, одинъ изъ редакторовъ журнала Lehrproben und Lehrgänge (H. 24. стр. 16), что искусству педагогическаго и дидактическаго руководства другихъ требуется такъ же учиться, какъ и всякому другому и что не всякій, успъвающій въ своемъ деле учитель, съ равнымъ успехомъ въ состоявін учить другихъ искусству ученія». «Вся ошибка въ прусскомъ устройствъ педагогической семинаріи, говориль мий лично профессорь Вильмань въ Прагъ, (авторъ знаменитаго труда по дидактикъ) состоитъ именно въ томъ, что задачу теоретическаго руководства кандидатовъ, не отделивъ ея отъ практическихъ упражненій въ преподаваніи, возложили прямо на хорешихъ директоровъ гимназій. Въдь это вотъ что звачить, иллюстрироваль Вильмань: вы сегодня хорошій директорь, такъ будьте завтра хорошій руководитель педагого-дидактического образованія будущихъ учителей. и неправильно. Для исправленія и возстановленія надлежащаго значенія пробнаго года, прусскому правительству ничего больше не оставалось дълать, какъ устроить академическимъ способомъ педагогическую семинарію въ Галле, поручивъ ся діло тогда Фрику, а теперь (по смерти его) Фрису». «Теперь въ Пруссіи, говориль инт также Шиллеръ въ Гиссенъ, ничего особеннаго не сдълали, прибавивъ къ пробному году еще годъ какихъ-то неопредъленныхъ занятій, но въ сущности тъхъ-же пробныхъ уроковъ, какіе и прежде были въ теченіе одного года». Здівсь въ видъ курьеза можно привести также выражение одного нъмецкаго профессора, что если бы чертъ быль глупъ, то надо было бы полумать, что онъ выдумаль эти педагогическія семинаріи. Съ своей стороны, еще до введенія означеннаго порядка въ Пруссін, я писаль о недостаткахъ его въ одной изъ своихъ статей помъщенной въ Zeitschrift für das Gymnasialweseu (Январь 1891 г.). По открытін же семинарій, я, съ разрушенія министра Боссе, посътилъ многія изъ нихъ, и лично убъдился въ несостоятельности такого порядка. Очень скоро несостоятельность его была признана и самимъ министерствомъ: именно, чревъ два года по введеніи его, министръ просвъщенія Боссе сдълаль распоряженіе, чтобы семинарін при гимназіяхъ, чрезъ изв'єстные сроки, сообщали одна другой протоколы и темы своихъ педагогическихъ занятій. Явно, что учебное управленіе нашло нужнымъ не оставить дёла, на сколько при данныхъ условіяхъ возможно, безъ объединенія одною руководящею мыслію. Въ настоящее же время, по совъту маститаго Шрадера, министерство просвъщенія въ Пруссін, въ виду несостоятельности большей части семинарій при гимназіяхъ въ достиженіи предположенной для нихъ пъли, учредило отдъльную канедру педагогики, впрочемъ пока только въ берлинскомъ и галльскомъ университетахъ, за ненивніемъ въ другихъ университетахъ подходящихъ въ тому лицъ, назначивъ профессоромъ въ Галле именно Фриса, на котораго указываль Вильманъ. Такимъ образомъ теперь въ Пруссін какъ-бы исторически сложились три ступени педагогическаго образованія учителей: научный педагогическій курсь въ университеть, семинарія при гимназім и пробный годъ.

Опыть Пруссін убъдительно учить, что у насъ было бы крайне нецълесообразно дъло педагого-дидактическаго приготовленія будущихъ учителей гимназіи возложить непосредственно на тоть или другой учебный персональ нашихъ гимназій. Если даже въ Пруссіи такинъ путемъ дъло не пошло, то трудно ожидать чего либо путнаго отъ подобнаго порядка у насъ. Съ другой же стороны, неблагоразумно было бы также центръ тяжести надлежащаго приготовленія нашихъ учителей помъстить въ

университетахъ. Если въ Пруссіи, для веденія дела въ такоиъ порядкъ, министерство могло найти только два лица; то еще боле затрудненія представиль бы такой порядокъ у насъ, если только им не хотниъ, чтобы педагогическое руководство будущихъ нашихъ учителей съ университетскихъ каседръ было пустымъ и часто вреднынъ для гъла уминчаньемъ-тъмъ Klugrednerei, котораго такъ опасался въ время еще Боницъ. Все такимъ образомъ говорить въ пользу того, предположенное у насъ учреждение для педагогического приготовления учителей гимназій должно быть организовано какъ саностоятельное и отдъльное учебное заведение, имъющее свое собственное дъло. Хотя и для такого учрежденія не легко найти соотв'ятствующее лицо, но все же дегче, чёмъ нёсколько таковыхъ для воёхъ нашихъ университетовъ. Къ тому же, въ условіяхъ университетскаго порядка, педагогическое руководство кандидатовъ, съ одной стороны, естественно не можетъ быть практическимъ или демонстративнымъ, развъ искусственно, а съ другой, оно не можеть быть ведено по одному плану, строго согласованному съ дъйствительными и живыми потребностами нашего учебнаго дъла. Потому необходимымъ представляется, чтобы предполагаемое учреждение находилось подъ непосредственнымъ въдъніемъ министра просвъщенія, чтобы въ дълъ, долженствующемъ имъть такое важное значение для всего нашего средняго образованія, вой міропріятія были центрильнаго происхожденія и хорошо согласовались бы съ руководящими правительственными идеяни, такъ какъ видавая педагогика должна имъть въ виду опредъленное воспитание юношества, соотвётствующее данному времени и народу, а всеобщая педагогина, годная для вобур времень и народовъ, обречена вращаться только въ тривіальныхъ обобщеніяхъ.

Пълію предполагаемаго учрежденія должно быть теоретическое (научное) и практическое (демонстративное) занятіе будущихъ учителей вопросами о воспитаніи и ученіи, какъ они изъясняются въ современной дидактикъ. При этомъ слъдуетъ однако имъть въ виду, что дидактикъ, котя какъдъло существуетъ давно, но, какъ наука, должна быть номъчена ближайшимъ числомъ. Притомъ, не существуетъ, конечно, и не можетъ существовать никакой такой дисциплины, которую бы слъдовало изучить по какому нибудь руководству, чтобы пріобръсти соотвътствующее дидактически знаніе. Дидактика, въ смыслъ науки, не нохожа ни на грамматину, на на анатомію, или другія науки, замкнутым въ своемъ матеріаль и въ средствахь его уразумьнія. Соотвытотвующее вадачь учительства дидавтическое знаніе должно соотвыльться въ каждемъ путемъ его личной работы надъ разнообразными, относящимися сюда вопросами, путемъ наблюденія самого учебнаго дійствія въ разныхъ его видахъ, чрезъ историческое его изученіе, и разными другими способами. Пенятно, что вое это доступно только для лицъ, имінощихъ уже высімее научное образованіе, точесть, окончившихъ уже куроть въ университеть по историко-филологическому и физико-математическому факультетамъ. Эти лица должим сойтись для совивстной работы и составить изъ себя те, что обыкновенно навывается семинарією, или академією.

Срединный и основной пункть педагогической академіи должно составлять изученіе кандклатами науки о воспитаній и ученій, от философской и исторической стерены и въ методическомъ отношеній. Этому ділу должны служить здісь прежде всего соотвітствующіє научные курсы директора заведенія и упражненія самихъ кандидатовъ въ изъконеній вопросовъ по ученію и воснитанію; предлагаемихъ директоройъ въ общиновъ семинарскій упражненій кандидатовъ должны быть ведены не абстрактию, но приміничельно къ порядку и составу дійствительнаго ученім и воспитанія учениковъ, какъ оно установлено въ нашихъ висомихъ, учителями которыхъ готовятся быть кандидаты. Для этой ціли требуется, чтобы при академіи была школа (тимпазія), которая сома, какъ школа, межеть быть ввёрена особому лику, но неторою академія могла би мольвоваться, какъ школою для практическихъ занатій вандидатовъ.

Самый трудный вопросъ по устрейству двла педагогическаго образованія будущих учителей состоить въ томь, въ какомъ видь и порядкъ должны быть установлены практическія заинтія кандидатовъ въ двйствительномъ учебномъ заведеніи, которое, какъ такое, существуєть консчно не для практики будущихъ наидидатовъ, а для надлежащаго образованія настоящихъ ученчимъ. Востросъ этотъ двйствительно такт трудемъ, что, при основательномъ размыныеніи о немъ, приходится держаться тольно той нели, чтобы не едблать чего нибудь хуже, когда межно лучие.

Изъ учени въ школъ нельзя двлать представленій, й учить можно тельно двиствительнихъ учениновъ, а не подставнихъ, притомъ —учитемий настоящий, то-есть отвётственным за свое дёле предъ тёми, дли кого они его дёлають. Такинъ образомъ, существенная задача при установленіи практических занятій кандидатемь въ дёйствительной школ'й сестоить въ томъ, чтобы учащіеся здёсь не были пробными камини дли цёлаго ряда лиць, учащихся на нихъ быть учителями. Общество, ближайшнить образомъ родители учениковъ, естественно, могутъ быть недовольны этимъ и не имъть делживо довърія къ такимъ ученить зоведеніямъ. Такъ, наприявъръ, директоръ гимназін въ Штетинъ не разъ жаловался и печатно заявляль о недовольствъ родителей учениковъ этой гимназін тъмъ, что учители ихъ дётей учатся на нихъ учить другихъ. Течно также нъкоторые изъ директоровъ берлинскихъ гимназій, какъ мий это инвёстно, по тъмъ же побужденіямъ просили министерство оснободить ввёренным имъ учебнив заведемія отъ практики ве михъ кандидатовъ на учительскія должности.

Этоть трудный вопросъ рыпается единственно только при томъ убъяденін, потораго держатся теперь мучніе и авторитетные руководители д'вас пісдагогичестваго образованія учителей, что маучное образованіе кампидатовъ H TOODOTHTOSEN HIDGETHYCCKE, BY OGRACTH HOZETOTHEN H ARLANTERN. MOJERNO быть отделено от в давания ими уроковъ въ школъ Даже о посъщения нандидатами учительскихъ уроковъ съ целію подражанія. Шрадеръ напринвръ разсуждаеть такинь образонь: «посвщене кандидатами уроновъ въ гимнавін не мезбходимо, оно можеть быть допущено только при томъ условін, если не причиняєть ученію чувствительнаго неудобства и равстройства. (Lehrpeb. und Lehrg. 1897. Hf. 53. стр. 10). Еще рымительнъе высказывается объ этомъ Фрисъ: «хотя вообще върво, что longum est iter per praecepta, breve et efficax per exempla, однаво кандидать, песъщам уроки учителей, обыкновенно останавливаеть внимание телько на вижиной сторонъ преподаванія и не въ состояніи оцъщить трудностей нетоды, ся тонкостей, если онъ не владбеть въ невботномь объемб теоретическими внаніями. Ibid. H. 56. S. II. 1898.

Такимъ образомъ, хотя при недагогической академіи нужна школа, но не для даванія кандидатами «пробныхъ уроковъ, а въ интересъ собетвенно демонстративнаго усвоенія изучасныхъ ими правилъ дидактики и нетедики. Для этой цъли всего лучне было бы, если бы въ нетодикъ намераго учебнаго предмета могли руководить кандидатель сами учители этой школы, какъ это имъетъ мъсто въ Іенъ, въ Галле и въ нъкоторыхъ другихъ семинаріяхъ. Способъ такого руководства долженъ быть семинарскій: онъ долженъ состоять въ изученіи кандидатами соотвътствующихъ сочиненій и въ обсужденіи разныхъ темъ по методикъ, въ форм'в рефератовъ. Вивств съ этимъ кандидаты представляють учителямъ и директору письменныя приготовленія уроковъ, такъ чтобы ивъ нихъ можно было понять, на сколько кандидать старался и успёль применеть въ данной задачв требованія преподавательскаго искусства. Сюда относятся: а) методическія соображенія, касающіяся разложенія подлежащаго преподаванію матеріала на его элементы съ научной точки эрвнія, и формулированіе его съ учебной точки врвнія, въ видв дидактическихъ объектовъ, согласно съ дидактическими требованіями; b) распредвленіе ихъ въ последовательномъ порядке на отдельные уроки или темы; с) ходъ ученія въ каждомъ отдельномъ урокв, --- сообщеніе новаго на основаніи преподаннаго прежде, усвоеніе его учениками чрезъ переработку его въ ихъ мышленіи и чрезъ упражненія въ немъ. Такія приготовленія кандидатовъ къ урокамъ составляють предметы особыхъ собеседованій ихъ съ учителями и директоромъ. Съ ними соединяются обыкновенно и собесёдованія, посвящаемыя систематическому выясненію методическихъ правиль по преподаванію отдільных в предметовь, ознакомленіе кандидатовъ съ дъйствующимъ учебнымъ планомъ въ его дидактической цъдостности, со школьною дисциплиною, гигіеною, со школьнымъ управленіемъ и т. п.

Когда, чрезъ вышеозначенныя приготовленія учебнаго матеріала къ преподаванію, кандидаты уже достаточно освоятся съ задачами діла, учитель, въ теченіе даваемаго имъ урока, въ присутствій кандидатовъ, предлагаетъ тому или другому изъ нихъ исполнить при себі нікоторую опреділенную преподавательскую работу, напримітръ: сообщить учениникамъ слідующее по ходу преподаванія новое знаніе, на основаній только что преподаннаго имъ учителемъ, или повторить съ нимъ знанія, преподанныя имъ въ предыдущіе уроки, по связи ихъ съ новымъ, или только что преподанное знаніе переработать въ ихъ мышленіи чрезъ соотвітствующіе вопросы, или укрівнить его въ нихъ чрезъ соотвітствующія упражненія и др. подобноє. Все это и должно быть для кандидатовъ настоящею демонстрацією усвояемыхъ ими правиль методики.

Эти способы методической практики кандидатовъ въ преподаваніи, примѣнимые ко всёмъ учебнымъ предметамъ, вполнё цёлесообразны в
удобны, такъ какъ не вносятъ никакого разстройства въ нормальный
ходъ ученія въ классё. А такъ—называемые пробные уроки должны
быть выдёлены изъ состава занятій кандидатовъ въ педагогической
академіи; для нихъ, если бы то было признано нужнымъ, должно быть
назначено отдёльное время, въ видё именно «пробнаго года» какъ въ
Германіи, или долёе. Но если и въ Германіи «пробный годъ» не приноситъ и не можетъ приносить педагогическому образованію учителей
той пользы, которой отъ него когда-то ожидали, то трудно, кажется,
надёяться сдёлать изъ этого учрежденія что либо истинно полезное
у насъ.

Въ интерест развитія въ кандидатахъ правильныхъ понятій собственно о воспитаніи учащихся, было бы очень полезно, если бы при учебномъ заведеніи, состоящемъ при педагогической академіи, былъ пансіонъ. Тогда, кромт нткоторыхъ общихъ обязанностей надзирательства, каждому вандидату, какъ это съ большимъ усптхомъ ведется въ Галле, могли бы быть назначаемы два—три мальчика, для спеціальнаго руководства ихъ какъ въ учебномъ, такъ и въ воспитательномъ отношеніи. Чрезъ это кандидаты сразу становятся не чужими дтлу учебнаго заведенія, а настоящими служащими въ немъ, въ нткоторой степени ответь ственными за него— условіе, конечно, очень важное для надлежащаго усптха приготовленія ихъ къ учительской службъ.

## Объ управленіи учащимися

Все можно дълать и всъмъ можно управлять, дъйствуя согласно съ существомъ объекта дъйствія, или управленія, или по той формуль, которая, языкомъ древнихъ, соотвъствуєть самому бытью того, что подлежить дъланію или управленію. Такъ и учащимся управлять надлежащимъ образомъ можно только по формуль ихъ бытія, именно какъ личностями еще не сложившимся, но долженствующими сложиться по идев извъстнаго умственнаго и нравственнаго порядка. Существо объекта или идея его есть живой элементъ каждаго дъйствія. Поэтому и управленіе учащимся, согласованное съ указаннымъ существомъ объекта этого дъйствія, не должно быть пустымъ бездушнымъ механизмомъ, но нъкотораго рода творчествомъ, живымъ актомъ роста и развитія самихъ молодыхъ людей. Ибо управлять ими согласно съ ихъ природою значить именно управлять ими, не какъ мертвыми, или не самодъйствующими, напротивъ, на самодъйствіе ихъ и должно быть обращено все вниманіе управляющихъ.

Согласно съ этимъ управленіе въ школѣ есть собственно соблюденіе здѣсь опредѣленнаго порядка, въ согласіи съ которымъ должна самобытно сложиться нравственная личность учащихся. Въ самомъ же порядкѣ должно различать двѣ стороны—внутреннюю, или нравственную и внѣшнюю, или полицейскую. Нравственный порядокъ есть идея отношеній каждаго къ самому себѣ и къ другимъ, а соотвѣтствующія этой идеѣ требованія даютъ то, что есть собственно внѣшній, или полицейскій порядокъ. Конечно, нравственный порядокъ долженъ быть выраженъ въ каждомъ учебномъ заведеніи въ нѣкоторомъ внѣшнемъ порядкѣ; однако правила и требованія, обращенныя къ учащимся, не производять порядка.

Напротивъ, сами они имъютъ силу только въ томъ случав, если хоромо соотвътствуютъ идеъ нравственнаго порядка. Искусственно и произвольно созданный въ школъ полицейскій порядокъ нъкоторымъ образомъ можетъ быть въ ней даже причиною разрушенія нравственнаго порядка и началомъ хаоса. Осуществленіе же нравственнаго порядна вообще не мыслимо безъ самоуправленія тёхъ, вь дёнтельности и отношеніяхъ конхъ онъ долженъ быть выражаемъ. Самоуправление есть общая основа всякаго нравственняго быта. Но во всехъ прочихъ формахъ этого быта самоуправденіе есть нічто предполагаемое, а въ школів оно есть вмівств и искомое. Это значить, что всё меры управления въ школе, все требования и распоряженія, по существу своему, должны быть такого свойства, чтобы для выполненія ихъ учащимся необходимо было искать въ себъ и развивать саноуправленіе, какъ точку опоры для своей нравственной діятельности, для своей нравственной личности. Вовиожность этого изъясняется изъ того, что нравственные элементы, присущіе душт человтческой изначала, непосредственно руководствують учащихся къ самоуправленію. И если бы человъческой природъ быль чуждъ тотъ нравственный порадокъ, который мы хотимъ развить въ сознаніи учащихся, то никакое управленіе ими было бы невовножно. Въ самомъ дёлё, какъ можно управлять, если педлежащие управлению сами собою не управляють? Звонокъ, напримъръ, есть обычная форма опредъленнаго требованія, обращеннаго непосредственно къ учащимся; и требованія въ этей форма совершенно достаточно, быть можеть, для доброй половины дела управленія учащимися, если только они сами собою управляють. Но, что прикажете делать, если учащіеся -- сто, триста, тысяча человекь не идуть по звонку въ классы, или не расходится изъ классовъ? Явло, что виъ отношенія въ самоуправленію управляемыхъ управлять ими нивто не сумбеть, и потому всв попытки создать какой либо механизмь управленія въ учебных заведеніяхъ, вив этого основного начала, должны быть признаны совершенно пустымъ дъломъ.

Но хотя самоуправление учащихся есть такииъ образонъ основное начало порядка во всяконъ учебновъ заведения, и къ нему именно должны быть адресованы всё распоряжения и требования учебнаго начальства; ошибочно однако было бы думать, что самоуправление учащихся исключаетъ же всякий надверъва ними: дерево само растетъ, но и за нимъ нуженъ

уходъ, если хотинъ, чтобы оно выросло сообразно съ извъстною цълію. Такъ и живая, но еще не сложившаяся личность юноши. Но при этомъ должно только помнить, что міръ учебный не есть міръ юридическій. Въ юридическомъ міръ нътъ собственно живого лица, а есть только форма его---тотъ кто (quidam, или quisque); а въ міръ учебномъ дано живое лицо. Это живое лицо, со всеми аттрибутами его возраста и положенія, но и съ началомъ самоуправленія, должно быть постояннымъ объектомъ всёхъ мъръ учебнаго управленія. Потому, какъ, съ одной стороны, не следуетъ всёмъ проявленіямъ несовершенствъ учащагося придавать рёшающее значеніе, такъ равно должно помнить, что всё меры воздействія на него должны инъть значение предупреждения, чтобы неизбъжные, быть можеть, по психологическимъ его условіямъ, случаи уклоненія съ пути должнаго самоуправленія не получили для него значеніе тенденціи. Въ этомъ и заключается весь спыслъ управленія учащимися. Дійствительно, не случай, хотя бы печальный и дурной, есть выражение развращеннаго духа, но тенденція, та инерція воли, тотъ недостатокъ самоуправленія, когда никакія наставленія уже не действують. Поэтому наставленіе, какъ одна няъ мъръ дъйствія на учащихся, должно имъть конецъ: нельзя безпредъльно теритъ нарушение установленнаго порядка, не смотря предупреждающія наставленія. Тогда выступають другія міры, но конець имъ долженъ быть еще скорбе, чемъ наставлениямъ, потому что учебному заведенію не приходится быть исправительнымъ. Не на то существуеть, и для этого у него, здраво разсуждая, ивтъ надлежащихъ средствъ. Традиціонное сравненіе учебнго заведенія съ садомъ, гдъ души растущія воздільнаются, вообще гораздо відніє, чімь сравненіе ого съ какимъ либо мъстомъ, гдъ исправляются порочныя души.

Какъ должно дъйствовать для развитія въ учащихся надлежащаго самоуправленія, въ какомъ согласіи съ учебными мърами и какими средствами собственно дисциплинарнаго дъйствія,—вопросы эти предположено равсмотръть отдъльно въ статью о дисциплинъ учащихся, вслъдъ за статьею о дидактикъ учебныхъ предметовъ гимназіи. Въ настоящее же время желательно обратить вниманіе на тъ условія въ нашемъ учебномъ быту, которыя, кажется, всего болже мъщаютъ поставить дъло руковод

ства учащимися въ нравственномъ отношенія на началі самоуправленія. Эти условія суть, съ одной стороны, внутреннія, а съ другой, вижшнія для учебныхъ заведеній.

Важнъйшее изъ внутреннихъ условій неустойчивости въ учебныхъ ваведеніяхъ начала самоуправленія и имманентное здёсь--это крайній схемативиъ постановки дъда самого управленія учебными заведеніями. Реально и внутренно вести дело развитія въ учащихся начала самоуправленія можно, дійствуя туть же на місті, а не изъцентра. Между твиъ это живое, творческое дело руководства и воспитанія учащихся поставлено такъ, что является часто деломъ простого исполненія формальных распоряженій центральнаго управленія. Къ педагогической дъятельности, съ точки зрвнія ся живого объекта, примънимо вполив требованіе одного римскаго полководца, который, когда римскому войску нужно было однажды перейти изъ одной ивстности въ другую, назначилъ только время сбора, а способъ передвиженія и самый путь предоставиль на усмотръніе каждаго. Но виъсто чего нибудь подобнаго, центральная власть надъ учебными заведеніями старается установить не только задачи, но и всю методу управленія; не смотря на то, что объекть управленія есть въ этомъ случав живой, растущій духъ человіческій, она хочеть представить себф всф возможныя явленія его роста, нормальныя и ненормальныя, дёлая изъ нихъ нёкоторую мозаическую картину и узаконяя шаблонь, по которому должна двйствовать местная власть въ томъ или другомъ случав. Правда, что относящіяся сюда распоряженія предоставляють педагогическимь советамь изменять касающіяся руководства поведеніемъ учениковъ общія правила; но какая живая надобность можеть заставить такъ дъйствовать? Потому естественно, что дъло управденія учащимися идеть по шаблону, данному центральной властію. А при такомъ порядкъ, формальное отношение къ этому живому дълу есть обычное въ учебныхъ заведеніяхъ. Но формализмъ этотъ, имъя свой источникъ въ самой постановий дела, усиливается иногда еще темъ, что руководящая власть предъявляеть при этомъ къ мъстному управленію неръдко столь сложныя требованія относительно письменнаго производства по руководству учащимися, что удовлетворение имъ способно поглотить всю энергію двятелей, такъ что исполненіе этихъ требованій подъ часъ, естественно, кажется имъ исполнениемъ самого дела.

Водбире же обстоятельство, усиливающее означению условіе госнодствующаго теперь формализма въ управленія учащимися, или схемативиъ его, заключается въ самой организаціи правящей власти въ учебныхъ заведеніяхъ. По симсяу діла, повидимому, требуетоя, чтебы органомъ правящей власти здесь было одно лицо. Основаніемь такого требованія служить то, что только единодичная власть можеть быть развива изъ **НРАВСТВЕННАГО НАЧАКА, А ВЛАСТЬ КОЛЛЕКТИВНАЯ НЕОБХОЛИМО ДОЛЖНА . БЫТЬ** опредвлена формальнымъ началомъ. Это формальное начало есть бодьшинство. Благодаря нежду прочимъ такому началу управленія учанимися въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ, устаравшее названіе ихъ учебными республиками можеть принадлежать имъ иногла и досель въ его худшемъ смыслъ. Это начало управленія мало прилодно во всёхъ тёхъ случаяхъ, когда объектъ власти есть живое дицо и его правсявенная судьба, когда вся задана управленія должна состоять въ такомъ воздайствін власти на подчиненных ей, чтобы въ результать его все болье и болже развивалось и пръвыо въ нихъ самоуправление. Эта исихологическая, и перехологія вдёсь не легкая. Знакомые съ дёломъ по насленией говорять въ этомъ случай о души ребенка; нужно говорить объ онытности въ руководствъ, о способности къ накоторому творчоскому оннтезу явленій психической живни учащихся, о пріобратасномъ практикою уменів постигать, по даннымъ признакамъ этихъ явленій, необходимыя схемы соотвътствующаго поихинескаго процесса. Принципиально медьки жонечно допустить, чтобы источникомъ формального нанала праващей власти въ нашихъ гимнавіяхъ служила та отвлеченная теорія демократін, что большинство лиць, хотя віз отділявности не вполев соверщенныхъ, судить и понимаеть лучше одного хорошаго (Ариспотель), groom by rollein, notony sto one rolleine, dallo folke ountrectu одънкъ явловій исихической жизни учащихся и болью уньныя распорядилься нин въ интересъ соотвътствующего правственнего порядка, чъмъ въ одномъ лицъ; но фактически дъло управления учащимися въ мажихъ гимнавіяхъ поставлено вакъ бы такъ. При гимнавіяхъ состоять недагогическіе совёты. Определяюный по ндер, кака институть, нависченный для болье върнаго и всесторонняго обсуждения вопросовъ, относищимом прениущественно къ учебной и воспитательной части заведения (§ 68 Устава), педагогическій одрать поставлень однаво какь органь высщей

власти въ дълъ управленія учащимися; ибо окончательному его ръщенію подлежать между прочинь назначеніе въ важнёйшихъ случаяхъ взысканія съ учащихся, а равно и указанія относительно примъненія правиль о высканіяхь къ даннымъ случаямъ (§ 74 и 9 Устава). Само по себъ то обстоятельство, что педагогическій совъть поставлень какъ высшая инстанція правящей власти въ заведеніи, не исключаетъ для него возможности обсуждать и изучать явленія, подлежащія его правленію; но постановкою самого дела это отъ него не требуется. что мы видимъ? Существуютъ разные проступки въ мірв учащихся двтей и юношей; но существуеть и техника ихъ исправленія, изложенная въ правилахъ о вамсканіяхъ. И вотъ функція педагогическаго совъта, какъ высшаго органа управленія учащимися, совершенно законно исполняется въ томъ, угобы для даннаго проступка ученика, подлежащаго его обсуждения, отыскать въ правилахъ о взысканіяхъ, какъ въ какомъ нибудь лечебнике, соответствующее средство врачеванія нравственности провинившагося. Эта же метода нравственнаго воздействія на учащихся, на томъ же законномъ основаніи, усвоивается обыкновенно и отдъльными членами педагогического совъта, въ предълахъ установленной компетентности ихъ въ томъ деле. Между темъ самая эта механизація, вся эта техническая метода управленія учащимися потребовалась именно потому, что педагогическій совъть поставлень на дълъ не по идеж своей, именно--вакъ органъ действующей власти, а не какъ органъ судящей мысли. Ибо оставить колдегію дъйствовать безъ канона, безъ обязательнаго руководства, значило бы оставить самое дело управленія въ рукахъ случайнаго большинства. Руководящія правила потребовались для того, чтобы въ каждомъ отдъльномъ случав даннаго дъйствія управленія могло соста. виться въ совъть благоразумное большинство; -- это ли не демократически?

Если бы педагогическій совъть быль не органомъ высшей власти въ заведеніи, а органомъ судящей мысли, одухотворяющей все учебное дъйствіе въ немъ, если бы задачи сужденія вытекали изъ свободнаго отношенія его къ этому дъйствію, а не были бы предръшены для него въ правилахъ, какъ для ученика бываютъ предръшены задачи въ ариеметическомъ задачникъ, тогда, безъ сомнънія, педагогическій совъть могъ бы дъйствовать, какъ нравственная сила. Теперь же, напротивъ, какъ органъ высшей мъстной власти, какъ институтъ, обязанный окончательно

ръшать по данной схемъ вопросы о достоинствъ явленій нравственной жизни учащихся, онъ, естественно, часто оказывается только лишь функцією простого канцелярскаго механизма. Во всякомъ же случав, обсужденіе нравственныхъ явленій въ жизни учащихся и изученіе ихъ мало чувствуется членами его, какъ непосредственная задача ихъ дъятельности. Такимъ образомъ учреждение на практикъ оказывается отрицающимъ себя, каково оно въ принципъ. Для внутренняго же дъла учебнаго заведенія оно, какъ форма его отправленія, является слишкомъ широкою; и эта-то именно столь широкая форма управленія учащимися въ нравственномъ отношени едва-ли не есть одна изъ причинъ того шатанія нравственного порядка, которое такъ часто бывало доселв въ нашихъ гимнавіяхъ. Если же нътъ, то несомнънно по крайней мъръ то, что дъло, достоинство котораго, по отношенію къ его цели, темъ выше, чемъ оно ведется проще, благодаря данному порядку, оказывается очень затруднено. Вообще сказать, еслибы вопросы, касающіеся нравственнаго порядка въ учебномъ заведеніи, не ръшались здъсь большинствомъ, то это было бы безъ сомивнія совсвить иное положеніе управленія заведеніемъ, теперь, когда директоры имъетъ, правда, право не согласиться съ мнъніемъ большинства, но такъ, что окончательная судьба его распоряженія доклада о немъ попечителю округа будеть установлена лишь послъ правителемъ его канцеляріи.

Между тъмъ, вслъдствіе указанной формальной постановки дъла управленія учащимися въ нашихъ гимназіяхъ, за успъхъ дъла, особенно въ отношеніи къ нравственному воспитанію учащихся, у насъ теперь, можно сказать, никто не отвъчаетъ. Конечно, но закону и частію по мнънію общества, отвътственнымъ считается начальство учебнаго заведенія: при благополучіи въ немъ, начальникъ иногда награждается, а при неблагополучіи не безъ того чтобы съ него и не взыскивали; но самая эта отвътственность его измъряется обыкновенно степенью точнаго исполненія имъ всъхъ относящихся къ его служебной роли распоряженій. Явно, что отвътственность начальника заведенія, если она опирается только на такую категорему, есть чисто юридическое установленіе, и какъ такое, оно естественно раздъляетъ на практикъ участь всъхъ подобнаго рода юридическихъ институцій. Именно, по данной точкъ врънія, отвътственность директора гимнавіи—тоже, что отвътственность,

напримъръ, машиниста на паровоев за благополучный ходъ повзда, отвътственность городского головы за благосостояние городского населения и др. Такая ответственность значить, что машинисть, или городской исполняють свои обязанности, а повядь (вивств съ машинистомъ) падаеть съ отвоса, и городское население (вибств съ городчахнеть отъ міавмовъ, отвътственность, CKHMP LOTOBORO) T0 есть какъ юридическая институція, практически часто не можетъ быть примънена или во всей дъятельности лица отвътственнаго, или въ той или другой части ея. Такова ли отвътственность директора гимназіи? Намъ говорять: "юридически установленная отвътственность директора практически не можегъ быть проведена вполит; но такъ какъ едва ли возможно юридически-состоятельное установление осуществить другимъ путемъ, и такъ какъ на практикъ, въ отношени къ обсуждению дъятельности директора, въ администраціи господствуєть всегда правдивость, то на указанный недостатокъ въ этомъ установленіи можно не обращать вниманія". (Шиллеръ. Handbuch der prakt. Pädagogik. 1886 г. стр. 70) Странно! Если установленіе, состоятельное юридически, оказывается практически почти ничемъ, то следуетъ, кажется, не оставлять это безъ вниманія, а напротивъ изследовать, отчего происходить практическая негодность этой юридической важности. Именно, спрашивается, действительно ли отвътственность директора гимназіи за нравственное направленіе учащихся само по себъ есть юридическое установленіе? Не является ли она таковымъ только практически, всябдствіе крайне формальной постановки на практикъ правящей власти директора? Въ самомъ дъяв, объектъ юридической отвътственности есть исполнение закона и распоряженій начальства. Затімь все, что лежить вні этого, все, что не предусмотрено. или не можетъ быть предусмотрено ни закономъ, ни распоряженіями, не можеть быть признано и объектомъ обязательнаго исполненія для исполнителей. Выполненіе задачь такого рода трактуется только какъ нъчто возможное, случайное, за отсутствіе котораго въ дандъль исполнитель его отвъчаетъ, а за присутствіе иногда и награждается. Относящіеся сюда случаи въ деятельности управителей (машиниста, напримъръ, управляющаго локомотивомъ, городского головы, управляющаго улицами и канавами въ городъ) могутъ быть дегко представлены. Спрашивается, различны ли такъ случан управленія учащи-

мися директоромъ гимназіи—одни предусмотрваные закономъ и распоряженіями, другіе--не предусмотрівные? Въ администраціи, потому что она администрація, есть естественная тенденція создать такую мозанку схемъ для производства управленія учащимися, въ которой было бы какъ можно болве положеній пригодныхъ на тоть или другой возможный случай управленія, чтобы вся эта мозанка соотвітствовала какъ можно большему количеству элементовъ этого живого дёла и ихъ причудливому расположенію въ дъйствительности. Затьмъ, относительно всего, что паче чаянія не подошло бы подъ данныя схемы, требуется, чтобы мъстное начальство или испрашивало отъ администраціи новую схему для производства управленія, или д'айствовало по личному усмотр'внію, но не иначе, какъ въ согласіи съ какою нибудь существующею схемою. Въ последнемъ случае, при неудаче принятыхъ меръ, in der praktischen Handhabung stets Billigkeit bezuglich der Beurtheilung waltet, какъ говорить Шиллеръ, а удача награждается, какъ результатъ отдельнаго усмотранія, согласнаго съ тою или другою формою схематическаго производства управленія.

Но, по существу дела, не одно ли только правило должно быть обязательно для производства управленія учащимися-управлять ими такъ, чтобы они были хорошими? Всякій схематизмъ въ производстві этого дъла, явно, есть только выражение инерціальной тенденціи того административнаго порядка, въ которомъ, по условіямъ господствующаго строя жизни, оно находится. И только съ точки зрвнія этой тенденціи администраціи, только въ виду этого административнаго порядка, въ которомъ какъ всв другія общественныя дела, находится и это дело, ножетъ казаться и действительно кажется, что ответственность директора гимназін за нравственную доброкачественность учениковъ само по себъ есть юридическое установленіе, подобно ответствености машиниста, городского головы и др. лицъ такого рода. Между твиъ внутренно, по существу дъла, которое ведетъ директоръ гимназін, отвътственность его за него, безъ сомнънія, прежде всего есть нравственное требованіе, первично и непосредственно вытекающее изъ задачи самого дела, а не изъ положенія дійствующаго. Разница большая! Ибо если во взглядь на отвътственность директора не дать всей силы той мысли, что это есть собственно нравственное требованіе, то на самое дело его-на управленіе

учащимися должно смотръть просто, какъ на функцію его служебнаго положеннія, а не какъ на нравственную задачу творчества, или созиданія д'вла. Если же, далье, такую постановку этого понятія удержать въ гимнавической педагогикъ и въ сознаніи самихъ педагоговъ, какъ дълаетъ напримъръ Шиллеръ, то это просто значитъ признать гимназію, какъ воспитательное заведеніе, несостоятельнымъ для дёла нравственнаго усовершенствованія учащихся. И действительно, не отъ такого ли, между прочимъ, взгляда на отвътственность учебнаго начальства въ заведеніи происходить тогь хаось въ правственномъ складів нашихъ учащихся, отъ котораго они досель не могутъ освободиться? Какъ уже было сказано, за нравственную порчу учащагося юношества у насъ теперь никто не отвъчаетъ. Отцы и матери всегда болъе или менъе наклонны считать своихъ детей по природе хорошими, и согласно съ той теоріей, по которой и сами успъли уже воспитаться, считають управленіе ими даже насиліемъ, однако, въ случав порчи ихъ, спвшатъ обвинять учебное заведение, а учебное заведение. опираясь на точное исполнение съ его стороны всвхъ предписанныхъ ему правилъ, не безъ основанія, какъ ему кажется, утверждаеть, что ученики его гибнуть нравственно отого, что отцы и матери не противодъйствують, если даже сами не способствують ихъ нравственному развращенію. Это, безъ сомнівнія, хаосъ и, такъ сказать, соціальный разврать. Реформа, повидимому, должна прежде всего совершиться въ умахъ педагоговъ съ понятіемъ объ отвътственности ихъ за дъло, какъ о нравственномъ долгъ. Иначе, если отвътственность учебнаго начальства за нравственность учащихся дъйствительно сама по себъ есть юридическое установленіе, ступающее обыкновенно за предъды практическихъ условій, то учебному міру скорбе нужно отказаться вовсе отъ этой юридической фикціи. чтиъ удерживать ее какъ формулу, а на дълъ говорить: non possumus!

Развитію въ сознаніи общества представленія объ отвътственности учебнаго начальства за нравственность учащихся, какъ о нравственномъ требованіи, большую пользу оказало бы то, если бы, какъ юридическое установленіе, въ дъйствительности оно практиковалось во всей силъ, а не чрезъ Billigkeit. Такъ, между прочимъ, если бы вмъсто того, чтобы таскать учащихся по судамъ, какъ политическихъ преступниковъ, иногда даже подъ гарантіею депутата отъ учебнага въдомства,

съ ними поступали, какъ должно по условіямъ ихъ не сложившейся нравственной личности, а призывались бы къ суду тъ, кому они ввърены государствомъ, то содержаніемъ суда было бы нъчто достойное государственнаго сужденія. Тогда и судимымъ и внимающимъ суду было бы ясно, что отвътственность учебнаго начальства за нравственность учащихся и практически должна быть поставлена такъ, какъ она есть сама по себъ, то есть, какъ нравственное требованіе.

Но, если отвътственность учебнаго начальства есть нравственное требованіе, то она должна быть разсматриваема какъ то нравственное начало, изъ котораго собственно должна быть развита вся его власть въ заведеніи; причемъ явно, что такъ развита можетъ быть только личная власть, а не коллективная, потому что коллективная власть выражается большинствомъ, а для большинства, какъ такого, отвътственность, какъ нравственное требованіе, безъ сомнінія, есть фикція; къ тому же власть большинства, какъ совершенно формальная по своему составу, или источнику, не подлежить никакому развитію, и сама по себъ есть лишь явденіе административнаго порядка, а не нравственнаго. Поэтому, того чтобы управление учащимися выступало изъ нравственнаго начала отвътственности, центръ тяжести этого управленія должень быть связанъ личностію, а не съ большинствомъ, или что тоже, правящая власть директора учебного заведенія должна быть поставлена независимо оть большинства. Конечно, существують некоторыя серьезныя причины, по сняв которыхъ порядокъ управленія въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ поставленъ такъ, что отвътственность за дъло управленія поставлена бы подъ гарантіею большинства; тамъ не менае на практикъ **RAK**T это есть выражение только следуеть опускать изъ виду. OTP **учебнаго** д**ъл**а ВЪ порядкъ административномъ, въ порядкъ правственномъ. Это различіе правственнаго порядка отъ административнаго, какъ въ отношеніи къ учебному делу, такъ и въ другихъ случаяхъ, само по себъ не отрицаетъ въ последнемъ нравственнаго начала: напротивъ, всякій административный порядокъ и изобрътается собственно для сохраненія той или другой стороны нашей жизни върною ея нравственному началу. Но въ практикъ жизни онъ получаетъ иногда такую силу, что въ сознаніи нашень становится прямо на м'есто того нравственнаго порядка, въ которомъ должна быть развиваема данная

сторона жизни, только подъ охраною порядка административнаго, Отсюда и бываеть, что нравственно дела наши оказываются далеко не состоятельными, хотя административно совершенно выполнены, ибо административный порядокъ самъ по себъ не производитъ нравственныхъ дъйствій. Потому, въ интересв общей экономіи нравственнаго блага, административному порядку, особенно въ тъхъ дълахъ, достоинство которыхъ связано съ живою личностію и съ ея свободною энергіею, какъ въ дълъ учебномъ, нужно умъючи поступаться собою въ пользу нравственнаго порядка, нужно искренно довърить дъло доброй волъ дъятелей, болъе положиться на присное духу человъческому нравственное начало. Тогда оно окрыпеть и получить силу начала, производящаго дъйствія истинно-Въдь нравственность есть такая же функ**н**равственнаго порядка. ція живого духа человъческаго, какъ, напримъръ, и познаніе; и она, какъ всякая функція, развивается чрезъ упражненія, и напротивъ какъ бы атрофируется отъ бездъйствія... Но, такъ или нътъ это вообще, несомнънно, что дело управленія учащимися имееть достоинство только какъ дело нравственнаго порядка, а не административнаго, и что исполнители этого дъла-начальники учебных в заведеній прежде всего должны сознавать свою вадачу, какъ нравственную, и имъть энергію дёло управленія учащимися развивать изъ начала ответственности, какъ нравственнаго требованія, а не юридического установленія.

Впрочемъ, убъждение въ этомъ не ведетъ непосредственно къ требованию какой либо коренной реформы въ управлении нашчии средними учебными заведениями. Съ нимъ былабы вполит согласна, какъ уже это сказано, принципальная независимость распоряжений начальника заведения отъ интина большинства, а также освобождение его дъйствий по управлению учащимися отъ всякаго схематизма. Болте широкая личная свобода мъстной власти есть въ этомъ случат достаточная гарантия болте широкаго развития интереса къ дълу и болте сообразнаго со смысломъ нравственнаго порядка его исполнения. При этомъ не должно давать мъсто тому резонерству общаго смысла, что для такой постановки дъла нужны какіе-то особенные люди, которыхъ у насъ нътъ. Эта жалкая теорія недостатка у насъ людей всего болте, кажется, и мъщаетъ появленію ихъ на тъхъ поприщахъ, гдт ихъ пока, пожалуй, дъйствительно нътъ...

Но, чтить болте свободы и личной иниціативы въ управленіи уча-

щимися было бы предоставлено директору, твиъ болве потребовалось бы вниманія въ нему. Вниманіе прежде всего требуется со стороны мъстныхъ обществъ, гдъ существуютъ гимназіи. Городскія думы, земскія управы, или спеціальныя учрежденія въ составъ мъстныхъ жителей моглибы, повидимому, принять на себя всецило заботу по исполнению вськъ козяйственныхъ потребностей заведенія. Эта сторона службы ди-Ректора теперь отнимаетъ у него много времени и силъ, и часто ставить его въ совершенно ложныя отношенія къ его подлинному делу. Подряды и поставы, обезпеченные залогами, экономы, свъдующіе въ экономіи и раджющіе, архитекторы, следящіе за ремонтами, - все это, особенно для провинціи, существуєть только на бумагь; на дъль же хлопоты обо всемъ этомъ, съ прибавкою къ нимъ еще многаго другого, о чемъ дать понять нельзя тому, кто самъ не испытываль, тяготять не одного нашего директора дотого, что, въ виду не фиктивной, а реальной отвътственности за все это, поневодъ онъ машетъ подчасъ рукой на все прочее. А переписка по этимъ дъламъ о нужномъ и о ненужномъ съ разными учрежденіями, да еще при какомъ попало письмоводитель!.. Вниманіе особаго рода нужно еще со стороны людей опытныхъ. Въ интересъ живого опыта, въ путяхъ котораго только и можетъ совершиться и крипнуть дило воспитанія учащагося юношества, при моральномъ началъ власти управляющей и руководящей имъ въ учебномъ заведеніи, для успъха этого дъла не столько нуженъ какой либо канонъ мъръ руководительнаго действія, сколько возможность получить советь отъ людей опытныхъ, равно конечно и собственная опытность лицъ, коимъ ввърена эта власть.

Обратимся къ внѣшнимъ для гимназіи условіямъ, мѣшающимъ надлежащему развитію въ учащихся начала сомоуправленія. Для этой цѣли, совнѣ гимназіи требуется, чтобы, вмѣстѣ съ надлежащимъ выборомъ гимназическаго контингента, порядокъ всей жизни учениковъ былъ хорошо сообразованъ съ ихъ учебнымъ дѣломъ. Въ чемъ должна состоять эта сообразность, — это должно быть понятно глубже, нежели какъ часто понимаютъ это въ наше время. Вопросъ въ томъ, какъ согласить самъ по себѣ независимый отъ гимназіи и частный домашній порядокъ каждаго гимназиста съ общимъ и необходимымъ гимназическимъ порядкомъ ихъ учебной жизни. Явно, что если гимназистъ половину дня

живеть и растеть въ гимнавіи, а половину дня— дома, то онъ можеть въ одинъ и тоть же день жить и расти въ двухъ разныхъ порядкахъ. Чтобы этого не было, одинъ порядокъ, явно, долженъ быть подчиненъ другому. Между тъмъ, при очевидной необходимости, чтобы домашній порядокъ ученика подчинился его учебному порядку, важно ясно и точно понять, въ чемъ именно должно состоять это подчиненіе.

Люди, для которыхъ педагогика есть нъкоторая сезонная болтовня, резонируютъ неръдко на ту тему, что школа та и хороша, которая похожа на семью. Это наивное желаніе было бы, можеть быть, котати развъ въ древнъйшую эпоху господства материнскаго права, когда дъти назывались по матери, а не по отцу. Только въ то время неколы-то, кажется, не было. Какъ школа внутренно, такъ и семья внутренно -каждая есть, конечно, форма опредъленнаго нравственнаго порядка, но эти формы различны. Школа, или учебное заведение, какъ особый общественный институть, отдельный отъ института семьи, вотому и образовался и давно уже существуеть у людей, это семья принципіально не можетъ быть тъмъ для молодого ея поколънія, чъмъ должна быть для него школа. Зачъмъ же самой ей быть теперь похожею на семью? Не было ли бы это уродствоиъ учреждения и даже совершеннымъ его отрицаніемъ? На самомъ же двав, иные люди - богатые, если учатъ своихъ дътей дома пъ семьй, то собираютъ обыкновенно около нихъ кружокъ товарищей, чгобы было похоже на школу, и чтобы учащимся казалось, что они въ школф; равнымъ образомъ люди также богатые, которые въ состояніи были бы устроить у себя на дому хоть универсиоднако своихъ дътей учиться въ учебныя ваведенія. тетъ, отдаютъ Замвиательно при этомъ, что существующимъ постановленіемъ по нашему учебному въдомству, что молодые люди, учась дома по гимназической программы, могуть, для пріобретенія соответствующихъ правъ, лишь экзаменъ вибств съ учащимися въ гимнавіяхъ, сперва въ IV классъ, а чрезъ два года въ VI классъ, пользовались и пользуются досель очень не многіе.

Что такое семья? Это—мать. Ибо она есть основа того нравственнаго порядка жизни, который называется семьею. Гдѣ нѣтъ матери, тамъ внутренно нѣтъ и семьи, хотя бы и было нѣкоторое семейное общежитіе. И въ этомъ случаѣ, всякій знаетъ, жизнь можетъ быть уже всявая: находится личность материнского свойства,—порядокъ общежитія приближается къ порядку семьи; нътъ такого лица,—нътъ и семейнаго порядка. Ясно, что семья и школа, или въ нашемъ случав—гимназія, суть двъ различныя формы порядка по своимъ началамъ. Въ основъ семьи, какъ нравственного порядка, лежитъ помощь; въ основъ того нравственного порядка, который представляетъ школа, притомъ именно гимназія, лежитъ самодъятельность.

Семья и школа перестали бы каждая быть нравственнымъ порядкомъ, если бы какъ нибудь онъ перемъстились со своихъ основъ. Поэтому, чтобы школа имъла успъхъ въ своемъ дълъ, должно потребовать
отъ семьи, чтобы она, отдавая дътей въ школу, уступила бы, такъ
сказать, себя школъ, въ пользу ея дъла. Это не значитъ, что для дъла
школы необходимо, чтобы, разъ дъти поступаютъ въ нее учиться, они
должны быть совсъмъ изъяты изъ сферы семейнаго порядка, какъ нъкоторые рекомендуютъ это, совершенно неразумно требуя въ тоже время,
чтобы сама школа была семьею; напротивъ, школа, въ нашемъ случаъ
собственно гимназія, требуетъ отъ семьи только того, чтобы она доставила ея ученикамъ все, что нужно, для того чтобы они могли быть
самостоятельными въ подлежащемъ имъ дълъ учебнаго и нравственнаго
развитія.

И такъ, для устройства правильнаго учебнаго порядка въ гимназіи, требуется, чтобы начало этого порядка — самостоятельность учащихся
было господствующимъ началомъ всей учебной ихъ жизни и дъятельности. Но самостоятельность возможна только въ сферъ труда; потому
все ученіе должно быть расположено такъ, чтобы учащіеся чувствовали,
что все содержаніе ихъ учебной жизни есть трудъ, что здъсь все—
знаніе ли и умънье ихъ, или нравственное дъяніе и даже удовольствіе,
развлеченіе должны быть результатомъ ихъ личнаго труда, напряженія
ихъ собственныхъ умственныхъ и нравственныхъ силъ. Безъ такой
постановки дъла, учебный порядокъ въ гимназіи, до какихъ бы мелочей
онъ ни былъ разсчитанъ и установленъ его руковолителями, всегда
будетъ только мертвымъ и внъщнимъ, а не живымъ и нравственнымъ
порядкомъ.

Съ указанною школьною тенденцією, отъ которой гимнавія не можеть отказаться, не отказываясь отъ себя самой, семья и семейный

порядовъ часто бываютъ не солидарны. При чемъ добровольное и пълесообразное подчинение одного порядка другому можетъ быть собственно
только въ томъ случат, когда въ самой семът есть надлежащее понимание нравственнаго порядка въ школт. Безъ этого, сфера семейнаго
порядка бываетъ обыкновенно такъ плотна, что не уступаетъ себя
школт. А при господствт начала семейнаго порядка въ учебной жизни
учениковъ, учебный порядокъ, какъ форма нравственнаго быта, для
нихъ какъ бы не существуетъ.

Оплотнение семейнаго порядка встричается одинаково какъ въ семьяхъ съ недостаточнымъ матеріальнымъ обезпеченіемъ, такъ и въ семьяхъ обезпеченныхъ. Условіе одно.-- и вредъ отъ нихъ для устойчивости нравственнаго порядка въ школъ одинаковъ. Но едва ли не большему разрушительному дъйствію подвергается нравственный порядокъ гимназін, когда въ семьяхъ учениковъ, имъющихъ достаточное обезпеченіе, не только не содвиствують подчиненію ихъ должному учебному порядку, какъ это часто встрвчается со стороны семей необезпеченныхъ, но даже противолъйствують этому. Учебное заведение не представляеть собою для учениковъ никакого нравственнаго порядка, если въ семъъ весь планъ ихъ ученія считають пошлостію, глупостію, въ дучшемъ случав совътуя имъ мириться съ своими обязанностями, или говорятъ имъ, что нужно задобрить учителя, или,---что они пользунсь 'своимъ положеніемъ, захотятъ-такъ дадуть себя знать гимназіи. Ясно, что при этомъ надлежащее самоуправленіе въ ученикахъ укрвпиться не можеть, и живая потребность въ чемъ-то такомъ, естественно, ищетъ себъ тогда иной сферы, а не учебной, — и находить... А въ гимназіи все становится тогда вверхъ дномъ, и вмёсто нравственнаго господствуетъ безиравственный хаосъ. Но не нужно особенно сильныхъ противодъйствій со стороны семьи учебному дълу гимназіи, чтобы поколебать въ сознаніи ученика ся нравственный порядокъ: достаточно вакъ можно чаще оставлять его дома, по разнымъ соображениямъ; 'достаточно время его домашней жизни расположить такъ, чтобы оно не соотвътствовало потребностямъ его учебной жизни; достаточно просто окружить ученика всёми средствами, которыя, повидимому, такъ облегчають ему его учебный успъхъ. Возьмемъ простой примъръ. Какъ во всякомъ промеводствъ, и въ производствъ учебнаго дъла гимназіи существуетъ поддъява его, въ видъ, между прочичъ, такъ называемыхъ подстрочнивовъ, то есть подстрочныхъ переводовъ текстовъ древнихъ авторовъ, иногда еще съ прибавкою перевода начисто. Повидимому, такая книжка есть только доброе средство, облегчающее ученику достижение цъли ученія; на самомъ же дълъ эта грошевая обыкновенно вещь способна именно только разрушить всю цёль. Не входя въ неуместныя здёсь дидактическія основанія этого, дегко однако поймень, что это такъ, если представимъ себъ, что не одинъ кто либо изъ учениковъ и не разъ, при случав, а всв ученики, притомъ постоянно, во всвхъ классахъ, иначе не занимаются чтеніемъ древнихъ авторовъ, какъ съ подстрочниками въ рукахъ. Легко понять, что такъ заниматься можно сколько угодно лътъ, -- толку отъ этого занятія не будеть, потому что оно противоръчить необходимой для успъха самостоятельности учащихся. этой основъ нравственнаго порядка гимнавін противоръчить крайне распространенное въ семьяхъ учениковъ и большею частію совершенно неумълое пользование репетиторами.

Есть еще порядки въ семейномъ и общественномъ быту, которые, повидимому, не противоръчать задачъ учебнаго заведенія основать нравственный строй жизни юношей на началь самоуправленія; даже, что участіє ихъ въ этихъ порядкахъ вполн'я соотв'ятствуетъ означенной вадачь. На самомъ же дъль они очень мышають этому. Изъ числа многихъ, особенно имъемъ здъсь въ виду такъ называемые вытвяды и сопутствующія имъ карты и танцы. Если въ техъ и другихъ подобныхъ порядкахъ жизни и есть мъсто самоуправленію, то лишь въ отношенін къ формамъ соотв'ятствующихъ этимъ порядкамъ д'яйствій, а не въ смыслъ начала правственной жизни, притомъ для личностей сложившихся, а не для слагающихся, каковы вообще учащіеся. Ніть ничего жалче, съ учебной точки эрвнія, какъ видеть гимназиста "вывзжающаго", играющаго "серьезно" въ карты, или танцующаго "на вечерва. Не будемъ говоритъ о картахъ и вывздахъ, --- относительно гимназиста это охотно отвергаютъ въ теоріи всв. Но за танцы всв, кажется, стоятъ горой; ихъ даже ставять наравив съ гимнастивою. Хороша гимнастика!

Предметъ щекотливый; но требуется разсуждать просто и откровенно. Какія чувства долженъ испытать, какое потрясеніе сосредоточенности

ума и воли долженъ потерпъть юноша, если мы дозволимъ ему обнять женщину или дъвицу, чувствовать ся дыханіе, грудь съ грудью, глазъ съ главомъ, рука съ рукой, и оставаться такъ съ нею сидя? Измъняется ди его психическое состояніе отъ того, что въ такомъ положеніи онъ вихремъ вертится? Не усиливаеть ли, напротивъ, этотъ вихрь двинеблагопріятныя для его нравственнаго спокойствія и уиственной сосредоточенности? А между темъ, въ этомъ вихръ, въ этой тряскъ двухъ тълъ подъ музыку, какъ это обыкновенно исполняется на вечерахъ, всв эстетические моменты движения потеряны. Конечно, господствующій этикеть пріучаеть юношей переживать выбивающія ихъ при этомъ изъ сферы самоуправленія впечатлівнія, какъ бы овладівая ими. Но на дълъ переживаемыя ими впечатлънія скорье сами овладъваютъ ими и психически и физіологически. Въ 17 летъ и ранее начинаются гальюнинаціи любви, ревности, соперничества и проч. отъ чего, конечно, набави Богь ихъ и въ эрвломъ возраств. Или создается искусственная потребность жить всеми отправленіями жизни'). «Мущинъ требують» плакалась учебному начальству одна содержательница частной квартиры для ученицъ женской гимназін, въ объясненіе того, что повадились ходить къ нимъ гимназисты и студенты. «А будете запрещать, добавила она ихъ слова, -- мы сойдемъ съ квартиры». Поди тогда учебное заведеніе веди дело такъ, чтобы учащіеся были хоть доступны управленію, а не то чтобы развивали въ себъ самоуправление.

Въ связи съ указанными явленіями, разрушительными для устойчивости въ учащемся юношествъ необходимаго начала самоуправленія, должно поставить столь распространенное среди его противоестественное, животное отношеніе къ своему тълу. Привыкли думать, что порокъ, о которомъ ръчь, гнъздится чаще въ закрытыхъ учебныхъ заведеніяхъ. Но не то ли это на самомъ дълъ, что здъсь онъ скоръе обнаруживается? Между тъмъ какъ въ семейномъ быту онъ бываетъ менъе замътенъ, подъ принятыми здъсь

<sup>1)</sup> Въ послъднее время стали уже извъстны и случаи женитьбы гимназистовъ до окончанія курса, и случаи самоубійства 18, 17 лътнихъ юношей вслъдствіе неудачной любви, нераздъленной страсти, а еще чаще—случаи подобные описанному въ извъстной повъсти Андреева, только, пожалуй, безъ такой ужасной возмутительной катастрофы.

формами отношеній разныхъ членовъ семьи, часто ищутъ его въ тёхъ признакахъ, которые сами по себъ о немъ далеко еще не свидътельствують, а не видять его въ томъ, съ чемъ онъ действительно бываеть связанъ. Конечно, очень трудно удовить порокъ въ точныхъ признакахъ, ступеняхъ его развитія; но едва-ли въ тоже DHAKOM RAMODE указать и на такія тілесныя идушевныя данныя въ юношахъ, которыя бы можно было признать за гарантію полной свободы ихъ отъ него'). Иногда, не смотря на порокъ, юноши проявляють склонность къумственнымъ занятіямъ и къ внёшней добропорядочности; но самоуправленіе, какъ начало, все болъе и болъе ослабляется въ нихъ, и первый случай легко уноситъ ихъ изъ надлежащаго уиственнаго и нравственнаго строя въ сферу какого-то экстатическаго существованія, въ которомъ они теряють мало по малу различіе между добромь и зломь, между умнымь и глупымъ. Опытнымъ глазомъ это именно и должно быть замъчено какъ въ поведении ихъ, такъ и въ учении. Хотя съ лътами наклонность къ пороку можетъ проходить, но наклонность къ фальшивынъ состояніямъ остается. Фальшивыя представленія и фальшивыя чувства---эти идолы въ разныхъ видахъ, жертвами которыхъ становятся теперь молодые люди, быть можеть, имъють для нихъ субъективные ворни въ томъ фальшивомъ, пропущенномъ семейнымъ глазомъ животномъ отношении ихъ въ себъ самимъ, при которомъ самоуправление не могло развиться въ нихъ дотого, чтобы было началомъ всей разумной ихъ нравственной жизни.

Врачи обыкновенные и врачи психіатры, которые, быть можетъ,

<sup>1)</sup> Въ Берлинъ и Оксфордъ въ свое время (болье двадцати лътъ назадъ), живя въ квартирахъ, рядомъ съ учебными заведеніями для дъвочекъ и мальчиковъ, я бывалъ случайнымъ свидътелемъ такихъ возмутительныхъ сценъ между ними въ плотскомъ отношеніи, что, видя этихъ дътей въ порядкъ, каждый, безъ сомньнія, счелъ бы безумнымъ того, кто заподозрилъ бы ихъ въ порокъ. Не могу не упомянуть при этомъ о старомъ учителъ, содержателъ школы въ Оксфордъ, который съ глубокою горестію заявлялъ, что порочность дътей учебнаго возраста развилась такъ на его глазахъ, за послъднія двадцать—тридцать лътъ его учительской дъятельности.

отъ нечего дълать, такъ любятъ теперь возвышать свой голосъ по вопросу о методахъ и о составъ гимназическаго ученія, безъ сомнънія, полезное, если бы указали точные савлали бы болве признаки для распознаванія въ учащемся молодомъ покольній разныхъ возрастовъ губительнаго порока, на всвуъ возможныхъ степеняхъ его развитія, и предложили бы средства его врачеванія, безъ нарушенія при этомъ требуемаго учебнымъ возрастомъ порядка жизни. Вийсто того досужіе німецкіе врачи изобрали для своей практики небывалую бользнь отъ ученія вообще и отъ гимназическаго въ особенности, окрестивъ ее, по обычаю языка, кованымъ словомъ Uberbürdung, которое мы, подражая нъмцамъ, вели безсиысленнымъ для нашего языка словомъ «переутомленіе», хотя, конечно, простого утомленія отъ гимназическаго ученія достаточно для того чтобы бросить его, какъ негодное. Но проще, должно быть, резонировать о переутомленіи, чёмъ veras rerum cognoscere causas. Не много мудрости и въ тъхъ совътахъ нъкоторыхъ врачей, которые они даютъ родителянъ, убъждая ихъ такъ устроить живнь ихъ дътей, чтобы фальшивыя состоянія ихъ души и тела превратить въ истинныя, согласныя съ природою.

Но обратимся къ семьъ. Если не безъ успъха можно защищать то положеніе, что благоразумные родители, не начитавшіеся разныхъ полуученыхъ книгъ по физіологіи и гигіенъ, въ состояніи устроить жизнь учащаюся юношества такъ, что гибельный порокъ или не коснется ихъ, или будеть подавлень въ зародышт, то современное осложнение условій порядка семейной жизни позволяеть съ ръшительностію высказать и то положеніе, что для развитія, въ согласіи съ высокими интересами гимназического ученія самоуправленія учащихся, какъ основного начала всего порядка ихъ нравственной жазни, постоянное, изо дня въ день, пребываніе ихъ въ учебномъ заведеніи вообще гораздо целесообразне, чъмъ дъленіе ихъ жизни между двумя порядками-учебнымъ и семейнымъ. По крайней мъръ устранение явлений, препятствующихъ правильному развитію въ учащихся самоуправленія, и жизнь юношей вполнъ свободная, но въ такихъ формахъ свободы, которыя соотвътствуютъ степени развитія ихъ нравственной дичности и сами способствують дальнъйшему ея развитію, - все это гораздо удобнъе можетъ быть достигнуто при господствъ одного порядка, чъмъ при сомнительномъ, часто совершен-

но невозможномъ, подчинении семейнаго порядка порядку учебному. Во всякомъ же случав, если учащіеся во всякое время, и когда учатся и вогда не учатся, находятся тутъ же, подъ руками у учебного начальства, то душамъ ихъ, какъ мягкому воску, безъ особеннаго труда можно дать нало по малу надлежащія формы сознательной нравственной жизни. Это сравнение съ воскомъ душъ учащейся молодежи не простая реторика; по внутреннему смыслу, это истина, сомнъваться въ которой можетъ тотъ, кто самъ, какъ нравственная личность, представляетъ dasbě долга и здраваго смысла съ собою мудреную систему компромиссовъ теоріями біологическими, исихіатрическими и другими. Разные утописты и политические психопаты темъ и беругъ, что действуютъ на молодежь въ извъстномъ направленіи безъ всякихъ компромиссовъ, они и лъпять наъ нихъ нравственныхъ уродовъ, они и вьють изъ нихъ веревки для своего дъла. Но компромиссы компромиссами-въ нихъ большое и принципіальное зло для нравственнаго воспитанія нашей молодежи. Есть и реальныя объективныя причины, которыя затрудняють руководителей учебныхъ заведеній въ томъ, чтобы типически, по идей нравственнаго порядка, лёпить изъ учащихся людей, какъ изъ воска, или вить изъ нихъ веревки, по формъ требуемаго благоустройствомъ общественной жизни отношенія каждаго къ себъ самому и къ другимъ. Это именно то, что, при разнобразныхъ, столь осложненныхъ въ наше время условіяхъ семейной жизни, часто неизвъстно, подъ дъйствіемъ какого порядка нравственныхъ впечатавній находятся учащіеся большую часть дня и всей своей учебной жизни....

Въ жизни нашихъ учебныхъ заведеній, особенно въ последнее время, бывають еще исключительные случан, иногда крайне неблагопріватно действующіе на решительность меръ управленія со стороны учебнаго начальства и на устойчивость самоуправленія учащихся. Имеются въ виду случам соприкосновенія на учебныхъ заведеніяхъ разныхъ властей. Многовластіе вообще есть условіе малопригодное для всякаю живого дела, особенно же для дела учебныхъ заведеній. Всякая власть, пока на живой объекть она действуеть вне соприкосновенія съ другою властію, можеть все более и более располагаться къ тому, чтобы для своего успеха искать опоры въ нравственномъ началь; но сталкиваясь на такомъ объекть своего действія съ другою властію, каждая власть,

естественно, располагается быть эгоистичною и можеть терять подъ собою нравственную основу.

Явленіе это, по существу своему, чисто психологическое. Ограниченная въ своемъ проявлении на данный объектъ извъстными задачами и условіями, каждая отдельная власть, будучи для носителя ен выраженіемъ его нравственнаго отношенія въ данному объекту, не хочеть быть для него простою механическою силою; напротивъ она стремится стать личнымъ источникомъ его блага, и потому хочетъ подчинить себъ данный объектъ всецвио, чтобы въ томъ или другомъ положеніи его выступало торжество того нравственнаго порядка, который власть собою представляеть и который она охраняеть. Иное дело, когда одна власть соприкасается на данномъ предметь съ другою. Нужна особенная отръшенность отъ себя каждой изъ нихъ, нужна особенная ОДНОЙ съ другою ВЪ пониманіи явленій соотвътствующаго нравственнаго порядка, чтобы объ власти взаимно себя дополняли. Потому столкновение есть какъ оы естественное положение ихъ. Въ случаяхъ, когда непосредственнымъ объектомъ власти является мертвый матеріаль и его употребленіе, столкновеніе есть, быть можеть, даже благопріятное условіе для діла, или въ ніжоторой степени - гарантія возможно дучшаго рашенія всяникающихъ относительно его вопросовъ. Но въ нашемъ случав, именно въ отношении къ учащимся, это какъ бы естественное положение оказывается совершенно не естественнымъ по отношенію къ непосредственной ціли управленія учащимися къ развитію въ нихъ самоуправленія. Поэтому, извъстныя учебныя заведенія въ Англіи и досель, а въ Германіи нъкоторыя въ прежнее время, организованы такъ, что власть учебнаго начальства поставлена по возможности внв соприкосновенія съ другими и во всякомъ случав такъ, эти другія ей преданы и въ нъкоторомъ смысль даже подчинены.

Въ нашемъ быту дъло стоитъ не совсемъ такъ. Правда, существуютъ постановленія, опредълнощія формально отношенія нъкоторыхъ властей къ тому порядку жизни и дъятельности учащихся, строеніе и руководство которымъ лежитъ на обязанности учебнаго начальства; но такъ какъ всякая власть есть власть, а не подчиненіе, то на дълъ эти отношенія опредъляются еще личными отношеніями между собою носителей данныхъ властей. Такое положеніе дъла ведетъ къ тому, что увда

самоуправленія иногда очень ослаб'вваеть на учащихся. Сами они и все между прочимъ и такое воззрвніе, что молодой общество усвоиваютъ человъкъ можетъ позволить себъ то и другое, главное только, чтобы непопасться. Такимъ же воззрвніемъ, всявдь за другими, начинаетъ руководиться и само учебное начальство. Ясно, что при этомъ начало самоуправленія не можетъ быть развито въ учащихся, напротивъ, весь порядокъ ихъ жизни, естественно, строится тогда на сдълкъ между идеею даннаго правственнаго порядка и необнаружениемъ безпорядка, при чемъ необнаружение безпорядка въглазахъ всёхъ становится соблюдениемъ самого порядка. Такъ бываетъ въ особенности въ томъ случав, когда въ самомъ заведеніи имбются рядомъ двв власти паралдельныя и почти равныя. изъ коихъ каждая о себъ думаетъ, на ней, а на другой лежитъ нравственный долгь управленія, и когда вследствіе этого жизнь ученниковъ дома и даже въ стенахъ школы остается безъ всякаго призора ѝ воспитательнаго руководства.

Особенно такому колебанію начало самоуправленія учащихся подвержено въ нашихъ университетахъ и другихъ подобныхъ учебныхъ заведеніяхъ. Ибо здъсь болье, чымь въ отношеніи въ гимназіямъ, имъетъ мъсто соприкосновение властей. Нравотвенный порядокъ жизни университетовъ, прилежание и скромное поведение студентовъ--это pium desiderium всьхъ благомыслящихъ, темъ мене, быть можетъ, удается осуществить на дълъ, чъмъ на большее количество властей дълятся этомъ: по крайней мъръ, въ течение болъе четверти въка, мы постоянно то закрывали, то открывали наши университеты, и все-таки досель еще не снять съ очереди какой-то такъ называемый университетскій. или студенческій вопросъ, притомъ въ такомъ странномъ видь, въ какомъ онъ и самъ не разръщается и мъщаетъ разръщенію многихъ такъ и прочихъ добрыхъ общественныхъ учебныхъ. двіъ. переплетаются на этомъ учреждении, что блитакъ жайшій интересъ каждой изъ нихъ, повидимому, только тотъ, чтобы не обнаружилось здёсь чего пибудь такого, что свидетельствовало бы о ея несостоятельности. «День прошель безь исторіи,--и перекрестишься», припоминаются при этомъ слова нѣкоего представителя одной изъ дѣйствующихъ влёсь властей. А вотъ, когда разыграется какая - нибудь исторія, тутъ и начинается метафизика: ищутъ источникъ, первичное

начало ея, опредъляють моменть поворота исторіи, когда одна власть стала не отвътственна, а другія были отвътственны, и такимъ образомъ, на мъсто одной исторіи, появляется другая—распря властей, до новой университетской исторіи... Что же касается гимназіи, то, вслъдствіе самого состава этихъ учебныхъ заведеній, столкновеніе властей, вособще говоря, имъетъ здъсь менъе мъста, чъмъ въ университетахъ, котя бываетъ и на нихъ, причемъ понятно, что учебный міръ гимназіи, какъ міръ личностей болъе не сложившихся, еще менъе, чъмъ университетскій міръ, въ состояніи выносить на себъ такую катавасію.

#### Объ управленіи учебными дълами.

Министерство учебных дёль, или по нашему, министерство просвещенія, какъ отдёльный правительственный органъ, существуєть въ виду величайшей важности учебнаго дёла въ государственной жизни. Съ внёшней стороны учебное дёло есть одно изъ внутреннихъ дёлъ въ государстве; потому, въ Пруссіи долгое время оно было въ вёдёніи министерства внутреннихъ дёлъ. Выдёленіе учебныхъ дёлъ отъ другихъ внутреннихъ дёлъ въ государстве въ особое министерство требуется не внёшнею стороною учебныхъ дёлъ, не благоустройствомъ учебныхъ заведеній въ полицейскомъ смыслё благочинія,—съ этой стороны учебное дёло очень удобно могло бы быть въ вёдёніи министерства внутреннихъ дёлъ, —а внутреннею стороною, организацією самого ученія.

Полицейское благоустройство учебнаго дѣла состоитъ въ открытіи учебныхъ заведеній разнаго рода, въ количествѣ потребномъ для населенія, въ обезпеченіи ихъ матеріальными средствами, въ устройствѣ управленія ими въ соотвѣтствіи съ другими государственными управленіями, въ организаціи точной отчетности во всемъ ходѣ ихъ дѣлъ, въ ревизіи ихъ для провѣрки этой отчетности и самого веденія дѣла, согласно съ данными распоряженіями, въ согласованіи правъ и преимуществъ, пріобрѣтаемыхъ учащимися въ разныхъ заведеніяхъ, на основаніи близости и разницы учебныхъ программъ и другое подобное. Внутренняя же сторона учебныхъ программъ и другое подобное. Внутренняя же сторона учебнаго дѣла, выражающаяся въ организаціи самого ученія, состоитъ въ оцѣнкѣ исторической задачи учебнаго дѣла, въ ряду задачъ другихъ дѣлъ исторической жизни общества, въ разложеніи исполненія этой задачи на разпые виды учебныхъ заведеній, съ сохраненіемъ при этомъ ея историческаго единства и національныхъ особенностей во всѣхъ

ихъ, въ такомъ выборъ учебного матеріала для каждаго вида учебныхъ заведеній, при которомъ каждый элементъ его входилъ бы въ сознаніе учащихся, какъ элементъ ихъ образованія, и всё вмёстё они слагались и чувствовались бы учащимися, какъ нъчто живое и дъйствующее въ нихъ, иначе, -- какъ руководящее ихъ мыслями и волею. Этою внутреннею стороною учебнаго дела определяются далее какъ все отношенія между основными элементами каждаго учебнаго заведенія, учащими и учащимися въ нихъ, такъ и смыслъ самого управленія учебными заведеніями какъ внутренними, такъ и внъшними для него органами власти. Явно, что устройство и веденіе учебнаго діла съ вившней стороны доступно для всяваго дълового и образованнаго ума, а для устройства и веденія его съ внутренней стороны требуется умъ болье глубокій и нъкоторая особенная научная подготовка. Но такъ какъ, въ порядки веденія учебнаго діла на практикі, и внішняя его сторона имбеть большое значеніе, охраняя или даже непосредственно условливая собою достоинство его съ внутренней стороны, то внимание и заботы объ этой внъшней сторонъ легко могутъ казаться исчерпывающими всю задачу управленія учебнымъ деломъ

Организація управленія учебными заведеніями всего лучше дастъ понять, на какую сторону учебнаго дъла обращается найболье вниманія, — на внъшнюю, или на внутреннюю.

Согласно съ общимъ строемъ нашего государственнаго управленія, и учебное управленіе организовано у насъ на принципѣ централизаціи. И это очень хорошо, какъ кажется вообще, такъ несомивно и для учебнаго двла. Во всякомъ случав, было бы очень гибельно для нашего государства, если бы на пространствв всей Россіи разнообразныя земства, городскія, ученыя, техническія и всякія другія общества вели учебное двло въ своемъ районѣ или вѣдомствѣ, каждое по своему, выходя изъ подъ вліянія государственной власти и не соотвѣтствуя общимъ видамъ государства. Если можно и должно говорить о децентрализаціи учебнаго двла, то только въ смыслѣ разнообразія методы преподаванія учебнаго матеріала въ томъ или другомъ учебномъ заведеніи,—разнообразія, простирающагося также какъ на выборъ элементовъ его въ тотъ или другой періодъ ученія, такъ и на время, посвящаемое на занятія тѣми или другими учебными предметами, чтобы такимъ образомъ ученіе въ шко-

### Объ управленіи учебными дълами.

Министерство учебных дёль, или по нашему, миниетерство просвъщенія, какъ отдёльный правительственный органъ, существуетъ въ виду величайшей важности учебнаго дёла въ государственной жизни. Съ внёшней стороны учебное дёло есть одно изъ внутреннихъ дёлъ въ государстве; потому, въ Пруссіи долгое время оно было въ вёдёніи министерства внутреннихъ дёлъ. Выдёленіе учебныхъ дёлъ отъ другихъ внутреннихъ дёлъ въ государстве въ особое министерство требуется не внёшнею стороною учебныхъ дёлъ, не благоустройствомъ учебныхъ заведеній въ полицейскомъ смыслё благочинія,—съ этой стороны учебное дёло очень удобно могло бы быть въ вёдёніи министерства внутреннихъ дёлъ,—а внутреннею стороною, организаціею самого ученія.

Полицейское благоустройство учебнаго дѣла состоитъ въ открытіи учебныхъ заведеній разнаго рода, въ количествѣ потребномъ для населенія, въ обезпеченіи ихъ матеріальными средствами, въ устройствѣ управленія ими въ соотвѣтствіи съ другими государственными управленіями, въ организаціи точной отчетности во всемъ ходѣ ихъ дѣлъ, въ ревизіи ихъ для провѣрки этой отчетности и самого веденія дѣла, согласно съ данными распоряженіями, въ согласованіи правъ и преимуществъ, пріобрѣтаемыхъ учащимися въ разныхъ заведеніяхъ, на основаніи близости и разницы учебныхъ программъ и другое подобное. Внутренняя же сторона учебныхъ программъ и другое подобное. Внутренняя же сторона учебнаго дѣла, выражающаяся въ организаціи самого ученія, состоитъ въ оцѣнкѣ исторической задачи учебнаго дѣла, въ ряду задачъ другихъ дѣлъ исторической жизни общества, въ разложеніи исполненія этой задачи на разные виды учебныхъ заведеній, съ сохраненіемъ при этомъ ея историческаго единства и національныхъ особенностей во всѣхъ

ихъ, въ такомъ выборъ учебнаго матеріала для каждаго вида учебныхъ заведеній, при которомъ каждый элементь его входиль бы въ сознаніе учащихся, какъ элементъ ихъ образованія, и всё вмёстё они слагались и чувствовались бы учащимися, какъ нъчто живое и дъйствующее въ нихъ, иначе, — какъ руководящее ихъ мыслями и волею. Этою внутреннею стороною учебнаго дела определяются далее какъ все отношенія между основными элементами каждаго учебнаго заведенія, учащими и учащимися въ нихъ, такъ и смыслъ самого управленія учебными заведеніями какъ внутренними, такъ и внѣшними для него органами власти. Явно, что устройство и веденіе учебнаго діла съ вижшней стороны доступно для всякаго дълового и образованнаго ума, а для устройства и веденія его съ внутренней стороны требуется умъ боль глубокій и нъкоторая особенная научная подготовка. Но такъ какъ, въ порядки веденія учебнаго діла на практикі, и внішняя его сторона имбеть большое значеніе, охраняя или даже непосредственно условливая собою достоинство его съ внутренней стороны, то внимание и заботы объ этой внъшней сторонъ легко могутъ казаться исчерпывающими всю задачу управленія учебнымъ дъломъ.

Организація управленія учебными заведеніями всего лучше дастъ понять, на какую сторону учебнаго дъла обращается найболье вниманія, — на внъшнюю, или на внутреннюю.

Согласно съ общимъ строемъ нашего государственнаго управленія, и учебное управленіе организовано у насъ на принципѣ централизаців. И это очень хорошо, какъ кажется вообще, такъ несомивнно и для учебнаго двла. Во всякомъ случав, было бы очень гибельно для нашего государства, если бы на пространствв всей Россіи разнообразныя земства, городскія, ученыя, техническія и всякія другія общества вели учебное двло въ своемъ районѣ или вѣдомствѣ, каждое по своему, выходя изъ подъ вліянія государственной власти и не соотвѣтствуя общимъ видамъ государства. Если можно и должно говорить о децентрализаціи учебнаго двла, то только въ смыслѣ разнообразія методы преподаванія учебнаго матеріала въ томъ или другомъ учебномъ заведеніи,—разнообразія, простирающагося также какъ на выборъ элементовъ его въ тоть или другой періодъ ученія, такъ и на время, посвящаемое на занятія тѣми или другими учебными предметами, чтобы такимъ образомъ ученіе въ шко-

дахъ не было темъ деревянымъ ученіемъ, которое совершается по указанной въ учебныхъ планахъ казенной методъ, съ употреблениемъ на тотъ или другой учебный предметь назначеннаго въ планахъ времени съ соддатскою аккуратностію. Этого требуетъ жизнь школы, это нужно для истиннаго успъха ученія, для котораго не существуетъ какой либо нормы, вит самого производства его въ школт учащими и учащимися. Во всемъ же прочемъ строеніе учебнаго діла должно быть вполні согласовано со строемъ другихъ дълъ въ государствъ, со строемъ всего государственнаго управленія. Потому, какъ сказано, у насъ учебное дівло устроено и ведется въ централизаціонномъ порядкі. Управляемое отдільнымъ министромъ, оно дълится по территоріальнымъ районамъ на округа, Довольно высокое положение попечителя попечителями. учебнаго округа въ служебной ісрархіи, большія прерогативы его власти --- все это такія обстоятельства, которыя издавна, со времени учрежденія этого мигистрата, манили къ нему самыхъ разнообразныхъ людей по происхожденію, по состоянію, по образованію и по участію вь наукъ... Вто да вто не были попечителями округовъ: и военные, и гражданскіе, и русскіе, и не русскіе люди, титулованные, и не титулованные... Но, кажется, не много было такихъ, изъ коихъ кто нибудь, какъ нъмецкіе шульраты, въ состояніи быль бы взять при случай изъ рукъ учителя въ свои руки то или другое ученье, и повести его, въ назидание ему, правильно дидактически; мало было такихъ, ето самъ занимался бы учебнымъ дёломъ по существу, изъясняль бы относящіеся къ нему педагогическіе и дидактическіе вопросы, или хотя быль бы знакомъ съ общирною ихъ ученою разработкою въ наше время, и могъ бы руководить въ пониманіи ихъ окружающихъ его учителей и директоровъ. Говоря короче, разрабатываль ди кто либо изъ давнихъ попечителей внутреннюю сторону учебнаго дъла? Нътъ, чуть ли не вст они вели его обыкновенно въ порядкт только внтынняго благоустройства. Къ самому ученію, къ его составу и полицейскаго дидактическому достоинству они относились большею частію безучастно, наблюдая лишь, чтобы въ рапортахъ о ходъ его оно было согласно съ установленными программами. Хотя были между нима и такіе, которые до фанатизма увлекались, напримъръ, классическимъ ученіемъ въ гимназіяхъ, и такіе, которые совстить не сочувствовали классицизму, но тт и другіе въ этой области знанія сами или были вовсе не состоятельны, наи были знаконы только съ первыми ея элементами; были и такіе, которые не получивъ отъ ученика надлежащаго отвъта на одинъ какой либо случайный вопрось ихъ, тутъже въ классв демонстративно указывали на это учителю, какъ на доказательство несостоятельности его преподаванія; были и такіе, которые посъщая учебныя заведенія, предлагали ученигамъ, смотря по возрасту ихъ и по учебному матеріалу власса, разные остроумные, всегда одни и тв же вопросы, или загадки, и веселили учениковъ разными прибаутками; были также и такіе, которые почти никогда не посъщали учебныхъ заведеній.... Но, не говоря о старомъ времени, когда все было проще, и въ позднее время бывали наконецъ такіе, которые добродушно относясь къ своимъ подчиненнымъ, были расположены говорить съ ними о чемъ угодно, даже о вчерашнемъ карточномъ вечеръ, но не о дълъ; въ такомъ случав они направляли обыкновенно своего собестдника къ правителю канцеляріи. Канцелярія попечителя округа-вотъ иногда настоящій органъ управленія учебнымъ дъломъ; «ходить въ канцелярію» — это терминъ, говорящій очень многое... Въ нъкоторыхъ округахъ лица учебнаго въдомства, какъ въ своемъ собственномъ учебномъ міръ, такъ даже и въ самомъ обществъ не въ шутку различаются иногда между собою именно тъмъ, что тогъ ходитъ въ канцелярію, а тотъ не ходить въ канцелярію...

Канцелярія попечителя округа есть агмосфера, состоящая изъ многихъ элементовъ. Иногда правитель канцеляріи не есть здёсь господствующій элементъ. Господствующими элементами бывають окружные инспектора суть очи попечителя, но въ системе управленія они поставлены безъ опредёленной иниціативы; потому естественно, что сфера ихъ служебной дёятельности канцелярская, и сама дёятельность совершенно формальная. Изъ за массы служебныхъ дёлъ формальнаго свойства,— провёрки безконечныхъ отчетовъ по учебнымъ заведеніямъ, подготовки матеріала и справокъ для разрёшенія разныхъ ходатайствъ, храненія секретовъ экзамена зрёлости въ гимназіяхъ и другихъ подобнаго рода дёлъ, они часто не видятъ живого учебнаго дёла въ его дидактическомъ свойстве, да къ тому же по службё это отъ нихъ и не требуется (и сами они большею частію вовсе не преданы ему по существу его). Посылаемые, большею частію по какому либо внушительному случаю, на ревизію учебныхъ

Но, если канцелярія есть иногда истинный органъ управленія учебнымъ округомъ, то самъ попечитель округа, какъ служебное лицо, сравнительно съ другими лицами тогоже ранга въ государствъ, поставленъ какъ бы генералъ-губернаторъ въ учебномъ міръ. Конечно, въ отношеніяхъ попечителя къ министерству имфютъ большое значеніе личныя отношенія его въ министру; но такія отношенія, которыя были въ свое время между попечителемъ графомъ Строгановымъ и министромъ графомъ Уваровымъ, возможны только при томъ условіи, что попечитель есть дійствительно какъ бы генералъ-губернаторъ въ учебномъ въдомствъ. Такимъ положеніемъ попечителя объясняются и тв отношенія, иногда и доселъ встръчались между попечителями и губернаторами и которыя потребовали, кажется, когда-то урегулированія ихъ особымъ ваконоположениемъ. Всъ такія отношенія, безъ всякаго сомнънія, никакой пользы учебному дълу принести не могутъ. Но гораздо хуже для дъла, когда въ попечители попадаютъ такія лица, которыя внутренно держатся совствить другого, чаще-никакого взгляда на учебное дело, напримъръ, гимназій, чімь министрество: тогда между ними и министерствомь слагаются совершенно искусственныя отношенія... Такія искусственныя отношенія существовали, во время министерства графа Толстого, между центральнымъ учебнымъ управленіемъ и нікоторыми тогдашними попечителями, изъ коихъ иные, не успълъ графъ Толстой оставить министерство, -- спѣшили отречься отъ того направленія въ учебномъ дѣлѣ, котоparo онъ держался И 3a которое при немъ ИНО готовы были распинатсься...

Еще болье вредныя последствія для дела проистекають изъ техь отношеній, въ которыя, всладствіе именно своего генераль-губернаторскаго положенія въ учебномъ мірт, нткоторые попечители ставять себя къ управляемымъ ими учебнымъ заведеніямъ и подчиненнымъ имъ служебнымъ лицамъ. Тотъ обычный, какъ бы совершенно нормальный порядокъ, что попечители округовъ, являясь въ какое либо учебное заведеніе, напримірь, въ гимназію, входять въ тогь или другой классъ во время урока, конечно, крайне противоржчить достоинству дъла, о которомъ они попечительствують. Учитель объясняеть ученикамъ что либо, наи ученики занимаются ръшеніемъ какой либо задачи письменно или устно, --- вдругъ является попечитель, обыкновенно въ сопровождени начальства заведенія: ученье прерывается, ученики естественно теряютъ нить мыслей, происходить замъщательство, и время урока уходить даромъ. Войдя въ классъ и поздоровавшись, и то не всегда, съ учениками, попечитель обращается обыкновенно къ учителю прямо съ вопросомъ: "чъмъ занимаетесь". Редко бываеть, чтобы произведя такую пертурбацію въ классъ, попечитель оставался въ немъ до конца урока. Большею частію онъ остается здёсь нёсколько минуть, поручивъ учителю продолжать, иногда самъ предложитъ на ходу кому либо изъ учениковъ вопросъ по предмету ученія, и уходить. Иные при этомъ любять сказать ученикамъ что либо назидательное, неръдко какое нибудь острословіе. Изъ одного класса переходять въ другой, изъ другого въ третій и т. д. Иногда прівядъ попечителя обставляется, какъ какой нибудь торжественный случай: «съ вокзала, пишетъ корреспондентъ одной газеты, господинъ попечитель округа последоваль въ городъ, где ему были представлены учащіе и учащіеся городского училища и двухъ частныхъ женскихъ училищъ. Ученики городского училища, въ присутствіи г. попечителя округа, исполнили нъсколько фронтовыхъ упражненій со знаменемъ и деревяными ружьями. Всв они были одъты въ однообразную Высочайте утвержденную для городскихъ училищъ форму. Подъ ввуки барабана, учащіеся стройнымъ маршемъ продълали цълый рядъ военныхъ упражненій, при чемъ своею выправкою, тактичностію и умъньемъ держать себя произвели на г. попечителя округа пріятное впечатавніе. Г. попечитель округа со многими учениками и ученицами разговариваль, распрамивая ихъ о томъ, что они прошли, какія внають молитвы, стихотворенія и пр. Въ ваключеніе ученики пропъли народный гимнъ, «коль славенъ» и нъсколько народныхъ и патріотическихъ пъсенъ. Мъстнаго инспектора народныхъ преподавателей и преподавательницъ г. попечитель округа благолариль за хорошее состояние училищь, а учащихся освободиль на одинъ день отъ занятій». Право, если бы въ корреспонденціи не было сказано, что то быль попечитель, то есть чиновникъ IV класса мининароднаго просвъщенія, то можно было бы подумать, что это не попечитель **ЧЛОСТОИЛЪ** училище своимъ посъщениемъ. Впрочемъ бывали, говорять, случаи, что попечителей встрфчали на какой нибудь пристани ученики и ученицы, разставленные шпалерами, и подносили имъ букеты, произнося при этомъ приличныя случаю привътствія, а въ городъ встръчали ихъ чуть не съ колокольнымъ звономъ... Что касается освобожденія учащихся отъ занятій по случаю прівзда попечителя въ какой либо городъ, что, кажется, частенько практикуется, то это явно переходить уже за предвим правъ всякаго лица, служащаго по опредвденію отъ правительства. При этомъ припоминается такой случай. Въ одинъ ужиный городъ, для постщения учебныхъ заведений, прибылъ попечитель округа съ чиновниками; одинъ изъ нихъ инбать неосторожность поделикатничать съ директоромъ мъстной гимнавіи и, предъ отъвадомъ попечителя изъ города, спросилъ директора въ присутствіи попечителя, какъ онъ лично думаетъ объ освобождении своихъ учениковъ дня на два отъ урововъ, по случаю посъщенія гимназім попечителемъ,---«отпускать ин ихъ, или нътъ». «Конечно нттъ, отвъчаль директоръ, г. попечитель, посттивъ гимназію, исполниль, кажется, только одну изъ своихъ служебныхъ обязанностей, съ чего же тутъ быть празднику ученикамъ»... По отъйздъ попечителя, гимназисты продолжали учиться, а ученики городского и другихъ училищъ въ городъ, а также ученицы женской гимнавіи гуляли два дня. Остается только сказать, что все это было бы смъшно, если бы не было такъ грустно.

Но едва ли не болве грустныя впечатльнія получаются при безпристрастномъ вниманіи къ тому положенію, въ которое уставомъ 1884 года поставлены наши университеты къ попечителямъ учебныхъ округовъ. Лишивъ ихъ автономіи въ свободномъ выборт внутреннихъ властей, ректоровъ и декановъ, уставъ ввтрилъ ихъ начальству попечителей округовъ, чрезъ которыхъ происходятъ вст сношенія министерства съ университетомъ.

Если попечители округовъ, хотя они большею частію и сами учились когда-то въ университетъ, съ тъхъ поръ остаются чуждыми университетскому дълу и непосредственно не дълали и не дълаютъ его, то естественно, что для выполненія своихъ обязанностей въ отношеніи въ университету они принуждены искать содъйствія и указаній въ средъ профессоровъ. Хорошо понимая, что такимъ деломъ, какъ университетское, безъ нъкоторой солидарности съ саминъ университетомъ, неудобно, какъ бы не нажить какой бёды, попечители, для рёшенія университетскаго дела, должны прислушиваться къ того или другого мевніямъ о немъ лицъ университетской корпораціи. Эти лица могутъ быть сперва случайными собестденками попечителя, а потомъ мало по малу и нарочитыми. Тогда можеть образоваться при попечитель правящая университетская коллегія, вив самого университета. Эта негласная коллегія, если бы даже она была проникнута самыми лучшими намъреніями, безъ сомнівнія, хуже гласной, дібіствующей какъ университетскій совътъ, или факультетъ. А при другомъ настроеніи этой коллегіи, университетская корпорація, изъ благоустроенной академической республики, очень легко можетъ сдълаться настоящимъ адомъ. А въ аду какая уже наука!...

Если въ последнее время попечителями учебных в округовъ назначаются профессора университетовъ, то это не ивняетъ дъла. Ибо указанный выше порядокъ управленія университетами зависить не столько отъ дичности попечителя, сколько отъ положенія его, какъ власти.... Никто, хотя бы и бывшій профессорь, не можеть замінить собою въ управленіи университетами коллегіальнаго управленія. Нашъ государвообще не устраняетъ коллегіальнаго начала ственный порядокъ управленіи ділами разныхъ відомствъ; напротивъ, даже при министрахъ установлены особые совъты... Во всякомъ же случав, если коллегіальное управленіе дълами, которыя одинаково близки и интересны всёмъ члелучте того управленія ими, которое вообще намъ коллегіи, robops, ведется представителемъ управленія по докладу ему этихъ дёль однимъ, или нъсколькими случайными докладчиками, то коллегіальное управленіе, очевидно, всего болъе приличествуетъ дъламъ, относящимся до универтакъ какъ университетъ и есть собственно коллегія лицъ, интересующихся деломъ науки и всемъ, что къ нему относится.

Что же касается до прочихъ функцій власти попечителя округа, то бывшіе профессора университетовъ такъже мало обезпечивають ихъ правильность и цълесообразность, какъ и всъ другія лица, назначаемыя сама должность поставлена на эту должность. Прежде всего, широко, и такъ разновидна по предметамъ и задачамъ, съ которыми лицу, несущему ее, приходится имъть непосредственное личное и умственное отношение, что едва ли даже возможна къ ней какая нибудь доуниверситета, кажется, служебная подготовка. Потому и профессора ничемъ не лучше подготовлены къ должности попечителя, чемъ, напримъръ, лица военнаго званія. Хорошій дъловой профессоръ, — юристь ли, кабинетный ученый, или медикъ экспериментаторъ дегко могутъ окаваться даже болбе плохими попечителями, чёмъ человекъ военный. По инвнію одного французскаго писателя, юристы именно подготовлены въ веденію учебныхъ двлъ, потому что стоятъ жизни, изучая то, что уже есть въ ней, а учебное дело стоитъ впереди жизни, направляя ее къ тому, что должно быть...

Въ виду всего сказаннаго, управление учебными дълами по округамъ чрезъ попечителей представляется порядкомъ, не вполнъ соотвътствующимъ вадачъ самого управленія. Власть, простирающаяся на нъсколько разнообразныхъ учебныхъ заведеній въ цёломъ рядё губерній, ивня къ себъ лицъ изъ разныхъ общественныхъ круговъ, слишкомъ тяжела для всякаго, кто бы ее ни занималь, и потому, между прочимъ, вивсто внутреннихъ задачъ учебнаго двла, она естественно очень часто простирается только на вибшнія его стороны, и двятельность ея ограничивается лишь показнымъ полицейскимъ режимомъ, подъ которымъ учебное двло по существу своему вянеть, атрофируется, превращаясь изъ дёла живого въ дёло мертвое какъ въ средё учащихъ, такъ и учащихся. Потому было бы, несомивнно, цълесообразиве, если бы управленіе учебными заведеніями по губерніямъ было поручено особымъ губернскимъ совътникамъ министерства народнаго просвъщенія, принципіально по одному въ каждой губернім, а въ губерніяхъ, гдв учебныхъ заведеній разныхъ видовъ много, по два и болье. Зато въ нъкоторыхъ случаяхъ двъ губерніи или мъстности могли бы пожалуй быть поручены одному лицу1). Вообще сказать, въ устройствъ учебнаго управленія трудно

<sup>1)</sup> Проэктируемый авторомъ институтъ губернскихъ совътниковъ

надъяться придумать намъ что нибудь лучше того порядка, какой ведавиа: существуеть въ Германіи. Мы вов знаемъ, какую важную услугу оказывали и доселъ оказываютъ нъмецкому учебному дълу тамошніе шульраты. Точные, но самостоятельные исполнители задачь учебнаго дъла, какъ онт въ то или другое время, при ихъ же содъйствии, устанавливаются центральнымъ или государственнымъ учебнымъ правительствомъ, нъмецкие шульраты выносять сами и поддерживають учителей выносить на своихъ плечахъ все бремя нъмецкаго учебнаго дъла противъ тъхъ бурь разныхъ случайныхъ мижній, которыя безъ нихъ давно повалили бы его въ бездну. Извъстно, что дучшія педагогическія семинаріи для приготовленія учителей досель были руководимы шульратами. Хотя ньмецкіе шульраты и теперь стоять очень близко къ учителямъ, какъ совътники и руководители ихъ, однако въ послъднее время министерство учебныхъ дёль въ Пруссіи находить нужнымъ какъ можно мене обременять ихъ заботами о внёшней стороне учебнаго дела въ государстве, сосредоточивая ихъ дъятельность на внутренней. Такъ слъдовало бы пеступать и намъ съ самаго начала учрежденія этого магистрата. Многія діла, относящіяся къ внішнему благоустройству учебныхъ заведеній. постройки и ремонты, подряды и поставы и проч. могли бы быть

министерства просвіщенія, въ качестві постоянных блюстителей и активных руководителей учебнаго діла въ губерніи, конечно, весьма симпатиченъ и желателенъ; но только онъ, кажется, вовсе не исключають собою существующаго института попечителей округовъ, а напротивъ требуетъ его, съ одной стороны, какъ своего восполненія чрезъ удержаніе за симъ посліднимъ всіхъ тіхъ функцій, о которыхъ ниже говорить самъ авторъ, а съ другой для своего, такъ сказать, завершенія и объединенія, т. е. для достиженія чрезъ него ніжотораго единства въ основныхъ началахъ, тенденціяхъ и планахъ веденія учебнаго діла въ ціломъ округів. А затімъ само собою понятно, что и ныпітиніе окружные инспектора не оказались бы излитними въ этомъ новомъ институть. Напротивъ, изъ нихъ-то и могъ бы составиться первый контингентъ губернскихъ совітниковъ министерства просвіщенія, для чего пришлось-бы только переміннть ихъ титуль, да расширить кругь ихъ полномочій в обязанностей.

въдъніи чиновъ общаго губернскаго управленія, а губернскіе совътники министерства просвъщенія должны въдать внутреннюю сторону учебнаго дъла, заключающуюся въ составъ и ходъ самого ученія. Чрезъ нихъ министерство должно имъть сношенія со встии учебными заведеніями и, по представленіямъ ихъ, утверждать въ должностяхъ встукащихъ въ нихъ, избираемыхъ начальниками учебныхъ заведеній. Наблюдая дъло въ самомъ его производствъ, изучая его живыя условія, какъ общія такъ и мъстныя, они могли бы быть самыми основательными совътниками министерства, доставляя министру свъдънія, почерпнутыя изъ постояннаго живого опыта. Въ свою очередь это вело бы къ столь необходимому въ учебномъ дълъ разнообразію мъръ для достиженія одной цъли и къ освобожденію его отъ мертвящей униформы и отъ того казеннаго отношенія учителей къ преподаванію учебныхъ предметовъ, которое состоитъ только въ исполненіи программъ.

Контингентъ губернскихъ совътниковъ министерства долженъ быть составляемъ изъ лицъ, понимающихъ задачи учебнаго дѣда и преданныхъ ему, доказавшихъ на дѣлѣ, или учеными трудами, свое самостоятельное и правильное о немъ сужденіе. Таковыми лицами могутъ быть бывшіе директоры и учители гимназій, профессора университетовъ, равно учебныя лица военнаго сословія, бывшіе воспитанники духовной академіи и другіе. Во всякомъ случаѣ можно смѣло надѣяться, что этотъ магистратъ, поставленный въ служебной ісрархіи ниже теперешнихъ попечителей округовъ и выше окружныхъ инспекторовъ, какъ дѣйствующій самостоятельно, не привлекая къ себѣ лицъ изъ высшихъ общественныхъ круговъ и другихъ лицъ случайныхъ, самъ создастъ въ учебномъ нашемъ мірѣ соотвѣтствующій себѣ контингентъ лицъ, которые будутъ готовиться къ ней, изучая учебное дѣло по существу и исторически, а не знакомясь съ нимъ только на службѣ.

При такомъ порядкъ учебнаго управленія, университеты должны получить приличествующую имъ и необходимую для нихъ автономію, которая должна выражаться какъ въ нъкоторыхъ другихъ формахъ жизни университетовъ, такъ преимущественно въ выборъ внутреннихъ властей и въ непосредственномъ сношеніи по своимъ дъламъ съ министерствомъ чрезъ выборнаго ректора. Гимназіи и другія подобныя учебныя заведенія должны получить каждая дичную педагогическую силу въ болъе само-

стоятельномъ управленіи директора, ири благотворномъ руководствъ министерскаго совътника<sup>3</sup>). Тогда онъ перестанутъ быть тъми безличными, отличающимися одно отъ другаго только по номерамъ, этапами по пути нашего юпошества къ университетскому ученію, какими онъ остаются досель, живя и дъйствуя большею частію по буквъ мертвыхъ канцелярскихъ циркуляровъ.

<sup>• 1)</sup> Кажется, что объ эти да и всё другія рекомендуемыя авторомъ мфры для поднятія, оживленія и процебтанія учебнаго діла, едвали дадуть желаемые блистательные результаты безь некотораго подспорыя имъ со стороны окружающей школу среды, изъ себя же ее выделяющей, тоесть, общества, среди котораго школа делаеть свое дело. Такимъ подспорьемъ моглобы, кажется, служить учреждение по возможности при всёхъ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ какъ при реальныхъ училищахъ, такъ и при гимназіяхъ такихъ училищныхъ сов'ятовъ, въ составъ которыхъ, съ правомъ совъщательнаго голоса, входилибы и лица посторонкія по отношенію къ школь, -- конечно, прежде всего такіе, которые компетентны въ теоріи и въ практикв ученія и воспитанія, а потомъ и вообще лица, мивнія которыхъ могуть быть въ томъ или другомъ отношеніи дънны и полезны для школы. Это учреждение уже тымъ было бы хороше, что постепенно ослабилобы существующій антагонизмъ между школою и семьею, часто слишвомъ ужъ раздуваемый нашею прессою. Но отъ него можно ожидать и нъкотораго прямого благотворнаго воздъйствія на жизнь школы—и на постановку въ ней ученія, и въ особенности на нравственную, на воспитательную въ ней сторону. Зачатокъ такихъ училищныхъ совътовъ давно уже есть въ духовно-учебномъ въдомствъ, и существуютъ они тамъ не безъ пользы. Возникли они даже тамъ не смотря на то, что тамъ въ училищахъ съ учащихся духовнаго званія совсёмъ не взимають платы за ученіе. Тёмъ болёе умёстно и ваконно участіе въ дёлахъ школы того общества, члены котораго воспитывають въ ней своихъ детей не даромъ, а за плату, и если между ними найдутся такіе, которые могуть принести п'якоторую пользу школ'я своимъ добрымъ вліяніемъ, своими разумными сов'втами, указаніями, предостереженіями и т. п., то даже грышно не привлечь ихъ къ столь великому святому дёлу.

въдъніи чиновъ общаго губернскаго управленія, а губернскіе совътники министерства просвъщенія должны въдать внутреннюю сторону учебнаго дъла, заключающуюся въ составъ и ходъ самого ученія. Чрезъ нихъ министерство должно имъть сношенія со встии учебными заведеніями и, по представленіямъ ихъ, утверждать въ должностяхъ встхъ служащихъ въ нихъ, избираемыхъ начальниками учебныхъ заведеній. Наблюдая дъло въ самомъ его производствъ, изучая его живыя условія, какъ общія такъ и мъстныя, они могли бы быть самыми основательными совътниками министерства, доставляя министру свъдънія, почерпнутыя изъ постояннаго живого опыта. Въ свою очередь это вело бы къ столь необходимому въ учебномъ дълъ разнообразію мъръ для достиженія одной цъли и къ освобожденію его отъ мертвящей униформы и отъ того казеннаго отношенія учителей къ преподаванію учебныхъ предметовъ, которое состоять только въ исполненіи программъ.

Контингентъ губернскихъ совътниковъ министерства долженъ быть составляемъ изъ лицъ, понимающихъ задачи учебнаго дъла и преданныхъ ему, доказавшихъ на дълъ, или учеными трудами, свое самостоятельное и правильное о немъ сужденіе. Таковыми лицами могутъ быть бывшіе директоры и учители гимназій, профессора университетовъ, равно учебныя лица военнаго сословія, бывшіе воспитанники духовной академіи и другіе. Во всякомъ случать можно смъло надъяться, что этотъ магистратъ, поставленный въ служебной іерархіи ниже теперешнихъ попечителей округовъ и выше окружныхъ инспекторовъ, какъ дъйствующій самостоятельно, не привлекая въ себть лицъ изъ высшихъ общественныхъ круговъ и другихъ лицъ случайныхъ, самъ создастъ въ учебномъ нашемъ мірт соотвттствующій себть контингентъ лицъ, которые будутъ готовиться къ ней, изучая учебное дтло по существу и исторически, а не знакомясь съ нимъ только на службть.

При такомъ порядкъ учебнаго управленія, университеты должны получить приличествующую имъ и необходимую для нихъ автономію, которая должна выражаться какъ въ нъкоторыхъ другихъ формахъ жизни университетовъ, такъ преимущественно въ выборт внутреннихъ властей и въ непосредственномъ сношеніи по своимъ дъламъ съ министерствомъ чрезъ выборнаго ректора. Гимназіи и другія подобныя учебныя заведенія должны получить каждая дичную педагогическую силу въ болъе само-

стоятельномъ управленіи директора, ири благотворномъ руководствъ министерскаго совътника<sup>1</sup>). Тогда онъ перестанутъ быть тъми безличными, отличающимися одно отъ другаго только по номерамъ, этанами по пути нашего юпошества къ университетскому ученію, какими онъ остаются досель, живя и дъйствуя большею частію по буквъ мертвыхъ канцелярскихъ циркуляровъ.

<sup>1)</sup> Кажется, что объ эти да и всё другія рекомендуемыя авторомъ мъры для подилтія, оживленія и процвътанія учебнаго дъла, едвали дадуть желаемые блистательные результаты безь некотораго подспорыя имъ со стороны окружающей школу среды, изъ себя же ее выделяющей, тоесть, общества, среди котораго школа делаеть свое дело. Такимъ подспорьемъ моглобы, кажется, служить учреждение по возможности при всвхъ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ какъ при реальныхъ училищахъ, такъ и при гимназіяхъ такихъ училищныхъ совітовъ, въ составъ которыхъ, съ правомъ совещательнаго голоса, входилибы и лица постороннія по отношенію къ школь, -- конечно, прежде всего такіе, которые компетентны въ теоріи и въ практикі ученія и воспитанія, а потомъ и вообще лица, мнѣнія которыхъ могуть быть въ томъ или другомъ отношеніи дъпны и полезны для школы. Это учреждение уже тымъ было бы хороше, что постепенно ослабилобы существующій антагонизмъ между школою и семьею, часто слишвомъ ужъ раздуваемый нашею прессою. Но отъ него можно ожидать и некотораго прямого благотворнаго воздействія на жизнь школы-и на постановку въ ней ученія, и въ особенности на нравственную, на воспитательную въ ней сторону. Зачатокъ такихъ училищныхъ совътовъ давно уже есть въ духовно-учебномъ въдомствъ, и существуютъ они тамъ не безъ пользы. Возникли они даже тамъ не смотря на то, что тамъ въ училищахъ съ учащихся духовнаго званія совсемъ не взимають платы за ученіе. Темъ более уместно и ваконно участіе въ ділахъ школы того общества, члены котораго воспитывають въ ней своихъ детей не даромъ, а за плату, и если между ними найдутся такіе, которые могуть принести піжоторую пользу шкоді своимъ добрымъ вліяніемъ, своими разумными сов'втами, указаніями, предостереженіями и т. п., то даже грішно не привлечь ихъ къ столь великому святому дёлу.

| • | • |   |  | • |
|---|---|---|--|---|
|   |   |   |  | 1 |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  | , |
|   |   |   |  |   |
|   |   | • |  |   |
|   |   |   |  |   |
|   |   |   |  |   |

## А. Локровскій.

# "BBEZEHIN BY NCTOPIHO FPELLIN"

проф. В П. Бузескула.





Н В Ж И Н Ъ. Типо-литографія М. В. Глезера. 1903.



Печатано по опредъленію Конференціи Историко-Филологическаго Института Князя Безбородко.

Директоръ Ф. Гельбке.

## О книгъ: Введеніе въ исторію Греціи. Лекціи проф. В. Бузескула. Харьковъ. 1903.

Реферать, читанный въ застдани Историко-филологическаго Общества при Инетитутъ Енязя Безбородко въ понъ 1903 г.

«Введеніе въ исторію Греціи» проф. В. П. Бузескула состоить изъ двухъ «частей»: первая часть содержить въ себъ систематическій, въ нъкоторыхъ своихъ отдълахъ и историческій, обзоръ источичиковъ греческой исторіи; вторая часть представляеть собою историческое «обозрѣніе пособій» по греческой исторіи, «или, точнѣе, очеркъ разрабонки греческой исторіи въ новое время, преимущественно въ XIX в.» (295) 1)

Обзоры источниковъ и пособій по исторіи древнихъ еллиновъ, составленные съ такою выдающеюся добросовъстностью и тщательностью, какъ эти обзоры проф. Бузескула, могутъ быть полезными и для ученыхъ-спеціалистовъ; для не-спеціалистовъ же для образованныхъ читателей, для преподавателей исторіи и классической филологіи, для студентовъ-филологовъ, для будущихъ (т. е. начинающихъ) спеціалистовъ такіе обзоры не только полезны, но и прямо необходимы: обзоръ «пособій» поможетъ имъ разобраться въ наличномъ состояніи научной разработки греческой исторіи, въ относительныхъ достоинствахъ налич-

<sup>1)</sup> Слова напечатанным здізсь курсиномъ передають—не совсімь точныя заглавія частей "Введенія".—Цифры въ скобкахъ означають страницы разбираемой квиги.

ныхъ ся изложеній; важнъйшее - единственное по своему значеніюсредство для сколько-нибудь сознательнаго отношенія къ этимъ изложеніямъ сообщить имъ обзорь источниковъ, который покажеть имъ, на чемъ основываются или могутъ основываться всв вообще наша свъдънія по исторіи древнихъ еллиновъ. Для кого не полная тайна значеніе древнихъ еллиновъ въ общей экономіи человіческой культуры, и кто дорожить тымь, чтобы оно не было тайной и для другихъ, или кто, самъ работая надъ изученіемъ исторіи древнихъ еллиновъ, помогаетъ другимъ работать надъ этимъ изучениемъ, тотъ не можетъ не считать новаго труда проф. Бузескула поистинъ драгоцъннымъ пріобрътеніемъ русской научно-популярной и научно-учебной литературы, - тымь болые что вы ея составв до сихъ поръ не существовало не только обзоровъ сколько-нибудь подобныхъ обзорамъ проф. Бузескула, но и вообще никакихъ обзоровъ источниковъ и пособій по греческой исторіи, а сколько-нибудь полнаго «обозрвнія пособій, или очерка разработки греческой исторіи» не имъеть даже нвмецкая литература (IV) 1). Къ этому надо прибавить, что проф. Бузескула изложены необыкновенно ясно, общедоступно  $^{2}$ ).

Такое выдающееся значение книги проф. Бузескула заставляетъ «рецензента»<sup>3</sup>) распространяться не столько о достоинствахъ, сколько о недостаткахъ этого въ высшей степени почтеннаго и цѣннаго труда. Достоинства его слишкомъ уже очевидны и достаточно говорятъ за себя сами; любой читатель легко оцѣнитъ ихъ—и оцѣнитъ очень высоко—безъ всякой посторонней помощи. Къ тому же, такая книга, какъ «Введеніе»,

<sup>!)</sup> Краткіе—недостаточно, къ сожальнію, использованние г. Бузескуломъ—очерки разработки греческой исторіи даны въ последнее время J. Kaerst'омъ (Die Geschichte des Altertums im Zusammenhange der allgemeinen Entwickelung der modernen historischen Forschung, въ N. Iahrbb. f. d. kl. Altertum u. s. w. IX., 1902, 32 ff., и R. Pöhlman-n'омъ (Griechische Geschichte im neunzehnten Jahrhuudert, Festrede, München 1902). Не вполить тщательно использоваль г. Бузескуль и книгу А. Bauer Die Forschungen zur Griechischen Geschichte 1888—1898 (München 1899), которой онь вообще много обязань—между прочимъ отчасти, повидимому, и инвеоторыми несовершенствами порядка изложення въ отдель обзора источниковъ объ писторивахъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Следуеть отметить и то, что недано «Введеніе» превосходно, съ полной заботливостью объ удобствахъ читателей, въ томъ числе и техъ, которые "смотрять на подобнаго рода обзоры, какъ на справочную книгу".

<sup>3)</sup> Названіє: рецензія нельзя, конечно, не считать слишкомъ громкимъ въ приміненій къ нижеслівдующимъ отрывочнымъ замічаніямъ о нівкоторыхъ боліве общаго характера недостаткахъ «Введенія», главнымъ образомъ первой—наиболіве важной его части.

могла быть написана ляшь подвижникомъ науки, человѣкомъ не словъ, а дѣла,—такъ что и самому автору ея гораздо больше можно угодить, конечно, не восхваленіемъ ея совершенствъ, а указаніемъ ея недочетовъ ).

1.

Въ Предисловіи уважаемый авторъ «Введенія въ исторію Греціи» въ слідующихъ выраженіяхъ разъясняетъ ціли, какими онъ задавался: «на рубежі истекшаго XIX и новаго XX стол. мні казалось особенно умістнымь и полезнымь обозріть тоть разнообразный матеріаль, которымь какъ въ виді источниковъ, такъ и въ виді пособій, располагаеть современная наука по части греческой исторіи, и, такъ сказать, подвести итогь, — показать, что сділаль минувшій віжь по разработкі этой исторіи, какъ мінялись точки зрінія и направленія въ ея изученій; мні хотілось дать очеркъ исторической мысли, насколько она проявилась въ обработкі греческой исторіи, изобразить то движеніе, которое происходило въ этой области, обозріть великія открытія за посліднія десятилітія и проч.; на подобнаго рода обзоры я смотрю не только какъ на справочную книгу, но и какъ на главы изъ исторіи нашей науки, какъ на страницы изъ исторіи умственной жизни древности и XIX в.» (ІІІ).

Итакъ, г. Бузескулъ хочеть не только «обозрѣть тоть матеріалъ, которымъ, въ видѣ источниковъ и въ видѣ пособій, располагаетъ современная наука по части греческой исторіи», но вмѣстѣ съ тѣмъ дать и «главы изъ исторіи науки, страницы изъ исторіи умственной жизни древности и XIX в.», а «не справочную только книгу»; онъ хочетъ также «показать, на рубежѣ XIX и XX стол., что сдѣлалъ минувшій вѣкъ по разработкѣ греческой исторіи». Иными словами, авторъ одновременно преслѣдуетъ въ своемъ трудѣ какъ практическія, такъ и теоретическія, какъ общія, или основныя, такъ и частныя, или случайныя цѣли. Но совмѣстное преслѣдованіе столь различныхъ цѣлей едва-ли

¹) Мало того,—это указаніе всдочетовъ можеть даже оказаться не только болье угоднымъ, но и болье пригоднымъ для автора: хотвлось бы не сомивваться въ томъ, что «Введеніе» найдеть себв столько читателей и почитателей, что въ скоромъ времени оно окажется—подобно «Периклу» «того же автора»—«распроданнымъ», и тогда потребуется новое его изданіе; а трудолюбіе и трудоспособность автора ручаются за то, что это новое изданіе «Введенія» будеть изданіемъ не только дополненнымъ, не псиравленнымъ...

возможно не только безъ взаимнаго для нихъ ущерба, но и безъ ущерба для самаго дёла. Эта неотчетливость-точне сказать раздвоенностьвъ постановкъ основной задачи (или основныхъ задачъ) «Введенія» должна была, конечно, болве или менве невыгодно отразиться на общей его цільности. Правда, отожествленіе «обозрівнія пособій» съ «очеркомъ разработки греческой исторіи» могло и не обусловливать собою слишкомъ значительнаго ущерба для двла: въ области твхъ фактовъ и вопросовъ, которые подлежали разсмотрению въ этой (второй) части «Введенія», координація сравнительно легко могла переходить въ субординацію, - иногда онф даже могли совпадать одна съ другою; систематическое и историческое изложение могли здесь уживаться вместе сравнительно спокойно и мирно; страницы «справочной книги» безъ особенныхъ усилій или насилій могли смфняться или замфняться «страницами умственной жизни XIX в.» 1). Не слишкомъ уже большой ущербъ для дъла могъ получиться и отъ того, что, писанный на рубежъ XIX и ХХ стольтій, «обзоръ пособій, или очеркъ разработки греческой исторіи» ограничивался «преимущественно XIX въкомъ»: на количествъ дефектовъ въ «справочной книгѣ» это ограничение едва-ли могло отразиться сколько-нибудь чувствительнымъ образомъ, а важнъйшія изъ «главъ» или «страницъ» исторіи «умственной жизни», или «исторической мысли, насколько она проявилась въ обработкъ греческой исторіи», во всякомъ случав могли остаться въ нашемъ распоряжении, - твмъ болье что свой «Очеркъ разработки греческой исторіи въ XIX въкв» авторъ начинаеть съ замъчаній объ «ученыхъ XVI - XVII в., о Вико в о повомъ Возрожденіи классической древности» (298—302), а заканчиваетъ XX въкомъ. Больше-и къ большему ущербу для дъла -- должна была сказаться двойственность поставленной себ'в авторомъ задачи—въ первой части «Введенія», въ «обзоръ источниковъ». Ближайшее назначеніе обзора источниковъ греческой исторіи—чисто практическое: главная задача его -- ознакомленіе со всею, по возможности, наличностью дошедшихъ до насъ (такими или иными путями) остатковъ или слъдовъ

<sup>1)</sup> Объясияется это прежде всего тымь, что если "источники—по върному ламьчаню г. Бузескула—бывають обыкновение чрезвычайне разнообразны" (2), то этого презвычайнаго разнообразія не представляють собою пособія, или—лучше сказать—разнообразіе пособій далеко не столь существенно (т. е. далеко не имъеть столь существеннаго зваченія для "сколько нибудь серьезно изучающаго исторію"), какь разнообразіе источниковь.

самой исторіи древнихъ еллиновъ, а также современныхъ ей вившнихъ о ней свидетельствъ; следы же эти-не говоря уже о свидетельствахъ-«чрезвычайно разнообразны». Поэтому обзоръ источниковъ прежле долженъ представлять собою не столько цвльное, сколько полное описаніе этихъ разнообразныхъ следовъ (т. е. ихъ группъ). Конечно, составителю такого обзора пришлось бы встретиться значительными теоретическими трудностями уже при опредёленіи такихъ понятій. какъ «исторія Греціи» (т. е. понятій: «исторія» и «Греція») или «историческій источникъ», а затімь и при классификаціи самихь источниковъ греческой исторія; дальнёйшія теоретическія затрудненія принесла бы ему необходимость считаться какъ съ количественнымъ, такъ и съ вачественнымъ, какъ съ статическимъ, такъ и съдинамическимъ значеліемъ наличныхъ источниковъ. Достаточно и этихъ теоретическихъ затрудненій (къ которымъ неизбіжно долженъ присоединиться цілый рядь затрудненій практическихъ), чтобы не стараться добровольно увеличивать ихъ количество, — какъ поступаетъ проф. Бузескулъ, когда рядомъ съ задачей «обозрѣть тотъ разнообразный матеріаль, которымь въ видѣ источниковъ располагаетъ современная наука по части греческой исторіи», онъ ставить себъ другую задачу—дать «страницы язъ исторіи умственной жизни древности». Безспорно, болъе чъмъ желательны-между прочимъ и въ видахъ лучшаго уясненія нашихъ источниковъ греческой исторіи такія «страницы»; но, відь, строго говоря, это будуть лишь страницы изъ исторіи греческой литературы (въ частности—исторіографіи), рядомъ съ которыми могли бы быть поставлены страницы исторіи греческаго языка и греческаго искусства, или страницы исторіи монетнаго и архивнаго дъла у грековъ. Сколько бы ни было общаго у такихъ страницъ съ обзоромъ источниковъ, но, по своему назначенію, а стало быть и значенію, онв будуть не страницами обзора историческихъ источниковъ, а страницами самой исторіи, и различіе между тіми и другими страницами будетъ такое же, какое — правда, только теоретически — существуеть, напримъръ, между археологіею и исторіею искусства: одни и тъже вещественные памятники изучаются объими этими дисциплинами; но если для одной изъ нихъ они служатъ цълью, то для другой — лишь средствомъ (точню — однимъ изъ средствъ) изученія.

цвлей не могло не вести къ нарушенію общей цвльности "Введенія", то цёльность эта должна была подвергнуться нёкоторому испытанію и отъ того, что "подводя" свой "итогъ" на рубежв истекшаго и новаго стольтій, авторъ "Введенія" чувствоваль потребность опредвлять свои отношенія къ "обществу" начинающагося стольтія. Такъ какъ онъ не могъ, конечно, позволить себъ "стать наравнъ съ въкомъ", то желаніе его свести счеты съ современнымъ "обществомъ" не могло не смущать его спокойствія- в повидимому не тогда только, когда онъ "выпускалъ въ свъть свои лекціи", но и тогда, когда онъ обработываль ихъ для печати. "Не безъ колебаній — пишеть онъ въ Предисловіи — выпускаю я въ свътъ свои лекціи, посвященныя изученію столь непопулярной въ нашемъ обществъ греческой древности. Но между тъмъ классицизмомъ или, върнъе, грамматизмомъ, который вызвалъ къ себъ такую антипатію, и научною исторією Греціи и Рима ніть ничего общаго, и нельвя антипатів къ первому переносить на изученіе античнаго віра вообще, твиъ болве, что вменно въ настоящее время это изучение вступаеть на новый путь - разработки съ болье широкой точки зрънія; въ области древнегреческой исторіи, равно какъ и исторів древняго Ростока, совершаются такія открытія и такое движеніе, какъ ни въ одной другой сферв современнаго историческаго знанія "... (V).

Эти "колебанія" уважаемаго автора "Введенія въ исторію Гредів" кажутся намъ совершенно напрасными; не совсвиъ понятны, по крайней мірів, мотивы этихь колебаній. "Общество" можеть-быть и имбеть свои основанія питать антипатію къ греческой древности чревъ посредство своего классицияма, или грамматияма; но вся логика этихъ основаній не сводится-ли къ отожествленію теоретическихъ моментовъ съ практическими, или даже къ подмене первыхъ последними? А если такого рода логическія операціи не считать обязательными и для профессора греческой исторів, то казалось-бы, что, разъ имъ констатирована "антипатія общества" къ предмету его научныхъ занятій, то тъмъ меньше должно быть у него "колебаній" при "выпусканіи въ свёть своихъ лекцій", и темъ меньше долженъ онъ быть склоннымъ делатьхоть самую незначительную - уступку господствующимъ въ обществъ насчеть его предмета предразсудкамъ или сившеніямъ понятій. такую именно уступку идетъ, повидимому, проф. Бузескулъ, утверждаеть, что "между тымь классицизмомь, или вырные грамматизмомъ, который вызваль къ себъ такую антипатію, и научною исторіею Гредів в Рима нівть ничего общаго". Неужели дівствительно "нівть

нечего общаго"? Я думаю, напротивъ, что это "общее" существуетъ,— что этимъ "общимъ" служилъ и служитъ именно "классицизмъ или грамматизмъ", — только, конечно, не "тотъ, который вызвалъ къ себъ такую антипатію общества", точнѣе — не въ той своей формъ или не въ томъ своемъ примъненіи.

Эти мои замъчанія могуть показаться слишкомъ уже мелочными и придирчивыми. Такими кажутся они и мнв; но я все таки рышаюсь не оставлять ихъ при себъ, потому что это мое не совсъмъ спокойное отношеніе къ словамъ проф. Бузескула опредълялось мотивами, кажется, не совсвиъ случайнаго характера. Какъ самыя "колебанія", такъ и объясненія по поводу этихъ "колебаній" проф. Бузескула чрезвычайно характерны потому, что оня лишній-разъ подчеркивають собою то далеко не случайное недоразумение, которое делить "общество" и ученыхъ на два враждебныхъ лагеря. Разумъется, общество и ученые и должны представлять собою два лагеря; но лагери эти не должны быть враждебными одинъ другому; напротивъ, врагъ у нихъ долженъ быть общій (невъжество во всъхъ его видахъ и формахъ), и, какъ бы ни были различны интересы, симпатіи и антипатіи обоихъ лагерей, между ними должны существовать постоянныя дружественныя сношенія, основанныя прежде всего на уваженіи правъ того и другого лагеря; въ лагерѣ ученыхъ одинъ отрядъ составляется изъ посвятившихъ себя спеціально изученію античнаго міра, будуть-ли то филологи, или историки, -- причемъ между твии и другими comilitones (такъ же, какъ и между всвии вообще отрядами, на какіе можеть ділиться лагерь ученыхъ) должны существовать тв же основанныя на взаимномъ уважение отношения, что и между обоими лагерями. Двиствительность , на рубежв истекшаго и новаго столітій слишкомъ мало, конечно, соотвітствуєть такого рода στρατοπέδου (ΕΠΗ στρατοπέδων), πολιτεία Η ΒΕΙΤΟΚΑΙΟЩΕΜΉ ΕΙΘΕ ΗΘΗ νόμοις. Такъ, въ "обществъ" преобладаетъ, напримъръ, по върному наблюденію проф. Бузескула, антипатія не только къ "грамматизму или классицизму", но и къ "греческой древности"; въ такомъ случай ученые и должны придти къ обществу на помощь, -- какъ это и сделалъ, съ своей стороны, проф. Бузескуль; но помощь эту должны они подать, при первой возможности, безъ всякихъ уже "колебаній"; съ неослаб'ввающею энергіею должны они выяснять-и не въ формв лишь афоризмовъ, - что не можеть быть достаточно культурнымь то общество, которое не желаеть отдавать себв отчета въ томъ значеніи, какое имвла и имветь въ общей экономіи человіческой культуры культура древних одлиновь, что не

можеть быть достаточно культурнымь то общество, которое считаеть для себя излишнимъ знакомство съ древнееллинской культурой. проста, конечно, и эта задача — обстоятельно уяснить, почему "общество" должно имъть не только въ своемъ оборотъ, но и въ своемъ основномъ фондъ извъстную сумму возможно-отчетливыхъ представленій о томъ---,,что для насъ греки" 1). Но неизмвримо труднве ея другая задача-точно опредълить самую эту сумму. Не говоря уже о чрезвычайной сложности этой задачи по самому ея содержанію, при різшеніи ея пришлось бы считаться, между прочимъ, и сътвиъ субъективизмомъ, который — если дать ему просторь — раздёлиль-бы нашъ "лагерь ученыхъ" на двъ партіи: ученые спеціально работающіе надъ изученіемъ античнаго міра невольно тяготъли бы въ сторону максимальной остальные ученые, такъ же, какъ и "общество", -- въ сторону минимальной суммы. Но допустимъ, что удалось бы (насколько вообще это мыслимо) устранить этотъ субъективизмъ; въ такомъ случав въ вврномъ ръшения той задачи, въ точномъ опредъления той суммы прежде всего и больше всего заинтересованы были бы, разумъется, ученые работающіе надъ изученіемъ античнаго міра. Казалось бы, что хоть ради этой цвли, если уже не ради большей успъшности своей работы вообще, должны были бы они не только устойчив в организоваться, но и твен в сплотиться и крвиче держаться другъ за друга: къ пользв двла можетъ служить, конечно, если αλλος αλλοισιν ανήρ επιτέρπεται εργοις (αλλος αλλω харбіту ісічетаі), но не можеть служить къ пользі діла, если хаі хераμεύς χεραμεί χοτέει και τέκτονι τέκτων, και πτωγός πτωχῷ φθονέει και ἀοιδὸς ἀοιδῷ. Дъйствительность и здъсь, однако, очень мало соотвътствуеть желательному порядку вещей; иной разъ приходится туть даже желать избавленія не столько отъ враговъ, сколько отъ друзей, -- когда, напримъръ, филологъ. вообще съ полнъйшимъ дружелюбіемъ относящійся къ историкамъ, полагаеть, что акрибія есть лишь роскоши для историка древняго міра, а историвъ, въ свою очередь, полагаеть, что акрибія есть предмегь первой необходимости лишь для филолога. 2) Я опасаюсь, что именно въ этомъ последнемъ смысле могутъ быть поняты или истолкованы слова проф. Бузескула, что "между тъмъ классицизмомъ или грамматизмомъ, который вызвалъ къ себъ такую

<sup>1)</sup> Cp. P. Natorp, Was uns die Griechen sind. (Rede) Marburg 1901.

<sup>3)</sup> Здъсь имъются въ виду кое-какіе факты изъ только что переставшаго быть настоящимъ прошлаго русской науки.

антипатію, и научной исторіей Греціи и Рима нізть ничего общаго", твиъ болве, что кое-какія основанія для такого пониманія или толкованія этпуъ словъ можно было-бы найдти и въ самомъ "Введеніи". Въ той его части, которая посвящена "разработк в греческой исторіи въ XIX в.", мы почти не встръчаемъ прямыхъ разъясненій о классической филологіи, — о ея громадной роли (прежде всего, конечно, положительной, но отчасти и отрицательной), о ея громадныхъ заслугахъ въ исторіи разработки греческой исторіи. Но даже и въ "обзорѣ источниковъ собственно-филологическая сторона дъла представлена очень недостаточно; чисто внёшнимъ образомъ выразвлось это въ более нежели скудномъ примънени въ внигъ греческаго шрифта1). Возможно, конечно, что, издавая свои лекціи, авторъ имёль въ виду и чувствующихъ непреодолимую "антипатію къ грамматизму" или даже и совстви не имъющихъ ничего общаго съ "грамматизмомъ" читателей; но ему следовало расчитывать прежде всего на такихъ читателей, которые способны понять, что историческая работа должна идти рука объ руку съ филологической<sup>2</sup>), что историческое изслёдованіе или изученіе невозможно безъ изследованія или изученія филологическаго.

3.

Впрочемъ не исключительно готовностью сдёлать хоть какую-нибудь уступку "обществу" съ его антипатіей къ классицизму или грамматизму (лишь-бы оно не "переносило этой антипатіи и на изучен е античнаго міра вообще") объясняется это не достаточно пристальное вниманіе нашего автора къ филологическому методу, какъ онъ долженъ быть прим'вняемъ при ознакомленіи съ источниками греческой исторіи, и какъ онъ прим'внялся при разработкі этой исторіи. Здісь сказалась также и другая принципіальная,—можно сказать даже, наиболіє характерная—особенность "Введенія", а именно наблюдаемое не только во

<sup>1)</sup> Съ этой же точки зрфнія характерна недостаточная отчетливость большинства библіографическихъ указаній "Введенія" касающихся изданій греческихъ писателей. Нерфдко заставляють желать большей тщательности и приводниме во "Введеніи" переводы греческихъ текстовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Г. Бузескуль утверждаеть только, что "въ области изученія древности филологи и историки могуть и должны идти рука объ руку"; но изъ его аргументаціи этого положенія (513) видно, что и онь держится того мифнія, что историкь должень быть отчасти и филологомъ.

второй его части, но и на всемъ его протяжени нівоторое перемінценіе (но, конечно, не перепесеніе) центра тяжести отъ источниковъ къ пособіямъ. Болве чвмъ страннымъ можеть показаться это мое указаніе на перемъщение центра тяжести въ сторону пособій въ книгъ, большая половина которой (295 страницъ изъ 514) посвящена "обзору источниковъ". Но, повидимому, перемъщение это происходило, или производилось не только не безъ въдома, но и по доброй волъ автора: недаромъ и источники, и пособія онъ называеть "видами того матеріала, которымъ располагаеть наука по части греческой исторіи", недаромъ онъ пипеть, что источники служать лишь "исходнымь (а не центральнымь) пунктомъ, первоосновою (а не единственною основою) нашихъ свъдъній, — откуда св'яд'внія эти проистекають, беруть свое начало", причемъ опредвленіе "попятія объ источникахъ" предваряется (т. е. вводится) такимъ положеніемъ: ,,ьсякій сколько-нибудь серьезно изучающій исторію пе должень довольствоваться руководствами и вообще новъйшею литературою по интересующему его вопросу, -- онъ долженъ обращаться къ самымъ источникамъ" (2). Конечно, эти и имъ подобныя заявленія автора следовало-бы считать простыми обмольками или недомольками,если бы интересъ къ "новъйшей литературъ, такъ называемымъ пособіямъ", (2) не доминировалъ самымъ решительнымъ образомъ всъмъ вообще содержаніемъ и изложеніемъ "Введенія". Самый поверхностный просмотръ "Введенія" немедленно обличаеть въ авторъ не только выдающагося знатока, но и прямого любителя "литературы пособій закъ въ обзоръ источниковъ онъ непремънно отмъчаеть всв по возможности пособія для ознакомленія съ отдёльными источниками, такъ и въ обзоръ пособій онъ непремънно указываеть всв по возможности пособія для ознакомленія съ отдільными пособіями; въ Предисловіи и въ Добавленіяхъ (515—519) онъ касается библіографическихъ преимущественно недочетовъ "Введенія". И если иной читатель "Введенія" почувствуеть, можеть быть, некоторую неполноту въ трактования того или другого вопроса со стороны филологической, то со стороны библіографической трактование или изложение вполнъ удовлетворить, въроятно, даже самыхъ взыскательныхъ на этотъ счетъ читателей, и конечно даже и имъ не придется много жалъть о томъ, что составитель "Введенія" , не сгремился къ исчерпывающей полнотъ библіографическихъ указаній" (IV). Авторъ этой "рецензіи" по принципіальнымъ соображеніямъ1)

<sup>&#</sup>x27;) Man ist in Gefahr sich auf dem Wege zur Wahrheit zu verirren, wenn man

не принадлежить къ числу слишкомъ взыскательныхъ по части полноты библіографіи читателей: тімь больше у него основаній прямо изумляться проявленнымъ въ этой области энергіи и трудолюбію автора "Введенія", который, кажется, съ полнымъ нравомъ могъ бы претендовать туль Хадхечтерос-только на этоть разъ не за сопоставление и разъясненіе греческих текстовь, а за собираніе научной литературы по поставленнымъ или затронутымъ въ его книге вопросамъ. Обстоятельность и точность его библіографических указаній не оставляють лать почти ничего большаго, вакъ не оставляеть желать почти ничего лучшаго и сознательность выбора, или выборовъ, какіе приходилось двлать автору, поскольку онъ не могъ "стремиться къ исчерпывающей полноть библіографических указаній ... "Нъкоторыхъ книгъ и статей изъ приводимыхъ иною -- заявляетъ авторъ---я не могъ имъть подъ рукою, и, чтобы дать необходимыя справки и указанія, иногда приходилось ссылаться изъ вторыхъ рукъ" (ІУ); но по всвиъ признакамъ этихъ "нъвоторыхъ книгъ и статей" было сравнительно слишкомъ немного, -сколько-нибудь значительныя книги и статьи почти всв, очевидно, были у него "подъ рукою". Само собою разумвется, что г. Бузескулъ не имълъ никакой возможности познакомить читателей "Введенія" одинаково близко съ каждымъ изъ изв'естныхъ ему авторовъ книгъ или стагреческой исторіи, что не всегда знакомство это могло идти дальше фамилін автора (съ иниціалами имени-отчества) и книги или статьи; но авторы всёхъ сколько-нибудь значительныхъ книгъ или статей не ограничиваются уже этими, такъ сказать, визитными карточками, а наносять читателямь "Введенія" непремінно уже личные визиты, -- конечно, не слишкомъ продолжительные, -- встречаясь обыкновенно съ другими лицами своего круга, имъющими тъ же, и они, интересы, поднимающими тв же вопросы и высказывающими по этимъ вопросамъ или одинаковыя, или не одинаковыя митнія; чи. татель присутствуетъ такимъ образомъ при этомъ обмвив мивнія мевніями, которымъ руководить, естественно, самъ составитель "Введенія", —причемъ предъ глазами читателя проходить настолько вереница изследователей греческой исторіи съ ея источников'яденіемъ. что если онъ и успъваетъ ознакомиться со всвии сколько-нибудь значительными ихъ мивніями по тому или другому вопросу, то, конечно,

sich um gar keine Vorgänger kümmert, und man versäumt sich ohne Noth, wenn man sich um alle bekümmern will (слова Лессивга).

не успъваеть ознакомиться со встми аргументами или мотивами этихъ мивній; но требовать, чтобы важдое изъ этихъ мивній представлено было во встать подробностяхъ, значило бы совершенно уже не силь ни читателей. ни составителя «Введенія». И въ настоящемъ (оставляя въ сторонъ другія его достоинвидъ «Введеніе» ства) представляетъ собою превосходную bibliographie raisonnée греческой исторіи и ея источниковъдънія. Нельзя не поблагодарить составителя «Введенія» и за то, что «о русской научной литературів по понятныхъ причинамъ, считалъ необходимымъ говорить сравнительно подробиве и поливе» (IV), и особенно за то, что онъ «далъ браженіе и новъйшаго движенія въ области древне-греческой далъ понятіе о богатствів новаго матеріала, о той живой, энергичной работв, которую ведуть теперь въ этой области почти всв культурныя нація Европы и Америки» (V), причемъ во «Введеніи» (съ его «Добавленіями») нашли себъ мъсго даже самыя послъднія открытія въ области археологів вли папирологіи1), и зарегистрированы иныя изъ пом'яченныхъ даже 1903 годомъ книгъ и статей по греческой исторія.

4.

Таковы общія, основныя свойства или тенденціи «Введенія въ исторію Греціи». Недостаточная отчетливость (или даже — раздвоенность) въ постановкі задачи всего «Введенія» и задачь обівкь его частей, не совсівмь законное перем'єщеніе центра тяжести изь области источниковь въ область пособій, какь и изь области филологіи въ область библіографіи, не могли, конечно, обезпечивать собою отсутствіе въ этомъ трудів не только уже частныхъ или случайныхъ, но и принципіальныхъ недочетовъ; и если отъ этихъ принципіальныхъ недочетовъ не могло не пострадать все вообще «Введеніе», то первая его часть должна была пострадать больше, нежели вгорая. Роковымъ образомъ и причины чисто практическаго характера, о которыхъ сообщается въ Предисловіи<sup>2</sup>),

<sup>1)</sup> Напремъръ, новъйшія критскій раскопки, "едва-ли не величайшія (?) изъ всъхъ, сдъланныхъ на греческой почвъ со времени Шлимана" (446—453), или Anonymus Argentinenis (434—436) и "Персы" Тимовея (434).

<sup>3) &</sup>quot;Въ основъ издаваемой вниги--говоритъ г. Бузескулъ-дежатъ левців, читанныя въ Харьковскомъ университетъ; лекціи эти появляются въ значительно распрестраненномъ и дополненномъ видъ; по первоначальному плану онъ должны были составлять лишь часть общаго курса по исторіи Греців; но по мъръ обработки онъ

содъйствовали тому, чтобы первая часть «Введенія» (и особенно въ въ первыхъ своихъ отдълахъ) въ общемъ вышла менъе удачной, нежели вторая. Не только поэтому, но прежде всего потому, что обзоръ источниковъ по своему содержанію неизмъримо важнъе, нежели обзоръ пособій, намъ приходится главную долю вниманія удълить недочетамъ именно этой первой части—обзора источниковъ.

Г. Бузескуль не опредёляеть, что слёдуеть разумёть подъ понятіями «исторія», «Греція», «исторія Греціи», или, по крайней мёрё, не условливается съ читателями на счеть того,—что онъ будеть разумёть подъ этими понятіями; непосредственно устанавливаеть онъ—но и то слишкомъ общо и не совсёмъ, какъ мы видёли, отчетливо—лишь «понятіе объ источникахъ» и даеть затёмъ классификацію источниковъ греческой исторіи. «Источники—говорить онъ—бывають обыкновенно чрезвычайно разнообразны; такъ, источниками греческой исторіи служатъ: 1) языкъ, 2) преданія (мины и свазанія), 3) памятники вещественные, 4) надписи и другіе документы и 5) литературныя произведенія» (2 сл.).

Безспорно, классификація источниковъ—одна изъ труднѣйшихъ проблемъ теоріи исторической науки¹). Теоретическая трудность этой классификаціи обусловливается главнымъ образомъ тѣмъ, что для нея не только одинаково законны, но и одинаково необходимы два— не совпадающіе между собою—принципа, — внѣшній и внутренній, что ею должны быть приняты въ расчетъ и бо́льшая или меньшая непосредственность въ реальномъ нли матеріальномъ содержаніи, и меньшая или бо́льшая непосредственность въ идеальномъ или духовномъ содержаніи отдѣльныхъ источниковъ.

Если, исходя хотя-бы изъ возможно широкаго пониманія содержанія исторіи вообще и установивъ хотя-бы возможно высокій terminus

разрослись въ особый, спеціальный вурсъ(?), въ цёлую книгу (Ш). Издаваемыя лекцім печатались, въ видѣ приложеній къ Запискамъ Императорскаго Харьковскаго Университета, медленно, съ большими перерывами; этимъ объясняется нѣкоторая, можетъ быть, непропорціональность въ изложеніи",—какъ объясняется этимъ и "не строго выдержанная система ссылокъ в библіографическихъ указаній, нѣкоторая неполѣдовательность въ передачѣ собственныхъ именъ и въ транскрипціи и проч.» Особенно мало, повидимому, удовлетворяли самого автора, когда онъ "выпускалъ въ свѣтъ" свою книгу, "напечатанные уже давно" «первые два листа» (IV).

і) Нельяя считать удачной и ту влассификацію, вакую находимъ вътолько что вышедшей (1903) новымъ (3-мъ и 4-мъ) изданіемъ книгѣ Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichtsphilosophie, 230 ff.

авте свем древнеедлинской исторіи, ражимтривать и распінивать дошедше до шет оть саной этой история стади или остатки но степени веносредственности въ ихъ формальномъ провсхождения и сохранения, то прежде всего призилось-бы выдалить, какъ особую группу-правда, ARME ROCHERMYS—CITYORS CLIRHCEON RETURNS, CHRISTOCKIA CHONCERA TEXE странъ, на территорія которыхъ она совершалась. Бъ сліданъ, представляенымъ природою, поскольку она обусловлявала собою историческую MERSE CALIFFORD, TECHO EDMMINIMENTE CALIFOR CROSS CTOPOSION JAME CALIF нась сь нине, приме уже стъты самой этой исторической жизниследи того, что делали едляни съ данними этой природи. Такъ наметвавсь би двъ не попавита въ классификацію проф. Бузескула групны источниковь нашиль сведений объ исторической жизни единновь, - одна свеціально подлежащая взученію географія, другая—спеціально нодлежанная взучені» топографія<sup>2</sup>,. Бакъ къ географическихь слідамъ приимпають следы топографическіе, такъ къзтинь последнинь иримпають :опять-таки сливаясь сь нини одной своей стороной: слёды того, что дълзи едини не столько уже съ данними, сколько изъ даннихъ приволи, т. с. следи, въ содержания которихъ еще больше сказивается сознательная, иклесообразная по крайней икрк вь общемь своемь янааначенія) діятельность, сліды, въ содержанія боторыхь также вакь и въ содержанів топографических слідовь) комбинируются елементы матевізльные в духозиме. но такъ, что елементамъ духовнымъ принадлежить уже рашительно преобладающая роль. Это-третья и частью четвертая изъ группъ проф. Бузескула, представлениая

<sup>&</sup>quot;, Домин до насъ и кое-какія визмиія свидутельства объ отдільнихь явлеміяхь единской всторія особенно единисть ческой или римской экохи; современния этихь явленіямь,—вь восточнихь наматинкахь искусства и нисьменности (въ томъ числу и въ Библія), а также и въ римской инсьменности; но этихь свидутельствъ совских не наслется г. Бузескуль въ своень обхору источниковъ,—ихоторинь опрадаміень чему ножеть служить, комечно, отсутстве сколько-избудь систематической обработки иску визсту взятихь и ночти всяхь отдільно взятихь категорій этихь свидученьствь.

<sup>3)</sup> Естати сказать, «примънене географія для цілей исторія» нашло собі въ посліднее время (особенно въ трудахь Rattel' яз тщательную теорезическую разработку, какъ сділава была ср. G. Hirsch'ell. Aus dem Orient. 1997) новитка исторической теорезизація в греческой теорезической теорезизація в греческой теоргафія.—Въ конці своего "очерка разработки греческой исторія» г. Бузескуль укоминаєть вирочень, что «но географія древней Греція визістим труди Камерта и Бурзіана (труда Neumann a и Partsch'a онъ и здісь не називаєть) и атласи Камерта и Ширумера-Менке», т. с. Ширумера-Зиглима (499).

нымъ количествомъ самыхъ разнообразныхъ по своему назначенію по своему значенію) "вещественныхъ памятниковъ". Уже г. Бузескулъ ,,отмвчаеть, какъ особую категорію среди вещественныхъ памятниковъ. медали (?) и монеты", причемъ называеть ихъ "металлическими источниками" (12-13), какъ бы забывая, что существують метадлическіе источники и внъ этой "категоріи" (6. 14). Но развъ одну изъ категорій среди вещественныхъ же памятниковъ не представляють собою также и надписи, а другую -- папирусы? И развів монеты своими "легендами" не примыкають къ группв или категоріи надписей, становись образомъ какъ бы на рубежв между "вещественными памятниками" и "надписями"? Но на рубежъ этомъ оказываются даже и не однъ монеты: до насъ дошли вёдь и такіе вещественные памятники едлинской письменности, гдв письмо было лишь добавленіемъ въ прочему содержанію памятника, и такіе, -- где письмо само было существеннымъ содержаніемъ, основною цілью памятника, такъ что мы могле-бы, не выдвляя ни надписей, ан папирусовъ изъ группы вещественныхъ памятниковъ, внутри этой группы различать ближайшимъ образомъ следующія три "категоріи": памятники искусства ), памятники искусства и письменности, и памятники письменности, - причемъ. конечно, между этими категоріями нельзя было-бы провести різкихъ пограничныхъ линій: онів сливаются между собою, незамьтно переходять-одна въ другую, гая въ третью; а эта третья категорія (т. е. громадное большинство надписей и папирусы) такъ же незаметно переходить уже въ группу-не въ группу "другихъ документовъ" или "литературныхъ произведеній", а въ группу следовъ еллинской письменности поскольку они дошли до насъ не непосредственно отъ самихъ едлиновъ (т. е. не на камив или металлв, или не на папирусв), а чрезъ посредство средневаковых в переписчиковъ, причемъ, конечно, нужно имъть въ виду, что иные изъ этихъ следовъ еллинской письменности (правда, немногіе) дошли до насъ одновременно обоими этими путями, посредство средневъковыхъ переписчековъ было въ сущности лишь случайнымъ, лишь служебнымъ<sup>2</sup>). Такъ или въ такомъ ролѣ могли бы

3

3

5

<sup>1)</sup> Разумъетси, въ самомъ шировонъ симсив этого слова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Исважение многочисленных вереписчиковъ" (15) относится все-же больше къ категоріи исключеній, нежели къ категоріи правила. И "вещественные памятники" впрочемъ также стали намъ доступны чрезъ посредство лишь копателей, если не "гробокопателей".

группироваться слёды еллинской исторіи, если идти отъ большей къ меньшей наличности въ ихъ содержаніи или въ ихъ значеніи болёеустойчивыхъ матеріальныхъ елементовъ, пока мы не дошли бы этимъ
путемъ до такихъ слёдовъ, въ которыхъ роль этихъ матеріальныхъ елементовъ сведется до минимума (папирусы), а наконецъ и прямо на
мътъ (средневёковыя рукописи).

Но группировка следовъ еллинской исторіи должна счетаться также и съ наличностью въ ихъ содержаніи и значеніи и существу своему товъ духовныхъ-по самому **чрезвычайно** ныхъ, разнообразныхъ и пестрыхъ, причемъ степень матеріальной непосредственности и степень духовной непосредственности пропорпіональны **и**інэранк **THE** слѣдовъ не другой ни прямо, ни обратно. Въ этомъ пунктв мы и наталкизаемся на чрезвычайныя -- можеть быть даже непреодолимыя -- трудности классификаців. Какія бы мы ни устанавливали группы или категорів, - отдівльные исторические намятники придется теперь не только уже помъщать на пограничныя между этими группами или категоріями полосы, но даже разбивать на части, и части эти размъщать, или разносить по различнымъ этимъ группамъ или категоріямъ; и поступать такъ съ отдільными памятниками приходится даже не только въ томъ случав, наблюдать въ нихъ комбинирование духовныхъ элементовъ съ матеріаль. ными, но и въ томъ случав, если наблюдать одни лишь духовные ихъ элементы. Какъ нельзя болве справедливо, напримвръ, замвчание г. Бувескула о "трудахъ греческихъ историковъ", что "они являются для насъ источникомъ, такъ сказать, вдвойнь: они не только отражають въ себъ, до нъкоторой степени, современную имъ эпоху, но и содержатъ изложеніе самой исторіи (насколько удовлетворительное и достовърное, это, конечно, другой вопросъ)"; но едва-ли правъ г. Бузескулъ, онъ именно съ этой (и только съ этой) точки врвнія считаеть "труды историковъ" "болве важными, какъ историческій источникъ", прочіе "памятники греческой литературы" (39). Развів не являются такими "источниками вдвойнъ (или даже больше, чъмъ вдвойнъ,--т. е. втройнь и т. д.)", напримьрь, ,.гомерическіе" (какь онь ихь навываеть) и не гомерическіе эпосы, или "произведенія трагиковъ", или "произведенія философскія", или "рвчи ораторовъ" (хотя-бы Исократа)? того, -- если въ греческой литературѣ мы очень часто встрѣчаемся воспроизведениями едлинского прошлаго не постольку лишь, поскольку возсовданіе прошлаго было ея целью, но и постольку,

становилось ея средствомъ (т. е. однимъ изъ средствъ), то съ подобными же воспроизведеніями прошлаго мы встрічаемся (хотя и несравненно рфже) и въ греческомъ искусствв. Итакъ, классификація источниковъ греческой исторіи должна считаться, далве, съ твиъ, одни изъ источниковъ являются хронологически-непосредственными, другіе-хронологически-посредственными следами этой исторіи, а третьи — и теми, и другими виесте<sup>1</sup>). Но вроме возможной наличности въ явкоторой части нашихъ историческихъ источниковъ субъективизма такъ-сказать кронологическаго разстоянія, классификація источниковъ должна считаться также и съ-не только возможной, но и невзбъжной -- наличностью въ нихъ и той или иной степепи субъективизма синхронистическаго, или исохронистическаго (при чемъ опять-таки имъть въ виду, что относительно болъе объективными или относительно болье субъевтивными могуть быть не только памятники письменности, но и памятники искусства).

Если классификація источниковъ должна, такимъ образомъ, считаться не только съ большимъ или меньшимъ значеніемъ въ ихъ содержаніи элементовъ матеріальныхъ, но и съ меньшей или большей субъективностью входящихъ въ ихъ содержаніе духовныхъ элементовъ,—то дальнійшее—или, лучше сказать, ближайшее—распредівленіе источниковъ на группы или категоріи можетъ обусловливаться уже лишь соображеніями боліве практическаго характера. Такъ, оно должно считаться съ самымъ содержаніемъ и значеніемъ отдівльныхъ комплексовъ источниковъ, въ зависимости отъ того,—въ чемъ мы условимся видівть сущность историческаго процесса вообще и процесса еллинской исторіи въ частности. Съ этой точки зрівнія возможно, наприміръ, выдівленіе въ особую группу ,монетъ", или ,документовь", или ,трудовъ исто-

<sup>1)</sup> Кстати свазать, —особенно съ этой точки зрвнія было бы важно установить —конечно, условный — terminus ante quem греческой исторіи, —хота бы уже для большей ясности и отчетливости въ трактованіи не только о Діодор'в или Плутархі, или о географахь и перівгетахь, но и о писателяхь, которые въ обзор'в г. Бузескула занимають м'єсто между Плутархомь и географами (284—290), и которые перечисляются вдісь въ такомъ—довольно причудливомъ—порядкі: Діогень Лаэртскій (?), Діонь Хрисостомь, фаворивь, Абиней и Эліань, Стобей, Поліонь, Элій Аристидь, Лукіань, хронографы Юлій Африкань и Евсевій, фотій, эксцерпторы Константина Багрянороднаго, Аристодемь, лексикографы (римской и византійской эпохи); в'ядь, если въ кому, то именно къ большинству изъ этихъ писателей подходить выраженіе г. Бузескула, что они дають "современной наукь" "матеріаль" отчасти "въ виді источниковь", отчасти "въ виді пособій".

риковъ" и т. п.; возможны при этомъ, вонечно, и болѣе сложныя отвлеченія, путемъ которыхъ можно дойдти и до установленія если уже не въ вачествъ особыхъ группъ или ватегорій источниковъ, то въ качествъ отдѣльныхъ предметовь источниковъдѣнія и такихъ явленій, какъ "языкъ" или "преданія"). Наряду съ тѣмъ, группированіе источниковъ можеть считаться и съ практивою науки вообще, т. е. съ наличностью особыхъ (вспомогательныхъ относительно исторіи) дисциплинъ, спеціально вѣдающихъ тѣ или иныя категоріи источниковъ, — каковы, напримъръ, географія, топографія, археологія и исторія искусства, нумизматика, епиграфива, папирологія, исторія литературы, метрологія, дипломатика, геральдива<sup>2</sup>) и другія—возможныя если не въ настоящемъ, то въ будущемъ науки—дисциплины.

Кавъ бы ни были поверхностны эти замвчанія (развивать ихъ подробно не можеть быть задачею "рецензіи", —и безъ того, важется, достаточно уже уклонившейся отъ своего прямого назначенія), они показывають во всякомъ случав одно, —что классификація источниковъ греческой исторіи далево не такъ проста, и не можеть быть такъ упрощена, какъ ее упрощаеть наше "Введеніе". Отчасти въ связи съ этой недостаточной отчетливостью классификаціи источниковь въ обзорь проф. Бузескула стоить и то, что обзоръ этоть не ко всёмъ изъ установленныхъ имъ группъ источниковъ относится съ одинаковымъ вниманіемъ. Такъ, "языку" удвляется гораздо меньше вниманія, нежели "преданіямъ", "вещественнымъ памятникамъ" —меньше, нежели "надписямъ", надписямъ меньше, нежели "литературнымъ произведеніямъ"; среди вещественныхъ памятниковъ главное вниманіе удвляется монетамъ,

<sup>1)</sup> Bernheim (Lehrbuch<sup>3</sup> 230 ff. 430 ff.) считаетъ, правда, "языкъ" и "устную традицію (разсказъ, сага, анекдоты и пр.)" прямо видами источниковъ, наряду съ образной и письменной традиціей или съ körperliche Reste, Zustände und Institutionen и т. д.; но, кажется, именно въ этомъ пунктѣ (т. е. въ опредѣленія и раздѣленіи источниковъ) его представленія не отличаются полной отчетливостью. Wundt (Logik II, 2, 353 ff) находитъ возможнымъ разсматривать "языкъ", "минъ (и сагу)", но и "обычай (Sitte)", какъ "лежащіе внѣ области изслѣдованія собственной исторіи объекты историческаго развитія", подлежащіе изученію особыхъ "филологическо-историческихъ наукъ"—науки объ языкѣ, минологіи и этологіи (ср. также его Völkerpschychologie, I).

<sup>2)</sup> О мегрологія въ примѣненін въ источнивовѣдѣнію греческой исторіи см. особенно А. Pernice въ Zeitschrift f. Numismatik, XX, 222 ff., о дипломатикѣ—Ветпhеіт, Lehrbuch³, 276, о геральдикѣ—статью проф. Шерцля въ Χαριστήρια (Сборнивъ въ честь Θ. Е. Корша), 341 сл.

среди надписей-исвлючительное внимание удъляется надписямъ "документальнаго и притомъ офиціальнаго" содержанія, а среди литературживінодовино по вотокий и кінкино по выманія у вінкинодовино вини ви по по вотоки вінкино по по вінкино вінкино по по вінкино вінки вінкино вінки він исторіографическимъ. Уже изъ этого видно, что обзору источниковъ г-Бузескула можно будеть сдёлать и тоть упрекь, какой -- но его сообщенію — двлаеть "изв'єстному краткому обзору Арн. Шефера" Виламовиць, "считающій его въ значительной мірів виною того, что студенты думають, будто греческой исторіи мы можемь научиться преимущественно (wesentlich) изъ историковъ" (487), и тотъ упрекъ, какой дълаеть "Виеденію" К. Ваксмута, "гдъ собрань богатый матеріаль, но нѣсколько странно и неудобно распредѣленный, безъ надлежащей системы, и непропорціонально обработанный (1. 490). Рішительное предпочтеніе, какое г. Бузескуль постоянно оказываеть источнъкамъ собственно-политической (и притомъ чисто-фактической) исторін Еллады, можеть-быть даже и объясняется отчасти вліяніемъ этихъ ..трудовъ Ваксмуга и Шефера, служившихъ для автора настольными пособіями при обработив многихъ отделовъ I части Введенія" (IV), хотя теоретически онъ самъ, по всёмъ признакамъ, слишвомъ мало склоненъ съуживать содержание истории такъ, какъ съуживають его Шеферь или Ваксмуть, -т. е. какъ съуживала его ская концепція филологіи.

5.

Естественно, что и раньше указанные принципіальные недостатки всего «Введенія», и только-что указанные общіе недостатки первой его части вмістів съ— также указанными выше—причинами чисто-практическаго характера въ значительной степени обусловливали собою и различные недочеты отдільныхъ главъ и параграфовъ нашего «обзора источниковъ»; къ сожалівнію, намъ приходится ограничиться только бітлымъ указаніемъ нікоторыхъ изъ этихъ недочетовъ.

Объ «языкѣ», т. е. о греческомъ языкѣ, поскольку онъ «служитъ источникомъ греческой исторіи», г. Бузескулъ даетъ (2—3) лишь нѣсколько самыхъ краткихъ и самыхъ общихъ замѣчаній; даже вся библіографія вопроса представлена здѣсь лишь сочиненіями Шрадера¹) и

<sup>1)</sup> Сравнительное языковъдъніе и первобытная культура (переводъ 1-го изданія). Другой трудь Шрадера, чрезвычайно цънный и для «изучающих» греческую исторію»,--Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde (1901)—не указывается.

Кгетschmer'а<sup>1</sup>). Такое трактованіе этого вопроса совершенно не соотвѣтствуеть ни важности, ни трудности его для «сколько-нибудь серьезно
изучающаго греческую исторію». Болѣе чѣмъ полезно было бы здѣсь
обстоятельное (не въ смыслѣ подробности, а въ смыслѣ отчетливости)
уясненіе самыхъ свойствъ языка, качествъ «проливаемаго имъ свѣта»,
характера заключающихся въ немъ «показаній» и «отраженій»; умѣстными были бы тутъ и указанія на современное состояніе разработки
явленій языка вообще и греческаго языка въ частности въ тѣхъ спеціальныхъ научныхъ дисциплинахъ, изъ коихъ только объ одной упоминаетъ г. Бузескулъ, но которыя всѣ, такъ же, какъ и эта одна, «блестяще развились въ ХІХ столѣтіи» (хотя зачатки ихъ встрѣчаемъ и въ
античной литературѣ); таковы — кромѣ сравнительнаго языкознанія — наука
объ языкѣ и исторія греческаго языка съ его діалектологіею.

Большей обстоятельности, большей отчетливости въ изложеніи нельзя не пожелать и—слёдующему за отдёломъ объ «языкё» — отдёлу о «преданіяхъ (мивахъ и сказаніяхъ)» (3—6). Такъ какъ «преданія въ устной формё отъ грековъ до насъ не дошли<sup>8</sup>), а сохранились... въ передачё художниковъ, поэтовъ, историковъ, философовъ и пр.» (3), то слёдовало-бы остановиться на вопросё, въ какой именно мёрё въ доступныхъ намъ слёдахъ этихъ преданій «сказывается міросоверцаніе» (3) или «духовный міръ народа» (6), уяснить, вакое значеніе принадлежало здёсь появленію и распространенію письменности, и какъ вообще могли фиксироваться преданія, пока они не находили себё такого или иного выраженія «въ памятникахъ искусства и въ письменной литературё», точнёе выяснить самую природу преданій—между прочимъ и характерное для нихъ столь сложное соотношеніе между формою и содержаніемъ<sup>3</sup>),—отчетливёе установить ихъ внутреннюю классификацію, не забывъ при этомъ—наряду съ «мивомъ, сагами, легендами и тъ под.»—и

¹) Миноходонъ заметимъ, что вышедшая часть "Völkerpsychologie" Wundt' а ошибочно цитуется авторомъ въ отделу о «преданіяхъ» (515), а не въ отделу объ сязыве».

<sup>3)</sup> Что преданія не дошли до насъ въ устной формѣ непосредственно отъ древнихъ грековъ, это разумѣется само собою; но они могли дойдти до насъ въ устной формѣ посредственно (напр., чрезъ посредство новыхъ грековъ), чему, впрочемъ не приходится придавать большого значенія; во всякомъ случаѣ устная форма едвали обезпечивала бы собою неповрежденность и «народность» преданій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. особенно Wilamowitz-Moellendorff, Euripides Herakles I', 96 ff.

новелль и даже анекдотовь, сказокь, пословиць ), разъяснить то «отношеніе», какое «имъють мием (а также и другія «сказанія»?) къ редигіи
и культу», наконець не ограничиваться отдъльными произвольно выбранными и не совсьмъ точно переданными «примърами» «разнообразныхъ и противоръчивыхъ» «объясненій миеовъ и сказаній», когда ръчь
идеть о «нелегкомъ дълъ» «толкованія» не то «сказаній», не то «миеа»,
не то "саги", не то «сказаній или миеовъ» (4—5), а попытаться установить (т. е. указать) такіе общіе принципы, которые предохранили бы
желающихъ «извлечь изъ фантастической оболочки зерно исторической
дъйствительности» отъ «ошибокъ, натяжекъ, или произвольныхъ, фантастическихъ толкованій» (4), или, по крайней мъръ, познакомить—конечно въ общихъ, но отчетливыхъ чертахъ—съ методами или пріемами
толкованія преданій составляющими послъднее слово (или послъднія
слова) науки<sup>3</sup>).

Не вполнъ отвъчаетъ важности вопроса и изложение отдъла о «вещественныхъ памятникахъ» кромв выдвленныхъ въ «особую категорію» монеть. Нъсколько болье чъмъ общихъ замъчаній, въ формъ тезисовъ, о «важности вещественныхъ памятниковъ, какъ историческаго источника» (6-7), нъсколько такихъ же замъчаній о «служащихъ самымъ яркимъ примеромъ» этой «важности» «открытіяхъ Шлимана, его трудниковъ и продолжателей» (7-8) и голый, или почти голый перечень «важнёйшихь(?) съ точки зрёнія греческой исторіи вещественныхъ памятниковъ», въ количестве 25 нумеровъ, (9-12) далеко не достаточнаго понятія о «видномъ (можно сказать даже—видн'вйшемъ) мъсть», какое «занимають въ ряду источниковъ греческой исторіи вещественные памятники». Впрочемъ нѣкоторыя довольно-существенныя (фактическія) «дополненія» къ изложенію этого отдёла читатели «Введенія» «найдуть — какъ указывается и въ Предисловіи — въ соотв'ьтствующихъ местахъ очерка разработки греческой исторіи, гдё рёчь идеть тоже(?) о расконкахъ, котя и съ другой точки зрвнія» (III).

<sup>1)</sup> Т. е. и пословицъ вообще, и спеціально пословицъ такого типа, какъ δέχετα καὶ βῶλον 'Αλήτης или Μεγαρέων δάκρυα или Λοκροί τὰς συνθήκας (подобими παροιμίαι пользовались и греческіе историки, между прочимъ и Аристотель въ своихъ Политіяхъ). Сюда же относятся и поговорки, высмѣивавшія, напр., обитателей отдѣльныхъ областей Еллады (Воιωτία ὖς) или демотовъ отдѣльныхъ демовъ Аттики.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новое (фольклористическое?) направленіе въ изслідованіи греческихъ «мнеовъ и сказаній» (Usener, Rohde, Dümmler) не затронуто г. Бузескуломъ даже въ библіографическихъ указаніяхъ.

Хоть также слишкомъ коротко, но уже нѣсколько отчетливѣе трактуются «монеты» (12—13); не совсѣмъ понятно только, какія именно «медали» составляють вмѣстѣ съ монетами «особую категорію памятниковъ» (12), и какими именно "точными датами снабжены греческія монеты», благодаря чему «онѣ (по словамъ автора) имѣютъ большое значеніе и для хронологіи» (13).

Сивдующій отділь обвора источниковь (14-23) носить малообівщающее заглавіе: «Надписи и другіе документы». Надписямъ здісь посвящены всего 81/2 страницъ; но и изъ нихъ почти половина удълена на сообщение общихъ свъдъний объ эпиграфикъ съ ея историей (18-19) и на перечисленіе "сборниковъ надписей" (19-22); на остальныхъ страницахъ говорится о внёшней форм'в надписей (14), указывается ихъ "значеніе и содержаніе" (14-15), перечисляются кое-какія "важивищія надписи<sup>(1)</sup>) (16 — 18), и, сверхъ того, особо (т. е. въ особомъ параграф $\dot{\mathbf{b}}$ ) выясняются "недостатки надписей какъ источника" (15-16). Казалось бы, что въ наше время споръ о томъ, — что важнее, надписи, или "жетературные источники", такъ же невозможенъ, какъ и споръ XVII-го стольтія о томъ, — важиве-ли монеты, или надписи, или какъ споръчитать-ли въ книге одне четныя, или одне нечетныя страницы. г. Бузескуль опять поднимаеть этоть праздный спорь, різная его, повидимому, не въ пользу надписей (ср. 504), то объясняется это темъ, что от не достаточно полно и отчетиво представляеть себв (в другимъ), какой своеобразной и громадной важности источникъ, -- бъющій живымъ влючемъ, почти не изсякаемый и далеко еще не исчерпанный,--представляють собою греческія надписи. "Самое разнообразное содержаніе надписей", "обнимающихъ государственную, религіовную и частную жезнь" (15), почти все безъ остатка г. Бувескулъ сводить къ понятю о документахъ. Безспорно, громадная масса чадписей ставляеть собою именно документы, относящіеся въ области междуна-

¹) Неуковимы тѣ основація, по вакимъ выдѣляются эти «важнѣйшія надписи», какъ непонятно и то, почему "Паросскій мраморъ (поскольку онъ—"скорѣе литературное произведеніе") составляетъ исключеніе изъ общаго типа надписей", а "зато типичпа гортинская надпись" (17). Говоря объ эпиграфическихъ «древнихъ договорахъ» (42), авторъ цитуетъ лишь "С.Ј.G. I, 11" (Michel, 1; трудъ v. Scala, Die Staatsverträge des Altertums, I, замѣтимъ кстати, не упоминается во "Введенін"), какъ и "списокъ жрецовъ Поссейдона въ Галикарпасъ" (не единственный въ своемъ родѣ изъ числа епиграфическихъ) питуется (42) лишь по "С.Ј.G. II, N 2655" [Ditt. S² 608].

роднаго, государственнаго вли частнаго<sup>1</sup>) права, т. е. или его важонодательныхъ нормъ, или его практическаго осуществленія; своему количеству рядомъ съ этими документальными надписями отоятъ надписи посвятительныя и надгробныя, и если даже и признавать наличность въ этихъ последнихъ надписяхъ юридическаго момента, то уже никакъ нельзя сводить къ нему эсе ихъ значеніе, какъ это рекомендоваль нѣкогда В. А. Шефферь<sup>9</sup>); во всякомъ случав, поскольку въ этихъ последнихъ нациисяхъ краткія отметви сменяются или заменяются цвими επιγράμματα, ихъ приходится уже сближать скорве съ твии -- вовсе не такъ уже малочисленными, чтобы считать ихъ «своего рода исключеніями изъ общаго типа» (148. 17)—надписями, которыя представляють собою «литературныя произведенія». Но если по своему существенному содержанію далеко не всё надписи им'єють значеніе лишь «источника документальнаго и притомъ большею частію офиціальнаго» (15), то еще болве разнообразныя показанія, нежели это ихъ основное содержаніе, даеть намъ ихъ формальная сторона, т. е. различныя приводимыя въ отдёльныхъ надписяхъ частности и подробности. Конечно, правъ г. Бузескулъ, когда онъ утверждаетъ, что «о многомъ надписи ничего не сообщають, да иногда и не могуть сообщить по самому свойству эпиграфическаго матеріала», и что «и по отношенію къ надписямъ необходима критика 3); но едва-ли онъ правъ, когда полагаетъ, что «надписи ничего не скажутъ намъ о стремленіяхъ, ваглядахъ, идеалахъ общества, о перемѣнахъ въ нихъ, объ номъ движеніи • 4) в даже «о насиліяхъ и правонарушеніяхъ»,

<sup>1)</sup> Разумъется, эти и другія наши дізленія права, не вполить устойчивыя и теоретически, еще менте устойчивы въ приміненіи къ греческому праву. Выділять здісь сакральное право (т. е. ставить его вить государственнаго и частнаго права) едва-ли необходимо.

<sup>2)</sup> Филологическое Обозрпнів, І, 114 сл.

<sup>3) &</sup>quot;Надинси могуть съ намъреніемъ... представлять діло въ нісколько иномъ світі; оні являются нногда оффиціальною версією, мало соотвітствующею дійствительности" (16): эти (вірныя) замінчанія (въ параграфів о "недостаткахъ надписей") не согласованы у г. Бузескула съ замінчаніемъ (параграфа о "значенін надписей"), что» "вадписи чужды той субъективности, которая отличаеть произведенія историковъ" (15).

<sup>4)</sup> Неужели инчего не скажуть наиз о взглядах общества хотя би, напр., defixionum tabellae (atticae и не atticae), или объ умственномъ движенін—тв очень иногочисленныя надписи, которыя содержать вь себв литературныя произведенія или свидьтельства о литературных произведеніях приенанных (намей рукописной традиціей) и не признанных геніевь?

не успъваеть ознакомиться со встми аргументами или мотивами этихъ мнівній; но требовать, чтобы каждое изъ этихъ мнівній представлено было во всвхъ подробностяхъ, значило бы совершенно уже HO силь ни читателей. ВИ составителя «Введенія». И въ настоящемъ (оставляя въ сторонъ другія его достоинвидъ «Введеніе» ства) представляеть собою превосходную bibliographie raisonnée греческой исторіи и ея источников'єдівнія. Нельзя не поблагодарить составителя «Введенія» и за то, что «о русской научной литературів по понятныхъ причинамъ, считалъ необходимымъ говорить сравнительно подробные и полные» (IV), и особенно за то, что оны «даль браженіе и новъйшаго движенія въ области древне-греческой далъ понятіе о богатствів новаго матеріала, о той живой, энергичной работв, которую ведуть теперь въ этой области почти всв культурныя націи Европы и Америки» (V), причемъ во «Введеніи» (съ его «Добавленіями») нашли себъ мъсго даже самыя послъднія открытія въ области археологія вли папирологія і), и зарегистрированы иныя изъ поміченныхъ даже 1903 годомъ книгъ и статей по греческой исторів.

4.

Таковы общія, основныя свойства или тенденцій «Введенія въ исторію Грецій». Недостаточная отчетливость (или даже — раздвоенность) въ постановкі задачи всего «Введенія» и задачь объихь его частей, не совсімь законное перем'вщеніе центра тяжести изь области источниковъ въ область пособій, какь и изъ области филологій въ область библіографіи, не могли, конечно, обезпечивать собою отсутствіе въ этомъ трудів не только уже частныхъ или случайныхъ, но и принципіальныхъ недочетовъ; и если отъ этихъ принципіальныхъ недочетовъ не могло не пострадать все вообще «Введеніе», то первая его часть должна была пострадать больше, нежели вгорая. Роковымъ образомъ и причины чисто практическаго характера, о которыхъ сообщается въ Предисловіи<sup>2</sup>),

<sup>1)</sup> Напремъръ, новъйшія критскія раскопки, "едва-ли не величайшія (?) изъ всёхъ, сдъланныхъ на греческой почвъ со времени Шлимана" (446—453), или Anonymas Argentinenis (434—436) и "Персы" Тимовея (434).

<sup>3) &</sup>quot;Въ основъ издаваемой вниги--говоритъ г. Бузескулъ-дежатъ девцін, читанныя въ Харьковскомъ университетъ; девціи эти появляются въ значительно распрестраненномъ и дополненномъ видъ; по первоначальному плану онъ должны были составлять лишь часть общаго курса по исторія Греціи; но по мъръ обработки онъ

содъйствовали тому, чтобы первая часть «Введенія» (и особенно въ въ первыхъ своихъ отдълахъ) въ общемъ вышла менъе удачной, нежели вторая. Не только поэтому, но прежде всего потому, что обзоръ источниковъ по своему содержанію неизмѣримо важнѣе, нежели обзоръ пособій, намъ приходится главную долю вниманія удѣлить недочетамъ именно этой первой части—обзора источниковъ.

Г. Бузескуль не опредёляеть, что слёдуеть разумёть подъ понятіями «исторія», «Греція», «исторія Греціи», или, по крайней мёрё, не условливается съ читателями на счеть того,—что онъ будеть разумёть подъ этими понятіями; непосредственно устанавливаеть онъ—но и то слишкомъ общо и не совсёмъ, какъ мы видёли, отчетливо—лишь «понятіе объ источникахъ» и даеть затёмъ классификацію источниковъ греческой исторіи. «Источники—говорить онъ—бывають обыкновенно чрезвычайно разнообразны; такъ, источниками греческой исторіи служатъ: 1) языкъ, 2) преданія (мины и свазанія), 3) памятники вещественные, 4) надписи и другіе документы и 5) литературныя произведенія» (2 сл.).

Безспорно, классификація источниковъ—одна изъ труднѣйшихъ проблемъ теоріи исторической науки<sup>1</sup>). Теоретическая трудность этой классификаціи обусловливается главнымъ образомъ тѣмъ, что для нея не только одинаково законны, но и одинаково необходимы два— не совпадающіе между собою—принципа, — внѣшній и внутренній, что ею должны быть приняты въ расчетъ и большая или меньшая непосредственность въ реальномъ нли матеріальномъ содержаніи, и меньшая или большая непосредственность въ идеальномъ или духовномъ содержаніи отдѣльныхъ источниковъ.

Если, исходя хотя-бы изъ возможно широкаго пониманія содержанія исторіи вообще к установивъ хотя-бы возможно высокій terminus

разрослись въ особый, спеціальный курсъ(?), въ цілую книгу (Ш). Издаваемыя лекцім печатались, въ вид'є приложеній къ Запискамъ Императорскаго Харьковскаго Университета, медленно, съ большими перерывами; этимъ объясняется віжоторая, можетъ быть, непропорціональность въ изложеніи",—какъ объясняется этимъ и "не строго выдержанная система ссылокъ в библіографическихъ указаній, ніжоторая неполіздовательность въ передачів собственныхъ именъ и въ транскрипціи и проч.» Особенно мало, повидимому, удовлетворяли самого автора, когда онъ "выпускаль въ світъ" свою книгу, "напечатанные уже давно" «первые два листа» (IV).

і) Нельси считать удачной и ту классификацію, какую находимъ вътолько что вышедшей (1903) новымъ (3-мъ и 4-мъ) изданіемъ книгѣ Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichtsphilosophie, 230 ff.

ante quem древнееллинской исторіи, разсматривать и расцінивать дошедшіе до насъ отъ самой этой исторіи') следы или остатки по степени вепосредственности въ ихъ формальномъ происхождении и сохранении, то прежде всего пришлось-бы выд'ялить, какъ особую группу-правда, лишь косвенныхь-следовь еллинской исторіи, физическія свойства техь странъ, на территоріи которыхъ она совершалась. Къ следамъ, представляемымъ природою, поскольку она обусловливана собою историческую жизнь едлиновъ, тесно примыкають (одной своей стороною даже сливаясь съ ними) прямые уже следы самой этой исторической жизниследы того, что делали еллины съ данными этой природы. Такъ наметились бы двъ не попавшія въ классификацію проф. Бузескула группы источниковъ нашихъ сведеній объ исторической жизни едлиновъ, -- одна спеціально подлежащая изученію географів, другая - спеціально подлежащая изученію топографія 2). Какъ къ географическимъ слъдамъ примывають следы топографическіе, такъ къ этимъ последнимъ примыкають (опять-таки сливаясь съ ними одной своей стороной) следы того, что дълали еллины не столько уже съ данными, сколько изъ данныхъ природы, т. е. слёды, въ содержаніи которыхъ еще больше сказывается совнательная, приссообразная (по крайней мрр въ общемъ своемъ знавначенів) дівтельность, сліды, въ содержанія которыхъ (также какъ и въ содержаніи топографических слідовь) комбинируются елементы ріальные и духовные, но такъ, что елементамъ духовнымъ жить уже решительно преобладающая роль. Это - третья и частью четвертая изъ группъ проф. Бузескула, представленная

<sup>1)</sup> Дошли до насъ и кое-какія внёшнія свидётельства объ отдёльныхъ явленіяхъ еллинской исторіи (особенно еллинистической или римской эпохи), современныя этийъ явленіямъ,—въ восточныхъ намятникахъ искусства и письменности (въ томъ числе и въ Библіи), а также и въ римской письменности; но этихъ свидётельствъ совсёмъ не насается г. Вузескулъ въ своемъ обзор'я источниковъ,—н'явоторымь оправданіемъ чему можетъ служить, конечно, отсутствіе сколько-нибудь систематической обработки всёхъ вм'яст'я взятыхъ и почти всёхъ отд'яльно взятыхъ категорій этихъ свидётельствъ.

³) Кстати сказать, «примъненіе географіи для цілей исторіи» нашло себѣ въ посліднее время (особенно въ трудахъ Ratzel'я) тщательную теоретическую разработку, какъ сділана была (ср. G. Hirschfeld, Aus dem Orient, 1897) попытка исторической теоретизаціи и греческой топографіи.—Въ концѣ своего "очерка разработки греческой исторіи" г. Бузескуль упоминаетъ впрочень, что «по географіи древней Греціи извістни труди Киперта и Бурзіана (труда Neumann'а и Partsch'а онъ и здісь не назміваеть) и атласы Квиерта и Ширунера-Менке», т. е. Шпрунера-Зиглина (499).

нымъ количествомъ самыхъ разнообразныхъ по своему назначению (и по своему значенію) "вещественныхъ памятниковъ". Уже г. Бузескулъ ,,отмвчаеть, какъ особую категорію среди вещественныхъ памятниковъ, медали (?) и монеты", причемъ называетъ ихъ "металлическими источниками" (12-13), какъ бы забывая, что существують металлическіе источники и внъ этой "категоріи" (6. 14). Но развъ одну изъ категорій среди вещественныхъ же намятниковъ не представляють собою также и надписи, а другую-папирусы? И развів монеты своими не примыкають къ группв или категоріи надписей, становясь образомъ какъ бы на рубежв между "вещественными памятниками" и "надписями"? Но на рубежв этомъ оказываются даже и не однв монеты: до насъ дошли въдь и такіе вещественные памятники еллинской письменности, гдв письмо было лишь добавленіемъ въ прочему содержанію памятника, и такіе, -- гді письмо само было существеннымь содержаніемъ, основною цілью памятнека, такъ что мы могле-бы, не выдъляя ни надписей, ни папирусовъ изъ группы вещественныхъ памятниковъ, внутри этой группы различать ближайшимъ образомъ следующія три "категоріи": памятники искусства"), памятники искусства и письменности, и памятники письменности, - причемъ, конечно, между этими категоріями нельзя было-бы провести різкихъ пограничныхъ линій: он'в сливаются между собою, незаметно переходять-одна въ другую, гая въ третью; а эта третья категорія (т. е. громадное большинство надиисей и папирусы) такъ же незаметно переходить уже въ группу-не въ группу "другихъ документовъ" или "литературныхъ произведеній", а въ группу слідовъ еллинской письменности поскольку они дошли до насъ не непосредственно отъ самихъ еллиновъ (т. е. не на камив или металлв, или не на папирусв), а чрезъ посредство средневъковыхъ переписчиковъ, причемъ, конечно, нужно имъть въ виду, что иные изъ этихъ следовъ еллинской письменности (правда, немногіе) дошли до насъ одновременно обоими этими путями, посредство средневъковыхъ переписчиковъ было въ сущности лишь случанымъ, лишь служебнымъ<sup>2</sup>). Такъ или въ такомъ родѣ могли бы

<sup>1)</sup> Разумветси, въ самомъ шировомъ смысле этого слова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Иснаженіе многочисленных вереписчиковь" (15) относится все-же больше из категоріи исключеній, нежели въ категоріи правила. И "вещественные памятники" впрочемъ также стали намъ доступны чрезъ посредство лишь копателей, если не "гробокопателей".

группироваться слѣды еллинской исторіи, если идти отъ большей къ меньшей наличности въ ихъ содержаніи или въ ихъ значеніи болѣеустойчивыхъ матеріальныхъ елементовъ, пока мы не дошли бы этимъ
путемъ до такихъ слѣдовъ, въ которыхъ роль этихъ матеріальныхъ елементовъ сведется до минимума (папирусы), а наконецъ и прямо на
нъта (средневѣковыя рукописи).

Но группировка следовъ еллинской исторіи должна считаться также и съ наличностью въ ихъ содержаніи и значеніи и елементовъ духовныхъ-по самому существу своему **чрезвычай**но ныхъ, разнообразныхъ и пестрыхъ, причемъ степень матеріальной непосредственности и степень духовной непосредственности значеніи ЭТИХЪ следовъ не пропорціональны другой ни прямо, ни обратно. Въ этомъ пунктв мы и на чрезвычайныя -- можетъ быть даже непреодолимыя -- трудности классификаців. Какія бы мы ни устанавливали группы или категоріи, — отдівльные историческіе намятники придется теперь не только уже пом'вщать на пограничныя между этими группами или категоріями полосы, но даже разбивать на части, и части эти размъщать, или разносить по различнымъ этимъ группамъ или категоріямъ; и поступать такъ съ отдільными намятниками приходится даже не только въ томъ случав, если наблюдать въ нихъ комбинирование духовныхъ элементовъ съ матеріаль. ными, но и въ томъ случав, если наблюдать одни лишь духовные ихъ элементы. Какъ нельзя болфе справедливо, напримфръ, замфчаніе г. Бувескула о "трудахъ греческихъ историковъ", что "они являются для насъ источникомъ, такъ сказать, вдвойнь: они не только отражають въ себ'в, до н'вкоторой степени, современную имъ эпоху, но и содержать изложение самой истории (насколько удовлетворительное и достовърное, это, конечно, другой вопросъ)"; но едва-ли правъ г. Бузескулъ, онъ именно съ этой (и только съ этой) точки арвнія считаеть историковъ" "болве важными, какъ историческій источникъ", прочіе "памятники греческой литературы" (39). Развіз не являются такими "источниками вдвойнъ (или даже больше, чъмъ вдвойнъ,--т. е. втройнів и т. д.)", наприміврь, "гомерическіе" (какь онь ихь называеть) и не гомерические эпосы, или "произведения трагиковъ", или "произведенія философскія", или "рвчи ораторовъ" (хотя-бы Исократа)? того, --если въ греческой литературъ мы очень часто встръчаемся воспроизведеніями едлинскаго прошлаго не постольку лишь, поскольку возсозданіе прошлаго было ся целью, но и постольку, поскольку оно становилось ея средствомъ (т. е. однимъ изъ средствъ), то съ подобными же воспроизведеніями прошлаго мы встрічаемся (хотя и несравненно рфже) и въ греческомъ искусствв. Итакъ, классификація источниковъ греческой исторіи должна считаться, далве, съ твиъ, хронологически-непосредственными, котонкак свояннотом сен инбо другіе-хронологически-посредственными следами этой исторіи, а третьи -и теми, и другими вместе 1). Но кроме возможной наличности въ явкоторой части нашихъ историческихъ источниковъ субъективизма такъ-сказать хронологическаго разстоянія, классификація источниковъ должна считаться также и съ-не только возможной, но и неизбъжной - валичностью въ нихъ и той или иной степени субъективизма синхронистическаго, или исохронистическаго (при чемъ опять-таки иметь въ виду, что относительно более объективными или относительно болъе субъективными могуть быть не только памятники письменности, но и памятники искусства).

Если классификація источниковъ должна, такимъ образомъ, считаться не только съ большимъ или меньшимъ значеніемъ въ ихъ содержаніи элементовъ матеріальныхъ, но и съ меньшей или большей субъективностью входящихъ въ ихъ содержаніе духовныхъ элементовъ,—то дальнъйшее—или, лучше сказать, ближайшее—распредъленіе источнековъ на группы или категоріи можетъ обусловливаться уже лишь соображеніями болье практическаго характера. Такъ, оно должно считаться съ самымъ содержаніемъ и значеніемъ отдъльныхъ комплексовъ источниковъ, въ зависимости отъ того,—въ чемъ мы условимся видъть сущность историческаго процесса вообще и процесса еллинской исторіи въ частности. Съ этой точки зрънія возможно, напримъръ, выдъленіе въ особую группу ,,монетъ", или ,,документовъ", или ,,трудовъ исто-

<sup>1)</sup> Кстати сказать, —особенно съ этой точки зрвнія было бы важно установить —конечно, условный—terminus ante quem греческой исторіи, —хота бы уже для большей ясности и отчетливости въ трактованіи не только о Діодор'в или Плутархф, или о географакъ и періэгетахъ, но и о писателяхъ, которые въ обзор'в г. Бузескула занимаютъ м'єсто между Плутархомъ и географами (284—290), и которые перечисляются вдёсь въ такомъ—довольно причудливомъ—порядкі: Діогенъ Лаэртскій (?), Діонъ Хрисостомъ, Фаворивъ, Аенней и Эліанъ, Стобей, Поліэнъ, Элій Аристидъ, Лукіанъ, хронографы Юлій Африканъ и Евсевій, Фотій, эксцерпторы Константина Багрянороднаго, Аристодемъ, лексикографы (римской и византійской эпохи); в'ядь, если къ кому, то именно къ большинству изъ этихъ писателей подходитъ выраженіе г. Бузескула, что они даютъ "современной науків" "матеріаль" отчасти "въ видів источниковъ", отчасти "въ видів пособій".

риковъ" и т. п.; возможны при этомъ, конечно, и болье сложныя отвлеченія, путемъ которыхъ можно дойдти и до установленія если уже не въ качествь особыхъ группъ или категорій источниковъ, то въ качествь отдъльныхъ предметовь источниковъдьнія и такихъ явленій, какъ "языкъ" или "преданія"). Наряду съ тымъ, группированіе источниковъ можеть считаться и съ практикою науки вообще, т. е. съ наличностью особыхъ (вспомогательныхъ относительно исторіи) дисциплинъ, спеціально выдающихъ ты или иныя категоріи источниковъ, — каковы, напримыръ, географія, топографія, археологія и исторія искусства, нумизматика, епиграфика, папирологія, исторія литературы, метрологія, дипломатика, геральдика<sup>2</sup>) и другія—возможныя если не въ настоящемъ, то въ будущемъ науки—дисциплины.

Кавъ бы ни были поверхностны эти замѣчанія (развивать ихъ подробно не можеть быть задачею "рецензіи", —и безъ того, важется, достаточно уже уклонившейся отъ своего прямого назначенія), они показывають во всякомъ случав одно, —что классификація источниковъ греческой исторіи далево не такъ проста, и не можеть быть такъ упрощена, какъ ее упрощаеть наше "Введеніе". Отчасти въ связи съ этой недостаточной отчетливостью классификаціи источниковъ въ обзорь проф. Бузескула стоить и то, что обзоръ этоть не ко всёмъ изъ установленныхъ имъ группъ источниковъ относится съ одинаковымъ вниманіемъ. Такъ, "языку" удъляется гораздо меньше вниманія, нежели "преданіямъ", "вещественнымъ памятникамъ" — меньше, нежели "надписямъ", надписямъ меньше, нежели "литературнымъ произведеніямъ"; среди вещественныхъ памятниковъ главное вниманіе удъляется монетамъ,

<sup>1)</sup> Bernheim (Lehrbuch 230 ff. 430 ff.) считаетъ, правда, "язывъ" и "устную традицію (разсказъ, сага, анекдоты и пр.)" прямо видами источниковъ, наряду съ образной и письменной традиціей или съ körperliche Reste, Zustände und Jistitutionen и т. л.; но, кажется, именно въ этомъ пунктф (т. е. въ опредъленія и раздъленіи источниковъ) его представленія не отличаются полной отчетливостью. Wundt (Logik II, 2, 353 ff) находитъ возможнимъ разсматривать "языкъ", "миеъ (и сагу)", но и "обычай (Sitte)", какъ "лежащіе внѣ области изслѣдованія собственной исторіи объекты историческаго развитія", подлежащіе изученію особыхъ "филологическо-историческихъ наукъ"—науки объ языкѣ, мнеологіи и этологіи (ср. также его Völkerpschychologie, I).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О мегрологіи въ примѣненіи въ источнивовѣдѣнію греческой исторіи см. особенно А. Pernice въ Zeitschrift f. Numismatik, XX, 222 ff., о дипломатикѣ—Bernheim, Lehrbuch³, 276, о геральдивѣ—статью проф. Шерцля въ Харіоті́ріа (Сборнивъ въчесть Ө. Е. Корша), 341 сл.

среди надписей-исключительное внимание удбляется надписямъ "документальнаго и притомъ офиціальнаго" содержанія, а среди литературныхъ произведеній — львиная доля вниманія удёляется произведеніямъ исторіографическимъ. Уже изъ этого видно, что обзору источниковъ г-Бувескула можно будеть сдёлать и тоть упрекь, какой - по его сообщенію — двласть "изв'єстному краткому обзору Арн. Шефера" Виламовиць, "считающій его въ значительной мірів виною того, что студенты думають, будто греческой исторіи мы можемь научиться преимущественно (wesentlich) изъ историковъ" (487), и тотъ упрекъ, какой онъ дълаетъ "Виеденію" К. Ваксмута, "гдъ собранъ богатый матеріалъ, но нъсколько странно и неудобно распредъленный, безъ надлежащей системы, и непропорціонально обработанный (1. 490). Рішительное предпочтеніе, какое г. Бузескуль постоянно оказываеть источнекамъ собственно-политической (и притомъ чисто-фактической) исторін Еллады, можеть быть даже и объясняется отчасти вліяніемъ этихъ "трудовъ Ваксмута и Шефера, служившихъ для автора настольными пособіями при обработв'я многихъ отделовъ I части Введенія" (IV), хотя теоретически онъ самъ, по всёмъ признакамъ, слишкомъ мало силоненъ съуживать содержание истории такъ, какъ съуживають его Шеферь или Ваксмуть, -т. е. какъ съуживала его ская концепція филологіи.

5.

Естественно, что и раньше указанные принципіальные недостатки всего «Введенія», и только-что указанные общіе недостатки первой его части вмёстё съ — также указанными выше — причинами чисто-практическаго характера въ значительной степени обусловливали собою и различные недочеты отдёльныхъ главъ и параграфовъ нашего «обзора источниковъ»; къ сожалёнію, намъ приходится ограничиться только бёглымъ указаніемъ нёкоторыхъ изъ этихъ недочетовъ.

Объ «языкъ», т. е. о греческомъ языкъ, поскольку онъ «служитъ источникомъ греческой исторіи», г. Бузескулъ даетъ (2—3) лишь нъсколько самыхъ краткихъ и самыхъ общихъ замъчаній; даже вся библіографія вопроса представлена здъсь лишь сочиненіями Шрадера<sup>1</sup>) и

<sup>1)</sup> Сравнительное язывовъдъніе и первобытная культура (переводъ 1-го изданія). Другой трудь Шрадера, чрезвычайно цънный и для «изучающих» греческую исторію»,--Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde (1901)—не указывается.

Кгетесскиег'а<sup>1</sup>). Такое трактованіе этого вопроса совершенно не соотвътствуеть ни важности, ни трудности его для «сколько-нибудь серьезно изучающаго греческую исторію». Болье чымь полезно было бы здысь обстоятельное (не въ смысль подробности, а въ смысль отчетливости) уясненіе самыхъ свойствъ языка, качествъ «проливаемаго имъ свыта», характера заключающихся въ немъ «показаній» и «отраженій»; умыстными были бы туть и указанія на современное состояніе разработки явленій языка вообще и греческаго языка въ частности въ тыхъ спеціальныхъ научныхъ дисциплинахъ, изъ коихъ только объ одной упоминаетъ г. Бузескуль, но которыя всь, такъ же, какъ и эта одна, «блестяще развились въ XIX стольтіи» (хотя зачатки ихъ встрычаемъ и въ античной литературь); таковы—кромь сравнительнаго языкознанія—наука объ языкъ и исторія греческаго языка съ его діалектологіею.

Большей обстоятельности, большей отчетливости въ изложеніи нельзя не пожелать и—слёдующему за отдёломъ объ «языкё» — отдёлу о «преданіяхъ (миеахъ и сказаніяхъ)» (3—6). Такъ какъ «преданія въ устной формё отъ грековъ до насъ не дошли²), а сохранились... въ передачё художниковъ, поэтовъ, историковъ, философовъ и пр.» (3), то слёдовало-бы остановиться на вопросё, въ какой именно мёрё въ доступныхъ намъ слёдахъ этихъ преданій «сказывается міросозерцаніе» (3) или «духовный міръ народа» (6), уяснить, какое значеніе принадлежало вдёсь появленію и распространенію письменности, и какъ вообще могли фиксироваться преданія, пока они не находили себё такого или иного выраженія «въ памятникахъ искусства и въ письменной литературё», точнёе выяснить самую природу преданій—между прочимъ и характерное для нихъ столь сложное соотношеніе между формою и содержаніемъ³),—отчетливёе установить ихъ внутреннюю классификацію, не забывъ при этомъ—наряду съ «миеомъ, сагами, легендами и тъ под.»—и

¹) Мимоходомъ заметимъ, что вышедшая часть "Völkerpsychologie" Wundt' а ошибочно цитуется авторомъ въ отделу о «преданіяхъ» (515), а не въ отделу объ «язывё».

<sup>3)</sup> Что преданія не дошли до насъ въ устной формѣ непосредственно отъ древнихъ грековъ, это разумѣется само собою; но они могли дойдти до насъ въ устной формѣ посредственно (напр., чрезъ посредство новыхъ грековъ), чему, впрочемъ не приходится нридавать большого значенія; во всякомъ случаѣ устная форма едвали обезпечивала бы собою неповрежденность и «народность» преданій.

<sup>3)</sup> Ср. особенно Wilamowitz-Moellendorff, Euripides Herakles I', 96 ff.

новелль и даже анекдотовь, сказокь, пословиць 1), разъяснить то «отношеніе», какое «имъють миеы (а также и другія «сказанія»?) къ редигіи
и культу», наконець не ограничиваться отдъльными произвольно выбранными и не совсьмъ точно переданными «примърами» «разнообразныхъ и противоръчивыхъ» «объясненій миеовъ и сказаній», когда ръчь
идеть о «нелегкомъ дълъ» «толкованія» не то «сказаній», не то «миеа»,
не то "саги", не то «сказаній или миеовъ» (4—5), а попытаться установить (т. е. указать) такіе общіе принцины, которые предохранили бы
желающихъ «извлечь изъ фантастической оболочки зерно исторической
дъйствительности» отъ «ошибокъ, натяжекъ, или произвольныхъ, фантастическихъ толкованій» (4), или, по крайней мъръ, познакомить—конечно въ общихъ, но отчетливыхъ чертахъ—съ методами или пріемами
толкованія преданій составляющими послъднее слово (или послъднія
слова) науки<sup>3</sup>).

Не вполнъ отвъчаетъ важности вопроса и изложение отлъда о «вещественныхъ памятникахъ» кромв выдвленныхъ въ «особую категорію» монеть. Нъсколько болье чъмъ общихъ замъчаній, въ формъ тезисовъ, о «важности вещественныхъ памятниковъ, какъ историческаго источника» (6-7), нъсколько такихъ же замъчаній о «служащихъ самымъ яркимъ примеромъ» этой «важности» «открытіяхъ Шлимана, его трудниковъ и продолжателей» (7-8) и голый, или почти голый перечень «важивишихь(?) съ точки зрвнія греческой исторіи вещественныхъ памятниковъ», въ количестве 25 нумеровъ, (9-12) далеко не даютъ достаточнаго понятія о «видномъ (можно сказать даже-виднъйшемъ) мъсть», какое «занимають въ ряду источниковъ греческой исторіи вещественные памятники». Впрочемъ нѣкоторыя довольно-существенныя (фактическія) «дополненія» къ изложенію этого отдёла читатели «Введенія» «найдуть — какъ указывается и въ Предисловіи — въ соотв'ьтствующихъ мъстахъ очерка разработки греческой исторіи, гдъ ръчь идеть тоже(?) о раскопкахь, хотя и съ другой точки эрвнія» (ІП).

<sup>1)</sup> Т. е. и пословиць вообще, и спеціально пословиць такого типа, какъ δέχετα καὶ βῶλον 'Αλήτης или Μεγαρέων δάκρυα или Λοκροὶ τὰς συνθήκας (подобными παροιμίαι пользовались и греческіе историки, между прочимъ и Аристотель въ своихъ Политіяхъ). Сюда же относятся и поговорки, высмѣнвавшія, напр., обитателей отҳѣльныхъ областей Еллады (Воιωτία ὕς) или демотовъ отдѣльныхъ демовъ Аттики,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Новое (фольклористическое?) направленіе въ изслідованіи греческихъ «миновъ и сказьній» (Usener, Rohde, Dümmler) не затронуто г. Бузескуломъ даже въ библіографическихъ указаніяхъ.

Хоть также слишкомъ коротко, но уже нѣсколько отчетливѣе трактуются «монеты» (12—13); не совсѣмъ понятно только, какія именно «медали» составляють вмѣстѣ съ монетами «особую категорію памятниковъ» (12), и какими именно "точными датами снабжены греческія монеты», благодаря чему «онѣ (по словамъ автора) имѣютъ большое вначеніе п для хронологіи» (13).

Сивдующій отивль обвора источниковь (14-23) носить малообвщающее заглавіе: «Надписи и другіе документы». Надписямъ здівсь посвящены всего 81/2 страницъ; но и изъ нихъ почти половина удълена на сообщение общихъ свъдъний объ эпиграфикъ съ ея историей (18-19) и на перечисленіе ,,сборниковъ надписей" (19-22); на остальныхъ страницахъ говорится о внёшней форм'в надписей (14), указывается ихъ "значеніе и содержаніе" (14-15), перечисляются кое-какія "важивищія надписи (16 — 18), и, сверхъ того, особо (т. е. въ особомъ параграф $\dot{\mathbf{b}}$ ) выясняются "недостатки надписей какъ источника" (15-16). Казалось бы, что въ наше время споръ о томъ, — что важнее, надписи, или "жетературные источники", такъ же невозможенъ, какъ и споръ XVII-го столетія о томъ, — важне-ли монети, или надписи, или какъ споръчетать-ли въ книге одне четныя, иле одне нечетныя странецы. г. Бузескуль опять поднимаеть этоть праздный спорь, різная его, повидимому, не въ польку надписей (ср. 504), то объясняется это темъ, что онъ не достаточно полно и отчетливо представляеть себъ гемь), какой своеобразной и громадной важности источникъ, —бьющій живымъ влючемъ, почти не изсякаемый и далеко еще не исчерпачный,--представляють собою греческія надписи. "Самое разнообразное содержаніе надписей", "обнимающихъ государственную, религіозную и частную жизнь" (15), почти все безъ остатка г. Бувескуль сводить къ понятію о документахъ. Безспорно, громадная масса надписей ставляеть собою именно документы, относящіеся въ области междуна-

¹) Неутовимы тё основація, по какимъ выдёляются эти «важнёйшія надписи», какъ непонятно и то, почему "Паросскій мраморъ (поскольку онъ—"скоре литературное произведеніе") составляеть исключеніе изъ общаго типа надписей", а "зато типична гортинская надпись" (17). Говоря объ эпиграфическихъ «древнихъ договорахъ» (42), авторъ цитуетъ лишь "С. J. G. I, 11" (Michel, 1; трудъ v. Scala, Die Staatsverträge des Altertums, I, заметимъ кстати, не упоминается во "Введеніи"), какъ и "списокъ жрецовъ Поссейдона въ Галикарпасе" (не единственный въ своемъ родё изъ числа епиграфическихъ) цитуется (42) лишь по "С. J. G. II, N 2655" [Ditt. S² 608].

роднаго, государственнаго или частнаго<sup>1</sup>) права, т. е. или его дательныхъ нормъ, или его практическаго осуществленія; своему количеству рядомъ съ этими документальными надписями стоятъ надписи посвятительныя и надгробныя, и если даже и признавать наличность въ этихъ последнихъ надписяхъ юридическаго момента, то уже никагь нельзя сводить къ нему эсе ихъ значеніе, какъ это рекомендоваль нівогда В. А. Шефферь<sup>2</sup>); во всякомь случай, поскольку въ этихъ последнихъ нациисяхъ краткія отметки сменяются или заменяются цвими επιγράμματα, ихъ приходится уже сближать скорве съ твии — вовсе не такъ уже малочисленными, чтобы считать ихъ «своего рода исключеніями изъ общаго типа» (143. 17)—надписями, которыя представляють собою «литературныя произведенія». Но если по своему существенному содержанію далеко не всв надписи имъють значеніе лишь «источника документальнаго и притомъ большею частію офиціальнаго» (15), то еще болве разнообразныя показанія, нежели это ихъ основное содержаніе, даеть намъ ихъ формальная сторона, т. е. различныя приводимыя въ отдельныхъ надписяхъ частности и подробности. Конечно, правъ г. Бузескулъ, когда онъ утверждаетъ, что «о многомъ надписи ничего не сообщають, да иногда и не могуть сообщить по самому свойству эпиграфическаго матеріала», и что «и по отношенію къ надписямъ необходима критика. 3); но едва-ли онъ правъ, когда полагаеть, что «надписи ничего не скажуть намь о стремленіяхь, взгляидеалахъ общества, о перемвнахъ въ нихъ, объ номъ движенія »4) в даже «о насиліяхъ и правонарушеніяхъ»,

<sup>1)</sup> Разумъется, эти и другія наши дъленія права, не вполив устойчивыя и теоретически, еще менте устойчивы въ примъненія къ греческому праву. Выдалять здъсь сакральное право (т. е. ставить его вить государственнаго и частнаго права) едва-ли необходимо.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Филологическое Обогрпнів, I, 114 сл.

<sup>\*) &</sup>quot;Надинси могутъ съ намъреніемъ... представлять діло въ нісколько иномъ світі; оні являются иногда оффиціальною версіею, мало соотвітствующею дійствительности" (16): эти (візримя) замічанія (въ параграфі о "недостаткахъ надписей") не согласованы у г. Бузескула съ замічаніемъ (параграфа о "значеніи надписей"), что» "вадписи чужды той субъективности, котория отличаетъ произведенія историковъ" (15).

<sup>4)</sup> Неужели инчего не скажуть нашь о взглядахь общества хотя бы, напр., defixionum tabellae (atticae и не atticae), или объ уиственномъ движеніи—ть очень многочисленныя надписи, которыя содержать вь себь литературныя произведенія или свидьтельства о литературныхь произведеніяхь привнанныхь (нащей рукописной традиціей) и не признаяныхь геніевь?

вогда онъ считаетъ надписи «лишенными, такъ сказать, индивидуальности».

Короче говоря, трактованіе надписей въ обзор'в проф. Бузескула ни въ какомъ отношеніи, за исключеніемъ библіографическаго, не соотвітствуеть тому «чрезвычайно важному місту», какое «занимають он'в среди источниковъ греческой исторіи» (14).

Отъ «каменнаго архива надписей»<sup>1</sup>) авторъ переходить къ самымъ бъглымъ замъчаніямъ о «существовавшихъ въ Греціи рукописныхъ документахъ» (22) и о «сохранившихся въ Египтъ<sup>2</sup>) греческихъ папирусахъ» (23), опять-таки отмъчая лишь «документальный матеріалъ, содержащійся во многихъ изъ этихъ папирусовъ». Впрочемъ, болъе обстоятельныя свъдънія о папирусахъ находимъ во второй части Введенія,—гдъ идетъ ръчь объ «открытіяхъ 90-хъ годовъ и начала ХХ в.» (427—438).

6.

Покончивъ на двадцати одной страницѣ съ языкомъ, преданіями, памятниками вещественными, надписями и другими документами, авторъ остальныя 272 страницы своего обзора источниковъ посвящаетъ отдѣлу о «литературныхъ произведеніяхъ». «Какъ ни важны—говоритъ онъ—для современнаго историка Греціи вещественные памятники и надписи, все-же главнымъ источникомъ для него являются памятники литературные, конечно, въ самомъ широкомъ смыслѣ этого слова, т. е. разумѣя не только произведенія поэтическія, но и философскія, историческія и проч.; они даютъ намъ самый богатый и разнообразный матеріалъ» (23—24).

<sup>1)</sup> Это выраженіє: "каменный архивъ" г. Бузескуль приміняєть не только ко всей наличности дошедшихь до насъ (нногда и не на камий) надписей (ср. 603): "надписи—читаемъ у него (14)—составляють накъ-бы каменный музей или архивъ Эллады, и въ ийкоторыхь областяхь ея, напр. въ Аттикъ, каждый городъ (?), почти каждая деревушка (?) иміла свой подобнаго рода архивъ". Віроятно, туть иміются въ виду уже древнегреческія терету, обыкновенно представлявшія собою, дійствительно, и каменные (не исключительно, впрочемъ, каменные) архивы, и каменные (не исключительно, впрочемъ, каменные) музеи, но уже не надписей, а произведеній искусства, отчасти-же и каменныя библіотеки (поскольку вырізались на камий не документы, а литературныя произведенія).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О весьма важныхъ для историка volumina Herculanensia г. Бузескулъ не упоминаетъ.

Этоть отдёль обзора авторь начинаеть съ «указаній и замёчаній» о гомерическомъ эпосъ, Гесіодъ, о лирикахъ до Пиндара и Бакхилида (включительно), о трагикахъ до Еврипида, о комикахъ до Аристофана (24-34); затымь, «обращаясь къ прозаической литературь Гредіи», онъ «касается прежде всего произведеній философскихъ и ораторскихъ» — до Аристотеля и до Демосеена (34-38) и, такъ какъ, «говоря объ источникахъ. следуетъ упомянуть о Гиппократе», то упоминаетъ о сочинения περί άέρων ύδάτων τόπων, безусловно приписывая его Гиппократу (39); далье онъ «подробные останавливается на историкахъ» (39-290), при чемъ говорить не о собственно-исторіографическихъ только произведеніяхъ, но также и о мемуарахъ, о политическихъ трактатахъ и памфлетахъ, о философско-риторическихъ и другихъ сочиненіяхъ какъ «историковъ (Ксенофонта, Плутарха), такъ (иногда) и собственно не историковъ; замыкая собою рядъ историковъ, фигурирують, безъ какого-либо общаго (наридательнаго) наименованія, не только Діогенъ Лаэртскій, Фаворинъ, Аеиней и Эліанъ, Поліэнъ и хронографы, но и Діонъ Хрисостомъ, Стобей, Элій Аристидъ, Лукіанъ (какъ авторъ трактата тос беї іστορίαν συγγράφειν), левсикографы, Фотій и собиратели эксцерптовъ при Константинъ Багрянородномъ ); заключается отдълъ указаніями о «географахъ и путешественникахъ(?)-періэгетахъ» имкінаремав п (290-295).

Таково содержаніе и таково распредѣленіе содержанія въ отдѣлѣ о «литературныхъ произведеніяхъ». Очевидно, при этомъ распредѣленів авторъ руководился отчасти обычной въ исторіяхъ греческой литературы классификаціей литературныхъ произведеній по ихъ родамъ и видамъ, отчасти моментами историческими, или хронологическими, отчасти можетъ-быть даже и "идеей эволюціи" литературныхъ родовъ и видовъ<sup>2</sup>), отчасти, наконецъ, и чисто-внѣшними, случайными мотивами<sup>3</sup>). И это смѣшеніе различныхъ принциповъ сказалось не только на

<sup>1)</sup> Авторъ заходить здёсь такимъ образомъ и въ «византійскую эпоху». Онъ касается—но совсёмъ вскользь—и римской исторической литературы, упоминая о Троге Помпер и Юстине (264), Корнеліи Непоте (265), Авле Гелліи (286) и латинской переработке Евсевія (288).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Не подъ вліяніємъ-ли этой иден получились такіе низкіе termini ante quos изложеній о различныхъ родахъ литературныхъ произведеній, кромів «трудовъ историковъ» и «географовъ и періэгетовъ»,—особенно же объ эпосів и лириків?

<sup>\*)</sup> Такъ, изложение о псевдо-ксенофонтовой Аониской Полити (135—139), хотя "въ настоящее время почти (?) никто не сомивается, за исключениемъразвъ Belot (писав-

общей схемв изложенія всего этого отділа, но и на ходів изложенія отдільных вего параграфовь—кавъ тіхь, гдів «оставляются въ сторонів историки», такъ и тіхь, которые посвящены «трудамь историковь». Разумбется, главную роль и туть сыграла знакомая намъ теоретическая двойственность, или раздвоенность поставленной себів авторомь задачи, т. е. желаніе его дать одновременно и «обозрібніе того разнообразнаго матеріала, которымь въ видів источниковъ располагаеть современная наука по части греческой исторіи», и «очеркь исторической мысли, страницы изъ исторіи умственной жизни древности»; но несомнівню и то, что и самое выполненіе такъ поставленной задачи не только не сглаживало собою, но нерібдко даже подчеркивало вытекавшія изъ ея двойственности практическія неудобства. Въ результатів получилось изложеніе ни историческое, ни систематическое, а лишь отрывочное, эпизодическое—и очень, притомъ неравномівное, т. е. «непропорціональное».

На самый существенный пункть этой «непропорціональности» указываеть самъ г. Бузескулъ. «Здёсь не мёсто—говорить онъ—подробно, систематически обозрёвать этоть родъ источниковъ (т. е. литературныя произведенія), такъ какъ это значило бы обозрёвать едва-ли не всю<sup>1</sup>) греческую литературу; я ограничусь краткими указаніями и нёсколькими замёчаніями; подробнёе же остановлюсь лишь на греческихъ историкахъ (24),—«або труды историковъ являются для насъ источникомъ, такъ сказать, вдвойнё» (39). Итакъ, относительно «памятниковъ греческой литературы» кромё тёхъ, которые выдёлены вмъ къ качествё не то «историковъ», не то «трудовъ историковъ», авторъ ограничивается лишь «краткими указаніями и нёсколькими замёчаніями»: какъ нельзя болёе вёрно это опредёленіе тёхъ свёдёній, какія даются о произведеніяхъ не-историковъ или не-историческихъ въ нашемъ обзорё.

Таковы, прежде всего, свёдёнія о «гомерическом» эпосё», которому, по словамъ г. Бузескула, «мы обязаны знакомствомъ съ такъ назыв. гомерической эпохой и ея бытомъ,» 2) и, въ связи съ тёмъ, о «гоме-

маго въ 1880 г.), въ томъ, что это произведение не Ксенофонта", с хотя "трактатъ написанъ, повидимому, въ первые годы Пелопоннесской войны" (136),—заключаетъ собою главу о Ксенофонтъ; впрочемъ въ этой главъ ставятся на счетъ Ксенофонту и тъ трактаты, "относительно принадлежности коихъ Ксенофонту нъкоторые сомнъвацются", напр. Пороз (122. 135); то же видимъ и въ параграфъ о Могайа Плутарха 275—276.)

<sup>1)</sup> Почену-же не прямо: всю?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пора было-бы перестать изолировать гомеровскую эпоху.

рическомъ вопросъ» (24-27). «Краткость указаній» не только совсёмъ не соотв'єтствуєть значенію гомеровских в поэмъ, какъ источника-мы сказали бы, не по «гомерической эпохъ», а вообще по древнишей исторіи еллиновъ, -- но и обусловливаеть собою не полную тщательность изложенія. Сложный «гомеровскій вопрось» излагается здёсь не только слишкомъ сокращенно, но и слишкомъ упрощенно; какъ показываютъ отчасти и ссылки самого автора на Грота и Эргардта, далеко не вся исторія этого вопроса сводится къ борьб'в двухъ «нагерей» — «вольфіанцевъ и унитаріевъ», «съ теченіемъ времени сділавшихъ» другь другу «большія уступки». Вірное замічаніе, что «гомерическій эпось является продуктомъ многовъковаго развитія», почему «въ немъ и отразвилсь черты не одной какой-либо (напр., «гомерической»?) тесно ограниченной эпохи» (27), заслуживало-бы разъясненія болве обстоятельнаго и болве точнаго, нежели то, какое дълается авторомъ «Введенія», мало считаю-ЩИМСЯ СЪ ТВМЪ, ЧТО НАШИ ГОМОРОВСКІЯ ПОЭМЫ «РАЗВИВАЛИСЬ», ИЛЕ ТВОрились долгое время-какъ въ своемъ содержаній, такъ и въ своей форм'в, причемъ соотношенія между содержаніемъ и формой въ исторіц «развитія» этихъ поэмъ были чрезвычайно сложными и пестрыми<sup>4</sup>). Кром'в того, «оцівнка гомерическаго эпоса, какъ историческаго источника» только выиграла бы, если-бы авторъ не изолировалъ его, т. е. «оцвиваль»-бы его въ связи если не со всвии остальными источниками нашихъ «знаній о древнійшемъ періодів греческой исторіи», то но крайней м'вр'в въ связи съ другими древн'вйшими греческими эпосами.

Онвкоторых в изъ этих эпосовъ авторъ упоминаетъ (самымъ бъгдымъ образомъ) лишь въ главв о греческой исторіографіи (40); здъсь же послав замвчаній о гомерическомъ эпосв онъ двлаетъ «краткія указанія» объ «эпосв Гесіода», т. е. только о Өеогоніи и Трудахъ и дняхъ (27—28), а затымъ переходить къ не менве краткимъ и блъднимъ указаніямъ о лирикахъ VII—V в. (28—29). Лирики туть нивють для него значеніе лишь постольку, поскольку они касаются «современныхъ имъ событій» (въ томъ числь, впрочемъ, и «борьбы классовъ») или даютъ «указанія и намеки на историческія лица и событія или на преданія и мием», или «являются свидътелями и выразителями того высоко

<sup>1)</sup> Заметинъ встати, что вопросъ о соотношевін между содержаність и фермой, столь существенно-важный для пониманія особенно греческой литературы, и вообще не существуєть для г. Бузескула, —какъ не удоминаеть онъ нигдо и труда. Norden, Die antike Kunstprosa (1898).

приподнятаго настроенія, того подъема духа, которые обнаружились въ Греціи послів торжества надъ персами». Если, такимъ образомъ, на лириковъ авторъ смотрить съ точки зрівнія не будущихъ, не возможныхъ вообще, а уже существующихъ налицо общихъ изложеній еллинской исторіи, то съ той же точки зрівнія и драматическую литературу, т. е трагедію (29—31) и комедію (31—34), онъ разсматриваеть не во всемъ ея развитіи, а лишь въ такихъ ея явленіяхъ, какъ трагедіи Эсхила, Софокла и особенно Еврипида и комедіи Аристофана і). Характерно, что эносъ послів Гесіода, лирика послів Пиндара и Бакхилида, трагедія и комедія послів Еврипида и Аристофана какъ бы не существують для нашего обзора источниковъ, какъ не существують для него и, напримівръ, сколіи, епиграммы, или номы, гимны, диеирамбы, праны, βосходіха и другіе столь многочисленные (не всегда, конечно, легко поддающіеся разграниченію) виды еллинской порзіи<sup>2</sup>).

Въ томъ же направленіи (т. е. примѣнительно къ наличнымъ изложеніямъ греческой исторіи) нѣсколько суживается и трактованіе о «произведеніяхъ философскихъ (34—36) и ораторскихъ» (36—38), которое тоже доводится лишь до Аристотеля и до Демосеена. Э Немногимъ шире

¹) "Произведенія трагиковь"—замітимы кстати—дають намы не только "воспроизведеніе мноовь и сказаній", "матеріаль для характеристики міросозерцанія грековь, ихъ идеаловь" и "указанія на современныя поэту событія и явленія" (29—30): важна и "die Wahrung des kulturgeschichtlichen Kolorits im griechischen Drama" (такое заглавіе носять полезным программы R. Hecht' а, посвищенныя одна Эсхилу и другая Софоклу, Tilsit 1899. 1900). "Персовь" Эсхила слідовало бы поставить въ связь не съ "Эвменидами" (30), а съ соотвітствующими трагедіями Фриниха съ одной стороны и съ эпосомь Хирила—съ другой, а также и съ ролью персидскихь войнъ въ исторіи не только греческой (и греко-римской) литературы, но и греческаго искусства (ср. F. Коерр, Sage und Geschichte in der griech. Kunst, 1898). Въ параграфів о комедін помимо уже элементовь комедін, или новой комедіи, или комедіи вні Аттики—слідовало-бы воснуться и комедіи историко-политической (особенно Евполида). Отсутствують здісь, естественно, и указанія на новую (обширную и прекрасную) литературу по исторіи драмы вні поднятыхь или затронутыхь въ тексті вопросовь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Г. Бузескулъ упоминаетъ, правда, объ "навъстной эпиграмиъ Свионида въчесть павшихъ при Өермопилахъ" (28) или "о застольныхъ пъсняхъ", поскольку ими "не препебрегалъ Аристотель въ πολ. 'Ад." (211); зато онъ не упоминаетъ, напр., даже гомеровскихъ гимновъ.

<sup>3)</sup> Къ Политивъ и въ Политіямъ и въ Этивъ (Никомаховой) еще возвращается вирочемъ г. Бузескулъ въ отдълъ объ историвахъ (153 сл. 216), какъ упомиваетъ онъ тамъ и о сочиненіяхъ Өеофраста и Дикеарха (217). При случаъ касается онъ потомъ и ръчей Діона Хрисостома, «особенно интереснаго тъмъ. что у него (только-ли у него?) им встръчаемъ идеи, напоминающія намъ Руссо и Л. Н. Толстого» (285), а также

трактуются «географы и путешественники (?)-періэгеты», которыхъ, по словамъ г. Бузескула, «нельзя обойти молчаніемъ при обзорѣ источниковъ греческой исторіи», но которымъ зато онъ и указываетъ въ своемъ обзорѣ мѣсто уже послѣ историковъ и даже послѣ «византійскихъ лексикографовъ» (290—295). И этотъ послѣдній параграфъ отдѣла о литературныхъ произведеніяхъ, главнымъ образомъ имѣющій въ виду конечно Страбона и Павсанія, оказывается нѣсколько усѣченнымъ снизу, какъ параграфы объ эпикахъ, лирикахъ, трагикахъ, комикахъ, философахъ, ораторахъ являются рѣшительно усѣченными сверху, не говоря уже о болѣе или менѣе свойственной всѣмъ этимъ параграфамъ внутренней урѣзанности, т. е. и неполнотѣ, и нецѣльности.

Эта вившияя и внутренияя уръзанность параграфовъ, посвященныхъ прочимъ видамъ литературныхъ произведеній кромі произведеній исторіографическихъ, отчасти конечно обусловливается твиъ привилегированнымъ и изолированнымъ положениемъ, какое въ общей экономии и въ общей архитектоникъ этого отдъла нашего обвора источниковъ (и вивств всего обзора) занимають «историки». Следующій примерь лучше всего покажеть, какія отсюда могли проистекать неудобства--и для автора, и для читателей «Введенія». «Произведенія философовъ---читаемъ въ параграфъ о философахъ-являются нашимъ источникомъ не потому лишь, что служать выразителями умственныхъ теченій», но «и въ болве прямомъ (?) смыслв: они нервдко содержать фактическія сообщенія и наблюденія надъ историческою жизнью, надъ современнымъ философу порядкомъ; въ нихъ трактуются, напр., вопросы о государствъ, его цъли и задачахъ, о его наилучшемъ устройстві»; «многія річи ораторовъ--говорится въ параграфѣ объ ораторахъ-имѣютъ характеръ политическій»; «ораторы нер'ёдко были своего рода публицистами того времени»; «нікоторыя рівчи Исократа (только-ли Исократа?) содержать въ себъ историческія указанія», а его «Ареопагитикъ (только-ли 'Ареопатуτιχός?) показываеть, какъ смотрвли на старину въ IV в. лица, подобныя (?) Исократу». Мы попадаемъ вдёсь такимъ въ область той литературы - политическихъ и историко-политическихъ «травтатовъ, памфлетовъ и рвчей», къ которой нашъ авторъ возвра-

двухъ (аомискихъ) рвчей Элія Аристида (287). Отмътимъ еще, что аомискіе епитафін, имъющіе немаловажное значеніе и для пониманія общаго характора аопиской исторической традиціи ( $E.\ Meyer$ , Forsch., II, 220 ff), въ обзоръ г. Бузескула совстиъ не упоминаются.

шается пиже — въ главъ объ историкахъ (151—158; ср. 135—139). "Безъ сомивнія, — читаемъ тамъ — историкъ не можетъ игнорировать этотъ родъ произведеній; для него они служать важнымъ и любопытнымъ источникомъ" (15! - 152). Не стройность лишь изложенія, но и сущность дъла много бы выиграла, если бы г. Бузескулъ удълилъ "этому роду произведеній въ своемъ обзор'в особое м'ясто или, по крайней м'яр'я, особое вниманіе 1). Справедливо зам'вчаеть онъ, что "самостоятельное значеніе греческая политическая литература получила лишь V в. " (151), при чемъ, конечно, имфются въ виду преимущественно Асины; не мене верно его указаніе на "сильный политическій элементь въ лирикв" (151; ср. 28); "политическій элементь мы найдемь-продолжаеть онь -и вь произведеніяхь историковъ, у Геродота и Оукидида (151). Но развъ этотъ "политическій элементь (т. е. интересь къ нолитик не только въ ея прошломъ, но и въ ея настоящемъ и будущемъ) не выступаетъ уже и въ эпосъ (особенно въ гомеровскомъ), затъмъ въ трагедіи (больше всего, естественно, въ трагедіяхъ Еврипида), неконецъ въ комедін, о которой самъ г. Буэескуль говорять, что "греческая (аттическая?) комедія V-го в'яка была комедіей по преимуществу политической (32)? Разві не быль замізженъ этотъ "принтическій элементъ" и въ философіи, особенно поскольку она переходила въ софистику или резрѣшалась въ реторику, --еще раньше чёмъ стали появляться уже спеціально-политическіе трактаты и рфия? И если историки (и не только конечно Геродотъ и Оунидидъ) интересовались, наряду съ политической исторіей, и политической практикой и даже политической теоріей, то и политическіе писатели<sup>2</sup>) въ свою очередь, пользовались исторіей )— конечно чаще всего такъ, какъ нользовались ею, по наблюденію Аристотеля (Poet, 1451 b.), трагики, т. е. искажая ее въ своихъ целяхъ, по своему усмотренію, -- такъ-скавать

<sup>1)</sup> Для г. Бузескула не существуеть (если не считать его—совершенно смѣшивающаго всѣ понятія—замѣчанія объ открытомъ Эд. Мейеромъ у Ефора памфлетѣ царя Павсанія, 153) не-аемиская, нли внѣаемиская (по своему происхожденію и содержанію) и послѣаристотелевская (промѣ Ософраста и Диксарка) политическая литература.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Политическіе выслители, мечтатели, публицисты, памфлетисты, авторы политических в комедій п романовъ (ср. 132—о Виропедін Ксенофонта).

<sup>3)</sup> Въ этой области встречаемся мы даже—въ Политиве Аристотеля (Платонъ, котя и пользовался историческимъ методомъ въ своихъ политиво-соціальныхъ построеніяхъ, но слишкомъ презиралъ "ιστορίη", ср. Schmid, N. Jahrbb. CXLV, 88)—почти можно-сказать съ отоществленіемъ не только политики, но и тогдашней соціологіи съ исторіей.

заднимъ числомъ оправдывая свои теоріи болье или менье мнимою историческою практикою. Этой своей стороною собственно-политическая литература дьйствительно соприкасается съ исторіографіей, — можно сказать даже, входить въ ея область, — какъ другими, и болье существенными, своими сторонами она соприкасается и съ эпосомъ, и съ лирикой, и съ драмой, и съ философіей, и съ риторикой, и даже съ «технической» питературой. И если авторъ обзора источниковъ не могъ не затронуть ея въ главъ о произведеніяхъ философскихъ и ораторскихъ, къкъ не могъ не затронуть ея и въ главъ о произведеніяхъ исторіографическихъ, — то въ каждомъ изъ этихъ обоихъ случаевъ политическая литература подлежала бы разсмотрънію уже съ существенно-различныхъ точекъ зрънія; въ обзоръ-же г. Бузескула эти точки зрънія не различаются, — въ чемъ можно видъть новое доказательство недостаточной отчетливости изложенія и вообще отдъла о «литературныхъ произведеніяхъ», и спеціально — главы объ «историкахъ».

7.

Въ этой главъ объ «историкахъ» авторъ, какъ мы видъли, хотълъ дать не только свъдънія объ отдільных «трудахь историковь» (въ хронологическомъ порядкъ), но и цъльный очеркъ исторіи «исторической мысли», «насколько она проявилась въ древности». Онъ и эту главу съ разсмотрънія «элементовъ начальной греческой исторіографіи» (40—42). «Эпосъ, преимущественно гесіодовъ, генеалогическій, и списки и записи, алаграфа — вотъ два главные элемента, изъ которыхъ развилась греческая исторіографія, въ ея первоначальной формів; къ нимъ затемъ нужно присоединить устныя, большею частью местныя, преданія и свёдёнія или наблюденія, являвшіяся результатомъ путешествій, - такъ резюмируеть свое разсмотрвніе «элементовъ» исторіографіи г. Бузескуль. Но «устныя преданія и свёдёнія, являвшіяся результатомъ путешествій», едва-ли слёдуеть въ этомъ случай лишь «присоединять» въ «эносу и спискамъ и записямъ»,-потому что въдь и эпосъ разработываль-конечно посвоему-эти «преданія» и эти «свёдёнія»; какъ эпосъ съ одной стороны и «устныя преданія» и «свёдёнія» (о землё и о людяхь) съ другой являются, въ данномъ случав. величинами не со-

<sup>1)</sup> Cp. Gomperz, Griech. Denker, I, 310 ff.—Espinas, Les origines de la Technologie, 165 et suiv.

измвримыми, такъ величинами различнаго порядка являются "списки", т. е. списки "побъдителей, высшихъ сановниковъ (?), жрецовъ и проч. ", "записи", т. е. "мёстныя записи или хроники", и наконецъ "древніе договоры и законы, записанные на камив и тому подобномъ матеріаль, принадлежащие къ категоріи надписей (?)", о которыхъ здёсь ,,не говорить", т. е. говорить г. Бузескуль. Можно, разумбется, представлять себѣ дѣло такъ, что греческая исторіографія вышла изъ эпоса съ одной стороны и изъ каталоговъ эпонимовъ съ другой1), причемъ первые историки (логографы) примыкають-не къ "гесіодову", конечно, а къ гесіодовскому (или, если угодно, гесіодическому) эпосу; что же касается до "устныхъ преданій" или "свъдъній, являвшихся результатомъ путешествій", то, конечно, и ими пользовались историки, такъ же, какъ пользовались они иногда и "договорами и законами", -- или какъ пользовались они, напр., и посвятительными надписями, или поэтами, не только эпическими, но и лирическими (или трудами своихъ предшественниковъ по работъ); эти ихъ источники можно, если угодно, тоже называть элементами исторіографіи; только это будуть элементы совствить уже другого порядка, нежели эпось и "списки". Относительно "мъстныхъ записей или хроникъ" является—кажется, болъе чъмъ законное-сомевніе, не следуеть-ли считать ихъ не элементами, а просто продуктами исторіографін; вопрось во всякомъ случав васлуживалъ-бы гораздо болве пристальнаго разсмотрвнія, нежели то, какое удвлиль ему авторъ въ разныхъ мъстахъ своего обзора источниковъ. 2)

Такимъ образомъ, элементы греческой исторіографія "въ начальной стадіи ея развитія" (т. е. въ стадіи логографіи), такъ или иначе, прямо отмѣчаются авторомъ. Но о дальнѣйшихъ стадіяхъ этого развитія мы не находимъ уже сколько-нибудь цѣльныхъ грактованій, и кто хотѣлъ бы при помощи обзора г. Бузескула слѣдить за теченіями "исторической мысли древности", за "движеніемъ, происходившимъ въ этой

<sup>()</sup> Такъ, повидимому, представляль себь дело еще авторъ платоновскаго Ίππίας μείζων, 285 D sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) (42. 49. 149—151. 193—201. 217. 219. 224. 434—436). Эта "покальная траднція" разработана, нравда, еще не достаточно (Wilamowitz-Möllendorff, Aristoteles und Athen, II, 17 ff. I, 260 ff.; Vogt въ N. Jahrbb. Suppl. XXVII, 3); весьма важный натеріаль для уасненія ся карактера дають и надинси (Dittenb. 259. 492. 671. 721. 722; Michel, 36. 65. 66. 206. 296; SGDJ 2724ff.; Gr. Jnscr. Br. Mus. 403. 409; BCH. XIII, 250; JPE. I 184; CJGP 1153), особенно недавно найденная надинсь паросская (Ath. Mitth. XXV, 1 ff.).

области", долженъ много потратить усилій, чтобы добраться до отдёльныхъ уже указаній на этоть счеть, попутно высказываемыхъ въ разныхъ мъстахъ обзора. «Связь, напримъръ, исторіографіи съ эпосомъ» не опредъляется только тъмъ, что «произведенія логографовъ имъютъ много общаго съ эпосомъ, который служиль для нихъ образцомъ», и если они «ближе примывають къ эпосу гесіодову (т. е. гесіодовскому), гомерическому», -то не потому, конечно, что «мием и саги, генеалогіи и т. под. занимають въ нихъ видное мъсто» (44), а потому, что для логографовъ, вообще говоря, не существовало гомеровскаго единства дъйствія 1), что полнота знанія и для нихъ замъняла собою его ность $^2$ ), — тогда какъ «отецъ исторіи» «ближе стоитъ къ  $\Gamma$ омеру» (52) именно потому, что возвращается опять къ «единству главной темы» (52), т. е. въ гомеровскому единству дъйствія; и то же единство дъйствія мы видимъ и въ исторіи Оукидида. Но «тема Оукидида ненно уже и не такъ сложна», какъ тема Геродота (80), ственно этому «ограниченію горизонта» (79), «разница» между Оукидидомъ и Геродотомъ оказывается «едва-ли» не «большей», нежели «между Геродотомъ и его предшественниками» (52)—въ томъ числъ и Гекатеемъ, - въ томъ вменно слыслъ, что Оукидидъ «положилъ начало исторіи какъ наукі (80), такъ какъ у него критическое отношеніе къ традиців — сказывавшееся и раньше (особенно у Геватея и Геродота), но случайно, не систематично, часто даже наивно<sup>3</sup>) - ръпштельно одерживаеть верхъ надъ рапсодической передачею деяній, -- такъ что спустя два покольнія поднимается даже<sup>4</sup>) теоретическій споръ о томъ, что вообще поучительнъе - исторія или поэзія, споръ любопытный не только потому, что исторія здёсь противопоставлялась уже поэзій, но и потому, что спорившіе (или примкнувшіе къ этому спору) не могли не исходить изъ того или иного опредъленія содержанія исторіи: это содержаніе рѣшительно сводилось въ отдельнымъ деяніямъ и речамъ $^5$ ); единству дей-

<sup>1)</sup> Cp. Aristot. Poet. 1451 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Именно за то, что они растерялись въ этой массѣ своихъ свѣдѣній, не знали, какъ спанть ихъ, порицаетъ этихъ συγγραφεῖς Діонисій Галикарнасскій (44), противо-поставляя имъ Геродота.

<sup>3)</sup> Относительно "раціонализма" у Геродота (62—63) г. Бузескуль напрасно, кажется, не воспользовался разъясненіями в ограниченіями Е. Meyer'a, Forsch. II, 252 ff.

<sup>4)</sup> Прежде всего, конечно, Аристотель (*Poet.* 1457a sq.) и поднявшій брошенную имъ перчатку Поливій (II, 56, 10 sq.).

<sup>5)</sup> Річь, т.е. ея произнесеніе, есть въ сущности такой же акть и факть, какъ и діяніе; этимъ средствомъ и пользовались античные историки, чтобы объяснять дія-

ствія ни теоретически, ни практически опять не придавалось уже важнаго значенія ни въ монографическихъ, ни въ «всеобщихъ», или «универсальныхъ» изложеніяхъ греческой исторіи<sup>1</sup>),—пока въ «величайшемъ созданіи Судьбы» (ср. 235)—въ римской державѣ не указанъ былъ Поливіемъ (227. 232 сл.) центральный пунктъ, вокругъ котораго могли бы теперь группироваться важнѣйшіе факты исторіи, но уже не всегреческой, а всемірной исторіи (т. е. исторіи грекоримской культурной сферы); но и этимъ указаніемъ Поливія почти не воспользовались послѣдующіе историки; впрочемъ и онъ самъ воспользовался этимъ своимъ центральнымъ пунктомъ уже гораздо болѣе внѣшнимъ образомъ, нежели Геродотъ своей борьбой еллинскаго Запада съ варварскимъ Востокомъ.

Но если въ лицѣ Оукидида исторіографія отрѣшилась отъ поэзіи, то отрѣшилась не во всемъ, а главное—не на всегда. Въ общей экономіи греческой литературы преобладаніе поэзіи смѣняется преобладаніемъ риторики, и можно сказать даже —поэзія въ общемъ своемъ значеніи разрѣшается въ риторику²); естественно, что и въ исторіографію, послѣ Оу-

нія (т. е. ихъ мотивы, обстановку, иногда и результаты) не нарушая хронологической вити своего расказа. Этотъ пріемъ влагать річи въ уста героевъ пов'яствованій наследовала исторіографія отъ эпоса (посредствующим ввеномъ между эпосомъ, особенно гомеровскимъ, и Оукидидомъ, у котораго речи составлены уже по всемъ правиламъ расцвътшаго въ тому времени ораторскаго искусства, быль Геродотъ). По Подивію (ХП, 25а) річн суть буєбой об єї хефайана той прабещи (эти слова Поливія упускаеть изъ виду г. Бузескуль, когда говорить о рачахь въ его исторіи, 245-246). Что касается до "денній" вообще, въ которымъ сводили исторію античные писатели, то напрасно не считаются обыкновенно съ твиъ, что это не были исключительно военныя или политическія д'янія, но также и д'янія культурныя: и миом, легенды, новеллы, аневдоты, и эпосъ (особенно гомеровскій), и Геродоть, и догографы, и містные историки (напр. атендографы, или вновь открытый—въ надписи Ath. M. XXV, 1 ff.—паросскій историкъ Δημέας, или вновь открытый Anonymus Argentinensis), и Θеопомпъ, н Тимей, не говоря уже о монографической литературъ, явившейся въ результатъ раздъленія исторіографическаго труда (особенно со времени Аристотеля,-хотя это раздъденіе началось еще въ У в.), вовлекають въ сферу своихъ повъствованій "дъянія" (Въ частности εύρήματα) не изъ области только войны и политики, а также и изъ области культа, литературы, искусства, науки (философіи); особенно характерно въ этомъ отношени Marmor Parium.

<sup>1)</sup> Разсужденія г. Бузескула объ "универсальности" исторій, Ефора и Өеопомия, особенно поскольку они касаются сравненія Ефора съ Геродотомъ и Поливіемъ (141 сл. 227), не отличаются, кажется, особенной отчетливостью.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. особенно Norden, Die antike Kunstprosa, 1, 30 ff. 73 ff. Съ этимъ можно поставить въ связь и "стремленіе" Дурида (219) или Филарха (223), а также и другихъ историвовъ (напр., по отзывамъ древнихъ вритиковъ—Ктесін) "въ изобразительности и занимательности,—въ чувствительнымъ или трагическимъ сценамъ".

кидида и Ксенофонта, «проникаетъ риторическое направленіе» (141), которому и подчиняется, въ той или иной мёрё, большинство гречеческихъ (а за ними и римскихъ и греко-римскихъ) историковъ¹). Но рядомъ съ поэзіей, разрёшавшейся въ риторику, выдвигается и нехудожественная проза, «дёловая рёчь», между прочимъ и «съ цифрами или именами» (41), и, соотвётственно этому, въ исторіографіи, наряду съ художественнымъ моментомъ, заявляетъ себя и моментъ научный²); цёлый рядъ «историческихъ произведеній»—какъ, повидимому, труды Дамаста (139)³), или «мёстныхъ историковъ», въ томъ числё атеидографовъ, (149—151)—даетъ уже не возможно-цёльныя, а возможно-полныя, «сухія, фактическія, безъ риторическихъ приврасъ» (150) изложенія исторіи, или исторій и біографій, и отчасти къ этимъ труженикамъ исторической науки примыкаетъ въ своихъ историческихъ штудіяхъ и Аристотель со своими учениками (157 сл. 216 сл.).

Но и въ этой художественной, и въ этой ученой исторіографіи если не все содержаніе, то существенное содержаніе исторіи сводится опять-таки лишь къ дѣяніямъ, лишь къ тому, что виднѣлось на поверхности исторической жизни<sup>4</sup>); и если историки и уклонялись иногда въ сторону отъ этой своей ближайшей задачи—излагать лишь видныя дѣянія, то уклоненія эти являлись обыкновенно какими-то «екскурсами» (если не подстрочными примѣчаніями), какими-то неорганическими придатками къ основнымъ схемамъ ихъ повѣствованій. Однако въ этихъ уклоненіяхъ, еще больше, нежели въ выборѣ (или подборѣ) и трактованіи отдѣльныхъ фактовъ, сказывалось сознаніе важнаго, широкаго и общаго значенія исторіи, сказывалась своего рода философія исторіи,—и мы можемъ отчасти прослѣдить, какъ мѣнялся объемъ этого историческаго любонытства, этой исторической любознательности. Мы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Недаромъ ведутся потомъ нескончаемые споры о томъ, какимъ стидемъ доджна писаться исторія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Само собою разумѣется, что моменты эти могли заявлять себя или совмѣстно (въ одномъ и томъ же произведеніи), или раздѣльно.

Рядонъ съ Данастонъ (139) следовало-би упомянуть и Главка Регійскаго.

<sup>4)</sup> Вопросы тогдашней вритики исторических сочиненій сводятся лишь къ тому, въ достаточномъ-ли количестві и въ достаточно-ли провіренномъ виді издагавотся эти "діянія", и какъ они издагаются, т. е. не слишкомъ-ли сухо, или не слишкомъ-ли ярко (съ излишними драматическими ефектами); поучительность же исторіи
сводится въ положенію, что она есть "философія въ примірахъ". Неудивительно, что
въ исторіи стали потомъ видіть (ср. Sext. Emp. adv. gram. I, 12) 

«дієбобо», 
парабитура.

видимъ, напримъръ, какъ въ художественной исторіографіи, на смъну интересу къ «землъ и людямъ» вообще (44 сл. 57 сл.), является къ политической (отчасти и политико-соціальной) жизни 122. 144 сл.), уступая потомъ свое мъсто витересу (cp. **63**. 95. къ вопросамъ политикоэтическимъ HIH даже чисто-этическимь (ср. 236 сл.), и отчасти опять интересу къ землъ и людямъ (221 сл. 238 сл. 263. 267. 290 сл.); мы видимъ, какъ ученая исторіографія кромъ видныхъ дъяній начинаетъ косвенно интересоваться уже и бытовой стороной исторического процесса, и если уже въ Атендахъ, (не совствить счастливому) выраженію г. Бузескула, «преобладаеть историко-антикварный элементъ (151), то со времени Аристотеля этотъ «большой интересъ» къ собственно «антикварнымъ» уже «изследованіямъ» (216) «обнаруживается» и въ спеціальныхъ работахъ<sup>1</sup>), причемъ интересъ этотъ подхватывается потомъ и античными филологами (критиками или грамматиками), поскольку въ своихъ схоліяхъ и лексиконахъ2) они сопоставляють наряду съ другимъ важнымъ для пониманія классическихъ произведеній греческой литературы матеріаломь-и матеріаль антикварный. Въ связь съ этими писателями о «древностяхъ» могли бы быть поставлены и періэгеты, -- какъ съ другой стороны они естественно стоять въ связи и съ географами, которые также, въ свою очередь, связывають ихъ собою съ историками (290).

Подъ такими приблизительно углами зрвнія могли бы сводиться въ болве цвльную картину или картины широко (хотя и скудно) разбросанныя по двумъ съ половиной сотнямъ страницъ нашего обзора источниковъ отдвльныя болве-общія замвчанія о «движеніи исторической мысли въ древности». Въ противоположность проф. Бузескулу мы (какъ говорили выше) считаемъ законнымъ споръ о томъ, насколько необходимы, насколько достижимы эти цвльныя картины собственно въ обзорв источниковъ; но въ его обзорв этихъ цвльныхъ картинъ мы, во

<sup>1)</sup> Напримёръ, изъ числа упомянутыхъ у г. Бузескула— веофрастъ, Дикеархъ (217), Клеархъ (218), Сосибій (224), Александръ Полигисторъ, Дидимъ (225), Геліодоръ (292), Полемонъ (293).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О схоліяхъ г. Бузескуль сообщаеть только (не ділая даже ниваких библіографическихъ указаній), что "немало цінныхъ извізстій находится въ схоліяхъ, напр., къ Аристофану" (289); о лексиконахъ онъ трактуеть также болів чімъ бізло, указывля лишь монографію Stojentin'a о Поллуксі (289—290), но не указывая ни изсліддованій Wentzel'я или Reitzenstein'a, ни даже Лексикографіи Cohn'a (въ Jw. Müllers Handb. d. kl. Alt.-W. II, 1<sup>2</sup>).

всякомъ случав, не находимъ. Въ своемъ очеркв античной исторіографіи г. Бувескуль въ сущности усвоилъ себв обычную ей схему изложенія: какъ-бы по ципероновскому реценту (de orat. II, 62) всю ехаедіпісатіо этого своего очерка онъ сводитъ лишь къ отдвльнымъ гез и
отчасти къ verba (т. е. къ самымъ трудамъ и отчасти къ прямымъ заявленіямъ) историковъ, причемъ гегит ratio, естественно, ordinem temporum desiderat; а когда рвчь заходить о трудахъ историковъ выдающихся
fama ас nomine, то присоединяются и разъясненія de cuiusque vita
atque natura, какъ присоединяются иногда и гедіопит descriptiones,—
напр. трактованіе объ эпосв, въ сосвідствв съ которымъ приходится
двйствовать логографамъ, или о политической литературв, на фонв которой выступаеть аристотелева толствіс 'Адпусісю'.

Но именно такая схема изложенія, -- хотя она одинаково шла въ разръзъ и съ желаніемъ автора дать «справочную книгу», и съ желаніемъ дать «главы изъ исторіи нашей науки», — лучше всего обезпечивала собою одно драгоценное качество нашего обозренія греческой исторіографіи, именно-его объективность и вмёстё фактичность; благодаря той же нецельности (и вмёстё неравномёрности или непропорціональности) въ составъ этого обозрънія оказались обстоятельнъйшія, вполнъ стоящія на высоть современной научной литературы монографіи о наиболье выдающихся fama ас nomine греческихъ историкахъ-Геродотв (51-78), Оукидидв (78-120), Ксенофонтв (120-135), Полибіи (226-262), Діодор'в Сицилійскомъ (265-273), Плутарх в (273-284) и особенно объ Аристотель, какъ объ авторъ «очерка исторіи авинскаго строя» въ 'Адпуасо тодитеса (153-216); замвтимъ кстати, что эта 'Адучаю толитей (точнве-ея «историческая» часть) вообще слишкомъ уже доминируеть не только здёсь, но и почти всемъ протяженіи H8 «Введенія».

8.

Тоть же цицероновскій рецепть, о которомъ мы только что упоминали, опредѣляеть собою и изложеніе второй части «Введенія», т. е. «обозрѣнія пособій, или, точнѣе, очерка разработки греческой исторіи въ новое время». Тѣми гез, какія здѣсь подлежали разсмотрѣнію, были не только изслѣдованія и изложенія самой древне-греческой исторіи, но и «открытія», т. е. «раскопки» и находки, а также опубликованія и бляжайшія обслѣдованія «новаго матеріала», т. е. новыхъ источниковъ этой исторіи; объ объихь этихь группахъ гегит и повъствуеть г. Бувескуль, придерживаясь того же огдо тетрогит и останавливаясь на vitae тъхъ hominum, которымъ принадлежать здъсь гез magnae memoriaque dignae. При распредъленіи на главы и на періоды—жалуется онъ въ Предисловіи—встръчались неизбъжныя затрудненія: иногда приходилось ради удобства пріурочивать къ одному какому-либо періоду обзоръ трудовъ ученаго, дъятельность котораго въ дъйствительности относилась не къ одному, а къ нъсколькимъ періодамъ» (IV—V)<sup>2</sup>); эти ватрудненія, дъйствительно, были «неизбъжны», — поскольку авторъ, доведя свой очеркъ разработки греческой исторіи «до 60-хъ годовъ» XIX в., дальнъйшій ходъ этой разработки подълиль уже на внъщне-хронологическіе «періоды», одинъ—обнимающій собою «70-е и 80-е годы», и другой— «новъйшій», обнимающій собою «90-е годы и начало XX в.».

Вообще «очеркъ разработки греческой исторіи въ новое время» имѣетъ тѣ же недостатки, что и посвященная «историкамъ» глава обзора источниковъ; не представляя собою достаточно цѣльной картины «исторической мысли, насколько она проявилась въ обработкѣ греческой исторіи», онъ недостаточно устанавливаетъ внутреннюю связь отдѣльныхъ трудовъ по изученію этой исторіи—какъ между собою, такъ и съ «исторіей умственной жизни» вообще; нѣкоторой рекомпенсаціей этой недостоточной цѣльности очерка является, впрочемъ, присоединенное къ нему «заключеніе», въ которомъ авторъ «подводитъ, такъ сказать, итогъ, — резюмируетъ сказанное и характиризуетъ современное научное движеніе въ области греческой исторіи» (502—514). Отчасти въ связи съ этой недостаточной цѣльностью очерка стоитъ и его неравномѣрность или непропорціональность: на нѣкоторыхъ сочиненіяхъ или «открытіяхъ» очеркъ «останавливается» очень «подробно», о другихъ—даются слишкомъ уже краткія—иногда даже и слишкомъ блѣдныя—указанія³),— при

¹) Особенно подробны біографическія свёдёнія о Бекё (305—313), В. О. Милер різ (315—319), Гротіз (327—336), Курпіусіз (339—345), Куторгіз (357—360), Шлиманіз (371—381).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иногда г. Бузескулъ, наоборотъ, разносилъ дъятельность одного ученаго (няпр., Дункера, какъ автора Geschichte des Alterthums, или Бузольта) по "нъсколькимъ періодамъ" (345 сл. и 404 сл.; 417 сл. и 457 сл.).

<sup>3)</sup> Приведемъ несколько более мелкихъ примеровъ. "На месте храма Герм Аргосской Американскою школою предприняты были раскопки въ 1892(?) г. Въ Калавріи производили раскопки шведы. Hiller изследоваль о. Оеру.... На о. Паросе найденъ новый отрывовъ его(?) хроники". (454—455). "Въ изданіи Геракла Еврипида (Виламовица) мы находимъ введеніе (где Виламовиць касается пеластовъ, переселе-

чемъ не всегда объемъ изложенія оказывается прямо пропорціональнымъ важности излагаемаго. Съ этой же точки зрънія можно отмътить еще одну особенность «очерка»: въ оценке отдельныхъ произведений научной литературы, особенно поскольку оцёнка эта производится при посредствъ конкретныхъ примъровъ, чрезвычайно многообразное и разнообразное содержаніе греческой исторіи очень посл'єдовательно (и потому очеть замётно) сводится къ отдёльнымъ ея вопросамъ; впрочемъ тё же вопросы-хотя и не такъ послёдовательно, зато въ одномъ по крайней мірі (уже отміченномъ нами) случай слишкомъ різко-выдвидаются на первый планъ и въ обзоръ источниковъ: быть-можетъ не будеть большой нескромностью вамётить, что въ этихъ случаяхъ мы обыкновенно имбемъ дело съ вопросами, которые особенно близки нашему автору -- потому что въ свое время были имъ разработаны или изложены монографически. Это последнее обстоятельство, конечно, повышаеть научную правоспособность соответствующихъ страницъ «Введенія», и вопросы, выступающіе такимъ путемъ на первый планъ, несомніно, принадлежать къ числу не только виднейшихъ, но и важнейшихъ вопросовъ древне-греческой исторіи; но такъ какъ принадлежность этихъ вопросовъ къ числу важней пихъ не опредёляеть еще собою ихъ исключительной важности, то ту видную роль, какая имъ отводится во «Введеніи», приходится объяснять лишь изъ случайныхъ, чисто-субъевтивныхъ авторскихъ соображеній, въ этомъ (и можеть-быть только въ этомъ) пунктв нарушающихъ, такимъ образомъ, не только уже цельность, но и объективность «Введенія».

Но если «очеркъ разработки греческой исторіи» <sup>г</sup>имъетъ, такимъ образомъ, тв же недостатки дисповиціи, что и посвященная «истори-

ній и вторженія дорянь), греческій тексть, переводь и обширный комментарій" (485). "Роде принадлежать два замічательных труда; первый важень для рішенія вопроса о происхожденіи романа вообще, и едва-ли нужно распространяться объ интересе этой темы; второй интересень не только для историка или филолога-классика, но и для этнолога и исихолога" (489). "Исторія греч. и макед. государствь Niese входить въ составь той же коллекціи, къ которой принадлежить и Греческая исторія Бузольта, и отличается подобнымь же характеромь, т. е. съ сжатымь текстомь и многочисленными примічаніями" (490). "Paulys Real-Encyclopädie, издаваемая въ переработків п. ред. Wissowa, представляеть, такъ сказать, кодификацію современныхъ свідіній по классической древности" (491). "Даже во многихъ отношеніяхъ замічательная Weltgeschichte Л. Ранке, при всей своей оригинальности, имість крупные пробілы и недостатки и притомъ написана до открытія Авинской Политін Аристотеля". (496).

камъ» глава обзора источниковъ, то само собой разумъется, что онъ имъетъ и общія съ той главою—и отчасти также обусловливаемыя этими недостатками—достоинства. Такъ, теряя въ своей цъльности, онъ выигрываетъ въ общей объективности своего седержанія, а также въ ясности и общедоступности своего изложенія; не преслъдующая строгой пропорціональности частей архитектоника даетъ возможность автору тъмъ обстоятельнъе изложить отдъльныя—по той или другой причинъ привлекшія его особенное вниманіе—явленія въ области разработки греческой исторіи; таковы, напр., параграфы, посвященные Бёку (304—314). Дройзену (321—326), Гроту (327—336), Курціусу (338—345), Дункеру (345—349. 404—407), Фюстель де Куланжу (349—356), Куторгъ (357—362), Шлиману (371—382), Шварцу (407—411), Гольму (411—417), соткрытіямъ 90-хъ годовъ и начала ХХ въка» (427—457), Белоху (463—468) и Эд. Мейеру (468—477).

9.

Слишкомъ много времени удёливъ первой—важнёйшей по содержанію—части «Введенія», я вынужденъ относительно этой второй его части ограничиться, кромё сдёланныхъ болёе-общихъ, еще лишь самыми немногими болёе-частными замёчаніями, ближайшимъ образомъ имёя въ виду «заключеніе» автора, гдё онъ «подводитъ итогъ, резюмируетъ сказанное, характеризуетъ въ общихъ чертахъ современное научное движеніе въ области древне-греческой исторіи».

«Первое, что—по словамъ г. Бузескула—характеризуетъ современное движеніе въ изученіи греческой исторіи, есть именно чрезвычайный рость матеріала, открытіе новыхъ данныхъ» (502 сл.); точнѣе было бы сказать, что «открытіе новыхъ данныхъ» характеризуетъ все, а не «современное» только «движеніе», но что не только «рость матеріала», но и вниманіе къ матеріалу «за послѣднія лѣтъ тридцать» опять становится чрезвычайнымъ, причемъ однако едва-ли можетъ идти рѣчь о смѣнѣ «эпохи эпиграфики (70-е и 80-е годы)» «эпохою папирологіи (90-е годы XIX и начало XX вѣка)», или о «заступленіи послѣднею мѣста эпиграфики» (427—428).

«Но не только-продолжаеть г. Бузескуль-чрезвычайно возрось матеріаль по греческой исторіи; измёнилось и самое отношеніе къ ма-

There .

TORING.

II III

LIT

ifina.

YO KET

ippoit rankis

Fit in

-345

-3

-457 £-

ei ::

30.

:III II

YII.

171274

11/11/20

1175

TE 3

n**ig** f

ا قسلانیا

36 [

теріалу. Во первыхъ, между темъ какъ прежде исторію Грепіи издагали. основываясь почти исключительно на древнихъ авторахъ, мъсто неръдко отводится надписямъ и въ последнее время - папирусамъ»; «увлеченіе эпиграфическимъ матеріаломъ заходить иногда слишкомъ далеко, и изъ-за этого матеріала слишкомъ пренебрегаются источниви литературные» (504). Намъ не совстви понятно, какіе именно факты имъетъ здъсь въ виду авторъ: общія изложенія греческой исторіи досель, сколько мнв извістно, если и склонны чімь пренебрегать, то скорее уже епиграфическимъ матеріаломъ, нежели литературными источниками 1); если же въ монографической литературъ «первое мъсто неръдко отводится надписямъ» или даже «папирусамъ», то это съ одной стороны касается лишь «роста матеріала», а не «отношенія къ матеріалу» историковъ, а съ другой стороны-обусловливается самыми темами отлельныхъ монографій. Несколько прямолинейно и замечаніе автора, что «таким» образом» исторія Греціи получила характеръ документальный» 2) — какъ будто бы нёть документовъ внё надписей и папирусовъ, и нътъ надписей и папирусовъ внъ документовъ3).

«Измѣнился въ послѣднее время—читаемъ далѣе—и взглядъ на древнихъ авторовъ. Въ 60-хъ и отчасти въ 70-хъ годахъ господствовала Einquellentheorie; въ настоящее время она можетъ считаться уже оставленною, какъ совершенно невѣрная по отношеню къ древнимъ ав-

<sup>1)</sup> Самъ г. Вузескулъ замъчаетъ о Готьмъ (для котораго "данныя нумизматики, на-ряду съ топографіей, одна наъ главныхъ основъ"), что онъ "сравнительно мало пользуется данными эпиграфики", что "главнымъ источникомъ для него служили все-же произведенія греческихъ историковъ" (413).

³) Сравненіе этой "переміны въ разработкі исторіи Греціи" съ той "переміной, какая произошла въ разработні новой исторіи горавдо раньше, еще въ 20-хъ годахъ XIX ст.", когда "изслідователн новой исторіи обратились въ наполненнимъ бумагами архивамъ, подобно тому, какъ новійшіе историки Греціи обращаются въ каменному архиву Эллады" (504), при всей своей заманчивости, относится, кажется, къ категоріи тіхъ сравненій, о которыхъ сказано: сомрагаївом п' est раз гаївом. Відь "сділавшая эпоху, стоящая въ связи съ работами надъ Согр. Jusci. Graec. монографія Бека о государственномъ хозяйстві асинянъ, для которой главный матеріаль дали надписи,—вышла въ світь еще въ 1817 г." (307—311), а въ 20-хъ годахъ XIX ст. "наслідователь новой исторіи" напаль (не въ архиві, а въ библіотекі) на такія "бумаги" (венеціанскія реляціи), аналогичныхъ которымъ не дасть ни "каменный архивт Еллады", ни даже папирусный архивъ сліднизованнаго Египта.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вовсе не "получила документальнаго харачтера", напримъръ, аениская исторія въ очень полезной русской монографіи, глё не только "первое мъсто", а и все мъсто "отводится папирусу",—въ диссертаціи В. П. Бузескула объ Аениской Политіи Аристотеля.

торамъ». Намъ кажется еще нѣсколько преждевременнымъ считать Einquellentheorie окончательно «оставленной»; можетъ-быть она и признается теперь «невѣрною», но не «совершенно» 1) и не по отношенію ко всѣмъ «древнимъ авторамъ» 2).

«ХІХ въкъ—справедливо говорить, далье, г. Бузескуль—отличается, между прочимь, высовимь развитемь исторической критики»; но, конечно, это высокое развите выражалось и выражается не въ «гипервритикъ» (504) и даже не въ «торжествъ болье умъреннаго направления» или въ «склонности относиться довърчивъе къ исторической традици грековъ», и не въ томъ, что «новъйшия великия открытия») должны были подъйствовать умъряющимъ образомъ на нашъ свептицизмъ» (505), а въ выработкъ гораздо болье широкихъ и сложныхъ и гораздо болье тонкихъ приемовъ анализа показаний «исторической традици». 4).

«Къ тому же общее направленіе исторической науки должно было отравиться и на изученіи исторіи Греціи». (505). Это «общее направленіе исторической науки» г. Бузескуль сводить къ нѣсколькимъ моментамъ, которые изолируются имъ, кажется, не безъ излишней прямолинейности (505—508; ср. 459—461). Первое мѣсто въ ряду этихъ моментовъ отводится «умаленію роли личности» (505—506); едвали удаченъ, однако, выбранный авторомъ примѣръ «отраженія этой тенденціи и въ разработкъ греческой исторіи»: «личность Ликурга признается миенческою» в не исключительно на почвъ «умаленія роли лич-

<sup>&#</sup>x27;) Ср. (несколько сбивчивое) изложение "Обзора источниковъ" объ Einquellenlehre въ применени къ Діодору и Плутарху (269—272. 280—283).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср., напримъръ, указанія г. Бувескула "о состояніи вопроса въ настоящее время" о Фаворинъ, Аеннеъ и Эліянъ, или о Діогенъ Лаертіи (284—286).

³) Миноходомъ замътниъ, что если новъйшія открытія и "показали, что въ гомерическомъ эпосъ не все ложь и вымыселъ", то они вовсе еще не показали, что "аттическіе хронисты могли пользоваться имъвшимися уже въ VI в. въ Аоннахъ начертавними на камиъ надписями": думающіе такъ имъютъ въ виду, конечно, ψήφωμα касающееся Саламина, но не ниъютъ въ виду ту участь, какая рано постигла эту надпись.

<sup>4)</sup> Равнымъ образомъ, и "болъе безпристрастное отношение въ дъятелямъ асинской демократии, подобнымъ, напр., Первилу, явилосъ" едва-ли лишь "въ результатъ ръзимъъ нападокъ" на эту демократию и на этихъ дъятелей (505): не всегда post hoc—propter hoc.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Я полагаю, впрочемъ, что и противники этого "господствующаго взгляда" (напр., здравствующій *Thumser*, Hermanns Gr. Staatsalt., I, 148 f., и покойные *Holm*, Gr. G., I, 225 ff, и *Toepffer*, Beiträge, 353 ff) охотно согласились бы "видеть въ государственномъ устройстве Спарты" то, что по словамъ г. Бузескула видять въ немъ

ности», а прежде всего на почев «развитія исторической критики». Второе мъсто въ ряду этихъ моментовъ указывается «идев эволюціи» (506); примъры и здъсь выбраны не совстить удачно, не потому только, что выбраны они вообще случайно (и трактованы не точно1), но и потому, что всв они представляють собою такие случан, гдв «идея эволюців» находить себ'є не столько уже «новую опору», сколько свой исходный пункть - «въ новомъ матеріаль, археологическомъ и литературномъ». Итакъ, относительно этихъ первыхъ двухъ моментовъ слвдуеть имъть въ виду, что въ нихъ сказывались, взаимно переплетаясь, и «изміненія въ (теоретическихъ) воззрініяхъ на исторію», и изміненія въ «матеріаль» греческой исторіи и въ способахъ «отношенія къ этому матеріалу»; такое сочетаніе «общаго направленія современной исторической науки» съ «открытіемъ новыхъ надписей» самъ г. Бузесвуль верно увазываеть въ третьемъ изъ установленныхъ имъ моментовъ-въ «интересв (и) ко второстепеннымъ (греческимъ) общинамъ» (506-507), а также и въ четвертомъ изъ этихъ моментовъ-въ «интересв къ соціально-экономической сторонв» (507-508); но в въ обоихъ этихъ пунктахъ дёло не ограничивается этимъ «совпаденіемъ и, такъ сказать, взаимодействіемь между новыми открытіями и новыми воззрвніями въ исторической наукть: наряду съ «новыми воззрвніями» и «новыми открытіями» здісь сыграло роль и новое (т. е. боліве пристальное) внимание къ матеріалу, какъ новому, такъ и старому, которое обусловливалось не исключительно «измъненіемъ воззрѣній на предметь и задачи исторіи и основные факторы историческаго процесса 2).

поборными господствующаго взгинда: "частью созданіе глубокой древности, частью продуктъ постепеннаго развитія, подъ вліяніемъ и взаимод'єйствіемъ различныхъ факторовъ" (506).

<sup>1)</sup> Такъ, хотя "благодаря новъйшимъ раскопкамъ и находкамъ и открываются все новыя новыя точки соприкосновенія и переходныя ступени между микенской культурой и культурой поздивней, чисто-эллинской", однако "микенскай" культура все-же еще не перестала (и едва-ли когла перестанетъ) "поражать своею своеобразностью и отличемъ" не только отъ "поздивищей", но и отъ древивйщей эллинской культуры. И если "Первилъ въ отношеніи строительной двятельности оказывается (вирочемъ лишь отчасти; ср. Curtius, Stadtg. v. Athen, 138 ff; Keil, Anonymus Argentin., 81 ff) продолжателемъ Кимона", то—сирашивается— при чемъ тутъ собственно "идея вволюція"?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Самый ревностный поборникь изследованія соціально-экономической стороны греческой исторін" (477) Pöhlmann "воспользовался" вёдь именно тёмъ "матеріаломъ, который оказался въ (старыхъ) нашихъ литературныхъ источникахъ" (479); мало того, окъ самъ указываетъ даже на то, что, обращая политическую исторію грековъ

«Такимъ образомъ, -- резюмируетъ г. Бузескулъ -- въ настоящее время интересъ(?) сосредоточивается преимущественно(?) на исторіи общества и общественныхъ классовъ» (508): намъ не совсвиъ ясно, чей именно интересъ имвется здвсь въ виду1). «При подобной точкв зрвнія—продолжаетъ авторъ-невольно напрашивалось(?) сравнение древности съ новыми въками, съ нашимъ временемъ. И дъйствительно, одной изъглавнъйшихъ особенностей современнаго направленія въ разработкъ греческой исторіи является черта, которую я назваль бы модернизаціей этой исторіи». Авторъ туть «спітить, однако, оговориться»: подъ модернизаціей онъ «разум'веть не искаженіе древней исторіи посредствомъ сообщенія ей совершенно чуждыхъ началъ, не тенденціозное подновленіе и, такъ сказать, фальсификацію ея, а скорве сближеніе и сопоставленіе ея съ современностью, проведеніе аналогіи между развитіемъ древняго міра в новаго времени» (508). Но, відь, безъ такого или иного (обыкновенно даже непроизвольнаго и безсознательнаго) «сближенія и сопоставленія древности съ современностью» едва-ли возможно на практикъ историческое изученіе древности<sup>2</sup>), а «проведеніе аналогіи» или приведеніе аналогій къ «развитію дрегняго міра» не ограничивается «развитіемъ лишь новаго времени»<sup>3</sup>) и потому сводится къ «сравнительной точкъ врвнія», которую г. Бузескуль помещаеть уже вне своей «модерниза-

въ исторію соціальную, "новая наука, совнательно или безсознательно, идетъ по стопамъ самихъ грековъ" (ср. Griech. Geschichte im XIX. Jahrh., 24 ff). Кстати сказать, въ нѣкоторыхъ своихъ отдѣлахъ греческая (напр., древняя аеннская) исторія уже давно (напр., у Грота),—поскольку то прямо рекомендовалось источниками,—была если не соціальной, то соціально-политической исторіей (ср. также диссертацію незабвеннаго В. Г. Васильебскаго, о которой напрасно г. Бузескулъ не "говоритъ сравнительно подробнѣе и полиѣе", 362).

<sup>&#</sup>x27;) Именно такое положеніе выставляєть и Pöhlmann въ своей ріди Griechische Geschichte іт XIX. Jahrh., 23. 34, имів въ виду, кажется, только свои труды; у другихъ двухъ "главнійшихъ представителей современнаго направленія въ наученів исторіи древнаго міра", которыхъ г. Бузескуль ставить рядомъ съ Пёльманомъ,—у Эд. Мейера (ср., теперь, и его книжку: Zur Theorie und Methodik der Geschichte, 1902) и Белоха въ общихъ изложеніяхъ греческой исторіи, какъ видно изъ трактованія у самого г. Бузескула (464—477), нітъ такого "преимущественнаго сосредоточенія интереса"; зато монографическая литература по греческой исторіи дійствительно "обращаєть теперь большое (но все-же пока не преимущественное) вниманіе на соціально-экономическіе вопросы" (463. 472—474. 478—481).

<sup>2)</sup> Cp. Pöhlmann, Aus Altertum u. Gegenwart, 41 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Самъ г. Бузескулъ не разъ указываетъ на проводимое, напр., Э. Мейеромъ и Пельманомъ "сближение древности не только съ новыми, но и съ средними въками" (471—473. 510. 512).

ціи» (512). Итакъ, модернизаціей скорѣе могла бы быть названа не «модернизація» проф. Бузескула, а лишь одна «опасная сторона» этой его «модернизація», состоящая въ томъ, что «туть (вакъ и вездѣ) легко впасть въ врайность и натяжки» (508)¹). Но если, такимъ образомъ, сравнительно-историческую точку зрѣнія не слѣдуетъ смѣшивать съ модернизаціей, то едва ли слѣдуетъ смѣшивать ее и съ точкой зрѣнія «универсально-исторической», какъ это дѣлаетъ, повидимому, г. Бузескулъ (512).

Въ заключеніи слоего Заключенія г. Бузескуль «касается еще одного спорнаго вопроса: кто должень заниматься древнею исторіей — филологь или историкъ», — хогя «споръ этоть кажется ему въ сущности лишнимъ; дъло, въдь, не въ словахъ, не въ ярлывъ». (512—513). Намъ этоть споръ представляется даже не только «въ сущности лишнимъ», но и «въ сущности» не существующимъ, во всякомъ случав чрезмврно упрощеннымъ и потому раздутымъ у Бауера<sup>2</sup>), а за нимъ и у г. Бузескула, въ довольно плачевномъ видъ выставляющаго спорящихъ, т. е. Виламовица и Пёльмана: вся аргументація Виламовица сводится у г. Бузескула къ тому, что «древняя культура отличается единствомъ, представляеть собою нвуто особенно цвльное» 3), а аргументація Пельмана—

<sup>&#</sup>x27;) Die Gefahr, die aus dem Streben nach unmittelbarer lebendiger Veranschaulichung erwächst, die Gefahr einer einseitigen Modernisierung, wird am wirksamsten durch eine umfassende, einen weiten Horizont umspannende geschichtliche Perspektive überwunden werden können: такое замычаніе присоединаеть Kaerst къ своему трактованію о "карактерной для современнаго разслыдованія (Forschung) греческой исторіи, стоящей въ связи съ емпиристическимь его характеромь, реалистической его тенденцін" (N. Jahrbb. f. d. kl. Alt., IX, 501). Г. Бузескуль, наобороть, замычаніе о томь, что "послыднія десятильтім карактернзуются натурализмомь", и что "современное направленіе исторической науки тоже отличается большимь реализмомь, стремится изучить реальную жизнь" (509) присоединяеть къ трактованію о своей модернизацін.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вашет, Die Forschungen z. Gr. G., 24 f. (ср. Preuss. Jahrbb., LXXXIV, 405 ff). Такой споръ, поскольку онъ существуетъ, является прежде всего отголоскомъ теоретическихъ споровъ о томъ,—тожественна-ли филологія исторія по своему содержанію, и не представляетъ-ли собою исторія лишь отділь филологіи, или, наоборогь, не служатъ-ли ближайшимъ, центральнимъ предметомъ изученія филологіи лишь нівкоторыя изъ подлежащихъ изученію исторія явленій, и т. п., (ср. Wundt, Logik II, 2, 303 ff., и Bernheim, Lehrb.<sup>3</sup>, 78 ff.; но изъ этой теоретической области споръ этоть всегда незамітно переходить и въ область практическую, затрогивая собою не только уже вопрось о практическихъ удобствахъ-неудобствахъ разділенія научнаго труда, но и наличное состоявіе исторической и филологической научной литературы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это положеніе Wilamowitz устанавливаеть однако именно съ той «широкой исторической точки зрізнік», которая, по словамь г. Бузескула (513), "не должна быть

къ «указанію на односторонность и недостатки филолого-антикварной школы, не удовлетворяющей уже современнымъ требованіямъ, и на необходимость более широваго взгляда». Если, такимъ образомъ, "филологи и историки въ области изученія древности могуть и должны идти рука объ руку"1), то г. Бузескулу "крайне желательно было бы привлечь въ изученію греческой исторіи и юристовъ, которые напрасно до сихъ поръ пренебрегали ею « э). Г. Бузескулъ усвоиваетъ случав идею Виламовица, удивляясь тому, что "даже Виламовицъ, его поэтической натурой и симпатіями къ идеализму, - тотъ самый Виламовиць, который стоить за исключительную привилегію филологовь заниматься античною исторіей, -- настаиваетъ теперь на необходимости создать исторію государственнаго права Анинъ" (514). Но ту идею, кавая вдесь имеется въ виду, Виламовиць выставляеть3), какъ отчасти это видно и изъ изложенія самого г. Бузескула въ параграфів о Виламовицѣ (488—489), въ такой оболочкѣ, что она не идетъ въ разрѣвъ съ его "поэтической натурой", -- какъ не чужда эта поэтическая натура и творцу "Римскаго государственнаго права", а "Виламовицъ требуетъ, ведь, чтобы то, что Моммзенъ стелалъ для исторіи Рима (а не "для римскаго государственнаго права"), "было сделано теперь и для Греців"; онъ не сводить всю греческую исторію къ "исторіи государственнаго права Анинъ"; это "государственное право Анинъ"-и не столько своей "исторіи", сколько въ своей "логикви", — должно, по его мысли, служить лишь средствомъ для построенія греческаго государственнаго права вообще; такъ какъ "институціи сами носять въ себ'в свою логику" ("которая предохраняеть оть софистическихь забавь" тёхъ изслёдова-

чужда и филологу" (ср. особенно "Weltperioden", въ Reden und Vorträge, Berl. 1901.), а О. Kern (Ueber die Anfänge der hellenischen Religion, 1902, 33 f.) говоритъ даже, что "благодаря Вилаковицу классическая филологія стала исторической наукой".

<sup>1)</sup> Весьма благовременно (въ сожаленію) напоминаеть туть г. Бузескуль, что "исходною точкою для каждаго историка-изследователя служить тексть, и первое условіе—уметь точно и правильно понимать тексть", и что "историкъ древности должень обладать надлежащимь(?) знаніемь античной литературы, археологія, эпиграфики" (513).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Приводимый авторомъ по этому поводу списовъ "изданій и работь, касающихся права", очень не полонъ, даже если имъть въ виду лишь работы юристовъ (отсутствуютъ, напр., Mitteis и Hitzig).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aristoteles и Athen, I, 379 ff. (Wege und ziele der griechischen historie). Съ этой идеей Виламовицъ, вирочемъ, не стоитъ совсъмъ одиново (ср., напр., Szanto, Das griechische Bürgerrecht, 1 ff. и Thumser въ Xenia Austriaca, I, 261 ff.).

телей, которые будуть считаться съ ними, а не съ одними лишь отдёльными показаніями исторической литературы), то "логика права (и государственнаго, и частнаго) должна дать руководящія (упорядочивающія) мысли для нагромождаемаго въ "Древностяхъ" матеріала и вмёстё должна указать историческому сужденію въ государствъ и его жизни болье достойный предметь, нежели вина Оукидида или невинность Демосеена". Итакъ, для Виламовица греческое государственное право является не столько "цёлью", сколько однимъ изъ "путей греческой исторіи", поскольку она должна стремиться не только къ полнотъ и объективности, но и къ цельности знанія въ своихъ пределахъ. И если говорить, что необходимо, чтобы и за исторію Греціи когда-нибудь взялся юристь», то, конечно, эти слова не приходится толковать въ томъ смысль, что историки, не устраненные еще отъ занятій греческою исторіею филологами (съ Виламовицемъ во главѣ), должны теперь уступить свое место юристамь; «дело, ведь, не въ словахь, не въ ярлыке»; кроме историковъ-неюристовъ и юристовъ-неисториковъ и кромф юристовъисториковъ на работу въ области греческой исторіи могуть выйдти и историки-юристы. И вообще сото-область интересная и благодарная, далеко еще не вполнъ, со всъхъ сторонъ, изслъдованная»: такими словами заканчиваетъ г. Бузескулъ свое Введеніе, старясь внушить рость и энергію» «работающимъ въ этой области изслідователямъ». «Не должно-говорить онъ здёсь, между прочимъ, -- не должно смущать изследователя и действовать на него подавляющимъ образомъ», если общепринятыхъ и, казалось бы, твердо обоснованныхъ «многія изъ возэрвній скоро устраняются и замвняются другими, новыми... Новый матеріаль не только подрываеть прежніе взгляды и обличаеть ошибки: часто онъ блистательно подтверждаеть догадки и мифнія, высказанныя раньше... И такихъ примъровъ немало» (514).

Сквозящее, лучше сказать—просвичвающее въ этихъ словахъ (какъ и на протяженіи, впрочемъ, всего "Введенія") бодрое, возвышенное настроеніе автора, его вира въ прогресъ той науки, которой онъ преданъ такъ всецило, expers если не omnis curae, то по крайней мири той сигае, которая больше всего могла-бы etsi non flectere a vero, sollicitum tamen efficere его апітит (не какъ scribentis, а какъ издавтаго «Введеніе»), т. е. ложнаго, мелочнаго самолюбія, даетъ основаніе надилься на то, что глубокоуважаемый авторъ «Введенія»

покрыль-бы мантіей своей любви къ наукі вообще и къ научной разработкъ греческой исторіи въ частности ту вину своего «рецензента», что, ставя въ упрекъ разбираемой имъ книгв между прочимъ и нвкоторое перемъщение центра тяжести, онъ самъ въ своемъ разборъ этой вниги повволяеть себъ подобное же перемъщение центра тяжести-изъ широкой области ся достоинствъ въ тёсную область ся недостатковъ. Оть недостатковь, не только случайныхь и частныхь, но и принцепіальныхъ и общихъ, само собой разумбется, не могъ бы быть свободенъ никакой трудь, задуманный и поставленный такъ широко, какъ наше "Введеніе". Зато далеко не во всякомъ трудів эти недостатки покрываются достоинствами съ такимъ избыткомъ, какъ въ нашемъ "Введенін". Мало того, мы не разъ могли даже констатировать, какъ иные принципіальные недостатки "Введенія" прямо веля къ повыщенію его реальных достоинствъ, -- и болво внимательный и наблюдательный читатель подмётить, вероятно, въ разныхъ частностяхъ и подробностяхъ "Введенія", не мало еще такихъ метаморфозъ, не мало еще такихъ превращеній теоретических недоставковь въ практическія достоинства. И если авторъ "Введенія" и не совстив, можеть быть, правильно ставиль свою задачу, то онъ заслуживаеть самой горячей благодарности уже за то, что поставиль себь эту задачу; если онь и не даль окончательнаго, полнаго и цельнаго решенія этой задачи, то онь заслуживаеть самой горячей благодарности уже за то, что очень близко подошель къ этому ришенію.

## М. Дилеевъ.

## ИЗЪ ИСТОРІИ

## РАСКОЛА НА ВЪТКЪ

И ВЪ СТАРОДУБЬЪ

XVII-XVIII BB.



(Продолжение).



Печатано по постановленію Конференціи Историко-Филологическаго Пиститута Князя Безбородко. Директоръ Института  $\Phi$ . Гельбие.

Кая на немъ хиротонія останется отъ вашего простонароднаго прощенія, а духовникъ его не имать власти хиротонисати, ниже разрёшити, по свидётельству богоносныхъ отецъ нашихъ. Ей—ей, по истинъ глаголю, а не отъ вражды: книгъ имате множество на прелесть грубъйшимъ и на тщеславіе народное; а весь законъ вашъ виситъ въ словъ единомъ: по нуждъ закону премъненіе бываетъ... Апостолъ пишетъ о іерействъ и о жертвъ ветхозаконной премъненіе быти, а отъ новой благодати іерейству и жертвъ во въки быти въ васъ ли отщепенцахъ, но точію въ насъ, въ грекороссійской церкви"... Въ заключеніе миссіонеръ грозитъ раскольникамъ немилостью Государя. "А за противность вашу, что обругали въру, юже самъ благочестивый Монархъ содержитъ, вскоръ ожидайте резолюціи, понеже въ письмъ своемъ за всъхъ войтовъ руками отверглися; не восхотъсте благословенія, и удалится отъ васъ"...¹).

И это увъщательно обличительное послание не произвело надлежащаго действія на раскольниковъ. Они и теперь были глухи и невнимательны къ увъщаніямъ и обличеніямъ миссіонера; призывъ его къ соединенію съ православною церковію и на этотъ разъ не нашель отвъта въ ихъ сердцъ. Противъ этого вторичнаго письменнаго увъщанія раскольники---слобожане ограничились лишь краткимъ письмомъ на имя Ръшилова. "Въдомо вашей честности буди", писалъ "Еремъй Карновъ съ товарищи и съ войты и со всеми міряны": "получили мы отъ вашей милости письмо сего мая 27 числа, а отписи отъ насъ никакой не ожидай, того ради, что мы къ вашей милости прежде сего писали обо всемъ; при семъ спасайся"2). Такъ неудачно закончилась последняя попытка Рашилова вызвать раскольниковъ на разглагольствованія о вфра. Вивсто публичныхъ состязаній въ лицв его представителей, для него теперь оставался только путь частныхъ бесёдъ съ отдёльными личностями, наиболье "прельщенными и прельщающимися". Согласно струкціи, этихъ последнихъ следовало миссіонерамъ "увещавать благоусмотрительно такими увъщаніями, которыя бъ могли пользу принести

¹) Тамъ же, IV, № 1323, стр. 169—170, ст. 1—2.

²) Tamb me, IV, № 1386, crp. 242, cr. 2.

и отъ заблужденія къ познанію истины обратить", избирая притоиъ "удобное время и місто, кого когда увітпавать возмогуть".

Для сужденія о томъ, какъ «благоусмотрительно» миссіонерствоваль Ръшиловъ съ своими помощниками среди стародубскихъ и черниговскихъ раскольниковъ, нъкоторый подходящій матеріаль можеть быть извлечень изъ донесеній въ Кіевскую губернскую канцелярію стародубскаго коменданта Пашкова, показаній нівоторых в раскольников в при слівдствіях в о нихъ и наконецъ изъ показаній самаго Решилова, данныхъ имъ по разнымъ случаямъ Св. Синоду и пр. Изъ донесеній Пашкова оказывается. что Ръшиловъ и его помощники на первыхъ же порахъ среди стародубскихъ раскольниковъ начали дъйствовать крайне безтактно и даже жестоко. Уже въ началь 1723 г. въ стародубское комендантское управленіе поступило «челобитье отписныхъ слободъ жителей Андрея Стряпчева съ товарищами о охраненіи изъ отъ находящихъ имъ обидъ и о недопущенім ихъ до разореній и никакого убытка и турбацей». Дівло началось съ того, что стародубской Іоанно-предтеческой церкви «дьячекъ со школьниками, собрався многолюдствомъ, пришедъ на дворъ твхъ же отписныхъ слободъ во вдовъ Одинцовой, на которомъ стоялъ войтъ Андрей Стряпчей, и, втаща онаго во дворъ, били смертнымъ боемъ при свидетеляхъ». Въ тоже время самъ іеромонахъ Рышиловъ попадавшихся ему въ руки слободскихъ обывателей заключаль «въ погребъ», и тъмъ только возбуждалъ къ своей дъятельности общее недовъріе и безповойство среди раскольниковъ1). Еще поразительнъе данныя о обидахъ и разореніяхъ стародубскихъ слобожанъ отъ іеромонаха Рашилова и его помощниковъ, собранныя въ доношеніи Сенату Кіевской губериской канцеляріей, отъ 23-го іюля 1724 г. Здёсь говорится, что слободскимъ обывателямъ нельзя разъважать по мъстечкамъ, селамъ и деревнямъ въ Стародубскомъ и Черниговскомъ полкахъ для покупокъ ради своихъ домашнихъ нужлъ.

¹) Тамъ же, стр. 241, ст. 1—2. Андрей Стряпчевъ былъ войтомъ слободы Лужковъ, въ которой поселился вмъсть съ братомъ Артеміемъ Никифоровымъ Стряпчевымъ въ 1694 г. Послъдній былъ осадчимъ слободы Лужковъ. По мъсту первоначальнаго жительства они были посадскіе люди г. Бълева. М. А. М. Ю. Кн. Малоросс. прик. № 118.

потому что Ръшиловъ разослалъ письма въ подчиненнымъ ему священникамъ и другимъ лицамъ, чтобы «тъхъ описныхъ обывателей по торгамъ и по дорогамъ ловили и грабили, и присыдали бы ихъ въ нему, Ръшилову, и попу Игнатію», и что указанныя лица пользовались этимъ разръшеніемъ въ широкой мъръ для своихъ корыстныхъ цълей. Въ реестръ, приложенномъ въ доношенію и состоящемъ изъ 23 пунктовъ, приведены между прочимъ слъдующіе конкретные случаи, имъющіе значеніе и какъ характерныя данныя для бытовой жизни стародубскихъ слобожанъ того времени.

- 1. «Ісромонахъ Іосифъ Рѣшиловъ описной слободы Еленки жителей: Өедора Шалудкина и др., которые ѣздили въ малороссійскіе города, для продажи коноплянаго масла, и оной Рѣшиловъ въ Черниговѣ оныхъ еленскихъ жителей изымавъ, и грабежемъ взялъ 5 лошадей съ телѣги и съ хомуты, 4 пуды коноплянаго масла, и со всякою при нихъ рухлядью.
- 2. Въ черниговскомъ у., въ с. Черновичахъ, онъ же, Ръшиловъ, наъхавъ описной слободы Еленки жителей: Тита Поддеренку, Андрея Кухтина, Кондратья Носова, Харитона Смольячихина, которые ъздили въ оное с. Черновичи для взятья зажатью своего хлъба..., изымалъ еленскихъ жителей и пограбилъ 6 лошадей, 6 возовъ разнаго хлъба, 6 хомутовъ, и со всякою при сихъ рухледью.
- 3. «Петропавловской попъ Игнатій пограбиль описной слободы Еленки Андрея Холщевникова, а грабежомъ взяль 32 чети ржи, которую купиль онъ, Холщевниковъ, въ Стародубъ.
- 6. «Стародубовскаго увада Ропской попъ Володимеръ Зыбковскихъ жителей изымалъ по дорогъ: Ивана Васильева, Павла Стецанова, Сергъя Емельянова, и привелъ въ Стародубовское, во дворъ къ старостъ Якову Оедорову, которые вздили въ Конотопскій увадъ для взятья зажатаго своего хлъба... И оной попъ, со старостою, Зыбковскихъ жителей, забивъ въ колодки, держалъ многое время, а лошадей де и ихъ морилъ голодною смертію недъли съ двъ.
- 8. «Катошинскаго монастыря чернець Александръ у описной слободы Шаломовъ у жителей: Ивана Ульянова, Павла Кириллова, Якова Захарова, которые прівзжали по подряду стародубскаго м'ящанина Демьнив Григорьева, для взятья пеньки, и оной чернецъ съ подданными

своими у упомянутыхъ шаломовскихъ жителей отнялъ 6 берковцевъпеньки.

- 10. «Стародубовскаго утяда, села Понуровки попъ Оедоръ Васильевъ описной слободы Воронка жителя Оедора Савельева, который тядилъ въ помянутое село Понуровку для продажи рыбной съ сыномъ своимъ, и оной попъ, изымавъ ихъ, билъ дубьемъ смертно и пограбилъ вовърыбы, да денегъ отбилъ 10 рублей.
- 11. «Катошинскаго монастыря чернецъ Александръ описной слободы Зыбкой жителей Василья да Ив. Макаровыхъ, которые ъздили для взятья долговъ своихъ—денегъ въ с. Катошинъ къжителю Андрею Скоропадкъ, и оной чернецъ, изымавъ Макаровыхъ, билъ смертно и держалъ многое время въ тюрьмъ, а грабежемъ взялъ 8 рублей.
- 12. «Стародубовскаго увзда, м. Ропска, господина полковника Толстого староста и войть, да господарь Евсевей, Черниговскаго увзда описной слободы Радульи жителя Ивана Никифорова, которой вхаль съ Москвы, и оной староста, и войть, и господарь, изымавъ онаго радульскаго жителя, били смертно и пограбили одну лошадь, 3 тюка китайки. 5 шубъ, крашенины 130 аршинъ, 8 золотниковъ жемчюгу, 7 фунтовъ мыла, 3 рубахи, 2 платка шелковыхъ, 1 платокъ бълой, вышитъ золотъ, 1 штаны пестрединные, 1 хомутъ, 1 съделку, 2 узды ременныя, 2 чюлки, 1 рукавипы.
- 15. «Стародубовскаго жъ увзда с. Синяго-Колодезя попъ Павелъ описной слободы Зыбкой жителя Подрябинникова, которой прівзжаль въ с. Манюки для взятья долга своего и для продажи рыбной, и оной попъ, онаго Подрябинникова въ ономъ с. Манюкахъ изымавъ, билъ смертно и грабежомъ взялъ рыбы самины возъ, рукавицъ 200 паръ, соли возъ, мъщокъ коноцель.
- 17. «Стародубовскаго жъ увяду, господина Рагузинскаго слободы Туросны дьячокъ Родіонъ, описной слободы Орденки жителя Михайла Хорохорина, которой пріввжаль въ помянутую слободу Туросну для продажи коноплянаго масла, и оной дьячокъ ево, Хорохорина, изымавъ, билъ дручьемъ, масло и деньги пограбилъ.
- 21. «Того жъ у. м. Ропска г. полковника Толстого староста Осинъ Линевичъ описной слободы Климовой жителей: Марка Семенова, Сергъя Осочтистова, Ивана Шампула, Якова Голядника, которые вздили въ оной

Ропскъ для продажи соли и для покупки на нужды домашнія хліба.— и оной староста Линевичь, изымавъ Климовикъъ жителей, пограбиль 5 лошадей съ хомутами, 2 сідла съ потниками, конопель осмину, безмінь соли, 2 четверти ячменю, полторы четверти овса, 2 шубы бараны, четвертку ржи, топоръ русской, 300 ступокъ соли, кафтанъ білой сермяжной, денегь 2 руб. 26 алт. 4 деньги, рукавицы, ножикъ"....').

Правдоподобность взводимыхъ на Ръшилова Пашковымъ обвиненій, относительно обидъ и разореній слободскихъ раскольниковъ, подтверждается ивкоторыми безпорными данными, засвидвтельствованными самимъ инсоіонеромъ. Въ данномъ случав представляетъ интересъ ноказаніе раскольническаго старца Александра. Пробираясь въ началъ 1724 г. изъ Керженскихъ лесовъ, въ сообществе съ старцемъ Іоной, черезъ Калугу и Брянскъ, на Вътку, онъ былъ задержанъ казаками с. Гарцова, Стародубскаго у., и отданъ ісромонаху Ръшилову, представившему его (Іона бъжаль) въ розыскную распольническихъ дълъ канцелярію въ Москвъ. Здъсь Александръ разсказалъ, что Ръшиловъ, сопровождая его изъ Стародуба въ Черниговъ, дорогою захватилъ десять человъкъ крестьянъ «пограничныхъ слободъ», отнялъ у нихъ 10 возовъ хлъба и 11 лошадей; что хавов продаль въ с. Чернотачв, а лошадей оставиль въ Черниговъ. По поводу этого обвиненія, когда опо было предъявлено Ръшилову, онъ, не отрицая самаго факта, объяснилъ Св. Синоду: на цути изъ Стародуба въ Черниговъ взялъ онъ «не пограничныхъ слободъ жителей, а Стародубского увзда слободы Еленки десятникова сына Андрея и съ нимъ другихъ раскольниковъ и борадачей, человъкъ 7 или 8, и взядъ за то, что помянутый Андрей и другіе той слободы раскольники въ перепискъ и въ платежъ за расколъ двойнаго оклада учинились стародубскому Петропавловскому священнику Игнатію противны: въ слободу не пустили, а бывшихъ съ нимъ казаковъ и солдатъ били и изъ ружья ранили, о чемъ въ полковой канцеляріи и дёло производится. Бывшій при взятыхъ имъ раскольникахъ хлібов, а сколько четвертей

¹) Х. Тамъ же, IV, № 1454. Дёло о несогласія Св. Синода на опредёленіе правит. сената о изслёдованіи въ Малороссійской Коллегіи дёйствій іеромонаха Рёшилова и свящ. Игнатія Стрыйковскаго. Стр. 311—315, ст. 1—2.

не упомнить, онъ отобраль и продаль за 8 рублей, которые издержаль на провздъ съ раскольниками въ Москву, а 11 лошадей отдаль на кориъ въ Черниговскій архіерейскій домъ<sup>4</sup>). Такова была инссіонерская «умфренность», обязательная по синодальной инструкціи для инссіонера.

Были и довольно соблазнительные случаи въ миссіонерской практикъ іеромонаха Іосифа Ръшилова, какъ показываеть дъло св. Синода о присылкъ изъ Кіевской губернской канцелярін въ св. Синодъ двухъ раскольницъ для изследованія доноса ихъ на ісромонаха Госифа Решилова Опис. док. и д., хран. въ архивъ св. прав. синода, № 351/210, стр. 345—347). Такъ бъгная крестьянка слободы Верхняго Городца, Болховскаго убеда, Аксинья Шадурова заявила стародубскому коменданту подполковнику Пашкову: «въ нынъшнемъ 1724 г., въ февралъ мъсяцъ, бъжала она съ мужемъ и дътьми и старицею керженскихъ Маремьяною въ стародубовскіе посады, но была поймана въ с. Гарцовъ и отослана въ Стародубъ къ і еромонаху Госифу Решилову, который отдалъ ее съ мужемъ и двумя сыновьями въ тюрьму, а двухъ дочерей и старицу Маремьяну взяль къ себъ въ келью. Чрезъ двъ недъли одну дочь ея Лукерью прислаль въ тюрьму, а другую Прасковью, какъ повхаль въ Черниговъ, взялъ съ собою и на дорогв, бивши, изнасиловалъ и дъвство ея растлилъ, и жилъ съ нею. какъ съ женою; изъ Чернигова ради блуда же въ Москву, и только на возвратномъ пути въ Черниговъ отпустилъ изъ с. Уланова, Глуховскаго у., въ Стародубъ съ письмомъ къ Петропавловскому попу Игнатію, который и отдалъ ее подъ караулъ. Видя такое Ръшилова ругательство и опасаясь впредь того жъ, она, оставивъ мужа и пожитки, съ сыновьями и дочерьми и старицею Маремьяною изъ подъ караула бъжала въ канцелярію комендантскаго правленія». Доносъ этотъ Парасковья Шадурова подтвердила на допросв

<sup>1)</sup> Дѣло по доношенію Московской синодальной канцеляріи о разслѣдованіи взведеннаго раскольническимъ старцемъ Александромъ, на бывшаго въ Черингов. епархіи для изысканія и увѣщанія раскольниковъ іеромонаха І. Рѣшилова, обвиненія въ насильственномъ отнятіи у пойманныхъ около Чернигова раскольниковъ хлѣба и лошадей. Опис. док. и д., хран. въ арх. св. син. т. ІV, № 470, 1729—1725 г., ст. 476—477.

въ комендантскомъ правленіи, пояснивъ при этомъ, «что Рашиловъ растлилъ ея дъвство въ с. Улановъ противъ праздника Сошествія Св. Духа, отслужа всенощную, и блудиль съ нею всю нощь, до свъта». Пашковъ донесъ объ этомъ кіевскому губернатору князю Трубецкому, по распоряжению котораго означенныя лица были вновь допрошены въ губернской канцеляріи, причемъ старица Маремьяна съ своей стороны показала, «что Ръшиловъ блудилъ и съ нею подъ праздникъ Благовъщенія Пресв. Богородицы, послъ вечерни и до заутрени, также на страстной недълт въ великую пятинцу, и блудя, въ перковь ходилъ и ей вельдъ ходить, не обмывавшись». Таково это дъло, видимо скабрезнаго свойства, по показанію потерп'явшихъ. Между т'ямъ, по объясненію товарища Ръшилова, Петропавловскаго священника Игнатія, дъло происходило не такъ, какъ оно описано. 2-го іюня о. Игнатій писалъ Черниговскому еп. Иродіону Жураковскому: «26-го ман присладъ въ Стародубъ іеромонахъ Іосифъ Ръшиловъ съ Уланова раскольничью черницу и дъвку, которыя желали сообщитися св. греко-россійской православной но господинъ комендантъ Илья Ивановичъ Пашковъ, увъдомившись о присылкъ оныхъ, рано 27 числа прислалъ солдатовъ своихъ, которые насильно взили черницу и дъвку во дворъ его комендантскій, а о покомендантские жъ посылные HLNDTO караульню, гдв сидять колодники, и взяли насиліемъ старую раскольницу съ дочерью дъвкою и хлонца малаго, а старика той же бабы и хлопца хвораго покинули, также забрали ихъ раскольничій бутора (хламъ, скарбъ, пожитки) съ мъшками. Видячи таковыя нападки», заключаеть о. Игнатій, «ужасаемся, и нельзя чего съ раскольниками починити, ибо весьма интересъ государевъ онъ, камендантъ, уничтожаетъ». Св. Синодъ, обративъ вниманіе, что Пашковъ и Трубецкой въ данномъ случав действовали «именного Е. И. В. собственною рукою на докладныхъ синодокихъ пунктахъ 1721 г., марта 15 дня, подписаннаю указа, который изъ прав. сената печатнымъ, генваря 21 дня 724 г., листами во всъ колдегін и канцелярін, въ губернін и провинцін публикованъ, 13-го января 725 г. постановилъ: «оныхъ раскольницъ, для освидътельствованія явной въ поругание свящ. чину вышепомянутой отъ каменданта Пашкова написанной вины, изъ в іев. губ. канцелярія прислать въ св. синодъ немедленно, и о томъ въ Кіевскую губернію послать указъ, въ которомъ

написать, чтобъ въ такія и тъмъ подобныя духовныя дъла впредь свътскія командиры вступать отнюдь не дерзали, и тъмъ свящ. чину напраснаго ругательства и въ народъ соблазна и посмъянія не чинили" (П. собр. пост. и расп. по въд. прав. исп. т. VI, № 1386, стр. 240). На это кн. Трубецкой доношениемъ 4 января 1727 г. отвътиль: «я здісь, въ Кіеві, главнымъ командиромъ, и Стародубовскій коменданть Пашковъ и описныя слободы въ моей диспозиціи зостаютъ. И въдая онъ, камендантъ, командира своего, ко мий о томъ репортовалъ, по которому его доношенію, какъ есть моя должность, доносиль я въ св. синодъ и съ того дела вопіи въ решенію послаль и требоваль на это резолюцію, но въ то дело не вступаль и розыска ни какого не делаль, и того дъла не вершилъ, и тъмъ указовъ и регламента не нарушилъ. А не доносить о томъ въ Синодъ отнюдь не возможно; понеже въ печатномъ указъ 21 января 724 г., съ согласія прав. сената съ св. синодомъ состоявшемся, сказано: дъламъ въдомымъ въ свътскомъ судъ быть о любодъяніи и о блудиомъ насиліи. И потому прошу св. синодъ, дабы впредь не изволилъ на меня безвинно въ презрвніи указовъ и въ нарушенін духовныхъ регламентовъ нарекать, чему я и не подлежу, понеже посланное мое по тому дълу доношение въ св. синодъ къ нарушению указовъ и регламента весьма не приличествуетъ». Разсматривалъ-ли св. синодъ настоящій отвіть ки. Трубецкаго--изъ діла невидно. Ніть увазаній и о дальнів тей судьбів Шадуровой и старицы Маремьяны 1).

Изъ дъла св. Синода 1728 г. по прошенію статскаго совътника Василія Никитича Татищева о разводъ его съ женою, видно, что Іосифъ Ръшиловъ, въ то время игуменъ Раковскаго монастыря (въ Старицкомъ у., Тверской губ.), былъ виновникомъ разстройства семейной жизни и знаменитаго историка. Въ прошеніи отъ 1-го мая В. Н. Татищевъ просиль Синодъ о расторженіи брака съ своего женою Анною Васильевною Андреевскою, бывшею въ первомъ бракъ за Реткинымъ, за расточительность, прелюбодъяніе и попытку лишить его жизни отравленіемъ. Именно, относительно прелюбодъянія, Василій Никитичъ писалъ. что жена его, "забывъ Законъ Божій и свое предъ Богомъ объщаніе, прелюбодъй-

¹) П. с. п. и р. по въд. прав. исп. Росс. Имп. т. IV, № 1459, ст. 318. Опис. док. и д., хран. въ арх. св. син.

ствовала съ игуменомъ Раковскаго монастыря, что въ Старицкомъ убздѣ, которому есть такое доказательство, что оной игуменъ, не имѣя никакова съ нами свойства, ниже со мною знакомства, противо закона монамескаго многократно къ ней, женѣ моей, въ домъ ѣздя пьянствовалъ, чрезъ цѣлыя ночи съ нею сиживалъ, и въ хоромахъ у нея ночевывалъ; такожде и она, жена моя, къ нему ѣздя въ келью чрезъ цѣлыя ночи въ уединеніи пребывала, которому могутъ свидѣтельствовать бывшіе при ней служители, а именно: поваръ Есимъ Ивановъ, дворовой человѣкъ Ларіонъ Никитинъ съ женою Ульяною, да дѣвки Авдотья Иванова, Ульяна Оедорова, вдова Дарья Григорьева. Сіи же надѣюся, что и большіе доказазательства знаютъ, и ежели токмо отъ истины не устранятся» 1.

На основаніи вышеуказаннаго доношенія Кіевской губерніи канцеляріи, отъ 23 іюля 1724 г., Сенать 21-го сентября постановиль: «по тому доношенію изследовать о всемъ подлинно въ Малороссійской Коллегін, и что по тому следованію явится, о томъ прислать въ Сенатъ выписку съ подлинною очисткою, понеже въ сообщенномъ изъ св. синода въ сенатъ іюна 2-го нынъшняго 724 г. въдъніи объявленъ Его Величества указъ, что повельно челобитчиковъ, которые быють челомъ на духовныхъ, удовольствовать и суду той Малороссійской Коллегіи быть тъмъ духовнымъ послушнымъ, и св. правит. синоду о томъ въдать, а съ присланнаго изъ Кіевской губерніи доношеніи и реестра при семъ сообщается конія, а въ малороссійскую коллегію и для відома Кіевскому губернатору указы изъ Сената посланы». Св. Синодъ не согласился съ постановкой вопроса въ Сенатв о дъйствіяхъ Ръшилова въ качествъ синодальнаго миссіонера, и 13-го января 1725 г., «разсуждая довольно, согласно приговорили: означенного јеромонаха, который нынъ при С.-Петербургь, о всемъ противъ показанныхъ доносовъ въ Синодальной Канцеляріи допросить обстоятельно, въ сущую правду, съ подлинною о всемъ очисткою, по пунктамъ, и росписавъ приличныя къ тому правилы и указы. предложить къ синодальному разсмотренію. А прав. Сенату сообщить

<sup>1)</sup> Дѣло арх. св. син., № 272—438. Опис. док. и д., хран. въ арх. прав. син. т. VIII (1728 г.). Спб. 1891 г. ст. 268—272.—С. С. Татищевъ: Родъ Татищевыхъ. 1400—1900. Историко генеалогия. изслъд. Спб. 1900, стр. 84.

въдъніе съ такимъ объявленіемъ, что стародубской комендатъ Пашковъ будто о происшедшихъ отъ тъхъ, јером. І. Ръшилова и попа Игнатія, стародубскихъ слободъ обывателемъ обидахъ и разореніяхъ, доноситъ, отбывая показанныхъ на него отъ Ръшилова продерзостей, о которыхъ и правит. Сенату изъ св. Синода письменно прешедшаго 724 г., октября 9 и ноября 20 чиселъ сообщено (ibidem, Ne Ne 1323 и 1386), чего для оному ево доносу върить не надлежить, и слъдованію о томъ приличествуетъ быть въ духовномъ правительствъ потому, что сообщенной изъ Синода въ Сенатъ іюня 2 прошлаго 724 г. Е. И. В. указъ, того же 724 г. марта 2 состоявшейся, въ Малороссійской Коллегіи действо чинить повельваеть объ однихъ токио тамошнихъ обывателяхъ Малороссійцахъ, а не о посылаемыхъ изъ св. Синода управителяхъ (ibidem, 🤏 1222), наипаче же что оной Ръшиловъ посыланъ изъ Синода для изысканія раскольниковъ и обращенія ихъ въ православную въру, то оные жъ раскольники, негодуя на него, можеть быть и затевають напрасно. И о такихъ партикулярныхъ дълахъ, по состоявшемуся на докладныхъ синодскихъ пунктахъ марта 15 дня 731 г. Е. И. В. собствен. норучному указу, вельно челобитчикомъ на духовныхъ нигдъ индъ бить челомъ токмо въ Синодъ, того ради требовать, дабы по силъ онаго Е. И. В. указа (1-е пол. собр. закон. росс. им. т. VI, № 3761), по вышеозначеннымъ на јеромонаха Ръшилова и на попа Игнатія, о обидахъ, доносамъ въ Малороссейской Коллегіи следованія не производить, и во изыскиваніи раскольнических в лжеучителей препятія не чинить, и бы изъ правит. Сената во оную малороссійскую коллегію о томъ послать указъ, и что учинено будетъ для извъстія св. Синоду сообписьменно, какъ указы повелфваютъ» (ibidem, 1454. отомъ двло стр. 314—315). Ha останавливается 110 данному M вопросу.

Того же 13 Января 1725 г. состоялось синодское постановленіе по доношенію іеромонаха Іосифа Рівшилова, отъ 4 декабря 1724 г., въ которомъ онъ требовалъ отъ прав. сената резолюціи по вопросу: на какомъ именно разстояніи отъ границы слідуетъ считать раскольниковъ за порубежныхъ, которые не подлежатъ, какъ живущіе вблизи рубежа, платежу штрафныхъ за расколъ и пошлинныхъ за вітечныя памяти денегь? Синодъ согласился съ основною мыслію доношенія Рівшилова, и

постановиль: «о оныхъ раскольникахъ, которые въ платеже надлежащихъ съ нихъ за расколъ окладныхъ денегъ и вънечныхъ пошлинъ чинятся не послушны, называяся порубежными, а отъ польской границы жительство имъютъ разстояніемъ версть по сту и больши и меньши, какъ съ ними въ сборъ оныхъ за расколъ окладныхъ денегь поступать, и въ коликомъ разстояніи отъ границы живущихъ пограничными вменять, требовать резолюціи въ правит. Сенать, и о томъ сообщить въдъніе, въ которомъ написать синодальное мейніе: что со оныхъ раскольниковъ окладныя деньги надлежить брать, и которые тамо поселились, выбъжавъ изъ великороссійскихъ городовъ, тъхъ, учинивъ имъ наказаніе, по силъ имяннаго Е. И. В., въ низовомъ походъ о сибирскихъ раскольникахъ 1722 г. октября 15-го состоявшагося указа (Пол. собр. пост. и расп. по въд. прав. исп. росс. имп. т. 11, № 882), высылать на прежнія мъста, и о томъ, что учинено будетъ для извъстія св. Синоду требовать письменнаго изъ прав. Сената увъдомленія, а вънечныя пошлины съ свадебъ ихъ брать по тому жъ какъ и съ прочихъ, купно и съ даваретными, безъ всякаго упущенія, и оныя на лазаретъ сбираемыя деньги присыдать со обстоятельными репортами въ св. Синодъ, какъ указы повелъваютъ неотложно» (ibidem, № 455).

11-го октября, во время вторичнаго обсужденія того же вопроса. вице-президенты, архіепископы: Новгородскій Ософанъ и Тверской Ософилактъ заявили, что въ 1724 г., когда они въ домъ И. В. покойному Государю Императору "о мъсторазстояніи отъ рубежей жительства раскольнического, требуя изъясненія, упомянули напечатанный Е. И. В. указомъ указъ 716 г., февраля 8 дня, въ которомъ означено, чтобъ раскольниковъ описать, кром'в живущихъ близь рубежей, тогда Е. И. В. изволиль сказать, что такого повелёнія, дабы порубежныхъ раскольниковъ выключить, отъ Е. В. никому не бывало, о чемъ тогда же самъ Е. И. В. спрашивалъ сенатскаго оберъ-прокурора Бибикова, что гдъ такой указъ записанъ, дабы то объявить Е. В., и онъ, оберъ-прокуроръ, объщался было тогда справиться о томъ въ Сенатв, --отчего сумнительство есть, что такого указа, можеть быть, оть самого Е. И. В. и не было". (Опис. док. и д., хран. въ арх. св. Син. т. IV, № 530--299. ст. 541-543). Не видно однакоже, что такое «сумнительство» удалось Синоду установить какъ фактъ, какъ онъ особенно старался это сдълать

въ царствованіе Екатерины I (П. с. п. и р. по вѣд. прав. исп. т. V, № 1669—1670, ст. 202—203. № 1674, п. 6, ст. 212—213).

Не церемонились съ миссіонеромъ и его помощниками и слоболскіе раскольники. Въ самомъ г. Стародубъ дъятельность миссіонеровъ вызвала ожесточенный и дикій протесть. На пасхф 1723 г. сдфлано было нападеніе на соборную церковь, въ которомъ главная роль приналлежала старообрядствующимъ солдатамъ изъ команды стародубскаго коменланта Ильи Пашкова, «презельнаго раскольниковъ заступника», и сделано было «во время литургін, подъ часъ самой еліовацін». Въ протестахъ, занесенныхъ въ мъстныя магистратскія книги протопономъ и его намъстникомъ, записано, что «солдаты Предтечевской церкви дьячка Ивана за волосы подъ самыя царскія враты волочили, у которой де церкви былъ наказный полковникъ Петръ Корецкій съ протчими полковыми и магистратовыми особами, и аще бы не оборонили, то бы церковь божественная кровополитіемъ осквернилася». Около того же времени вышеупомянутый дьячекъ, "по древнему обыкновенію, ходиль съ крестомъ славить Христа по приходскимъ дворамъ, и зашелъ въ Вонесенской приходъ на дворъ новообращеннаго отъ раскола въ православіе Ивана Матвъева, и невъдомо де какихь ради причинъ, вышедши изъ комнаты, раскольщикъ Андрей Никифоровъ (которой живетъ въ слободъ Лужкахъ въ стряпчихъ) СР СТАГОЮ СВОИМР И ПРОЛИМИ БУСКОТРНИКУМИ АЛВНИТИ СР ЧРАНКОМР 89водъ, и изъ помянутыхъ де раскольщиковъ одинъ рукою ударилъ по святомъ крестъ, отчего де мало не весь погнулся и упалъ, а потомъ когда дьячка и всёхъ съ нимъ причетниковъ били смертью, тогда и крестъ Господень ногами ругательно поширали»... Обстоятельства этого дъла подвердилъ потомъ Семенъ Моисеевъ, бывшій житель Гремяцкій, а въ то время въ Стародубъ въ школъ св. Іоанна Предтечи за подъячего правившій. 1) Особенно злы были раскольники на самаго Ръшилова и его дъятельнаго помощника о. Игнатія Стрійковскаго: ихъ «бранили сквернобранными словами и забойствомъ похвалялися», т. е. грозили ихъ убить. Самому Ръшилову не разъ приходилось получать увъдомленія и

<sup>1)</sup> П. с. н. и р. но въд. пр. исп. IV, № 1323, стр. 166—167, ст. 1—2. Ср. № 1386, стр. 241, ст. 1—2. О школъ Іоанно-предтеченской упоминается и въ Компутахъ 1723 г., л. 319 об.

ľ

ı

предостереженія въ этомъ смыслів. Такъ въ письмів къ нему отъ нівкоего Якова Пружины говорится, что, по отъйзде Решилова изъ его усадьбы, ему въ тотъ же день сдълалось извъстно, что Еленскіе расколники въ числь 20 человых быжали за ними съ бердышами почти по пятамъ, съ палью убить его въ Еленскомъ лъсу. Священникъ Савва Замищевскій доносиль въ Стародубскую коммиссію раскольническихъ дёль, что житель раскольничьей слободы Городища Константинъ Харланпіевъ Поляковъ говорилъ ему, чтобы онъ, Савва, въ Зыкую слободу не ходилъ: «какъ де Ръшилова, такъ и тебя убъютъ, понеже де они на то сообщимися». О. Стефанъ Сацковскій въ началь марта 1724 г., въ своемъ доношени въ ту же комиссію, представляетъ раскольниковъ членами какого-то религіовно-вооруженнаго братства, которые только и мечтають о томъ, чтобы убить комисара Рашилова. "А комисара Рашилова, хотя и всв смертію постраждемъ, гдв бы напасть, то убити его". Такъ говориль о. Стефану Климовскій раскольникъ Василій Хрущъ. Витетт съ твиъ онъ сообщалъ, что "въ каждой слободь, въ каждомъ дворь, сколько есть человъкъ, всякъ косу, увязавши на правецъ, при себъ держитъ, вопьи таковыя инбють при себв обо двухъ концахъ острыя, желбяные бердыши, тако жъ, аки бритва острые жъ, и съ собою возятъ, гдв бы заслышали на якой слободъ отца Ръшилова и съ козаками", и что для поники Ръніндова съ козаками высланы "съ каждой слободы, съ каждаго ABODA, UO YELOBBKY"1).

Двухлътняя миссіонерская дъятельность Ръшилова въ Стародубьъ оказалась почти безплодной и безревультатной. З октября 1724 г., когда уже Ръшиловъ оставилъ Стародубье, онъ доносилъ въ Св. Синодъ, что "въ прошлыхъ 1722, 1723 и нынъшнемъ 1724 годъхъ въ разныхъ мъсяцъхъ ъздилъ двократно въ Стародубскій полкъ и Черниговскій, для увъщанія и ониси раскольниковъ, также посыланъ былъ Петропавловской церкви священникъ Игнатій двократно жъ съ солдаты и козаки Малороссійской Коллегіи, для онаго жъ раскольниковъ увъщанія. И оные

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) П. с. п. и р. по вѣд, прав. исп. IV, № 1323, стр. 168, ст. 1; 167, ст. 2; № 1386, стр. 240—241, ст. 2—1. Ср. стр. 237. Опис. док. и д., хран. въ арх. св. Син. т. ПІ, № 441, 20 авг. 1724 г.; № 368, 22 нояб. 1726 г., ст. 453—455.

распольщики во всемъ явились противны и посланные отъ нихъ распольщиковъ смертнымъ боемъ биты и граблены, и отъ ихъ раскольническаго ввърства всъмъ православнымъ вспомоществовать стало немощно". время своего двухативго пребыванія въ Стародубью онъ пришель къ тому горькому убъжденію, что "бъсноватые раскольщики съ своими блужденіями весьма не хотять у православныхъ пастырей въ послушаніи быть". Изъ доношенія его Св. Синоду, отъ 4 декабря 1724 г., видно, что были раскольничьи слободы и келейные жители, которые рвшительно отказались слушать Ръшилова какъ миссіонера, не дали себя описывать и не хотвли платить «оборочныхъ и повенечныхъ пошлинъ»; это именно слободы: Еленка, Вороновъ, Залужье, Климова, Митьковка, Свяцкая, Зыбкая, Добрянка, Зяыка, Тимошкинъ Поревозъ, Радуль и кедейные жители въ Ходятинъ лъсъ. «Да сверхъ того есть и прочія непокоряющихся раскольниковъ слободы», говорилось въ доношеніи. Счастливое исплючение для Ръшилова представляла слобода Млынка, принадлежавшая къ вотчинамъ свътлъйшаго князя А. Д. Меньшикова, виъстъ съ другими — раскольниками, поселившимися въ вотчинахъ послъдняго. Тутъ Ръшилову удалось сыскать и обратить «къ соединенію греко-россійскаго благочестія душъ съ полтретья ста», да записать въ расколь подъ двойной платежъ 27 дворовъ, «за увъщаніемъ и спомоществованіемъ въ Почепской его світлости канцеляріи, безъ всякаго препятствія, отъ управителя тъхъ вотчинъ Гаврилы Никифоровича Лукина, предобраго рачителя по церкви святой»). Въ прошеніи, поданномъ имъ Св. Синоду 4 января 1726 г., въ которомъ онъ просилъ «уволить его отъ миссіонерскаго послушанія», объ успъхахъ своей миссіонерской дъятельности въ Стародубь в онъ между прочимъ писалъ, что въ теченіи около двухлітняго пребыванія въ Черниговской епархіи, «къ святой апостольской церкви сообщиль человъкъ съ 800», а съ упорныхъ раскольниковъ и не исповъдавшихся собралъ «съ 1700 руб.»<sup>2</sup>).

¹) П. с. п. в р. по въд. прав. исп. IV, № 1386, стр 237, 239; № 1455, стр. 315—316, ст. 1—2.

<sup>9)</sup> Опис. докум. и д., хран. въ арх. св. Синода т. I, стр. 588, примъч. Въ прошеніи на свое мъсто къ увъщанію раскольниковъ онъ

Къ положительнымъ результатамъ миссіонерской деятельности Решилова въ Статодубь в можно отнести и савдующее. Изъ письма его къ наказному гетману П. Л. Полуботку, отъ 21 мая 1723 г., видно, что, благодаря его настоянію, въ раскольнической слободъ Радуль была устроена Полуботкомъ православная церковь, Именно онъ писалъ Полуботку: «за ревность же по церкви святьй грекороссійской, яко благоразсужденіемъ своимъ ктиторство воспріями, своимъ же иждевеніемъ вг слободъ Радуль церковь Божественную построити, за что отъ всемогущаго Творца сторицею въ спасеніе пріймете мэдовозданніе, монаршую милость, Святвишаго Правительствующаго Синода благословеніе, а отъ насъ ничто иное, только мое зъ благодареніемъ принижайшее поклоненіе вельможности вашей» 1). Весьма въроятно, что этому обстоятельству савдуеть приписать значительный успахь у Радульцевъ позднайшаго миссіонера, протојерея Журавлева, когда изъ Радульцевъ весьма многіе согласились принять законное священство, какъ и преосвящениаго Черниговскаго Михаила Десницкаго (1813 – 1818 г.г.), который, во время своего здёсь пребыванія, силою своихъ вразумительныхъ поученій, многихъ слобожанъ примирилъ съ церковію<sup>2</sup>).

Во время своей Стародубской миссіонерской дъятельности іеромонаху Ръшилову удалось также собрать и довольно обстоятельныя свъдънія о поселившихся за границей великороссійскихъ раскольникахъ, какъ и вообще объ эмиграціонномъ движеніи раскольниковъ въ концъ царствованія Петра I изъ Великой Россіи за польскій рубежъ, или, какъ выражается Ръшиловъ, «въ польское панство, въ Ляхетчину». Для собиранія свъдъній о поселившихся за границей раскольникахъ отправленъ былъ имъ на Вътку и въ другія мъста обратившійся изъ раскола Иванъ Бъляевъ, именно «ради свъдомства раскольщиковъ, которые съ 1720 и 1721 годовъ

просиль опредълить, если соблагоизволено будеть, некоего Оедора Алексева сына Мясника, который знаемь въ Москев въ Тіунской палать.

¹) Москов. Румян. Муз. арх. Маркевича, № 225 См. наши Нов. Мат. для ист. раск. на Въткъ и въ Стародубъъ XVII—XVII вв. № 20, стр. 114—15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Верховскій, Т. А.: Стародубье. Ч. Ш., стр. 62—63. Ср. ч. I, стр. 18; ч. ПІ, 82—85.

вновь ушли за границу Московскіе жители и разнымъ городовъ монастырскіе и боярскіе и всякихъ чиновъ люди»... Оказалось, что вновь населилось за польскимъ рубежомъ 9 слободъ только на земляхъ Халецкаго и Красевскаго и около 300 дворовъ на Вёткё и около Вётки по старымъ слободамъ. Раслольники селились вновь и на свободныхъ земляхъ пана Любомірскаго, за которымъ, по собраннымъ свёдёніямъ, имёлось «слободъ съ пятнядцать и два монастыря». «И въ разныхъ мёстахъ за Днёпромъ и въ и. Кричевъ и около и. Полоннаго и по разнымъ мёстамъ, по пустынямъ и по заводамъ, писалъ Бёляевъ, всёхъ жителей тёхъ раскольниковъ обретается напримёръ тысячей съ тридцать или больше, кромё старыхъ слободъ, народа русскаго... И всёхъ раскольщиковъ блазнить все неосвященная церковь вётковская, которая за паномъ Халецкимъ, и оный Халецкій великій себё отъ нихъ, раскольщиковъ, интересъ получаетъ, а ниперіи великой Россійской не малая тщета и убыль интересу и суммы, а душамъ христіанскимъ гибель» 1).

Интересны и данныя, собранныя Іосифомъ Рашиловымъ о перехода изъ Великой Россіи раскольниковъ въ Ляхетчину, ихъ первоначальномъ мъстъ жительства, согласіяхъ и ученіи. Особенно много ихъ попало въ руки Рашилова и его агентовъ въ 1723 г. Вотъ характерныя черты въ ихъ показаніяхъ: 1) Кузьминъ—жилъ на Балахнъ, вступилъ въ расколъ и «былъ въ согласіи» съ старицею Полинаріею, что жила въ Керженскихъ лъсахъ, недалеко отъ Ларіонова починка, исповъдывался и причащался у раскольническаго чернаго попа Никифора съ Япку,

<sup>1)</sup> П. с. п. в р. по вѣд. прав. исп. IV, № 1386, стр. 238, ст 2; 239, ст. 1.—О Кричевских старообрядцах выкоторыя свыдыня за прошлый выко см. въ Опис. Кричевскаго "графства или бывшаго староства" Андрея Мейера: ркп. библ. Имп. Казанскаго универс., № 1543. Лът. зан. арх. ком. Вып. VП.—Опис. ркп., хран. въ библ. Имп. Казунив. А. И. Артемьева.—Въ 1725 г. "раскольнический обращатель", јером. І. Рышиловъ, донесъ св. Синоду о потаенныхъ раскольникахъ, находящихся въ Курскомъ, Обоянскомъ и Миропольскомъ увядахъ Бълогородской епархіи, о которыхъ ничего не доносиль мъстный еп. Епифаній, съ точнымъ указаніемъ мъстъ ихъ поселенія, ихъ обрядовъ и пр. Всъ раскольники были "согласія Вътковскаго попа Асафа и Александра". Опис. д. и д., хран. въ арх. св. Синода. Т. V, ст. 400—402.

занимался перевозомъ за рубежъ раскольниковъ. 2) Гавриловъ-Балахонецъ, изъ детства крестился двуперстно. «опознался» съ старцею Полинарьею, переводиль старцевь и стариць на Вътку. 3) Васильевъ-Бадахонецъ, Софонтьева согласія, вінчанъ Керженскимъ попомъ Васильемъ, жилъ на Керженцъ недалеко отъ Ларіонова починка, бливь келіи старицъ Капитолины и Иринархіи того жъ согласія, перевозиль изъ Воронжина починка за границу старицу Ненилу. 4) Евдокимовъ -- впалъ въ расколь въ 1716 г. со всей своей семьей въ Городцъ, свезъ на Вътку свою жену и на обратномъ пути попался въ руки агентовъ Ръшилова. 5) Кирсановъ — Балахонецъ, Городецкой волости, изъ лътства молился двуперство, исповъдовался и причащался у вътковскаго чернаго Антонія, свезъ на Вітку свою жену, трудника старца Якова, старицу Иранарху и еще неизвъстныхъ ему по имени старицу и ъхаль взять на Вътку своего отца. 6. Пономаревъ-Нижегородецъ, Софонтьева согласія, изъ дътства исповъдывался и причащался у бъдаго пона Авраамія, свезъ за границу, на Вилеву слободу, гдв жилъ дьяконовецъ черный попъ Андрей, двухъ раскольниковъ и на обратномъ пути пойманъ Ръшиловымъ. 7) Старица Анисья-родомъ Городецкой волости, крещена раскольническимъ попомъ, пострижена такимъ же чернымъ попомъ Никифоромъ; когда была взята, въ то время нею вхало на Ввтку изъ Керженскихъ келій 8 подводъ, на которыхъ было 16 старицъ и бълицъ. 8) Емельяновъ — Балахонецъ, раскольникъ «издревле», събхалъ на Вътку съ сестрой своей старицей Матроной и на обратномъ пути пойманъ; возилъ ихъ Зыбковскій раскольникъ за 5 руб. 9) Ивановъ-Заузельской волости, раскольникъ года съ 4 со всей семьей, духовника имълъ бълаго попа Авраамія, везъ изъ найму на Вътку старицъ: Маремьяну и Авдогью. 10) Жуковъ--Вязниковецъ, раскольникъ, ъздилъ на Вътку съ двумя семьями. 11) Ероовевъ---работникъ Вязниковскаго посадскаго человъка Мокъя Тимоесева, наученъ расколу хозянномъ, свезъ его на Вътку съ книгами и образами. Схимница Осодора — родомъ изъ г. Романова (Яроса. губ.), за мужемъ была въ Казани, 45 л. тому назадъ пострижена въ Керженскомъ скиту Онуфріева согласія попомъ Досинеемъ, жила въ состанемъ скиту началомъ у матери своей Мароы, у которой подъ началомъ было старицъ до 30, да «поколщиковъ» (дрова кололи?) мужчинъ человъка по

два, схвачена на дорогъ въ Вътку съ просфорой и агицемъ, полученными будто бы отъ постригавшаго ее попа. Досивея и другаго попа. Онуфрія; созналась, что причащала этимъ агнцемъ раскольниковъ, которыхъ предварительно исповъдывала, что правила съ своими келейницами утрени, вечерни, часы и молебны; вхала на Вътку провъдать, самой перевхать и другихъ перевезти туда; указала на притонъ Онуфріевцевъ въ Нижнемъ у Василья Максимова и Ивана Муратова, Кузьмодемьянскъ - у кузнеца Онисима Оомина. 13) Михайловъ — раскольникъ Ларіонова починка, эхаль на Вътку съ матерью и сестрой и старицей Осодорой. 14) Матвъсвъ-раскольникъ отъ дъда и отца, родомъ Костромичъ, жилъ на Москвъ въ расколъ за укрывательствомъ 4 поочередно приходскихъ поповъ, изъ которыхъ одинъ, съ Краснаго пруда, по имени Евфимій, крестиль у него дітей по старопечатному требнику, другой — Осдоръ быль съ Покровки отъ Предтечи, третій - Василій, его духовникъ, оставя приходъ, жилъ по домамъ тайно; Матвъевъ же укавалъ на три скита - женскій старицы Доровен, безъ указанія его м'ястовъ Семеновскомъ починкъ и такой же Макарьположенія, мужескій евскій, гді исповідываль и причащаль білый попь Семень; събхаль на Вътку, "бывая от управления Питирима" и двойнаго оклада. 15) Оедоровъ – родомъ Костромичъ, раскольникъ лътъ 15, вхалъ на пограничье въ слободу Зыбкую съ матерію, везъ и другихъ за деньги. 16) Захарова - родочть изъ Суздальскаго края, безпоповщинскаго согласія, тама на пограничье, гдъ жилъ ея духовникъ Макарій. По ея показанію Макарій исповъдываль ихъ такъ: «собравъ человъкъ 30 или 40, исповъдываль глухою исповедью, напоминая кійждой свой грехъ, соединенный въ разныхъ лицахъ человъческимъ естествомъ, и нъкую исповъдь проповъдывалъ будто скитскихъ отцовъ, и общее всвиъ прощеніе даваль, а по исповъди проглаталь сіе слово: «Богь вась простить, а вы де меня простите». А во ученім де пропов'ядываль: «плачьтеся, Богь вась не оставить»; а о причастін-де толковаль: «слезы-де намь вивняются вивсто причастія, и въра наша правая, и по въръ-де нашей вся намъ готова отъ Бога». А погребеніе-де у нихъ однимъ канономъ, а крещенія-де младенцевъ у нихъ никакова не бывало». 17) Матвъева — дочь православной матери, завезла мать свою насильно въ раскольническую слободу Стародубскую Тимошвинъ Перевозъ, гдъ она «въ раскольническомъ сусвъріи и умре», какъ ни

старался спасти ее отъ раскола ея сынъ. 18) Ивановъ-родомъ изъ Юрьевца Повольскаго, увлеченъ въ расколъ въ Чернораменскихъскитахъ учителемъ Меркуріемъ Григорьевымъ, который говорилъ ему писанія и отъ Ипполита о временахъ и о летахъ, и о царстве христовъ и о печати его, и о Иліи и о Епохъ и о мерзости запуствнія», и о прекращеніи таинства пригащенія, послу чего и самъ Василій Ивановъ проповъдывалъ «единомудренное согласіе» въ стародубской раскольнической слободъ Чернецкой; вхаль на границу съ 18 раскольниками. 19) Иванъ Григорьевъ-изъ Орда, увлеченъ въ расколъ въ Ордъ учителемъ Оедоромъ Ооминымъ, жилъ въ Ригв, гдв зналъ многихъ раскольниковъ, изъ Риги перебхалъ на Вътку, гдъ былъ въ духовенствъ у попа Антонія; вхаль во второй разь на Ветку съ сестрой Мареой и быль Рт шиловымъ пойманъ. Григорьевъ указалъ въ Орлъ на нъсколькихъ человъкъ раскольниковъ, въ томъ числе на сборщика Корякина, который, по его словамъ, «зналъ премножество всякихъ раскольниковъ» въ этомъ городъ, и на пристанище раскольниковъ въ этомъ городъ у Савелья Гатилина, жившаго въ Стрелецкой слободе. 20) Михайло Мартыновъ, Зыбковскій войть, крестьянинъ дворцоваго села Даниловскаго, деревни Хабаровой, поповщинъ наученъ съ малолътства дъдомъ и отцомъ, отца духовнаго не имълъ на родинв льть съ 20; 25 льть тому назадъ поселился въ Зыбкой съ семьею. гдъ они духовными отцами имъли раскольническихъ поповъ Александра Римлянина, Бориса Калужанина и Леонтія, жившаго въ Слоболь Зыбкой. Мартыновъ вибств съ бурмистромъ Карповымъ не допускалъ Решилова до переписи слобожанъ. Последній не быль изъ числа пойманныхъ при переходъ за рубежъ; онъ былъ взятъ къ допросу сопротивление миссіонеру Рѣшилову1).

Опис. док. и д., хран. въ арх. св. син. т. I, ст. 583—585. Полн. соб. пост. и расп. по въд. прав. исп. т. IV, № 1323 стр. 160—164. О старицъ Анисьи см также № 1386, стр. 242—244. Она была заключена подъ началъ въ женскій монастырь подъ Новогородстверскомъ. Подводчику Акиму Федорову Пригарницкому, жителю Новгородскому, она разсказывала, что Ръшиловъ "изымалъ" ее въ Почепъ, взялъ «лошадей двоя и денегъ рублей съ 20» и нудилъ меня къ студо-дъянию, я его не послушала». При помощи того же Акима Пригарниц-

Въ числъ пойманныхъ въ 1723 г. агентами миссіонера Реши лова, при переходъ черезъ границу, «превельный раскольдиль H ническій учитель Иванъ Парфеновъ, сынъ Подпружниковъ» (21). онъ сказаль, что льть съ 40 онъ крестится въ 1705 г. "съвхалъ" за рубежъ на Вътку и былъ здъсь въ духовенствъ сначала у чернаго попа Осодосія, а потомъ у брата Александра, также чернаго попа, что «читая лътъ 30 Библію, печати Острожской, благовърнаго де князя Константія Константієвича, напечатанную -де въ 1581 г.», онъ нашелъ, что въ нынвшнія времена исполпророчество, заключающееся въ 20 главъ: няется апокалипсическое "седьное де царство наше русское, возьнуть де христіане во владеніе Царьградъ". Находя, что указаніемъ на 20 главу Апокалипсиса Подпружниковъ коснулся «высокой чести Е. И. Величества», Рамиловъ не дерзнулъ дальше и разговаривать съ Подпружниковымъ; онъ передаль его своему директору, Черниговскому еп. Иродіону, который препроводиль его въ только что почти образовавшуюся тогда Малороссійскую Коллегію для отправки въ сенать. Въ синодальной канцеляріи Подпружниковъ подробно разсказаль свою біографію и обстоятельства, при которых в сделался раскольником в, и притомъ убъжденнымъ раскольникомъ. Оказалось, что онъ родился въ Юрьевъ Польскомъ и врещенъ былъ православнымъ священникомъ и «не противнымъ дъйствомъ», т. е. не пораскольнически. Еще мальчикомъ перебрался онъ съ своимъ отцомъ, посадскимъ человъкомъ, по ремеслу сыромятнивомъ, въ Москву, «гдв и учился церкви живоначальныя Троицы, что въ Сыромятникахъ, у пономаря Мирона по старопечатнымъ книгамъ, и священное писаніе знасть. Какъ пришель въ совершенный Dasy M.P совершенный возрастъ, жилъ онъ въ приходъ упомянутой церкви, посадъ, въ Сыромятной слободъ, и всякія подати платилъ, и по выбору слободскихъ людей службы служиль, въ старостахъ и въ ратушъ бур-

каго "черницы—-старовърки" были изъяты раскольниками и изъ женскаго монастыря Печеницкаго. Онъ же разсказываль, что слышаль въ слободъ Воронкъ, во дворъ Петра Терентьева, когда собрались, туда мъстные раскольники, то «говорили обще всъ»: «оного де врага Божія, Ирода Ръшилова, убить, гдъ на уъздъ или въ городъ, встыми силами старатися выпомъ».

мистромъ и на пушечномъ дворъ у пріему и отдачъ денежной казны, и сочтенъ и начету на немъ неявилось, и довольствовался мастерствомъдълалъ сыромятныя кожи, къ съдламъ подпруги имвать торгь въ M давкъ". О семейномъ своемъ положения объяснилъ, имъетъ трехъ сыновей, которые «учились у разныхъ чиновъ людей по старопечатнымъ книгамъ и божественное писаніе знають». У местныхъ священниковъ въ Москвъ онъ, Подпружниковъ, жена и дъти его исповъдывались и пріобщались, «и къ службамъ въ церковь ходилъ и щенниковъ съ потребы въ домъ къ себв пускалъ; но потомъ, тому летъ съ 17, съ женою и дътъми сшелъ за польскій рубежъ въ Вътковскій Покровскій монастырь... А сшель онъ не по подговору чьему, но собою, уповая тамъ удобиве себв питоиство получить, понеже въ бытіе въ службахъ въ Сыромятной слободъ пришелъ въ оскудъніе; а пропускнаго письма у него не было, понеже въ то время и безъ пропускного письма проходить было свободно. И пришедъ къ Вътковскому старостъ Халец-KOMY, DOJYTHJE OTE HETO JIH MUTEH HYCTON JBODE, CE KOTODATO HISTHIE въ годъ по два рубля, и въ ономъ дворъ жилъ полтретья года, и потомъ сшель въ стародубскій увядь, въ дворцовое село Еленки»<sup>1</sup>). Въ этомъ дворцовомъ селъ Иванъ Парфеновъ и жилъ до тъхъ поръ, пока не встрътился въ Стародубъ съ јеромонахомъ Іосифомъ Ръшиловымъ. своей Вътковской еденской жизни Подпружниковы уже въ православную церковь не ходили, исповъдывались и пріобщались отъ присланнаго ваъ за рубежа, именно съ Вътки, попа Борчса; но «церковныя преданія», настойчиво утверждалъ Подпружниковъ, «и прежде сего и нынъ содержу и ни въ чемъ св. церкви никакой противности и расколу, кромъ двоеперстнаго сложенія и старопечатных книгь, не имъю». Оставить двуперстное сложение и старопечатныя книги Подпружниковъ ръшительно отказался, и на допросъ въ Синодъ выразилъ только готовность тить за то двойной окладъ, какъ это онъ и всегда дёлалъ по перевяде въ Еденку, выплачивая сначала по 4, а потомъ по 12 и даже больше

<sup>1)</sup> По показанію Подпружникова онъ събхаль за рубежь на Візтку въ 1705 г., между тімь по переписнымъ книгамъ Ергольскаго и Брянчанипова онъ съ семьей переселияся въ Еленку уже въ 1701 г. М. А. М. Ю. Кн. Малоросс. прав. № 118.

рублей въ годъ еленскийъ войтанъ, для отсылки въ Кіевогубернскую канцелярію. О своемъ злохитромъ и хульномъ мудрованім въ Синодъ онъ объяснить, что находиль въ книге Ездры и въ 20 главе Апокаминскаго пророчества о последнемъ времени: «въ ныневшнее де время Евдрино пророчество присутственно и двется де же по оному пророчеству; да и двадесятая глава Апокалипсиса Іоанна Богослова зъло по настоящему времени вся такъ чинится и седное царство наше русское нарипается; войдуть христіане въ Царьградъ и во владеніе себь возьмуть, и агарянское зночестие до конца истребится отъ благочестиваго царя». Св. Синодъ усмотрель «великую противность» Подпружникова чести Его Величества, что онъ такинъ образонъ принвияль пророчества изъ Ездры и Апокадинсиса, и 9-го іюля 1723 г. опреділиль отослать его для розыска въ Тайную Канцелярію. 1-го февраля 1724 г. последвяя сообщила Синоду, что "раскольникъ Подпружниковъ сперва по увъщанію архіерейскому троекратно не покоренъ пребываль въ противномъ своемъ толкованін, а потомъ онъ быль пытанъ и съ розыску винился и говорыль, что впредь такъ толковать не станеть, а съ къжь оное толковаль и изначала обученъ, тъ всъ померли, а потомъ и онъ Подпружниковъ упре". Отъ роду ему было 70 лътъ. Предметь его толкованій о послъднемъ врдмени въ извъстной степени совпадаеть съ бреднями Донскихъ раскольниковъ конца XVII в., попа Самейла и др. Возножно, что толкованія Подпружникова нивли и пресиственную связь съ донскими черезъ черного попа Осодосія, живавшаго на Дону до Вътковской своей дъятель-HOCTH').

Не смотря на эти положительные, повидимому, результаты, миссіонерская деятельность іеромонаха Решилова въ Стародубью, темъ не менее,

<sup>1)</sup> П. с. п. и р. по въд. прав. исп. т. IV, № 1323 ст. 171. Опис. док. и д., хран. въ арх. св. Син. т. I, ст. 577—588; т. III, ст. 340—343. Дополн къ Акт. Ист. т. ХП, № 17, стр. 144, 187. Дружининъ: Расколъ на Дону Спб. 1889 г., стр. 143—145. Геромонахъ Симонъ Кохановскій по порученію Синода составляль отвъты на какое-то раскольническое толкованіе на книгу Апокалипсисъ, для чего и передано было ему самое толкованіе. Опис. док. ад., хран. въ арх. св. Син. ІІІ. ст. 476.

прошла почти ръшительно безследно; главное, что онъ инель въ виду и по возможности дълалъ во время своего пребыванія среди Стародубкихъ ряскольниковъ, было непрочно. Хотя, по его словамъ, имъ и было присоединено къ православной церкви нъсколько сотъ раскольниковъ, всё они почти вслёдъ за своими обращеніемъ опять перешли въ расколь, подъ вліяніемъ раскольничьей среды и раскольническаго фанатизма. Положение новообращенных и остававшихся на жительствъ въ тъхъ же раскольническихъ слободахъ было крайне неприглядно благодаря тому, что раскольники на оставлявших в старую в ру смотрели какъ на предателей и измънниковъ, и всячески старались ихъ тъснять. Не говори уже о побояхъ, ръзкихъ выходкахъ противъ православія и разнаго рода нравственныхъ осворбленіяхъ, эти притесненія выражались и болье сильно, задъвая самые существенные жизненные интересы новообращенныхъ. Волостные раскольничьи начальники, мистръ и выборные съ слободскими войтами, умъвшіе ладить съ отдаденнымъ Кіевскимъ и ближайшимъ стародубскимъ начальствами, доходили даже до того, что безнаказано взимали съ новообращенныхъ въ большемъ сравнительно съ раскольниками количествъ указныя и неуказныя окладныя деньги, или отнимали подъ разными предлогами принадлежавшіе имъ, какъ слобожанамъ, грунты и разныя угодья, а также и пожитки, "безчестя и ругаяся за соединеніе". Такое отношеніе къ новообращеннымъ, кромъ раскольническаго фанатизма, объясняется и самымъ положеніемъ раскольническихъ общинъ въ Стародубьъ. Дело Стародубскіе раскольники съ 1718 г. платили изв'єстный опредвленный окладъ въ Кіевскую губернскую канцелярію. Если некоторые плательщики этого оклада соединялись съ православною церковью, самымъ, по существовавшимъ въ то время узаконеніямъ, они выходили изъ раскольническаго общества, и, стало быть, усиливали платежъ техъ, которые оставались въ расколф. Чтобы отстоять самостоятельность раскольнического общества и раскольничьяго управленія, волостные начальники и принимали съ своей стороны мъры, чтобы не уменьшалось число волостныхъ плательщиковъ. Невыгоды такого порядка хорошо понималъ Ръшиловъ и справедливо видълъ въ немъ самый существенный тормазъ успъху своей миссіонерской дъятельности. Въ доношеніи своемъ Св. Синоду, отъ 3 октября 1724 г., онъ писаль: «Въ Стародубскомъ полку и

Черниговскомъ за разными помъщики живутъ раскольщики, которые, по ревности своей раскольнической, записалися въ тягловой платежь онымъ слободамъ раскольническимъ въ команду изъ раскольническую; а нынъ Божіимъ спомоществованіемъ и увъщаніемъ обратилися къ церковному соединенію и, приходя къ намъ, скорбятъ слезно, предлагая свою нужду о нападкахъ отъ раскольщиковъ въ платежахъ несносныхъ за то, что обратилися отъ раскола, также и развращенныя свои приносятъ рвии на прельщение ихъ простоты". Въ другомъ своемъ болве раннемъ доношении онъ утверждаль, что "раскольнический бурмистръ Ерема Карповъ съ войты своими и солдаты и раскольники тъхъ обратившихся отъ раскола паки развращають, и за соединеніе, безчестя и ругаяся беруть пожитки илъ и всякіе платежи правять сильно, чего де ради прочіе отговариваются, что де имъ обращаться невозможно, понеже де сильна рука Еремина, а не синодальная". Онъ желаль, чтобы новообращенные "по прежиему" оставались «въ подданствъ у своихъ помъщиковъ $^{1}$ ). Позже, когда раскольничьи слободы находились въ ближайшемъ въдъніи стародубской полковой канцелярін, последняя не разъделала распоряженія вътомъсмыслъ чтобы волостные раскольничьи начальники не ввимали съ новообращенныхъ двойнаго оклада против праскольниковъ и ни въчемъ не имъли до нихъ дълъ, и что обратившісся отъ раскола должны «дабелъ и протчое отбувать противъ православныхъ Грекороссійскаго исповъданія обывателей, а не противъ суевърныхъ раскольниковъ, и въдомымъ имъ быть въ полковой стародубовской канцеляіріи, а не въ раскольни ческомъ правленіи». Всѣ подобнаго рода соображенія И распоряженія думать. вінэжовоп ивытэво нообращенныхъ, однако-же. надо Hе что видно отчасти и изъ того, что не разъ приходилось ихъ дълать. Кіевская губериская канцелярія въ 1751 г., по дёлу Дядькина и Кухтина обратилась въ сенатъ за разръшениемъ вопроса, "гдъ обратившимся изъ раскола жительство имъть---въ раскольническихъ ли слободахъ, въ вакихъ нынъ находятся, по прежнему, или въдругихъ вакихъ мъстахъ, и гдв имъ судомъ и расправою быть въдомымъ<sup>42</sup>). Послъдовало ли какое

<sup>1)</sup> П. с. п. и р. по въд. прав. исп. т. IV, стр. 168, 172 и 139. Ист. стат. опис. Черн. еп, VII, стр. 218.

<sup>2)</sup> Харьк. ист. архивъ № 12937.

сенатское распоряжение по этому вопросу—мы не знаемъ. Св. Синодъ въ подобныхъ случаяхъ не разъ высказывался, какъ напр. по дълу Михайла Патрикъева, сына извъстнаго попа Патрикія, въ томъ смыслъ, чтобы новообращенныхъ изъ раскола переводить изъ раскольническихъ слободъ въ другія мъста жительства, православныя. Практическаго значенія подобныя соображенія повидимому не имъли.

Въ неуспъхъ своей миссіонерской дъятельности Ръшиловъ винилъ всъхъ и вся, но только не себя. Кромъ Кіевскаго генералъ-губернатора князя Трубецкаго и подчиненнаго ему Стародубскаго коменданта Пашкова"), онъ обвинялъ въ томъ же и тогдашнихъ мъстныхъ малороссій-

<sup>1)</sup> Подполковникъ Илья Ивановичъ Пашковъ до 1724 г. былъ Стародубскимъ комендантомъ, съ 1724 г. былъ назначенъ вместо Кокошкина Стародубскимъ полковникомъ, пробывъ таковымъ до 1728 г., и смъщенъ вследствіе поданных на него жалобъ за взятки и другія часилія. О свойствъ этихъ насилій говорять намъ отчасти протоколы Верховнаго Тайнаго Совъта. По жалобъ полчанъ Пашковъ допрашивался какъ въ Глуховъ, такъ и въ коллегіи иностранныхъ дълъ, и повазалъ, что стоящимъ на заставахъ офицерамъ онъ давалъ инструкцію о сборв на него съ провзжающихъ купцовъ съ параконнаго воза по 20 коп., съ одноконнаго по 16 коп., а съ ярмовъ и меньше... Кромъ того жаловались на неправильные его суды, отниманіе мельниць и грунтовъ. Въ докладъ Коллегіи иностранныхъ діль Верховному Тайному Совіту по этому дълу говорится: «нонеже Петръ I изволилъ въ Малой Россію въ нѣкоторыхъ полкахъ полковникамъ изъ великороссійскихъ людей быть для того, чтобы они, чо примърамъ прежнихъ тамошнихъ полковниковъ. не были, и тымь бы народь тамошній оть чипимыхь имь оть старшихь тягостей, обидь, грабительствь, отнятіемь грунтовь, лісовь, мельниць. весьма быль свободень, и судь и расправу чинили правдою, безволокитно и безъ взятокъ, и безъ накладовъ. Ежели кто преступить и станеть жить съ примъра прежнихъ тамошнихъ полковниковъ, то и за одно малое преступленіе повиненъ казни; а довольство имъ, полковникамъ, велено иметь съ полковыхъ маетностей». 11 Января 1729 г. Верховный Тайный Совъть положиль резолюцію, по которой у Пашкова были отобраны вст деревни и онъ отръшенъ отъ должности; все награбленное имъ должно быть возращено прежнимъ владельцамъ. Сб.

скихъ властей: наказнаго гетмана П. Л. Полуботко, представителей

рус. ист. общ., т. 94, стр. 22-24. А. М. Лазаревскій: Опис. Ст. Малор., т. І, стр. 48-50, 56, 127, 129, 130, 414-422. Интересна характеристива Пашкова, сдъланая еп. Иродіономъ въ донош. его св. Синоду 1723 г. Оп. док. и д., хран. въ арх. св. Син. т. III, ст. 453—455. Въ немъ онъ писалъ, что «въ его епархіи раскольники обрътаются въ Стародубщинъ и ко увъщанию не склоняются, понеже защищаетъ ихъ накръпко господенъ комендантъ Стародубскій, Ил. Ив. Пашковъ, и не только оные раскольщики не опасаючись ничего живуть въ Стародубовъ, а пріважають туда и изъ околичныхъ сель безбоязненно; и тін, которымъ повърено дълъ раскольническихъ управление не безпечни своемъ, понеже онъ, г. комендантъ, часто на ихъ нападаетъ и убойствомъ имъ грозитъ и раскольщикамъ въ своемъ заблужденіи нѣтъ никакого страха». Въ доказательство справедливости своего лоношенія преосвященный приложиль въ копіи доношеніе, полученное имъ отъ одного изъ стародубскихъ священниковъ, Игнатія Петропавловскаго. воторый въ своемъ доношеніи сообщиль еп. Иродіону нісколько фактовъ защиты Пашковымъ раскольниковъ, а именно: 1) «27 мая 1723 г., онъ, Пашковъ, чрезъ солдатъ своихъ отбилъ изъ полъ apecty, сланныхъ въ Стародубъ і еромонакомъ Іосифомъ Решиловымъ раскольническую черницу и девку (о нихъ см. выше), а где онъихъ подевалъ, то не свъдомо; 2) 29 мая его же комендантскій служка на предмъстьъ въ день торговый напалъ на самого попа Игнатія, бранилъ скверными словами и забойствомъ похвалялся, и сія вся по приказу комендантскому дълаются, и во дни торговые премного ихъ, раскольниковъ, изъ слободъ бывають и всякь не безь запасу, съ палками ходять по мёсту, туть же и солдаты и дворовые служки бродять, а того и смотрять, кто бы не зачепиль раскольщика; 3) 31 мая въ недёлю всёхь святых самь коменданть озарничати почалъ, понеже со свящ. Александра, бывшаго Кулознаго (с. Корознова? Курковскаго?), всенародно на предмасть в, по служени въ церкви идучаго, казалъ рясу сдерети, и какъ его, священника, мордовали, сдираючи рясу, назадъ руки заворочали, самъ онъ на письм' донесетъ Вашему преосвяществу». Копія письма приложена въ дѣлу св. Синода за № 441—363. Изъ него видно, что священника схватили солдаты комендатскіе, его приказанію, за то, что онъ когда-то задержаль раскольника, кототораго потомъ у него отбили, а священнику эту вину припомнили и

генеральной канцеляріи и малороссійской коллегіи, правителя генеральной канцелярін Ивана Левенца, генеральнаго есаула Ивана Мануйловича. стародубскаго наказнаго полковника Петра Корецкаго и др. **Иродіонъ, со словъ Ръшилова, въ своихъ донесеніяхъ Св. Синоду 1723 г.** писаль относительно Полуботка: «Наказный де г. гетиань съ генеральною старшиною необратившихся раскольниковъ въ Москвъ отсылать не хотять, а требують отъ него, епископа, тымь раскольникамь на подъемь прогонныхъ денегъ...; овъ же де наказный г. гетманъ СЪ стародубскому наказному полковнику къ розыску потребныхъ раскольниковъ за арестомъ у себя держать и въ градскія тюрьмы принимать караульщиковъ давать не велёль, и въ томъ градскимъ возбраняетъ». Генеральная канцелярія и малороссійская коллегія, не принимая уловленныхъ Ръшиловымъ раскольниковъ для отправленія ихъ въ «раскольную розыскныхъ дёлъ канцелярію» и другія ийста, отговаривались всегда тъмъ, что у нихъ нътъ на то сенатскихъ указовъ, или что отъ епископа не прислано прогонныхъ и кромовыхъ отправленія такихъ арестантовъ. На ссылки и указапія епископа общія правительственныя распоряженія по розыску раскольниковъ обыкновенно отвъчали, что то «повельно великороссійскимъ управителямъ». а не имъ, и что въ тъхъ указахъ "о малороссійскомъ правленіи нигив не указано". Левенца и Мануйловича Ръшиловъ обвинялъ и въ томъ, что

улучили случай схватить его и ограбить. «А какъ онъ, комендантъ, велѣлъ содрать съ меня суконную рясу», пишетъ обиженный, я не даваючися согнулъ руки на персѣхъ крѣпко, а оные солдаты, по его комендантскому велѣнію, почали мои руки назадъ выворачивать и выверпувши стягли съ меня рясу, а мене на томъ же мѣстѣ простовласаго оставили». По секретарской помѣтѣ на доношеніи епископа слѣдовало "о противныхъ поступкахъ Пашкова предложить къ разсмотрънію немедленно"; но было-ли что сдѣлано—невидно. Полн. соб. п. и р. по вѣд. прав. исп. т. IV, № 1323 стр. 158—159, 168—169; № 1386, стр. 237—238, 240, 246. О Пашковѣ см. и Ист. стат. опис. Черниг. еп. Черниговъ. 1873 г. VII, 210—211, 215, 217 · 218, 221—223. О взяткахъ подполк. Пашкова см. А. М. И. Д. Д. М. св. 62, 1728 г., № 15. Объ отрѣшеніи Ильи Пашкова отъ стародубскаго полковничества за взятки тамъ же и у Лазаревскаго, т. І. Опис. ст. Малор.

они пойманныхъ въ Глуховъ раскольщиковъ и посаженныхъ подъ арестъ "въ ратушу въ бородахъ", а равно и "нехотящихъ носить образцоваго платья" отпускали безъ 60-ти рублеваго штрафа "паки въ расколъ", и тъмъ нарушали государственный интересъ. Особенно сильно изъ молороссійскихъ властей Ръшиловъ жаловался на стародубскаго наказнаго полковника Корецкаго, что онъ, полковникъ, "для собранія сь неисповъдывавшихся штрафныхъ денегъ сборщиковъ, также и для поимки раскольниковъ, не носящихъ образцоваго платья..., людей не дастъ, отчего де чинится не малая трудность и остановка, и оное дъло за не малыми трудностями въ совершенство никогда придти не можетъ". Противъ стародубскаго магистрата и вообще малороссійскихъ обывателей Ръшиловъ выдвигалъ другое обвиненіе, что они спорятъ противъ указа о бородачахъ и говорятъ: "тотъ де указъ не къ намъ присланъ и не про нихъ писанъ, но про раскольниковъ".

Особенно несочувственно малороссійскія власти относились къ шилову за то, что онъ настаиваль на сборь штрафныхъ денегъ съ неисповъдывавшихся, начиная съ 1718 г., и совершенно справедливо находили, что следовало постепенно пріучать людей къ исповеди и исполненію обязанностей "званія христіанскаго", а не наказывать ихъ прамо штрафомъ, въ особенности "посполитыхъ людей", по большей части не исполняющихъ этихъ обязанностей "за многотрудными работами" и другими причинами, "а не нарочности ради". Въ такомъ-именно смыслъ высказывался наказный гетманъ и Черниговскій полковникъ П. Л. Полуботко. Въ письмъ къ еп. Иродіону, приведенномъ последнимъ въ извлеченім въ одномъ изъ его донесеній св. Синоду, онъ такъ говоритъ этому поводу: "Писаль цань Петръ Корецкій, наказный Стародубовскій съ тамошнею старшиною, что, по указу св. Синода, присланный отъ него, епископа, јеромонахъ Госифъ Рашиловъ великое надъ полчанами стародубовскими, градскими и сельскими людьми, чинитъ затрудненіе: съ каждаго неисповъдавшагося съ 718 г. беретъ по 5 коп. штрафу, въ чемъ де упомянутый стародубскій полковникъ просиль его, дабы до него, епископа, писать, чтобы штрафованія трудность въ скудное время была оставлена къ осени. По которому де его, полковника, прошенію, полагается онъ на него, епископа, дабы онъ, епископъ, респектуючи на нынъшніе людскіе недостатки (понеже де въ сей часъ на

хлъбъ есть дороговь), послалъ до его, Ръшилова, указъ, чтобы означенный штрафъ до осени былъ оставленъ, понеже де нынъ обывателемъ во всемъ нужда: первое-пропитаніе имъти, второе-консистентовъ довольствовати надлежитъ. Да и исповъданія де посполитыхъ людей, какъ разсуждати можно, одни за слабостью здоровья, а другіе за многотрудными работами, а не нарочности ради не могли исполнити, понеже де прежъ сего обстоятельно о штрафахъ приказанія и объявленія не было, а нынъ по объявленіи... обстоятельнаго со штрафомъ указа надъются, что отъ сего часу всякъ подлиннаго званія христіанскаго безпремънно въ надлежащее время исповъдаться будутъ» 1).

Попытка Св Синода присоединить въ православной церкви Стародубскихъ раскольниковъ не имъла успъха; Ръшиловъ не оправдалъ возложенныхъ на него Св. Синодомъ надеждъ въ дълъ обращения Стародубскихъ раскольниковъ. О его противораскольнической дъятельности слудуетъ сказать тоже, что сказалъ одинъ изслудователь о дуятельности его учителя на проприщъ миссіонерства-Питиримъ. Отдавая должную дань уваженія последнему, какъ ревностнейшему борцу противъ раскола, энергичному, дъятельному и постоянному въ своихъмърахъ до конца жизни, онъ однакоже находилъ во всей его дъятельности «одинъ главнъйшій недостатокъ: отсутствіе искренности, фальшь въ действіяхъ». Эта фальшь въ дъйствіяхъ и отсутствіе искренности замътны и у учениковъ Питирима, въ томъ числъ и у Іосифа Ръшилова. Подобно Питириму, шиловъ, хотя менъе умъло, чъмъ первый, старался рисоваться предъ раскольниками, православными, правительствомъ, какъ призванію, для котораго единственное средство обратить заблуждающихсяслово убъжденія, проповъдь, а не внішнія принудительныя или жестовія міры. А между тімь эти-то посліднія міры и составляли самую сущность миссіонерскихъ пріемовъ какъ Питирима, такъ и Решилова<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> П. с. п. и р. по въд. прав. исп. IV, стр. 153, 165, 171, 238.

<sup>2)</sup> Такъ смотръли на нихъ и раскольники. Въ числъ перехваченныхъ Ръшиловымъ раскольничьихъ писемъ съ Вътки были письма и въ Поволожье къ родственникамъ, въ которыхъ Вътковцы писали, чтобы «прівжали къ нимъ поизмъшкавъ, пообождавъ писемъ отъ нихъ..., понеже де нынъ имъ за рубежомъ отъ присланнаго изъ св. Синода Ръ-

Правда, последній не могь такъ властно и уверенно действовать противъ раскольниковъ, какъ первый, сильный своими связями съ сильными міра; но и онъ, какъ мы видъли, для обращенія раскольниковъ пользовался «погребомъ», конфискаціей имущества и тому подобными средствами. «Такой фальшивый способъ дъятельности», говорить тотъ же изслъдователь о миссіонерствъ Питирима, «естественно не могъ привести благимъ последствіямъ. Хотя по отчетамъ Питирима и выходило. OTP раскольниковъ обратилось много-целыя тысячи; но, нужно признаться, обращеніе это было лицемърное, вынужденное «страхомъ наказаній» н «рванія ноздрей». Вынужденность по началу блистательно и себя въ концъ. Лишь только итры насилія были оставлены, - вст обратившіеся снова впали въ расколь, и начали теспить даже ныхъ, какъ объ этомъ свидътельствовалъ самъ Питиримъ. По его словамъ дело дошло до того, что раскольники стали убивать священниковъ, заботившихся о поддержаній православія. Весьма натурально, что одинъ и тотъ же способъ дъйствій произвель одинаковые результаты въ Поволожьв и Стародубыв и даль ясное и убъдительное указаніе на то, какъ миссіонерствовать не слудуеть 1).

шилова великое чинится затрудненіе, также какъ и имъ отъ Питирима..» П. с. п. и р. по в. прав. исп. IV, стр. 160.

¹) Н. А. Сахаровъ: Дѣятельность Питирима противъ раскола. Странникъ за 1881 г. сентябрь, стр. 114—116.—Ср. Есиповъ. Раск. дѣла. Т. 1, стр. 648; т. 11, стр. 195, 219; Древ. Рос. Вивл. Х, стр. 406 и др. Ист. Рос. Соловьева, ХVIII, 332—333 Опис. д. и д., хран. въ арх. св. Син. 1, № 65—28, стр. 46;—т. V, № 121, ст. 207—208. У Положскихъ раскольниковъ и донынѣ живетъ память о Питиримѣ въ поговоркѣ, напр. "Питиримъ людей пятерилъ" и т. д. О послѣдующей миссіонерской дѣятельности Рѣшилова внѣ предѣловъ Черниг. епархій, напр. въ Новгородской, въ Старорусскомъ у., по порученю преосвящ. Өеодосія, см. Оп. д. и д., хран. въ арх. св. Син. т. V, № 145—151, стр. 257—261. Здѣсь, между прочимъ, Рѣшиловъ натолкнулся на бывшаго въ расколѣ свящ. старорус. у., погоста Черенчицъ, Флора Харитонова, обращеннаго въ расколъ раскольническимъ начальникомъ и учителемъ, изв. Өеодосіемъ Висильевымъ. Послѣдній «проклялъ бывшій на

Вдобавовъ, какъ миссіонеръ, Іосифъ Ръшиловъ не обладалъ и сотой

Харитоновъ свящ. чинъ, растригъ и перекрестилъ по своему ученію тремя токмо въ воду погруженіями и назваль Григоріемъ». Харитоновъ бъжаль за польскій рубежь, жиль за паномъ Куницкимъ вблизи свита Осодосія Васильева. Въ мав 1725 г. «изыскиватель раскольниковъ, ісромонахъ Іосифъ Ръшиловъ, былъ призванъ въ св. Синодъ и спрашиванъ о томъ, что отъ него, Рашилова, извъстно учинилось: некакой де Москвъ раскольникъ жену свою, придерживающуюся благочестія, за пріобщеніе божественныхъ тайнъ и за пріятіе церковныхъ святынь тирански до смерти замучиль, о чемь для лучшаго увъренія въ Москву приватно и писано, только такого дела въ Розыскной Раскольническихъ дълъ канцелярів не сыскано, чтобы онъ, Решиловъ, обстоятельно о томъ показалъ. И онъ, Ръшиловъ, въ присутстви св. Синода объявилъ, что о вышеобъявленномъ ругательствъ раскольника онъ слышалъ прошломъ 1724 г. въ Москвв отъ архіепископа Сарскаго и Подонскаго Леонида, что и дело о томъ есть въ Духовной Дикастеріи, а где этоть раскольникъ живетъ, какъ ему имя, отечество и прозваніе, о томъ онъ неизвъстенъ. Когда въ Духовной Дикастеріи дъла не сыскалось, Ръшиловъ опять быль допрошень и показаль, что въ августв 1724 г. жиль онъ на Крутицахъ въ дом'в преосвящ. Леонида, и былъ у нихъ разговоръ о необращающихся богомераскихъ раскольникахъ: онъ, Іосифъ, говориль, что въ Черниговъ и Стародубъ имъль онъ съ раскольниками, о св. церкви разглагольствіе; они де, раскольщики, ни мало ко св. церкви по замерзвлому своему упрямству не сообщаются, и что съ ними двлать и какъ поступать, просиль его преосвященство доложить св. Синоду; преосвященный же Леонидъ разсказаль ему и вышеприведснный случай. Спрошенный по этому делу архіеп. Леонидъ (уже Крутицкій) отвётиль, что ничего подобнаго не было и быть не могло, «понеже для положенных» на него дель пребываніе тогда и ныне имееть на Московскомъ дворе, а не на Крутицахъ»; а если бы было такое или подобное дёло, то давно бы было донесено о немъ св. Синоду. Предвидя новый допросъ, Рашиловъ неизвастно куда скрылся. Оп. д. и д., хран. въ арх. св. Син. т. V, № 122-215, Вскорв впрочемъ послв того Рвшиловъ очутился ст. 207—208. въ синодальной тюрьме. Взятый архіепископомъ Ософилактомъ изъ последней, въ 1726—1727 г.г. Решиловъ разыскивалъ и обращалъ писныхъ и потаенныхъ раскольниковъ Ржевы Володимеровой, приложивъ

долей тъхъ нравственныхъ качествъ, которыя проявилъ Питиримъ въ своей противораскольнической дъятельности. Да и всв вообще свъдънія о немъ невыгодно характеризують его какъ нравственную личность. По слованъ г. Чистовича, автора извъстнаго изследованія: «Оеофанъ Прокоповичъ и его время» (Сборн. отд. рус. яз. и слов. Имп. Ак. Паукъ, т. IV. (1пб. 1868 г.), знакомаго впрочемъ болье съ послъ-стародубскою живнью и судьбой Ръшилова, последній «быль человекь пустой и продажной, грубый и наглый проходимецъ, у котораго въдушт не осталось повидимому ни одного чистаго понятія, ни одного честнаго движенія. Онъ въ грошъ не ставилъ монашество, хотя былъ іеромонахомъ; развратничалъ съ крайнимъ безстыдствомъ; но гдв нужно было, ползалъ и пресмыкался съ такимъ же крайнимъ самоуничижениемъ. Въ монастыряхъ Тверской епархіи (послъ стародубской миссіонерской дъятельности), которыми онъ управлялъ съ званіемъ игумена, онъ не возбуждалъ ничего, кромв ненависти, своими притеснениями монаховъ монастырскихъ И крестьянъ, хищничествомъ и поборами. Даже снисходительный къ нему Ософиланть (Лопатинскій, тверской архіспископъ, разсчитывавшій Ръшилова какъ на человъка начитаннаго въ раскольнической письменности и знавшаго разные раскольнические толки) долженъ былъ дълать ему иногда строгія внушенія и подвергать его административнымъ взысканіямъ. «Посланъты, писаль ему разъ преосвящ. Ософилактъ, во св. обитель Клобуковскую (переведенъ изъ Ракова монастыря въ 1728 г.) настоятелемъ въ такомъ надъянім, чтобы ты въ началт самъ исправленъ быль, также и врученное вамь, какъ братію, такъ и епархіальныя дъла духовныя, по данной инструкціи, исправляль. А нынв слышно намъ не только отъ тамошнихъ жителей, но и отъ многихъ постороннихъ людей, что житіе и поступки имвешь ты весьма не добрые и правиламъ св.

при доношеній тверскому архіепископу о нихъ и списокъ главныхъ потаенныхъ раскольниковъ и раскольничьихъ скитовъ. Опис. дов. и д., хран. въ арх. св. Синода, т. VI, ст. 564—565. Объ общемъ характерѣ миссіонерской дѣятельности Іосифа Рѣшилова см. въ изслѣдованій священника А. Синайскаго: "Отношеніе русской церковной власти къ расколу старообрядства въ первые годы Синод. управлевія при Петрѣ Вел. (1721—1725 г.г.). Спб. 1895. Стр. 40—48.

ľ

апостоль и св. отецъ противные, а именно: прібхавъ ты въ Клобуковъ монастырь и вмедъ въ св. церковь, изъ алтаря въ царскія двери въ мантін входъ и выходъ имълъ, чего во всей Россіи и при томъ никому не дано, кромъ высшихъ степеней архимандритовъ, а не всъмъ архимандритамъ, о чемъ и въ настольной грамотъ сего дерзать не велъно. Также въ церковь не ходишь, только въ воскресные дни, и для своего выхода приказываешь, чтобы звонъ былъ и безъ звону не ходишь; а въ поліслейные дни праздновать не велишь и звонъ по церковному уставу воспрещаещь; а когда служишь, и въ томъ служеніи діаконовъ не токио руками бьешь, но и служебникомъ въ нихъ издревле въ оной обители читали на повечеріи по три канона съ акаоистомъ: ты оставилъ. О св. обители никакого радвнія не имвешь, только по своимъ прихотямъ все старое переламываеть, отчего, за вашими бездъльными и излишними прихотями и расходами, св. обитель во всеконечное пришла разореніе, а паче и въ барышничествъ твоемъ Клобуковскихъ казенныхъ и собственныхъ твоихъ лошадей, чего настоятелямъ дервать не надлежить. И не токио что самъ ты, и кумъ твой Суворовъ всякими вымыслами, для своихъ бездёльныхъ корыстей, священниковъ и церковнослужителей тирански мучите, но еще по сердцу своему избрали, ддя бездъльнаго своего средства, введенскаго попа Тимоеся, и безъ выбора того города священниковъ самовольно опредблили въ старосты поповскіе, который, подобрительный съ тобою въ свойстві, по уваду вадиль, а для чего и по какому указу, того не объявляеть. И не токмо священникамъ съ причетники чинитъ онъ, попъ Тимоеей, бъды и разоренія, но въ монастырь прівзжая власти ругаетъ. Паче же, что ты церковнымъ вещамъ касаешься, а именно: двъ чаши серебряныя, которыя для соединенія божественныя службы построены, взяль ты себів въ келью, а вийсто техъ поставиль оловянныя; да и другія церковныя вещи забираешь себъ въ келью». Добрый по природъ архіепископъ прощаль ему всв эти вины, если онъ исправится. «Если же опять на тебя будеть какое доношеніе, то на тълъ твоемъ будеть положеніе не малыхъ ранъ м извержение изъ игуменского сана. Да ты-жъ, разверящи свое адское гордо, при многихъ знатныхъ особахъ кричишь, что въ Кашинъ и въ утвять встх поповъ разорю, и что взятки беру для того, что у меня у всъхъ глаза залъплены и никакого де не боюсь». Письмо заканчи-

вается собственноручною припискою Ософидакта: «о семъ тебя остерегаетъ Өеофилактъ, архіепископъ Тверскій и Кашинскій. Марта 19, 1729 г.». Въ другомъ случав тотъ же изследователь, говоря о известномъ процессъ по поводу подметнаго письма 1732 г. съ пасквидемъ на Ософана Прокоповича, къ которому привлеченъ былъ и Ръшиловъ, какъ подозръваемый виъстъ съ другими составитель письма отъ новгородскому архіепископу Ософану Прокоповичу, называетъ Рашилова человъкомъ «съ изворотливой совъстью, дурнымъ и болтливымъ», который, ничего не понимая, обо всемъ разсуждаль и со всеми толковаль: о солдатахъ, что они не бодры и очень не надежны, и еслибъ въ родъ стала смута или замъщательство, то отъ нихъ не много помощи надъяться, объ отягощении народа, о недородахъ хлъбныхъ, о иноземцахъ, находившихся въ службъ русской, о распоряженияхъ св. Синода, обо всемъ». «Вотъ де, — разсуждалъ онъ съ Симоновскимъ экономомъ Серафимомъ, -- по указамъ св. Синода, которые были указы напредь сего, о привъсахъ на св. иконахъ, о свъчахъ въ церквахъ и о голубцахъ, что надъ умершими, о малыхъ монастыряхъ и пустыняхъ въ приписку въ большинъ монастырянъ: за все токио беодосій (Яновскій) пропаль, а ихъ святьйшества какъ живуть, такъ живуть». Правду сказаль о Рамидовъ Саввинскій архим. Антоній, также привлеченный къ Ръшиловскому дълу: «Ръшиловъ, какъ мельница, на весь свътъ мелетъ». То мечталъ онъ о епископствъ, то о схимонашествъ въ Бизюковъ монастыръ, гдъ онъ жилъ нъсколько времени передъ привлечениемъ къ процессу о подметномъ письмъ. «Схимонашескій образъ онъ, Ръшиловъ, въ Бизюковъ монастыръ воспріять хотъль-ли, о томъ я нижайшій не внаю», - разсказываль въ собраніи следственной комиссіи Іоасафъ Маевскій, архим. Бизюкова монастыря, такой же проходимецъ въ то время изъ Малороссовъ, какимъ былъ Решиловъ изъ Великороссовъ, дошелшій однакоже Кіевскихъ школахъ до реторики и «подъ дирекціей» Өеофана. Прокоповича слушавшій тамъ логику,--- «и у трезваго его о семъ не слыхаль. А напившись пьянъ, онъ, Ръшиловъ, говаривалъ, что желалъ бы Визюковъ монастыръ схимонахомъ быть и келью себъ построить. И я, нижайшій, оныя его, Ръшилова, пьяныя ръчи вивняль въ сибхъ, а не въ правду». Не даромъ и преосвященный Ософилактъ, такъ много и долго покровительствовавшій Решилову, въ конце концовъ горько разо-

чаровался въ немъ и призналь публично его недобросовъстнымъ. Въ іюнъ 1735 г. Ософилактъ былъ привлеченъ къ Ръшиловскому дълу, по оговору самаго Ръшилова, а въ декабръ того же года его передали изъ Кабинета въ Тайную Канцелярію, съ тъмъ, чтобы просить его кабинстиымъ министрамъ и, въ случав разнорвчій, сдвочныя ставки съ Маевскимъ и Ръшиловымъ. На одной лать emv ТХИНРО ставокъ Ръшиловъ такихъ He постыдился просить изъ Ософилакта, чтобы онъ укрывательствомъ не пролидъ его. Ръшилова, крови. Ософиланть не выдержаль этой безсовъстности и публично отвъчаль на его просьбу такъ: «Въ тебъ, сударь, свиная кровь»; съ тъхъ поръ Ръшиловъ сдълался ему просто противенъ. Между обвиненіям, взведенными на Лопатинскаго, со словъ Маевскаго и Ръшилова, было 4 пункта, по которымъ тогдашній подсудимый не могь избіжать пытки: а) онъ говаривалъ, что Петръ I, а за нимъ и весь царскій домъ, преданъ лютеранству; б) о поведении Екатерины I выражался слишкомъ непочтительно и даже не благопристойно; в) говориль, что Петръ II воспитанъ быль дурно и притомъ въ лютеранствъ; г) что посль него слъдовало бы на престоль русскомъ быть не Аннъ Ивановнъ, а дътямъ Анны Петровны, старшей дочери Петра Вел.

Въ 1738 г., 13-го декабря слъдственная по Ръшиловскому дълу комиссія изъ кабинетныхъ министровъ обвиняла архіеп. Ософилакта и въ томъ, что онъ не обращалъ вниманія» «на важныя продерзости» Ръшилова, а именно, что въ бытность его въ Клобуковомъ монастыръ «произносилъ о имъющихся въ крестъ св. мощахъ, что онъ малу въру имъетъ и образъ живоначальныя Троицы съ мощами изъ церкви понамарю выкинуть вонъ приказалъ и прочія продерзости чинилъ»... Таковъ былъ «коханный прелать», какъ назвалъ его разъ въ 1728 г. архіеп. Ософилактъ, поздравляя за чашею вина съ Клобуковскимъ игуменствомъ, и «коммиссаръ св. правительствующаго Синода», во время своей стародубской миссіонерской дъятельности, мечтавшій, при слухахъ о возстановленіи патріаршества при Петръ II, сдълаться спископомъ, при посредствъ того же своего покровителя Ософилакта, одного изъ кандидатовъ на патріаршество въ то время по народной молвъ 1).

<sup>1)</sup> Чистовичг, И. Өеофанъ Прокоповичъ и его время стр. 461—462, 482—483. Подробности процесса о подметномъ письмъ съ пас-

Мъры миссіонерскаго воздъйствія на стародубскихъ раскольниковъ

квилемъ на Өеофана тамъ же, стр. 407-412, 470-493. Письмо папы въ архіеп. Новгородскому напечатано г. Чистовичемъ въ «Нов. мат. для Ръшил. дъла», стр. 57-58. Срав. его же: 1) «Ръшиловске въло. Өеофанъ Прокоповичъ и Өеофилактъ Лопатинскій. Матеріалы для ист. первой полов. XVIII в.» Спб. 1861. 2) Новые матеріалы для Решиловскаго дъла. М. 1862. Особенно важны въ первомъ изъ указанныхъ сочиненій приложенія, а именно: 1) «Примъчанія, которыя подають подозръніе въ сочиненія подметнаго письма на ігромонаха Іосифа Ръшилова» (стр. 8—14); 2) «Примъчанія изъ разных дъль и обстоятельству, что извъстнато пашквиля, ву 1732 году, мъсяца... автору или сочинитель есть *быв*นเ่**นี** монахъ, что нынь разстриза Иванъ 15-16). О дальнъйшей судьбъ Ръшилова (стр. въстно слъд. Не смотря на то, что онъ все свалилъ съ своихъ плечь на Ософилакта и Масвскаго, его пытали въ тайной канцеляріи столько разъ, что почти со всвиъ разорвали. До 1740 г. онъ содержался крвпости, получая на содержание по 3 к. въ сутки. Въ 1740 г. онъ быль еще живь, потому что 20 декабря состоялся Высочайшій указь, которымъ повелъвалось: Маевскому, Рышилову, Ясинскому и др., хотя они и виновны явилесь, вины ихъ отпустить и разослать въ разные монастыри, именно разстригъ: Маевскаго, Ръшилова и Ясинскаго братство... Тайная канцелярія, по обычаю, обязала ихъ •О чемъ они въ тайной канцеляріи спрашиваны и что на то показали, о томъ имъ разговоровъ ни съ къмъ никогда не имъть и ни подъ кавимъ видомъ отнюдь не разглашать; а ежели они о томъ съ къмъ имъть будуть разговоры или хотя мало о чемъ стануть разглашать, и въ ономъ отъ кого будутъ обличены, и за то учинена имъ будетъ смертная казнь». Это последнее офиціальное известіе о Решилове. Толки о возстановленів патріаршества посл'є смерти Петра I ходили не только въ шеской средь, но и въ средь государственных сановниковъ, принадлежавшихъ къ приверженцамъ русской старины. По слухамъ вн. Д. М. Голицынъ и И. А. Мусинъ-Пушкинъ стояли на сторонътверскаго архіепископа Өеофилакта; Долгорукіе поддерживали Ростовскаго архіеп. Георгія Дашкова; о Өеофанѣ Прокоповичь-никто ни слова. Только архим. Іоасафъ Маевскій разсуждаль съ Рашиловымъ; «ежели бъ, -- да чего Боже сохрани, -- произвели въ патріархи новгородскаго архіерея, то

не прекращались и по удаленіи Рашилова изъ Стародубья въ конца

живыхъ насъ поглотаетъ. Въ иныхъ общественныхъ слояхъ обращались имена Нижегородскаго архіен. Питирима и духовника Императрицы, Тройцкосергіевскаго архим.Варлаама. Объ одномъ изъ кзидидатовъ — Георгін Дашков'в Маевскій толковаль, «что будеть въ томъ великое какъ то произведение въ патріарха Ростовскому учинится»; въ другой разъ онъ же говориль Рашилову: "увидимъ де, какъ онъ, Георгій, на патріаршество на лошадяхъ въвдетъ". Когда следственная комиссія потребовала у него объясненія: "какое же диво онъ видълъ?" Маевскій объясниль: "это у него было въ разсужденіи потому, что онь, бывшій Ростовскій, челов'єкъ не ученый, и духовнымь персонамь, которыя суть природою изъ малороссіянь, будеть великое изгоненіе, понеже онъ Малороссійцевъ, какъ о томъ и прочимъ есть не неизвъстно, весьма ненавиделъ". (Допросы и показанія 7-го марта 1734 г.). Авторъ известнаго "Молотка на Камень върм" писалъ: "Смертію Петровою воскресоща паки Яворскаго единомышленники, яко — Лопатинскій, еп. Тверской; Дашковъ бывь уже оть Петра въ заточение опредъленъ, но потомъ Ростовское пріяль; такожь еп. Коломенсвій помощію суевърныхъвступи въ Синодъ: по своимъ прихотямъ прилежа о тиранствв трудились. Изъ которыхъ Дашковъ уже такъ близокъ былъ аршеству, что никакого сумнительства къ возведению на престолъ осталось. Но смерть Петра I и судъ Всевышняго не только все OHOR въ ничто превратияъ, но и ихъ-Ростовскаго, Коломенскаго Bopoнежскаго явно обличилъ". (Ркп. Рум. Муз. № ССССLXVII). тель Молотку отвічаль на это: «Понеже ты дерзнуль и не постыднася природныхъ русскихъ архіереевъ, отнюдь папства не знающихъ, и породы ненавидящихъ, нахально и напрасно папствомъ уже изъ того можно видъти, какова правда и въ прочихъ твоихъ кловетахъ.... Архіереемъ, отъ теоъ хулимымъ, неповинно страдавшимъ. сего свъта мивнію, кончина бі христіанская, въ совершенной надежді жизна въчныя. Оеофилактъ, человъкъ многосторонняго знатокъ греческой литературы, авторъ многихъ сочиненій противъ раскольниковъ и иновърцевъ, лютеранъ и кальвинистовъ, былъ повидимому безразличенъ къ молвъ о возстановлении патріаршества: это былъ человъкъ далеко не честолюбивый. За то окружающіе его мечтали честяхъ отъ будущаго патріарха: Рішиловъ уже минль себя

1724 г.¹). За весь последующій періодъ до Екатерины II, миссіонерство среди ихъ вивнялось въ обязанность представителямъ местнаго духовнаго правленія, т. е. главнымъ образомъ Стародубскому протопопу и его помощникамъ. Въ конце царствованія Елисаветы Петръвны были однакоже попытки назначенія самостоятельныхъ или спеціальныхъ противораскольническихъ миссіонеровъ, хотя и не удачныя по приведенію ихъ въ исполненіе. Не видно, чтобы представителями местнаго духовенства предпринимались какія либо систематическія и постоянныя меры для миссіонерствованія средн раскольниковъ; однимъ словомъ, это было случайное миссіонерство, по какому либо данному поводу. Дело обыкновенно происходило такъ: попадался какой либо раскольникъ местнымъ властямъ—

помъ; Маевскій быль менве честолюбивъ: онъ желаль только печерской архимандрів послів дяди своего Іоанинкія Сенютовича... При разговоръ съ Маевскимъ Ръшиловъ спросиль: "Отчего пе сбылось патріаршество Өеофилакта ? — "Быть бы ему давно патріархомь отвічаль Маевскій, «только скрипочки, да дудочки помъщали», прибавивъ, что эти слова-объ охоть Өеофилакта до музыки онъ слышаль отъ князя Д. М. Голицына въ бытность въ Москвв по двлу архіепископа. Когда Маевскій сталь защищать архіопископа, князь свазать: «Полно, знаю, каковъ вашъ архіерей. Не такъ онъ живетъ какъ преосв. Стефанъ метрополетъ». (Нов. Мат., стр. 59). Өеофанъ дюбиль музыку. Голиковь, Дъянія П. В. т. XV, стр. 212. Чистовичь: Өеоф. Прок. и его время. Стр. 628-629. Извъстны также заведенныя Өөөдөсіемъ Яновскимъ въ Москві въ 1723 г. ассамблец, на которыя должны были собираться синодальные члены и прочія духовныя власти; правила для нихъ были установлены тв же, какъ и для государевыхъ ассамблей. Въ Донскомъ монастырв 29 декабря «для ассамблету былъ изготовленъ объдъ, что правилами не воспрещалось. Отеч. зап. 1857 г., стр. 21—22.

<sup>1) 12</sup> іюня 1725 г. Кіевскій генераль губернаторь внязь Трубецкой въ своемъ доношеніи св. Спноду писаль о посылкі листовь «увіщ. св. Синода объ обращенія раскольниковъ къ православной вірів», между прочимъ, и «въ раскольничьи слободы, поселенныя въ Стародуб. и Чернигов. убіздіхъ ко тамошнимъ комендатамъ». Опис. д. и д., хран. въ арх. св. Син. т. II, ст. 180, приміч. прилож. IX.

и его по обычаю присыдали Стародубскому протопопу на увъщаніе, который или самъ лично его увъщевалъ или передавалъ для увъщанія своимъ помощникамъ; въ случат упорства или крайне ртакаго, иногда кощунственнаго отношенія къ православной церкви и ея представителямъ, попадавшихся такимъ образомъ раскольниковъ отправляли въ мъстную духовную дикастерію или консисторію, въ случаяхъ особенной важности—даже въ контору св. Синода. Вотъ нтакоторые факты, свидътельствующіе о характерт предпринимаемыхъ въ то время мъстными духовными властями миссіонерскихъ мъръ противъ раскольниковъ.

19-го мая 1729 г. намъстникъ протопоніи Стародубской Игнатій Стрыйковскій доносиль еп. Продіону, что «оть давнихь де годовъ зашлій великороссіянинъ торговщикъ Савва въ Стародубовъ, и, между прихожанами разныхъ приходовъживя, общеніе имълъ съ правовърными во встхъ обрядахъ церковныхъ, со всемъ домовствомъ своимъ; а въ 729 г., въ посніе св. четыредесятницы дни, развратился онъ, Савва, и первъе исповъдоватися н таинъ святыхъ сообщникомъ быти не похотълъ, и съ молитвою Стародубовскаго священника церкви Сомествія св. Духа Іоанна въ домъ свой недопустиль; а после оному священнику юзнну, дабы его ни въ какихъ требахъ не въдалъ, понеже де онъ, Савва, отступникъ, старую въру принялъ, отказаль». По донесенію нам'ястника еп. Иродіонъ обратился въ правителямъ полка Стародубскаго съ отношениемъ, въ которомъ просилъ ихъ помочь нам'естнику отослать раскольщика Савву въ Черниговъ, согласно имъвшимся на этотъ счетъ указамъ. Правители-судья полковой Ханенко и наказной полковникъ Андрей Миклашевскій-«отступника и раскольника Савву намъстнику выдать ослушалися и взять самому возбранили; ибо де гетианъ Апостоль въ духовній судь заказаль не отдавать, но изследовавъ, ему, гетиану, то следствіе отослать въ разсиотренію, которое де и послано для резолюціи». Дібло было представлено на усмотрівніе св. Синода; последній писаль и требоваль оть коллегіи иностранныхъ дель, которой въ то время была подчинена гетманская Малороссія, такого указа на этогъ счеть: «въ малороссійскихъ городахъ и убядахъ являющихся раскольниковъ, для увъщанія ихъ къ православію, отсыдать къ архіереямъ неудержанно, и свътскіе препятствія духовнымъ персонамъ въ томъ отнюдь не чинили; ибо увъщаниемъ и обращениемъ ко св. церкви и къ соединенію съ правовърными и раскольники повинны

быть въ въдоиствъ духовнаго суда».1) Дальнъйшій ходъ этого дъла намънензвъстенъ.

По двиу 1745 года о книгахъ, отобранныхъ у слободского раскольника. членъ Малороссійской Канцеляріи Пльннъ писаль, что Стародубскій священникъ, явясь въ домъ раскольника Васильева, грабительски забралъ книги и много вещей и надвлалъ много другихъ обидъ, почему просилъ подвергнуть священника строгому отвъту. Когда произведено было слъдствіе, бурмистръ Карповъ, доносившій Ильину на священника, об'вщалъ представить доказательства на доносъ и не представиль, а Васильевъ, прошеніи своемъ, писаль, что у него взяты только KHUTU, другаго и обиды никакой не видаль онь отъ священника. Преосвященный, сообщая о томъ канцелярін, просиль подвергнуть Карпова навазанію за клевету. Ильинъ наивно отвъчаль, что "въ канцеляріи сгорьли указы, подвергающие Карпова отвъту". Такъ передается этотъ интересный фактъ въ Историко-статистическомъ описаніи Черниговской епархіи, на основанін діла архива Черниговской Духовной Консисторіи за 1745 г., № 380. (кн. 1, стр. 138). Самаго дела намъ не удалось найти въ указанномъ архивъ лътомъ 1891 г.

15-го марта того же 1745 года извъстный намъ слободской заводчикъ Кореневъ донесъ въ Канцелярію Министерскаго Правленія, что 3-го марта, будучи въ Стародубъ, онъ «нашелъ тетратку, писанную рукою Еленскаго схимника, раскольника Григорья Яковлева, въ которой написаны нъкакіе вопросы». При доношеніи Коренева приложена была и самая тетрадка съ вопросами, при чемъ сообщалось, что надпись на ней о времени ея полученія, по признанію Коренева, сдълана была рукой другаго раскольника Владиміра Михайлова. Началось дъло; въ министерскую канцелярію прежде всего привлеченъ былъ Еленскій схимникъ, и потомъ, по его показанію, "сысканы и допрашиваны" еще два раскольника: Михаилъ Григорьевъ и Кузьма Соснинъ. Оказалось, что тетрадка по содержанію представляла «100 вопросовъ о крестъ» сочименія Михаилъ

<sup>1)</sup> П. с. п. и р. по въд. прав. исп. VII, № 2333. Дъло 1730 г., № 204. Объ отношеніи гетмана Даніила Апостола къ малороссійскимъ архіереямъ, Черниговскому и Переяславскому, интересныя данныя тамъ же: №№ 2290 и 2398.

Григорьева, Климовскаго жителя, по профессіи иконника, пріятеля Ивана Алексвева, безпоповца, извъстнаго автора «Исторіи о бъгствующемъ священствъ». Григорьевъ принадлежалъ къ Діаконовскому толку, и пользевался въ то время и въ 70-хъ годахъ прошлаго въка славой ученаго человъна среди слободскихъ раскольниковъ. По сказанію Вѣтковскаго лътописца, онъ, вивств съ Иваномъ Алековевымъ, «самоучкою» изучалъ «граматику и риторику съ діалектикой Лихудіевы». Министерская Канцелярія, не компетентная, конечно, въ разрішоніи вопросовъ о кресті, помимо духовнаго правленія и Черниговской Консисторіи, прямо отъ себя экстрактъ по этому дъду отправила въ св. Синодъ, который указомъ, отъ 3-го ноября 1746 года, опредълилъ ръшеніе по означенному дълу учинить Черниговскому епископу Амвросію Дубневичу (1742—1750 г.г.). Въ Черниговъ дъло было расмотръно и ръшено быстро, но едва ли справедливо; Михаилъ Григорьевъ, отосланный изъ министерской канцеляріи вивств съ другими соприкосновенными къ двлу лицами на судъ Черниговскаго архіерея, какъ авторъ «100 вопросовъ о крестъ», по расколь. ническому свидетельству, быль «сечень плетьми по доносу въ Чернигове у архіерея..., и съ тъхъ поръ ни черты не выпускаль, боялся»; потому, - замъчается въ Вътковской дътописи, - что «времена были строгія». Между прочимъ изъ этого дъла о «нъкакихъ вопросахъ» видно и то, что вопросы, предложенные преосвященнымъ Питиримомъ діакону Александру съ братіей, «не мало тревожили и слободскихъ діаконовцевъ» въ сороковыхъ еще годахъ. «Они давали ихъ читать пріважавшему съ Вътки попу Семену и просили отзыва его. Попъ возвратилъ вопросы безъ отвътовъ»1).

<sup>1)</sup> Указъ св. Синода, отъ 3-го ноября 1746 г., по двяу о «некакихъ вопросахъ» напечатанъ въ Ист. стат. опис. Черн. еп. VII, 227—
228. Тамъ же, кв. 1, стр. 137, 139—140, находится указаніе и на
самое двло Михаила Григорьева съ товарищи, кранившееся въ Черн.
консисторскомъ архивъ: Двло Консисторіи 1745 г., № 383. Намъ лично
не удалось его отыскать въ Консисторскомъ архивъ, какъ и многихъ
другихъ раскольничьикъ двлъ, указанныхъ въ Ист. стат. опис. По всай
въроятности это дъло, какъ и другія раскольничьи двла, которыми
пользовались при составленіи Ист. стат. опис. Черн. еп., ме были возвращены въ консисторской архивъ, если только тогда же не были унич-

Изъ процесса 1747 г. о Воронковской лжехристовщинъ, начатаго по доношенію того же Коренева и Стародубскаго полковника Оедора Максимовича, видно, что привлеченный къ отвъту Воронковскій житель Семенъ Моисеевъ «первъе былъ увъщеваемъ попомъ Стародубовскимъ соборнымъ Григоріемъ Виницкимъ, а потомъ и протопопою Григоріемъ Подлувкимъ» и «склонился, чтобы ему буть по прежнему въры православной христіанской» 1).

Весьма характеристиченъ случай обращенія въ православіе раскольника Кухтина. Діло было такъ. 10-го сентября 1751 года обратился въ Стародубское духовное правленіе съ прошеніемъ Еленскій раскольникъ Георгій Степановъ Дядькинъ, въ которомъ объяснилъ, что 23 года тому назадъ родители его вышли изъ Великороссій въ малороссійскую раскольничью слободу Еленку, будучи въ правовіріи, и что онъ, Георгій, родился въ правовіріи и былъ по православному окрещенъ на мість своего рожденія. По переселеніи въ Еленку, по наущенію раскольниковъ, отець и мать и сестры его дівки, по простоть своей, превратились въ расколь, «и его малолітняго тому жъ соединили». Первоначальныя православныя традиціи въ семь Дядькиныхъ были однакоже такъ сильны, что онъ, не смотря на 23-літнее пребываніе въ расколів, вмість съ женой, дітьми и своими сестрами, пришель къ мысли оставить "явное заблужденіе раскольническаго суевъ-

тожены, какъ уже не нужныя якобы.—О учености Михаила Григорьева и свчени его плетьми «у архіорея» см. Літ. Вітк. церкви—рукоп. нашей бнбл., л. 108.—О Еленскомъ схимнивів Григорів Яковлевів упоминается въ синодскомъ указів отъ 3-го ноября 1746 г. Преосв. Филареть Гумилевскій въ Обз. рус. дух. лит., изд. ПІ, кн. ІІ, стр. 318—321, отожествляеть этого Григорія Яковлева съ авторомъ «Испытанія о раскольническихъ мивніяхъ и исповід. о единой соборной, истинной и православной церкви» и пр., которое писано въ 1748 г. Насколько справедливо это отожествленіе—сказать трудно, не имія въ рукахъ указаннаго діла косисторскаго архива о Михаилів Григорьевів и Григорія Яковлевів. О Григоріи Яковлевів, какъ авторів «Испытанія»... см. и наше «Опис. ркп., хран. въ Черн. Дух. Сем. Спб. 1880 г., стр. 151—157.

¹) Харков. историч. арх. № 21299. Нов. Мат. по ист. раск. на Въ Старод. Кіевъ. 1893 г., № 23, стр. 131—140.

рія" и увидель въ немъ «прямую души погибель». Особенно тяготило его, какъ и многихъ другихъ, находившихся въ сходномъ съ нимъ подоженіи, отсутствіе законнаго священства у старообрядцевъ-поповцевъ. Среди Еленскихъ раскольниковъ въ 40-хъ и 50-хъ годахъ прошлаг. въка были и другіе случаи обращенія въ православіе, на что есть указаніе и въ двав Дядькина съ Кухтинымъ, какъ и въ другихъ тоговременныхъ дълахъ. Въ 1751 г. Стародубская полковая канцелярія доносила въ Генеральную, что раскольничье волостное правление чинитъ обиды обратившимся въ православіе жителямъ описной слободы Еленки Евдокиму, Никифору и Кондрату Сидоровымъ, а другихъ не допускаетъ до этого обращенія, какъ напр. Дядькина. Такое движеніе къ обращенію въ православіе вызвало рёзкое проявленіе раскольничьяго фанатизма со стороны большинства ивстныхъ слобожанъ, считавшихъ своею нравственною обязанностью остановить дальнейшій ходъ этаго движенія, угрожавшаго интересанъ раскола. Въ этихъ видахъ, болве фанатичные представители Еленскихъ раскольниковъ, въ томъ числъ Еленскій войтъ и нъкій Данило Кухтинъ съ товарищи, начали «чинить обращающимся отъ раскола въ православіе людямъ обиды». Сторону обидчиковъ православія держали и волостныя власти: тогдашній бурмистръ Тимофей Смирновъ и выборный Алексей Хрущовъ. Чинимыя обращающимся въ православіе «обиды» прежде всего состояли въ томъ, что у Дядькина, какъ и у прежде его обратившихся въ православіе Еленскихъ раскольниковъ, раскольничьими волостными властями былъ отобранъ «грунтъ и другія угодья». Вивств съ твиъ Дядькинъ быль наивренно обвиненъ въ воровствъ, котораго онъ не совершаль, и держанъ «въ желъзахъ» сначала при волостномъ слободскомъ правленіи, а потомъ 20 недёль и при Кієвской губериской канцеляріи, признавшей его въ заключеніе виновнымъ по не имънію надлежащихъ уликъ. По освобожденія заключенія Дядькинъ въ Стародубскомъ духовномъ правленіи возбудиль противъ Кухтина дело, перенесенное потомъ въ іюде 1752 г. въ Ченниговскую Духовную Консисторію, за то, что онъ, Кухтинъ, «поносиль православную касолическую греческаго исповъданія въру» и «нещадно биль его, Дядькина». На допрось въ Консисторіи Кухтинъ показаль, что онъ «православно касолической гречсскаго исповъданія въры ни въ какомъ случав не хулилъ, и въ обращении отъ расколу доносителя Георгія

Дядьнина на оную въру онъ, Кухтинъ, къ называнію геретического, ватоливкою, никакъ не блядословилъ, и онъ де Дядькинъ донеслъ напрасно, по единой за учинившійся ему бой влобі. И того де онъ, Дадькинъ, доказать не можетъ; потому де, что тотъ бой ему, Дядькину, посатьдоваль до обращенія оть раскола». Дядькинь утверждаль противное и говорилъ, что Кухтинъ православную въру называлъ «геретическою, ватолицкою», и что уже вызванный въ Черинговъ просилъ его, доносители, «чтобъ онъ сказалъ, что онъ, Кухтинъ, не говорилъ». Последнее оботоятельство Кухтивъ призналъ, но объясняль темь, чтобы «ему, Кухтину, оть того дела скоро освободиться». Въ тъхъ же видахъ скораго освобожденія отъ суда, Кухтинъ подаль наконець преосвященному Ираклію Комаровокому правнение о своемъ желаній принять православіе. 19-го марта 1753 г. преосвященный Ираклій передаль Култина іеромонаху каседральнаго Иродіону, которому повелъвалось его, Кухтина, «по его усердному желанію о принятіи къ православно касолической греческаго исповеданія въры наставиять подлежащихъ должностей». Оказалось, что «всего отивненія съ православіемъ только и ведаль Кухтинъ», что, во-первыхъ, «гнушался въ брадобритіи» и говориль, что съ брадобривцами, «какъ съ піаницами и табашниками ясти, пити и молитися возбранено»; что двуперстное крестосложение «крыпко содержаль», и что наконець безсумнителенъ и въ обливаніи младенцевъ при крещеніи». По увъщанію каоедрального іеромонаха Кухтинъ пересталь «въ брадобритін гнушатися», привналъ истину триперстнато крестосложенія «во изображеніе равенства Пресвятыя Тройцы», и просиль грекороссійскому испов'яданію православныя въры его сообщить»; соглашался «охотно учинить и отрицаніе» отъ раскола по печатной книжиць 1742 г. На докладь і ромонаха Иродіона преосвящ. Ираклій положиль весьма оригинальную и хараптерную для архісрея -малоросса революцію: "По учиненіи отрицанія очистить ему (Кухтину) предъ духовникомъ совъсть свою и за приготовленіемъ по должности христіанской пріобщить его, Данила, святымъ тайнамъ. Вз знажа же его, Данилы, оперицанія от раскола и принятія имг, Кухтинымг, православной грекороссійскаго исповыданія выры, ему, Керстину, бороду п волоса на головь постричь по малороссийску, и утвердить его къ непрефратному содержанію вёры довольнимъ наотавлевіемъ,

и за тъмъ особливымъ доношениемъ отпуску въ домъ ему требовать "1).

Такъ относимись архіерен – малороссы къ великороссійскимъ расколникамъ...

i

ŀ

Въ началъ 1757 г. слободской заводчикъ Никита Кореневъ обратился въ св. Синодъ съ доношениемъ, въ которомъ просилъ по присылкъ къ нему, Кореневу, священниковъ великороссійскихъ двухъ человъкъ, изъ коихъ одному быть при его, Коренева, заводъ, а другому въслободъ Климовой, гдв волостная контора, въ коей де кромв раскольниковъ имъются православные". Свое прошеніе объ опредъленіи двухъ православныхъ великороссійских в свящевников в в старообрядческія слободы заводчикъ миссіонеръ мотивироваль томь, чтобы, съ одной стороны, удовлетворить церковно-религіознымъ потребностямъ жившихъ среди слободскихъ раскольниковъ правосласныхъ великороссіянъ, издавна нерасположенныхъкъ малороссійскимъ священникамъ, заподозрвинымъ въ обливанствв, съ другой — содъйствовать среди раскольниковъ распространенію православія и «учинить усъченіе раскольническимъ потаеннымъ попамъ». Вивстъ съ твиъ въ своемъ прошеніи Кореневъ весьма категорично утверждалъ, что "раскольники, живущіе въ описныхъ слободахъ, еткоторые склонны священниковъ имъть православныхъ, только бъ оные были великороссейские". Св. Синодъ въ общемъ согласился съ представлениемъ заводчика Коренева и только последнему пункту его не придаль того значенія, на которое указываль проситель, благодаря чему и весь посл'ёдующій ходъ этого двла получниъ не надлежащее направленіе. Именно, св. Синодъ сделаль распоряжение, чтобы местный Черниговскій Ираклій удовлетвориль желаніе просителя, назначиль въ указанныя имъ мъста «священниковъ искусныхъ», «трезваго и благочиннаго житія», и чтобы раскольники «тэмъ священникамъ отдавали достойное безъ всякаго презрвнія почтеніе», а последніе увещевали живущих в во описных в слободахъ раскольниковъ, «изъясняя при томъ, что все единое, великороссійскимъ, такъ и малороссійскимъ священникамъ чрезъ благодать св. Духа священство данное и церковь великороссійскаго народа съ

<sup>. 1)</sup> Харков. ист. арх. № 12+37, лл. 1—3, 6—8 и пр.—Арх. Черниг. Духов. Конс. № 673, ящ. 24. Новые Мат. для ист. раск. на В. и въ Старод. № 82, стр. 152—160.

малороссійскимъ ничѣмъ не разнствуетъ, но во всемъ есть правовѣріе и православіе сходственно». Таковъ общій смыслъ синодскаго указа, даннаго Черниговскому епископу Ираклію 7 іюня 1757 г.

Посмотримъ, какимъ образомъ приводился въ исполнение этотъ смнодскій указъ містною властію. 29 октября Стародубскій протопопъ Григорій Подлузскій получиль изъ Консисторіи въ свою очередь указъ, которымъ повелввалось «востребовать обстоятельное письменное утвержденіе отъ волостной конторы, на какомъ именно основаніи и довольствъ получениемъ за трудъ свой въ слободу Климову при волостной конторъ опредъленный священникъ имъетъ жить, имъется ль для жилья свяшенника дворъ и гдф тому опредъленному священнику и съ кфиъ церковныя священнослуженія христіанскія прилучающіяся и требы отправдять». Требовался при этомъ именной и достовърный реестръ находящихся православныхъ при волостной конторф и въ описныхъ раскольническихъ слободахъ. По полученія требуемаго "письменнаго утвержденія" протопопу поручалось избрать въ своей протопопін "изо звонарієво, или за неимъніемъ ихъ и изъ настоящихъ священниковъ, въ коей церкви по два и по три ихъ имъется", такого священника, который удовлетворяль бы выраженнымь въ синодскомь указъ требованіямь, т. е. быль бы священникомъ искуснымъ, трезвымъ, благочиннаго житія. Дъло шло теперь уже только объ одномъ священникъ, такъ какъ еще 12 октября заводчикъ Кореневъ объявилъ доношениемъ еп. Ираклію, что только "въ слободу Климову священникъ одинъ потребенъ при волостной конторъ"...

Дальнъйшій ходъ дѣла показалъ ясно, что въ описныхъ слободахъ было весьма ограниченно число раскольниковъ, которые были склонны имѣть православныхъ священниковъ. Управитель Морозовъ писалъ Стародубскому протопопу, что если православный священникъ и потребенъ въ описныхъ раскольническихъ слободахъ, то только для находящихся при волостной конторѣ православныхъ служителей, которые однакозкъ не могутъ "священника съ причетники на своемъ коштѣ содержать за малоимѣніемъ жалованья". На собранной по этому поводу волостной сходкѣ бурмистръ, всѣхъ слободъ войты и выборные люди отказались взять на себя содержаніе православнаго священника: не дали ни денегъ, ни хлѣба. Не смотря на такое явно несочувственное отношеніе слобожанъ къ православнымъ священникамъ, богатый заводчикъ не переста-

валь указывать ивстному епархіальному начальству на необходимость указанной имъ мъры, именно въ видахъ содъйствія распространенію православія среди раскольниковъ, и былъ совершенно правъ въ настойчивомъ проведении своей мысли. Между прочимъ въ своемъ доношении въ Черниговскую Консисторію, отъ 11-го декабря 1760 года, онъ писаль о необходимости определенія въ раскольничьи слободы православныхъ великороссійскихъ священниковъ следующее: "А въ оныхъ (священникахъ) состоитъ крайняя надобность..., отчего я принужденъ былъ прибывшаго ко мев изъ раскольниковъ ко увъщанію отправить въ Каташинскій монастырь къ отцу игумену при письмъ, объявя, чтобы оному посланному отъ меня никакого принужденія и отягощенія не было учинено, дабы и другимъ впредь приходить было повадно; токмо де отъ него, о игумена, съ нимъ поступлено инымъ образомъ: отосланъ въ Стародубъ подъ карауломъ, отчего де и другіе, страхъ возъимъвъ, намъреніе свое оставили. И за неприсылкою таковыхъ священниковъ въ порученномъ мнъ дълъ учинилась остановка и время упущается втунъ, безъ всякаго действія»... Ту постановку цела, которую придумала местная духовная администрація, именно, вмісто назначенія постоянныхъ священниковъ въ раскольничьи слободы, посылать туда священниковъ на время, по мъръ надобности въ нихъ, съ разръщенія въ каждомъ даниномъ случав Стародубскаго протопопа, Кореневъ находилъ непрактичной и неудобной. Лишней онъ находиль и переписку съ управителемъ "о дворъ священнику и о пропитаніи...; ибо де когда бъ оные священники присланы ко мет были, то бъ о всемъ томъ учинено было и довольствіе "...1).

За неудачной миссіонерской попыткой Коренева почти непосредственно последовала другая, не более удачная по своимъ последствіямъ, со стороны Клинцовскаго жителя Оедора Оедорова Попова, "повереннаго отъ желающихъ сущаго благоверія". Какъ и въ первомъ случае, дело началось доношеніемъ въ св. Синодъ, поданнымъ 13 марта 1761 г. ротмистромъ казацкой службы Дмитріемъ Матвевымъ Поповымъ, по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арх. Черн. Дух. Конс., № по описи 1033, ящ. 37. Дѣло о опредѣленіи въ стародубскія раскольничьи слободы по просьбѣ заводчика Корнева двухъ православныхъ священниковъ.

происхожденію Еленскимъ раскольникомъ, въ то время ужо обратившимся въ православіе. Этому последнему въ пятидесятыхъ годахъ прошлаго въка дано было поручение «выводить изъ за границы въ кръпость св. Елисаветы желающихъ быть въ казачьей службъ людей», т. е. главнымъ образомъ раскольниковъ, жившихъ въ предблахъ Польши. Не мало ихъ въ то время переселилось и изъ Стародубья и заселило въ окрестностяжъ новооснованной крипости большія и богатыя селенія, какъ-то: Злынку, Клинцы, Никольское и др. Первыя два названія образовавшихся тамъ носеленій указывають на стародубское происхожденіє своихъ поселенцевъ. 1) Отправляясь въ февраль 1761 г. въ С. Петербургъ по дъламъ заграничныхъ "выходцовъ", р листръ Поповъ въ Стародубьъ столкнулся съ указаннымъ Оедоромъ Поповымъ и его единомысленниками, объявившими ему, что уразумбли «правость православныя вбры», и что «все то, что всероссійская церковь одолжаеть, съ радостію пріемлють и содержать». Ихъ было всего «человъкъ до десяти»; отъ имени ихъ ротмистръ Поповъ, по просъбъ ихъ, и подалъ доношение въ Св. Синодъ о соединеніи ихъ съ православною церковію. Они разсчитывали, «изъ другихъ раскольническихъ слободъ жителей, коихъ счисляется до

<sup>1) 16-</sup>го января 1752 г. имп. Елисавета Петровна дала жалованную грамоту генералъ-мајору Ив. Хорвату и повелела, защиты поселяемых въ новой Сербіи гусарских и пандурских в полковъ, устроить земляную крипость съ наименованиемъ ея крипостью св. Елисаветы. Вокругъ крепости скоро стали заселяться слободы изъ разнаго сброда, въ числъ ихъ были и "русскіе люди" изъ Польши, преимущественно раскольники, отчего и слободы получили название "раскольничьихъ . Благодаря раскольникамъ, Елисаветградъ скоро сделался торговымъ городомъ. Уже въ 60-хъ годахъ раскольники (Семенъ Сенковсвій) отправляли свои товары въ Константинополь чрезь Хаджибейскую пристань, вносивдствін Одоссу, куда многіе потомъ и высолились, чому способотвовало и симо правительство. Екатерина II, желая поощрить устройство новыхъ городовъ Екатеринославской и Вознесенской губерній, въ томъ числів и Одессы, указомъ 2 овтября 1795 г. предоставила поселявшимся тамъ жителямъ значительныя преимущества, а расколькикамъ позволила строить церкви и монастыри и отправлять богослуженіе по старопечатнымъ книгамъ священнякамъ, поставляемымъ православ.

десяти тысячь душь, сыщется де несколько человекь, желающих в соеди. ниться св. православной всероссійской церкви". Уразумініе "правости православныя въры" было однакоже далеко неполное и безусловное; единомысленники Оедора Попова, какъ позднъйшіе единовърцы, принимали законное благословенное церковію священство, но только подъ условіемъ содержанія старыхъ книгъ и старыхъ обрядовъ. Такое условное единеніе съ православною церковію опи мотивировали крайнимъ нев'єжествомъ и затвердѣлымъ расколомъ, и потому находили, что «какъ имъ самимъ откровенно приступить, такъ и протчихъ вдругъ въ правовъріе обратить неудобно и невозможно, кромъ какъ на первой случай выбрать изънихъ же грамотныхъ двоихъ въ попы, которые бъ могли имъ проповъдуя св. въру, всъ ен догматы подробно внушить, и построить бы тамъ въ Климовой слободъ близъ раскольнической конторы ихъ коштомъ церковь, въ которой бы де все, что до догнатовъ въры касается, исправляемо было какъ оно и во всей всероссійской церкви происходитъ: точію бъ де на первой случай, дабы де удобите было оныхъ раскольниковъ въ ту церковь привлещи, позволить исправлять службу по старопечатнымъ книгамъ и не запрещать бы двоеперстнаго креста сложеніе».

Вообще говоря, сушность доношенія Федора Попова съ товарищами сводилась къ слёдующимь четыремъ главнымъ пунктамъ, Кромѣ содержанія старыхъ обрядовъ, особенно настанвалось въ доношеніи на томъ, чтобы изъ самыхъ мёстныхъ старообрядцевъ, желающихъ сущаго благоврія, были выбраны люди достойные «ко принятію хиротоніи» (двое), которые могли бы заняться дёломъ «обращенія находящихся въ раскольническихъ слободахъ затвердёлыхъ раскольниковъ и невёждъ Божественнаго писанія». Выдвинуто было и то требованіе, чтобы снята была «ле жащая за двоеперстное сложеніе клятва». Таковы первые два пункта доношенія. Въ двухъ послёднихъ дёло шло о внішнихъ условіяхъ новаго церковнаго порядка, имівшаго установиться у стародубскихъ слобожанъ, въ случай условнаго единенія съ православною церковію. Въ третьемъ пункта говорилось «о опредёленіи тёмъ двумъ человёкамъ для повсемістной проповёди и труда на дневную пищу и на протчіе расходы изъ сборныхъ

архіереями. П. С. З. т. XXIII, стр. 793. Ср. Зап. од. общ. ист. и др. II, стр. 384—401; III, стр. 358.

той волости оброчныхъ повсягодныхъ денегъ по сту рублевъ на годъ»; а пунктомъ четвертымъ проектировался особый «президентъ при волостной конторъ или духовныхъ дълъ управитель», который былъ бы «теплымъ ревнителемъ и поборникомъ православно-каеолическія церкви» и зящищалъ бы "желающихъ перейдти отъ раскола въ православіе". Въ качествъ подходящаго для такой роли человъка составители доношенія просили опредълить вышеупомянутаго ротмистра Попова, бывшаго Еленскаго раскольника. Таковъ общій смыслъ доношенія, поданнаго въ св. Синодъ 13-го марта 1761 г.

Св. Синодъ весьма сочувственно отнесся къ самой мысли о возможности соединенія раскольниковъ съ православною перковію; но не обратилъ серьезнаго вниманія на формальную сторону проектирусмаго составителями доношенія условнаго единенія съ православною церковію раскольниковъ. Дъло представлялось возможнымъ и легкимъ. Для ускоренія его, безъ предварительнаго сношенія съ ближайшимъ къ стародубскимъ раскольническимъ слободамъ архіереемъ, т. е. Черниговскимъ, какъ дълалось до тъхъ поръ въ подлежащихъ случаяхъ, ръшено было на этотъ разъ испробовать иной путь. Именно, по опредъленію св. Синода, 1-го іюня, «за лучшій и ближайшій къ склоненію тъхъ раскольниковъ въ правовъріе усмотрънъ способъ, послать туда на первой случай св. Синода изъ великороссійскихъ хотя въ школахъ не ученаго (ибо обучавшіеся въ школахъ по затвердълому въ раскольникахъ уповательно имъ не весьма будутъ пріятны), но православным церкви нашея догматы и преданіи довольно знающаго, житія и состоянія добраго и ко обращенію раскольниковъ въ правовіріе способнаго, которой бы одноличнымъ своимъ бытіемъ всв ихъ состоянія разсмотрать и пристойными изъясненіями и средствами къ правовѣрію тѣхъ раскольняковъ соединить удобиве могь». По вопросу о построеніи въ слободів Климовой церкви св. Синодъ высказался въ томъ смыслъ, чтобы тогда, когда «раскольниковъ знатное людей число обратится и церковь православную имъть пожелаютъ».

Столь же сочувственно отнесся къ мысли о соединеніи слободскихъ раскольниковъ съ православною церковію и правительствующій Сенатъ, когда св. Синодъ обратился къ нему за разрѣшеніемъ вопроса о назначеніи извѣстной суммы на содержаніе священника-миссіонера "изъ оброч-

ныхъ повсягодныхъ денегъ", собираемыхъ раскольничьей волостной конторой, и о назначении "для лучшаго вспоможения священнику при обращени изъ раскола и защищения обратившихся въ правовърие людей отъраскольниковъ" особаго президента или духовныхъ дълъ управителя.

Въ своемъ опредълении по даннымъ вопросамъ, отъ 27-го августа того же 1761 г., увлекаясь мыслыю о возможности соединенія раскольниковъ съ православною церковію, Сенатъ между прочимъ выражалъ и ту мысль, чтобы въ малороссійской раскольничьей слободъ Климовой, по возможности въ непродолжительномъ времени, была построена правосдавноканодическая церковь, "для желающихъ сущаго благовърія и другихъ къ дучнему обращенію и приведенію въ правовіріе", и чтобы туда поско, ве, быль назначень способный священникъ - миссіонеръ. Для пострознія церкви, потребной, по смыслу Сенатского опредъленія, какъ для находящихся надъ тъми раскольниками управителей и служителей", такъ въ особенности "для обращенія раскольниковъ", назначалось Сенатомъ 500 руб. казенныхъ денегь "изъ таможнихъ доходовъ" Кіевской губериской канцедярін, а на содержаніе священника съ причетниками до 300 руб. изъ суммъ, собираемыхъ съ раскольничьихъ слободъ. Сенатъ находилъ возможнымъ удовлетворить и то требование, чтобы назначенъ быль особый президентъ или духовныхъ дълъ управитель "для обращения раскольниковъ въ правовъріе", въ лицъ ротмистра Попова, "подъ смотръніемъ опредъленныхъ надъ раскольниками управителей".

Указомъ Св. Синода отъ марта 1762 г., даннымъ на имя преосвященнаго Кирилла, епископа Черниговскаго и Новгородстверскаго, предписывалось, чтобы онъ отправилъ «для обращенія раскольниковъ въ слободу Климову, истребовавъ чрезъ надлежащее сношеніе изъ Смоленской или Бълоградской епархій, единаго изъ великороссійскихъ священника, хотя въ школахъ и неученаго, и при немъ діакона и двухъ церковниковъ». Относительно священника — миссіонера и церковниковъ въ указъбыло сказано, чтобы они состояли «подъ въдомствомъ и надсмотръніемъ» Черниговскаго преосвященнаго, и отписывали ему, «какъ о имъющихъ обращаться въ правовъріе, такъ и о всъхъ тамошнихъ поведеніяхъ, а особливо о могущихъ случиться каковыхъ трудностяхъ и недоумъніяхъ», испрашивая у него надлежащее наставленіе во всъхъ недоумънныхъ случаяхъ. Въ свою очередь преосвященному Кириллу поставлялось въ

обязанность—чинить по отзывамъ священника-миссіонера «немедленным разсмотрѣніи и распоряженіи, дабы въ таковомъ полезномъ дѣлѣ остановки быть не могло, и что происходить имѣетъ, о томъ за извѣстіе, а въ случаѣ надобности и съ требованіемъ резолюціи представлять Св. Синоду чрезъ полгода, или когда каковая въ чемъ потребность настоять будетъ». Соотвѣтствующіе указы немедленно посланы были епископамъ: Парфенію Смоленскому, Іоасафу Бѣлогородскому и въ Кіевскую Губернскую Канцелярію. Такъ быстро и энерично дъйствовалъ въ данномъ случаѣ Св. Синодъ.

Съ неменьшею быстротою дъйствовалъ и преосвященный Кириллъ. Къ іюлю 1762 г. имъ были уже закончены сношенія съ Бълогородскимъ епископомъ Іоасафомъ, и 31-го іюля были присланы въ Черниговъ при промеморіи изъ Бълогородской консисторіи: священникъ Троицкаго Бълособора ключарь Симеонъ, Логиновъ діаконъ Бълогорол-Мурома Даніиль, Насъткинь и два церковника, скаго увзда дьячокъ, сынъ ключаря, Алексей Семеновъ и пономарь Белогородскаго собора Леонъ Романовъ. 5-го августа священникъ-миссіонеръ и состоящіе при немъ церковники, по распоряжению преосвященнаго, отправились къ мъсту своего назначенія въ слободу Климову. Положеніе о. Симеона Логинова оказалось весьма незавиднымъ и тяжелымъ на новомъ мъстъ служенія: онъ не зналъ настроенія слобожанъ; не зналъ и того, какъ ему дълать и съ къмъ имъть дъло. Тъ, по иниціативъ возбуждено было дело въ Св. Синоде и которые повидимому искренно желали условнаго соединенія съ православною церковью, но при посредствъ избранныхъ изъ своей среды священниковъ, теперь ничъмъ не обнаруживали своего желанія, отстранились отъ начатаго дела, вожакъ и иниціаторъ этой миссіонерской попытки даже скрылся Стародубья. Вивсто сочувствовавшихъ двлу соединенія съ православною церковію раскольниковъ, единственнымъ містнымъ руководителемъ данномъ положеніи оказался православный управитель раскольничьихъ слободъ надворный совътникъ Титовъ. Къ нему преосвященный Кириллъ отъ 5-го августа писалъ: «означенному священнику съ причетники, прибывъ въ оную слободу Климову и невъдя кто зъ раскольниковъ къ правовърію сущее имъетъ желаніе, къ таковому ихъ обращенію вступить следа будеть взять трудно; ему же и о возбуцителяхъ къ таковому богоугодному дълу... довъдаться безъ пособія вашего благородія будеть

невозможно; особливо же пока устроится церковь, не имън ему, священнику, къ отправленію надлежащихъ въ церквъ православной отправляемыхъ церемоній, благопристойнаго мъста, къ таковому обращенію приступить будетъ тяжестно». Преосвященный Кириллъ «богомолчески» просилъ управителя потрудиться «въ благоугодномъ дѣлѣ», объявить священнику иниціаторовъ Поповыхъ и отъ нихъ обстоятельнымъ образомъ разузнать, кто изъ раскольниковъ описныхъ слободъ "къ сущему правовърію имъетъ желаніе, и тъхъ «представить священнику, съ чего ему возимъть способъ къ наставленію ихъ и протчихъ въ православіи». Въ заключеніе своего письма преосвященный писалъ и просилъ: «если кто къ правовърію настоящее окажетъ доброхотство, то не токмо отъ нежелающихъ сего благочестія благопристойно сохранять, но и всякое имъ показывать къ возбужденію къ сему и протчихъ удовольство»....

Оказались напрасными вст богомольческія просьбы преосвященнаго Кирилла. Отвътное письмо управителя Титова не давало никакой надежды на благопріятный исходъ начатаго миссіонерскаго діла. () Онъ доносиль преосвященному, что назначенный Сенатомъ въ качествъ президента или духовныхъ дълъ управителя находится въ Кіевъ подъ слъдствіемъ, а Федоръ Поповъ- въ безвъстномъ отсутствін; что во всей слободъ нътъ «особаго и способнаго мъста», кромъ раскольнической часовни. исправленія церковныхъ церемоній и поученія божественнаго писанія ко обращенію отъ раскода въ правовтріе и для удобнтишаго къ священнику приходу»; что, наконецъ, какъ онъ ни старался «проведать о желающихъ сущаго благочестія», но что «ни единаго не сыскалось», хотя онъ собираль для этого провъдыванія волостной съвздъ. Раскольники, по словамъ управителя, почти единогласно объявили, «что отцы ихъ, а иные и сами изъ Великороссіи, оставя домы и имущества, обжали не отъ чего инаго, чакъ только соблюсти по ихъ раскольническому суевърію древніе обряды, и иначе приступить не могутъ, какъ если имъ лять построить церковь стариннымъ обычаемъ и въ священника посвятитъ, коего они изберутъ изъ среды ихъ народа, которому и въ грамотъ прописано было бъ, чтобъ исправлять всякія духовныя требы по старо-

<sup>1)</sup> Отвътное письмо Титова отъ 25-го сентября 1762 г.

печатнымъ книгамъ, непротивнымъ св. восточной церкви, а дежачую имъющуюся клятву на двоецерстное сложение снять и разръшить А окромя сего объявляють, предая себе во власть и высокомонаршее благоволение, къ нынъшнимъ же церковнымъ обрядамъ приступить не похотятъ и склоняемы не будутъ. Словомъ сказать «Владыко преосвященный», —заключалъ свою мысль надворный совътникъ Титовъ, — «разкъ зъ благословения Вашего Преосвященства построится здъсь въ слободъ дерковь, и егда невидимая десница Господня тронетъ ихъ окамененныя сердца и отверзетъ ихъ ослърленные очи, то они склоняемы будутъ, а не иначе; ибо они себя считаютъ правовърными, по преданию св. апостолъ ходящими, и за гръхъ почитаютъ молиться и отправу всякую духовную исправлять по новоисправнымъ книгамъ». Таково было общее редигизмощер ковное умонастроение тоговременныхъ слобожанъ, которое не давало надлежащей почвы для миссіонерскаго дъла на условіяхъ полнаго обращенія въ православіе, какъ ставилось дъло св Синодомъ.

Въ ноябръ 1762 г. о. Логиновъ съ діакономъ и причетниками возвратился изъ слободы Климовой въ Черниговъ и жилъ, за неимъніемъ собственныхъ средствъ, "на всемъ катедральномъ коштъ", какъ видно изъ донесеція Св. Синоду ец. Кирилда отъ 18-го декабря 1762 г.

12-го февраля 1763 года о. Симернъ Логиновъ и состоящие при цемъ церковники были отправлены обратно изъ Черниговской спархіи въ Бълогородскую<sup>1</sup>).

Бъ Елизаветинскому времени относится еще одна попытка сближения съ православною церковію ревнителей стараго обряда въ Стародубът. Единственное упоминаніе о ней пока находится въ старообрядческомъ сборникт Хлудовской библіотеки (№ 352 по описанію Попова), писанномъ въ началъ двадцатыхъ годовъ прошлаго стольтія Е. Г. Брониной въ Москвъ-Именно здъсь находится весьма интересное для насъ въ данномъ слу-

<sup>1)</sup> Арх. Черн. Дух. Консист. № 1408. Нов. Мат. для ист. раск. на В. и въ Старод. № 47. Изъ дъла 1761—62 г. объ устроеніи въ слоб. Климовой правосл. церкви и о назначеніи туда изъ Бълогородской епархіи «единаго изъ великороссійскихъ священника» съ діакономъ и двумя церковниками. Стр. 220—231.

чав, особенно по своему предисловію, старообрядческое сочиненіе Стародубскаго происхожденія, озаглавленное своеобразно такъ: "Артикулг, то есть наука отговорная противу новичественнаго увъщанія, увъщавающаго ко пріятію новодойственнаго священства". Поводъ или "вина и случай сочиненія сего Артикула" такъ объясняется въ предисловіи къ нему: "Въ літо 7267 (1759 г.) кногі указъ изъ Кіевской губернской канцеляріи въ волостную контору старовърцевъ, тако-же въ подполковнику Дмитрію Андреевичу Шмакову, на той часъ при комиссіи ему бывшу. Кой по тому указу собравъ со всёхъ слободъ во іюль того же льта волостную съвздку, и вычиталь указу выписку, въ ней же сицевъ положенъ вопросъ: "Желаютъ себъ въ попы. старовърцы no старымъ книгамъ поставити кого дабы той у нихъ службу служилъ, звонъ-бы имълъ И Великой Россіи къ службъ"? Кой вопросъ слышавше, собранніи отпросишася о томъ у подполковника между собою подумать. И собирахуся о томъ яко бы рещи съ седмицу: и овіи убо на томъ собраніи склонящсся на сіе, овін же на ино, и прочін на прочая".. Въ концъ концовъ стародубские слободские раскольники высказались рфшительно сдъланнаго имъ указнаго предложенія, мотивируя свое нежеланіе послъдовать ему тъмъ, что такое дъло поведетъ во все не къ раздору.... Въдь священникъ, говорили слобожане, ничего He сдълать безъ воли своего епископа: какъ-же онъ будетъ креститься двуми перстами, когда его епископъ молится тремя? Если же онъ детъ креститься тремя перстами, то значитъ, - разсуждали стародубскіе ревнители стараго обряда, — намъ неискренно желаютъ добра, а желаютъ и насъ впоследствии заставить креститься троеперстно. Приводили другія основанія несоотв'ятствія съ излюбленной ими стариной при пріятін "новодъйственнаго священства". Таковъ внутренній ходъ мыслей, развиваемыхъ въ "Артикулъ" (Опис. ркп. Худовской библютеки А. Попова, № 352; въ самомъ сборникъ "Артикулъ" помъщенъ на лл. 159 00.-179 00.

Подъ какимъ воздъйствіемъ явилось вышеизложенное указное предложеніе Кіевской губернской канцеляріи—ближайшимъ образомъ неизвъстно. Возможно, какъ и есть нъкоторое основаніе полагать что это былъ отвътъ черезъ Кіевскую губернскую канцелярію со стороны высшей власти, духовной или свътской, на просьбу 1755 г. Вътковскихъ,

Гомельских в и Стародубских в слобожан в - раскольников в поповщинска--ытовних дв в дарованія имъ енископа доть великороссійских в архинастырей до которой уже нами упоминалось въ предшествующей главъ (стр. 696). Такимь образомь вивсто самостоятельного старообрядческаго енископа, котораго добивались отъ "великороссійскихъ архипастырей" ивстиме слобожане въ 1755 г., имъ предлагали въ 1759 г. поставить нихъ самихъ лишь только особыхъ священниковъ, которые CIAMMIT бы у нихъ по старопечатнымъкнигамъ и съ подобающею этому служенію вившией церковной обстановкой. По точному смыслу .,Артикула. двао представляется иначе, а именно такъ, ОТР иниціатива предложенія исходила вполив самостоятельно отъ Кіевской канцеляріи, исполнителемъ которой и являлся въ данномъ случат подполковникъ Шмаковъ, находившійся въ то время въ Стародубскихъ раскольническихъ слободахъ. Проф. Нильскій, извѣстный знатокъ исторіи раскола, отрицаль даже возможность самостоятельной иниціативы со стороны Кіевской губернской канцеляріи въ данномъ случав, весьма сомнительнымъ, чтобы подобного рода предложенія могла даже дъдать губериская канцелярія, въ въдомствъ которой находились всъ Стародубскіе и Черниговскіе раскольники, одна, безъ всякаго участія духовнаго въдомства въ той или иной формъ (Чт. по ист. DVC. старообряд. раскола 1889—1890 г. И. О. Нильского). Тэмъ не менте и тутъ нтътъ ничего невъроятнаго. Въ XVIII в., въ отношении церковныхъ дълъ вообще, въ особенности же по дъланъ раскола, инціатива очень часто исходила отъ вліятельныхъ світскихъ лицъ, а потомъ ділалась и достояніемъ духовнаго правительства. Ближе къ дълу им укажемъ на слвдующее. 1759 тубернская канцелярія находила возможнымь Кіевская предложить подчиненнымъ ей стародубскимъ "старовърцамъ" высказаться о томъ, желають ям они кого-янбо изъ своей среды поставить себь въ священника по старымъ книгамъ и обрядамъ, чтобы онъ потомъ и все службы совершаль по темъ же старопечатаннымъ книгамъ и обрядамъ. Въ следующемъ 1760 году малороссійскій гетманъ, К. Г. Разумовскій, находиль возможнымь войти съ широкимь представленіемъ на Высочайшее имя относительно церковнаго устройства тыхъ же стародубскихъ и черниговскихъ раскольниковъ. Онъ представлять Императрицъ Едизаветъ Пстровиъ отъ 31-го августа 1760 г., не столько, конечно, въ церковно-государственныхъ интересахъ, сколько въ своихъ

дичныхъ, владъльческихъ, въ видахъ болъе успъшнаго возвращенія зарубежныхъ старообрядцевъ въ Малую Россію и заселенія ими своихъ обширныхъ и слабо населенныхъ земель въ ней, о чемъ совершенно прозрачно и высказывался и просиль, "для приласканія ихъ", не сносясь ни съ св. Синодомъ, ни съ мъстнымъ епархіальнымъ начальствомъ, Высочайше дозволить имъ "содержание закона по ихъ старопечатнымъ книгамъ", имъть своихъ священянковъ и даже церкви и монастыри (Х. И. А. Д. вать имъ право строить CBOM № 6673. См. также наши Мат. для ист. раск. на В. и въ No 45, ctp. 205-216. Васильчиковъ, А. А.: Сем. Разумовскихъ, т. 1, стр. 253—254, 265—268). Есть много и других в аналогичных в фактовъ изъ XVIII в.

Упоминаемый въ "Артикулъ" подполковникъ Д. А. Шмаковъ разъ исправляль служебныя обязанности въ стародубскихъ ческихъ слободахъ то въ качествъ слободскаго управителя, то во главъ следственной коммиссіи о спорныхъ грунтахъ и разныхъ смертноубійственныхъ дълахъ. Въ дълахъ бывшей Малороссійской Коллегін, хранящихся теперь въ Харьковскомъ университетскомъ историческомъ архивъ, ется обширное дъдо подъ No 10888 (11026) на 729 дистахъ "о происшедшихъ у раскольниковъ съ малороссійскими владъльцами и обывательми спорныхъ, за землю, обидныхъ и смертноубивственныхъ дълахъ и о учрежденіи въ раскольнической слободъ Климовой следственной коммиссіи и о прочихъ къ сей коммиссіи касаючихся дълахъ", обнимающее собою время съ 1764 г. по 1780 г. когда сабдственная коммисія перестала существовать. Здёсь между прочимъ въ одномъ изъ дваъ за 1774 г. говорится, что подполковнику 5-го Кіевскаго баталіона Л. А. Шишкову было поручено въ 1757—1758 г. указомъ Кіевской Губернской Канцелярін разобрать дело о спорныхъ грунтахъ слободы Климовой и Митьковки, съ Ропскою волостью, вътомъ числъ и с Могилевенъ съ обывательми, которое и следовано было при депутате съ малороссійской стороны бунчуковомъ товарищъ Гудовичъ (д. 560). Въ Кіевскомъ тральномъ архивъ еохранились нъкоторыя дъла этой следственной коммиссіи отъ 1757 г., напр. предложеніе повъренному генералъ-фельдмаршала и кавалера Алексъя Григорьевича Разумовскаго Титову, іюля, дополнить поданный имъ экстрактъ въ комиссію отъ 21-го мая по дълу съ раскольниками, подписанное подполковникомъ Шмаковымъ, какъ и доно-

шеніе пов'вреннаго по этому поводу отъ 9-го іюля того же года. Въ 1761 г. тотъ же подполковникъ уже завъдывалъ дълами Васильковскаго форпоста, какъ видно изъ другого дела, хранящагося теперь скомъ центральномъ архивъ въ связкахъ делъ о переселенияхъ и колонизаціи. Въ 1768 г. тотъ же подполковникъ быль временно опредъленъ Кіевской губернской канцеляреій "къ управительской должности" раскольнических в слободах в Стародубья, а въ 1769 г., за назначениемъ правительствующимъ сенатомъ "настоящаго управителя" надворнаго совътника Вырыпасва, ему вельно снова быть въ следственной коминссіи на мъсто уволившагося по болъзни премьеръ-маіора Ефрема всякія спорныя о земляхъ, обидныя и смертноубійственныя рознь сабдовать и разбирать по криностямъ и другимъ достовирнымъ документамъ, а у кого оныхъ не явится, то по свидътельскимъ показаніямъ", согласно указу сената о допущенім раскольниковъ во свидътельство и къ присягъ (а.д. 242 - 244). Въ савдственной комиссии подполвовникъ Шиаковъ состояль и въ началъ 70-хъ годовъ, какъ видно изъ разныхъ указаній вышеупомянутаго общирнаго дъла Харьковскаго историческаго архива (л.д. 308, 311—315), такъ и изъ двять Кіевскаго центральнаго архива (св. ябять о цересел. и низація). Въ 1774 г. за смертію управителя Вырыпаева подполковникъ Шмаковъ снова назначенъ былъ отправлять обязанности управителя по волостной конторъ (д. 595 об.). Виссть съ мајоромъ Мельниковымъ, преемникомъ Шмакова по сафдственной комиссіи, посафдній считался малороссійскими депутатами при следственной комиссіи мирводившимъ слобожанамъ (д. 304 об. и др.)

## Извъстія Историко-Филологическаго Института Князя Безбородко

#### TOM'S I-XXI.

### Содержание неоффиціальных отдъловъ.

I ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.).

Очеркъ государственной дъятельности и частной жизни Перивла. П. И. Люперсольскаго. — Философскіе этюды А. А. Ковлова. Н. Я. Грота. — Анализъ составныхъ частей славянскаго слова съ морфологической точки зрънія. А. С. Будиловича. — О землъ Половецкой. Н. Я. Аристова. — Замътва о текстъ русскихъ былинъ. Н. А. Лавровскаго. — Изслъдованія въ области греческаго иъстовивнія. А. В. Добіама.

II ТОМЪ (распроданъ).

Сновидънія, какъ предметъ научнаго анализа. Н. Я. Грота.— Нъсколько поправокъ къ тексту Горація. Г. Э. Зенгера.—Первобытные славяне въ ихъ языкъ, бытъ и понятіяхъ, по даннымъ лексикальнымъ. І, 1. А. С. Будиловича.

III ТОМЪ (распродавъ).

Дипломатическія сношенія и борьба Императора Александра I съ Ваполеономъ. *Н. И. Люперсольскаго.* — Состояніе образованія въ Россіи въ царствованіе Александра I. *Н. Я. Аристова.* — Гимнавія высшихъ наукъ Князя Бевбородко въ Нѣжинѣ (1820—1832 г.). *Н. А. Люровскаго.* — Рѣчь М. Туллія Цицерона о консульскихъ провинціяхъ. *Р. А. Фохта.* — Патмосскія схолій къ Демосеену. *П. В. Нинитина.* — Первобытные Славяне. I, 2. *А. С. Будиловича.* 

IV ТОМЪ Вып. I. (Ц. 75 к.)

Заговоръ графовъ Петра Зринскаго и Франца Франкопана. А. С. Будиловича.—Историко литературный разборъ позмы Ивана Гундулича

"Османъ". P.  $\Theta$ . Eрандта. — Еще въсколько замътокъ о трудныхъ мъстахъ у Горація.  $\Gamma$ .  $\Theta$ . Seniepa.

IV ТОМЪ. Вып. II. (распроданъ).

Психологія чувствованій І. Н. А. Грота.

V ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.).

Политическая и литературная дѣятельность Цицерона. *П. А. Адріа*нова.—Психологія чувствованій. ІІ. *Н. Я. Грота.*—Начертаніе славянской акцентологіи. *Р. Ө. Брандта.* 

VI ТОМЪ (распроданъ).

Къ біографів Н. В. Гоголя. Н. А. Лавровскаго.—Гоголь, какъ національный русскій поэть-художникъ. И. А. Сребницкаго.—Первобытные Славяне. ІІ, 1. А. С. Будиловича.—Еще по поводу вопроса о психологіи чувствованій. Н. Я. Грота.—Новыя догадки о порченныхъ чтеніяхъ у Горація. Г. Э. Земгера.—Критическія замѣтки. О знакахъ ударенія въ папирусномъ спискѣ Алкманова Пареенія. С. Н. Жданова.— Свитаксисъ Аполлонія Дискола. І. А. В. Лобіаша.

VII ТОМЪ (распроданъ).

† Николай Яковлевичъ Аристовъ. (Некрологъ). — Къ вопросу о реформъ логики. І. Н. Я. Грота. — Критическія и экзэгетическія замѣтки. С. Н. Жданова. — Критическія замѣтки кът. н. двумъ первымъ книгамъ Проперція. Г. Э. Земера. — Высшія учебныя заведенія съ интернатами въ Германіи и Франціи. Графа А. А. Мусина-Пушкина. — Дядька въ затруднительномъ положеніи. Комедія графа Жиро. Переводъ съ итальянскаго Н. В. Гоголя. — Памяти Гоголя. Матеріалы для библіографіи литературы о немъ. С. И. Пономарева. — Разборъ сочиненія Шушерина о жизни и дѣятельности патріарха Никона. М. А. Казминскаго. — Францискъ Ладиславъ Челяковскій. В. Н. Шамраева. — Оцѣнка литературной дѣятельности Андрея Сладковича. Н. И. Иванова. — О бытѣ, преданіяхъ и понятіяхъ Болгаръ, по намятникамъ народной словесности. А. Я. Никольскаго.

VIII ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.).

Нъсколько замъчаній объ употребленіи иностранныхъ словъ. *I*. О. *Брандта*.—Объ исторіи, какъ народномъ самосознаніи. *М. Н. Бережсмова*.—Памяти В. А. Жуковскаго. *М. Н. Бережсмова*.—Критическія и экзегетическія замътки. *С. Н. Жданова*.—Синтаксисъ Аполлонія Дискола.

II. А. В. Добіаша. — Къ вопросу о реформѣ логики. II. Н. Я. Грота. — Сравнительная морфологія славянскихъ языковъ.  $\Phi$ . Г. Миклошича, Переводъ Н. В. Шлякова, подъ редакцією Р.  $\Theta$ . Брандта. I.

IX ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.).

Критическія и эквегетическія зам'ятки. С. Н. Жданова.—Эпиграфическія и другія зам'ятки. Г. Э. Земгера.—Р. Тегепті Afri Eunuchus съ введеніемъ, объясненіями и критическимъ прибавленіемъ. І. А. М. Фочеля.—М. Tulli Ciceronis Laelius de amicitia. Текстъ съ объясненіями. П. А. Адріанова.—Сравнительная морфологія славянскихъ языковъ Ф. Г. Миклошича. Перев. Н. В. Шлякова, п. ред. Р. Ө. Брандта. П. Х ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.)

Критическія и экзегетическія замѣтки. С. Н. Жданова.—Р. Terenti Afri Eunuchus. II. А. М. Фозеля.— Миклошичь, Сравнительная морфологія славянскихъ язывовъ. Перев. Н. В. Шлякова, п. ред. Р. Ө. Брандта. III—IV.—Обзоръ звуковъ и формъ бѣлорусской рѣчв. Е. Ө. Карсказо. XI ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.).

Грамматическія наблюденія. С. Н. Жданова.— Матеріалы и замітки по старинной славянской литературі. М. И. Соколова.— Микломичь, Сравн. морфологія слав. языковъ. Перев. Н. В. Шлякова, п. ред. Р. Ө. Брандта. V.--Titi Livi ab urbe condita lib. XXX, съ объясненіями. А. М. Фолеля.—Разборъ книги: Основанія метрики у древнихъ грековъ в римлянь, Я. Денисова. Н. Ф. Фоккова.

ХП ТОМЪ. (ракпроданъ.).

Преподобный Сергій Радонежскій. И. А. Сребницкаю.—Тронцкая Сергіева Лавра въ смутное время Московскаго государства. М. Н. Бережкова.—Церковно-государственное служеніе русской землів преп. Сергія и основанной имъ обители. М. И. Лилеева.—Матеріалы для исторіи раскола на Вітків и въ Стародубьів XVII—XVIII в. М. И. Лилеева.—Матеріалы и замітки по исторіи древней русской письменности (І) Е. В. Пътухова.

XIII ТОМЪ (распроданъ).

Разборъ взгляда Шаршиндта на Платона. А. В. Добіаша.—О важности изученія римской государственности и главнійшихъ характеристическихъ чертахъ ея. И. Г. Турцевича.—Изъ исторіи раскола на Вітків и въ Стародубьів XVII—XVIII в. (гл. І—Ш). М. И. Лилеева.—Матеріалы и замітки по исторіи древней русской письменности (ІІ—Ш). Е. В. Патухова.

XIV ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.)

Замътви по греческому синтаксису. (Очеркъ симасіологія глагола). А. В. Добіаша.— М. Tullii Ciceronis Cato maior de senectute, съ объясненіями. А. М. Фозеля.— Изъ исторіи раскола на Въткъ и въ Стародубьъ XVII—XVIII в. (гл. IV—VII). М. И. Лилеева.

XV TOM' (II. 3 p.).

Гимнавія высших наукт Кн. Безбородко (1820—32). Е. В. Питухова.—Лицей Князя Безбородко (1832—75). И. А. Сребницкаго.—Памятная книжка Ист. фил. Института Князя Безбородко (1875—95).—Замётка о библіотек Института. А. В. Добіаша.—Замётки о рукописяхъ,
хранящихся въ библіотек Института. Е. В. Питухова.—Письма Гоголя къ Прокоповичу. Е. В. Питухова.— О картинной галлерев Института. І. Г. Туриевича.—Нёжинъ въ начал ХІХ в. М. Н. Бережкова.—
Народныя историческія пёсни, записанныя во Владимірской губ. М. Н.
Бережкова.—Культъ Весты въ древнемъ Римъ (продолженіе). И. Г. Туриевича.—Наръчія: домой, долой. Е. Ө. Карскаго.—С. С. Бобровъ. С. Н.
Брайловскаго.—Миеологія Слова о полку Игоревъ. И. В. Сребрянскаго.

XVI ТОМЪ. (Ц. 3 р. 50 к.)

А. М. Фогель. (Некрологъ). С. Н. Жданова. — И. А. Левицкій. (Некрологъ) М. Н. Бережкова. — Опыть симасіологій частей річи и ихъ формъ на почві греческаго языка. А. В. Добіаша. — Замітки о ружописяхъ білградскихъ и софійской библіотекъ. М. Н. Сперацскаю.

ХУП ТОМЪ. (Ц. 3 р. 50 к.).

Дущевное настроеніе Фридриха Великаго во время семильтней войны. Е. Н. Щепкина.—О шестой пъснъ Энеиды Вергилія. А. А. Брока.— Культъ Весты въ древнемъ Римъ (продолженіе). Н. Г. Турцевича.— Исторія Сербій съ половины XIV до конца XV в., т. І (критическое изслъдованіе источниковъ). В. В. Качановскаго.

XVIII ТОМЪ (Ц. 3 р.).

Научная цінность христіанскаго знанія. Свящ. А. В. Лобачесскаю.— Начало академической свободы въ западной Европі. В. К. Инскорскаго.— Объ одной историко-нолитической запискі времень присоединенія Крыма. М. Н. Бережкова.— Нотегісв. С. Н. Жданова.— Неизданное письмо Фр. Авг. Вольфа. Б. Ф. Бурзи.— Обращенія къ императору провинціальных сеймовь, городских и другихъ обществь въ первые три віжа римской имперіи И. Г. Турцевича.— Н. А. Лавровскій. А. В. Добіаша.—Описаніе рукописей бабліотеки Института. Подъ ред. М. Н. Сперанскаго.—Изъ исторіи сербской литературы. В. В. Качановскаго.—Что такое филологія и каково ва вначеніе? А. В. Добіаша.

#### XIX ТОМЪ (Ц. 1 р. 75 к.)

Описаніе рукописей библіотеки Института, окончаніе (см. XVIII томъ "Извѣстій"), сост. М. Н. Сперанскій.—Религія Лукреція. А. А. Брока.—Обращеніе къ императору провинціальныхъ сеймовъ, городскихъ и другихъ обществъ въ первые три вѣка римской имперіи, приложеніе (см. XVIII томъ "Извѣстій"). ІІ. Г. Туриевича.—Изъ исторіи раскола на Вѣткѣ и въ Стародубьѣ XVII—XVIII вв., кыпуска ІІ, части І-й стр. 1—90. М. И. Ликеева.—Задачи исторіи античныхъ литературъ, вступительная лекція М. И. Мандеса.—Памяти В. В. Качановскаго. М. Н. Сперанскаго.

#### ХХ ТОМЪ (Ц. 2 р.).

Отчеть о деятельности временной "Гоголевской" коммиссій, составиль И. А. Сребницкій.—Памяти Н. Е. Скворцова. Г. В. Милеванскаго.—Объ источникахъ Авинскаго права. Б. Ф. Бурзи.—Повооткрытая "Буквица" Досивея Обрадовича. К. Ө. Радченка.—Малонявёстное сочиненіе Евеймія Зигабена, трактующее о богомилахъ. К. Ө. Радченка.—Отношеніе Великаго Курфюрста Фридриха Вильгелма къ земскимъ чинамъ Бранденбурга по вопросу объ акцизномъ налогѣ. Бывш. студ. А. И. Солниева.—Изъ исторіи раскола на Вѣткѣ и въ Стародубъв XVII—XVIII вв. Выпускъ II. (Продолженіе). М. И. Лилеева.

#### ХХІ ТОМЪ (Ц. 2 р. 50 к.)

Описаніе рукописей библ. Пріобрітевія 1901—1903 г.г. (см. XVIII и XIX томы «Извістій») сост. М. Н. Сперанскій.—Школьный вопрось въ древней Греція. Б. Ф. Бурзи.—О краснорічія у древнихъ Еллиповъ. А. И. Покровскаго.—Въ намять проф. П. А. Люперсольскаго. М. Н. Бережкова.—Недуги нашего учебнаго діла. Н. Е. Скворцова.—О введеній въ Исторію Грецій проф. В. П. Бузескула. А. И. Покровскаго.—Изъ исторій раскола на Віткії и въ Стародубь XVII—XVIII вв. Выпускъ П. (Продолженіе). М. И. Лилеева.

Историко-филологическій Институтъ Ниязя Безбородко въ Нъжинъ. 1875—1900. Преподаватели и воспитанники. (Ц. 1 р.).

Гоголевскій Сбориинъ (Юбилейный). изд. состоящей при Истор.-Филол. Инст. Гоголевской Кдиниссіей подъ ред. М. Сперанскаго. Кіевъ 1902. (Ц. 2 р.).

- 1) М. Н. Сперанскій: Одпо изъ последнихъ писемъ Н. В. Гоголя.
- 2) П. А. Заболотскій: Н. В. Гоголь въ русской литературъ.
- 3) Гоголевская Выставка.
- 4) И. А. Сребницкій: Матеріалы для біографін Н. В. Гоголя невархива Гимназін высшихъ наукъ.

#### OE'S MEJAHIM

# KIEBCKUXЪ YHUBEPCUTETCKUXЪ U3BѢCTIЙ

#### въ 1904 году,

Цъть настоящаго изданія остается прежнею: доставлять членамъ университетскаго сословія свъдънія, необходимыя имъ по отношеніямъ ихъ къ Университету, и знакомить публику съ состояніемъ и дъятельностію Университета и различныхъ его частей.

Согласно съ этою целію, въ Универс. Известіяхъ печатаются:

- 1. Протоколы засъданій университетскаго Совъта.
- 2. Новыя постановленія и распоряженія по Университету.
- 3. Свѣдѣнія о преподавателяхъ и учащихся, списки студентовъ и постороннихъ слушателей.
  - 4. Обозрвнія преподаванія по полугодіямъ.
- Программы, конспекты и библіографическіе указатели для учащихся.
- 6. Библіографическіе указатели внигь, поступающихъ въ университетскую библіотеку и въ студенческій ея отделъ.
- 7. Сведенія и изследованія, относящіяся къ устройству и состоянію ученой, учебной административной и хозяйственной части Университета.
- 8. Свъдънія о состояніи коллекцій, кабинетовъ, музеевъ и другихъ учебно-вспомогательныхъ заведеній Университета.
  - 9. Годичные отчеты по Университету.
  - 10. Отчеты о путешествіяхъ преподавателей съ учеными цълями.
- 11. Разборъ дисертацій, нредставляємыхъ для полученія ученыхъ степеней, соисканія наградъ, pro venia legendi и т. п., а также и самыя диссертаціи.
- 12. Ръчи, произносимыя на годичномъ актъ и въ другихъ торжественныхъ собраніяхъ.
- 13. Вступительныя, пробныя, публичныя лекціи и полные курсы преподавателей.
  - 14. Ученые труды преполавателей и учащихся.
  - 15. Матеріалы и переводы научныхъ сочиненій.

Указанныя статьи распредъляются на двъ части: 1)—офиціальную, протоколы, отчеты и т. п.---2)—неоффиціальную

(статьи научнаго содержанія), съ отдівлани—притико-библіографическами, посвященным вритическому обозранію выдающихся явленій ученой литературы (русской и иностранной), и научной хроники, заключающим въ себъ извістія о діятельности ученых обществъ, состоящих при Унвверситеть, и т. н. свіддінія. Въ прибавленіях печатаются матеріалы, указатели библіотеки, списки, таблицы метеорологических наблюденій и т. п.

Университетскія Извъстія въ 1904 году будуть выходить ежеивсячно книжками, содержащими въ себъ до 20 печатныхъ дистовъ. Цвна за 12 книжекъ Извъстій безъ пересылки шесть рублей пятьдесять нопъенъ, а съ пересылкой семь рублей. Подписка и заявленія объ обивнъ изданіями принимаются въ канцеляріи Правленія Университета.

Студенты Университета Св. Владиміра платять за годовое изданіе Университетскихъ Извъстій 3 руб. сер., а студенты прочихь Университетовъ 4 руб.; продажа отдъльныхъ книжекъ не допускается.

Университетскія Изв'єстія высыдаются только по полученів подписныхъ денегь.

Гг. иногородныя могуть обращаться съ требованіями своими или къ коминссіонеру Университета Н. Я. Оглоблину (въ С.-Петербургъ, на Малую Садовую, № 4-й, и въ Кіевъ, на Крещатикъ, въ книжный магазинъ его же), или непосредственно въ Правленіе Университета Св. Владиміра.

Гл. Редакторъ В. Иконниковъ.

