

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

# 27515- 14 УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

## ИМПЕРАТОРСКАГО

# МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА

ОТДЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОДОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ двадцать второй.





## <u>809/84):79:</u> И. 20 ПОЛИТИЧЕСКАЯ РОЛЬ

**4.** 85 r.

# ФРАНЦУЗСКАГО ТЕАТРА

связи съ философіей XVIII-го въка.



Ubaнobъ. *2lb*.

7.0

## **ИРЕДИСЛОВІЕ**.

Восемнадцатый вѣвъ одна изъ популярнѣйшихъ эпохъ въ научной исторической интературѣ. Идеи просвѣтительной онлософія, біографія и личности отдѣльныхъ философовъ выяснены въ длинномъ рядѣ изслѣдованій самаго разнообразнаго характера. Но во всей этой литературѣ, умножающейся непрестанно новыми трудами остается одинъ существенный пробѣлъ, — до сихъ поръ не выясненъ и не установленъ на твердыхъ основаніяхъ общій духъ философской проповѣди прошлаго вѣка. Этотъ пробѣлъ, въ свою очередь, породилъ рядъ недоразумѣній относительно средствъ и путей философской пропаганды.

Философія XVIII-го вёка не была обыкновенной философской системой, замкнутой въ тёсныхъ предёлахъ школы. Она по своимъ всеобъемлющимъ преобразовательнымъ стремленіямъ носила всё черты религіознаго движенія. Это---факть давно признанный. Его Тэнъ ставитъ во главё характеристики «духа и доктрины» революціонныхъ идей. Но изъ этого факта не выведены інеобходямыя слёдствія, не разобраны всесторонне практическія положенія, въ которыя неминуемо должны были становиться философы-проповёдники. Имъ предстояло воспользоваться всёми средствами, какія только были въ ихъ время доступны мысли и слову, овладёть всёми отраслями современной литературы, разсёлать сёмена философія по всёмъ направленіямъ общественной жизни. Историки съ большимъ вниманіемъ изслёдуютъ нёкоторыя изъ этихъ средствъ,-- именно произведенія философскаго и куль-

-

турнаго содержанія, характеризують также подробно и основательно одинъ изъ популярнъйшихъ путей философской пропаганды-салоны. Во всякой работь, посвященной XVIII-му въку, общирное мъсто обязательно отводится изложенію идей энциклопедистовъ по ихъ брошюрамъ и даже сочиненіямъ беллетристическаго содержанія, съ такой же тщательностью изображается салонная жизнь философской эпохи и распространеніе новыхъ идей въ этой средь. Благодаря такой программъ, вся философія иногда принимаеть видъ салонныхъ упражненій въ интересныхъ, но совершенно безцёльныхъ теоретическихъ разсужденіяхъ и сами философы низводятся до уровня праздныхъ острослововъ, наполнявшихъ досуги своихъ щедрыхъ покровителей. Именно въ такомъ видъ рисуется большинство просвътителей въ весьма популярныхъ этюдахъ Гонкуровъ и въ новъйшихъ работахъ Du Bled, Guillois. Более серьезные изследователи не ограничивають, конечно, поприще философскихъ идей салонами. считаютъ необходимымъ указать на ихъ популярность въ среднихъ и даже низшихъ классахъ общества. Но здъсь дъло ръшается также врайне простымъ способомъ: констатируется фактъ распространенія идей того или другаго философа среди буржуазіи и народа, — а вопросъ, какимъ путемъ проникли идеи въ общественные слои, незнакомые съ салонной жизнью,--считается предръшеннымъ, разъ названы трактаты философовъ.

Іучшими примёрами, какъ излагается пропаганда онлосооскихъ идей въ самыхъ почтенныхъ трудахъ современныхъ историковъ, —могутъ служить книги Тэна и Обертэна. Первый пишетъ общирную главу — La propagation de la doctrine и двъ трети ея посвящаетъ распространенію идей въ аристократическомъ салонномъ обществъ, причемъ характеризуетъ писателей XVIII-го въка, какъ gens du monde, а ихъ идеи какъ la conversation philosophique. Что касается средняго класса, — всъ объясненія ограничиваются указаніемъ на связъ матерьяльныхъ успъховъ буржуазія, опредълившихся вполнъ въ оилосооскую эпоху, —съ доктринами Руссо. Вопросъ, какъ произошло усвоеніе философскихъ идей буржуазнымъ обществомъ, --- Тэнъ разрѣшаетъ по общепринятой программѣ: буржуа постепенно превратился въ свѣтскаго кавалера (il est du monde), получилъ доступъ въ аристократическіе салоны, открылъ подобные салоны у себя,-и фидософская пропаганда среди буржуа приняда также форму la conversation philosophique. Авторъ перечисляетъ рядъ сочиненій, написанныхъ философами спеціально для свётскихъ дамъ: слъдуетъ заключить, что ничего подобнаго философы не признали нужнымъ сдълать ради остальной, не салонной публики. Относительно собственно народа историкъ уже совершенно не говорить объ идеяхъ, изображаеть только бъдственное положение врестьянъ и ихъ врайнее стихийное озлобленіе на существующій строй. Въ результать впечатлёніе получается вполнё опредёленное: просвётительныя идеи оказались удёломъ матерьяльно-благоденствующихъ классовъ. здъсь философія могла вызвать новые политическіе и общественные идеалы, на долю народа осталась только слёпая злоба (la colère aveugle), безсмысленныя подозрънія и неудержимыя истребительныя наклонности. Все это должно было найти исходъ въ революціи независимо отъ какихъ бы то ни было илей '.

Обертэнъ не даетъ такихъ рѣзкихъ выводовъ. Но оилосооская пропаганда и въ его книгъ рисуется въ тѣхъ же чертахъ. Онъ характеризуетъ прежде всего типичнаго «оилосооа. государственнаго человѣка», т. е. маркиза Даржансона, потомъ говоритъ о салонахъ, наконецъ, подробно разбираетъ оппозиціонное настроеніе среднихъ, буржуазныхъ соеръ, янсенистовъ и парламентскихъ адвокатовъ. Книга Обертэна явилась раньше сочиненія Тэна, и мы видимъ, что второй авторъ шелъ въ сущности по слѣдамъ своего предшественника. Пути ихъ совпадаютъ даже въ подробностяхъ. Рѣшительнымъ моментомъ оисосооскихъ успѣховъ оба историка

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les origines de la France Contemporaine. L'ancien régime. Paris 1882. Livre quatrième.

считають громкую популярность брошюры адвоката Toussaint'a-Les Moeurs, излагавшую идеи деизма, другими словами авторы не выходять изъ предъловъ книжной литера. туры новаго направленія и ся читателей, принадлежавшихъ къ высшимъ культурнымъ слоямъ общества<sup>2</sup>. Такъ представляется историкамъ начало пропаганды, и дъло, на ихъ взглядъ, не мъняется до самаго конца философскаго періода. Обертэнъ, имъя предъ собой обильнъйшій матерьялъ по общественной и литературной исторіи, не счель нужнымь даже коснуться свёдёній относительно философскихъ вдіяній въ низшихъ классахъ. Разсказывая о презрѣніи парижскаго населенія въ духовенству, о непопулярности Маріи Антуанеты среди «народа», Обертэнъ видить во всёхъ этихъ на. строеніяхъ только «ненависть и желаніе мести»--со стороны «низшихъ влассовъ» <sup>3</sup>. Этихъ чувствъ, конечно, нельзя было отрицать у подданныхъ старой монархіи, --- но рядомъ съ ними должны были существовать отраженія современнаго идейнаго движенія. Тэнъ, излагая исторію революціонныхъ смуть, говорить о народныхъ ораторахъ, цитировавшихъ Contrat social. – даже въ провинціальныхъ заходустьяхъ '. Историку. слёдовательно, въ интересахъ логической полноты необходимо было свой разсказъ о пропагандъ идей дополнить свъденіями о философскихъ вліяніяхъ на провинцію. Обертэнъ только отчасти заподняеть этоть пробъль. Онъ неоднократно указываеть, какими путями проникали въ провинцію парижскія новости 5, но совершенно не затрогиваеть вопроса, какое мъсто среди этихъ новостей занимала философія и какъ относились провинціалы въ событіямъ въ этой области. Въ результать, -- предъ нами яркая картина философской пропаганды среди высшихъ слоевъ столичнаго населенія и только случайные, отрывочные намеки на судьбы философія за пре-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les origines. Ib. p. 377. L'esprit public au XVIII-e siècle. Paris 1873, p. 285.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> O. c. p. 262, 435.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Les origines. La révolution, p. 24-6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> O. c, p. 130, 380.

двлами культурнаго центра и за предвлами избранныхъ классовъ, питавшихся идеями изъ первоисточниковъ, изъ брошюръ и многотомныхъ сочиненій философовъ.

Такимъ образомъ установилась прочная программа для историческихъ сочиненій, характеризующихъ общественную нультуру XVIII-го въка: столица, высшіе и отчасти средніе классы—единственная умственно-развитая среда, вбирающая въ себн взгляды и выводы современной мысли; провиндія и низшіе классы интересуютъ историковъ, только какъ почва для экономическихъ и юридически-административныхъ изысканій.

Недавно вышло обширное сочинение, посвященное провинции XVIII-ro BBRa-Albert'a Babeau-La province sous l'ancien règiте. Оно вполнъ соотвътствуетъ указанной программъ. Оба тона наполнены подробностями, весьма часто вновь добытыми изъ архивовъ, —относительно матерьяльной жизни Франціи, ся экономическаго положенія, администраціи, городскаго устройства, суда, ---одинъ только вопросъ авторъ тщательно обходить--культурное состояніе провинціи, ея духовные интересы. Ему не разъ представляется случай-коснуться этого вопроса: когда онъ говоритъ о религіи, о народномъ образованія. Въ первомъ случать онъ упоминаеть о вспышкть фанатизма на югъ Франціи около половины въка, т. е. совсъмъ близко подходитъ въ знаменательнъйшимъ эпизодамъ философской пропаганды, въ другой разъ характеризуется положение провинціальныхъ университетовъ и академий, опять, слёдовательно, предъ авторомъ поводъ отмётить участіе посабднихъ вд. развитіи популярнэйшихъ идей эпохи. Но и въ томъ и въ другомъ случат – философія не упоминается ни единымъ словомъ, и имена нъкоторыхъ философовъ, напримъръ, Вольтера и Кондорсе, называются, только потому что этимъ писателямъ пришлось высказать свои взгляды на интендантовъ <sup>в</sup>. Выходить, будто все населеніе Франціи

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Babeau. La prov. sous l'ancien regime. Paris 1894. О религія pp. 290 etc. О просвѣщенія р. 315 etc. О Вольтерѣ и Кондорсе-II. р. 326, 327.

XVIII-го въка было поглощено исключительно экономическими, юридическими и административными вопросами и остается неизвъстнымъ, откуда впослъдстви въ наказалз оказались статьи общаго политическаго и философскаго содержания?

Изъ этихъ примеровъ ясно, въ какихъ существенныхъ дополненіяхъ нуждается исторія философской пропаганды. Вопросъ, въ какомъ направлени могутъ быть сделаны эти дополненія, — легко ръшается на основаніи твхъ же историчес. кихъ сочиненій. Авторы слишкомъ узко понимають свою задачу-объяснить философскую литературу и указать пути, какими ея идеи проникали въ публику. Если просвътительная философія носила религіозный характеръ, она, очевидно, должна была опираться на самый широкій кругь учениковь и послёдователей, и философы подобно религіознымъ проповъдникамъ должны были искать несравненно болъе общирныхъ и доступныхъ авдиторій, чёмъ салоны. Ихъ не могли даже удовлетворить вообще читатели, какъ бы популярны ни были философскія произведенія. Всякая проповёдь должна имъть слушателей, должна дъйствовать живымъ словомъ: иначе философія останется только школой, достояніемъ избранныхъ, аристократической мудростью. Философія XVIII-го въка избъжала этой участи и именно потому, что въ ся распоряжении была самая демократическая форма проповёди и самая доступная авдиторія. Мы говоримъ о драмъ и о театръ.

Нельзя сказать, чтобы отъ вниманія политическихъ историковъ совершенно ускользнуло просвѣтительное значеніе драматической литературы и сцены. Обертэнъ центрами оппозиціи называетъ «театръ, академію, салоны», говоритъ о «совѣщаніяхъ кабинета по поводу трагедіи», о безпокойствахъ, причиняемыхъ правительству вольностью актеровъ, о публикъ авторъ даетъ даже весьма рѣшительный отзывъ: «еще на половину раба,—она уже проявляетъ настроеніе самодержца». <sup>7</sup>. Эти замѣчанія въ общемъ справедливы,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> O. c. p. 395-6. "Encore à demi esclave, il (le public) a déjà l'humeur <sup>6</sup> d'un souverain<sup>4</sup>.

за исключеніемъ одного, касающагося актеровъ. Обертэнъ. очевидно, мимоходомъ бросилъ нъсколько строкъ, не счелъ нужнымъ разобраться въ ихъ фактической точности, не придавая большаго значенія предмету. Дальше онъ двлаеть ряль ошибовъ, представляетъ автеровъ-политическими протестантами и вольнодумцами-только на основании того. что-m-lle ゝ Клэронъ сидёла разъ въ тюрьмё. Мы впослёдствій будемъ имъть возможность оцънить истинный смыслъ политиби абтеровъ и роль m-lle Клэронъ. Факты заставятъ сдъдать выводы, противоположные разсужденіямъ Обертэна. Но важно, что онъ, заговоривъ объ общественномъ значения драматической литературы и театра, ограничился намекомъ на нъкоторые въ сущности второстепенные эпизоды и совершенно не воспользовался Секретными записками и другими своими источнивами именно относительно даннаго вопроса. Тэнъ, повидимому, отнесся къ вопросу внимательне, по разнымъ поводамъ упомянулъ нѣсколько фактовъ, совершенно забытыхъ въ настоящее время даже историвами литературы. Но всё эти упоминанія сдёланы авторомъ будто въ интересахъ внъшней полноты издоженія, внутренній смыслъ фактовъ остается вездё неоцёненнымъ.

Говоря о повсемѣстномъ господствѣ оилосооіи, Тэнъ называеть трагедію, оперу, даже ярмарочные парады, какъ произведенія оилосооскаго направленія. Но читатель долженъ вѣрить автору на слово, потому что онъ въ подтвержденіе своихъ словъ называетъ три пьесы, всѣмъ извѣстныя— Oedipe Вольтера, Tarare и le Mariage de Figaro, относительно четвертой—Manco Capac—онъ ограничивается отзывомъ Башомона – краткимъ, но на столько краснорѣчивымъ, что историкъ долженъ бы почувствовать необходимость—ближе познакомиться съ пьесой и сообщить намъ, какъ она излагала Эмиля и Общественный договорг. И, конечно, такихъ пьесъ была не одна: объ этомъ не говорится ни слова. Относительно популярности театра, — Тэнъ ограничивается пере-

<sup>\*</sup> Taine. O. c. p. 359, 369.

сказомъ того же эпизода съ m-lle Клэронъ, какой сообщилъ уже Обертэнъ. Въ другомъ мъстъ, по поводу матерьяльнаго и нравственнаго прогресса буржуазіи, въ примъчаніи называется драма Le philosophe sans le savoir, изображавшая «высшій типъ буржуа». \* Впослёдствіи мы увидимъ, что драма дъйствительно весьма интересна въ общественномъ смыслъ, но герой ея не буржуа, а родовитый дворянинъ, занимающійся торговлей и свидътельствуеть, слъдовательно, о совершенно другомъ сословномъ явленіи, чъмъ сообщаетъ Тэнъ. Такимъ образомъ, лишь только историкъ въ своихъ сужденіяхъ о драмѣ и театрѣ выходить за предѣлы общензвѣстныхъ фактовъ, немедленно обнаруживаетъ отсутствіе близкаго самостоятельнаго знавомства съ ними и впадаеть въ грубыя ошибки. Въ результать,-даже признание философской роли театра не приносить пользы въ виду поверхностныхъ свъдъній историковъ по вопросу и крайне легкаго отношенія въ его значенію. Важнъйшіе моменты философской пропаганды, имъвшіе мъсто въ драмъ и на сценъ, отмъчаются буквально двумя тремя словами. Обертэнъ, напримъръ, не счелъ нужнымъ объяснить свой отзывъ о театральной публикъ, Тэнъ только упомянулъ о «комедіи Палиссо»,--а между тёмъ за этими темными намеками скрываются явзенія величайшаго философскаго и политическаго значенія. Кромъ того, на основания замъчаний Тэна получается опять ложное представление даже о фактахъ — независимо отъ ихъ смысла. Историвъ рядомъ называетъ «une comédie de Palissot, une satire de Gilbert» 10. Въ дъйствительности, – дъятельность Палиссо, направленная противъ энциклопедистовъ, обнимаетъ, бакъ увидимъ ниже, нъсколько десятковъ ихъ, а произведение Жильбера, умершаго въ юношескомъ возраств, заключаеть въ себв несколько десятковъ стиховъ. Возможно ли, послѣ того-безъ всякихъ оговорокъ-оба явленія ставить на одну линію? Возможно при единственномъ

<sup>&</sup>quot; O. c. p. 408.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ib. p. 358.

условіи: когда авторъ не представляеть ясно, какое значеніе имъла въ свое время антифилософская драматическая сатира, вызванная непосредственно правительственной властью.

Таковы недоразумѣнія и пробѣлы, допускаемые историками общества и государства. На это можно возразить, что всѣ упущенія естественно исправить историкамъ литературы: драма и театръ подлежатъ ихъ прямому вѣдѣнію. Но дѣло не выигрываетъ и въ этихъ рукахъ. Если политическіе историки обращаютъ слишкомъ мало вииманія на литературу, – литературные столь же небрежно относятся къ философіи, т.-е. политическому и общественно-преобразовательному смыслу драматическихъ произведеній XVIII-го вѣка. Примѣрами и здѣсь могутъ служить лучшія работы по исторіи драмы и комедіи XVIII-го вѣка – каковы – Lanson'a: Nivelle de La Chaussée et la comédie larmoyante, Lenient'a La comédie en France au XIII-e siècle, Desnoireterres'a La comédie satirique au XVIII-e siècle.

Сочинение Лансона-основательная история чувствительной драмы во Франціи. Особенно подробно разобраны произведени. Лапоссе, ихъ содержаніе и идеи приведены въ связь съ общеевропейскими литературными мотивами XVIII-го въка, съ большой проницательностью указано значеніе дізятельности Лашоссе въ развитіи новой драмы. Но всъ изслъдованія автораотъ начала до конца-остаются на почвѣ чисто-литературной, художественной. Говоря о связи драмы Лашоссе съ театромъ XIX въва, — авторъ не считаетъ нужнымъ опредълить мъсто чувствительнаго драматурга въ философскомъ движеніи просвѣтительной эпохи, тщательно оцѣнить реформаторскій общественный смысль новаго мотива драмы — чиества и привести въ связь морализирующее направление театра Детуша и Лашоссе съ проповъдническими задачами энциклопедистовъ. Однимъ словомъ, — мъщанская и чувствительная драма остается будто совершенно обособленнымъ явленіемъ философской эпохи. Чувствительные драматурги не играли никакой роли въ философской пропагандъ, въ свою очередь философы-ничего не сдёлали для чувствитель-

ной драмы. Съ этой точки зрънія Лансонъ до крайней степени унижаеть Дидро, какъ художественнаго критика, видить въ его эстетическихъ разсужденіяхъ одну реторику, по идеямъ будто бы предвосхищенную драматургами-не энциклопедистами. Также поверхностно, какъ увидимъ ниже, судитъ **Лансонъ и** о Вольтерѣ — драматургѣ <sup>11</sup>. Авторъ, очевидно, увлекся драмой, исключительно какъ литературнымъ явленіемъ, а двло энциклопедистовъ призналъ философіей въ узкомъ смыслё слова, и въ результате оказалось, что оба теченія, въ сущности гармоничныя и во многихъ отношеніяхъ тождественныя, не имъютъ между собой ничего общаго въ культурномъ и просвётительномъ смыслё и иногда даже враждебны другъ другу. Недоразумъніе Лансона особенно ръзко отразилось на всъхъ его отзывахъ о вождъ философіи, какъ поэтъ и критикъ. Авторъ остановился на грубомъ представленіи — о литературныхъ жанрахъ XVIII въкъ – трагедіи и драмѣ, даже не подозрѣвая, что практически оставались только внъшнія формулы того и другаго жанра, --- содержаніе, идеи, даже сюжеты постепенно пріобрѣли единство, - и Вольтеръ-въ трагедіяхъ являлся такимъ же чувствительнымъ авторомъ, какимъ Лашоссе былъ въ своихъ драмахъ. Съ другой стороны, драмы того же Лашоссе превращались по существу въ философскія произведенія въ томъ именно смыслё, какъ понимали энциклопедисты.

Сявдовательно, Лансонъ одновременно впалъ въ двоякое заблужденіе: не распозналъ въ драмв элементовъ просвътительной мысли и не понялъ могучаго вліянія чувства и чувствительной литературы на есть художественныя и теоретическія произведенія XVIII-го въка. Ясно, въ какой степени отъ подобныхъ заблужденій должна страдать исторія оилосооской пропаганды: благодаря узко-литературнымъ взглядамъ изслёдователя, —изъ этой исторіи исчезаетъ обильнёйшій источникъ оилосооскихъ идей, — драма, и затемняется оилосооское значеніе основнаго мотива драматической литературы — чувства.

<sup>11</sup> Lanson. O. c. p. 225, 270.

То же самое слёдуеть повторить и относительно работы Леньяна. Она охватываеть развитіе французской комедіи и драмы за цёлое столётіе, -- съ преемниковъ Мольера до великой революціи включительно. Слёдовало бы ожидать, что философское движение найдеть въ такомъ изслъдовании достойное мъсто, тъмъ болъе что Леньянъ не пропускаетъ даже «забытыхъ и пренебреженныхъ писателей», второстепенныхъ двятелей театра XVIII-го ввка <sup>12</sup>. На самомъ двлв, и этотъ авторъ остается почти исключительно въ предълахъ литературныхъ и эстетическихъ вопросовъ. Основной недостатокъ его книги — отрывочность историческаго разсказа. Отдельные писатели поставлены рядомъ потому только, что они жили одновременно, --- преемственности творчества и идей Леньянъ не подозръваеть. Единственное исключение намъчается только во главъ, посвященной Дидро: Леньянъ считаеть энциклопедиста -- систематическимъ теоретикомъ фактовъ, уже созданныхъ раньше его – Лашоссе. Взглядъ, какъ увидимъ, ошибочный, и ошибка коренится въ той же односторонности историка литературы: онъ смотритъ на драму и теоріи, ею вызванныя, только какъ на явленія искусства, а не общественной преобразовательной мысли. Въ результать, - разсужденія Дидро о драмъ могуть показаться совершенно неоригинальными, потому что для его эстетическиха обобщеній можно найти иллюстраціи въ драмахъ Детуша и Лашоссе, но получается другой выводъ, если драмы Лашоссе и теорія Дидро сравнить съ философской и культурной точки зрвнія. Естественно-оть автора ускользаеть послёдовательное развитіе эстетики XVIII-го въка въ зависимости отъ роста общественной и политической мысли, - и Мерсье, въ глазахъ Леньяна, является «умомъ — фантастическимъ, уродливымъ, притязательнымъ, экспентричнымъ и болѣе эктравагантнымъ чъмъ оригинальнымъ» 13. Въ доказательство приводится нъсколько соображеній Мерсье спеціально-театральнаго и эсте-

18 Ib. II, 379.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Lenient. O. c. II, chap. XVI: Les éphémères: oubliés ct dédaignés.

тическаго характера. А между тёмъ, существенное значеніе вообще всёхъ литературныхъ теорій XVIII-го вёка и въ особенности теорій Мерсье, писателя конца эпохи, – заключалось не въ чисто-художественныхъ взглядахъ, а въ ихъ оплосооскомъ духѣ. Этотъ духъ являлся господствующей силой эпохи и налагалъ свою власть одинаково и на творчество, и на критику. Судить, слёдовательно, о какомъ бы то ни было произведеніи XVIII-го вёка, не принявъ въ разсчетъ этого оакта, значитъ судить о предметё по его отраженію или тёни. Именно отраженіемъ оплосооіи было все искусство XVIII-го вёка, даже если писатели завёдомо и не принадлежали къ оплосооской партіи.

Леньянъ говоритъ, что «мёщанская драма родилась, такъ сказать, изъ инстинкта Лашоссе» <sup>14</sup>. Съ такимъ же правомъ авторъ могъ сказать: Лашоссе инстинктивно проповёдовалъ ойлософскія идеи, лично не имёя ничего общаго съ философами. Тоже самое можно повторить о старшемъ его современникѣ Лашоссе — Детушѣ. Оба они открыто заявляли свое отчужденіе отъ энциклопедической партіи, — но въ то же время Лашоссе разчищалъ путь Вольтеру и Дидро, какъ драматургамъ — философамъ, а Детушъ, какъ увидимъ, даже обмолвился защитительнымъ словомъ въ пользу современныхъ философовъ. Это въ полномъ смыслѣ былъ голосъ инстинкта: чувствительный драматургъ будто невольно призналъ внутреннее родство своей дѣятельности съ философской пропагандой.

Именно такъ слёдовало и историкамъ драмы смотрёть на свой предметь, — не отдавать все свое вниманіе литературной критикъ, а на каждомъ шагу выдёлять изъ художественныхъ произведеній и критическихъ трактатовъ — сѣмена оилософіи, разсѣянныя всюду въ подавляющемъ изобиліи. Разъ, напримъръ, Лансонъ и Леньянъ признали, что драматурги XVIII-го вѣка — пропосъдники, по выраженію сатиры pères reverends a драмы — sermons и homilies, — эстетическія

14 Ib. II, 317.

разсужденія являются праздными, вопросъ долженъ быть сосредоточенъ на почвѣ идей и принциповъ.

Третья упомянутая нами работа, принадлежащая одному изъ самыхъ основательныхъ знатововъ литературы XVIII-го въка, -- отличается поразительнымъ обиліемъ фактовъ, и въ тоже время свидётельствуеть о полной неспособности автора — уяснить себъ общій смыслъ безконечной вереницы явленій и опредълить ихъ относительное значеніе. Пріемъ Денуартерра очень простой: онъ упоминаеть какой нибудь фавтъ политической или общественной жизни, и перечисляеть сатирическія вомедіи, вызванныя этимъ фактомъ. Въ число сатиръ здъсь попадають и трагедіи и драмы философскаго содержанія-въ родъ Эдипа Вольтера, Друидова Леньяна. Благодаря такому эпизодическому изложенію, разсчитанному преимущественно на полноту фактовъ, -- основные вопросы XVIII-го въка, оплосооскіе, возбуждавшіе въ теченіе всего въка ожесточенную борьбу на сценъ, — лишены подобающаго имъ мъста, и у читателя нътъ возможности составить ясное представление о томъ, какъ шла именно эта борьба и какъ относилась въ ней публика. Дъятельность сатириковъ, враговъ философія, въ глазахъ автора ничъмъ въ сущности не отличается отъ сатиръ всякаго другаго направленія. Денуартерръ спѣшить отмѣтить необыкновенно горячій характеръ борьбы, совершенно устранившій всъ эстетическія соображенія, -- но идейный, общественный и политичесвій смысль борьбы остается даже не нам'яченнымъ <sup>15</sup>. А между твмъ въ исторіи философской пропаганды великое значеніе имветь прежде всего самый факть борьбы новыхъ идей съ защитниками стараго порядка-на театральной сценъ съ явнымъ разсчетомъ на третейскій судъ общественнаго мнънія, а потомъ въ интересахъ безпристрастной оцънки философскихъ силъ необходимо знать, какіе обвинительные мотивы выставлялись противниками движенія, чёмъ были вызваны нападки и какого сорта вожди стояли во главѣ антифи-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> La com. satirique au XVIII-e siècle. Paris 1885, p. 123.

лософской агитаціи? Философы создали общественное мивніе въ XVIII мъ въкъ, даже больше-ихъ философія постепенно слидась съ общественнымъ мненіемъ:-важно, по этому, выяснить --- съ возможными подробностями --- роль этой силы въ эпо-ху открытой борьбы философія съ ея врагами и критиками. Кромъ того, Денуартерръ упускаетъ изъ виду почву, на которой возникла антифилософская сатира, не называеть и не оцвниваетъ по достоинству ся сотрудниковъ и союзниковъ 16. А между твмъ, Палиссо и его послъдователи представляли въ сущности всв общественныя и политическія силы, враждебныя просвётительному движенію. Тёмъ настоятельнёе необходимость охарактеризовать отношеніе публики къ джятельности сатириковъ, --- авторъ ограничивается замъчаніемъ о «тріумов антионлосооской партіи», --- сообщеніе, какъ увидимъ, не точное и далеко не полное. Исторія антифилософской сатиры особенно поучительна именно съ точки зрънія отношенія публики къ этой сатиръ, Денуартерръ не имъетъ этого въ виду и потому совершенно опускаетъ множество фактовъ, сопровождавшихъ сценическіе успѣхи и неудачи сатириковъ и не отмъчаетъ ръзкіе результаты философской пропаганды, ставшіе очевидными, между прочимъ, — благодаря судьбѣ анти-философскихъ сатиръ на сценѣ въ концѣ просвътительнаго періода. Ясно, слъдовательно, - авторъ нитересовался преимущественно историко-литературной стороной вопроса и только случайно касался философской и общественной.

Такимъ образомъ, важнъйшіе изслъдователи, изучавшіе разнообразныя явленія оилосооской эпохи, неизмѣнно обнаруживали односторонность точекъ зрѣнія: политическіе и культурные историки, признавая всеобъемлющій характеръ

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Авторъ говоритъ о покровительствѣ Шуазеля Палиссо, мотивируетъ это покровительство только частной причиной: Палиссо, по порученію миипстра, написалъ сатиру на Фридриха II въ отвѣтъ на посмѣшки прусскаго короля надъ французскимъ. Участіе Палиссо въ анти-философской агитаціи коренилось, какъ увидимъ, въ болѣе сложныхъ причинахъ.—О. С. р. 131.

онлософіи XVIII-го въка, не оцънили всъхъ ен орудій; историки литературы не привели въ тъснъйшую связь явленій художественнаго творчества съ современными идеями и идейнымъ настроеніемъ современнаго общества и государства. Въ результатъ, у тъхъ и у другихъ писателей осталось не выясненнымъ философекое содержаніе драматической литературы и не оцъненнымъ значеніе театральной сцены въ философской пропагандъ.

Остается сказать нёсколько словь о сочиненіяхь, своими темами обёщающихь, повидимому, исправить указанные иедостатки. Книга Ипполита Люка носить названіе: *Histoire* philosophique et littéraire du théatre (rançais. Въ предисловіи авторь говорить: «Наблюдая поочередно воздёйствіе нравовь на театрь и театра на нравы, мы пытались изобразить духь каждой эпохи, показывая тайныя связи, тёсно связующія ихъ другь съ другомъ. Намъ казалось любопытнымъ — прослёдить съ тщательнымъ вниманіемъ непрерывную философскую и литературную основу, скрёпляющую всё нити тонкой и изащной ткани нашей театральной исторіи».

На основанія этихъ словъ слёдовало заключить, что авторъ раскроетъ оплосооское содержаніе драмы и просвётительную роль театра. На самомъ дѣлѣ, его книга вышла еще болѣе спеціально-литературной исторіей, чѣмъ работы Леньяна и Лансона. Такой результатъ тѣмъ удивительнѣе, что Люка признаетъ исключительныя характерныя черты драматической сцены XVIII го вѣка. Начиная разсказывать о театрѣ въ эпоху революціи, авторъ замѣчаетъ: «Театръ могущественно помогъ революціи. Въ теченіи всей второй половины XVIII-го вѣка сюда ходили затѣмъ, чтобы рукоцескать сатирѣ на правительство и учрежденія, схватывали повсюду намеки на вопросы минуты, даже когда игрались пьесы, написанныя пятьдесятъ лѣтъ назадъ» <sup>17</sup>. Въ доказательство Люка приводитъ двѣ старыя пьесы.—Этимъ и

<sup>17</sup> Lucas O. c. Deuzième édition, 1862. IL Выше цитировано предисловіе въ первому изданію, 1843.

2

ограничиваются общественно - историческія данныя относительно театра. Авторъ, отмътивши столь оригинальную черту публики XVIII-го въка, не счелъ нужнымъ иллюстрировать ее фактами и объяснить ея значеніе для философской пропаганды.

Столь же мало вниманія обратиль авторь на оилосооскія идеи драматическихь произведеній. Нагляднъйшимь примъромь можеть служить разсказь автора о дъятельности Вольтера. Мы дальше увидимь, какое значеніе имѣла въ исторіи просвѣтительнаго театра трагедія Эдипз, какое впечатлѣніе произвела она на публику даже отдѣльными стихами,—авторь ни слова не говорить объ этихъ оактахъ и ограничивается критическими замѣчаніями на счеть художественныхъ достоинствъ пьесы <sup>18</sup>.

Въ другомъ мёстё авторъ даетъ совершенно невёрное представление о философскихъ трагедіяхъ Вольтера, отнимаеть у нихъ всякое вліяніе па публику только нотому, что овъ были написаны въ ложно-классическомъ жанръ 19. Впослёдствіи мы убёдимся въ совершенно противоположномъ,--но еще важнъе отмътить недоразумъніе автора уже знакомое намъ изъдругихъ историко-литературныхъ работъ. Авторъ не умъетъ за традиціонной формой вольтеровской трагедія разсмотръть новое содержаніе, новый духъ въ сюжетахъ и харавтерахъ, видить только «сентенціи и максимы,--направленные противъ предразсудковъ и злоупотребленій». Относительно драматурговъ — просвътителей авторъ — или ограничивается шаблонными характеристиками, напримёръ, о Бомарше, или пребываетъ исключительно въ области художественной критики. Люка оцениль литературныя теоріи Мерсье лучше, чёмъ Леньянъ, но только съ художественной и историво-литературной точки зрвнія. Общественные и политические принципы, вызвавшие теории Мерсье, совершенно опущены, -и естественно изъ всей общирной драматической

.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> O. c. II, 5-7.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> O. c. II, 74.

двятельности Мерсье онъ называеть одну второстепенную драму и оцвниваеть только ся психологическія достоинства <sup>2</sup>".

Очевидно, Люка еще менъе оказался способнымъ озарить истиннымъ свътомъ даже тъ явленія, на какія онъ указалъ въ предисловіи къ своей работъ: «взаимное вліяніе нравовъ на театръ и театра на нравы». Что же касается господствующаго движенія эпохи, — оно почти совсъмъ ускользнуло отъ «тщательнаго вниманія» автора.

Наконецъ, во французской литературъ существуеть брошюра, носящая еще болёе опредёленное название, чёмъ книга Люка: сочинение Фонтэна — Le théâtre et la philosophie au XVIII-е siécle <sup>21</sup>. Брошюра построена по весьма простому плану: она не представляеть ни историво-литературнаго, ни онлософскаго, ни культурно - общественнаго изслёдованія. Авторъ перечиталъ нъкоторыя произведенія драматурговъ XVIII въка, отмътилъ въ нихъ мъста, выражающія ту или другую философскую идею, и расположиль цитаты по соотвътствующимъ рубрикамъ. Въ результатъ получилась работа, весьма близко напоминающая распространенный въ XVIII-мъ въкъ жанръ литературно - поучительныхъ сборниковъ, разныхъ Esprits, Dictionnaires, Abrégés. Подобный очень пространный сборникъ, основанный исключительно на драматической литературъ, вышелъ въ Парижъ въ 1767 году подъ заглавіемъ Esprit des tragédies et tragicomédies. qui ont paru. depuis 1630 jusqu'en 1761. Здёсь такія, напримёръ, рубрики: Nature, Religion, Liberté, Prince. У Фонтэна – рубрики приспособлены въ предметамъ философіи XVIII-го въка: въ этомъ существенная разница между хрестоматіей прошлаго въва и брошюрой современнаго автора. Очевидно, — такого сорта работы не могутъ давать даже приблизительнаго представленія о пропаландю идей путемъ сцены.

<sup>21</sup> Ed. Versailles, 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> O. c. II, 85 заявняъ, что "практика" Мерсье уступаеть его "теорін", Люка замѣчаеть: "Cependant il y a de l'intérêt dans sa *Brouette du Vinai*grier. Ce brave homme dont le tonneau est la cassette, et qui fait le bonheur de son fils avec l'or que sa pieuse avarice a ramassé, offre un caractère original. L'emphase a nui aux drames de Mercier".

Изъ всъхъ предыдущихъ замъчаній выясняется цъль предлагаемаго труда. Онъ долженъ прежде всего установить общіе характерные черты просвътительной философія, опредблить ея мёсто въ культурномъ развитія человёчества, теоретическое и практическое отношеніе самихъ философовъ къ своему дълу. Одновременно съ ръшенiемъ этихъ копросовъ должна выясниться исвлючительная роль театра въ философской пропагандъ. Предстанетъ, слъдовательно, необходимость разобрать новый жанръ литературы, явившейся въ XVIII-мъ въкъ, - съ точки зрънія философскихъ принциповъ, охарактеризовать общественное положеніе театра въ философскую эпоху и воспроизвести культурную физіономію публиви. Необходимымъ дополненіямъ къ этимъ даннымъ должна явиться исторія философской борьбы на сценъ, — борьбы, раскрывшей во всей полнотъ и общественно-просвѣтительную роль театра и положение философовъ-въ современномъ государствъ и обществъ. Эта часть книги будеть касаться путей, какими шла философская пропаганда, -- и въ частности попытается представить въ должномъ свътъ-одинъ изъ этихъ путей, не оцъненный до сихъ поръ исторической литературой, -- театральную сцену. Предметь второй части подробный разборь средства, какими пользовалась пропаганда на этомъ пути, — выясненіе философскаго содержанія произведеній, принадлежащихъ въ различнымъ жанрамъ драматической литературы.

Матерьяломъ здёсь должны служить наравнё съ извёстными произведеніями до сихъ поръ популярныхъ авторовъпьесы и брошюры, совершенно забытыя въ наше время, но имёвшія значеніе въ философсьой пропагандё, часто вызывавшія искренніе восторги друзей новой мысли и энергическія мёры ея враговъ. Мы поэтому признали необходимымъ самостоятельно пересмотрёть публицистическую и художественную литературу XVШ-го вёка, относящуюся къ драмё и сценё, воснользоваться для этой цёли указаніями Корреспонденцій, Записокъ, періодической печати, съ возможной полнотой отмёчавшихъ факты литературной и обнцественной жизни въ эпоху двятельности философовъ. Фактическія данныя этихъ источниковъ, отзывы и впечатлёнія современниковъ всякій разъ мы провёряли на литературныхъ произведеніяхъ, подлежавшихъ критикъ. Этой провёряё вполнё благопріятствовали богатыя хранилища литературы XVIII-го вёка въ парижскихъ библіотекахъ.

Ито васается программы нашего изслёдованія, — она опреавляется сама собой. Основной мотивъ драмы — чиестео долженъ былъ отразиться ближе всего на вопросахъ о семью. Эти вопросы, въ свою очередь, при господстве сословныхъ привилегій и общественныхъ предразсудковъ надъ каждымъ шагомъ личности при старомъ порядкъ логически должны были поставить на очередь вритику общественных отнотеній. Съ этими отношеніями и отчасти даже съ условіями семьи дореволюціоннаго общества тёсно связаны принципы и практическая дёятельность католическаго духовенства. Драматическій мотивъ, слідовательно, естественно распространяется на реформу религи и церкви. Политический вопросъ является послёднимъ звеномъ просвётительнаго движенія. Мы увидимъ, что онъ также въ сильной степени подчинился направленію современной художественной литературы — чувствительному и буржуазному и извъстные идеалы въ политической области складывались независимо отъ теоретическихъ принциповъ-но въ полномъ согласіи съ ними. Широкая популярность идей и настроеній, проникавшихъ въ общество путемъ драмы и сцены, неизбъжно ставитъ вопросъ, какихъ результатовъ достигла философская пропаганда въ концу въка? Отвътъ дается въ подлинныхъ документахъ, съ возможной полнотой отразившихъ воззрънія французской націи наканунѣ революціи -- по всѣмъ вопросамъ, затронутымъ просвътительной литературой. Въ виду этого-ссылки на cahiers являются необходимыми иллюстраціями успёховь философской пропаганды.

Въ результатъ, смъемъ надъяться, — работа, выполненная по этой программъ, должна внести новыя данныя въ исторію преобразовательныхъ идей прошлаго въка, освътить болёе яркимъ свётомъ культурные источники, питавшіе подданныхъ старой оранцузской монархіи, открыть во всей дёйствительной широтё предёлы оилосооскихъ вліяній, — и этимъ самымъ привести въ болёе тёсную связь учителей — мыслителей, подготовлявшихъ реформу стараго общества и государства, съ учениками — дёятелями, осуществлявшими эту реформу.

## Философія XVIII-го въка.

## I.

Ни одинъ изъ французскихъ королей при вступлени на престоль не быль встрвчень съ такимь энтузіазмомь, какъ Людовикъ XVI. Столица и провинція наперерывъ стремились заявить върноподданическую горячую преданность новому государю, въру въ наступающіе лучшіе дни Франціи и удивленіе предъ нравственными совершенствами ся юнаго вождя. На статуъ Генриха IV въ Парижъ появилась наппись Resurrexit Это было величайшей политической похвалой Людовику-одинаково въ устахъ простыхъ гражданъ и большинства представителей современной философской мысли. Въ народныхъ пъсняхъ воспъвались отеческія чувства новаго государя къ подданнымъ. Провинція рукоплескала аллегорической драмъ, изображавшей гибель всёхъ частныхъ и общественныхъ пороковъ предъ лицомъ добродътельнаго и гуманнаго монарха. Генрихъ IV, одинъ изъ героевъ піесы, восклицалъ: «Слава Богу! У оранцузовъ есть, наконецъ король!»... <sup>1</sup>.

Во время царствованія Людовика эти восторги разгорались по временамъ съ новой силой — по поводу того или другого событія въ жизни короля. За семь съ половиной лёть до собранія Генеральныхъ Штатовъ — парижане привётствовали оваціями

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Memoires secrets, 1 oct. 1774—приведена одна изъ такихъ пѣсенъ. Въ Гениѣ 28 янв. 1775 шла на сценѣ пieca Le couronnement d'un roi. Генрихъ IV: "Vive Dieu! Les Français ont donc un roi!"— Corrispondance littéraire. (Grimm). X, 425.—Намъ еще придется встрѣтиться съ этой эпохой.

Уч. Зап. ст. Иванова.

, рожденіе дофина: въ столичныхъ театрахъ, по выраженію современника происходилъ «праздникъ чувства» (la fête du sentiment)<sup>2</sup>. Съ теченіемъ времени «праздники» становятся рѣже по мѣрѣ того, какъ у народа ростетъ разочарованіе въ новомъ правительствѣ, и тотъ же Людовикъ требуетъ отъ цензуры особенно внимательнаго отношенія ко всякому слову въ современной литературѣ, какое можно принять за намекъ на жизнь и личность короля или королевы<sup>3</sup>.

Но эти недоразумёнія между государемъ и подданными готовились, повидимому, совершенно исчезнуть въ самый моментъ наступленія ьеликаго переворота. Наканунё собранія народныхъ представителей король велъ съ народомъ дъйствительно отеческія, даже чувствительныя бесёды. Лётомъ въ 1788 году Людовикъ XVI заявлялъ духовенству, что среди Генеральныхъ Штатовъ онъ намёренъ навсегда обезпечить свободу и счастіе своихъ народовъ, докончить дёло возрожденія королевства и установленія порядка во всёхъ его

ластяхъ <sup>4</sup>. Въ приговоръ государственнаго совъта отъ 5 іюля того же года читаемъ о желянія короля—Генеральные Штаты превратить въ большую семью, имъющую во главъ общаго отца <sup>5</sup>.

.\*

Эти рёчи произвели сильное впечатлёніе на всё сословія Франціи. Избиратели безпрестанно ссылаются на то и другое заявленіе короля и кладуть ихъ въ основу своихъ предложеній и ходатайствъ. По всей Франціи совершается на этоть разъ настоящій «праздникъ чувства», — свидётельствуемый не кликами и рукоплесваніями, а оффиціальными документами. Начиная съ принцевъ крови, всё французы стремятся гово-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mouhy: Abregé de l'histoire du théatre français. Paris. 1780, IV, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Victor Hallays Dabot: Histoire de la censure théâtrale en France, Paris. 1862. p. 124.

<sup>\*</sup> Réponse du roi aux remontrances du clergé, du 15 juin 1788. Archives parlementaires I, 385.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Avrêt du Conseil d'Etat du roi consernant la convocation des Etats généraux du royaume, 5 jullet 1788. Chassin. Les élections et les cahiers de Paris en 1779, I, 9.

рить съ государемъ — «языкомъ чувства». Избиратели «посвящають первыя движенія своего сердца живой признательности, которою они проникнуты по отношенію къ безпримѣрному патріотизму августѣйшаго самодержца. Онъ, — не довольствуясь слишкомъ обычнымъ титуломъ Отща отечества, желаеть заслужить другой гораздо болѣе рѣдкій, — титулъ Возродителя націи (Regenerateur de la nation) <sup>6</sup>. Избиратели увѣряютъ, что сильнѣйшее желаніе ихъ сердца видѣть — полное единеніе и согласіе всѣхъ сословій вокругъ своего короля, какъ отца семьи <sup>7</sup>. Такъ говорятъ въ окрестностяхъ Парижа. Въ глубинѣ Франціи тѣ же чувства еще стремительнѣе.

Людовика XVI здёсь считають не только отцомъ подданныхъ: онъ образецъ для всёхъ владыкъ. Доброга сердца признается основной его добродётелью. Избиратели свои наказы заканчивають молитвой къ вёчной справедливости, чтобы она служила защитой справедливёйшему изъ государей <sup>8</sup>.

Чувства стремятся перейдти въ дъло. Избиратели желають почтить короля какимъ-нибудь исключительнымъ прозвищемъ и особенно величественнымъ монументомъ. Третье сословіе Парижа требуеть, чтобы въ честь Людовика XVI былъ воздвигнуть великолъпнъйшій памятникъ, какой когда-либо Франція посвящала славъ своихъ королей <sup>9</sup>. Третье сословіе Ліона присоединяется къ этому требованію и предлагаетъ надпись для памятника: Людовику XVI, Возстановителю свободы и правз націи <sup>10</sup>. Одно изъ приходскихъ собраній Парижа и нѣкоторыя провинціальныя предлагаютъ воздвигнуть этотъ памят-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Mémoire présenté au roi par monseigneur comte d'Artois etc..: "Les princes soussignés se plaisent à parler à Votre Majesté le langage du sentiment<sup>«</sup>. Archives. I, 489. Chassin: Les élections IV, 168; Cahier de Meudon.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cahier de la paroisse d'Essonnes, Archives Parlementaires IV, 531. Для поясненія мысли Cahier ссылается даже на басню Лафонтэна Le Père de famílie et ses enfants.

<sup>•</sup> Cahier et instructions du tiers-état du baillage rogale de Casset. Archives V, 643-6.

<sup>•</sup> Chassin: Les élections IV, 457.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Archives III, 618.

никъ на развалинахъ Бастиліи, очевидно, — въ полной увъренности, что король ничего не будетъ имъть противъ одного изъ центральныхъ актовъ революціи <sup>11</sup> Третье сословіе Руана, именуя Людовика «отцомъ отечества», проэктируетъ для него памятникъ, непремънно превосходящій великолъпіемъ всъ другіе монументы столицы, чтобы, — говорятъ избиратели, — «иностранцы и потомство могли понять важность событій, при которыхъ воздвигнутъ памятникъ, и силу чувствъ, (l'énergie des sentiments), вызвавшихъ таковое ръшеніе» <sup>12</sup>.

Сопоставленіе Людовика съ Генрихомъ IV, столь популярное въ началѣ царствованія и едва совершенно не забытое съ теченіемъ времени, тенерь снова появляется на устахъ избирателей. Поселяне изъ окрестностей Парижа хотѣли бы видѣть монументъ Людовика XVI по сосѣдству съ памятникомъ Генриха IV, потому что оба эти короля живутъ рядомъ въ сердцахъ французовъ <sup>13</sup>. Другіе не удовлетворяются однимъ памятникомъ: статуи во славу Людовика XVI должны быть воздвигнуты по всему государству, даже въ деревняхъ. Если же у какой деревни не достанетъ средствъ, то посадить дерево и дать ему имя Людовика. У этихъ статуй или деревьевъ должна храниться хартія свободы, возстановленной этимъ королемъ. Её будутъ читать по крайней мѣрѣ одинъ разъ въ годъ по всѣмъ городамъ и деревнямъ—при кликахъ народа <sup>14</sup>.

Избиратели обнаруживають большую изобрётательность по части прозвищь, какими должень быть почтень Людовикь. Самое простое предложено дворянствомь: Людовикь Франиузскій— «въ ознаменованіе всего, чёмъ Франція обязана этому великодушному государю» <sup>15</sup>. Другія сословія чаще всего

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Archives, V 312; Cahier des instructions et pouvoirs, que donnent les trois ordres des baillages de Montfort—l'Amaury et de Dreux. Archives IV, 40. Cahier de la Communauté des Grand et Petit Charonne, Fontarabte et Dépendances IV, 410.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Archives, V, 602.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Cahier des habitants de la paroisse de Triel. Archives V, 147.

<sup>14</sup> Cahier de la paroisse de Fosses, Archives, IV, 565.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Cahier de l'ordre de la nooblesse des baillages de Mantes et de Menlan. Archives III, 661.

предлагають — Благодътель Bienfaisant и Отець отечества. Одинъ приходъ въ окрестностяхъ Парижа додумывается даже до эпитета — Соревнователь Карла Великаго — Emulateur de Charlemagne. Избиратели находять, что Людовикъ идетъ именно по слъдатъ Карла Великаго, стремится къ счастью своихъ народовъ и, несомнънно, затмитъ всъхъ промежуточныхъ государей (eclipsera tous les princes intermédiaires). Даже если ему не удастся выполнить своихъ намъреній, онъ все равно заслужилъ безсмертіе уже тъмъ, что питалъ именно такія намъренія <sup>16</sup>.

Почести, предназначаемыя государю, раздёляеть его министръ. Въ Парижё требують памятника и для Неккера, наряду съ Людовикомъ, и прозвища для него-Возстановитель Франціи или Добрый министръ. Послёднее предлагается въ виду укоризны по адресу дурныхъ совётниковъ въ родё Калонна, Ламуаньона <sup>17</sup>. Провинціальное третье сословіе гораздо щедрёе: оно предлагаеть поднести Неккеру три гражданскихъ вёнка и просить его величество-о разрёшеніи присоединить эти вёнки къ гербу министра-праждански <sup>18</sup>.

Такимъ образомъ обращение Людовика XVI къ патріотическому чувству подданныхъ оправдалось въ достаточной степени. Наказы всёхъ сословій говорили въ тонъ его отеческимъ заявленіямъ и нерёдко восторженно свидётельствовали о признательности и довёріи народа.

Но въ обращении правительства, помимо чувствительной декламаціи, была другая несравненно болѣе серьезная сторона вопроса. Довѣрчивость правительства, даже и искренняя, основывалась не столько на добромъ расположении, сколько на невѣдѣніи. При дворѣ и въ министерствѣ весьма плохо знали тѣхъ людей, къ которымъ обращали теперь необычныя воззванія. Фразы объ отеческихъ чувствахъ власти

.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Cahier des habitants de la paroisse et baronne de Ballainvilliers Archives IV, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Chassin: Les élections III, 186; IV, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Cahier du tier-état de la province du Maine. Archives. III, 651.

въ народу, о взаимномъ довъріи и трогательномъ согласіи неизбъжно должны были вызвать соотвътствующій отголосокъ у всёхъ сословій королевства. Мы увидимъ ниже, докакой степени чувствительность была въ ходу въ XVIII въкъ: не даромъ авторъ любопытнаго Наказа четвертаго согласія (Cahiers du quatrième ordre) счелъ нужнымъ сосдаться на «національную чувствительность» — la sensibilité nationale и за нёсколько лёть до революціи Неккерь въ полуафонціальномъ трактать именовалъ французовъ-чувствительныма народома 19.--Эта чувствительность несомнённо, въ сильной степени подогръла лирическія тирады наказовъ. Въ теченіе десятковъ дъть её воспитывала художественная и даже политическая интература.-Послё того какъ драматурги и философы твердили, что идеальный человёкъ--существо чувствительное--l'être sensible,---въ концъ въка для аббата высшей похвалой католицизма, будеть la religion sensible <sup>10</sup>. Чувствомъ и чувствительностью крайне злоупотребляли въ въкъ Руссо:---мы въ этомъ убъдимся, излагая происхождение новой драмы. Примъры этого злоупотребленія, -- между прочимъ изліянія оранцузскихъ избирателей наканунъ революціи. Въ основъ патріотическихъ восторговъ, несомнѣнно, дежало правдивое традиціонное отношеніе французскаго народа въ своимъ монархамъ. Но оно слишкомъ часто далеко уступало формъ въ какой его выражали и, кромъ того, уживалось рядомъ съ совершенно инымъ настроеніемъ.

Это настроеніе обнаружилось также по поводу королевскихъ заявленій, но на этотъ разъ фактъ явился полной неожиданностью для правительства, по крайней мъръ — со стороны болъшинства избирателей. Королю угодно было, чтобы «обыватели захолустныхъ и почти неизвъстныхъ мъст-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Chassin. Les élections II, 584. De l'administration des finances de la France. 1784, I—Introduction p. CLVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Principes généraux de la réligion nationale, par l'abbée Fauchet. Chassin. Les élections. IV, 413.

ностей» непремённо заявили ему свои желанья и жалобы <sup>21</sup>. Можно думать, что именно на «желанія» захолустій правительство особенно и разсчитывало. Ему было отлично извёстно броженіе политической и общественной мысли среди третьяго городскаго сословія и даже среди высшихъ классовъ. Отъ представителей этой части населенія можно было ожидать немило затрудненій. Не то—крестьяне, которымъ невёдомы никакія новыя идеи. Такъ думало правительство и разсчитывало волей людей, не умёвшихъ, по его разсчету, даже читать, — парализировать мятежные замыслы другихъ избирателей <sup>22</sup>.

Въ надеждё на вѣковую косность и невѣжество «почти неизвѣстныхъ мѣстностей» правительство упорно твердило о «старыхъ формалъ» собранія Генеральныхъ Штатовъ. Въ приговорѣ государственнаго совѣта отъ 5 іюля говорилось: король непремѣнно постарается «приблизиться къ формамъ издревле обычнымъ». Онъ даже обращался къ ученымъ и къ членамъ Академій—за помощью раскрыть хранителю печати данныя, касающися собранія Генеральныхъ Штатовъ и тогда его величество будетъ имѣть возможность опредѣлить въ точности, что слѣдуетъ соблюдать при созывѣ народныхъ представителей и такимъпутемъ «создать собраніе — какъ слѣдуетъ – національное и правильное» <sup>13</sup>. Эта заботливость о соблюденіи формъ, несомнѣнно, жила рядомъ съ надеждой видѣть и въ содержаніи предстоящаго акта повтореніе старины.

Члены прежнихъ Генеральныхъ Штатовъ были въ подавляющемъ большинствъ челобитчиками. Они смиренно излагали свои просьбы и мольбы, ихъ cahiers не заключали въ себъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Reglement fait par le roi pour l'éxecution des lettres de convocation du 24 janvier 1789. Archives. I, 544: "Sa Majesté a désiré que des extrémités de son royanme et des habitations les moins connues, chacun fut assuré de faire parvenir jusqu'a elle ses voeux et ses réclamations; Sa Majesté ne peut souvent atteindre que par son amour à cette partie de ses peuples. "

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Токвиль: Старый порядокъ и революція. Спб. 1861, кн. П., гл. XП. Ср. Chassin. Le Genie de la révolution. Paris. 1864, I, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Chassin: Les élections I, 9-11.

политическихъ теорій и требованій по праву. Правительство не могло ждать буквальнаго воспроизведения старинныхъ челобитныхъ, но оно менъе всего разсчитывало встрътить цълыя государственныя системы въ наказахъ, приходившихъ со всёхъ концовъ страны. Король и егоминистры вдругь очутились предъ лицомъ совершенно чужихъ людей, говорившихъ иначе и другимъ языкомъ, чъмъ допускали формы и традиціонныя отношенія подданныхъ къ высшей власти. Если чувствительное расположение правительства было принято съ горячей признательностью, -- его политическія соображенія на первыхъ же порахъ потерпѣли явную неудачу. Избиратели отвѣчали королю лирическими завъреніями въ чувствахъ и здъсь же принимались разсуждать о разныхъ вопросахъ и рёшать ихъ въ такомъ смыслѣ, что завѣренія оставались только личной любезностью избирателей-частному лицу, носившему имя Людовика, а взгляды ихъ, какъ гражданъ Франціи, подрывали исконныя основы власти Людовика, какъ государя.

Король ссылался на историческія преданія и отъ знатоковъ старины ожидалъ разъясненія формз. Его подданные въ политическихъ вопросахъ предпочитали другіе источники и если ссылались на писателей и историковъ, то вовсе не затёмъ, чтобы въ концѣ XVIII вѣка воспроизвести съ возможной точностью исторію Генеральныхъ Штатовъ 1614 года.

Въ силу королевскаго обращенія — разсужденія по вопросамъ исторіи и политики могли теперь печататься безъ предварительной полицейской цензуры. Это обстоятельство немедленно вызвало множество брошюръ и подняло оживленную полемику. Но цѣль брошюръи полемики оказалась другая, чѣмъ разумѣлось въ постановленіи Государственнаго Совѣта. Авторы, даже не выходя изъ предѣловъ оранцузской исторіи, произносили смертный приговоръ существующему порядку. Одинъ, напримѣръ доказывалъ, что первый оранцузскій король — Гуго Капетъ — узурпаторъ, и что оранцузы рождены свободными, и только съ теченіемъ времени стали рабами. Доказательства сопровождались крайне нетерпимой рѣчью къ королю: «открой, наконецъ, глаза на то, чѣмъ ты обязанъ покорному народу, которымъ ты управляешь, несчастный государь»... Другой убъждалъ публику, что никто въ правительственныхъ сферахъ серьезно не желаетъ Генеральныхъ Штатовъ. Это видно изъ того, что король ссылается на старую форму ихъ. А эта форма въ 1614 году сдълала собраніе сословныхъ представителей совершенно безплоднымъ <sup>14</sup>.

Такія рёчи слышались въ столицё и отъ людей, стоявшихъ, вёроятно, въ первыхъ рядахъ современной образованности. Но тоже самое министры должны были прочесть въ наказахъ, представленныхъ всёми тремя сословіями изъ провинціальныхъ культурныхъ центровъ и далекихъ захолустій. Оказывалось, вездё и у всёхъ на очереди стоятъ другіе авторитеты и другія идеи, невёдомыя въ эпоху прежнихъ Генеральныхъ Штатовъ.

Первое мъсто въ старомъ порядкъ завимало консервативнъйшее сословіе — духовенство. Оно имъло всъ поводы держаться за формы и основы, завъщанныя исторіей, — по крайней мъръ — въ области его исключительнаго въдънія.

Отдёльныя лица среди духовенства заклинають націю—la Nation assemblée «утвердить основы общественнаго блага на природь и разумь»<sup>25</sup>. Этоть факть не представляеть еще ничего поразительнаго: такихъ единицъ филосовски мыслившихъ было не мало среди привилегированныхъ сословій, и мы дальше познакомимся съ направленіемъ и практичесвимъ смысломъ ихъ философіи. Но вопросъ принималъ другой оборотъ, когда цёлыя группы духовенства начинали товорить языкомъ тёхъ самыхъ сочиненій, которыя подвергались жестокому гоненію другихъ представителей церкви. Правда, языкъ этотъ не отличается смёлостію и обиліемъ идей, — но невольно бросаются въ глаза слёдующіе факты.

Духовенство, напримъръ, возстаетъ противъ рабства черныхъ и ссылается при этомъ только одинъ разъ на христіанство, открывшее «истинное достоинство человъка и его права

<sup>\*\*</sup> Брошюра Droits du peuple. Chassin Les élections I, 12; 13.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Аббать Fauchet. Chassin Les élections IV, 411.

на свободу»<sup>26</sup>. Въ другихъ случаяхъ основаніями освободить негровъ—являются *религія и гуманность*,<sup>27</sup> или только *гуман*ность<sup>28</sup>. Духовенство метцскаго бальяжа рабство негровъ считаетъ противнымъ «естественному закону и всёмъ законамъ гуманности»<sup>29</sup>. Еще любопытнёе ссылка духовнаго наказа на сочиненіе Монтескье и оцёнка свободы, какъ «неотчуждаемаго права человёческой природы»— un droit inaliénable de la nature humaine<sup>30</sup>.

Можно не придавать особенной силы выраженію humanité. Въ XVIII въкъ это слово употреблялось въ томъ самомъ смыслё, въ какомъ употребляеть его мольеровскій Донъ Жуанъ, подавая нищему луидоръ: «Jo te le donne pour l'amour de l'humanité» 31. Никакого философскаго значенія здёсь humanité не имъетъ. Мы можемъ указать на одинъ изъ парижскихъ наказовъ, опредъляющій смыслъ этого слова. Рядъ статей носить общее заглавіе: Religion, clergé et humanilé и одна изъ статей трактуеть о призрвніи бёдныхъ <sup>32</sup>. Этимъ фактомъ устраняются споры на счетъ Мольеровскаго выраженія, но совершенно иначе стояль вопрось въ XVIII въкв. Мы увидимъ, съ какой жестокостью враги философіи попадали не только на ея идеи, но и на термины. Humanitéбыло однимъ изъ самыхъ ненавистныхъ и служило пунктомъ обвиненія противъ Вольтера и его учениковъ. Духовенство шло во главъ всъхъ противниковъ философіи и не могло, конечно, равнодушно относиться къ ея излюбленнымъ орудіямъ. Въ духовныхъ наказахъ мы встръчаемъ популярнъйшія выраженія онлософовъ—la loi naturelle, les lois de l'humanité, а планъ

- <sup>26</sup> Archives. III, 736. Cahier de l'ordre du clergé des baillages de Melun et Moret.
- <sup>27</sup> Cahier du clérgé séculier et regulier de la province de Forez. Archives III, 383; Cahier du clérgé de Paris intra muros. Archives. V, 266.
  - <sup>28</sup> Archives III, 659. Cahier du elergé des baillages de Manes et Meulun.
    <sup>29</sup> Archives III, 760.
  - <sup>10</sup> Cahier du clergé de Peronne, Montdidier et Roye. Archives III, 347.

j

<sup>31</sup> Don Juan III, 2.

ł.

<sup>32</sup> Chassin. Les élections II, 281.

реформъ, представленный «нѣсколькими церковниками парижскаго превотства и виконтства», прибавляеть къ этому*природу* и разуль. Вступленіе гласить о правахъ, дарованныхъ человѣку этими двумя силами <sup>33</sup>. Никакихъ ссылокъ на религіозное ученіе нѣть, между тѣмъ какъ цитата изъ книги Монтескьё приводится по вопросу объ отмѣнѣ рабства. Ясно, — humanité принадлежитъ къ той же области филосовскихъ отголосковъ. Это не простое состраданіе и милосердіе, а космополитическая любовь къ людямъ. Духовенство требуетъ свободы негровъ не во имя добраго чувства къ несчастнымъ, а во имя естественныхъ правъ человѣка. Говоря о неотчуждаемомъ правъ на свободу, авторы наказа могли бы припомнить тождественное выраженіе Contrat social—Руссо <sup>34</sup>.

Въ результатъ, для насъ несомнънно проникновеніе въ среду духовенства, столичнаго и провинціальнаго — идей и понятій, совершенно не принимавшихся въ разсчетъ правительственной властью. Наказы, говорившіе о разумъ и природъ, очевидно, имъли въ виду нъчто другое помимо историческихъ преданій и документальныхъ источниковъ. Авторическихъ преданій и документальныхъ источниковъ. Авторитеты, пустившіе въ ходъ эти представленія, менъе всего могли бы удовлетворить запросамъ правительства относительно организаціи Генеральныхъ Штатовъ и программы ихъ дъйствій — на основахъ въковаго обычая.

Второе привилегированное сословіе — дворянство — высказывало оригинальныя желанія еще энергичнѣе. Парижская знать проэкть Конституціи открываеть такимъ заявленіемъ: «Депутаты прежде всего потребують ясной деклараціи правъ, которыя принадлежать всѣмъ людямъ» <sup>35</sup>. Что разумѣлось подъ этими правами, отчасти выражало самое заглавіе дворянскаго наказа: Cahier des citoyens nobles de Paris. Citoyen — V слово новаго происхожденія, вошедшее въ моду ко второй

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Chassin. Les élections IV, 34.

<sup>34</sup> Liv. I, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Chassin. Les élections. Cahier des citoyens nobles de la ville de Paris. Constitution. III, 321.

половинъ столътія. <sup>34</sup>. Парижанинъ-третьяго сословія объясняеть современное значение слова въ краткихъ и энергическихъ словахъ: «мы были подданные... теперь мы граждане». <sup>37</sup>. Очевидно, такое же противоположение жило въ умахъ благородныхъ избирателей, которые предпочли вмъсто обычнаго la noblesse-написать les citoyens nobles. Провинціальное дворянство требуеть освобожденія негровъ на основании «священныхъ правъ человъчности» — les droits sacrés de l'humanité. 38 Парижская знать вспоминаеть подвигь, совершенный во имя этихъ правъ вождемъ философовъ: оно требуеть полнаго возстановленія памяти Лабарра. 39. Находятся отдёльныя личности среди высшаго дворянства, еще послёдовательнёе выполняющія завёты великаго просвътителя. Маркизъ Виллье, ученикъ Вольтера, во время выборовъ усердно агитируетъ за уничтожение феодальнаго рабства во Франціи и свободу негровъ въ колоніяхъ. Несчастные горцы Юры, едва ли не более всёхъ страдавшіе оть вассальнаго ига, нашли въ лице благороднаго маркиза неутомимаго защитника. 40.

Всё эти данныя новыхъ вёяній, какъ бы ни были онъ драгоцённы, являются среди первыхъ двухъ сословій оазпсами. Можетъ-быть, личныя либеральныя рёчи и модныя слова произносились не всегда съ полнымъ пониманіемъ ихъ важности и практическихъ слёдствій. Мы не разъ будемъ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Тэнъ думаетъ, что — одновременно съ трактатами Руссо это не вполнѣ точно. *Contrat Social* вышелъ въ 1762 году, а годомъ раньше публика восторженно привѣтствовала слѣдующій стихъ въ комедіи Фавара *Soliman Second:* "Tout citoyen est roi sous un roi citoyen" (II р. 3). Ниже мы увидниъ, что *citoyen* встрѣчалось въ литературѣ еще въ сороковыхъ годахъ XVIII вѣка и для своей популярности не нуждалось въ сочиненіяхъ Руссо.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Extrait du discours de. A. L. Millin de Grandmaison. Chassin. Les élections II, 398: "Nous étions des sujets Aujourd'hui nous sommes des citoyens".

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Cahier de la noblesse de la province du Thimorais. Archives. II, 643.

<sup>\*</sup> Cahier. Justice. Chassin. Les élections III, 327.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Брошюры: Prostestation d'un serf du Mont—Jura, Lettre à Necker. Chassin. Le génie de la révolution I, 160, rem.

имёть случай убёдиться, какъ поверхностны и неискренни были идеальныя увлеченія привилегированныхъ. Факты докажутъ справедливость замёчанія историка: роковыя слова droits naturels были на устахъ у всёхъ и ихъ произносилъ кто угодно, буржуа, родовитый эгоисть, удерживавшій за собой всё свои беззаконныя преимущества или духовное лицо, ставившее свою догму выше свободы и бенефицію выше отечества. <sup>41</sup>. Это соображеніе мы всегда должны имёть въ виду, когда дёло идетъ о либерализмё первыхъ двухъ сословій. Но, несомнённо, имёеть значеніе уже тотъ факть, что мода признавала людей съ естественными правами, а не одну canaille miserable—тамъ, гдё болёе милліона французовъ томилось въ вёковомъ рабствё. Очевидно, нашлась спла, поколебавшая даже аристобратическую исключительность и привилегированный эгонзмъ.

Третьему сословію не представлялось необходимости—ни лицемфрить, ни праздно деклампровать. Еще до собранія Генеральныхъ Штатовъ въ Дофинэ разыгралась настоящая прелюдія революціи. Она имфла цфлью побудить короля созвать представителей народа и отказаться отъ такихъ насильственныхъ нововведеній, какимъ явилась Cour plenière ровно за годъ до Генеральныхъ Штатовъ. Всф три сословія Дофинэ возстали противъ произвола центральной власти и объявили самодержавіе народа. Въ результатъ ненавистная корпорація была уничтожена и воля сословій осуществлена.

Любопытно, какъ отразились эти событія за предвлами Дофинэ.

Въ одну изъ парижскихъ петицій, возникшую по поводу выборовъ, вставлена восторженная похвала сословіямъ мятежной провинціи. Поступокъ ихъ признается образцомъ для всей Франціи. «Отдадимъ честь истинѣ; воздадимъ славу тѣмъ, кому она надлежитъ. Три сословія Дофинэ во всемъ, что они сдѣлали, во всемъ, что они сказали, во всемъ что они написали, — представили величайшіе примѣры мудрости, про-

<sup>41</sup> Chassin. Ib. p. 174.

свъщенія, патріотизма и энергія, — примъры, какіе только можеть подать народъ. Образуя свои провинціальныя штаты, они одновременно преподали урокъ, представили образець, и вызвали спасительное движеніе въ умахъ и сердцахъ оранцузовъ. Каждая провинція должна благословлять ихъ и подражать имъ. Съ чувствомъ живъйшаго удовольствія, чистъйшей радости, безграничной признательности, — мы пользуемся случаемъ — принести должную дань похвалы нашимъ соотечественникомъ въ Дофинэ. Пусть же мы въ свою очередь удостоимся отъ нихъ такихъ же похваль!» <sup>43</sup>.

Парижане говорять о вслох трехь сословіяхь Дофинэ и называють всё ихъ вмёстё народомъ. Очевидно, ночь 4-го августа была предвосхищена въ этой провинція: въ петиція гренобльскихъ гражданъ къ королю говорилось о «братскомъ согласіи всёхъ классовъ», а протоколъ провинціальнаго собранія, избиравшаго депутатовъ въ Генеральные Штаты исполненъ демократическаго духа. <sup>43</sup>. Число представителей третьяго сословія должно быть равно числу представителей первыхъ двухъ, взятыхъ вмёстё, причемъ голосованіе—поголовное. Этими постановленіями обезпечивался успѣхъ ходатайствамъ гренобльскихъ и вьенскихъ горожанъ за сельское населеніе <sup>44</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Petition des citogens domiciliés à Paris. Chassin. Les élections I, 35. Петиція гренобльскихъ гражданъ—Archives I, 534—5. Петиція между прочимъ, одинъ изъ оригинальнъйшихъ примъровъ—чувствительныхъ изліяній, перемъшанныхъ съ настоятельными совершенно революціонными заявленіями о "правахъ, нераздъльныхъ съ званіемъ человъка и гражданина".

<sup>\*\*</sup> Extrait du procès—verbal des Etats de la province de Dauphiné Archives III, 80.

<sup>\*\*</sup> Cahier de la ville de Vienne. Въ главахъ D'elagriculture et du commerce н Du clergé картинно изображается печальная участь земледѣльца, угнетаемаго сеньёромъ сборщикомъ податей и духовенствомъ. Archives III, 84.-5. Гренобльскіе граждане восклицають: "Que ne pouvons nous mettre sous les yeux de Votre Majesté le tableau de la classe la plus nombreuse de cette province, accablée de misère et de malheurs... Дальше выражается готовность пожертвовать всѣми привилегіями-мѣстными и сословными-"для блага нащи".

Послёдній факть заслуживаеть особеннаго вниманія. Въ Дофинэ руководящая роль, по всей видимости, досталась на долю городской демократіи и эга демократія не замедлила вспомнить о безпомощныхъ жертвахъ феодализма—земледёльцахъ. Парижскіе буржуа несомнённо увлеклись прежде всего гражданскимъ мужествомъ дофинэсцевъ, съ такой гордостью именовавшихъ себя *гражданами*. Но на парижанъ должны были повліять также гуманныя идеи доблестныхъ провинціаловъ относительно низшихъ слоевъ трудоваго населенія.

Въ Парижѣ знають два разряда горожанъ — народъ и привилегированные, различія но сословіямъ должны быть уничтожены. <sup>45</sup>. Основной признакъ третьяго сословія — его сочувствіе народу. Поэтому, одинъ изъ самыхъ видныхъ парижскихъ ораторовъ, выдѣляетъ изъ третьяго сословія Haut Tiers, которое питаетъ къ народу даже еще болѣе глубокое презрѣніе, чѣмъ знать. <sup>46</sup>. Другой парижскій политикъ додумывается до установленія четвертаю сословія — сеященнаю сословія несчастныхъ, полагая что и само гражданское общество образовалось превмущественно въ интересахъ бѣдныхъ и слабыхъ. <sup>47</sup>.

Въ наказахъ третьяго сословія предъ нами являются въ ясныхъ и точныхъ формахъ идеи, мелькавшія часто только въ видѣ намековъ у первыхъ сословій. Въ наказѣ вьенскихъ жителей не упоминается именъ писателей, но мы безошибочно можемъ открыть буквальныя заимствованія изъ сочиненія Монтескье. Въ главѣ Des lois et des tribunaux плодотворность какой бы то ни было политической конституціи обусловливается тѣсной связью гражданскихъ и уголовныхъ законовъ и судебныхъ учрежденій съ политическими принципами. Это ничто иное, какъ повтореніе пятой и

47 Cahiers du quatrième ordre. Chassin Ib, II, 584.

<sup>\*</sup> L'Assemblée des trois ordres. Chassin. Les élections. III, 212.

Motion de J. P. Brissot de Warville. Chassin. Les élections II, 402.

и шестой книги Духа законовъ <sup>48</sup>. Еще болѣе важное совпаденіе въ главѣ Des lois constitutionnelles. Горожане въ Дофинэ либеральны и крайне озабочены личной и политической свободой гражданина. Но они должны примириться съ абсолютизмомъ, — потому что онъ необходимъ для большаго государства. Лишь только свобода націи будетъ обезпечена, власть короля должна стать по возможности абсолютной: «que la liberté de la nation soit inviolable; et après le grand interêt assuré, la puissance du Roi rendue aussi absolue qu'il est possible, et qu'il est nécessaire au gouvernement du grand empire». Эти слова буквальное повтореніе слѣдующей оразы Moнтескьё: «un grand empire suppose une autorité despotique dans celui qui gouverne» <sup>49</sup>.

Можно подумать, — свободолюбивые дофинэсцы поступились своими гражданскими чувствами именно въ виду авторитета Монтескьё и предоставили разрѣшить народнымъ представителямъ довольно затруднительную дилемму.

Парижскіе горожане и въ этомъ случав не отстануть отъ вьенцевъ. Настаивая на смягченіи уголовныхъ наказаній, они весьма точно передадутъ разсужденіе Монтескьё о томъ же предметв. Они всявдъ за нимъ укажуть на связь гуманныхъ законовъ съ политической свободой, опишутъ тлетворное -/ вліяніе жестокахъ наказаній на душу и нравы гражданъ.

Въ главъ Legislation en matière criminelle того же парижскаго наказа находится разсуждение о присягъ обвиняемыхъ. Она ръшительно отвергается, какъ «противная естественному человъческому чувству самосохранения, какъ насилие надъ

\* De l'esprit des lois, Liv. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> KHHTH V H VI HOCHTE HABBAHIM: Des lois que le legislateur donne doivent être relatives au principe du gouvernement n Conséquences des principes des gouvernements par rapport à la simplicité des lois civiles et crimenelles, la forme des jugements et établissement des peines. BE Cahier ro-BOPHTCH: "LA Constitution serait infructueuse pour les peuples, si les lois civiles et criminelles n'en descendaient comme de leur principe et si les tribunaux n'étaient rendus conformes à ce nouvel ordre des choses". Archives III, 84.

человъческой природой». Это разсуждение совершенно точно воспроизводить мизнія Беккаріи о томъ же предметв 50.

Избиратели не называють источниковъ потому, что увърены въ ихъ широкой популярности. Иногда они только упоминають о новыхъ принципахъ правосудія и немедленно переходять въ частнымъ реформамъ, потому что принципы достаточно выяснены литературой 51.

Монтескьё не единственный вдохновитель избирателей. Онъ долженъ или дълить эту честь съ Руссо или уступать мъсто ему одному. Вліянія того и другаго писателя сказались въ одной ызъ парижскихъ конституцій. Во главѣ стоитъ принципъ: tous les hommes sont né libres et égaux en droits, потомъ идетъ разсуждение объ учредительной власти-le pouvoir constituantт.-е. нація---объясняеть авторь, другія---ваасти учрежденныя--les pruvoirs constitués. По сихъ поръ-Contrat social. Пальше

⊾

]

È

50 Cahier du tiers. Chassin. Les élections III, 359, art. 3. De l'esprit des lois, l. VI: On augmentait les supplices à mésure qu'on mangnait de moeurs.-Il serait aisé de prouver que dans tous ou presque tous les Etats d'Europe les peines ont diminué ou augmenté à mésure qu'on s'est plus approché Vou plus éloigné de la laberté.—Разбирая японскія законы, Монтескьё Ø показываеть до какой степени неумъренныя наказанія ожесточають сердца и развращають нравы, особенно благодаря публичности. Cahier: La modération des lois pénales caractérise la douceur des moeurs et la liberté des gouvernements. L'observation a prouvé que l'extrême severité des peines a des effets directement contraires an but même de la loi; qu'elle tend à endurcir les âmes, et à rendre des moeurs cruelles en familiarisant l'imagination avec des spectacles atroces<sup>4</sup>... Беккарія быль переведень Морлен изданъ съ примѣчаніями Дидро. Въ этомъ переводѣ глава Des sermens riacerts: C'est une contradiction entre les lois et les sentiments naturels de l'homme, que celle qui résulte de l'usage des sermens qu'on exige d'un accusé dont on veut faire un homme véridique, lorsqu'il a le plus grand intérét à ne pas l'être..." (Traité des délits et des peines. Nouvelle édition, Paris, An V p. 42). Cahier: Le serment exigé des accusés, étant evidemment contraire au sentiment naturel qui attache l'homme à sa propre conservation n'est qu'une violence faite à la nature humaine, inutile pour découvrir la vérité, et propre seulement à affaiblir l'horreur du parjure". Chassin. Ib. III, 358.

<sup>31</sup> Rémontrances du tiers—état du baillage de Nemours. Archives IV, 180. 2 Уч. Зац., ст. Иванова.

— .18 пасти строго должны быть разль.

*Esprit des lois*: власти строго должны быть раздѣлены—-законодательная, исполнительная и судебная. Они должны быть безусловно независимы другь отъ друга и взаимно наблюдать другъ за другомъ <sup>52</sup>.

Въ другихъ конституціяхъ и наказахъ духъ Руссо царить гораздо шире. Парижскій избиратель снабжаеть націю основнымъ правомъ, указаннымъ въ Общественномъ договоръ: основнымъ закономъ слёдуетъ признать право націи-вручать исполнительную власть, кому нація заблагоразсудить \*\*. Третье сословіе Парижа усвоиваеть въ своемъ наказъ термины женевскаго философа. Въ главъ Declaration des droits читаемъ: «La volonté generale fait la loi; la force publique en assure l'execution» 54. Иногда наказъ не только воспроизводить идеи Руссо, но даже написанъ въ стилъ автора Общественнаю договора. Напримъръ, упомянутый выше Наказъ четвертаю сословія содержить длинное разсужденіе, составленное изъ отрывковъ романа Эмиль и политическаго разсужденія того же автора. Въ романъ вычитанъ восторженный панегирикъ народу, составляющему сущность и, основу и цель всякаго политическаго союза 55. Изъ Общественнаю договора взято представление о pucte de societé, договорномъ установлении общества.

Теоретическія опреділенія отдільныхъ понятій на каждомъ шагу. Выраженія droits noturels, droits de la nature особенно многочисленны въ наказакъ третьяго сословія. Парижскіе избиратели строго различають три категоріи правъ—естественныя, гражданскія и политическія. Всб они должны быть включены въ національную партію и положены въ основу оранцузскаго правительства. Съ такою же точностью опреділяется свобода естественная, гражданская и религіозная <sup>58</sup>. Очевидно,

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> L'assemblée des trois ordres. Chassin. Les élections III, 212-3. Cp. Du contrat social I, 1; 5. De l'esprit des lois, XI.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> L'assemblée des trois ordres. Chassin. Ib. III, 184. Du contrat social III, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Chassin. Les élections III, 334. Du contrat social I, 5 etc.

<sup>55</sup> Emile, livre quatrième, troisiéme maxime.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Chassin. Les élections III, 335.

формулы политической математики Руссо стали общественнымъ достояніемъ въ столицѣ. Не менѣе развито пристрастіе къ теоріи и у провинціальныхъ избирателей.

Третье сословіе немурскаго бальяжа разсуждаеть о цёли установленія политическихъ обществъ, требуетъ объявленія «естественныхъ и соціальныхъ правъ человёка и гражданина» настаиваеть, чтобы эта декларація была внесена даже въ дътскіе учебники — «dans tous les livres destinés à l'education de la premierè enfance». — Во множествѣ городовъ, мѣстечекъ и приходовъ даютъ точное опредѣленіе свободы: она состоитъ въ правѣ человѣка свободно дѣлать все, что не вредитъ другимъ <sup>57</sup>.

Нація, такъ близко освоившанся съ современной политической литературой, имъетъ право считатъ себя просвъщенной. Просвъщеніе является общимъ мотивомъ для гуманныхъ реформъ въ законодательствъ, въ общественномъ и государственномъ порядкъ. Наказъ дофинэсцевъ придаетъ громадное значеніе образованію и объясняетъ его вліяніе на нравы, на весь нравственный міръ человъка. «Король и Штаты не забудутъ, что воспитаніе-мать нравовъ, и что государства преуспъваютъ только благодаря нравамъ.— Человъкъ — созданье (l'ouvrage) своихъ учителей и его жизнь — послъдствіе принциповъ, которые раньше были ему преподаны» <sup>38</sup>.

Въ этихъ словахъ высказана одна изъ популярнъйшихъ идей просвътительной эпохи: природа человъка подлежитъ непреодолимому воздъйствію идей. Разумъ можетъ все исправить и преобразовать согласно своимъ логическимъ построеніямъ. Избиратели пишутъ настоящія похвальныя ръчи про-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Cahier. Remontrances, moyens et avis que le tiers état du baillage de Nemours charge ses députés de porter aux Etats généraux. Archives. IV, 161-2. Здёсь неречислены м'встности, давшіе одно и то же опреділение свободі. Перечисление-менолное: въ томъ же немурскомъ бальяжі приходъ Saint-Sulpice de Chevannes пишетъ въ своемъ cahier главу: De *l'exposition des droits de tous les citoyens*, гдё настанваетъ на опреділении свободи и изложени правъ общихъ для всёхъ людей. Archives III, 216. <sup>58</sup> Archives III, 86.

свъщенію и возстають на невъжество и суевъріе. Провинціальный наказъ цълью просвъщенія ставить--- «спасти юно-- шей отъ суевърныхъ представленій, удручающихъ умъ и въ теченіе въковъ повергавшихъ въ отчанніе народы и государей. Науки и искусства --- украшеніе общества, сила и счастіе государства. Невъжество создаетъ въ народъ тупость и превращаетъ людей въ рабовъ» <sup>89</sup>.

Отсюда логическій выводъ – просв'ященіе несовитатимо съ рабствомъ и религіозной нетерпимостью.

Избиратели на основани именно такого соображения ратують за въротернимость и за реформу кодексовъ. «Просвъщенная», «цивилизованная» нация—la nation éclairée, la nation la plus polie du monde не можеть терпъть жестокихъ уголовныхъ и гражданскихъ законовъ и требуетъ «безусловной терпимости и свободы совъсти». <sup>60</sup>

Источники просвёщенія в цивилизація указывають сами избиратели. Они понимають значеніе главнёйшихъ направленій современной мысли и стараются обезпечить ся вліяніе на общественную жизнь. Одинъ изъ парижскихъ наказовъ требуеть, чтобы въ сельскихъ школахъ объяснялись произведенія лучшихъ оранцузскихъ экономистовъ. "Въ высшей степени интересныя *Наблюденія — Observations* — представилъ одинъ парижскій старожилъ. Авторъ — весьма преклоннаго возраста. Это сказывается въ стилѣ и даже почеркѣ его рукописи. Онъ, очевидно, живо помнитъ исторію умственнаго движенія своего столѣтія, — и считаетъ долгомъ отдать честь представителямъ мысли. Онъ предлагаетъ парижанамъ избрать въ депутаты, между прочимъ, аббатовъ Сійвса, Морле и

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Cahier de l'assemblée du troisième ordre de la senéchaussée de la ville de Digne. Archives. III, 350.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Remontrances, moyens et avis que le tiers état du baillage de Nemours charge ses députés de porter au Etats généraux. Archires III, 180. L'assemblée des trois ordres. Chassin. Les élections III, 185.—Cahier des Théatins. Chassin, Ib. II, 486.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Les assemblés primaires. Cahier à insérer dans le cahier du tiers état de Paris. Moeurs. Education. Chassin Ib. II, 86.

другяхъ двятелей, которые «разсвяли невъдъніе своихъ согражданъ на счетъ правъ націи». Онъ хорошо знакояъ

съ провинціальными наказами и рекомендуеть парижанамъ именно тё, въ которыхъ съ особенной силой изображены результаты просвъщенія. <sup>62</sup>

Авторъ Наблюденій отнюдь не теоретическій резонеръ. Его замѣчанія на счетъ Парижа, его благоустройства и матеріальнаго развитія—едва ли не самыя практическія. какія только были представлены въ собраніяхъ парижскихъ избирателей. Но исключительная положительность взглядовъ не мѣшаетъ старику оставаться въ первомъ ряду защитниковъ новой мысли. Онъ даетъ оригинальное названіе площади Бастиліи, послѣ того какъ тюрьма будетъ разрушена,—иле рlace dédiée à la liberté raisonnée,—площадь свободы, основанной на разумѣ, завоеваннной разумомъ.

Исповёдуя такія ндек, третье сословіе не разсчитывало на виёшній эффекть, не слёдовало только модё. Мы указывали на сочувствіе горожанъ сельскому населенію, на стремленіе ихъ-слить себя съ этимъ населеніемъ и образовать народъ — силу, враждебную привилегированнымъ. Третье сословіе беретъ на себя защиту феодальныхъ рабовъ,---и наказы говорять намъ, что такой поступовъ---ничто инов какъ долгъ благодарности. Въ инструкціяхъ Немурскаго бальяжа находится подробное разсужденіе о высокомъ исключительномъ значеніи земледѣльческаго класса въ жизни государства. Инструкція составлены съ необыкновенной тщательностью. Разбираются всё вопросы общественнаго порядка и государственнаго устройства. Избиратели обнаруживають прекрасное знакомство съ существующимъ строемъ и умѣютъ сказать свое слово въ каждой его области.

Введеніе написано отъ лица жителей главнаго города бальяжа и настолько значительно и краснор'вчиво по содержанію, что н'вкоторыя статьи его заслуживають полнаго неревода.

<sup>\*\*</sup> L'assemblée des trois ordres. Chassin Ib. III, 187-190.

«Третье сословіе», пишуть избиратели, «могло бы высказать свои мнёнія въ одномъ словё.

«Всегда существовало одно только сословіе, которому нація обязана своимъ благосостояніемъ и богатствами. Существовало одно только сословіе, на которое взваливали всё несправедливости и всё тягости, на которомъ все это тяготёло изъ вёка въ вёкъ.

«Въ городахъ смутно представляють, что третье сословіе не было сословіемъ покровительствуемымъ. Здёсь знають только малую долю того, что заставляетъ страдать деревни, и надо много пожить среди земледѣльцевъ, чтобы составить истинное представленіе объ ихъ страданіяхъ.

«Одинъ и тотъ же народъ населяетъ всю Францію. Но семейства, которыя живутъ въ городахъ, получаютъ заботливое воспитаніе, къ ихъ услугамъ наука и искусства, они окружены утѣхами роскоши, привыкли, подобно духовенству и знати, пользоваться плодами чужаго труда, заразились многими предразсудками высшихъ сословій, убѣждены—и на самомъ дѣлѣ, можетъ быть, это и вѣрно—что ихъ интересы противоположны интересамъ деревни, воображаютъ, что торговля и юриспруденція гораздо важнѣе, чѣмъ земледѣліе, аваніе буржуа считаютъ болѣе почетнымъ, чѣмъ званіе крестьянина.

«А между твиъ, именно крестьяне поддерживають страну. Именно ихъ нравы отличаются исключительной чистотой, ихъ трудъ—самый полезный, они не создають своего благосостоянія на счеть другихъ и когда они освобождаются отъ бъдности, этимъ самымъ они въ силънъйшей степени умножають богатства націи.

«Главный городъ Немурскаго бальяжа справедливо гордится тёмъ что менёе другихъ городовъ королевства зараженъ предразсудками и не признаетъ принциповъ, унижающихъ земледёльцевъ и вредныхъ для ихъ благороднаго занятія. Напротивъ, граждане этого города, сдёлавъ извлеченіе изъ наказовъ различныхъ приходовъ и общинъ бальяжа, признаютъ откровенно, что принадлежитъ имъ самимъ, чёмъ въ особенности они обязаны своямъ согражданамъ. Множество золъ, злоупотребленій и несправедливостей, о которыхъ они и не думали раньше, стяло имъ извъстно благодаря деревенскимъ наказамъ». "<sup>3</sup>

Горожане боятся пропустить жалобу какого-нибудь прихода. Они къ своему наказу присоединяють инструкцій поселянь, разсчитывяя, что такимъ путемъ до свёдёнія націи и короля дойдеть разумное желаніе послёдняго земледёльца.

Составители наказа, очевидно, подробно и основательно ознакомились съ условіями крестьянской жизни въ своемъ бальяжв. Они сдёлали, вёроятно, гораздо больше—постарались просвётить крестьянъ насчетъ путей, ведущихъ къ исправленію золъ и несправедливостей

Картина совмёстной дёятельности города и деревни представляется ясно: деревня доставляеть городу фактическій матерьяль, знакомить его сь дёйствительнымь положеніемь различныхь отраслей государственнаго управленія, сь экономическими данными земледёльческой промытленности. Городь дёлаеть общіе выводы и набрасываеть плань желательныхь реформь. Можеть случиться, — горожанинь тоть же самый плань подскажеть сельскому собранію и тогда въ деревенскомь наказё мы встрётимь подробный проекть конституціи со всёми обычными теоретическими опредёленіями.

Эта просвётительная дёятельность горожанъ среди народа доказывается фактами. Лишь только по Франціи разлетёлась вёсть о созывё Генеральныхъ Штатовъ, — вся страна пришла въ движеніе. Оно охватило все населеніе, не миновало самыхъ захолустныхъ деревень, отразилось на такихъ несчастныхъ жертвахъ феодальнаго гнета, какими были юрскіе горцы.

Значеніе этихъ людей вдругъ стадо яснымъ для господъ, едва знавшихъ объ ихъ существованіи. Правительство признадо выборное право почти за всёмъ населеніемъ. Исключены были только поденщики и ремесленники, не имѣвшіе

\*3 Archives IV, 113.

никакой собственности и не платившіе прямыхъ налоговъ. Привилегированнымъ предстояло заручиться голосами избирателей, не имѣвшихъ даже оамильныхъ именъ. И весьма часто сеньерамъ даже не приходилось прибѣгать къ агитаціи: легко было продиктовать какой угодно наказъ. Образчикомъ такого рода наказовъ можно считатъ челобитную одного прихода въ сенешальствѣ Э. Прихожане просятъ короля объ одномъ-чтобы ихъ сеньеру былъ уплаченъ королемъ долгъ: долгъ исчисляется съ большой тщательностью и уплата признается благодѣяніемъ для самихъ челобитчиковъ ".

Но безъименные избиратели не вездъ могди быть до такой степени покорны и безпомощны. Тогда дворянству приходилось «выпрашивать голоса» (mendier les suffrages). Появлядись циркуляры (lettres circulaires), имъвшіе въ виду расположить сельское население въ пользу того или другаго джентльмена. Всякое сословіе могло выбрать представителя изъ другаго сословія, и одна изъ парижскихъ брошюръ даже призывала провлятіе на того, вто на основаніи сословной исключительности не остановить своего выбора на достойномъ членѣ не своего сословія 68. Съ другой стороны, наказы третьнго сословія постоянно настаивають, чтобы депутатовъ не выбирать изъ среды привелигированныхъ. Горожане легко могли выполнить это предписание, --- но совершенно въ другомъ положении находились крестьяне. Они только по особенно счастливой случайности въ своей средь могли найдти такого человёка, какой, напримёръ, выставляется идеаломъ будущаго въ одномъ изъ приходскихъ провинціальныхъ навазовъ: человъбъ, умъющій читать и писать, знающій законы своей страны, отдающій себѣ отчеть въ несовершенствахъ дъйствующаго порядка и понимающій причины несовершенствъ и пути къ исправленію 66.

При такихъ обстоятельствахъ помощь сельскому населенію извнѣ была необходима, – и она явилась въ лицѣ горожанъ.

<sup>\*</sup> Cahier des habitants de la paroisse de ce lieu de Brue Archives. VI, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> L'assemblée des trois ordres. Chassin, Les élections III, 214.

<sup>\*\*</sup> Instructions de la paroisse de S. Sulpice de Chevannes. Archives IV, 228.

•

Циркуляры дворянства немедленно вызвали соотвётствующій протесть со стороны третьяго сословія, обладавшаго средствами для теоретической избирательной борьбы.

Возникли общества съ цёлью выборной агитаціи. Изъ кого состояли они показывають слёдующія данныя. Въ Анжу организовалось Общество буржуа для защиты правз народа и для просвъщенія крестьяна. Въ Шампани вышли: Письма труасскиха буржуа ка иха соотечественникама и сосъдяма. Въ Провансь появился Катехизиса третьяю сословія для всъха провинцій Франціи <sup>61</sup>.

Въ результатъ деревни быстро наводнились брошюрами, летучнии листками, объяснявшими врестьянамъ политическое положеніе минуты. Одна изъ этихъ брошюръ—Avis aux habitants des champagnes обращалась въ врестьянамъ съ такою ръчью:

кою рёчью: «Земледёльцый. Въ награду за тягостные и полезные труды вы влачите грубое существованіе. Непосильные налоги обременяють васъ, ненавистныя поборы отнимають у васъ часть жатвы. Всевозможныя животныя опустошають ваши ноля, и какихъ только бичей вы не являетесь жертвами!...

«Наступиль теперь для вась благопріятный моментьвысказать во всеуслышаніе справедливый протесть. Гражда-

19042511

<sup>67</sup> Chassin, Le genie de la révolution. Pièces justificatives I, 408. Авторъ Ийсьма труасхият буржуа считаетъ произведеніемъ аристовратическаго общества, потому что эти письма предлагають учредить четвертое сословіе, сословіе врестьянъ, какъ это существуеть въ Швеція. По миѣнію автора, эта пдея могла принадлежать исключительно врагамъ уравнительнаго движенія, т.-е. привилегированнымъ: другіе могли требовать только уничтоженія всякаго дѣленія по сословіямъ. Это соображеніе опровергается многочисленными наказами. Приведенъ нѣкоторые. Крестьяне фландрской деревни Монтиньи требуютъ учрежденія четвертаю сословія, — потому что говорять избиратели — сословіе врестьянъ самое полезное въ государствѣ. (Archives III, 223). Тоже самое требованіе повторяется деревней d'Estrées, общиной Кателіе и многими другими. И вездѣ избиратели ссылаются на Швецію. Слѣдовательно Письма труасскихъ буржуа могли принадлежать не только авторамъ изъ третьяго сословія, но подъ ними подписалось бы не мало коренныхъ жителей деревень. не всёхъ сословій готовятся собраться, чтобы обсудить ваше положеніе, положеніе націи. Вы призваны на это собраніе, потому что вы члены общества. Вашъ образъ дёйствій можетъ принести вамъ большую пользу, если будетъ благоразуменъ, и большой вредъ — въ случав вашей неосторожности.

«Когда вамъ предстоитъ какое либо дёло,—не правда ли, вы выбираете человёка, по вашему мнёню, наиболёе способнаго обсудить данный вопросъ? Вамъ никогда и въ голову не приходило—довёриться своему противнику въ то время, когда ваши и его интересы противоположны. Смотрите же! при настоящихъ обстоятельствахъ дёйствуйте, какъ вы дёйствуете ежедневно, и вашъ путь будетъ правильнымъ....

«Не върьте ни одному знатному человъку, который станетъ возбуждать васъ лично или чрезъ своихъ агентовъ, будьте увърены, что онъ ставитъ вамъ ловушку и стремится обмануть васъ, разсчитывая на вашу простоту.

«Землепьльцы, — ваши истинные защитники — только среди васъ, въ третьемъ сословіи. Если вы ихъ станете искать въ другомъ мъстъ, ваши интересы будутъ принесены въ жертву чужимъ, и вы останетесь при томъ же несчастномъ существованіи».

Такія рэчи были совершенно понятны всякому крестьянину. Агитаторы искусно умэли одновременно затронуть вэками наболёвшія язвы земледэльцевъ и указать на ихъ новую роль и настоящее политическое значеніе. «Вы члены общества», — это звучало нёсколько странно для феодальныхъ подданныхъ, — но къ этимъ словамъ легко привыкалъ человёкъ въ то время, когда само правительство спрашивало у него мнёній и совётовъ и господа «выпрашивали голосъ».

Легко представить, какъ при такихъ условіяхъ заговорять крестьяне. Они прежде всего примутъ необыкновенно дъятельное участіе въ выборахъ. По звону приходской церкви будутъ собираться не только полномочные избиратели, но всъ бъдняки и даже женщины. И усердіе съ особевной силой скажется именно тамъ, гдъ чувствительнѣе всего объдствія и неправды стараго порядка. Мы постоянно встръчаемъ длинный рядъ подписей подъ сельскими наказами. Это--только имена нъкоторыхъ выборщиковъ: многіе поселяне умъютъ поставить только кресть, но непремённо вотирують.

Протесть, скопившійся цілыми віжами, теперь рвется наружу непреодолимымъ потокомъ. Страданія, которыя всегда казались несправедливыми и незаслуженными, сообщають річамъ крестьянъ чувство гордости и независимости.

Горожане становятся на ихъ сторону: крестьяне благодарны за помощь, согласны слиться съ ними въ одно сословіе и, подобно горожанамъ, пишутъ: «одинъ только народъ или третье сословіе несъ до сихъ поръ большую часть общественныхъ тягостей». 68. Но не всегда врестьянамъ, искони оторваннымъ отъ остальныхъ согражданъ, такъ легко пой-TH навстрвчу чужимъ людямъ. Въ теченіе цвлыхъ B'Bковъ они жили своей жизнью, испытывали множество лишеній, въдомыхъ только имъ однимъ это---мы видъли,---признавали и сами горожане. Крестьянамъ необходимо довести до свъдънія кородя и націи именно оти лишенія, а всякій ли городъ ришится оказать имъ такое вниманіе, какъ столица Немура? Здёсь сельскіе наказы были почтительно внесены въ городской наказъ,---въ другихъ случаяхъ горожане могуть пренебречь жалобами деревень. Такъ это въ действительности и происходить въ бальвие Commercy, где представители города на выборахъ совершенно оттёснили престьянъ.

Тогда врестьяне стараются довести до свёдёнія правительства свои вопли независимо отъ общаго наваза третьяго сословія Они не могуть помириться съ мыслью, что въ Штатахъ не будеть истиннаго представителя ихъ интересовъ 6°.

Такія дэйствія врестьянъ съ ихъ точки грёнія совершенно логичны. Крестьяне уб'яждены, что они лучше вс'яхъ во всемъ государствё знають недостатки современнаго по-

<sup>\*\*</sup> Cahier de la paroisse d'Essonnes. Archives IV, 527.

<sup>•</sup> Chassin. Le génie de la révolution I, 423-4.

— **2**8 —

Дальше прихожане выражаются еще энергичнёе. Они требують всеобщей грамотности крестьянь за тёмь, чтобы у короля постоянно были вёрные совётники. Всё злоупотребленія возникли потому, что прекратились сообщенія французскихь государей съ народомъ. «Короли», поясняють крестьяне, «живуть среди двора; министры берутся изъ города, и въ теченіе четырехъ соть лёть нашлось только четыре министра, имёвшихъ истинное представленіе о важности земледёлія и нёкоторыя точныя свёдёнія объ условіяхъ сельской жизни. <sup>70</sup>.

Съ такой самоувъренностью и самосознаніемъ люди говорятъ въ то время, когда чувствують себя сплоченной единой силой, когда увърены, что ихъ заявленія выражають чувства большинства, и требованія основаны на незыблемыхъ основахъ рязума и справедливости. Крестьяне такъ и смотрять на свои наказы.

Обитатели самыхъ бъдныхъ, жалкихъ деревень сознаютъ себя представителями всего народа, какъ они его понимаютъ, т. е. всъхъ непривелигированныхъ. Даже юрскіе горцы изображая потрясающую картину своего рабскаго существованія, ходатайствуютъ за судьбу милліона оранцузовъ, т. е. по ихъ счету, — всъхъ осодальныхъ кръпостныхъ. <sup>71</sup> Въ другихъ

.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Archives IV, 227-8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Такая цифра сто́нть въ наказѣ Saint-Claude. Chassin. Le genie de larev. I, 160 чет. Наказъ этоть, къ сожагѣнію отсутствуеть въ Archives

наказахъ обобщенія идуть гораздо дальше. Крестьяне простирають свою заботливость на всёхъ безправныхъ и обдъленныхъ и, подобно другимъ болёе просвёщеннымъ сословіямъ, разрёшаютъ вопросы о политическихъ принципахъ.

Сельскому населенію не трудно было понять смысль такихъ выраженій, какъ естественныя права, прирожденная свобода. Въ этихъ идеяхъ именно и заключалось искомое спасеніе отъ феодальныхъ преданій. Одинъ изъ прованскихъ деревенскихъ наказовъ утверждаетъ, что вассальная зависимость не примирима съ достоинствомъ человѣка. Впослѣдствік мы увидимъ, что это сознаніе человѣческаго достоинства было принято художественной литературой XVIII вѣка за основную черту новаго крестьянина, — и это сознаніе непосредственно вело къ критикѣ феодальныхъ отношеній. Въ наказахъ эта связь сказывается съ такою же яркостью и послѣдовательностью.

Въ одномъ наказъ цълая глава посвящена Выясненію правъ оспять праждана. Выясненіе нагинается весьма скромно и ловко: «кюре», пищуть крестьяне, «въ своихъ мудрыхъ наставленіяхъ, которыя онъ постоянно преподаетъ прихожанамъ, часто говорилъ имъ, что всть люди братья, и такъ какъ эта истина—одно изъ правилъ въры, — прихожане въ ней не сомнъвались».

Послё этого заявленія слёдуеть статья о правахь и свободв. Крестьяне требують, чтобы король и Генеральные Штаты объявили права, общія всёмъ людямъ—бёднымъ и неизвёстнымъ наравиё съ богатыми и знаменитыми, и чтобы эта декларація была зарегистрирована всёми парламентами и ежемёсячно читалась во всёхъ приходахъ. Крестьяне предлагають нёкоторыя статьи для предполагаемой консти-

parlementaires, нёть также и Doléances des habitants du Mont-Jura, которыя были пріобщены въ общему наказу бальжа Аваль. Въ наказахъ духовенства и третьяго сословія (Archives II, 137, 143) находится нёсколько замётаній въ либеральномъ духё относительно врестьянъ. туція, во главѣ стоить опредѣленіе свободы, какъ права каждаго человѣка дѣлать все, что не наносить вреда другимъ.

Очевидно, авторы наказа всё эти равсужденія взяли изъ другой области, — не изъ проповёдей своего кюре, и ссылка на кюре осталась только визиннимъ предлогомъ — развить теоріи, не имёвшія ничего общаго съ церковными поученіями. И дальше крестьяне уже ссылаются на свою вёковую опытность, на свои отраданія оть неправдъ правительственной власти и привилегированныхъ сословій. <sup>72</sup>.

Сельскіе избиратели по сосёдству съ столицей не считаютъ нужнымъ прикрывать свои идеи ссылками на кюре и церковныя проповёди. Они прямо опираются на произведенія современной политической литературы и не боятся заявлять свое глубокое уваженіе къ одному изъ самыхъ революціонныхъ писателей.

Обитатели прихода Passy—les Paris раныше какихъ бы то ни было предложеній находять нужнымъ рёшить вопросъ о представительствё. Руссо въ Общественноми договоръ выразилъ крайнее презрёніе къ представительству, заявилъ, что самая идея народнаго представительства безчестить имя человѣка и что націи, собирающія депутатовъ, находятся въ рабствё у своихъ избранниковъ.<sup>73</sup>

Эти разсужденія, очевидно, произвели сильное впечатлёніе на составителей упомянутаго наказа. По словамъ «превосходнаго писателя», пишутъ они, — «все должно быть направлено къ тому, чтобы ослабить у представителей націи личную волю и довести общую—la volonté générale—до высшей степени развитія». Избиратели, полные недовърія къ депутатамъ, обращаются къ нимъ съ такою ръчью: «развъ ваша слава требуетъ, честь ваша нуждается въ томъ, чтобы тридцать тысячъ, двадцать четыре милліона людей оказались безсильными въ вопросъ о своихъ собственныхъ насущныхъ интересахъ, лишь только эти интересы довърены тысячъ

· · · · · ·

<sup>73</sup> Du contrat social III, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Archives IV, 216 etc.

двумъ стамъ представителей, или въ первомъ случав – только одному».

Дальше мы все время находимся въ соерв идей и даже терминовъ Руссо: слышимъ, что всякое общественное соглашеніе—toute convention sociale—имъютъ цѣлью возможное благополучіе тѣхъ, кто соединяется въ общество; узнаемъ, что депутаты избираются только потому что нація не можетъ собираться вся цѣликомъ—еп totalité, что нація имветъ право поручить кому угодно исполнительную власть, но, по разнымъ историческимъ и мѣстнымъ условіямъ, эту власть полезнѣе всего перенести на самодержца, — наконецъ, во главѣ конституціи ставится принципъ: «всъ власти по существу пребываютъ въ націи и всѣ истекають оть нея» 74.

Весь наказъ такимъ образомъ, -- довольно точное воспроизведеніе идей женевскаго философа, - и составителямъ наказа кажется вполнъ естественнымъ-называть Руссо-превосходныма писателема и адъсь же свидътельствовать Людовику XVI «чувства любви, уваженія и признательности». Отдёльныя главы въ наказахъ носять заглавія, обязанныя своимъ происхожденіемъ автору знаменитыхъ разсужденій объ естественномъ состояніи. Жители прихода Rosny-sous les buis de Vincennes въ проектв конституціи предлагають возвращеніе къ естественной свободъ-Retour à la liberté naturelle. Но это возвращение отнюдь не призывъ переселиться въ первобытные лъса. Извъстно, что и самъ Руссо одновдеменно написнать разсуждение О происхождении неравенства, возвель въ перлъ созданія миоическаго естественнаго человъка и заявилъ, что онъ отнюдь не стремится разрывать священныя узы общества и предоставляеть своимъ читатедямъ повиноваться законамъ и чтить добрыхъ и мудрыхъ государей 75. Очевидно, и составителямъ наказовъ возможно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cahier des plaintes et doléances des habitants de la paroisse de Passyles—Paris. Archives V, 1—6. О недовърія въ депутамъ ср. также Cahier du tiers—état de la ville de Paris. Archives V, 288, art. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Quelle est l'origine de l'inegalité parmi les hommes. Предисловіе и пряжічанія.

было говорить о возстановленія естественной свободы и разумёть ни болёе, ни менёе, какъ уничтоженіе феодализма и созданіе конституціонной монархіи <sup>14</sup>.

Чтобы не вдаваться въ частности, мы разберемъ одинъ изъ самыхъ подныхъ крестьянскихъ наказовъ. Здёсь собраны вмёстё всё черты, разсёянныя въ другихъ наказахъ. Предъ нами яркая картина вёрноподданическихъ чувствъ, переплетающихся съ новыми идеями. Безпрестанно слышится голосъ традиціонной преданности подданныхъ своему монарху, и здёсь же въ каждой строкё звучитъ намекъ, что былая цёльность политическаго настроенія разбита новыми теченіями и обё силы— старое чувство и новая мысль идутъ рядомъ— непримиренныя, другъ другу чуждыя и будто исподненныя страха вступить во взаимную рёшительную борьбу.

Крестьяне прихода d'Essonnes заявляють искреннее довъріе королю и только на основаніи этого довърія ръшаются представить ему свои жалобы. Но заявленіе стоить въ концѣ обращенія къ королю и нашимъ юсподамъ Генеральнымъ Штатамъ. Наказъ составители называють трактатомъ, и этосправедливо. Во всемъ собраніи наказовъ нъть другаго, наиисаннаго съ такой логической послѣдовательностью и полнотой. Руссо не отказался бы подписаться подъ этимъ произведеніемъ, тъмъ болѣе, что онъ-его настоящій авторъ.

Первыя строки гласять: люди равны по природё и должны быть таковыми въ глазахъ закона. Но это не абсолютное равенство. Руссо еще во второмъ разсужденіи призналь неравенство физическихъ и нравственныхъ силъ у людей. Въ Общественномъ договоръ—онъ вооружился противъ естественнаго состоянія и нашелъ возможнымъ «безпрестанно» прославлять переходъ человѣка изъ естественнаго – т. е. по новому взгляду философа, – животнаго состоянія къ гражданскому. Естественное равенство кажется теперь Руссо—незаконнымъ, безнравственнымъ: онъ проповѣдуетъ равенство по договору – раг convention – и праву <sup>57</sup>. О такомъ равен-

٠ž

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Archives V, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Du contrat social I, 8.

ствѣ говорятъ и составители наказа. Они идутъ еще дальше все по слѣдамъ своего авторитета.

Руссо послё своихъ общихъ разсужденій написалъ трактатъ о польской конституціи – и здёсь уже стоялъ не только за подчиненіе человёка гражданскимъ уставамъ, но вводилъ сложную систему личныхъ и сословныхъ отличій, устанавливалъ чины и ордена, ранги гражданъ рекомендовалъ отмёчать особыми медалями <sup>14</sup>. Авторы наказа проектируютъ подобныя отличія въ виду людскаго самолюбія и съ цёлью возбуждать соревнованіе среди гражданъ, льстя имъ предъ глазами отечества. Это именно – мотивы Руссо <sup>19</sup>.

Раньше чёмъ установить частности, прихожане дають рядъ теоретическихъ опредёленій общаго характера. Цёлую главу они посвящають разсужденію: О людяхъ вообще и изъ соединеніи въ общество, опредёляють, что такое государство, свободный человёкъ, вообще—свобода. Признаетси два договора—(conventions, contrat) одинъ, устанавливающій гражданское общество, другой — создающій правительство. Политическая форма—результать соглашенія: монархія, напримёръ, возникла потому; что нёсколько семействъ, обществъ или племенъ вполнъ свободныхъ—соединились вмъсть, установили разные законы для общаго блага и исполненіе ихъ поручили одному лицу <sup>80</sup>.

Таково было начало всёхъ гражданскихъ обществъ. Французамъ, конечно, важнёе всего знать первичныя установленія своей страны. Составители разбираемаго наказа отлично знаютъ ордонансы старыхъ королей, свободно ссылаются даже на салическій законъ и на ученыя сочиненія по древней политикъ и исторіи. Но они нигдъ не находятъ точныхъ указаній, на какихъ основахъ образовался союзъ побъдителей и побъжденныхъ въ древней Галліи. Избиратели постоянно называютъ отдаленные въка— «эпохой невъжества

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Considérations sur le gouvernement de Pologne. Chap. VI, XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Cahier. chap. VIII: Divisions des personnes de l'ordre du tiers-ètat, Archives IV, 527.

<sup>\*</sup> Cahier. Chap. XII.

Уч. Зап. ст. Иванова.

- 34 --

и заблужденій». Напрасно было бы ждать оть этой эпохи отвѣтовъ на запросы современной жизни, — и составители наказа рѣшили слѣдовать «исключительно свѣту разума» nous avons osé suivre les seules lumières de la raison — и такимъ путемъ утвердить свои идеи».

Это не значить, что избиратели безразлично отдадутся первому встрѣчному новому вѣянію. Подвергая критикѣ времена варварства, они въ современной политической литературѣ отвергнутъ все, что щадитъ старые предразсудки. Они минуютъ книгу Монтескье, ограничатся только пренебрежительнымъ замѣчаніемъ насчетъ его опредѣленія принципа монархіи — чести, l'honneur, — но за то они на каждомъ шагу цитируютъ политическіе трактаты, согласные съ ихъ теоріями. Монтескье стоялъ за привилегіи, — и уже это одно обстоятельство должно было вызвать къ автору Духа Законов» настоящую ненависть у людей, доказывающихъ, что всякая привилегія — противна естественному и гражданскому праву.

Привилегіи, слъдовательно, результать захвата, а всякій захвать слъдуеть считать поводомъ—нарушить общественный договоръ— annuler le contrat. Общество не можеть существовать, если въ немъ царствуеть сила: его слъдуеть разорвать—it faut la dissoudre.

Но полное разногласіе съ Монтескье не мѣшаеть избирателямъ пользоваться его идеями, когда эти идеи помогають имъ въ критикѣ нравственныхъ и общественныхъ отношеній. Разбирая принципы различныхъ государственныхъ оормъ, Монтескье принципомъ республики признаетъ vertu—добродѣтель, — и политическую добродѣтель опредѣляетъ, какъ—любовь къ отечеству, способность къ самопожертвованію въ цѣляхъ общаго блага: la vertu politique est un renoncement à soi-même. Эти слова буквально повторяютъ составители наказа: «что другое—добродѣтель, какъ не благородное и добровольное пожертвованіе своею личностью и всѣми личными интересами—пользамъ отечества?». <sup>81</sup>

<sup>8:</sup> Cahier. Chap. VII, VI. De l'esprit des lois, III, IV.

Такое совпаденіе наказа съ книгой Монтескье—-ръдкая случайность. У избирателей другой авторитеть.

Духъ Руссо вѣетъ надъ собраніемъ. Онъ отражается даже въ оормѣ наказа. Строго логическія разсужденія внезапно прерываются лирическими изліяніями въ честь третьяго сословія, т. е. народа, во славу гармоніи, царствующей въ природѣ: она, въ глазахъ авторовъ, является прообразомъ общественнаго порядка. Эти восторги предъ мельчайшимъ насѣкомомъ, предъ гигантскими кедрами, предъ солнечнымъ свѣтомъ, безграничнымъ моремъ—все вто живо напоминаетъ многочисленныя страницы Исповъди, Эмиля, Новой Элоизы<sup>8</sup>.

Весь этотъ лиризмъ и теоріи отнюдь не декламація легкомысленныхъ подражателей и фантазеровъ. Наказъ отличается въ высшей степени серьезнымъ тономъ. Никакихъ слъдовъ радикальной запальчивости, внёшнихъ эффектовъ, стремленія—рисоваться смёлостью идей и врасотой формы,—въ чемъ не всегда безгръшенъ женевскій онлосооъ. Напротивъ, избиратели искрение стараются построить новое зданіе на старой почвѣ и при этомъ никого не испугать и не огорчить. Гдъ возможно - они опираются на ордонансы, и вообще чувствують большое уважение въ историческимъ преданиямъ, если это не предразсудки невъжества и варварства. Къ идеъ королевской власти и личности короля избиратели питають благоговъніе: «это- добрый, благородный монархъ», а они- «добрые и върные подданные – bonset loyaux sujets, Herrepp-«просвъщенный доблестный министръ». Съ истинно сыновней нажностью прихожане говорять о своихъ кюре, указывають на ихъ труды въ холодъ и зной и ходатайствуютъ объ улучпенія ихъ матерьяльнаго положенія. Тъ же чувства и къ католической религіи, — наказъ требуетъ только, чтобы богослуженіе совершалось на французскомъ языкъ — требованіе весьма обычное въ наказахъ- особенно деревенскихъ <sup>83</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Cahier Chap. VIII, XI. Въ видѣ примѣровъ, можно указать Confessions IV, 297, Nouvelle Héloisse I, lettre XXIII, pp. 136. Emile IV, 131.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Cahier chap. XI, culte public. Cp. Cahier de la paroisse de Fosse, 3\*

.

Это сочувствіе избирателей многимъ существеннымъ основамъ стараго порядка — избирателей, съ такой смѣлостью рѣшающихъ вопросы общей политики въ духѣ новыхъ идей, доказываетъ чистосердечно-мирныя стремленія составителей наказовъ. Они дѣйствительно вѣрили правительству и ждали важныхъ благодѣяній отъ доброй воли короля и его министра. Избиратели совершенно искренне дѣлили свои сочувствія между королемъ и людьми, расширявшими ихъ умственный кругозоръ. Въ наказѣ прихода *д'Essonnes* одной изъ важнѣйшихъ силъ общественнаго порядка признается «писатель l'homme de lettres—просвѣщающій общество и указывающій ему новыя пути къ счастью» <sup>84</sup>.

Это—въ высшей степени характерная черта: составители наказовъ обнаруживаютъ глубокое уваженіе къ просвъщенію и усиленную заботливость объ образованіи. Просвътители, мы видъли, даже называются по именамъ и избиратели сами намъчаютъ ихъ своими представителями. Реформа образованія стоитъ на первомъ планъ. И здъсь любопытнъе всего, конечно, —вопросъ о *чародном*з образованія и притомъ вопросъ, ръшаемый самимъ народомъ.

Крестьяне съ разныхъ концовъ Франціи одинаково объясняють правительству пользу всеобщей грамотности. Если сельское населеніе будеть умъть читать и писать, оно гораздо лучше и скорѣе пойметь, какими путями можно устранить злоупотребленія, какими средствами можно помочь народу въ его борьбъ съ безчислеными бъдствіями. Крестьяне разныхъ мъстностей могли бы тогда вступать въ сношенія другъ съ другомъ, дълиться между собой свъдъніями касательно земледълія – «прекрасной науки еще очень несовершенной, но весьма способной совершенствоваться». Не одни земле-

<sup>34</sup> Cahier chap. XI: De l'ordre public.

Archives IV, 565 art. 30. Избиратели утверждають, что пряхожане, благодаря незнанію богослужебнаго языка, или скучають въ церкви и болтають другь съ другомъ, какъ на улицъ, пли просто избъгають посъщать церковь. Cahier du tiers état de la prévoté et vicomté de Paris hors les murs. V. 241: culte art. 3.

двльческіе вопросы могли бы рёшать крестьяне: ихъ обсужденію стало бы доступно «безчисленное множество» и другихъ предметовъ. — Въ результатё крестьяне предлагають учредить школы по всёмъ деревнямъ и дать крестьянамъ право самимъ рекомендовать учителей и перемёнять ихъ въ случаё нужды.<sup>85</sup>

Это разсуждение типично для цълаго ряда общинъ, приходовъ и деревень. Обучение должно быть даровымъ, по крайней мъръ для бъдныхъ, плата учителямъ и содержаніе школъ иногда возлагается на монастыри и духовенство. --- Крестьяне не только хотять лично считаться съ учителями. --- они представляють готовыя программы преподаванія. Въ этихъ программахъ замъчателенъ одинъ особенно распространенный пунктъ-изучение морали – é tude de la morale. Школы признаются разсадниками нравственности. Большинство наказовъ такъ изображаетъ цъль школы: школа должна наставить учащихся во всемъ, что необходимо для правственности и воспитания—les moeurs et l'education. 86. Другіе въ морали прибавляють изучение политики: школа должна воспитывать граждань, должна сообщить имъ правильныя понятія о правахъ и обязанностяхъ <sup>87</sup>. Съ этой цёлью рекомендуется даже составить для всей страны одинъ классическій учебникъ 88.

<sup>85</sup> Archives IV. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Cahier de la communauté d'Aix. Archives III 209. Cahier de la communauté de Brillon III, 218. Cahier du village d'Abscons III, 223. Cahier de la paroisse d'Angervillers IV, 297 (даровое образованіе бѣдныхь). Cahier de la paroisse de Belleville IV, 351 (образованіе на счеть монастырей). Cahier de la paroisse de Besons V, 353 art 3<sup>.</sup> Qu'il soit aperçu sur l'énorme produit des differentes abbayes ou prieurés, des sommes qui serviraient à doter, dans chaque village, des écoles pour l'instruction des enfants. Rien de plus intéressant pour un gouvernement que l'éducation de la jeunesse. C'est le scul moyen d'avoir des citoyens, des patriotes, des honnêtes gens enfin; et c'est ce dont il manque aurjoud'hui partout". Подобныя статыя встрѣчавотся во иножествѣ другихъ cahiers.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Archives IV, 532. Cahier de la paroisses de Limours IV, 648; IV, 297.
<sup>88</sup> Cahier de la paroisse de Villiers—le Bascle. Archives V, 211.

Избиратели, очевидно, стремятся воспитать молодыя поколёнія въ духё новыхъ принциповъ, излагаемыхъ въ наказахъ. Избиратели исповёдуютъ идеи – о нравственномъ преобразования общества путемъ просвъщения о политическомъ переустройствв стараго порядка — путемъусвоенія различныхъ теорій. Школа должна сообщать не столько знанія, сколько принципы, создавать не ученыхъ, а философовъ и политическихъ двятелей. Дидро за-долго до выборовъ въ Генеральные штаты угадаль это стремленіе нація. Онь быль уввренъ, что публика искала въ Энциклопедіи не научныхъ свёдёній по всторіи, географіи, математике и искусствамь, а «твердой и смёлой философіи излюбленныхъ авторовъ» 89. И Дидро объявляетъ-въ письмъ къ Вольтеру, въ чемъ разница между простой фактической наукой и философской: «Другіе историви намъ разсвазывають факты затвиъ чтобы научить насъ фавтамъ; – вы, – затёмъ чтобы возбудить въ глубинъ нашихъ сердецъ негодованіе противъ лжи, невъжества, лицемърія, суевърія, фанатизма, тиранніи, и это негодование остается, когда факты уже улетучились изъ памяти». <sup>90</sup>.

Воть чёмъ само знаніе было дорого для просвётителей. Оно служило практическимъ цёлямъ—умственному развитію и нравственному совершенствованію. Въ этомъ смыслё справедливо выраженіе: «Философія—ничто иное какъ мораль»<sup>91</sup>. Именно такъ смотрёли на дёло избиратели, желавшіе школы превратить въ разсадники гражданъ и честныхъ людей.

До какой степени новое представление о результатахъ образования было распространено среди народа, доказывается краткими будто мимолетными замёчаниями наказовъ. Жители одной общины пишутъ свою челобитную врайне простымъ, даже нёсколько грубымъ языкомъ, у нихъ ученики школъ—называются les entants e'colés, — но они хотятъ «Фор-

<sup>\*</sup> Diderot. Oeuvres complètes XII. Paris 1821. Correspondance p. 355.

<sup>•</sup> *Ib.* p. 309.

<sup>&</sup>quot; Mémoires de Condorcet. Paris 1824. II, 21.

мировать подданныхъ способныхъ оказывать услуги его величеству и обществу» (former des sujets capables de rendre services à Sa Majesté et au public). Другой наказъ разсчитываеть видёть въ воспитанникахъ школъ — xpucmians и ираждана <sup>92</sup>. Слъдовательно, и въ этихъ скромныхъ заявленіяхъ традиціонный, консервативный элементъ сливается съ новыми представленіями. Върноподданническія чувства и общественное служеніе, религіозное воспитаніе и гражданское развитие. Эти понятия—le public, le citoyen—новыя, невёдомыя старому порядку въ томъ смыслё, въ какомъ ихъ употребляють избиратели. Рядомъ съ исконной оффиціальной властью народилась другая сила-общество. Старинная формула монархіи, отлично выражавшаяся словами монархаюсударство-это я-теперь не примънима. Внъ личности государя останется нѣчто другое, не входящее въ вѣковыя рамки. Это другое не менъе чъмъ власть вызываеть у составителей наказовъ стремленія – служить, быть полезнымъ.

Новую силу чувствують въ захолустьяхъ, — въ столицѣ ее называють по имени и открыто признають ея значеніе. Въ наказѣ парижскаго третьяго сословія читаемъ: «общественное мнѣніе, повидимому, признало необходимымъ голосовать въ Генеральныхъ Штатахъ поголовно, чтобы избѣжать неудобствъ, проистекающихъ отъ дѣленія представителей на сословія». <sup>93</sup>.

Общественное мнюніе—не какое либо оффиціальное указаніе, даже не брошюра или трактать современнаго писателя, агитатора. Общественное мнёніе — это результать всёхъ идейныхъ воздёйствій, результать успёвшій опредёлиться къ эпохё выборовъ въ Генеральные Штаты.

Кому обязана страна этимъ фактомъ, этой вновь народившейся силой?

Избиратели сами отвъчаютъ на вопросъ, цитируя популярнъйшія произведенія своего времени, называя своихъ учи-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cahier de la communauté d'Aix. Archives III, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Cahier de la paroisse de Bessancourt. Archives IV, 354. Cahier du tiers état de la ville de Paris. Chassin. Les élections III 334.

телей по именамъ, превознося значеніе писателей и ученыхъ. Общество настолько развилось, что умветь пользоваться благодвяніями и цвнить по достоинству благодвтелей. И это не плодъ воспламененнаго воображенія демократическихъ энтузіастовъ. За пять лють до собранія Генеральныхъ Штатовъ Неккеръ въ Трактать объ управленіи финансами во Фронціи первый изъ государственныхъ людей открыто указалъ на новую силу и съ точностью опредвлить эпоху ея возникновенія и ея роль въ современной политической и общественной жизни. Онъ назвалъ эту силу трибуналомъ, предъ которымъ обязаны предстать всв, возбуждающіе вниманіе публики. Трибуналь этоть—общественное мниніе—будто съ высоты трова раздаетъ награды и ввнки, создаетъ и разрушаетъ репутаціи.

Онъ, продолжаетъ Неккеръ, выросъ постепенно и теперь было бы трудно его разрушить. Онъ царствуетъ надъ всёми умами, сами государи уважаютъ его если только ихъ не ослёпляютъ непреодолимыя страсти: одни повинуются ему добровольно—изъ честолюбивыхъ стремленій пріобрёсть благосклонность публики, а другіе, менёе покорные, подчиняются ему, сами не замёчая этого, увлекаемые авторитетомъ окружающихъ.

По мнѣнію Неккера, въ его время ни одна страна въ Европѣ не видѣла такого всепоглощающаго вліянія общественнаго мнѣнія, и большинство иностранцевъ едва представляють, какъ далеко идетъ это вліяніе. Они съ трудомъ понимаютъ, что невидимая сила — безъ помощи денегъ, полиціи, войска, — создаетъ законы для города, двора, даже дворцовъ королей.

Это наиболѣе благородная и разумная власть, какая только извѣстна человѣчеству. Она постигаетъ людей на ступеняхъ трона, унижаетъ ихъ, но также — окружаетъ ихъ почетомъ въ изгнаніи и немилости.

Неккеръ придаетъ большое *политическое* значеніе общественному мнѣнію своихъ современниковъ. Именно оно является величайшимъ препятствіемъ для власти на пути злоупотребленій, только оно сохраняеть за націей извѣстное вліяніе на государственныя дёла, обёщая славу или угрожая презрёніемъ. Если бы общественное мнёніе утратило всякій авторитеть, свобода потеряла бы главную опору и странё болёе чёмъ когда-либо потребовались бы исключительныя добродётели государя и умёренность министровъ.

Лично Неккеръ отдаетъ себя всецѣло во власть новой силы: министръ финансовъ, долженъ больше всѣхъ другихъ считаться съ общественнымъ мнѣніемъ.

Эта верховная власть сравнительно недавняго происхожденія. Еще во времена регентства, блиставшія легкомысліемъ и равнодушіемъ къ судьбѣ страны и общимъ вопросамъ,— Франція не знала нравственнаго вліянія общественнаго миѣнія. Только послѣ этой эпохи постепенно сталъ возвышаться могущественный трибуналъ, вскорѣ подчинившій себѣ всѣ другія власти <sup>94</sup>. Такъ заявлялъ публично одинъ изъ талантливѣйшихъ министровъ Людовика XVI.

Писатели должны были высказаться въ томъ же смыслё еще раньше. Мальзербъ, -- за много лътъ предвосхитилъ идеи Неккера почти съ буквальной точностью и ясно указалъ на виновниковъ великаго историческаго явленія. Онъ торжественно, при громадномъ стечени публики, во вступительной академической рёчи говориль: «Возникь трибуналь, независимый оть всёхъ властей. Его почитають всё власти. Онъ оцъниваетъ всъ таланты, произноситъ приговоръ надъ встии заслугами. Въ просвъщенный въкъ, въ тотъ въкъ, когда каждый гражданинъ можетъ говорить съ цълой націей путемъ печати, всъ обладающіе талантомъ-поучать другихъ и даромъ-волновать ихъ, однимъ словомъ, -- всв писатели-среди современной публики, разсвянной по всей странв,тоже самое что ораторы Рима и Аеинъ-среди народа, собраннаго на площади. Истина, которую я высказываю въ собраніи писателей, была уже объяснена лицамъ, власть имъющимъ, и никто изъ нихъ не отказался признать три-

<sup>&</sup>lt;sup>ca</sup> De l'administration des finances de la France. 1784, Tome I, Introèduction p. p. LVII, LVIII, LX, LXI, LXIII, LXIV, LXV.

буналь общества верховнымь судомъ надъ всёми судьями земли»<sup>95</sup>.

Подобныя рёчи мы слышимъ до самой революціи. Мальзербъ въ общихъ выраженіяхъ указалъ на писателей, какъ на творцовъ новаго трибунала. Другіе назовутъ имена этихъ творцовъ. Въ главё ихъ неизмённо будетъ стоять имя Вольтера. Описывая старостъ фернейскаго патріарха, его будутъ называть — «трибуналомъ, болёе справедливымъ и болёе могущественнымъ, чёмъ всякій другой, — трибуналомъ, предъ которымъ всё безразлично искали суда».

Здёсь всёхъ выслушивали, и приговоры всёми признавались.

«Эта власть общественнаго мнёнія», пишеть современникъ, «созданная Вольтеромъ, который всегда къ ней аппеллировалъ, разрушая старыя заблужденія, вызвала къ жизни почти совершенно новыя поколёнія народа»....<sup>96</sup>.

Вольтеръ во всё трудныя минуты полагается на новую силу, независимую отъ какихъ бы то ни было оффиціальныхъ давленій. Когда дёло Энциклопедіи готово рушиться, Вольтеръ указываетъ Даламберу на «голосъ публики», какъ самаго подежнаго защитника и покровителя самого Даламбера и всего предпріятія <sup>97</sup>.

Обнадеживанія Вольтера большею частью оправдываются на дѣлѣ. Общественное мнѣніе въ теченія всего до-революціоннаго періода, доказываеть истинно - сыновною признательность Вольтеру и его друзьямъ. Вольтеру постоянно приходится по поводу того или другаго событія заявлять: «публика, слѣдовательно за насъ». <sup>98</sup>. Это вмѣшательство пуб-

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Ib. I, 153—4, по поводу неудачъ авторовъ пасквилей, направленныхъ противъ философовъ, Палиссо и Фрерона, и по поводу успѣха дражы Дидро Perè de famille.



<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Рѣчь Мальзерба относятся къ 1775 году. Etudes sur le XVIII—e siècle par Ernest Bersot. Paris. 1855 p. 34.

<sup>\*\*</sup> Mémoires de Condorcet. Paris 1824. II, p. 20-1.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup> Lettres de M. de Voltaire et de M. d'Ahembert 1746-1768. De l'imprimerie de la Societé lattéraire typographique. 1784. I, 82.

**лики** въ пользу извъстной партіи писателей не ограничивается только общими вопросами. Личныя дъла друзей Вольтера находятся подъ неусыпной защитой того же трибунала. Любопытна, напримъръ, исторія съ пенсіей Даламбера, подробно выясняемая перепиской Вольтера съ его другомъ.

Вопросъ открылся лётомъ въ 1765 году. Для Даламбера академическая пенсія являлась единственной прочной поддержкой въ старости. Онъ сильно перетревожился, когда правительство отнеслось крайне равнодушно, даже враждебно къ его ходатайству. Онъ пяшетъ Вольтеру письма, переполненныя жалобами. Патріарху требуется не малыхъ усилій утёшить друга. И его единственный сильный доводъ-«общественное мнёніе — владыка міра, и философы управляють этимъ владыкой» <sup>39</sup>.

«Владыка» не приминулъ, по обыкновенію, оправдать разсчеты Вольтера. Въ августв Даламберъ сообщаетъ, какъ Парижъ отомстилъ за него Версалю. Въ августв философъ заболълъ. Болъзнь привлекла всеобщее вниманіе и вызвала горячее сочувствіе публики въ энциклопедисту. Даламберъ не ожидалъ такого единодушнаго интереса согражданъ въ своей личности. Онъ даже радъ, что съ нимъ произошло несчастіе. Теперь онъ ни за какія сокровища не покинетъ Парижа ради какой бы то ни было иностранной столицы <sup>100</sup>.

При такихъ условіяхъ правительство не могло длить постыдную исторію съ пенсіей. Правда, — назначенная пенсія оказалась крайне скромной, — но побъда общественнаго мнънія была засвидътельствована уже фактомъ уступки правительства. Оригинальная борьба длилась всего шесть мъсяцевъ, не вызвала особеннаго шума, но философы съ гордостью могли вписать ее въ лътопись своихъ успъховъ <sup>101</sup>.

То же самое происходить и относительно другихъ представителей новой мысли. Публика неуклонно стоить на стра-

<sup>••</sup> Ib. I, 369.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Ib. I, 374.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Пенсія Даламбера простиралась оть 300 до 400 ливровъ. Lettres.. I, 383.

- 44 --

жѣ и немедленно протестуеть противъ власти и ея агентовъ, нападающихъ на извѣстную партію писателей. Аббатъ Морле попалъ въ Бастилію за памолетъ противъ одного изъ враговъ оилосооіи. Даламберъ пишетъ Вольтеру: «Весь Парижъ кричитъ, весь Парижъ интересуется имъ». Все это заставляетъ властей крайне бережно обращаться съ узникомъ, оказывать ему даже уваженіе <sup>102</sup>.

Дидро даже самоувъреннъе Вольтера смотрить на связь своей партіи съ общественнымъ мнёніемъ. Во время ожесточенной войны, поднятой насквилянтами - драматургами противъ философіи, Вольтеръ обезпокоился и началъ сътовать на равнодушіе Дидро въ этой войнъ. Редавторъ Энцик.юпедіи, какъ увидимъ, больше всвхъ своихъ друзей подвергавшійся всевозможнымъ навътамъ, написалъ Вольтеру отвътъ, исполненный достоинства: «Вы жаловались, какъ передавали мив, --- на то, что обо мив совсемъ не было слышно во время скандала, унизившаго столько писателей и доставившаго такую потвху свътскому обществу. Мой дорогой учитель, я счелъ для себя болёе приличнымъ держаться совершенно вдали. Именно такая роль была и прилична и безопасна. Въ подобномъ случав публикв следуетъ предоставлять -- месть». Въ виду этого Дидро даже не нашелъ нужнымъ ознакомиться поближе съ произведеніями своихъ враговъ 108.

Общественное мићніе, защищавшее Вольтера и его соратниковъ, не было только «крикомъ Парижа». Даламберъ говоритъ—съ одинаковой увђренностью о сочувствіи всёхъ просвѣщенныхъ людей Европы. Именно этотъ фактъ особенно возвышаетъ въ его глазахъ смыслъ дѣятельности его и его единомышленниковъ. Но въ письмахъ Вольтера мы встрѣчаемъ крайне важное указаніе: все значеніе его мы будемъ имѣть возможность оцѣнить позже.

У Вольтера неодновратно срываются ръзвія замъчанія по адресу мелкаго люда — «сапожниковъ и служановъ». Онъ даже

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Lett res I, 115.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Oeuvres de Dénis Diderot. Paris. 1821, t. XII. Correspondance p. 308.

прямо заявляеть, что этоть классь онь отнюдь не разсчитываеть просвъщать. Это говорится непосредственно послъ заявленія, что l'infâme, т. е. религіозныя суевфрія, потеряля всявій вредить среди «почтенныхъ людей». Этимъ «почтеннымъ людямъ» противополагается суевърная толпа 104. Раздраженіе Вольтера противъ низшихъ слоевъ демократіи вытекало изъ его глубокой ненависти противъ малъйшихъ проявленій традиціонной религіозности и набожнаго легковърія. Но мы убъдимся, что это раздраженіе отнюдь не порабощало общественной мысли Вольтера и не мътало личной высобогуманной и просвъщенной дъятельности. Филосооъ неодновратно имълъ случай убъдиться---что даже его философское негодование далеко не всегда основательно. Въ одномъ письмъ къ Даламберу находится оригинальное совпаденіе презрительнаго взгляда Вольтера на невъжество толпы и факта, свидътельствующаго о чемъ-то совершенно другомъ.

Дэло идеть все о тёхъ же врагахъ энциклопедистовъ. «Не восхищають ли васъ», спрашиваеть Вольтеръ, «прозвища, какія глупый народъ даеть нёкоторымъ людямъ?» <sup>105</sup> Гораздо позже, во время предсмертнаго путешествія въ Парижъ, Вольтеръ могъ услышать отъ того же народа крайне лестное прозвище и для себя самого. На парижскихъ улицахъ его сопровождалъ единодушный крикъ: *l'homme aux Calas*! И крикъ этотъ, по разсказу современника, несся отъ всёхъ сословій, отъ людей почтенныхъ п отъ черни, безпрестанно повторявшей: «Это Вольтеръ, это – защитникъ несчастныхъ угнетенныхъ, тотъ, который спасъ семью Каласа и Сирвена» <sup>106</sup>. И очевидецъ эти восторги считаетъ естественной наградой человёку, завоевавшему литературъ больше уваженія и достоинства, а общественному мнънію-власть болъе

<sup>104</sup> Lettres de M. de Voltaire, I, 486.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Lettres I, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Desnoiresterres. Voltaire et la societé au XVIII-e siècle, Paris 1876. VIII, 303.

вромъ таланта и разума <sup>197</sup>. Очевидно, эта власть потому и чувствовала себя такой свободной и независимой, что не ограничивалась однимъ сословіемъ или даже только высшими сословіями, всёми такъ называемыми «почтенными людьми». Это была власть, считавшая въ своемъ подданствъ столько же разнородныхъ элементовъ, сколько и оффиціальная власть правительства Къ концу XVIII въка эти двъ власти стояли другъ противъ друга, --- и общественное мивніе поспішило во всіхъ концахъ Франціи заявить о своемъ существованія: наказы исповъдывали невъдомыя раньше идеи, заявляли чувства глубокаго уваженія въ людямъ, --- менѣе всего почтеннымъ съ точки зрвнія стараго порядка. Осуществлялась рвшительная побвда двятелей, въ теченіе десятильтій вносившихъ въ сознаніе общества новыя представленія объ общественномъ и политическомъ благоустройствъ, новые взгляды на самого человъка, какъ личность, какъ гражданина.

Эти представленія и взгляды съ самаго начала получили наименованіе философіи XVIII въка, — наименованіе, не соотвътствующее предмету. Человъческая культура не знаеть ни одной оплосооской школы, имъвшей практическіе результаты, сколько нибудь похожіе на завоеванія писателей прошлаго въка. Ни одна философія никогда и нигдъ не отождествлялась съ общественныма мнюніема. Въ первый разъ это произошло во Франціи, —и разрушило всъ привычныя представленія о развитіи и ростъ какихъ бы то ни было оплосооскихъ ученій.

Чтобы понять исключительный характерь философіи XVIII епка—слёдуеть прежде всего обратиться къ личнымъ воззреніямъ философовъ на свое дело и свою общественную роль. Именно эти воззрёнія объяснять намъ небывалую въ исторіи цивилизаціи власть идей и теорій, провозглашенныхъ не вдохновенными пороками, а просто талантливыми писателями.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Grimm: Corréspondance littéraire. XII, 71.

II.

Представители самыхъ разнородныхъ политическихъ и оилософскихъ теорій прошлаго въка сходятся въ оцънкъ одной философской системы, завъщанной древнимъ міромъ: всъ питають одинаково восторженное удивление предъ высокими принципами стоической школы. Примъръ поданъ былъ Монтескье въ Персидскихъ письмахъ. «Когда съ какимъ нибудь европейцемъ случится несчастье», --- говорится здъсь, -- «у него только и есть одно утвшеніе-чтеніе нікоего философя, по имени Сенеки» 108. Въ сочинения Духъ Законовъ Монтескье еще энергичние высказался о стоической философія. Ей посвящена цёлая глава. По мнёнію автора, въ древнемъ мірё не было ни одной философской школы, исповъдовавшей принципы, болве достойные человвка и болве способные воспитывать добродътельныхъ людей,--чъмъ школа стоиковъ. Гибель философія Зенона Монтескье считаеть однимъ изъ бъдствій всего человъчества. Только эта философія умвла создавать гражданъ, только она образовывала великихъ людей и великихъ императоровъ.

Монтескье до такой степени увлекается стонцизмомъ, что не отступаеть предъ прославленіемъ императра Юліана, хотя эти восторги являются прямымъ противоръчіемъ взглядамъ автора на культурное значеніе христіанства.

Въ заключеніе Монтескье высказываеть въ высшей степени важное замъчаніе: «рожденные для общества, они стоики — върили, что ихъ назначеніе – работать для него и эта работа не казалась имъ тягостной, потому что награду за трудъ они находили въ самихъ себъ; счастливые своей философіей, — они думали, что только счастіе другихъ можетъ умножить ихъ собственное» <sup>109</sup>.

<sup>108</sup> Персидскія письма. С.-Петербургъ. 1892, стр. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> De l'esprit des lois. Livre XXIV, chap. X: De la secte stoique. O xpncriancret Chap III.

Энциклопедисты въ общемъ остались върны этому чувству. Благодаря Гольбаху на оранцузскій языкъ были переведены сочиненія Сенеки, тоть же Гольбахъ убъдилъ Дидро — написать разборъ этихъ сочиненій 110. Именно Сенека долженъ былъ возбуждать особенное сочувствіе философовъ XVIII въка. У него не мало недостатковъ и достоинствъ, свойственныхъ самимъ энциклопедистамъ. Одинъ изъ новыхъ историковъ при чтеніи произведеній римскаго стоика чувствовалъ себя перенесеннымъ въ среду энциклопедистовъ 111. И это совершенно естественное впечатлёніе. У Сенеки таже склонность къ резонерству, острословію и взръдка къ софизмамъ, какой не чужды французские писатели XVIII въка,-при всей ихъ литературной талантливости и серьезности ихъ просвътительныхъ задачъ. Но тотъ же Сенека встать древнихъ философовъ превосходитъ ясностью логики. силой убъжденія, необыкновеннымъ искусствомъ и тонкостью діалектики. Иное письмо къ Люцилію будто выхвачено изъ корреспонденціи Дидро или Даламбера, на самого Дидро они производили впечатлёніе вольтеровскихъ брошюръ. Но еще больше родства-въ идеяхъ римлянина и энциклопедистовъ.

Популярность стоицизма въ XVIII въкъ была подтверждена человъкомъ, презрительно взиравшимъ на всю прошлую исторію человъчества—Робеспьеромъ. Среди всъхъ философовъ XVIII въка онъ считалъ безусловно достойнымъ похвалы одного Руссо, —но въ честь стоиковъ потребовалъ особаго празника въ только что основанной французской республикъ. Знаменитъйшіе республиканцы—Катонъ, Брутъ и его товарищи—принадлежали къ «высокой сектъ стоиковъ», проповъдывавшей столь благородныя идеи о достоинствъ человъка, исполненной такою энтузіазма предъ добродътелью, впадав-

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Oeuvres des Dénis Diderot., Paris 1S21. Avertissement. Дочь Дидро сообщаеть, съ какимъ восторгомъ ея отецъ принялся за работу, перечиталъ всю литературу о Сенекъ, работалъ часто по четыриздцати часовъ въ сутки. Memoires sur Diderot. См. Mémoires et correspondance et ouvrages inédits de Diderot. Paris, 1841 p. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Laurent: Études sur l'histoire de l'humanité, III, 438.

шей въ врайности развъ только въ своемъ героизмъ. Стоики воспитывали соревнователей Брута и Катона даже въ ужасныя времена послъ гибели римской свободы. Стоицизмъ спасъ честь человъческой природы, униженной пороками преемниковъ Цезаря и въ особенности терпъніемъ народовъ<sup>112</sup>.

Мы видимъ, — каждая партія умѣла найдти нужныя ей доблести въ школѣ стоиковъ. Рѣчь Рабеспьера интересна только для характеристики воззрѣній крайней революціонной оракціи, развернувшей свою дѣятельность въ эпоху террора. Мысли вождя террористовъ важны лишь какъ дополненіе къ общей исторіи стоицизма въ XVIII вѣкѣ. Но собственно — просвѣтительный смыслъ школы вполнѣ исчерпывается критикой Монтескье п сочиненіемъ Дидро.

Этотъ смыслъ заключается — въ нравственной, общественнопреобразовательной проповѣди. Монтескье — первый изъ оилосооъ — указалъ на эту черту стоицизма и тѣмъ самымъ открылъ внутреннее родство между оилосооіей XVIII вѣкаи древней школой. Стоики являлись съ самаго начала проповѣдниками извѣстныхъ практическихъ принциповъ, стремились пересоздать жизнь на другихъ основахъ, открыть человѣчеству новые пути къ духовному совершенствованію: все это было драгоцѣнными завѣтами для оранцузскихъ просвѣтителей. Они — безъ различія партій — могли подписаться подъ этой программой.

Г Перечнтывая *Нравственныя письма Сенеки*, невольно начинаешь върить въ прямое заимствованіе основныхъ принциповъ XVIII въка изъ этого источника. Сколько тождественныхъ идей, даже выраженій и какъ поразительно сходны идеалы людей, отдъленныхъ другъ отъ друга длиннымъ рядомъ въковъ!

Дидро, разбиравшему книги Сенеки, казалось, что онъ читаетъ у римскаго философа характеристику современныхъ оранцузскихъ правовъ. Это сходство Дидро видитъ даже въ

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Oeuvres de Robespierre, recuellies et annotées par A. Vermorel. Paris 1866, p. 322-4.

Уч. Зап., ст. Иванова.

отдѣльныхъ типахъ, описываемыхъ Сенекой<sup>113</sup>. Онъ подслушиваетъ выраженія порабощенныхъ римлянъ, и они буквально совпадаютъ съ излюбленными истинами погибающихъ дѣтищъ стараго порядка. Развѣ знаменитое après nous le déluge не то же что єµої θανόντο; γαῖα µιχθήτο πυρί? Это все частности, но за ними скрывается общая почва, свидѣтельствующая въ тотъ и другой періодъ человѣческой исторіи о смѣнѣ одного строя жизни другимъ, еще не наступившимъ, но готовымъ дѣйствительно подобно потопу поглотить одряхлѣвшій міръ.

Новыя основы, предлагаемыя стоицизмомъ, одинаковые и него съ принципами просвътителей.

Сенека не одинъ разъ принимается осмвивать старую схоластическую мудрость, презрительно обзываетъ ее филологіей и рисуетъ новыя задачи для философіи. Она должна быть закономъ жизни, искусствомъ жить, а философъ—наставникомъ рода человъческаго, устроителемъ жизни — раедадодия generis humani, artifex vitae <sup>114</sup>. Ясно, при такихъ задачахъ философіи—философъ неминуемо превращается въ проповъдника, становится своего рода апостоломъ.

Стоикъ такъ и понимаетъ практическую дъятельность своихъ послъдователей. Онъ не перестаетъ доказывать пользу философской проповъди. Въ нъкоторыхъ письмахъ онъ предлагаетъ даже образцы этой проповъди и требуетъ отъ самого проповъдника непоколебимаго нравственнаго мужества: «Противъ мнъній всего рода человъческаго слъдуетъ возвысить голост: вы безумствуете, заблуждаетесь, увлекаетесь пустяками, никого не цъните по достоинству»<sup>115</sup>. Эпиктетъ въ высшей степени яркими красками рисуетъ апо-

<sup>115</sup> Ep. mor. Ep. LXXXVII. , Dicam etiam invitis profutura": lib XIV, cp. I.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Essai sur les règnes de Claude et Néron. Oeuvres. 1821, Xl p. 412-3. <sup>114</sup> Epistulae morales: Quae philosophia fuit—facta philologia est, Lib. XVIII, ep. V. quod autem philosophia non vitae lex est? Lib. XIV, ep. II. Lib, XIV, ep. I. На нѣкоторыя мѣста этого же письма можно указать какъ на рѣдкій примѣръ увлеченія Сенеки—софистическими тонкостями діалектики и мало содержательнымъ резонерствомъ.

стольскій путь философа, — путь, исполненный лишеній, личныхъ обидъ, неустанной борьбы. Рабъ — философъ первый произносить слово мученикъ — ихэртород — въ смыслё свидттель за истину 116. Оба философа, требуя философской проповёди только остаются вёрными исконнымъ преданіямъ школы.

Что же будеть проповъдывать стоикъ? Отвътъ—всъ идеи, провозглашенныя во Франціи семнадцать въковъ спустя, Преждеъвсего Руссо могъ каждую строчку своихъ разсужденій подкръпить ссылкой на сочиненія стоиковъ.

Онъ могъ прочесть у Сенеки негодующую характеристику утонченностей культуры и идеализацію естественнаго состоянія. Все, что говорить Руссо о блаженной жизни дакарей въ первобытныхъ лъсахъ, съ буквальной точностью изображено римскимъ стоикомъ. Сенека доходитъ до отрицанія искуственной одежды, жилища, сложной пищи, — и для доказательства ссылается на скиеовъ и другія дикія племена, умъющія обходиться безъ всякихъ европейскихъ измышленій. Сенека называеть жизнь ихъ-naturalis modus: это ничъмъ не отличается оть l'etat naturel <sup>117</sup>.

Единственное спасеніе для культурнаго человѣка—возврать къ естественному состоянію: «мудрость состоить въ томъ, говорить Сенека, чтобы обратиться къ природѣ и вновь утвердиться въ томъ состояніи, откуда извлекли насъ людскія заблужденія»...<sup>418</sup>. Въ другомъ мѣстѣ оилосооъ восклицаеть: «Вернемся къ законамъ природы. Она богата всѣми благами» <sup>119</sup>. Жить согласно съ природой — secundum naturam vinere, то хата орогу ζζу — излюбленный принципъ всѣхъ стоиковъ—съ самаго возникновенія школы.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Διατριβών βι. γ; κβ; κΖ; Ed. 1741. Βωραженіе Эппктета, соотвѣтствуmmee-paedagogus generis humani-ό παιδευτής ο'κεινός.

<sup>117</sup> Epist mor. Lib. XIV, ep. II.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> "Hoc est enim sapientia in naturam converti et eo restitui unde pub. licus error expulerit". *Ep. mor.* XV, cp. II.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> "Ad legem naturae revertamur—divitiae paratae sunt". Ep. mor. Lib. III, cp. IV.

Несомнённо, — съ подобнымъ совётомъ логически должно быть связано идеальное представление о человёческой природё въ ея сущности, не тронутой тлетворнымъ вліяниемъ культуры. Стоики, подобно оилософамъ XVIII вёка, вёрятъ въ прирожденныя нравственныя совершенства и свободу человёка. «Ты ошибаешься», пишетъ Сенека своему ученику, «если полагаешь, что пороки рождаются вмёстё съ нами: они возникаютъ позже, они результатъ внёшнихъ вліяній!.. Природа не заражаетъ насъ ни единымъ порокомъ. Она создала насъ чистыми и свободными».

Очевидно, природа не могла освятить общественнаго и политическаго неравенства. По мнѣнію стоика, достаточно быть человѣкомъ, чтобъ имѣть право на милосердіе, гуманность. *Humanitas — humanité* стоиковъ переполняетъ произведенія Сенеки. Римскому философу принадлежатъ такіе принципы, вѣющіе истиннымъ дыханіемъ XVIII вѣка: «Природа создала насъ равными. Нѣтъ ни всадника, ни вольноотпущенника, ни раба: это пустыя наименованія, созданныя человѣческимъ тщеславіемъ. Рабство—противоестественно, потому что «человѣкъ для человѣка—нѣчто священное».

Съ этой точки зрѣнія все человѣчество является однимъ тѣломъ, весь міръ — общимъ отечествомъ людей: предъ нами еще одна идея просвѣтителей — космополитизмъ. Самое понягіе — космополитъ — принадлежитъ Эпиктету <sup>111</sup>.

Стоикъ человъка въ естественномъ состояніи рисуеть истиннымъ царемъ всего живущаго. «Насъ природа произвела на свътъ великодушными. Вложивъ въ разныхъ

<sup>121</sup> Λιατριβαί. βι. β' κ πυλίτης, εί του κόσμου. Τα πε caman much y M. Abperis. Πρός έαυτον μς' μδ'.

,

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> "Natura nos cognatos edidit". "Homo—sacra res homini". Ep. mor. lib. XV, ep. III. lib. IV, ep. III. У Эпиктета находится разсказъ о томъ, какъ одинъ добрый человѣкъ, сынъ пирата, потерпѣвшаго крушеніе, оправдыватъ свой поступокъ такимъ соображеніемъ: об той а́уθршпо, а́λλа то аувршпоот тетішука. (Fragmenta p. 778). Это—то а́увршпоот соотвѣтствуетъ выраженію espèce humaine, употребляемому Дидро и особенно часто— Кондорсэ.

животныхъ — дикость, хитрость, трусость, — намъ даровада благородный возвышенный духъ, стремящійся къ идеальной красоть, а не къ безопасности, духъ, подобный вселенной, съ которой онъ долженъ сообразоваться и соревновать, насколько въ его силахъ... Онъ — владыка всего, онъ выше всего: и пусть ничто не подчиняетъ его своей власти» <sup>121</sup>.

Такое представленіе о человѣческомъ достоинствѣ должно было восхитить всѣхъ, кто шелъ на борьбу съ преданіями. Любопытенъ одинъ фактъ—у Сенеки вѣра въ человѣка, преклоненіе предъ человѣческой природой сливается съ тѣми самыми царадоксами, какими изумлялъ и увлекалъ европейскую публику женевскій философъ. Сенека рисуетъ городскую жизнь въ такихъ чертахъ, что можно подумать—предъ нами страницы Эмиля. Даже указаніе Руссо на рабство культурнаго человѣка предъ чужимъ мнѣніемъ предвосхищено Сенекой съ поразительной точностью <sup>123</sup>. Вообще диссертаціи Руссо могутъ быть въ полномъ объемѣ возстановлены по сочиненіямъ Сенеки.

Но у стоика есть еще принципъ, столь же для него священный, какъ и природа — разумъ. Это ничто иное, какъ только другое выражение для законовъ природы: Сенека ставитъ рядомъ ratio и natura совершенно въ тъхъ же цъляхъ, какъ это дълали въ XVIII въкъ, говоря—les lois de la

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Epist. mor. Lib. XV, cp. II. Lib. XVIII, cp. I, H lib. XIX cp. VII: "Satis natura homini dedit roboris, si illo utamur, si vires nostras colligamus ac totas pro nobis, certe non contra nos concitemus. Nolle in causa est, non posse praetenditur".

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Bb pascy#J. Quelle est l'origine de t'inégalité parmi les hommes: "le sauvage vit en lui-même, l'homme sociable taujours hors de loi, ne sait que vivre dans l'opinion des autres". Seneca: Ep. mor. Lib. XV, cp. II: "Magna pars sanitatis est hortatores insaniae reliquisse et ex isto coetu noxio procul abesse. Hoc ut esse verum scias adspice quanto aliter unusquisque populo vivat, aliter sibi.. Ambitio et luxuria et inpotentia scenam desiderant sanobis ista, si absconderis". Можно указать еще на княгу Гердера Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, какъ на цѣдую сокровящнящу тѣхъ же самыхъ нападокъ на городскую жизнь и культурное рабство.

nature et de la raison. Но отъ послъдняго выраженія не отказался бы Вольтеръ и всё энциклопедисты, между тъмъ какъ они же не изъявили бы ни малъйшаго сочувствія навътамъ Сенеки на городскую жизнь, его безграничной идеализація естественнаго состоянія. Для всъхъ просвътителей, кромъ Руссо и его послъдователей, успъхи цивилизаціи и общественной жизни были разумны и дороги. Энциклопедисты, слъдовательно, принуждены были неръдко оговариваться въ своихъ увлеченіяхъ стоическими ученіями.

Идеи свободы личности, человѣческаго достоинства, вѣра въ человѣческія силы — все это вошло въ оилосооію XVIII вѣка. Но поправки и ограниченія начинаются съ основнаго положенія стоиковъ—о распространеніи идей. Знакомство съ этими поправками прямымъ путемъ введетъ насъ въ самую сущность оранцузской мысли прошлаго вѣка, — сущность, безусловно оригинальную и единственную въ исторіи цивилизаціи.

Дидро могъ прочесть у Сенеки множество рѣчей врайне для себя симпатичныхъ: стоикъ любитъ употреблять понятія humanitas, honestum, moralitas: все это оранцузскія humanité honnête, moralité и изллюбленныя выраженія именно самого Дидро. Всѣ они свидѣтельствуютъ о тѣхъ же общественныхъ стремленіяхъ древней школы, какія сказались въ идеѣ о оилосооской проповѣди <sup>124</sup>. Но энциклопедистъ былъ достаточно проницателенъ, чтобы открыть въ этой идеѣ одну черту, осуждавшую стоицизмъ на сравнительно незначительные практическіе результаты.

Сенека былъ подданнымъ Нерона и видълъ вокругъ себя рабовъ и безотвътныхъ жертвъ тиранна. Нравственнаго свъта

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Дидро встрѣтиль у Сенеки даже пдею новой драмы, жанра средняго между трагедіей и комедіей. Сенека въ одномъ изъ писемъ настанваеть на исключительно-правственной цѣли даже чтенія книгь, ("Dummodo quidquid legeris ad mores statim referas"—*Ep. mor.* Lib. XIV, ср. I).—Если бы Дидро обратилъ вниманіе на это правило, онъ могъ бы почерпнуть у стоика представленіе о поучительной мѣщанской драмѣ—своемъ любимомъ родѣ литературныхъ произведеній.

можно было ожидать развё только изъ страны варваровъ, о чемъ дёйствительно откровенно и заявилъ своимъ современникамъ Тацитъ. Думать о широкомъ распространения высокихъ принциповъ въ такой средё — было бы крайней наивностью. Филосооъ въ силу вещей принужденъ былъ заботиться о самомъ ограниченномъ кружкё избранныхъ и притомъ даже ихъ приходилось сворёе учить умирать, чёмъ житъ. Къ оилосооу и къ кому угодно изъ его учениковъ всегда могъ явиться преторьянецъ — и прервать и оилосооію и самую жизнь. Фактъ неожиданно-близкой смерти всегда стоялъ предъ глазами именно того, кто имѣлъ право считать себн лучше другихъ.

Отсюда — безконечныя разсужденія Сенеки о смерти и о страхѣ предъ ней. Очевидно, это — разсужденія человѣка совершенно беззащитнаго. Гиббонъ краснорѣчиво изобразилъ эту беззащитность. «Римская имперія обнимала цѣлый міръ, и когда она подпадала подъ власть одного человѣка, весь міръ обращался въ надежную и страшную тюрьму для его враговъ. Жертва императорскаго деспотизма, — все равно влачила ли она свои позлащенныя цѣпи въ Римѣ и въ сенатѣ, или томилась въ изгнаніи на безплодномъ утесистомъ Сернерѣ или на холодныхъ берегахъ Дуная, — ожидала своей участи въ безмолвномъ отчаяніи... Сопротивленіе вело ее къ гибели, а бѣгство было для нея невозможно» <sup>125</sup>.

При такихъ условіяхъ — естественнѣе всего человѣку искать утѣшенія въ своемъ личномъ нравственномъ мірѣ. Пусть по принципу онъ признаётъ необходимость проповѣди, — но всѣ поприща для нея закрыты. Мало этого. Философъ съ теченіемъ времени почувствуетъ глубокое отвращеніе къ людямъ, вынуждающимъ его на одиночество. Онъ перестанетъ довѣрять ихъ стремленіямъ. Ему будетъ казаться, что даже ихъ сочувствіе— нѣчто оскорбительное и порочное.

Въ результатъ — ученіе о высшемъ блаженствъ самосозерцанія, жизни въ самомъ себъ, довольствъ собою: Sapiens se

<sup>125</sup> Исторія упадка римской имперіи I, 113.

contentus est — мудреца доволена собою — неизмённое правило Сенеки. Всё стоики совётують возможно дальше уйдти оть внёшней жизни, предоставить разыгрываться на свободё морю людскихъ страстей и хранить невозмутимый миръ въсобственной душё. Эпиктеть рекомендуеть всякому — питать исключительно интересъ къ самому себё и указываеть на примёръ Бога, пребывающаго въ состоянія вёчнаго самоудовлетворенія и не ощущающаго нужды ни въ какихъ собесёдникахъ. Маркъ Аврелій изумляется, какъ можно обращать вниманіе на чужое мнёніе о себѣ <sup>126</sup>.

Легко представить, какое впечатлёніе должны были производить подобныя идеи на энциклопедистовъ. Они всёми силами стремились къ публичной дёятельности, у нихъ на первомъ планъ стояло общественное мнёніе, совмъстная работа съ возможно бо́льшимъ количествомъ—послёдователей и сотрудниковъ—на пользу просвёщенія.

Дидро протестуетъ противъ «монашескаго элемента» въ стоицизмѣ. Онъ не можетъ себѣ представить — философской мысли вдали отъ общества. «Философію», пишетъ онъ, «слѣдуетъ нести, ко двору, предъ лицо вельможъ, на поприще общественной службы — иначе она — голосъ вопіющій въ пустынѣ. Мнѣ нравится мудрецъ, когда онъ на виду у всѣхъ, какъ атлетъ на аренѣ».

Сенека совѣтуеть не возбуждать у другихъ ненависти, зависти и презрѣнія. Онъ пренебрежительно относится къ популярности и съ высоты оилосооскаго величія совѣтуеть отличать апплодисменты школы отъ рукоплесканій театра. По миѣнію Дидро, — это значитъ парить въ облакахъ, т. е. «играть безсмысленную роль», исповѣдывать «монастырскіе и противообщественные взгляды».

Энциклопедисть, напротивь, нисколько не боится ни ненависти, ни зависти, ни презрънія: есть люди, чья ненавищь —

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Seneca: *Epist. mor.* Lib. II, cp. III; lib. IV, cp. LXXIV, LXXXI Πρός Έαυτον ιβ', δ'; Ἐγχειρίδιον; "Μηδενὶ σπουδάζων φαίνου ἤ σεαυτῶ"; κεφ. χγ'; Λιατριβαί, βι. γ', κεφ. ιγ', ιδ'.

равняется славё; зависть — всегда почетна, презрёніе часто простая аффектація. Относительно миёній народа — Дидро защищаеть человёческое достоинство толпы: «мы видёли въ наши дни, говорить онъ, какъ государи продають своихъ подданныхъ и обмёниваются землями, — но человёческое общество все таки не стадо животныхъ: смотрёть на него такимъ образомъ значить оскорблять человёческую породу».

Сенека школу оплософіи называеть святилищемь, а оплософовъ-жрецами: для Дидро это дикія понятія, отнимающія у оплософія жизненный смысль <sup>127</sup>.

Намъ ясна теперь разница между практическими воззрѣніями стоиковъ и энциклопедистовъ. Послёдователи Зенона ближайшіе по идеямъ предшественники философовъ XVIII вёка Трудно указать какой либо просвётительный принципъ, не высказанный тёмъ или другимъ ученикомъ портика. Мы видѣли, — совпаденіе простирается даже на употребительнёйшіе термины. И все таки древніе мудрецы прошли по исторической сценѣ едва замѣтной «сектой» — для громаднаго большинства современниковъ. Это былъ проселочный путь, доступный только отдѣльнымъ личностямъ. И стоики не старались сдѣлать его торнымъ.

Несмотря на высокое представление о человѣкѣ, въ серд. цахъ философовъ гнѣздилось горькое чувство пессимизма и отчаяния. Сенека совѣтуетъ своему ученику уклоняться отъ общественной дѣятельности. Она ниже достоинства философа. Нужно особенное государство, чтобъ стоикъ рѣшился заняться его дѣлами: онъ не возъмется за преобразование безнадежной по его мнѣнію страны. И римскій стоикъ не видѣлъ предъ собой ни одного уголка на землѣ, гдѣ бы философъ съ достоинствомъ могъ исполнять политическія обязанности <sup>128</sup>.

При такомъ взглядъ на жизнь, - самые возвышенные прин-

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Essai sur les règnes de Claude et de Néron. Ouevres. Paris 1821. I, 352. 333, 427-9, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> De otio III, 3. "Secta fortissima et sanctissima". Ep. mor. LXXXIII

ципы утрачивали практическій смысль. Стоическое представленіе о философів-апостолі оставалось идеальной мечтой, оть нея не было ни малійшей пользы для общества. Этого Дидро не могъ простить стоикамъ, при всемъ своемъ уваженіи къ нимъ и вполні ясномъ представленіи о внішнихъ условіяхъ, обружавшихъ стоическую школу.

Философы XVIII вѣка воскресили старыя преданія, отнюдь не заимствуя ихъ изъ книжнаго источника, а снова натолкнутые на извѣстныя идеи историческимъ ходомъ вещей. Для преобразованія общества, переполненнаго рабскими недугами, суевѣріями, всевозможными нравственными извращеніями, — открывался, какъ и прежде при подобныхъ обстоятельствахъ, — тотъ же путь — природы, разума, гуманности. Но только новые философы этотъ путь превратятъ въ широкую большую дорогу, попытаются направить по ней все человѣчество и то, что раньше было мудростью школы, филосовскаго храма, уединенной виллы, они сдѣлаютъ достояніемъ площади, улицы, театра. Они во всемъ объемѣ осу ществятъ идею стоической проповѣди и философское просвѣщеніе превратятъ въ религіозную пропаганду.

Стоики именовались «сектой», философы XVIII въка будуть называться «церковью». Въ теченіе всей исторія человъчества философскій разумъ дважды принималь на себя апостольскую миссію --- преобразовать жизнь общества, создать новыя основы нравственныхъ воззръній и практической дъятельности. Оба раза предъ реформаторами лежалъ трудный и продолжительный путь среди властныхъ въковыхъ преданій, среди беззавоній и недуговъ-личностии государства. Принципіальныя программы и въ томъ и въ другомъ случать являлись одинаковыми, и даже жизненныя задачи во многихъ отношеніяхъ совпадали. Но стоики, въ силу историческихъ условій, не могли осуществить во всемъ объемъ своихъ гуманныхъ реформаторскихъ идей и даже не върили въ возможность осуществленія. Для нихъ родъ человъческій-*депи*я humanum—ограничивался предѣлами школы. Все внѣшнее оставалось добычей общаго мрака и рабства, -и на эту участь

онлосооы смотрёли, какъ на роковое непреодолимое зло. По идеямъ — стоицизмъ былъ прогрессивнымъ и дёйствительно благороднёйшимъ явленіемъ въ исторіи культуры, — по нанастроенію — онъ носилъ въ себё зерно современной нравственной подавленности, чувство безнадежности — при мысли о будущемъ человёчества. Должны были придти люди, обладающіе неисчерпаемой жизненной силой, яснымъ и бодрымъ отношеніемъ къ дёйствительности, оптимисты по натурё, вёрующіе — одинаково и въ теоріи и въ личной дёятельности. Тогда разумъ могъ ждать обширныхъ завоеваній, и разсчитывать на могучее практическое вліяніе: тогда онъ могъ стать своего рода религіей и школу и учениковъ превратить въ громадное общество вёрующихъ.

Это лиенно и произошло съ философіей XVIII въка.

Энциклопедистамъ съ самого начала былъ ясенъ исключительный характеръ ихъ дъятельности. Его предугадалъ писатель другой страны, бельгійскій врачъ XVII-го въка Ванъ— Гельмонтъ предсказывавшій возникновеніе новой религіи на смъну стараго католическаго христіанства. Религію эту Ванъ-Гельмонтъ называлъ Филадельфіей и срокомъ ея начала полагалъ 1700-й годъ <sup>129</sup>. Онъ ошибся только на нъсколько десятковъ лътъ. Новая религія, дъйствительно, явилась въ первой половинъ XVIII въка и къ концу столътія представитель старой религіи съ церковной каеедры нашелъ возможнымъ заявить объ ея благодъяніяхъ и побъдахъ <sup>13</sup>".

Общепризнанный основатель оилосооской религи—Вольтеръ, носившій даже соотвътственное прозвище—*nampiapxa*. Оно должно было особенно льстить вождю оилосооовъ. Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Laurent. Etudes sur l'histoire de l'humanite. XII, La philosophie du XVIII-e siècle et le christianisme.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Аббатъ Fauchet 5 августа 1789 года въ церкви св. Іакова пропознесъ проповѣдь въ память гражданъ, погибшихъ при взятіи Бастиліи Проповѣдникъ высказалъ, между прочимъ, такую мысль: "Слѣдуетъ заявить, во всеуснышаніе, даже въ самыхъ храмахъ, что философія воскресила природу, возсоздала человѣческій духъ, возвратила сердце человѣческому обществу". Ср. Laurent. *Ор. cit.* XIII, р. 259.

находить великое удовольствіе—давать своимъ товарищамъ и сподвижникамъ различныя наименованія, обычныя въ христіанской церкви и вообще въ области религіозно-проповъдлической дъятельности. Вся переписка «патріарха» переполнена этими сравненіями. Остановимся на письмахъ Вольтера къ Даламберу: они отличаются глубиной сердечнаго чувства и истинно-дружеской задушевностью.

Вольтеръ въ течение всего философскаго періода занимаетъ центральное мъсто среди представителей новой мысли. Всъ они обращаются въ нему, какъ въ защитнику и руководителю, и онъ самъ требуетъ, чтобы ему сообщаля во-время обо всёхъ происшествіяхъ въ литературъ, въ политикъ, въ общественной жизни. Даже если мы выдълимъ изъ писемъ Дидро и Даламбера обычныя любезности, 0C0бенно иногда горячія въ письмахъ Даламбера, — значеніе Вольтера все таки останется первостепеннымъ. Во время войны, поднятой Палиссо противъ философовъ Даламберъ заклинаеть nampiapxa-принять участіе въ борьбъ. «Вамъ, дорогой учитель», пишеть онъ, «стоящему во главъ литературы, оказавшему столько услугь онлософія, можеть быть, болње другихъ оскорбляемому пьесой и свободному отъ какихъ бы то ни было страховъ, – слёдуетъ отомстить за честь писателей» 'з'. Въ другой разъ Вольтеръ самъ требуетъ, чтобы Дидро сообщиль ему имена враговь философіи: «я ихъ отдълаю по заслугамъ», грозить онъ, «въ новомъ изданія Всеобщей исторіи» 132. Въ критическія времена онъ говорить тономъ вождя, даетъ пароль по всему строю философской партін. «Я васъ заклинаю-кричать и заставлять кричать», пишеть онъ Даламберу по поводу дъла Каласа. Онъ указываеть, на что въ данную минуту должны быть направлены усилія энциклопедистовъ, — и, когда мужество борцовъ падаетъ, онъ всёми силами старается ободрить ихъ: «Смелей, мои братья! Проповъдуйте энергичнъй, пишите искуспъе и

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Oeuvres complètes de Voltaire. Ed. 1784, t. 68. p. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Oeuvres de Denis Diderot. Paris. 1821. XII, 285.

Богъ благословитъ васъ!... Вольтеръ готовъ окончитьдни свои, ободряя сподвижниковъ и защищая «стадо върныхъ». Его въчная забота — поддержать единеніе защитниковъ новой мысли. «Пустъ истинные оилосоом образуютъ братство, подобно свободнымъ каменщикамъ,пусть они собираются вмъстъ, поддерживаютъ другъ друга, пребываютъ върными своему братству, — и тогда я готовъ идти въ огонь за нихъ. Эта тайная академія оказалась бы сильнъе авинской академіи и всъхъ академій въ Парижъ» <sup>133</sup>.

И Вольтеръ первый подавалъ примъръ подчиненія своей личности общимъ цълямъ. Онъ отлично зналъ размъры своего таланта и умълъ при случав постоять за свое достоинство – писателя. Но когда вопросъ шелъ о судьбъ оилосооіи, надменный критикъ Шекспира и непримиримый обличитель Руссо превращался въ скромнаго литературнаго сотрудника. Онъ пишетъ Даламберу по поводу своихъ статей въ Энциклопедіи: «Я повиновался, какъ только могъ, вашимъ приказаніямъ. У меня нътъ ни времени, ни знаній, ни здоровья чтобы работать какъ мнъ хотълось бы. Я посылаю вамъ свои опыты только какъ матерьялы, которыми вы можете пользоваться по своему усмотрънію для безсмертнаго сооруженія, воздвигаемаго вами. Прибавляйте, уръзывайте; я вамъ даю свои неотдъланные камни въ надеждъ, что они пригодятся въ какомъ-нибудь углу вашего зданія» 'з'.

Другое письмо еще скромнѣе. «Пока во мнѣ останется искра жизни, я буду къ услугамъ славныхъ авторовъ Энциклопедіи. Я буду считать для себя высокой честью, если сумѣю внести свою слабую лепту въ величайшій и прекраснѣйшій памятникъ націи и литературы» <sup>135</sup>. Но Вольтеръ въ свою очередь и отъ другихъ требуетъ такого жа самоотреченія ради общаго дѣла. Онъ раздаетъ порученія во всѣ стороны—Даламберу, Гельвецію, Сорэну, множеству другихъ

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Oeuores compl. de Voltaire. Ed. 1784, t. 68. pp. 204, 235, 452, 163.

<sup>184</sup> Oeuvres compl. de Voltaire. (Beuchot). t. LVI, p. 353.

<sup>135</sup> Oeuvres eompl. de Voltaire. Ed. 1784, t. 68 pp. 12-13.

лицъ, также причастныхъ къ оилосооской пропагандъ, — и настаиваетъ на точномъ исполненіи своихъ распоряженій. Особенно часты и отвътственны порученія на счетъ раздачи книгъ, не имъющихъ ни малъйшей надежды пройдти цензуру. Въ такихъ услугахъ «оернейская мануоактура» нуждалась безпрестанно и Вольтеръ не пропускалъ случая — сдълать выговоръ своимъ агентамъ за медленную или неискусную дъятельность <sup>136</sup>.

Философскую партію, какъ увидимъ, обуревало не мало раздоровъ и междуусобицъ. Но въ лучшія минуты она умѣла проникнуться однимъ духомъ и заявить о себѣ предъ лицомъ враговъ, какъ «о братствѣ», «о республикѣ», «о церкви». Одинъ изъ близкихъ друзей энциклопедистовъ въ шутливомъ тонѣ разсказываетъ, какъ философы собрались однажды и, вдохновенные духомъ святымъ, рѣшили почтить Вольтера статуей при его жизни <sup>137</sup>. За этой шуткой скрывается вполнѣ серьезная идея.

Вольтеръ постоянно пользуется традиціоннымъ языкомъ отцовъ церкви. У него иногда это также не чуждо шутливаго оттънка, но гораздо чаще ръчь патріарха звучить вполнъ серьезнымъ убъжденіемъ и вдохновляющей силой. Онъ называеть оплосооскую партію Божьей церковью, Ісрусалимомъ, виноградникомъ, надъ которымъ въетъ св. Духъ, оплосооры — миссіонеры, братья по духу, апостолы, стадо опрныхъ. Отдъльнымъ сподвижникамъ онъ даетъ наименованія — Даламберу — Павелъ философіи, Трюблэ архидіаконъ, Тиріо – дьяконъ. Онъ обнимаетъ ихъ, какъ братьевъ, во имя апостоловъ предшественниковъ новой оплософіи, начиная съ Сократа, Эпиктета, Юліана и кончая Коллинсомъ, Юмомъ и Болинброкомъ. Каждый новый послъдователь оплософіи прозелитъ, и Вольтеръ убъжденъ, что и въ новъйшее время,

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Desnoireterres. Voltaire et la societé au XVIII siècle Paris. 1875 VI, 249. Cp. Correspondance littéraire (Grimm) passim.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Grimm. Corresp. litt. IX, 16.

какъ и въ эпоху христіанства, гоненія на стадо върныхъ и провь мучениковъ создають прозелитовъ <sup>138</sup>.

Многія ихъ этихъ выраженій съ перваго взгляда можно принять за простую игру словъ. Но они вполнѣ точно характеризують сущность философской пропаганды и оружіе, какимъ пользовались просвътители. Придавая философія смыслъ религіи, — этимъ самымъ писатели XVIII-го въка опредбляли кругъ своей деятельности и манеру действовать. Стоики, вооруженные великими принципами, фактически пребывали въ полномъ равнодушіи въ ихъ распространенію. У древнихъ философовъ не было духа прозелитизма, составлявшаго главную силу новыхъ защитниковъ разума и природы. Философія-предметь изученія для немногихъ, и поэтому философу нътъ необходимости особенно заботиться о формь ученія. Релипя разсчитана на всёхъ, имёющихъ уши,-для нея существенный вопросъ, въ какомъ видъ выпустить въ свътъ ту или другую идею. Отъ ръшенія этого вопроса зависить судьба всей философской дъятельности.

Въ Энциклопедіи находится въ высшей степени любопытная характеристика *философа*, какъ понимали его просвътители. Авторъ статьи, по всей въроятности, Дядро: въ статъъ повторяется та же оцънка стоическихъ недоразумъній на счетъ общества и «большой публики», съ какой мы познакомились на основаніи сочиненія Дидро о Сенекъ. Основная идея статьи онлосооъ долженъ обладать всъми общественными талантами, долженъ «желать нравиться и быть полезнымъ». Гражданское общество-для него своего рода «божество на землъ». Ему отнюдь не слъдуетъ сторониться отъ свътскихъ удовольствій, избъгать жизненныхъ благъ: напротивъ, онъ, какъ и всъ, будетъ посильно пользоваться всъмъ этимъ. Вообще это-пріят-

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Oeuvres compl. de Voltaire. Ed. 1874, t. 69 p. 83, t. 68, 286, 290, 305, 269, 289, 282; t. 69, 193 (nous sommes comme les apôtres...); t. 68, 81, 113, 100, 107, t. 69, 195. Il est vrai que les enmemis ont aussi leurs armes: elles ont tué le chevalier de la Barre, elles ont blessé à mort Helvetins; mais le sang de nos martyrs fait des proselytes. Le troupeau des sages grossit à la sourdine.

нъйшій собесёдникъ, гуманный, любезный, только взирающій на міръ съ точки зрёнія разума и просвёщенныхъ мыслей 'з».

Вольтеръ въ откровенной перепискъ съ друзьями прибавилъ еще нъсколько черть къ этой характеристикъ. Даламберъ вполнъ согласился съ этими чертами. Идеальный философъборецъ долженъ удовлетворять евангельскому совъту: быть невиннымъ какъ голубь и мудрымъ какъ змвя. Этотъ совътъ буквально повторяеть Вольтеръ. Мудрость змени получаетъ еще дальнъйшія разъясненія, вызываемыя тяжелыми внъшними условіями двятельности философовъ. «Я желалъ бы», пишеть Вольтеръ Даламберу, «чтобы вы были немножко плутомъ-un peu frippon». И дальше идетъ наставление, какъ особымъ стилемъ прикрывать опасныя идеи. Это значить быть одновременно неустрашимымъ и осмотрительнымъ. Вообще не слёдуеть всегда действовать въ открытую. Нужно раздавить гидру, но такъ чтобы, умирая, она не знала-кто ея убійца. Честные люди въ извёстныя времена могуть сражаться только подъ прикрытіями. Даламберъ немедленно съ полнымъ одобреніемъ повторяеть эту истину. «Бросайте стрѣлу не показывая руки», —пишеть Вольтеръ и на основания этого не ставить имени на своихъ сочиненіяхъ и немедленно отрекается отъ нихъ въ случав нужды. По поводу Философскаю словаря онъ пишеть Даламберу: «Я думаю, — въ Парижъ весьма мало экземпляровъ этого отвратительнаго алфавита, и что ихъ совсёмъ нёть въ опасныхъ рукахъ. Но лишь только представится мальйшая опасность-я убъдительно прошу васъ увъдомить меня, чтобы я отрекся отъ этого произведенія во встать публичныхъ изданіяхъ-съ своей обычной искренностью и невинностью».

Вообще Вольтеръ — можетъ таскать изъ огня каштаны, не обжигая рукъ. Такъ характеризусть его Даламберъ, н Вольтеръ въ восторгѣ отъ комплимента. Философія будетъ сооружать свои стрѣлы изъ всякаго дерева. Все должно служить

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Encyclopédie ou dictionnaire raisonnée. Génève. 1779, art. Philosophe XXV, pp. 667-670.

ей, даже парлаженты и изкоторые почтенные люди, проклинающе ее и не въдающе, что свонии проклятіями они привосять ей пользу. «Не все-ли равно», восклицаеть Вольтеръ, «чью руку Богъ удостояваеть направлять къ своимъ цълямъ»! Иной политики трудно было держаться, когда каждый шагъ оплосова сторожили *меркоеныя крысы*, по выраженію того же Даламбера и съ ожесточеніемъ набрасывались на врага, лишь только онъ дълагъ малъйшую оплошность. Вольтеръ превосходно въ двухъ словахъ изобразнать положеніе просвътителя XVIII-го явка. Онъ перечисляетъ Даламберу замки, которыии можетъ располагать и прибавляетъ въ поясненіе: «овлосовы всегда должны имъть двѣ-три подземныхъ норы въ виду собакъ, гоняющихся за ними» <sup>144</sup>.

Предъ нами красноръчивая картина войны — двухъ теченій. Историческія преданія и реформаторскія идеи стоять другъ противъ друга. На одной сторонъ-всъ матерьяльныя силы государства, оффиціальной власти, — на другой слово и мысль, разсчитанныя на сочувствіе общества. Такое положеніе безъ всякихъ колебаній опредъляло пріемы философской процаганды.

Мы видёли, — въ энциклопедической статьё идеальный онлосооъ изображается — человёкомъ пріятнымъ и полезнымъ въ обществё. На соединеніи этихъ качествъ настанваетъ Вольтеръ: «мой дорогой онлосооъ, полезный и пріятный свёту», обращается онъ къ Даламберу. Руссо, не питавшій къ общественной жизни такого пристрастія, какъ энциклопедисть, настоятельно рекомендуетъ истинному онлосооу чувство отзывчивости на людскія страданія, умёніе глубоко проникать въ человёческія сердца — и являться всюду помощникомъ и утёшителемъ <sup>143</sup>. Руссо не хотёлъ только от-

<sup>140</sup> Oeuvres compl. de Voltaire. Ed. 1784, t. 68 p. 451, 301, t. 69, 201, t. 68, 332, 452: Les honnêtes gens ne peuvent combattre qu'en se cachant. derrière les haies. Даламберъ: p. 457; 255, 317; t. 69, 159; t. 68, 270: 106 Qu'importe de quel bras Dieu daigne se sarvir! Idem-p. 357. 106.

<sup>141</sup> Ib. t. 68, 346.

<sup>142</sup> Quelle est l'origine de l'inégalité parmi les hommes. Emile: livre IV, 3-e maxime.

Уч. Зап. ст. Иванова.

вровенно признать могучее средство, какимъ онъ самъ пользовался иля постижения этой цели: испусство популяризации отвлеченныхъ идей. Впослёдствіи, повлоннивъ Руссо-Робеспьеръ, осыпая упреками энциклопедистовъ, ни словомъ не помануль ихъ величайшей заслуги предъ цивилизаціей и предъ самой революціей. Одинъ изъ искреннъйшихъ друзей свободы и просвъщенія оказался гораздо справедливъе. Кондорсэ нъсколько разъ въ своихъ произведенияхъ указываетъ-на значеніе философовъ XVIII-го вёка, какъ популяризаторовъ научныхъ и нравственныхъ идей. Во вступительной академической ръчи онъ привътствовалъ Академію за ся отношеніе къ писателямъ, лично не открывшимъ ничего новаго, но разъяснившимъ чужія открытія публики, создавшимъ союзъ между наукой и литературой. Въ разсуждени картина прогресса человъческаго ума Кондорсэ въ краткихъ словахъ далъ характеристику проповёдниковъ новой религіи, точную назвавъ ихъ по именамъ. «Въ Европъ возникъ влассъ людей, менње занятыхъ отврытіемъ и изследованіемъ истины, чъмъ ея распространеніемъ. Они посвятили себя борьбъ съ предразсудками, находившими защиту среди духовенства, въ школахъ, въ правительствахъ, въ старинныхъ корпораціяхъ. Они подагали свою славу въ томъ, чтобы разрушать заблужденія народа, а не въ томъ, чтобы расширять предълы человъческихъ знаній. Это - косвенный путь способствовать прогрессу, но не менње опасный и не менње полезный». И Кондорсэ, перечисляеть средства этихъ борцовъ: все, что можеть дать ученость. философія, умъ, литературный таланть, все, начиная съ шутки и кончая патетической ръчью, научная компиляція, романъ, летучій памолеть. Для слишкомъ слабыхъ лицъ истина нуждается иногда въ покровахъ,---ими съ великимъ искусствомъ умѣли пользоваться философы <sup>443</sup>.

Все это разсужденіе привело бы Руссо въ страшное негодованіе. Овъ право говорить и писать о наукахъ признавалъ только—за оригинальными учеными первостепенной

<sup>143</sup> Condorcet. Oeuvres complètes X, p. 10).; VIII, 249-250.

силы, въ родъ Бэкона, Ньютона, Декарта. Даже заниматься науками должно быть позволено только тъмъ, кто совершенствуеть ихъ собственными силами, а не компиляторамъ, открывающимъ доступъ въ научный храмъ для черни, недостойной даже приблизиться къ нему <sup>144</sup>. Это убъжденіе не помъшало Руссо трактовать о самыхъ разнообразныхъ отрасляхъ знанія и искусства, и, несомнънно, въ сильной степени подогръдо ненависть Робеспьера, къ энциклопедистамъ, когда онъ обвинялъ ихъ въ угодливости предъ сильными міра, въ лицемъріи и трусости.

Всё другіе писатели XVIII-го вёка, кромё женевскаго ондософа, съ полной искренностью объяснили свои цёли. Вольтеръ въ Послании върныма писалъ: «цёлесообразно писать только о предметахъ простыхъ, краткихъ, понятныхъ самымъ грубымъ умамъ. Пусть одушевляетъ писателей только истина, а не жажда блеска. Пусть они уничтожаютъ ложь и суевёріе и учатъ людей—быть справедливыми и терпимыми. Слёдуетъ желать, чтобы никто не пускался въ метафизику, понятную только для немногихъ и всегда дающую оружіе врагамъ. Надежнёе и въ тоже время пріятнёе—выставлять теологическіе споры въ смёшномъ или ужасномъ свётъ. Слёдуетъ дать почувствовать людямъ, какъ прекрасны идеи о правственности и какъ возмутительны догматы. Надо умёть просвёщать одновременно канцлера и сапожника» <sup>145</sup>.

«Сапожники» иногда выводять Вольтера изъ терпѣнія своей косностью и невѣжествомъ, но онъ неуклонно заботится объ ихъ умственномъ развитіи. Во время революціи эта заслуга Вольтера была признана народомъ и его представителями: «Онъ сдѣлалъ разумъ популярнымъ», писала современная газета; «научилъ народъ думать—и только благодаря этой наукѣ народъ могъ воспользоваться своими силами». Онъ приготовилъ народъ къ революціи, —говорили ора-

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Si le retablissement des sciences et des arts a contribué à épurer les moeurs.

<sup>145</sup> Epître aux fidèles par le grand apôtre des Délices.

торы Учредительнаго собранія, требуя перенесенія праха великаго оплософа въ Пантеонъ. — И замѣчательно въ эту эпоху слышались голоса, будто преднамѣренно опровергавшіе сужденіе Руссо о философахъ и «компиляторахъ». Очевидцы апоесоза Вольтера писали: «Не великаго поэта, не всеобъемлющаго ученаго, не перваго среди нашихъ историковъ народъ чествовалъ и боготворилъ, – а великаго философа, одного изъ главныхъ творцовъ революціи». И эти самые очевидцы вспомнили главное оружіе Вольтера, учившее народъ думать, – смѣхъ <sup>146</sup>.

Вольтеръ совѣтуетъ украшать разумъ—orner la raison остротами, смѣхомъ, салонной бесѣдой, потому что искусный разговоръ, два-три остроумныхъ замѣчанія, стоютъ хорошей иниги – по своимъ результатамъ. «Смѣйтесь, мой дорогой оилосооъ», пишетъ Вольтеръ Даламберу, «и наставляйте людей». Самъ Вольтеръ любитъ гораздо больше смѣшное, чѣмъ героическое. Онъ въ восторгѣ отъ Бомарше именно потому, что тотъ сумѣлъ достигнуть блестящихъ результатовъ путемъ смѣха: «онъ заставилъ смѣяться въ серьезномъ дѣлѣ—и всѣ оказались на его сторонѣ 147.

Друзья патріарха съ точностью слёдують его совётамъ. Съ какимъ усердіемъ и искусствомъ Даламберъ ведеть оилосооскую пропаганду въ обществё, — мы знаемъ изъ тёхъ же писемъ Вольтера. Дидро оставилъ образчики оилосооскихъ бесёдъ съ свётской публикой. Ему случалось импровизировать свои статьи среди общей бесёды, — напримёръ статью Sarrasin—65 Энциклопедіи <sup>148</sup>. Гольбахъ и Гельвецій содержаніе своихъ сочиненій почерпнули изъ тёхъ же бесёдъ. Какъ салонный разговоръ сливался съ сямыми серьез-

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Le Mércure de France. 7 avril 1790. Laurent. Etudes sur l'histoire de Thumanité. XIII, 261. 263-4.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Oeuvres compl. de Voltaire, t. 68, 291: cp. riez, mon cher philosophe et instruisez les hommes. 399, 164; 132: j'aime mieux les ridicules que les héros; t. 69, 213 cp. Desnoiresterres. Voltaire et la societé au XVIII-e siècle VII, 455.

<sup>148</sup> Bersot. Eludes sur le XVIII siècle. Paris 1855. p. 471.

ными философскими идеями, лучше всего показываеть одно небольшое произведеніе Дидро — Разговоръ философа съ мармальшей де... — Дидро начинаеть разговбръ такимъ разсказомъ: «Мнѣ предстояло, не помню, какое дѣло у маршала\*\*\*. Я отправился въ его отель утромъ. Маршала не было дома. Я велѣлъ доложить о себѣ его супругѣ, госпожѣ маршальшѣ. Это очаровательная женщина. Она прекрасна и набожна, какъ ангелъ. Ея лицо исполнено привѣтливости, звукъ ен голоса и наивность бесѣды какъ нельзя больше соотвѣтствуютъ внѣшности. Она сидѣла за туалетомъ. Мнѣ подали кресло, я сажусь и мы начинаемъ болтать».

Nous causons... не болѣе, а, между тѣмъ, дальше рѣшаются важнѣйшіе вопросы религіи и правственности. И бесѣда ни на минуту не утрачиваетъ легкаго, изящнаго тона. Она такъ и блещетъ искрами вдохновеннаго остроумія. На этомъ фонѣ красоты, любезныхъ улыбокъ, граціозныхъ жестовъ развертывается истинно идейная картина, какой можетъ позавидовать кабинетъ серьезнѣйшаго мыслителя.

Такъ умѣли въ прошломъ вѣкѣ учить, и неизвѣстно кто больше испытывалъ наслажденія отъ такой науки, самъ ли учитель рядомъ съ даровитою красавицей, или эта красавица невольно, въ наивномъ порывѣ, восклицавшая: «Какъ! я философствую!»... <sup>149</sup>.

Вождь оилософовь отлично знаеть значеніе такого рода бесёдь. Онь въ своихъ письмахъ безпрестанно совётуеть своимъ ученикамъ и сотрудникамъ чаще бывать въ обще ствё, вступать въ бесёду со свётскими и вліятельными людьми, не пренебрегать случаемъ—бросить остроумное словцо по адресу той или другой личности, враждебной оилософскому движенію. Словцо будетъ подхвачено десятками охотниковъ до каламбуровъ и эпиграммъ, изъ салона перелетить на улицу, будетъ усвоено столичною толпой и жертва оилософскаго остроумія окажется заклейменной и униженной

<sup>149</sup> Entretien d'un philosophe avec la maréchale de... Oeuvres philosophiques de Dénis Didcrot. Bruxelles 1829. III p. 179. мимолетною остротой гораздо сильнёе, чёмъ глубокомысленнымъ, тяжеловёснымъ и малодоступнымъ трактатомъ.

Факты на каждомъ шагу подтверждають вёрность этого разсчета фернейскаго патріарха. Достаточно вспомнить одинъ изъ самыхъ эффектныхъ. Академикъ Помпиньянъ, позволившій себё въ торжественномъ засёданіи Академіи напасть на защитниковъ новыхъ идей, подвергся граду насмёшекъ и эпиграммъ. Вольтеръ, какъ всегда, явился застрёдыщикомъ. Парижъ поддержалъ любимаго писателя – и Помпиньянъ принужденъ былъ навсегда покинуть столицу <sup>150</sup>. Такихъ результатовъ трудно было бы достигнуть людямъ, дёйствующимъ на публику издали, изъ своего кабинета.

Но и дёятельность на отврытой сценё не много принесла бы пользы нравственнымъ и общественнымъ идеямъ, если бы личныя свойства просвётителей ограничились литературной талантливостью, — искусствомъ — пользоваться людьми и обстоятельствами. Такая практичность, какую проповёдывалъ и осуществлялъ Вольтеръ, могла только подорвать нравственное вліяніе философовъ, если бы этой практичностью и ограничивались отношенія ихъ ко внёшнему міру. Враги просвётителей какъ увидимъ дальше, умёли выставить въ яркомъ свётё всё темныя стороны философской проповёди, —и Робеспьеръ не приминулъ изложить ихъ съ ораторской трибуны. Но ни литературные противники философіи, ни политическіе радикалы не дорисовали картины до конца. А между тёмъ, даже парижская• чернь могла бы дополнить ихъ свёдёнія.

Руссо любиль изображать эгоизмь и равнодушіе философа къ страданіямъ ближняго. «Философія изолирусть человѣка», писаль онъ, «подъ вліяніемъ ея философъ, при видѣ страданій другаго, говорить про себя: Я въ безопасности». И по мнѣнію Руссо, подъ окнами философа можно задушить человѣка: философъ только заткнеть уши, чтобы не слышать криковъ <sup>151</sup>. Это замѣчаніе осталось на долгое время девизомъ

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Съ этимъ эпизодомъ намъ придется встрѣтиться. Ср. Desnoiresterres Op. cit. V, 441 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Quelle est l'origine de l'inégalité parmi les hommes.

всёхъ враговъ философіи, —и все таки врядъ ли въ теченіе XVIII вёка была высказана другая клевета, равносильная по несправедливости и болёе безсмысленная, чёмъ инсинуація женевскаго гражданина.

Энциклопедисты отнюдь не намърены защищать чувствительныя сердца вообще всёхъ философовъ. Вольтеръ и Даламберъ одинавово думаютъ, что философія сама по себъ не располагаетъ въ чувствительности, --- но оба они одарены ръдкой способностью отзываться на страданія людей, совершенно чужихъ, принимать участіе въ судьбѣ несчастныхъ только потому, что они несчастны 152. «Быть несчастнымъзначить быть невиннымъ» — правило примъняемое людьми XVIII-го въка даже относительно враговъ и измъннниковъ 153. Правда, Вольтеръ, напримъръ, не отличался такимъ незлобіемъ, когда дёло шло о судьбё его дорогихъ идей. Онъ не могъ простить отщепенства Руссо оть партіи эициклопедистовъ. За этой здобой скрывалось признаніе громаднаго таланта Руссо. Сколько бы Вольтеръ ни осыпалъ ръзкими рвчами своего личнаго и идейнаго противника, онъ невольно долженъ сознаться, что измёна одного такого сторонника, какъ Руссо, стоитъ вражды цёлой партін фанатиковъ. Вольтеръ даже простилъ бы ему личныя оскорбленія, если бы женевскій гражданинь не сталь, по нькоторымь вопросамь, на сторону женевскихъ священниковъ "5".

Что Вольтеръ способенъ былъ такъ поступить, — показывають его отношенія къ Даламберу. Существуетъ письмо, отъ Даламбера къ Вольтеру помѣченное первымъ марта 1744 года. Геометръ возмущается взглядомъ Вольтера на одно второстепенное историческое лицо: «Милостивый государь», пишетъ онъ, «неужели вы вѣчно останетесь льстецомъ по-

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Oeuvres compl. de Voltaire. Ed. 1784, t. 68, p. 420; t. 69 p. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Стихъ Лафонтэна, примѣненный къ Лагајпу, ставшему во время революція ожесточеннымъ врагомъ движенія XVIII вѣка. *Histoire du théâtre* frauçais depuis commencement de la révolution, par C. Etienne et A. Maitainville. Paris 1804. Gréf; VII-VIII,

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Oeuvres compl. de Voltaire. Ed. 1784, t. 68 pp. 343, 347.

рока?» Подобный вопросъ, дающій понятіе о тонѣ всего письма — вровное оскорбленіе. Письмо — сомнительной подлинности <sup>188</sup>, но оно не противорѣчитъ множеству безусловно достовѣрныхъ писемъ Даламбера.

Онъ никогда не переставалъ дълать строгія замъчанія Вольтеру на счетъ его слишкомъ терпимаго отношения къ знатнымъ п вліятельнымъ особамъ. Онъ является настоящимъ Мефистофилемъ Вольтера, но только всегда серьезнымъ, часто негодующимъ и ръзкимъ. Онъ не пропускаетъ случая-сообщить Вольтеру объ измённическомъ поступвё того или другаго лицемърнаго знатнаго друга оилософіи. Онъ выводить на чистую воду Шуазеля, Ришелье, г-жу Дюдефоань, принцессу Робевкъ и цълый рядъ другихъ лживыхъ или ненадежныхъ доброжелателей Вольтера. Съ другой стороны онъ ведеть упорную защиту Руссо. Онъ указываеть на его одиночество, на его несчастія, причиняемыя бользнями, бъдностью, личнымъ характеромъ. Онъ сравниваетъ благородныхъ друзей Вольтера съ этой жертвой фанатизма, — въ результать нельзя и сомнъваться, вто заслуживаеть большаго уваженія 156. И Вольтеръ все это выслушиваеть терпѣливо и не перестаеть осыпать Даламбера увъреніями въ горячей привязанности, въ искреннемъ восторгъ предъ его личностью и дарованіями. Нёкоторыя письма, —и особенно написанныя незадолго до смерти Вольтера-дышать юношески-пылкимъ чувствомъ 457.

Это чувство основано на дружномъ стремленіи въ одной идеальной цёли. Та же самая цёль вызываетъ у Вольтера и его друзей истинно-христіанскую дёятельность въ средё, переполненной насиліями и неправдами. Кондорсэ пред-

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Письмо не пом'вщено въ перепискъ Вольтера съ Даламберомъ и на печатапо въ дополнении къ сочинениямъ Даламбера парижскаго издания 1822 года. Ср. Desnoiresterres. Voltaire et la societé au XVIII siècle V pp. 160--1, rem. 1 и 2.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Oeuvres compl. de Voltaire. Ed 1784, t. 68, pp. 2367, 121, 123, 114, 127. O Pycco: t. 68 pp. 211, 334; t. 69, pp. 67-9.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Ib. t. 69, pp. 251, 255 etc.

ставляеть оилософовь XVIII вѣка фалангой, направленной противъ всяваго рода тиранній, одушевленной чувствомъ всемірнаю человъколюбія — philanthropie unirevselle. <sup>158</sup>. Во главѣ фаланги шелъ Вольтеръ, съ теченіемъ жизни ставшій общепризнаннымъ защитникомъ жертвъ—религіознаго фанатизма и судейской неправды.

Во время перенесенія праха Вольтера въ Пантеонъ на саркофагь были начертаны слова:

Il defendit Calas Sirven, Labarre et Montbally.

Эти имена свидетельствовали о подвигахъ гуманности онлософа, извъстныхъ всему міру. Но еще больше добрыхъ дълъ не знали-ни Франція, ни Парижъ. «Моя философіячувствительна», — писалъ Вольтеръ и оправдывалъ это на дълъ. Въ исторіи съ Сирваномъ Фридрихъ II явилъ примърное великодушіе. Вольтеръ по этому поводу сообщалъ Даламберу: «Эта вапля бальзама упала на раны, нанесенныя разуму и невинности; она не много облегчила меня, но не исцёлила. Мнё стыдно быть такимъ чувствительнымъ, такимъ отзывчивымъ въ мои годы. Я страдаю отъ землетрясенія въ Константинополь...., я плачу о людяхъ, у которыхъ вырываютъ языки...» Даламберъ, по мнёнію его друга, во всёмъ этимъ вещамъ относился хлалнокровно. «Вашъ желудокъ отлично перевариваеть, мой нъть. Вы еще-молоды, а я больной старикъ, простите мои огорченія. Я только что прочелъ въ Gazette de France, какъ громъ поразилъ какую-то старуху, - и громъ не палъ на головы судей Аббевилля! Развъ можно это переносить равнодушно». Очевидно, только подъ давленіемъ глубокой печали и мрачныхъ мыслей Вольтеръ могъ учрекнуть Даламбера въ равнодушія: въ другое время онъ привѣтствуеть его, какъ чувствительнаго и благороднэйшаго человэка во всемъ Парижњ 159.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Tableau des progrès de l'esprit. humain. An 1X. p. 258-9.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Oeuvres compl. Ed. 1784, t. 68, p. 409, cp. p. 420; t. 69 p. 307.

Дидро не менёе Даламбера умёль говорить съ Вольтеромъ энергическимъ даже гордымъ тономъ, когда Вольтеръ потребовалъ — прекратить изданіе Энциклопедіи, попавшей подъ цензуру Сорбонны. Недоразумёніе едва не кончилось разрывомъ, —но Дидро продолжаль отдавать должное заслугамъ Вольтера. «Славный и нёжный другь человёчества», писалъ онъ патріарху, въ немногихъ словахъ рисуя весь образъ. Онъ сообщаетъ Вольтеру, сколько страданія причиняють добрыя дёла философа фанатикамъ <sup>160</sup>. И философы иногда пользуются этимъ обтоятельствомъ: передають значительныя суммы денегъ самому парижскому архіепископу для раздачи бёднымъ <sup>161</sup>.

Но главнымъ поприщемъ благотворительности Вольтера былъ Фернэй. Объ этомъ знали во всей Франціи, во время революціи вспомнили «о фернэйскомъ сеньёрѣ», какъ освободителѣ цѣлой страны, окружавшей замокъ, какъ борца за свободу горцевъ Юры, задушенныхъ феодальнымъ рабствомъ <sup>162</sup>. Посѣтители Фернэя разсказываютъ, какія теплыя чувства соединяли Вольтера съ простымъ народомъ. Солдаты иногда принимали участіе въ спектакляхъ философа въ роли стражи, и рѣшительно отказывались получать плату: «Мы видѣли Вольтера», говорили они, «вотъ — наша награда». Вольтеръ приходилъ въ восторгъ и приглашалъ солдатъ приходить обѣдать въ его замокъ, когда они хотятъ <sup>163</sup>.

Вольтеръ переносилъ своё сочувствіе народу, его нуждамъ и на болѣе широкую сцену. Дальше мы познакомимся съ его общественными взглядами. Теперь напомнимъ—его дѣятельное участіе въ финансовомъ вопросѣ, возникшемъ между сосѣдней ему страной—Gex—и финансовымъ вѣдомствомъ. Фи-

<sup>140</sup> Oeuvres de Dénis Diderot. Paris 1821, XII, pp. 368, 349.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Такъ поступаетъ Даламберъ въ началѣ 1773 года—отъ лица всей компании и послѣ предварительнаго совѣщанія съ братьями. Oeuvres compl. de Voltaire. Ed. 1784, t. 69. р. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Mémoires de Condorcet. Paris 1824, I, 67. Laurent. Op. cit. XIII p. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Chabanon. Tableau de quelques circonstances de ma vie. Paris 1795. p. 140.

лософъ обнаружилъ искусство настоящаго политика, лично явился въ собраніе мъстныхъ штатовъ. Населеніе устроило ему восторженную овацію. Его лошадей увънчали лаврами, забросали цвътами экипажъ, по всему пути—въ каждой деревнъ единодушные клики неслись на встръчу философу: Yive le roi! Yive Yoltaire! Описавъ это тріумфальное шествіе, современникъ прибавляетъ: «Даже для человъка, самаго нечувствительнаго къ счастью своихъ ближнихъ и въ своей личной славъ, такой день былъ бы однимъ изъ самыхъ блестящихъ дней во всей жизни, тъмъ болъе для Вольтера, обладавшаго въ высшей степени тъмъ и другимъ чувствомъ» <sup>164</sup>.

Вольтеръ вмёшался въ дёла своихъ сосёдей, разсчитывая на Тюрго. Онъ привётствовалъ новое министерство, какъ золотую эпоху въ исторіи Франціи. Эта вёра съ особенной силой охватила страну, гдё жилъ Вольтеръ. Такъ онъ самъ заявлялъ, указывая при этомъ программу реформъ—установленіе свободной хлёбной торговли и уничтоженіе натуральныхъ повинностей. «Эти двё предварительныя мёры», писалъ Вольтеръ, «я считаю спасеніемъ Франціи» <sup>185</sup>.

Діло не удалось довести до конца. Въ странѣ образовалась оппозиція противъ демократическихъ замысловъ Вольтера, Тюрго принужденъ былъ вскорѣ оставить министерство—и въ наказѣ третьяго сословія страны Gex мы читаемъ просьбы о тѣхъ самыхъ реформахъ, какія проэктировалъ Вольтеръ. Тоть же самый наказъ объясняетъ намъ, какой характеръ носила дѣятельность Вольтера и откуда шла оппозиція. Мы знаемъ, что противъ Вольтера возсталъ синдикъ. Наказъ причисляетъ синдиковъ къ естественнымъ врагамъ народа: это все богатые собственники, а первый синдикъ третьяго сословія изъ дворянъ и кромѣ того субделегатъ интенданства. —При такихъ условіяхъ синдикъ не имѣлъ тѣсныхъ связей со страной, былъ совершенно равнодушенъ къ

<sup>&</sup>lt;sup>16.4</sup> Desnoiresterres. Voltaire et la societé au XVIII siècle VIII, pp. 76-7.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Oeuvres cimplites. (Beuchot), t. LXIX p. 364. Lettre à dipont.

интересамъ простолюдиновъ, и третье сословіе на собраніяхъ штатовъ не пользовалось никакимъ вліяніемъ <sup>166</sup>.

Оказывается, слёдовательно, Вольтеръ сталъ во главё народа противъ привилегированныхъ. Синдивъ именно и выставляль Вольтера, какъ агитатора противъ администраціи. Въ высшей степени любопытенъ одинъ пунктъ въ жалобъ синдика: онъ обвиняетъ Вольтера, будто ему принадлежить идея о несовмъстимости званія синдика и субделегата интенданства. Эга идея съ буквальной точностью воспроизводится въ наказъ третьяго сословія четырнадцать лъть спустя посль агитація Вольтера. Изъ той же жалобы мы узнаёмъ кандидатовъ Вольтера-на мъста синдиковъ: это члены демократическихъ фамилій, даже для дворянства Вольтеръ рекомендуетъ сына второстепеннаго финансоваго чиновника 167. Мы доджны были коснуться всёхъ этихъ подробностей затёмъ, чтобы представить въ истинномъ свътъ стремленія Вольтера въ эпоху высшаго расцвъта его славы и вліянія. Въ то время, когда весь Парижъ преклонялся предъ нимъ, онъ самъ при встрвчё съ Тюрго бросился со слезами цёловать его руки. Тюрго, конечно, энергически воспротивился, но Вольтеръ прерывающимся отъ рыданій голосомъ воскликнулъ: «Дайте мит поцъловать руку, подписавшую спасеніе народа». Такъ разсказываеть Кондорсэ, свидётель сцены 168.

Съ демократическими наклонностями Даламбера мы уже знакомы. Вольтеру постоянно приходится укрощать негодованіе своего друга противъ богачей и знатныхъ и оправдывать свое терпимое отношеніе къ нимъ. «Повърьте, мой доро-

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Cahier général des Doléances, remontrances et voeux du tiers état du pays de Gex, art 1. 2, 28. Archives. III, pp. 394, 396. Весь эпизодъ издоженъ въ соч: Denoiresterres: Voltaire et la societé au XVIII siècle, VIII, pp. 72 etc Авторъ подробно говорить о сопротивленія спидика Fabry планамъ Вольтера, – но считаеть эту озпозицію псключительно результатомъ сграха спидика—лишиться своего званія. Наказъ бросаеть на вопросъ болѣе серьезный и вѣрный свѣть.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Dosnoiresterres. Op. cit. VIII, pp. 81-2.

<sup>168</sup> Condorcet. Vie de Voltaire p. 285.

гой философъ», пишеть онъ, «я викогда ни одному знатному сеньёру не стану расточать такихъ похвалъ, какія слышала отъ меня г-жа Клэронъ. Личныя заслуги и страданіявоть что для меня голубыя ленты. Но и вы также слишкомъ справедливы, чтобы требовать отъ меня жестокихъ нападеній на людей, которымъ я глубово обязанъ. Развъ надо осворблять человъка, сдълавшаго намъ добро,--только потому, что онъ знатный господинь? .... По этому ответу можно судить, до какой высоты поднимался тонъ Даламбера, когда ръчь заходила о великосвътскихъ друзьяхъ Вольтера, и Даламберъ не считалъ даже нужнымъ входить въ подробныя объясненія. «Я люблю великих людей», писаль онь Вольтеру, «только въ томъ случав, когда они, подобно вамъ, велики благодаря личнымъ силамъ и когла лъйствительно можно считать за честь ихъ дружбу и уваженіе». Пылкій демократь приглашаль своего друга и учителя стать во главѣ философовъ и вступить въ отврытую борьбу съ продажными пасквилянтами и ихъ благородными покровителями. Это-убъжденный поклонникъ культурной независимой дъятельности. На современниковъ онъ производить впечатлёніе человёка-простаго, но исполненнаго сознанія своихъ силъ и заслугъ. Въ его глазахъ оилософы-выше всёхъ власть имёющихъ, выше самихъ государей. Но его сердце также чутко и отзывчиво на призывъ встать обездоленныхъ и гонимыхъ. Въ делъ Каласовъ онъ принимаеть горячее участіе, и вдова казненнаго именно къ нему обращается раньше чёмъ къ другимъ. Онъ сообщаетъ Вольтеру, какое сильное впечатлёніе произвело на него это свидание и убъждаеть учителя-воспользоваться связями съ иннистрами для защиты тулузскихъ жертвъ.

Его взгляды на роль оилософія въ обществё дышать тою же гуманностью и той же демократической терпимостью. «Филофія должна брать насъ такими, каковы мы на самомъ дёлѣ, — со всёми страстями и слабостями, насъ, недовольныхъ собой и другими, отъ природы склонныхъ къ праздности, безпокойныхъ и непостоянныхъ въ своихъ желаніяхъ. Что другое остается дёлать оилософіи, какъ не исцёлать насъ своей красотой отъ мучительныхъ волненій и удручающаго нравственнаго безсилія»? Это разсужденіе направленно противъ слишкомъ суровыхъ запросовъ къ человъческой природъ, составлявшихъ гораость стоицизма и соблазнявшихъ неразъ женевскаго философа. Естественно, — Даламберъ цёнилъ идеи по ихъ доступности обыкновеннымъ смертнымъ. Онъ не боялся признать зависимость писателя отъ публики. «Общественное уваженіе-главная цёль всякаго писателя. И первая истина, которую онъ желаеть преподать своимъ читателямъ,---та, что онъ достоинъ ихъ уваженія». Энциплопедисть не боится даже такъ называемую толпу-multitude-призывать въ судьи. «Тайный докучливый голосъ подсказываеть намъ, что все прекрасное, великое, истинное-всъмъ и нравится, а все, не удостоившееся общаго признанія, лишено, очевидно, какого-нибудь изъ этихъ качествъ. Похвалы толпы не столько лестная награда сами по-себъ, сколько върнъйшее свидътельство о достоинствахъ произведенія. Самолюбіе съ умъренными претензіями, заявляющее, что оно ограничивается одобреніемъ немногихъ, --- въ сущности трусливое самолюбіе, желающее утъшить себя заранъе, раньше неудачи, или озлобленное самолюбіе, утвшающее себя послѣ удара» 169.

Третій первенствующій представитель философской мысли Дидро — соединяеть достоинства мужественнаго борца и гуманнъйшаго человъка. Вольтеръ откровенно заявляль, что онъ не желаеть быть мученикомъ, — и не разъ принимался убъждать Дидро – перенести изданіе Энциклопедіи изъ страны «обезьянъ» въ болъе спокойное мъсто. Дидро считалъ нравственнымъ долгомъ вынести всъ испытанія. Особенно тяжело ему пришлось, когда Даламберъ отказался помогать ему въ редактированіи изданія и позже, когда изда-

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Oeuvres comp. de Voltaire. Ed. 1784, t. 68 pp. 377, 236-7, 117, 230 Lettre à m. J. J. Rousseau. Oeuvres complètes de J. J. Rousseau. Paris 1822, II, pp. 223, 225-6. "Une voix secrètee et importune nous crie que qui est beau, grand et vrai platt à tout le monde, et que ce qui n'obtient pos le souppage général manque de quelqu'une de ces qualités!"

тель—Лебретонъ, подъ вліяніемъ страха, тайкомъ исказилъ множество статей. Даламберъ отстранился отъ дѣла, не разсчитывая съ достоинствомъ вести его при усиленной цензурѣ всей Сорбонны. Онъ полагалъ, что и Дидро послѣдуетъ его примѣру, такъ какъ Энциклопедія въ рукахъ богослововъ должна была стать «сборникомъ капуцинадъ», а не философскимъ словаремъ. Въ такомъ смыслѣ было послано письмо Вольтеру,— и патріархъ съ обычной страстностію принялъ сторону Даламбера, самъ отказался отъ сотрудничества и потребовалъ назадъ свои статьи, настаивая, чтобы Дидро также бросилъ изданіе. Дидро не хотѣлъ и слышать объ этомъ. Онъ, покинутый двумя главнѣйшими сотрудниками, проявилъ изумительную энергію и — побѣда осталась за нимъ.

Предъ нами письмо Дидро въ Вольтеру отъ 19 февраля 1758 г.: это одно изъ врасноръчивъйшихъ произведеній эпохи, отражающее душу типичнаго просвътителя.

«Бросить дёло», пишеть Дидро, «значить повернуть тыль у бреши, сдёлать именно то, чего желають негодяи, преслёдующе нась. Если бы вы знали, съ какой радостью они услышали объ уходё Даламбера и на какія хитрости они пускаются, чтобы помёшать его возвращенію! Нечего ждать, что, наконецъ, воздадуть должное разбойникамъ, которымъ отдали насъ на жертву: и намъ просто неприлично требовать этого: развё они не могутъ оскорблять кого угодно и. между тёмъ, никто на нихъ не обижается?... Что же дёлать? То, что подобаеть мужественнымъ людямъ иренебрегать врагами, преслёдовать ихъ, и пользоваться, какъ мы это и дёлали до сихъ поръ глупостью нашихъ цензоровъ».

Дидро вовсе не ослъпленъ своимъ предпріятіемъ и его результатами. Онъ не хочетъ уйдти съ поля борьбы только по своему личному глубокому убъжденію. «Вы, пожалуй, подумаете», продолжаетъ онъ, «что я слишкомъ держусь за

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Ib. t. 68, pp. 69, 70, 84.

Энциклопедію, —и опибетесь. Мой дорогой учитель, мить минуло сорокъ лётъ. Я усталъ отъ дрязгъ. Ежедневно съ утра до вечера я кричу, -- покоя, покоя, -- и не проходить дня, чтобы я не чувствоваль искушенія уйдти со сцены и умереть спокойно въ моей родной провинціи. Со временемъ все смъшается вмъстъ, и тогда, — какое миъ дъло, Вольтеръ я нли Дидро и — дольше будуть жить ваши три слога или мои? Надо работать, надо быть полезнымъ, слёдуеть отдавать отчеть въ своихъ талантахъ»... Такъ думаетъ философъ. хотя онъ отлично знаетъ, какъ труденъ и, можетъ быть, безцель путь правственнаго просвещения. «Быть полезнымъ для людей! Не значить ли это только забавлять ихъ, и существуеть ли на самомъ дълъ большая разница между оилософомъ и флейтистомъ? Публика слушаеть того и другаго съ удовольствіемъ или отвращеніемъ, и остается твиъ, чвиъ была. Авиняне вивогда не были до такой степени жестокими, какъ во времена Сократа и, можетъ быть, его существованію они обязаны только лишнимъ преступленіемъ. Пусть въ моихъ словахъ больше дурнаго настроенія, чёмъ здраваго смысла, — я все-таки возвращаюсь къ Энциклопедіи»...

На требованіе Вольтера — возвратить ему письма Дидро отвѣчаетъ: «больше не сердитесь на меня и въ особенности не требуйте назадъ вашихъ писемъ, потому что я вамъ верну ихъ и никогда не забуду этого оскорбленія».

Спустя нёсколько времени онъ въ краткихъ и рёшительныхъ словахъ отвёчаетъ на колебанія Вольтера—продолжать сотрудничество въ Энциклопедіи или нётъ. Поведеніе Дидро, очевидно, произвело впечатлёніе на патріарха, но ему неловко было сразу отступить послё столь энергическихъ заявленій о разрывё. Въ іюнё Дидро пишетъ ему: «Если я хочу вашихъ статей, милостивый государь и дорогой учитель, развё въ этомъ можетъ быть сомнёніе? Ужъ не надо ли совершить путешествіе въ Женеву и на колёняхъ умолять васъ—присылать ваши произведенія? Выбирайте, пишите, присылайте, почаще присылайте» <sup>171</sup>.

<sup>171</sup> Oeuvres de Denis Diderot. Paris 1821, XII pp. 288-291, 296.

Наконецъ, Вольтеръ уступилъ, —и дэже принялся заботиться о безопасности Дидро. При всякомъ сомнительномъ слухъ онъ предлагаетъ издателю Энциклопедіи перенести свою двятельность на съверъ, гдъ къ философіи относятся терпимъе, чъмъ во Франціи. И на этотъ разъ убъжденія Вольтера тщетны.

«Ни въ какомъ случав не думайте», пишеть Дидро, «чтобы опасность, которой я подвергаюсь, работая среди варваровъ, сдълала меня малодушнымъ.... Развъ понапрасну носятъ имя онлософа? Какъ! У лжи будуть свои мученики, а истину будуть проповъдывать только трусы? Въ братьяхъ особенно нравится мнв одинъ факть: они менве объединены ненавистью и презрѣніемъ къ тому, что вы называете l'infâme, чѣмъ стремленіемъ къ правдъ, чувствомъ гуманности и любовью къ истинъ, къ добру и красотъ. Это своего рода тройца, и она нёсколько получше, чёмъ тройца нашихъ враговъ. Недостаточно знать больше ихъ, слёдуеть имъ побазать, что мы лучше ихъ, и что философія создаеть больше добрыхъ людей, чёмъ «довлёющая» или «действующая» благодать. Другъ Дамилавилль скажетъ вамъ, что моя дверь и мой кошелекъ открыты вовсявій чась и для всёхъ несчастныхъ, которыхъ посылаеть мив мой добрый геній. Они располагають моимъ временемъ и моимъ талантомъ, я помогаю имъ совътами и деньгами. Такъ я служу общему дёлу, и оанатики, окружающіе меня, видять это и дрожать оть ярости. Они - сами нравственноизвращенные — хотъли бы, чтобы я какимъ либо дурнымъ поступкомъ далъ имъ поводъ-выставить на позоръ наши чувства. Но, клянусь, имъ не представится такого случая».

Тоже самое Дидро говорить и относительно гуманной дѣятельности Вольтера. «Ахъ! великій брать, вы не знаете, какъ эти презрѣнные, постоянно дѣлая зло и все таки воображая, что только имъ однимъ предоставлено право дѣлать добро, — страдаютъ, видя въ лицѣ вашемъ друга людей, отца сиротъ и защитника угнетенныхъ».

Убъжденія Вольтера— «покипуть страну обезьянъ, превратившихся въ тигровъ» безпрестанно возобновляются. Пере-

Уч. Зап, ст. Иванова.

селение философовъ изъ варварской страны онъ считаетъ законной местью варварамъ. Дидро сознаеть всъ опасности, понимаеть отлично важдаго врага философін,—и все таки остается въ Парижв. Помимо личныхъ и семейныхъ соображеній, его удерживаеть здесь странный, но не поколебимый оптимизмь. Каждое утро онъ встаеть въ надеждё, что ночью злодён потерпёли заслуженную кару, что нёть больше фанатиковъ, власти поняли свои настоящія выгоды и сознають наконецъ, что философы лучшіе подданные. Это глупость, но глупость преврасной души, неспособной долго върить въ силу зла. Въ другой разъ Дидро кажется невъроятнымъ, чтобы ръшились преслёдовать человъка, отдавшаго лучшіе свои годы на служение родинъ. Развъ не достаточно уже того, что они предоставили другимъ прославлять, награждать и ободрять этого человъка? Не сдълавъ ему добра, они не посмъють причинить зло.

Вольтеръ иногда сравниваетъ Дидро съ Сократомъ.—Энциклопедисть отвѣчаеть: «если мнѣ выпадетъ на долю участь Сократа,—повѣрьте—не достаточно только умеретъ какъ онъ умеръ, чтобы заслужить честь—стоять рядомъ съ нимъ» <sup>172</sup>.

Эту честь Дидро завоевываль страстной отзывчивостью на каждый факть въ области дорогихъ ему идей. Врядъ ли какой мыслитель вложилъ въ свое дъло больше личныхъ страданій, тъснъе связалъ личное счастіе съ судьбой своихъ

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> *Ib.* pp. 347—9; 362—3; 364, 367. C'est une bêtise, mais c'est la bêtise d'une belle ame, qui ne peut croire longtemps à la méchanceté" He можемъ не указать на совпаденіе этой страницы изъ письма Дидро съ сгіздующимъ мѣстомъ, въ одномъ нвъ писемъ Бѣлинскаго. Здѣсь дѣло идеть также о борьбѣ личнаго прекраснодушія съ удручающей дѣйствительностью но о борьбѣ, переходящей – подъ вліяніемъ другихъ еще болѣе тяжелыхъ условій—въ глубокую скорбь. Бѣлинскій пишеть: "Я уже не та эвстатическая прекрасная душа, которая, обливаясь вровавыми слезами, избичеванная внутренними и внѣшними бѣдами, оскорбленная въ самыхъ законныхъ и святыхъ стремленіяхъ и желаніяхъ, клядась и увѣрала всѣхъ и каждаго, а вмѣстѣ и себя, что жизнь –блаженство, и что лучше жизни нѣтъ ничего на свѣтѣ". (Пыпинъ. *Бълинскій ею жизнь и переписка*. С.-Петер. бургъ 1876. П, 129).

стремленій. У насъ есть подробный разсказъ самого Дидро и его дочери объ эпизодъ съ Лебретономъ, издателемъ послъднихъ томовъ Энциклопедіи.

Лебретонъ, по выраженію Дидро, «тайно изувёчилъ, урѣзалъ, обрубилъ, обезчестилъ десять томовъ» словаря. Злополучный редакторъ сознавался своему врагу, что онъ «пересталъ инть, всть и спать», узнавъ о злодвяніи, онъ плакалъ надъ погибшимъ трудомъ двадцати пяти лютъ.... Дидро до конца жизни не могъ забыть обиды. «Я никогда не слыхала», разсказываетъ дочь, «чтобы онъ могъ хладнокровно вспоминать объ этомъ событіи. Онъ былъ убвжденъ, что спублика, подобно ему, понимала недостатки каждой статьи, и двадцать лютъ спусти невозможность поправить дёло-все еще огорчала его» <sup>173</sup>.

Тв же воспоминанія дочери многочисленными фактами подтверждають отзывь Вольтера о доброть Дидро. Громадныя познанія не изсушили его сердца: Вольтеру это явленіе казалось исключительнымъ. Дочь прибавляеть, что познанія ея отца принадлежали всёмъ. Онъ много работаль, но три четверти его жизни были отданы тёмъ, кто нуждался въ его кошелькѣ, въ его талантахъ, въ его помощи. Философъ не отказываль въ своихъ услугахъ даже завёдомымъ врагамъ. Готовность быть полезнымъ первому встрёчному – граничила съ наивностью и влекла ко многимъ прискорбнымъ ошибкамъ и разочарованіямъ <sup>174</sup>.

Таковы были главнъйшіе проповъдники новой религіи. Оъ личностями второстепенныхъ дъятелей мы встрътимся въ тъхъ случаяхъ, когда намъ придется говорить о гоненіяхъ на философію. Мы увидимъ, что ся враги не ограничивались нападками на идеи. Въ ихъ интересахъ было прежде всего — унизить и опозорить личности. Война съ

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Письмо въ Лебретону въ Correspondance. Op, cit. p. 351 etc. Mémoires pour servir à l'histoire de la vie et des ouvrages de Diderot par m-me de Vandeuil. Mémoires... de Diderot. Paris. 1841, II p. 352.

<sup>174</sup> Correspondance. Ib. p. 311. Mémoires pp. 353-4.

этой стороны являлась гораздо понятнье большой публикь и несравненно опасите для философовъ, чтыть борьба на поприщѣ логическихъ доказательствъ. Но противникамъ новой мысли предстояло искажать истину, приписывать всевозможные пороки и нравственные недуги-людямъ, извъстнымъ своей гуманностью, готовностью оправдать на дълъ высокіе принципы своего ученія. Въ словахъ Дидро: мало знать больше враговъ философіи, надо показать имъ, что философы лучше ихъ и что философія сто́ить католическаго ученія о благодати, — заключается могущественный мотивъ успѣховъ философіи. Старой религіи противопоставлена новая, оправдываемая практической нравственностью. Сверхестественная благодать замёняется человеческой силой, гораздо болве действительной - въ применени въ общественной жизни и личному совершенствованію. И пропов'єдники этой силы пользуются путями, ведущими къ возможно широкому распространенію идей. Ихъ проповъдь становится постепенно настоящей религіозной пропагандой, и сходство завершается стремленіемъ-осуществлять идеи въ житейскихъ отношеніяхъ въ людямъ, -- и притомъ не только въ тёсной личной жизни, а на широкомъ поприщъ общественныхъ вопросовъ. При такихъ условіяхъ, партія философовъ являлась государствомъ въ государствъ, ---даже важнъе, чъмъ государство. «Литературная республика» — la république des lettres могла считаться выразительницей болве многочисленныхъ. болёе живыхъ и, слёдовательно, болёе сильныхъ стремленійобщества, чъмъ правительство, представлявшее - государство въ тёсномъ смыслё слова. Поэтому, -совершенно естественно, въ теченіе въка-ученіямъ церкви противополагались идеи ФИЛОСОФОВЪ, А ВЪ КОНЦВ ВВКА - ВОЛЯ ПРАВИТЕЛЬСТВА ВСТРВтила на своемъ пути-силу общественнаго мнёнія

Мы видёли, что ни въ самихъ идеяхъ XVIII го вёка, ни въ ихъ религіозномъ значеніи—не было ничего безусловноноваго. Исторія уже знала философскую школу, въ высшей степени родственную энциклопедистамъ по теоретическому содержанію и жизненнымъ задачамъ. Сами энциклопедисты указали на это родство. Но они смёло и неуклонно пошли по пути, только намъченному у стоиковъ. Отвлеченную карактеристику философа-проповъдника они осуществили въ жизни, прибавили къ ней всв черты и свойства, какія необходимы въ практической борьбъ, храмъ посвященныхъ --превратили въ форумъ всего человѣчества, -- и результаты быстро обнаружились. Въ ученіи римсваго стоика, особенно любимаго философами прошлаго въка, до такой степени много христіанскихъ идей, что еще въ древности составилось представление о близкихъ сношенияхъ Сенекой съ апостоломъ Павломъ. Новые изслёдователи доказали CE8304преданія 175, — но внутренняя связь ность этого между стоическими и христіанскими воззрёніями многими отъ этого нисколько не потерпѣла. Только практически OHA не могла обнаружиться, долженъ былъ явиться апостолъ, чтобы внести въ жизнь принципы, процвътавшіе въ далекомъ отъ міра философскомъ уединеніи. Настало время, когда защитникъ разума и гуманности могъ привътствовать своего сподвижника — Павломз философіи. Въ этомъ эпитетъ рядомъ съ остроуміемъ заключалась совершенно серьезная культурная идея, одной чертой изображался исключительный характеръ философіи XVIII-го въка. Людямъ не было нужды ожидать другихъ учителей и другихъ мотивовъ учительства: будущее принадлежало философамъ и ихъ разуму.

III.

Современники философскаго движенія съ ръдкимъ единодушіемъ указываютъ эпоху его разцвъта. Для насъ, конечно, убъдительнъе всего свидътельство вождя философовъ. Оно вполнъ совпадаетъ со всъми другими извъстіями <sup>176</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Объ этомъ вопросѣ существуеть цѣлая литература. Назовемъ сочиненія: Fleury. S. Paul et Sénèque. 1853. Bauer: Drei Abhandlungen zur Geschichte der alten Philosophie, 1876. Буассье: Римская релиия. Москва 1878, стр. 365 и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Многія нзвѣстія собраны въ книгѣ Aubertin'a: L'esprit public au XVIII, siècle. Paris, 1873, — преимущественно на основаніи мемуаровъ

Въ Филосовскома словаръ Вольтеръ писалъ: «Около 1750 года нація, пресытившись стихами, трагедіями, комедіями, операми, романами, романическими исторіями и еще болъе романическими правственными размышленіями и богословскими спорами о благодати и о судорогахъ, принялась, наконець, разсуждать о хлёбе» 177. Эта тема входила въ программу вновь возникшихъ преобразовательныхъ теорій и знаменовала настоящую революцію общественной мысли. Оъ каждымъ годомъ признаки новаго теченія умножались. Со второй половины столётія мы безпрестанно слышимъ такого рода заявленія современниковъ: «во всёхъ произведеніяхъ нашего времени приходится встрёчать философію или нёчто философское»; «въ наше время все носить философский отпечатовъ»; «теперь во Франции все философское, оилосоонческое и оплософія» <sup>178</sup>. Возникаеть особый родь брошюръ, соотвётствующій духу времени, — такъ называемые-Esprits, Abrégés, Pensées, Dictionnares. Ими переполнена литература. Писатели, не одаренные оригинальной мыслью, стремятся познакомить публику съ воззреніями болве или менве знаменитыхъ поэтовъ, философовъ, политическихъ двятелей, государей, иногда даже представить общую картину умственныхъ теченій въ какую-либо эпоху. Мы постоянно наталкиваемся на такого рода изданія: Esprit d' Henri IV. Esprit de Leibnitz, Esprit de Marivaux, Esprit de Montaigne, Esprit des monarques philosophes, Esprit de m-lle de Scudéry, Esprit de la Fronde, Esprit des tragédies et tragi-comédies qui ont paru depuis 1630 fusqu'au 1761. Вольтеръ, характеризуя свой въкъ, называетъ его, между

Барбье и сочиненій Даржансона, pp. 272 еtc... Мы приводниъ указанія, отсутствующія у Aubertin'a.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Dictionnaire philosophique. Art. Blé Oeuvrs compl. Paris 1826 p. 12-<sup>178</sup> Corréspondance litt. (Grimm). Paris 1877. IV, 492. (Dec. 1761: il faut compter de voir pendant quelque temps du philosophe ou philosophique dans toutes nos productions.) V, 449 (Fevr. 1764: tout a aujourd'hui une teinte philosophique VII, 225 (Fevr. 1767: tout est aujourd'hui philosophe, philosophique et philosophie en France'.

прочниъ, «въкомъ брошюръ и извлеченій», а себя самого--un brochurier 179. Всв эти часто весьма поверхностные и нелолговъчные продукты досужей компиляціи отвъчають харавтерной потребности эпохи. Они-проявленія все той же «Философіи вѣка», какъ Энциклопедія и книги Вольтера и Руссо. Во всёхъ этихъ Esprits и Pensées издагаются взгляды на вопросы о религіи, о государствъ, о семьъ, о личности. Публика чувствуеть жгучую жажду запастись такого рода взглядами въ виду несоотвътствія дъйствительности идеальнымъ стремленіямъ современной мысли. Объ успёхахъ философской пропаганды особенно драгоцённы свидётельства людей, не сочувствовавшихъ движенію. Враги далеки оть мысли уменьшать его размъры. Напротивъ, въ ихъ представленіи философія является своего рода эпидемическимъ недугомъ времени.

Одинъ изъ талантливъйшихъ противниковъ новой мысли поэть Жильберъ, умершій въ очень юномъ возраств, не достигши тридцати лють, оставиль сатиру Le Dix-hutième siècle. Здъсь съ извъстной точки зрънія представлена характеристика основныхъ явленій философскаго вёка и намъ еще не разъ придется обращаться къ этому произведенію. Жильберъ, между прочимъ, говоритъ: «Публика рабски повинуется воль философовъ. По ихъ слову собирается тысяча ученыхъ вружковъ, и здёсь, въ этихъ свётскихъ домашнихъ трибуналахъ, среди двухъ десятковъ красавицъ, мъщанокъ, увлеченныхъ новой философіей, надменные инквизиторы распределяють славу, взвёшивають таланты и оцёнивають умы». Жильберъ, дурно награжденный своей партіей, съ очевидной злобой описываеть счастье молодого писателя, «ставшаго солдатомъ подъ знамена философовъ». На его долю выпадаеть слава, объды въ знатныхъ домахъ, «весь Парижъ привътствуеть его», «къ его услугамъ издатели», «его осыпа-

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Corresp. littéraire adressée à son altesse imperiale m. le grand duc aujourd'hint empereur de Russie. (La Harpe). Paris, an IX. V, 270.

ють богатыми пенсіями», Вольтеръ именуетъ его геніемъ "\*\*. Нъсколькими годами раньше парижскій аристократь, возмущенный всюду пронивающимъ философскимъ духомъ, писалъ Вольтеру: «Вы должны чувствовать себя вполнъ удовлетвореннымъ: ФИЛОСОФІя съ каждымъ днемъ совершаетъ все новые подвиги. Съ твхъ поръ какъ вашъ счастливый геній зажегь во французскомъ святилищъ свъточъ гуманности, низведенный когда-то Сократомъ съ неба, онъ не перестаетъ распространять свой свёть. Можно даже сказать, - этоть свъть началь дълать настоящія опустошенія». Графь изъ въжливости въ началъ своего письма сказалъ комплименть дъятельности Вольтера: дальше онъ опасается, что явится, пожалуй, второй Сервантесъ: до такой степени расплодились забавные, по его мизнію, донкихоты, производящіе только безполезный шумъ въ публикъ. И въ заключение авторъ совътуетъ Вольтеру сдержать пылъ учениковъ и научить ихъ чувству мѣры <sup>181</sup>. Совершенно такое же впечатлѣніе французское общество произвело на иностранца, также мало сочувствовавшаго французской философіи. «Знаете-ли вы, что такое философія»,-писаль этоть авторь,-«и что означаеть здъсь это слово? Прежде всего, это название обнимаетъ собою почти весь свътъ» 184.

Изъ всёхъ этихъ указаній вытекаеть одно заключеніе: высшій слой французской публики очень быстро и легко поддался новымъ теченіямъ мысли. Во время выборовъ въ Генеральные Штаты этотъ фактъ былъ засвидётельствованъ ораторомъ третьяго сословія. Онъ заявилъ, что избиратели «должны оказывать почеть мыслящей знати, умножающейся въ счатью со дня на день» <sup>183</sup>. Эта знать свой новый образъ

<sup>180</sup> Le Dix-huitième siècle. Satire à m. Fréron par m. Gilbert. Nouvelle édition. Amsterdam, 1776.

<sup>181</sup> Lettre à m. de Voltaire sur les opéras philosophi—comiques. Touraille Amsterdam, 1769. Имя автора—Comte de la Touraille—(Bibl. Nation.) не стоить на брошюрѣ.

<sup>182</sup> Horace Walpole, y Toha; Les orig. de la France contemp. Paris. 1876. I.378.

<sup>183</sup> "Renfermons—nous dans le respect que nous devons à la Noblesse pensante, dont le nombre heureuseument va croissant de jour en jour". *Extrait du discours de M. Maton.* Chassin. Les élections. II, 399.

мыслей не замедлила доказать фактами. Они извъстны въ большомъ количествъ: Тэнъ тщательно собралъ ихъ въ своенъ сочинения о старомъ порядкъ. Мы укажемъ нъсколько другихъ, сообщенныхъ современниками и представляющихъ часто большой интересъ. Старая оранцузская монархія исвлючала самодвательность личности въ общественной жизни. Новыя теоріи могли проникнуть въ эту область съ величайшниъ трудомъ, и прежде всего ихъ вліяніе должно было ограничиться семьей и частной жизнью. Въ этомъ отношения мы встрёчаемъ разсказы, на нашъ взглядъ иногда едва въроятные. Напримёръ, аристократическая семья воспитываеть двухъ своихъ дёвочевъ, какъ чижихъ дочерей. Опыть имъетъ цълью показать, какое вліяніе производить воспитаніе на твхъ дътей, которыя не знаютъ своихъ родителей сравнительно съ тёми дётьми, которымъ извёстно ихъ происхожденіе. Опыть, по мнёнію родителей, удается блистательно; въ результать получается, по выражению современника, «характеръ по истинъ идеальный». Родителямъ, конечно, стоило не малыхъ усилій хранить тайну и сдерживать свои чувства къ дътямъ до извъстнаго періода. Это одънивають, и герцогь Шатрскій награждаеть отца-именно за его стоицизмъсотней тысячь экю. Бургундскій поміщикь учреждаеть медаль для мальчика, признаннаго отцами семейства «самымъ благоразумнымъ и добродътельнымъ» въ округъ. Такая же заботливость простирается и на нравственное воспитание варослыхъ. Въ 1775 году одно лицо предлагаетъ Академіи капиталь на премію за сочиненіе, посвященное вопросу, какь содъйствовать улучшению нравовъ. Правительство находить предложение неумъстнымъ и запрещаеть Академии принять каниталь. Тогда государственный совътникъ Монтіонъ преддагаеть той же Академіи учредить награду за добродітель. Совътникъ свое предложение обставляетъ настолько искусно, что правительству неудобно на этотъ разъ отказать въ разръшении. Въ письмъ въ Академию Монтіонъ писаль: среди націи есть люди, доблести которыхъ остаются неизвъстными. «Извлечь эти доблести изъ мрака значить — вознаградить ихъ

и бросить въ народъ сёмена нравственности». «Виновникъ доблестнаго поступка, подлежащаго награда, мужчина или женщина, не долженъ по сословію быть выше буржуа.-жежелательно, чтобы награждаемый избирался среди низшихъ слоевъ общества». Высказывалось желаніе, чтобы факть, подлежащій обсужденію, имъль место въ Париже или въ окрестностнуъ столицы, -- во первыхъ потому что Анадеміи легче было бы при такихъ условіяхъ навести справки, и потомъписаль Монтіонъ — «нигдё нравы народа не нуждаются въ такой степени въ преобразовани какъ въ столицахъ». Ръчь которую надјежало произносить при назначении преміи, учредитель проэктироваль представлять на усмотрёніе дофина. «Такимъ образомъ», -- писалъ Монтіонъ, -- первые же взгляды наслёдника престола будуть обращены на влассь людей, удаленный оть трона, и онъ рано узнаеть, что и среди нихъ существують добродвтели» 184.

Монтіонъ въ каждой строкѣ своего инсьма обнаружниъ именно тв нден, какія въ его время признали бы «философскими», -- и попытался-искусной рукой юриста-къ общественно-преобразовательному вопросу привязать интересъ высшихъ сферъ. Капиталисты, во имя философіи, приносили и болёе значительныя жертвы. Со второй половины ХУШ. ро въка оранцузскимъ обществомъ овладъла настоящая «лихорадка благотворительности». Наши источники полны извъстіями объ учрежденіяхъ-больницъ, пріютовъ, пенсій, деже даровыхъ юридическихъ консультацій для бидныхъ 185. «Лихорадка» не исчезнеть вплоть до самой революціи. Наказы всёхъ сословій будуть переполнены ходатайствами-въ интересахъ всвхъ, обиженныхъ природой или обстоятельствамипреступниковъ, неизлёчимо-больныхъ, глухонёмыхъ, незаконворожденныхъ. Богачи покидали свой обычный образъ жизни. отвазывались часто оть самыхъ блестящихъ матерьяльныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Corresp. litt. (Grimm). XIV, mai 1785; oct. 1785, p. 262; XI, 22; XIII, mai 1782.

<sup>185</sup> Mémoires secrets (Bachaumont). Londres, 1777, 11 oct. 1771.

перспективъ и отдавались наукъ и отвлеченной мысли. Таковы Гельвецій, Ажинкуръ, бывшіе генеральные откупщики. Этого мало. Постепенно начинаеть преобразовываться весь строй жизни высшаго класса. «Философы» -- говорить современникъ, --- «учили, что нътъ болъе невознаградимой потери, чвиъ потеря времени»-и сообразно съ етимъ взглядомъ совершенно мвняется обычное время-препровождение аристовратовъ и богачей. Исконная оранцузская galanterie исчезаеть. Салонныя бесёды на романическія и всякія другія забавныя темы, раньше наполнявшія большую часть дня. становятся предметомъ воспоминаній 186. Появляется типъ новаго молодого человъка, чувствующаго отвращение къ обычной свътской жизни. Современники не ошибаются въ источникъ и мотивахъ отого чувства: они говорять о такомъ юношь: «il est trop philosophe» Художественная литература подробно харавтеризуеть міросозерцаніе новаго героя и мы находимъ здёсь всё главныя идеи вёка.

Молодой Сэнвиль, сынъ президента, съ прекраснымъ общественнымъ положеніемъ и независимымъ состояніемъ, ведеть упорную войну съ отцемъ. Президентъ хочеть, чтобы сынъ его являлся въ салонахъ, поддерживалъ престижъ семьи, н въ результать выбраль себъ богатую партію. Сыну, оказывается, ненавистны всё основы, на которыхъ держится современная общественная жизнь. «Онъ обзываеть низостью взаниныя уступки, которыя по необходимости скрёпляють общественныя связи». «Онъ говоритъ то, что думаетъ» — и въ отвёть на настоянія отца такъ оправдываеть свое поведеніе: --- «Я виділь, какъ безстыдство царствуеть въ світь, и за счастіемъ надо гоняться съ мъднымъ лбомъ, чтобы пробить себъ дорогу. Здъсь приносить пользу только искусство нипонировать и людямъ действительно достойнымъ выпадають на долю едва лишь сухая похвала и безплодное уваженіе». Сонвиль презираеть «химеры», чарующія обществоблагородное происхожденіе, богатство. «Оставимъ». — гово-

186 Mem. secr. XXIII, 258. Corresp. litt. (Grimm.) XIV 359 etc.

рить онъ отцу, — «толковать о благородствё крови. Въ глазахъ справедливости всё имёють одинъ и тотъ же рангъ. Будемъ взвёшивать дъйствительныя права. Самое высокое происхожденіе не должно имёть здёсь ни капли вёса». Дёйствительнымъ благомъ молодой герой считаеть добродётель vertu, — популярнёйшее понятіе въ литературё XVIII вёка. Онъ горячо возстаеть противъ всего формальнаю, выдуманнаго общественной прихотью: «La forme est contre moi», говорить онъ въ такомъ же смыслё, въ какомъ Руссо вскорё станеть декламировать противъ условностей культурной среды <sup>187</sup>.

Сэнвиль не скрываеть что его «образь мыслей противорѣчить нравамъ времени и навлечеть на него оскорбительныя насмѣшки». Это его отнюдь не безпокоить, составляеть даже его гордость. Придеть время, когда Сэнвиллей окажется большинство, они побѣдять. На эту побѣду, очевидно, разсчитываеть авторъ произведенія, откуда мы взяли этоть типъ. Такой разсчеть тѣмъ характернѣе, что авторъ Лашоссэ—менѣе всего принадлежалъ къ защитникамъ новаго движенія, никто изъ современниковъ не признавалъ его «оилософомъ» и его свидѣтельство мы можемъ поставить наравнѣ съ сатирой Жильбера и съ вышеупомянутымъ письмомъ къ Вольтеру.

Сенвиль—сынъ президента, принадлежитъ, слъдовательно, къ молодому поколънію парламентской магистратуры. Авторъ не случайно взялъ типъ философа именно въ этой средъ Впослъдствіи мы увидимъ, какимъ страшныхъ бичемъ для оилософіи явились порламенты. Тъмъ красноръчивъе было появлепіе и въ этой фанатической корпораціи сторонниковъ новой мысли.

Философы съ особеннымъ удовольствіемъ отмъчаютъ этотъ оактъ. Въ началъ шестидесятыхъ годовъ Вольтеръ писалъ Даламберу о нарожденіи новаго покольнія, исполненнаго ненависти бъ фанатизму, и въ этомъ факть видълъ залогъ не-

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> La gouvernante, drame, I, 3; III, 4.

далекой побѣды разума <sup>18\*</sup>. Вольтеръ возлагалъ большія надежды на молодежь. Вліяніе на юношей составляло главнѣйшую цѣль его философской пропаганды. «Я люблю развращать юношество», говорилъ онъ,— и современникъ, близко знавшій патріарха, разсказываетъ, какое чарующее дѣйствіе производило общество Вольтера на его юныхъ соотечественниковъ. Онъ умѣлъ вложить въ другаго человѣка такую же пожирающую страсть къ умственной работѣ, какая воодушевляла его самого. «Самая холодная голова», прибавляетъ разсказчикъ, «подлѣ него сдѣлалась бы мыслящей и дѣятельной» <sup>18</sup>. Вольтеръ цодтверждаетъ этогъ фактъ,— именно относительно парламентской молодежи.

Тулузскій парламенть превосходиль едва ли не всё другіе раболёціемь предь традиціями, религіознымь фанатизмомь, и въ этомь парламентё Вольтерь имёль множество молодыхь друзей, состоявшихь съ нимь въ самой дёятельной перепискё. Изъ среды такой молодежи вышли впослёдствіи защитники демократическихь принциповь въ родё адваката de Lahaie, издавшаго въ эпоху выборовь въ Генеральные Штаты брашюру. Одно заглавіе брошюры привело парижскую полицію въ сильнёйшее безпокойство, заглавіе дёйствительно, довольно орогинальное: *Се que personne n'a dit; encore je le dirai*. Это значило говорить въ защиту черни—la populace, ен политическаго такта, довёрчивости и скромности <sup>190</sup>.

Такъ широки и быстры завоеванія философіи. Новые прозелиты не остаются безучастными къ вопросу о теоретической пропагандё новыхъ идей. Тэнъ указываеть на интересный фактъ, сказавшійся въ результатё философской проповёди: множество аристократовъ превратилось въ авторовъ

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> "Il s'élève une génération nouvelle qui a le fanatisme en horreur. Les premières places seront un jour occupées par des philosophes; le règne de la raison se prépare"... Lettres de M. Voltaire, 1784, de l'impimerie de la société littéraire – typographique, I, 290. Письмо отъ 1 марта 1764 года.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Chabanon. Tableau de quelques circonstances de ma vie. Paris 1795. p. 127-8: "Je veux débaucher la jeunesse"...

<sup>100</sup> Lettres, Tb. I, 281; II, 65. Chassin. Les élections II 585.

Историвъ цитируетъ слёдующее заявленіе одного изъ нихъ: «Мы уже отвазались отъ этихъ готическихъ и нелъпыхъ предразсудковъ касательно занятій литературою. Что касается меня, то я завтра же написаль бы комедію, если бы только у меня быль таланть на это; а если бы меня разсердили немножно, то я и сыгралъ бы ее вдобавокъ». И Тэнъ для доказательства называеть нёсколько пьесь, принадлежащихъ перу аристократовъ (9). Фактъ аристократическаго авторства слёдуеть представлять въ иной форме и придавать ему больше значенія, чъмъ это дълаетъ Тэнъ. Не особенно важно, что аристократы во второй половинъ XVIII въка стали сочинять: это они дёлали гораздо раньше и «готическихъ и неявныхъ предразсудковъ касательно занятій литературою» не держались аристократы познатные автора, упоминаемаго Теномъ. Ограничимся тёмъ отдёломъ литературы, о которомъ говорится въ цитатъ. Въ полемивъ о театральныхъ представленіяхъ въ XVII въкъ дъятельное участіе принялъ приннъ Конти, и въ 1666 году издалъ брошюру Traité de la comédie et des spectacles. Аристократические романы, поэмы и разнаго рода стихотворенія появлялись въ эпоху гораздо болёе раннюю, чъмъ философскій періодъ. Дъло, слъдовательно, не въ томъ, что знать начала писать а въ направленіи и цёли этихъ писаній. Они были посвящены вопросамъ эпохи, и притомъ часто защитъ новаго движенія. Правда, эти работы не отличаются видными достоинствами, но во всякомъ случав обнаруживають у авторовъ известную тенденцію.

И здёсь во главё идуть духовенство и парламентская магистратура. Тулузё рядомъ съ свободомыслящей парламентской молодежью суждено видёть еще болёе смёлаго аббата. Переписка Вольтера полна извёстіями объ эгомъ ученикѣ Сорбонны, послёдователё философіи и прежле всего самого Вольтера. Аббатъ Одра исполняя обязанности профессора исторіи, публично читалъ лекція по сочиненію Вольтера Всеобщая исторія. Аббать даже перепечаталь книгу

191 Происх. Соврем. Франции., руссв. изд. І. Стр. 410-11.

для своихъ слушателей. Книгу сожгло высшее духовное на. чальство, но это не мёшало «почти всему парламенту», какъ пишетъ Вольтеръ, сбёгаться на лекціи Одра. Фернейскому патріарху удается навербовать нёсколько богослововъ въ сотрудники Энциклопедіи. Статьи ихъ идутъ къ Даламберу чрезъ Ферней, здёсь редактируются и исправляются. Вольтеру нерёдко приходится смягчать тонъ и содержаніе произведеній, принадлежащихъ духовнымъ авторамъ. Даламберъ въ свою очередь въ восторгё отъ статей, по просить чтобы составители не слишкомъ обнаруживали когти по нёкоторымъ вопросамъ.

Подобную двятельность въ области политическихъ вопросовъ за долго до революціи обнаруживають члены парламентовъ. Генеральный адвокать гренобльскаго парламента сочиняеть Discours sur l'administration de la Jultice criminelle. - ничто иное, какъ подробное развитіе юридическихъ принциповъ Беккаріи. Потомъ выходять въ свъть его же Discours fur les progrè des connaissances humaines n Apologie de la Bastille. Вторая брошюра отличается особенной ядовитостью: авторъ доказываеть божественныя и политическія права государственной тюрьмы, замъняющей всъ другія учрежденія. Генеральный прокуроръ бретанскаго парламента иншеть сочинение противъ језуитовъ до такой степени остроужное и философское, что читатели подозръвають сотрудничество Даламбера. Другая его брошюра Essai d. e'ducation natinale обличала восторженныя чувства автора въ современнымъ философамъ. Прокуроръ за свои идеи поплатился тюремнымъ заключеніемъ, - но и тюрьма не пресъкла его литератуной двятельности на пользу новой мысли <sup>192</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Voltaire. Oeuvres compl. Ed. 1784, t. 69, 41. t. 68, p. 51. Въ Энциклопедіи принимаю участіе четыре католическихъ богослова, самый извѣстный изъ нихъ авторъ брошюръ о которыхъ намъ придется говорить, —аббатъ Мориз. (Desnoiresterres. Voltaire. V, p. 428). О немъ и о четырехъ богословахъ—энциклопедистахъ говоритъ Вольтеръ въ одномъ изъ писемъ къ Даламберу. Oeuvres, Id. t. 68, p. 87. Ср. Bersot. Etudes sur le XVIII siècle Paris 1855 pp. 79, 80.

Литературная деятельность образованного дворянства должна оказаться еще обильние и разнообразние. Мы видъли, -- какъ тъсно была связана съ литературой салонная жизнь XVIII-го въка въ періодъ своего разцвъта. Даже впослъдствія, когда эта жизнь постепенно стала замирать, изв'ястные вкусы въ аристократической средв не могли исчезнуть. Въ теченія всей философской эпохи мы встръчаемъ длинный рядъ произведеній дворянъ выражающихъ полное сочувствіе современнымъ идеямъ. И именно заурядные авторы въ этомъ случав особенно ярко характиризують явленіе. Одинъ маркизъ, напримъръ, пишетъ брошюру подъ заглавіемъ Les bareliefs du dix-huitième siècle. Авторъ сравниваетъ блестящую эпоху Людовика XIV съ царствованіемъ его второго преемника и отдаетъ предпочтеніе этому періоду. По его мивнію. во Франція обновили англійскую философію, уже испускавшую духъ на родинъ и до такой степени разпространили ея идеи, что «гуманность, наконецъ, достигла ступеней трона». Людовивъ XVI восхваляется, какъ истребитель рабства. какъ монархъ, осообождающий обитателя делекихъ странъ, котораго деспоты стремились вырвать изъ лона природы» 193. Авторъ, очевидно, намекаетъ на участіе Франціи въ освободительной американской войнь. Во второй половинь XVIII въка разгорается страстная полемика по вопросу о «торгующей аристократіи». Въ одномъ 1756 году вышло не менъе няти брошюрь по этому вопросу. Аристократы и въ томъ числь даже дамы приняли горячее участіе въ споръ 184.

Тэнъ имѣлъ полное основаніе указать на дѣятельность аристократовъ преимущественно въ области драматическаго искусства.

Вопросъ о театръ, объ общественномъ значения сценическихъ представлений не замедлилъ привлечь внимание благородныхъ авторовъ. Маркизъ написалъ пьесу съ цълью

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Ed. Londres, 1781, pp. 50, 61. ABTOPE Lavalle. Bibl. Nation.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Grimm. I, pp. 58... Въ Анстерданѣ вышла анонимная брошюра Observations sur la noblesse et le tiers—état, принадленащая г-жѣ Belot.

оправдать современное направление комедии, какъ орудия нравственнаго преобразованія общества '95. Пьеса возникла по поводу Свадьбы Фигаро, возбудившей множество нападовъ свониъ будто-бы безиравственнымъ содержаніемъ. Мы оцънимъ все значеніе факта — защиту благороднымъ драматургомъ комедіи Бомарше, — если вспомнимъ, что Свадъба Финаро вызвала упреки въ безиравственности и крайнемъ легкомыслія со стороны такихъ судей, какъ Лагарпъ и авторы Литературной корреспонденции 19°. Въ то время, когда эти **критики успѣхъ** Фигаро приписывали современному развращенію правовъ, маркизъ въ своей пьесъ, указывая на комедію Бомарше, говориль: «Современный спектакль-школа нравовъ». Другой аристократь издаеть сборникъ пьесъ подъ заглавіемъ Théâtre moral. Въ содержаніи этихъ произведеній онъ стремится слить англійскую философію съ идеями Руссо. Авторъ, по его словамъ, желаетъ воспитать въ своихъ согражданахъ «энергію и характеръ», и данныя для этого онъ черпаеть въ современномъ движении мысли '?. Третий авторъ

<sup>193</sup> L'oncle et les deux tantes, com. en 3 actes, par marquis de la Salle. • Говоримъ авторы, потому что отзывъ о комедіи Бомарше принадлежить не Гримму, какъ обыкновенно думають. Въ мартъ 1773 года Гриммъ побываль въ Петербургѣ и по возвращенія въ Парижъ только варѣдка принималь участие въ Корреспонденции. Главнымъ составителемъ съ этихъ поръ является Мейстеръ, вѣмецъ по происхожденію, поселявшійся въ Паряжѣ съ 1774 года. Подъ его редакторствомъ возникли послѣдніе томы записокъ, начиная приблизительно съ половины Х-го. Перемъну редакторства легко замѣтить въ самомъ тонѣ изложенія, далеко не столь изящномъ и обстоятельномъ, какъ это было при Гримић. Авторъ одного изъ лучшихъ сочиненій о Бомарше-Loménie, упустивъ изъ виду только что иззоженный факть, ошибочно обвиняеть Гримма въ непоследовательносте: Грнынъ дѣятельно хлопоталь о прочтении Свадьбы Филаро у цесаревнча Павля, а потоиъ будто въ Корреспонденціи писалъ объ интригахъ Бомаршепо поводу той же пьесы. Діло объясняется проще: разсказъ о представленів комедін Бомарше принадлежить Мейстеру или кому либо изъ его сот-DYRHHEOBE. (Loménie, Beaumarchais et son temps Paris 1856, II, 302).

<sup>197</sup> Chevalier de Cubières. Théatre moral ou pièces dramatiques nouvelles. Paris. 1786.

Уч. Зап. ст. Иванова.

переводить трагедію Шекспира Ромео и Джульетта 198. Онъ не стёсняеть себя излишней вёрностью подлиннику. Но мы должны принять во вниманіе, что этоть переводъ явился независимо отъ передблокъ Дюсиса и за нёсколько лётъ до полнаго перевода Шекспира 199. Дальше мы увидимъ, какую ненависть встрётиль англійскій драматургь со стороны самихъ вождей новаго движенія, вродъ Вольтера и Даламбера: произведение нашего автора при такихъ условіяхъ получаетъ все свое значение. Маркизъ Хименесъ, не безызвъстный и какъ драматургъ, написалъ въ высшей степени интересный отвътъ Руссо, когда тотъ напалъ на театръ. Мы будемъ имъть случай ближе познакомиться съ брошюрой Хименеса,теперь замѣтимъ, что авторъ, между прочимъ, подвергалъ упрекамъ Корнеля за развязку въ драмѣ Донз-Санчо. Корнель превращаеть здъсь сына рыболова въ принца и законнаго наслъдника аррагонскаго престола. Это превращениеуступка вкусу аристократической публики, современной драматургу, неспособной допустить, чтобы доблестный герой трагедіи былъ низкаго происхожденія. Хименесъ замъчаеть: и простой пастухъ можетъ быть одаренъ всвми добродътелями. Исторія, по словамъ маркиза, доказала это раньше оилософіи. Аристовратическія дамы и на этомъ поприщё не отстають отъ своихъ кавалеровъ. Маркиза издаетъ Сборнияз новыхъ комедій: здъсь, между прочимъ, находится пьеса L'ascendant de la vertu ou la paysanne philosophe. Смыслъ пьесы ясенъ изъ заглавія 200.

Подобныя событія въ высшей степени характерны для новаго движенія. На встрёчу ему идуть тё самые люди, которые, повидимому, должны бы стоять въ первомъ ряду его противниковъ, и спёшать словомъ и дёломъ оправдать принципы, подрывающіе основы стараго порядка. Предста-

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Chev. de Chastellux. Пьеса была поставлена на домашнихъ сценахъ парижскихъ аристовратовъ. Grimm. IX, avr. 1771.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Первый переводъ произведеній Шевспира, двухтомный, илиострированный, вышелъ въ мертъ 1776 года. Изданіе посвящено Людовику XVI. <sup>200</sup> Marquise de Gléon. *Recueil des comédies nouvelles*. Paris. 1787.

вители высшихъ сословій, почувствовавъ сомятнія въ правомърности современной жизни, обращаются за отвътомъ – не къ старымъ авторитетамъ церкви и государства, а къ учите. лянъ-философамъ. Именно такіе факты сообщаеть Вольтеръ. Онъ разсказываеть Даламберу объ одномъ «странномъ прозелитв». Этоть прозелить выбраль своимь духовникомь фернейскаго пустынника, постепенно сдёлался вёрнымъ сыномъ ФИЛОСОФІИ И Об'Ещаеть просв'ятить въ ся духв свою семью и своихъ друзей. «Виноградникъ Господа не дурно воздѣлывается», прибавляетъ Вольтеръ 201. При первомъ взглядъ на эти явленія можно увъровать въ полное торжество просвътительныхъ идей. Новый историвъ революціи такъ и представляеть этоть вопросъ. «И въ самыхъ высшихъ, и въ самыхъ низпихъ слояхъ привилегированнаго класса, и въ оффиціальныхъ собраніяхъ, и въ общественныхъ мъстахъ мы видимъ только людей оппозиціоннаго направленія и реформаторовъ» 102. Послё этого можно удивляться, почему реформа не совершилась постепенно и спокойно и почему потребовался страшный перевороть, чтобы очистить мъсто практическому осуществленію реформаторскихъ идей. На самомъ дълв, положение вещей было несравненно сложнве, чёмъ можно думать на основаніи словъ историка и техъ ссыловъ, которыми онъ находитъ возможнымъ подтвердить свое заявление. «Привилегированный классь» увлекался новыми идеями, часто примънялъ ихъ, насколько было возможно, на практикъ, но рядомъ съ этимъ увлечениемъ во всей снав господствовало два факта. Во-первыхъ-поверхностный и легкомысленный характеръ увлеченія философіей въ громадномъ большинствъ случаевъ, гдъ это увлеченіе имвао мвсто,---во-вторыхъ---ожесточенная вражда къ новымъ идеямъ во встоло вліятельныхъ сферахъ-политическихъ, общественныхъ литературныхъ и научныхъ. Этими фактами въ спльнъйшей степени парализовалось практическое вліяніе фи-

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Lettres. Id. I, 137, письмо отъ 8 октября 1760 года. <sup>208</sup> Тэнъ: *ор. cit*, стр. 309.

<sup>7\*</sup> 

дософія XVIII вёка и всё указанные выше ся успёхи, имёвшіе мъсто въ высшемъ кругу французскаго общества, тонули въ безднъ дегкомыслія и здобы того же общества. Можно даже сказать: если бы завоеванія философіи ограничились указанными предълами, жизненный смысль просвътительной мысли, ея значеніе для будущей революція были бы крайне ничтожны. Новое движеніе напомнило бы отчасти явленія, имъвшія мъсто во оранцузскомъ обществъ столътіемъ раньше. Во время фронды среди высшихъ влассовъ бродило не меньше революціонныхъ идей, чёмъ въ половинъ XVIII къка. Публикъ того времени предлагались брошюры и памфлеты, неуступавшіе радикализмомъ теорій самимъ травтатамъ Руссо, Парламентскіе магистраты публично произносили рѣчи о контитуціонномъ стров и народномъ верховенствв. Но ни ръчи, ни памолеты не помъшали быстрому небывалому расцвъту неограниченной монархіи. Красноръчивые юристы, буйные дворяне и принцы превратились въ образдовыхъ слугъ и придворныхъ. Фрондёрскія идеи оказались одной изъ многочисленныхъ модъ, смёняющихъ другъ друга по мёръ преобразованія вкуса. Такой модой рисковала остаться философія XVIII въка среди блестящей толпы своихъ послёдо-, вателей. Одинъ современникъ очень удачно признаетъ новыя «мирнымъ упражненіемъ ума». Тэнъ еще остроилеи умнѣе называеть ихъ «вечерней иллюминаціей, комнатнымъ фейерверкомъ, потвшными бенгальскими огнями» <sup>303</sup>. Автору слёдовало бы сдёлать логическій выводъ изъ этого опредёленія. Именно въ такой форм'в являлась философія среди привилегированныхъ классовъ. Разница по существу была невелика-разръшался ли въ салонныхъ бесъдахъ вопросъ о l'état naturel или le royaume du Tendre. Въ прошломъ оранцузскаго общества встречались даже образцы такихъ же «ФИЛОСОФОВЪ», КАКОГО МЫ ОХАРАКТЕРИЗОВАЛИ ВЫШЕ НА ОСНОваніи комедіи XVIII въка. Въ половинъ предшествовавшаго въка много шуму производили такъ называемые sabotiers,---

208 Ib., 368.

. .

юные аристократы, чувствовавшіе презрёніе къ модё и свёту и искавшіе уединенія съ серьезными цёлями <sup>204</sup>. Эти «пустынники» отнюдь не исправили современнаго общества и безслёдно исчезли въ измёнчивомъ потокѣ свётскихъ прихотей. Всё эти соображенія относительно просвётительной эпохи блистательно подтверждаются отлично освёдомленными источнивами.

Мы должны съ особеннымъ вниманіемъ остановиться на этихъ свидётельствахъ. Тёневая сторона оилосооской пропаганды менёе всего оцёнена въ ученой литературё, истинный смыслъ успёховъ оилосооіи среди высшихъ сословій остается почти не освёщеннымъ. А между тёмъ, только такимъ путемъ можно рёшить вопросъ о размёрахъ практическаго вліянія оилосооскихъ идей и о конечной цёли просвётительнаго движенія. Начнемъ съ высшихъ аристократичесвихъ соеръ

## IV.

Намъ приходилось указывать на пристрастие Вольтера въ аристократическимъ ученикамъ и на усилія Даламбера-отврыть другу глаза. Вольтеръ съ своей точки зрънія быль все-таки отчасти правь: ему, какь онь выражается, не разъ удавалось таскать каштаны при помощи знатныхъ покровителей. Самъ Даламберъ сообщаетъ, что у каждаго кандидата философской партіи на академическое вресло есть сторонники въ Версали 105. Эти указанія ни на минуту не колеблють совершенно другихъ фактовъ, подрывающихъ въру въ придворный либерализмъ. Ниже мы увидимъ, въ какихъ мрачныхъ краскахъ Вольтеръ при всякомъ случаъ рисовалъ нравственное и умственное развитіе двора. Въ эпоху предсмертнаго путешествія въ столицу онъ получилъ новое и самое красноръчивое подтверждение именно

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Gaillardin. *Histoire du règne de Lous XIV*, Paris 1871. Première partie <sup>205</sup> Lettres de Voltaire. Ed 1784, II, 6-7; I, 133.

такого взгляда на дворъ. Онъ былъ почтенъ тріумфальной встрѣчей въ Парижѣ, въ театрѣ, въ Академіи, но при дворѣ отказались его видѣть. Это глубоко оскорбило всѣхъ болѣе или менѣе безпристрастныхъ. Маркиза Буффлеръ, далеко не принадлежавшая къ фанатическимъ поклонницамъ философіи, писала: «тотъ, кого въ Абинахъ обожала бы Греція, кто въ Римѣ присутствовалъ бы за столомъ Августа, его наши современные цезари не захотѣли видѣть» <sup>205</sup>.

Въ этомъ поступкъ двора не было ничего новаго. Въ теченіи всего философскаго періода дворъ оставался непреклоннымъ врагомъ философіи, иногда снисходя до забавы остроумными произведеніями философовъ и ласковаго, но въ сущности глубово-лицемърнаго обращения съ авторами. Современнивъ свидѣтельствующій, что все въ его время носить философсвій отпечатовъ, считаеть нужнымъ оговориться: «хотя фидософія менње всего пользуется покровительствомъ» 207. Эта оговорка имъетъ въ виду преямущественно дворъ. Ненависть двора въ философіи и философамъ стихійна и, повидимому, ничёмъ неизлёчима. Придворная жизнь отличается такимъ легкомысліемъ и пустотой, что здвсь нвть мвста иден вообще. Одну и ту же харавтеристику двора мы встрёчаемъ на пространствъ всего XVIII въка вилоть до революция. Что это было за общество, доказываеть одинъ любопытный факть, происшедшій въ мав 1770 года. Факть темъ значительнёе, что сами заинтересованныя лица оффиціально и торжественно признали его эпохой. Можно, поэтому, безошибочно судить о смыслё и важности жизненныхъ интересовъ этихъ лицъ.

Дъло въ слъдующемъ. Праздновалась свадьба дофина. При

<sup>206</sup> Стихи Маркиза Буфферь были написаны немедленно послё смерти Вольтера:

Celui que dans Athènes eût adoré la Grèce,

Que dans Rome à sa table Auguste eût fait asseoir,

Nos leçons d'aujourd'hui n'ont pas voulu le voir,

Et mr. de Beaumont lui refuse une messe.

207 Grimm. V, 449.

дворть въ это время гостила принцесса Лотарингская. Въ менуэть ей посчастливилось илти непосредственно посль принцевъ крови. Это и сочинило эпоху. Французская приаворная знать немещенно сочиниза письменный протесть. *Метоіге*, за многочисленными подписями и подала воролю. Подача мемуара сопровождалась угрозой, — если не будеть получено удовлетворительнаго отвѣта, всѣ дамы отважутся танцевать на придворныхъ балахъ. Образовалась настоящая «лига». Собранія происходили подъ предсёдательствомъ второго пера церкви, такъ какъ архіепископъ Реймскій быль болень. Баль въ документь именовался име epoque de douleur pour la noblesse française. Король далъ удовлетворительный отвёть, но дамы продолжали являться на балы en chenille, пока наконецъ, король серьезно не разсердился на протестантовъ и не привелъ ихъ къ покорности <sup>208</sup>. Такіе факты при дворъ были событіями въ концъ парствованія Людовика XV. При его преемникъ жизнь текла въ томъ же направленіи. Въ 1780 году при дворѣ во всемъ расцевтв старая мода, занимавшая общество Людовика XIV. «При дворѣ», сообщаетъ современникъ, «только занимаются шарадами, пуантами и каламбурами """». Не выше этого уровня король и королева. У Людовика XVI единственный захватывающій интересь — охота. Важнійшія политическія событія совершенно изчезають въ мысляхъ короля предъ какой-нибудь травдей оденя \*10. А его супруга поражаеть легкомысліемъ даже людей, для которыхъ нарушеніе порядка въ менуэть «скорбная эпоха». «Новая пъсенка», разсказываетъ приближенная Маріи Антуанеты, «послёдняя острота, да мелкіе свандальные аневдоты составляли единственное содержаніе бесёдъ въ интимномъ кружкъ королевы<sup>111</sup>. Нравственныя

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Grimm. 1X, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Grimm. Janvier 1780.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Выдержки изъ дневника Людовика XVI: Тенъ. Les orig. de la France contemp. I, p. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> М-me Campan. Cit, Тэнъ. Ib. русск. изд. стр. 155.

достоинства придворныхъ стояли на одномъ уровнъ съ умственнымъ развитіемъ. Ясно, -- въ такой атмосферѣ не было мъста культурнымъ симпатіямъ. И дъйствительно, -- современныя свидѣтельства единодушно говорятъ намъ о жестокой злобѣ двора на все, что сколько-вибудъ связано съ представленіемъ о философіи. Эта злоба достигаетъ часто такихъ предѣловъ, что у современниковъ, заинтересованныхъ судьбой новой мысли, невольно являются опасенія предъ грядущимъ варварствомъ.

«Дворъ увѣренъ», читаемъ у современника, «что всѣ бѣдствія, даже пораженія французской арміи, происходять отъ философіи». Понятіе философа здёсь отождествляется съ понятіемъ дурной гражданинъ, цлохой французъ, почти государственный изменникъ. Съ каждымъ днемъ обвиненія противъ защитниковъ новой мысли умножаются. Ихъ обвиняють въ преступныхъ сообществахъ, въ заговорахъ, и мы не разъ впослёдствіи встрётимся съ этимъ обвиненіемъ, возникающимъ при малъйшемъ поводъ, напримъръ, по поводу какой-либо пьесы. Король принимаеть живое участіе въ этой ненависти. Людовикъ XV кассируетъ академические выборы, потому что избранные, по свъдъніямъ приближенныхъ короля, принадлежать къ друзьямъ энциклопедистовъ. Этимъ не ограничивается вмёшательство. Король адресуеть въ Академію письмо, въ которомъ рекомендуеть академикамъ тщательно изслёдовать нравственность и образъ мыслей вандидатовъ. При дворъ даже не стараются ближе познавомиться съ идеями писателей, которыхъ преслёдують. Здёсь, если и читають, то исключительно произведенія враговь философіи, завёдомо купленныхъ правительствомъ, --- въ родё адвоката Лэнгэ и журналиста Фрерона. Немудрено, что ΒЪ результать наблюдений за такими фактами очевидецъ вос-. клицаеть: «Свъть, который началь было распространяться, скоро погаснеть, варварство и суевъріе снова пріобрътуть свои права; два или три геніальныхъ человъка, которые еще остаются, будутъ въ скоромъ времени или уничтожены, или

I

разсвяны въ разныя стороны и не далеко то время, когда утрату ихъ будутъ считать для Франціи счастіемъ <sup>212</sup>».

И эти опасенія вполнъ основательны, если бы все дъло зависвло только отъ двора. Даже когда при дворв чествовали Философовъ и писателей, будущее новыхъ идей отнюдь не сявдовало считать обезпеченнымъ. Въ этихъ случаяхъ высшіе представители двора могуть похвалиться по-истинѣ ръдкимъ въроломствомъ. Приведемъ нъсколько примъровъ. Дворъ Monsieur состоялъ изъ ученыхъ и писателей, но это не помѣшало меценату оказать покровительство пасквиль+ ной комедіи, направленной противъ современной литературы: только благодаря Monsieur Les Réputations, пьеса Біэвра,-о которой намъ придется говорить дальше, могла быть представлена на сценъ при единодушномъ негодовани парижской публики. Это опять только проявление истинныхъ чувствъ двора къ философіи. Вольтеръ изумляется, до какой степени жестоко озлобленіе двора противъ идей. Оно часто доходить до смѣшного, но оть этого не легче энциклопелистамъ \*\*3.

Всё пасквилянты неизмённо находять здёсь покровителей и даже сотрудниковъ. Мы впослёдствій познакомимся съ дёятельностью Палиссо, теперь достаточно замётить, что она всецёло покоилась на сочувствій двора Наиболёе громкое его произведеніе — Les philosophes modernes — переполнено клеветами на энциклопедистовъ: въ Версали нашли комедію восхитительной и щедро оплачивали кляку. Даламберъ поименно перечисляетъ знатныхъ дамъ, покровительствующихъ Палиссо. Среди нихъ — самая усердная принцесса Робеккъ, давшая автору даже идею самой оскорбительной для оилософовъ сцены. Вообще Версаль, кишитъ «Палиссо — мужскаго и женскаго пола»<sup>214</sup>, и осторожному Вольтеру трудно бороться съ законнымъ негодованіемъ Даламбера.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Grimm. IV, 240-1; VI, 246; IX, 127; вмѣшательство Людовика XV въ анадемические выборы-въ апрѣлѣ 1772 года; X; XII, 207.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Mémoires de Condorcet. Paris 1824, I, 205, 252. Lettres, I, 371.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Такъ сообщаетъ Даламберъ Вольтеру въ письмѣ отъ 14 апр. 1760 г. Lettres de Voltaire, El. 1784, I, 103, 107, 108, 111, 114, 127.

Но все-таки принцесса не главная застрёльщица въ дагерё пасквилянтовъ. Во главё всевозможныхъ Палиссо стоить зазавёдомый другъ и покровитель Вольтера — Шуазель. Особенно мёткіе удары Даламбера направлены на двусмысленную политику этого министра. Въ шестидесятыхъ годахъ вопросъ о Шуазелё обсуждается почти въ каждомъ письмё Вольтера и его друга. Но правда на сторонё Даламбера. Кондорсэ произнесъ суровый, но справедливый судъ надъ отношеніями Шуазеля къ литературё и оилософіи. Этотъ приговоръ въ краткихъ словахъ прекрасно передаетъ смыслъ многочисленныхъ отзывовъ Даламбера о томъ же предметё.

Кондорсэ вспоминаетъ, что Вольтера упрекали за похвалы Шуазелю и приводитъ основанія упрековъ—отъ своего лица: «Пуазель былъ извѣстенъ въ литературѣ только потому, что покровительствовалъ Палиссо, заставилъ вывести онлософофъ на сценѣ, и аббата Морлэ посадилъ въ Бастилію. Онъ говорилъ также, что оилософы — виновники неудачъ въ войнѣ съ Пруссіей и Англіей». Другой придворный пояснялъ его мысль особымъ соображеніемъ: король прусскій и англичане-философы<sup>215</sup>...

Вольтеръ чувствовалъ невозможность — оправдать Шуазеля, тъмъ болёе, что и другой врагъ — оилософовъ — Фреронъ нашелъ у него покровительство. Вольтеръ сначала убъждаетъ Даламбера, что Шуазель – слишкомъ большой баринъ —trop grand seigneur –, а большіе господа на дъла частныхъ лицъ смотрятъ, какъ на «грызню собакъ». Объясненіе, конечно, оказалось неудачнымъ: энциклопедисты и ихъ споры съ литературными наемниками правительства были нъчто другое, чъмъ частныя дрязги и собачья грызня. Тогда Вольтеръ вспомнилъ, что Палиссо – сынъ адвоката Шуазеля, а Фреронъ и тебепт министра по іезуитской коллегіи. Но Даламберъ до конца остался при своемъ взглядъ и не могъ помириться съ мыслію, что каждаго вполнъ безупречнаго гражданина можно подвергать публичному позору съ теат-

<sup>\*15</sup> Mémoires. Id. I, 21. Cp. Lettres de Voltaire. I, 237.

Вивств съ Шуазеленъ — Палиссо поддерживалъ герцогь Ришельё — «вашъ другь», иронически прибавляеть Даламберъ, сообщая объ этомъ фактв Вольтеру. Фернейскій патріархъ, двйствительно, и здёсь терпёлъ разочарованіе, но объ этомъ интриганв онъ просто умалчиваеть. Ришельё и позже доказалъ свою «дружбу»: завёдывая придворными спектаклями, вычеркнулъ изъ репертуара всё пьесы Вольтера — за исключеніемъ одной — Orphelin de la Chine, посвященной ему лично <sup>\*17</sup>.

До какой степени подобное поведеніе съ оилософами было въ нравахъ двора, доказываетъ примъръ дътей принцевъ, воспитанныхъ въ этой атмосферъ. Извъстенъ разсказъ Юма, какъ его осыпа́ли комплиментами въ Версали. Между прочимъ шестилѣтній графъ Артуа пролепеталъ ему также панегирикъ. Четыре года спустя тотъ же графъ, по поводу Велизарія Мармонтеля отозвался съ глубочайшимъ презрѣніемъ о дерзости педанта, воображающаго себя наставникомъ королей, и прибавилъ, что если бы онъ, графъ, имѣлъ власть онъ приказалъ бы наказать кнутомъ автора у всѣхъ четырехъ заставъ Парижа. Дофинъ, которому было въ это время тринадцать кътъ, возразилъ, что онъ, въ свою очередь, если бы былъ королемъ, повѣсилъ бы Мармонтеля <sup>\*18</sup>.

Настроеніе двора, конечно, не оставалось исключительнымъ. Оно вызывало многочисленные отголоски — прежде всего, — въ аристократическомъ обществъ.

Общество это отнюдь не отличалось бо́льшей основательностью взглядовъ и устойчивостью поведенія, чёмъ дворъ. Психологическую основу оплосооскихъ увлеченій среди большинства знати объяснитъ намъ граоъ Сегюръ, самъ цережившій эти увлеченія и научившійся правильно смотрёть на пропілое.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Lettres. Id. I, 121, 123-4, 233, 386, 391; II, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>\$17</sup> Lettres Id. II, 64-5; Condorcet. Mémoires, I, 75-6.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Bersot. Etudes sur le XVIII siècle, pp. 87, 116. Факты относятся къ 1763 и 1767 годамъ.

Сегюръ описываетъ послъдніе годы царствованія Людовика XV. Никто не уважалъ власти въ лицъ этого короля, все, казалось, дышало лигой и орондой. Требовались слова, отвъчающія настроенію, и они были произнесены оилосооами: свобода, собственность, равенство. «Эти магическія слова прозвучали издали, и сначала ихъ повторяли съ этнузіазмомъ именно тъ, кто впослъдствія приписывалъ имъ всъ свои бъдствія».

Никто не помышляль о революціи, хотя она быстро совершалась въ области политическихъ и общественныхъ воззръній... Всъ предразсудки одновременно стали жертвой тонваго, блестящаго остроумія Вольтера, красноръчивой логики Руссо, энциклопедическихъ знаній Даламбера и Дидро, могучей декламаціи Рейналя, и въ то время, когда просвъщевнезапно измъняло нравы, классы стараго ніе обшественнаго порядка, утрачивая незамётно свои основы, все еще сохраняли исконную гордость, внёшній блескъ и всё признаки власти. Старшее поколёніе считало себя непоколебимымъ подобно монархія и преспокойно спало на вулканъ. Стариковъ занимали придворныя интриги, смъны министровъ, салонная болтовня. Они одинаково безразлично относились и въ своимъ личнымъ и въ государственнымъ дёламъ. Ихъ только по временамъ взмущали прихоти моды. Молодежь, не жалёя о прошломъ, не безпокоясь за будущее, шла весело по пути, усвянному цввтами и скрывавшему пропасть. Юноши смёялись надъ старыми модами, надъ феодальной гордостью отцовъ, надъ этикетомъ. Все стародавнее казалось стёснительнымъ и смёшнымъ. Философія Вольтера увлекала и забавляла ихъ. Они не вникали въ иден, а восхищались ими, какъ смълымъ протестомъ противъ деспотизма. Они беззаботно мъшали вмъств всъ понятія: свободу, королевство, аристократію, демократію, пред-| разсудки, разумъ, моду, философію, не придавая всему этому никакого практическаго значения и во всемъ ища только наслажденія.

«Таково было ослъпление принцевъ и знати», говоритъ

Сегюръ; «они сочувствовали успёхамъ просвёщенія и хотёли пассивной покорности, возможной только рядомъ съ невёжествомъ. Они стремились наслаждаться всёми благами искусствъ и цивилизаціп, не позволня въ то же время ученымъ, художникамъ и всёмъ просвёщеннымъ плебеямъ выйдти изъ почти рабскаго положенія. Наконецъ, они думали нёчто невозможное будто просвёщеніе и разумъ могутъ блистать и рости, не разгоняя тьмы предразсудковъ – наслёдія варварскихъ вёковъ <sup>219</sup>.

Предъ нами, слёдовательно, общее искони извёстное явленіе, превосходно изображенное еще Сенекой. Стоикъ въ одномъ изъ писемъ характеризуетъ нѣкоторыхъ посѣтителей философскихъ авдиторій. Эти господа не прочь просидѣть даже нъсколько часовъ, старательно записывая изръченія **ФИЛОСОФА.** Но все это дѣлается – ради щегольства пышными словами — magnificae voces. Дъйствительныхъ результатовъ отъ такого сорта учениковъ нечего ждать 220. Тоже самое происходило съ французской знатью прошлаго въка. Сегюръ прибавляеть только одну черту, столь же обычную --- безотчетное пристрастіе молодежи ко всему, что вызываеть шумъ въ отрицательномъ направленіи, ко всему оппозиціонному и протестующему. Такое пристрастіе не различаеть ни мотивовъ, ни смысла, ни цели протеста. Это своего рода физіологическое удовольствіе, обусловленное, повидимому, инстивтивными потребностями молодости, богатыхъ матеріальныхъ силъ. Ничто не помъшаеть съ теченіемъ времени этой слёпорожденной идеологіи смёниться образцовымъ онистерствомъ и реакціей.

Такіе послёдователи оплософіи должны были на каждомъ шагу напоминать маршальшу Бово, о которой разсказывается забавный эпизодъ въ Запискахъ Кондорсэ. Эта госпожа горячо сочувствовала революціи и ея дёятелямъ. Но адвокатъ Таржэ въ одно мгновеніе измёнилъ воззрёнія

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Mémoires ou souvenir et anecdotes. Paris 1827, I, 21, 26-7, 78. <sup>230</sup> Epist. mor. Lib. XVIII, ep. V.

маршальши. Бесёдуя съ ней, онъ взялъ изъ ся табакерки табаку. Маршальша не могла простить этого оскорбленія, разсчитывая— прибавляетъ авторъ, — что при всеобщемъ равенствѣ она все-таки должна остаться принцессой, а Таржэ оудь онъ даже однимъ изъ первыхъ политическихъ дѣятелей—въ ся салонѣ вѣчный простой адвокатъ <sup>131</sup>.

Но драгоцённёе всёхъ этихъ фактовъ приговоръ Вольтера, вырвавшійся у него въ минуту горячей искренности. «Успёхи разума быстры въ нашихъ кантонахъ», пишетъ онъ Даламберу изъ Фернэя, «но въ вашей странё, и въ Испаніи, и въ Италіи нёкоторые господа отвёчаютъ вамъ: «У насъ сто тысячъ экю ренты и кромё того почести. Мы не желаемъ всего этого лишиться ради вашего удовольствія. Мы раздёляемъ ваши взгляды, но мы заставимъ васъ сжечь при первомъ же случаё, чтобы научить васъ, какъ высказывать свои мнёнія».

того же настроенія Вольтеръ Пояъ вліяніемъ напикаррикатурный, но на самомъ дълъ. саль, повидимому, совершенно реальный діалогъ въ комедіи L'Ecossaise. Предъ нами два героя изъ привидегированнаго власса. Одинъ, являясь на сцену, совершенно неожиданно говорить: «правда, ФИЛОСОФІЯ ОЧЕНЬ ОПАСНА, ИМЕННО БЛАГОДАРЯ ЕЙ МЫ ПОТЕРЯЛИ островъ Минорку»... «Философы вызывають паденіе государственныхъ бумагъ». Другой герой, въ свою очередь, замвчаеть: «Приходится сильно опасаться въ этомъ году за островъ Ямайку. Философы заставятъ его взять» \*\*\*. Этотъ разговоръ, какъ мы видимъ, ничъмъ не отличается отъ вышеприведенной бесёды Шуазеля съ знатнымъ политикомъ на счеть Пруссіи и Англіи — двухъ философскихъ странъ, виновниковъ несчастій Франціи.

Даламберъ долженъ былъ съ особеннымъ удовольствіемъ слышать подобныя заявленія изъ устъ Вольтера. Онъ въ теченіе многихъ лътъ, проживая въ Парижв, былъ свидъ-

228 Lettres. Id. II, 194. L'Ecossaise. I, 3.

<sup>221</sup> Mémoires. II, 79.

телемъ фактовъ, поторые Вольтеру могли казаться едва въроятными—ему «свободному Швейцарцу», обозръвавшему французскія дъла изъ да лекаго замка.

Върнъйшими друзьями <u>философін считались хозяйки двухъ</u> блестящихъ парижскихъ салоновъ—г-жа Дюдеффанъ и г-жа Жоффрэнъ. Объ онъ собирали у себя писателей, осыпали ихъ любезностями, и г-жа Жоффрэнъ—кромъ того, щедрыми пенсіями, —но у Даламбера есть многое, свидътельствующее нъчто совершенно другое. Г-жа Жоффрэнъ всей своей славой обязана энциклопедистамъ. Это знаютъ даже при дворъ. Когда Вольтера отказались принять здъсь, Марія Антуанета выразила изумленіе. «Странно», замътила она, «мы отказываемся принять Вольтера, главу писателей - философовъ, послъ того какъ нъсколько лътъ тому назадъ благодаря интригамъ секты, мнъ представили г-жу Жоффрэнъ, а она своей извъстностью обязана титулу—кормилицы философовъ» <sup>213</sup>.

Но королева не знала, что этотъ титулъ былъ только внъшнимъ правомъ на славу. Г-жа Жоффрэнъ далеко не отличалась пристрастіемъ къ философіи. Напротивъ, она употребляла всъ усилія-охладить философскій задоръ своихъ гостей, приходила поперемънно въ ужасъ и въ гнъвъ, вообще вела себя прайне умъренно и благоразумно, и слишкомъ смъзые и горячіе собесъдники не находили доступа въ ея салонъ. Они должны были довольствоваться собраніями у Гольбаха и Гельвеція, гдъ не принималось мъръ пресъченія. противъ вакихъ бы то ни было мизній. Но такая строгость не препятствовала г-жъ Жоффренъ принимать у себя нъкоего Рэтлиджа, написавшаго еще цри ся жизни одинъ изъ грубъйшихъ пасквилей на философію--Le bureau d'Eprit. Г-жа Жоффренъ, между прочимъ, не желала, чтобы въ свътъ говорили, будто она дружитъ съ людьми, умирающими безъ исповъдн. Въ видуэтого у нея на случай всегда былъ подъ

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> "... qui devait sa célébrité au titre de nourrice des philosophes". M-me Campan. Mémoires. Cp. Desnoiresterres. Voltaire, VIII, 257.

рукой капуцинъ, весьма сговорчивый, — и ея друзьямъ поневолѣ приходилось выполнять обрядъ.

Сама г-жа Жофорэнъ выполнила эту программу въ точности. Опасно заболѣвъ, она стала готовиться къ смерти по всѣмъ правиламъ правовѣрной католички и предоставила полную свободу своей дочери, г-жѣ de la Ferté-Imbault. Чего можно было ждать отъ нея, мать отлично знала, нерѣдко говаривая о ней: «когда смотрю на нее, я удивляюсь, какъ курица, высидѣвшая утенка» <sup>\*14</sup>. И дочь еще при жизни матери основала свой салонъ, также весьма многолюдный, общество подъ названіемъ — L'ordre des Lauturelus et des Lampons—спеціально въ цѣляхъ издѣвательства надъ собраніями энциклопедистовъ, надъ ихъ бесѣдами, которыя ей такъ надоѣдали въ домѣ матери <sup>215</sup>.

Когда г-жа Жоффрэнъ отдала въ ея руки всю власть, она немедленно воспользовалась этимъ случаемъ и отказала отъ дома друзьямъ своей матери, и написала Даламберу грубое письмо. Г-жа Жоффрэнъ, повидимому, довольно спокойно переносила эти распоряженія, ограничиваясь остроумнымъ замъчаніемъ: «Моя дочь дъйствуетъ подобно Готфриду Бульонскому, —защищаетъ мою могилу отъ невърныхъ» <sup>226</sup>.

Г-жа Дюдеффанъ, по талантамъ и личной оригинальности, стояла еще выше своей современницы. Даровитая, начитанная, вдумчивая—она съ честью могла поддерживать споры съ энциклопедистами и переписку съ Вольтеромъ. Она даже расположена была смотръть на бестады съ философами, какъ на свою монополію. Она доказала это поступкомъ съ m-lle Леспинассъ. Подруга Даламбера была сначала компаньонкой у г-жи Дюдеффанъ и имъла дерзость принимать гостей хозяйки у себя часомъ раньше открытія салона, устроила такимъ образомъ свой салонъ. Г-жа Дюдеффанъ

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Corresp. litt. (Grim) XI, août, 1776. Desnoiresterres. Ib. p. 258. Bersot. Op. cit. pp. 448 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Correspondance litteraire (Grimm) XI, 315.

<sup>226</sup> О письм' разсказываеть самъ Даламберь. Lettres. Id. II, 287--8.

страшно вознегодовала, узнавъ объ этихъ пріёмахъ и немедленно разсталась съ компаньонкой. Но это не значило, будто энциклопедистовъ она считала единственно-достойными представителями современной литературы. Салонъ не мѣшалъ ей послѣ вождя философовъ наибольшее уваженіе оказывать презрѣннѣйшему, по мнѣнію Вольтера, пасквилянту — Фрерону. Она усердная читательница его журнала *L'Année littéraire* и даже восхищается его выходками противъ Вольтера. Даламберъ разсказываетъ объ этомъ, какъ очевидецъ. И между тѣмъ она же сообщаетъ фернейскому отшельнику о небывалыхъ козняхъ энциклопедистовъ противъ него <sup>221</sup>.

Иногда дамы, увлекавшіяся оилософіей и наукой, причиняли энциклопедистамъ несравненно болёе чувствительныя непріятности, чёмъ покровительство ихъ завёдомымъ врагамъ. Не всё хозяйки салоновъ были откровенны до такой степени, какъ маркиза Ламберъ, собиравшая писателей въ первой половинѣ вёка. Ея салонъ давалъ кандидатовъ на академическія кресла въ теченіе двадцати лётъ, но относительно научныхъ занятій женщинъ маркиза выражалась совершенно опредёленно: «Женщины должны почти такъ же стыдиться знаній, какъ и пороковъ» <sup>228</sup>.

Другія дамы сильно интересовались знаніями и особенно естественными науками и медициной. Г-жа Жанлисъ увлекается хирургіей и платитъ тридцать су всякому за позволеніе — пустить себъ кровь. Молодая графиня Куаньи такъ пристращается въ анатоміи, что даже въ путешествіи возитъ трупъ въ своей каретъ — на случай заняться съченіемъ. Но на самомъ дълъ всё это — les papillons-philolophes, увлеченные модой и отнюдь не проникнутые уваженіемъ въ наукъ и ея истиннымъ защитникамъ. Ихъ научныя страсти не стояли выше шутки, ходившей въ обществъ по поводу естествоиспытательницы герцогини Шонъ: «Elle

<sup>&</sup>lt;sup>827</sup> Ib. I, 320-1; II, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Victor du Bled. La societé française avant et après 1789 Paris 1892, p. 158-9. Bersot. Op. cit. p. 421.

Уч. Зап. ст. Иванова.

veut toujours savoir qui l'a couvé, qui l'a pondu». Дидро на самомъ себѣ испыталъ, что значить серьезно отнестись къ учености знатныхъ дамъ. Его дочъ разсказываетъ, какъ онъ попалъ въ Венсенскую тюрьму. Преступленіе заключалось въ неуважительномъ отзывѣ о нѣкоей г-жѣ Dupré de Saint-Maur, занимавшейся анатоміей. Реомюръ допустилъ эту даму присутствовать при операціи надъ слѣпорожденнымъ, а Дидро, краћне заинтересованнаго операціей, лишилъ этой чести. Философъ не стерпѣлъ и произнесъ нѣсколько насмѣшливыхъ словъ по адресу «двухъ прекрасныхъ глазъ», врядъ ли способныхъ оцѣнить научное значеніе факта. Дама обратилась съ жалобой къ министру — маркизу д'Аржансону—и Дидро былъ заключенъ въ тюрьму <sup>219</sup>.

Лаламберъ, въ свою очередь, попадаетъ въ трагикомическое положение, благодаря дружбв съ однимъ изъ мнимыхъ сторонниковъ философіи. Суровому геометру приходится помёняться ролями съ Вольтеромъ и выслушивать тё самые упреви и наставленія, вабими онъ осыпалъ своего «учителя». Дёло идеть объ архіепископё тулузскомъ. Даламберъ считаетъ его своимъ другомъ, лучшимъ собратомъ философовъ, полезнымъ литературъ и философіи. Онъ привлекаетъ его даже - въ подпискъ на статую Вольтера. Но цатріархъ недовърчиво встръчаетъ рекомендація своего друга. Ему недостаточно считать архіепископа своимъ собратомъ, онъ хочетъ видъть его «защитникомъ невинности», т. е. требуеть его участія въ дълъ Сирвановъ. Но архіепископъ вмъсто требуемой защиты обрушивается на аббата Одра, преподававшаго, какъ мы знаемъ, всеобщую исторію въ духъ Вольтера, лишаетъ его казедры, — единственнаго источника существованія. Аббать съ горя забольваеть го-

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Mémoires par m-me de Vandeuil. Mémoires, corréspondance et ouvrages incidis de Diderot. Paris, 1841, II, 351. О дамахъ-философахъ – Du Bled. Op. cit. Chap. II, 4. Desnoireterres. Op. cit. VIII, 74. Маркизъ Дармансонъ-младшій брать знаменитаго Дармансона; онъ также считался покровителемъ философовъ.

оячкой и умираеть на четвертый день послё распоряженія архіепископа. Вольтеръ сообщаеть всю эту исторію Даламберу. Тоть пытается оправдать архіепископа, ссылается на смягчающія обстоятельства-санъ и положеніе предата, не всегда позволяющія ему слёдовать принципамъ терпимости... Очевидно, такіе доводы не могли удовлетворить ни Вольтера, ни самого защитника. Вскоръ архіепископъ совершенно освободилъ Даламбера отъ труда защищать его: самъ Даламберъ принужденъ былъ извъстить Вольтера, что въ Парижъ возникъ проектъ возстановить језуитскій орденъ подъ другимъ именемъ и авторъ проекта тотъ же архіепископъ тулузскій, разсчитывающій на кардинальскую шапку, бенефицію NIN парижское архіепископство. Вольтеръ отвѣчаетъ,-такое поведение архиспископа кажется ему вполнъ естественнымъ послё исторіи съ аббатомъ Одра <sup>130</sup>. Философы должны разсчитывать на папу и на испанскаго короля, враждебно настроенныхъ противъ језуитовъ: Фридрихъ II-одна изъ блестящихъ надеждъ философіи — побровительствуеть іезун. тамъ въ своемъ государствъ и даже пишетъ письма въ ихъ защиту---- «какъ лучшихъ священниковъ во всёхъ отношеніяхъ». Энциклопедисты горько сътують и встми силами спрывають отъ публики содержание этихъ писемъ <sup>234</sup>. Въ такое ложное положение попадали философы, благодаря двуличной и часто совершенно неожиданной политикъ своихъ покровителей!

Даламберъ, разсказывая Вольтеру о благосклонности г-жи Дюдеффанъ къ Фрерону, восклицаетъ: «Ахъ, мой дорогой учитель! Сколько у литературы и философіи—враговъ! Враги публичные и открытые ничего не значатъ, ихъ можно покоритъ и раздавить; но враги тайные и погущественные, ложные друзья—вотъ кого слёдуетъ бояться». Дальше Да-

<sup>230</sup> Lettres. Id. II, 64, 67, 69, 71, 210, 211, 215.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Mémoires de Condorcet I, 99, 100-1. Здѣсь приведены два письма Фридриха. О нихъ Кондорса выражается: "Ces lettres du roi de Prusse sont abominables". Ср. Lettres. Id. II, 212, 216.

<sup>8</sup> 

ламберъ гордится тёмъ, что онъ умёетъ распознавать и тёхъ и другихъ и они будто не могутъ похвалиться тёмъ, что одурачили его <sup>232</sup>. Такъ писалъ Даламберъ въ октябрё 1764 года, въ февралъ 1774—г. онъ сообщалъ Вольтеру объ интригахъ архіепископа тулузскаго... Очевидно, никто

не могъ считать себя безопаснымъ отъ «тайныхъ враговъ» и «ложныхъ друзей», отъ «Палиссо мужскаго и женскаго пола», которыми кишѣлъ дворъ и высшее общество.

Дидро--мы видёли-совётоваль «нести философію ко двору. предъ лицо вельможъ». Крайне мало выиграла бы философія, ея путь ограничился этими Правда еслибы сферами. ее встръчали здъсь привътствіями и даже наградами, но слишкомъ часто это были «дары данайцевъ». Спасеніе оилософовъ заключалось — въ ихъ демократизмѣ, въ религіозномъ характеръ ихъ пропаганды, въ стремлении призвать въ свою церковь не только сильныхъ и разумныхъ, но всъхъ слабыхъ, всъхъ, едва сознающихъ свое положеніе и свою настоящую силу-въ современномъ обществъ, исполненномъ несправедливостей и предразсудковъ. Истинные послъдователи философовъ были среди той самой парижской толцы, которая привётствовала Вольтера крикомъ l'homme aux Calas, а не въ салонахъ, гдъ состязались съ энциклопедистами по части остроумія и свободомыслія, гдѣ, повыражени Сегюра, «мелкая война казалась очень привлекательной», даже когда она велась противъ въковыхъ основъ аристократическаго строя. «Мы смотрёли на нее просто какъ на интересное зрълище», поясняетъ тотъ же авторъ. Очевидно, при такихъ условіяхъ-врядъ ли проповёдь философовъ могла повести въ прочнымъ и болёе или менёе обширнымъ жизненнымъ результатамъ.

Наверху не было практическило мотивовъ серьезно отнестись къ новой проповѣди и провести ее въ жизнь. Напротивъ, всѣ страсти и привычки должны были поощрить совершенно противуположный образъ дѣйствій. Иныя усло-

<sup>232</sup> Lettres. I, 320-1.

вія сталкивались съ иденми енизу стараго общества. Если идеи воспринимались здёсь, это значило, — онё отвёчаютъ жизненнымъ потребностямъ людей и выражають — въ ясной и литературно-изящной формъ — стремленія массы, извяѣ иногдэ смутныя и сбивчивыя, но, въ сущности, ожидающія только удачной формулировки, чтобы превратиться въ настоящую политическую и общественную программу. Философія XVIII вѣка играла именно такую роль среди громаднаго большинства своихъ читателей и слушателей.

Говоря это, мы въ сущности повторяемъ знакомую уже намъ оцёнку оилософія, высказанную наканунё революція парижскими избирателями. Философы — разсёяли невёдёніе націи на счетъ ея правъ, — и превратили стихійно-покорныхъ подданныхъ въ мыслящихъ и дёятельныхъ гражданъ. О чемъ мыслили эти граждане и къ какимъ цёлямъ была направлена ихъ дёятельность — мы знаемъ: наказы третьяго сословія представили намъ вполнё удовлетворительныя свидётельства и, сравнивая ихъ идеи съ либеральными заявленіями первыхъ двухъ сословій, мы могли судить, гдѣ философія XVIII вёка нашла болёе воспріимчивую и плодотводную почву.

Какими же путнми съмена философіи проникали въ сравнительно темную массу – горожанъ? Мы знаемъ, — горожане часто являлись учителями и руководителями сельскаго населенія. Но откуда они сами получали идеи и знанія?

Самый естественный отвътъ-изъ сочиненій философовъ, изъ Энциклопедіи, главнъйшаго арсенала философіи, а потомъ изъ книгъ и брошюръ, во множествъ выпущенныхъ каждымъ писателемъ отдъльно.

Посмотримъ же, насколько отвътъ справедливъ. Для этого намъ прежде всего слъдуетъ познакомиться съ условіями, при которыхъ оплософамъ приходилось писать и издавать книги. Мы знаемъ «тайныхъ враговъ» и «ложныхъ друзей» оплософіи. О явныхъ врагахъ Даламберъ отзывается съ большой самоувъренностью. Это доказываетъ въру энциклопедиста въ свое дъло, но отнюдь не безсиліе и ничтожество

## ٧.

Вольтеръ любитъ употреблять религіозныя и церковныя выраженія, говоря о философіи:---онъ называеть философовъ pusillus grex, «ничтожнымъ стадомъ среди волковъ», убъжденъ, что «царство философовъ не отъ міра сего». Онъ часто тоскуеть объ уединении, мечтаеть о садъ, воздъланномъ его руками и мотивъ Кандида звучитъ въ его письмахъ отъ начала до конца. Онъ отчаивается въ лучшемъ будущемъ для свободной мысли, міръ считаеть «хаосомъ нельпостей и ужасовъ». И это отнюдь не фантастичесвіе ужасы. Достаточно вспомнить сколько мучительныхъ волненій пережилъ Вольтеръ послѣ того, какъ у Лабарра нашли его нъкоторыя произведенія: съ этихъ поръ философъ не считаетъ себя безопаснымъ даже въ Фернэв, въ двухъ шагахъ отъ Женевы и готовъ переселиться въ другую страну. Навремя онъ дъйствительно оставляетъ свой замокъ, ъдеть въ кантонъ Во, ищеть одновременно безопасности и успокоенія. Друзьямъ стоить не малыхъ усилій — разсвять эти страхи. Но Вольтера до самой смерти не покидала царство философовъ гдъ-либо мысль -- основать вдали отъ Франціи. Онъ даже писалъ Фридриху объ этомъ проектв, называя мъстность, удобную, по его мнънію, для онлософовъ и не переставалъ убъждать Даламбера и Дидро осуществить планъ 233.

Даламберъ такъ же какъ и Дидро не соглашался на переселеніе, онъ не хотвлъ покинуть Франціи ни ради Фридриха, ни ради Екатерины и вообще не увлекался никакими фантастическими предпріятіями. Тъмъ значительнъе для

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Lettres... I, 415, II, 108, 187-8, 890-1, 196, 127, 304-5. Desnoireterres. Voltaire. VI, pp. 497, 501-2.

насъ настроеніе, по временамъ овлядъвающее и этимъ трезвымъ философомъ.

Его соединяеть тёсная дружба съ Вольтеромъ, - и для этихъ людей ихъ взаимное чувство-единственное утъшеніе среди безсчисленныхъ испытаній и огорченій. Они такъ часто сходятся въ стремленіи укрыться отъ грозящихъ отовсюду бурь. Даламберъ также мечтаетъ — удалиться въ деревню и умереть свободнымъ. Иной разъ онъ не видитъ другаго исхода, какъ только «плакать на развалинахъ lepyсалима». Все человечество, кажется ему, распадается на две половины-угнетателей и угнетенныхъ, и философъ ненавидить однихъ и презираеть другихъ. Въ такія минуты Даламберъ пишетъ своему другу письма, исполненныя грусти: «Почему я не сижу теперь у вашего очага, не могу раскрыть вамъ своего сердца! Я увъренъ, что мы во всемъ бы спвансь съ вами». Вольтеръ отввчаетъ въ томъ же тонв: «что остается для васъ утъшеніемъ? небольшой кружокъ друзей, съ которыми вы можете дёлиться мыслями-при закрытыхъ дверяхъ» 234.

Эти ръчи мы слышимъ въ теченіе всего онлосооскаго періода. Онъ чередуются съ извъстіями о новыхъ завоеваніяхъ оплософіи, — но почти каждый успъхъ непремънно опрачается какой-либо тънью. Энциклопедистамъ нужно было обладать непоколебимой върой въ лучшее будущее просвътительныхъ идей, въ неотразимую побъду разума надъ фанатизмомъ, чтобы остаться на своемъ посту при всъхъ разочарованіяхъ и опасностяхъ и, подобно Вольтеру, умъть разсъевать пессимистическое настроеніе, — смъхомъ, ъдкой остротой, презръніемъ къ тайной и открытой враждъ инквизиторовъ и лицемъровъ и неизмънной преданностью одной лишь poor lady<sup>235</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Lettres. I, 384, 387, 123. II, 115, 119.

<sup>&</sup>lt;sup>845</sup> Въ письмѣ отъ 6 мая 1760 г., Даламберъ, перечисливъ враговъ философія, прибавляеть: "Vóilà, mon cher philosophe, le triste ètat de la philosophie, que milord Shaftesbury appellerait bien aujord'hui *poor lady*. Vous voyez combien elle est malade, elle n'a de recours qu'en vous; elle attend

Трудно сказать, съ какой только стороны идеи онлосооовъ не встрёчали самыхъ ожесточенныхъ враговъ. Вражда къ новымъ идеямъ могла проявиться въ двоякой оормё въ теоретическомъ преслёдованіи, въ борьбё на почвё мысли и въ цензурныхъ стёсненіяхъ. Первая оорма представляла сильнёйшую опасность, такъ какъ о правильной идейной борьбё не могло быть и рёчи при извёстномъ отношеніи правительственной власти къ просвётителямъ. Теоретической ненависти, если такъ можно выразиться, не мало способствовали взаимныя отношеніи оплософовъ личныя и литературныя. Враги нерёдко, вмёсто всякихъ возраженій, ссылались на разногласіе новыхъ писателей другъ съ другомъ, п имёли полное основаніе <sup>236</sup>.

Въ лагеръ противниковъ оилосооіи было несравненно больше единенія. На это указывалъ Вольтеръ еще въ началъ онлосооскаго періода. «Ваша Франція», писалъ Вольтеръ Даламберу, «полна всевозможныхъ чудовищъ. Почему-оанатики опираются другь на друга, а оилосооы разъединены и разсъяны? Сплотите же это небольшое стадо». По мнънію Вольтера — достаточно шести человъкъ, чтобы одолъть оанатиковъ, но нътъ единства среди защитниковъ разума: ихъ всъхъ можно передушить по-одиночкъ<sup>137</sup>.

Междоусобицы среди оилософовъ росли съ каждымъ годомъ. Больше всего шума надёлала «измёна» Руссо партіи энциклопедистовъ и война писателей по поводу вопроса, не имёвшаго въ сущности никакого идейнаго и общественнаго значенія, — пресловутая борьба глюкистовъ и пиччинистовъ. Нападки Руссо на просвётителей для насъ не

<sup>287</sup> Lettres. 1 janvier 1757, I, 31, 104.

avec impatience et avec confiance ce que vous voudrez bien faire pour elle". Lettres. I, 109-110.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Le pour et contre les spectacles. Par. M. l'abbé M.—Mons 1772. "Toujours accablé sous le poids de la raison, de la Réligion, de l'autorité, souvent en contradiction avec leurs propres écrits, et rarement d'accord entre eux, ils n'ont réussi qu'à manifester l'impossibilité de leur entreprise aussi irréligieuse que téméraire. p. 25.

такъ важны по мотивамъ, какъ по результатамъ. Женевскій онлосооъ поссорился съ Вольтеромъ, укоривъ патріарха въ томъ, будто онъ — театральными представленіями развратнять его родной городъ. Именно этого упрека Вольтеръ не могъ забыть. Почти одновременно произошла ссора съ Дидро, который оказывалъ автору диссертацій и *Новой Элоизы* — цённыя услуги: ихъ призналъ уже послѣ ссоры самъ Руссо, вступая въ полемику съ третьимъ энцивлопедистомъ—Даламберомъ. Причина размолвки съ Дидро, какъ излагаетъ ее самъ Руссо, можетъ служитъ только доказательствомъ больнаго состоянія его духа. Все дёло загорёлось изъ-за оразы Дидро въ драмѣ *Fils naturel*: «Jl n'у а que le méchant qui soit seul». Руссо принялъ ее на свой счетъ—завязались объясненія и привели въ разрыву <sup>238</sup>. Ско-

<sup>238</sup> Lettres I, 137. Oeuvres compl. de Didcrot, XII. Correspondance. Письмо Руссо въ февралѣ 1757 г. рр. 270 — 1. Дочь Дидро иначе излагаеть исторію ссоры ея отца съ Руссо и излагаеть на этоть разъ, повидимому, ошнбочно. Всему причиной является свётская сплетня: m-me Vandeuil не говорить, - какая именно, но изъ другаго источника мы знаемъ, будто Руссо разсказаль Дидро, какъ его мучаеть совъсть за поступокъ съ дітьми. Дидро разгласиль эту тайну. Въ результать Руссо, издавая Письмо къ Даламберу, въ предисловін привелъ цитату изъ Экклезіаста, гаѣ говорится о друзьяхъ-измѣнникахъ, разглащающихъ чужія тайны. Дидро въ цитатѣ усмотрыть выходку противъ себя, -- и порвалъ сношенія съ Руссо. Этоть разсказъ многими признается справедливымь, но врядь ла-заслуженно. Предисловіе въ Письму подинсано 20-мъ марта 1758 года, а еще за годъ Дидро и Руссо обивнанись крайне резкими письмами и разрывъ со стороны Руссо, несомнѣнно, состоялся уже въ февралѣ 1757 года. По врайней мѣрѣ, такой снысль инвють следующія слова изъ письма Руссо: "Homme insensible et dur! deux larmes, versées dans mon sein, m'eussent mieux valu qui le trône du monde; mais tu me les refuses, et te contentes de m'en arracher. Hé bien! garde tout le reste, je ne veux plus rien de toi". Но даже если и не считать это письмо-признакомъ ссоры, все-таки въ концу 1757 года Дидоо независимо отъ цитаты изъ Экклезіаста, чувствоваль въ Руссо глубовое отвращение, Извѣстная исторія съ m me d'Epinay должна была привести междоусобицу въ окончательному результату. Это впдно изъ письма Дидро въ Гримму въ октябрѣ или ноябрѣ 1757 года. Исторія съ m-me d'Epinay нзложена у Морли (Руссо. Москва 1881 стр. 189). Следуеть заметнть

пившаяся злоба вырвалась у Руссо по поводу статьи Даламбера Genève, о которой намъ предстонть говорить дальше. Письмо къ Даламберу знаменовало окончательное отпаденіе Женевскаго гражданина отъ партіи онлософовъ. Послёдствія были крайне невыгодны для энциклопедистовъ. Руссо теперь не пропускалъ случая --- сдёлать вылызку противъ философія и философовъ. Табія дёйстьія одного изъ талантливёйшихъ писателей эпохи встр'вчались, конечно, съ благодарностью врагами энциклопедистовъ-и Руссо можно считать учителемъ твхъ, кто обвинялъ философію - въ эгоизмв, безсердечіи, въ равнодушін въ общему благу. Слёдуеть, впрочемъ, замётить, -эти обвинения слетали съ усть Руссо еще раньше разрыва съ энциклопедистами-ихъ можно встрётить во второй диссертаціи - тёмъ легчебыло автору продолжать давно открытый путь. Все тлетворное значение навътовъ Руссо мы оцънимъ позже, познакомившись съ войной, поднятой противъ энциклопедистовъ драматической литературой. Два безусловно даровитыхъ человъка сослужили службу партіи фанатиковъ и пасквилянтовъ: Руссо и Мольеръ. Одинъ далъ матеріалъ, дру-

только, что авторъ напрасно негодованіе пменно Гримма-на отказъ Руссо сопровождать г-жу Эпинэ въ путешестви-считаетъ благороднымъ и испытываеть пріятное впечатлѣніе. Роль Гримма во всемъ этомъ дѣлѣ была далеко не такого свойства и болѣзнь г-жи Эпинэ интересовала его не только вавъ безворыстнаго друга (См. Histoire de la vie et des ouvrages de J.J. Rousseau, par Musset Pathay, Paris 1822, I, 59). Несомнѣнно благородная и пскренняя роль выпала здёсь на долю одного Дидро. Oeuvres compl de J. J. Rousseau. Paris 1827, II, 8 - 9, rem. Mémoires par m-me Vandeuil p. 359. Oeuvres compl. de Diderot XII, pp. 275-6, rem.-IIO ПОВОДУ сплетни, на которую m-me Vandeuil намекаеть, какъ на причину ссоры. заметных, что Руссо въ романе Э.ниль самъ заявнять объ укорахъ своей совъсти за поступокъ съ дътъми и даже произнесъ безпощалный судъ налъ самимь собой, какь отцомь. "Celui qui ne peut remplir les devoirs de père n'a point droit de le devenir. Il n'y a ni pauvreté, ni travaux, ni respect humain, qui le dispensent de nourrir les enfants et de les élever lui-même. Lecteur, vous pouvez m'en croire. Je prédis à quiconque a des entrailles, et nèglige de si saints devoirs, qu'il versera longtemps sur sa faute des larmes amères et n'en sera jamais consolé". Emile I, 47. Сиыслъ этой тирады, совершенно ясный, подтвержденъ Руссо въ Confessions, liv. XII.

гой темы. Такъ вышло на самомъ дълъ, хотя, можетъ быть, Руссо, и, по всей въроятности, Мольеръ, не разсчитывали на такје результаты своей литературной дъятельности.

Теоретические ученики Руссо щли по его слъдамъ и въ своихъ личныхъ отношеніяхъ къ просвѣтителямъ. Мабли, подобно своему учителю, издевается надъ «философами острословами» и усердно покровительствуеть Клеману, одному изъ злениихъ блеветнивовъ, открытому врагу Вольтера. Онъ знакомить его съ высшимъ свътомъ и вообще старается показать свое отвращение къ философии. Такъ разсказываеть Даламберъ и изумляется, какъ могъ тотъ же Мабли развивать иден противъ религіи и деспотизма. Это писалось въ 1772 году, когда Мабли еще не успёль вполнё высказаться и вогда не существовало его сочинение De la legislation ou principes des lois, проповѣдующее религію и даже религіозный культь. Насмѣшка надъ «онлософами-острословами» была процовѣди по поводу ихъ вѣротервысказана именно ПИМОСТИ <sup>239</sup>.

Другая междоусобица, повредившая достоинству Философской партіи, возникла изъ-за соперничества на французскихъ сценахъ композиторовъ Глюкка и Пиччини. О войнѣ подробно разсказываютъ всё современные источники. Началась она весной 1777 года, нёсколько мёсяцевъ спустя послё прибытія въ Парижъ Пиччини. На сценѣ уже нёсколько лётъ царилъ Глюккъ,—Пиччини быстро завоевалъ симпатіи многочисленной публики и Маріи Антуанеты, академикъ Мормонтель написалъ либретто для его оперы. Но нашлась другая партія, увидѣвшая въ повровительствѣ королевы новое проявленіе деспотизма, стремленіе по прихоти мѣнять музыкальный вкусъ подданныхъ. На музыку Пиччини напали, какъ на безцѣльное наслажденіе одного слуха, а въ музыкѣ Глюкка находили — драму, развитіе страстей. Она встрѣтила защитниковъ въ лицѣ академиковъ Сюара и Арно,

<sup>239</sup> Lettres II, 121. De la législation. IV, 1, 3. Ср. Франиузскій этиклсоціалисть XVII выка, проф. Герье. Русск. Мысль, 1882, ноябрь. Мармонтель, конечно, ратоваль за Пиччини. Загорѣлась небывалая—ожесточенная полемика и раздѣлила писателей и Академію на два лагеря. Противники усердно осыпа́ли другь друга сарказмами, и доставляли немалую потѣху публикѣ. По свидѣтельству современника,—Парижъ не видѣлъ ничего подобнаго съ эпохи борьбы янсенистовъ съ молинистами. Враги онлософія торжествовали. «Посмотрите», говорили они оилософы упрекають насъ въ нетерпимости, а сами они, какъ преслѣдуютъ и рвутъ на части другъ друга изъ-за пустѣйшихъ вопросовъ!.. Развѣ предметъ ихъ спора не менѣе теменъ, чѣмъ наши таинства?.. Говорите послѣ этого, что людямъ возможно имѣть различныя мнѣнія и жить другъ съ другомъ въ мирѣ» <sup>24</sup>".

Такія соображенія вкладываеть современникъ, другь энциклопедистовъ, — въ уста фанатиковъ. И это не вымысель: обвиненія въ томъ же смыслѣ безпрестанно повторяются противъ философовъ и подрываютъ ихъ нравственный авторитетъ. Враги не хотятъ понять, что истинные вожди просвѣтительной партіи стоятъ вдали отъ этихъ дрязгъ, что Даламберъ употребляетъ всѣ усилія — прекратить смуту въ философской церкви. Достаточно — двухъ-трехъ второстеценныхъ литераторовъ новаго направленія, — и тѣнь падаетъ на «всѣхъ братьевъ».

Для враговъ философіи было великой выгодой — считать всёхъ новыхъ писателей одной партіей, связанной своего рода круговой порукой. Ошибки, крайнія увлеченія одного легко было перенести на всёхъ. Такъ именно произошло по поводу сочиненій Гельвеція и Гольбаха. Ниже мы постоянно будемъ встрёчаться съ нападками на философію вообще, между тёмъ, какъ въ сущности, предметы нападокъ почерпались въ книгахъ De l'esprit и Le système de la nature. Обвинителямъ философовъ не требовалось знать, что обё книги были отвергнуты вождями просвёщенія и ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Corrésp. litt (Grimm). XII, 456. Mémoires de Condorcet. I, 63. Bersot. Etudes sur le XVIII-e siecle. Chap. IX, p. 398.

ближайшими учениками, что Вольтеръ самъ написалъ энергическое опровержение на книгу Гольбаха, а произведение Гельвеція энциклопедисты считали смертельнымъ ударомъ для свободомыслящей партіи. Эти оакты не мѣшали оооиціальнымъ лицамъ громить однимъ взмахомъ и акторовъ и ихъ критиковъ— и пасквилянтовъ не смущала мысль, что они совершають литературный подлогъ, навязывая идеи Гольбаха всей Энциклопедіи<sup>241</sup>. Даже крайнія воззрѣнія Руссо, при всей его враждѣ къ оилосооамъ, сходили, какъ увидимъ, за общепринятое ученіе «секты».

Сявдовательно, — пути врагамъ расчищали отчасти сами оплософы, — и по этимъ путямъ стремились нескончаемые ряды оффиціальныхъ и добровольныхъ борцовъ противъ новаго движенія. Прежде всего, — двятели литературы и науки. Эти враги новыхъ идей, несомивнно, были гораздо опаснве и сильнве, чъмъ оффиціальные, чъмъ сама цензура. Они подготовляли въ обществъ почву для правительственныхъ воздвйствій на философію, заранъе могли расположить общественное мивніе въ пользу мъропріятій власти. Мы увидимъ впослёдствіи, что само правительство вскоръ поняло силу литературныхъ нападокъ на философовъ и поспѣщило воспользоваться ею.

Правительству здёсь не представлялось большихъ затрудненій. На встрёчу ему шли исполнители со всёхъ сторонъ, и притомъ съ оружіемъ, лучше котораго не могла бы изобрёсти строжайшая оффиціальная инквизиція. Большого значенія не имѣло, если слишкомъ трусливые или усердные слуги правительства о всёхъ глупостяхъ говорили — «этофилософія» и энциклопедистовъ обвиняли въ совершенно неожиданныхъ преступленіяхъ въ плохихъ урожаяхъ и доро-

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Voltaire. Dictionnaire philosophique. Art. Dieu Corresp. litt. (Grimm). II, 292. IX, 116. Даже спокойный Данамберь отозванся о сочиненія Гольбаха весьма неодобрительно и прибавиль: "C'est un terrible livre".—Lettres. II, 687—Тоже самое внечативніе, какое она, по словамь Гете, произвела на него и его товарищей – въ ранней идеально-настроенной молодости Wahrhèit und Dichtung, XI.

\ говизнё съёстныхъ припасовъ 242. Но иначе стоялъ вопросъ, когда съ теченіемъ времени особенную популярность пріобрѣди обвиненія философовъ въ безбожін и политической неблагоналежности. Примвръ подаетъ ко-XV. Emy понравилась патріотическая роль. Людовикъ драма Беллуа — Siège de Calais и — всякій, кто дурно отзывался о пьесъ, оказывался, по его мнъню, дурнымъ гражданиномъ или философомъ <sup>243</sup>. На поприщё литературы начинають выступать личности, повидимому, менте всего подготовленныя для него и навёрное эти люди не взялись бы за перо, если бы философы не представляли имъ очень удобнаго случая заявить о своемъ патріотизмъ. Напримъръ, нъкто Trébuchet, по званію un ancien officier de la reine издаеть брошюру противъ спектаклей,---на самомъ дълъ направляеть ее противъ людей, «дающихъ уроки безбожія и свободы» (indépendance) \*\*\*. Одновременно выходить книга, еще энергичнъе возстающая противъ «новыхъ геростратовъ, безстыдно ищущихъ популярности, претендующихъ создать новаго человъка» 245. Парламентский адвокать пишеть рядъ писемъ, доказывая отсутствіе патріотизма у новыхъ философовъ \*\*\*.

Вообще литературныя нападки на оилосооію очень многочисленны. Лучшіе источники, служащіе намъ для изученія

<sup>244</sup> Lettre d'un ancien officier de la reine à tous les français sur les spectades 1759. На брошюрѣ пе означено ни пмени автора, ни мѣста изданія. Trèbuchet—брош. Bibl. Nationale.

<sup>245</sup> Critique d'un livre contre les spectacles intitulé J. J, Rousseau citoyen de Genève à m. D'Alembert. Amsterdam. 1760. Discours préliminaire Epoшюра безъ имени автора. Bibl. Nat.— de Mézières.

<sup>24</sup> Lettres de M. Desp. de B avocat en parlement sur les spectacles. Paris. 1769.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> "Dans ce pays—là on dit à toutes les sottises qui se font: c'est la philosophie". Письмо Даламбера къ Вольтеру отъ 12 янв. 1763 г. Lettres. I. 237. Corresp. litt. (Grimm). XII, mai 17 8.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Corresp. litt. (Grimm). VI, 244. Lettres de Voltaire I, 345. Даламберь, "Comme cette pièce est pleine de patriotisme, on dit pour rendre les philosophes odieux qu'ils sont dechaînés contre elle".

общественной жизни прошлаго въка, заражены злобой на **ФИЛОСОФОВЪ.** Они съ очевиднымъ презраніемъ называють защитниковъ новой мысли «сектой», «мудрецами дня». «Съ нъвотораго времени», читаемъ въ Секретныхъ запискахъ, во Франціи возникла секта дерзкихъ философовъ, которые, повидимому, задались вполнё сознательной цёлью внести въ умы гибельный свътъ, потрясти върованія, ниспровергнуть религію. Легкіе отряды этой партіи, вооруженные сарказмомъ и проніей, пользуясь довольно прозрачными аллегоріями и остроумными вымыслами, покрыли несмываемымъ позоромъ служителей религіи, ея догматы, ея таинства и ея мораль. Другіе, болве глубокіе мыслители, вооруженные ученостью, сильные въ метафизикъ, явились въ бой съ открытой грудью, напали на религію открытой силой, представили противъ нея самые страшные доводы и, не находя достойныхъ себя противниковъ, завладели, къ несчастью, полемъ сражения»<sup>247</sup>. Другой источникъ — Секретная корреспонлениия нападаеть на личности новыхъ мыслителей, -- на «банду энциклопедистовъ», по ея выраженію. Авторъ сочувствуеть выходкамъ Жильбера противъ философовъ и повторяетъ его обвиненія съ буввальной точностью: «эти господа находять удовольствіе въ восхвалении другь друга и въ унижении твхъ, кто не стойть подъ ихъ знаменами». Авторъ считаетъ умъстнымъ отмѣтить посредственность большинства энцпклопедистовъ, хотя за нъкоторыми пзъ нихъ и не отрицаетъ заслугъ. Неизвъстно, кого разумъетъ авторъ, потому что въ его гла захъ даже Вольтеръ, проповъдующій въчно однъ и тъ же идеи, не выдерживаетъ бритивп 245. Мы убъдимся впослъд-

248 Corr. secrète, politique et littéraire. Londres. 1787. II, 84-88-

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Mémoires secrets, 20 d. 1767; 22 s. 1768; 8 janver 1773: les philosophes du jour valgraiement appelés encyclopédistes. Объ авторъ Секретныхъ записокъ—Bachaumont'ъ—см. Aubertin L'ésprit public au XVIII-e siècle ~ pp. 384 etc. Desnoiresterres. Voltaire. VIII, 285. Corresp, litt. (Grimm). X, 6. Величайшей гордостью Башомона было имъть такой же парикъ, какой носилъ Вольтеръ, – и ему дали прозвище: la tête à perruque de M. de Voltaire. Это не мъщало Башоману выражать въ Запискахъ непримиримую ненависть въ философамъ и дълать исключение только для Руссо.

ствіи, что подобныя оговорки — довольно обычный пріемъ противниковъ философіи: выдёлить, будто для удовлетворенія чувства общественной справедливости, кого нибудь изъ среды философовъ, награждать его похвалами и выместить всю силу злобы на остальныхъ. Имёлось въ виду двё цёли — выказать безпристрастіе и впести, если возможно, раздоръ въ ненавистный лагерь или. во всякомъ случаё, обезоружить нёкоторыхъ его бойцовъ. Послёдній результатъ достигался, какъ увидимъ, съ большимъ успёхомъ.

Въ нашихъ источникахъ находятся свъдънія, обличающія такую же стихійность и безотчетность злобнаго чувства, какую мы видѣли у придворныхъ. Авторъ Секретной корреспонденціи обвиняеть новую оплософію въ томъ, что она создала у людей равнодушіе къ жизни. Частые случаи самоубійства во второй половинъ въка приписываются философскимъ идеямъ. Это обвиненіе до такой степени распространено, что искренній сторонникъ современнаго движенія принужденъ оправдывать философію во возводимой на нее напраслинъ. Мерсье въ Tableau de Paris, одной изъ самыхъ распространенныхъ книгъ во второй половинъ въка, доказываль, что Парижь двйствительно первый въ Европъ городъ по количеству самоубійствъ. Но въ этомъ нисколько не повинны философы. Самоубійцы-ръже всего принадлежать въ ихъ партіи. Это-бъдняки, утомленные жизнью, такъ какъ «существование стало тигостнымъ и крайне затруднительяымъ»<sup>249</sup>. Бывали самоубійцы и другаго порядка, но столь же мало причастные философскимъ увлеченіямъ. Въ Рождество 1774 года въ кабачкъ недалеко отъ Парижа, застрълились два барчука. Одному было двадцать лють, другому — двадцать четыре Въ завъщани говорилось: «отвращение въ жизни — единственный мотивъ, заставляющій насъ отказаться отъ нея». Къ этому младшій прибавляль: «когда человъку все надовло, ему следуеть оть всего отказаться». Дальше

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Tableau de Paris: Nouvelle édition. Amst. 1782. III, 194. На сочинени нѣтъ имени автора.

изъ письма оказывалось, что изъ двадцати лётъ, прожитыхъ юношей, пятнадцать ему были въ тягость <sup>250</sup>.

Философія, открывавшая человъчеству безграничныя перспективы прогресса и разума, не могла вызвать такого настроенія. Оно создано старымъ-отживавшимъ свой въкъобществомъ. Современники свидътельствуютъ, что оно не являлось исключительнымъ удёломъ немногихъ несчастныхъ. Оно охватывало цёлую среду и выражалось въ своеобразной правственной бользни, знаменовавшей смертный приговоръ старому порядку. Въ 1776 году въ Парижъ появилась любопытная комедія Дора—Le malheureux imaginuirc. Авторъ въ предисловія въ слёдующихъ словахъ характеризоваль среду, гдё нашель своего героя: «Слёдуеть только внимательнее присмотреться къ картине общества, чтобы увидъть здъсь царство смуты, волненій, непрестаннаго безумія больнаго воображенія, создающаго фантастическіе образы, не върящаго ни въ одно изъ твхъ благъ, какими оно наслаждается. Оно превращаеть въ дъйствительность всевозможныя бъдствія, какія ему грезятся, жестоко страдаеть отъ вымышленныхъ наслаждений и отравляетъ себя изъ тъхъ самыхъ источниковъ, гдъ слъдовало искать противоядія» 25%. И авторъ въ видъ плиюстрація рисуеть типъ, страдающій страннымъ недугомъ. Это нъчто въ родъ нравственной старости во цвътъ физическихъ силъ, какой-то слъпой страхъ за каждое свое желаніе и въ результать непреодолимое отвращеніе къ жизни. Предъ нами полный разгромъ духовныхъ сплъ человъка и, очевидно, именно здъсь менъе всего могла привиться свъжая идея, мысль, говоряшая о жизни и дъятельности. Въ лицъ этихъ людей старый порядокъ казнилъ самого себя, все равно какъ упадокъ древняго міра сопровождался такимъ же равнодушіемъ людей къ жизни, безсиліемъ найти въ окружающей дъйствительности прочный инте-

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Corresp. litt. (Grimm.) X, janvier 1774.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Le malheureux imaginaire, com. en 5 a. par Dorat. Paris. 1777. v Préf. p. VI

Уч. Зап. сг. Пвапова.

ресъ. Подавленная и обезображенная природа требовала, наконецъ, возмездія. «Смута и безуміе больнаго воображенія», о которыхъ говоритъ современникъ, были результатомъ этихъ требованій, не находившихъ отвъта въ одряхлъвшемъ обществв. Философія здёсь, какъ и вездё, могла явиться только спасительнымъ средствомъ, а не отравой. Философы XVIII въка слишкомъ любили жизнь и слишкомъ много надеждъ возлагали на человъческія силы, чтобы заражать людей разочарованіемъ и отчаяніемъ. Но пристрастному взгляду вездѣ рисуется извращенная дъйствительность. Примъромъ можетъ служить отзывъ Секретныхъ Записокъ о Даламберъ. Этотъ остроумнъйшій и любезнъйшій проповъдникъ новой энергической мысли изображается, какъ правственно-больной, мрачноразочарованный отшельникъ. Уединенныя прогулки философа представляются муками какого-то отверженца. «Его иногда видять, разсказывають намъ, въ Тюльери. Онъ бъгаетъ одинокій, ища спасенія отъ самого себя» 252.

Все это были болѣе или менѣе добровольные гонители оилософіи: Правительство, конечно, не упускало возможности вербовать себѣ помощниковъ всюду, гдѣ только случался подходящій матеріалъ. На пенсіи двора существовало нѣсколько журналистовъ и писателей. Больше другихъ прославились Фреронъ, издатель журнала d'Année littéraire, Ilалиссо, издатель Journal Français, Клеманъ 'издатель газеты Petites affiches, и позже преемникъ Палиссо, адвокать Linguet издатель Annales civiles politiques et litteraires du XVIII Siècle, открывшій свою журнальную дѣятельность горькими жалобами на упадокъ феодальныхъ порядковъ <sup>253</sup>. Этоть самый Linguet надѣлалъ много шуму, какъ адвокать и авторъ брошюръ, и въ результатъ своей дѣятельности удостоился

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Mem. secr. XVIII, 60. Тюльери были любимымъ мѣстомъ прогулокъ философовъ. Только прогулки эти Морлэ оппсываетъ совершенно въ другомъ тонѣ, чѣмъ Бошамонъ. Bersot. O. c. p. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Гриммъ говоритъ, — Linguet такъ тосковалъ о феодальной эпохѣ, какъ поэты не тосковали о золотомъ вѣкѣ. Corresp. litt. XI, 453.

во время революціи попасть въ число «враговъ отечества» наряду съ принцами крови и самыми приближенными къ королю лицами <sup>25</sup>. Съ Фрерономъ и Палиссо мы еще будемъ имъть случай встрътиться. Услуги этихъ лицъ награждались богатыми пенсіями и личнымъ вниманіемъ короля и даже королевы <sup>155</sup>. Въ результать на каждомъ шагу читаемъ такія свидътельства современниковъ: «журналы сдълались своего рода ареной, где безо всякаго стыда позорять для потъхи глупцовъ и здодфевъ-науки и тъхъ, кто ими занимается». Министры безпрестанно вдохновляють издателей. Даламберь едва успъваетъ сообщать Вольтеру названія подкупленныхъ журналовъ и статей, продиктованныхъ въ министерскихъ канцеляріяхъ. Послёднее обстоятельство больше всего раздражаеть Даламбера. «Брошюры и пасквили», пишеть онъ, «ничего не значать сами по себъ. Другое дъло-пасквили, покровительствуемые, одобряемые или внушаемые властью, въ особенности, когда эти пасквили извергають на насъ самую отвратительную и позорную личную брань». Подобные памолеты противъ энциклопедистовъ умножаются съ каждымъ днемъ. Это говорится по поводу брошюры Клемана-Satire sur la fausse philosophie. Въ сатиръ, написанной стихами, авторъ спрашивалъ, буквально подражая Жильберу:-- «гдъ эти герои, образцы доблести, которыхъ Энциклопеdiя высидьда подъ своими крыльями? Поищемъ подъзнаменами славы и Марса соперниковъ-Немуровъ, Гастоновъ, Баяровъ» <sup>256</sup>... Жильберъ двумя годами раньше восклицаль: какое время, какой въкъ процвъталъ до такой степени невъжествомъ, быль такъ бъденъ хорощими стихами, какъ нашъ въкъ, именуемый эпохой разума?» Философія, по мизнію сатирика,

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Taine. Les origines de la France contemporaine. La révolution. Paris. 1888. p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Въ февралѣ 1764 года Фреронъ напечаталъ пасквиль на актрису m-lle Клэронъ. Заступничество королевы спасло литератора отъ тюрьмы. *Mem. secr.* 21 f. 1764.

<sup>236</sup> Corresp. litt. (Grimm). XI, nov. 1770; mai 1778. Lettres, I, 43, 69, 75.

задушила таланты и разрушила добродътель. Филосоойи, очевидно, приписывали именно тъ пороки и бъдствія, которыя она стремилась устранить. На нее падала отвътственность за разврать и умственную тьму аристократическаго общества старой Франціи. Выходило, — оилосооія была виновата, потому что дъйствовала въ тлетворной средъ и не успъла во мгновеніе ока пересоздать тъхъ самыхъ «Лаисъ», которыя, по выраженію Жильбера, «овладъли всей монархіей» <sup>157</sup>.

Сатира Жильбера, по свидётельству современника, была однимъ изъ популярнёйшихъ произведеній извёстнаго направленія. Покровителемъ поэта считался архіепископъ Бомонъ и авторъ въ концё сатиры утверждалъ, что ее одобрило «стоическое благочестіе» этого прелата. Сатира была адресована къ Фрерону, вёрнёе посвящена его памяти, такъ какъ врага Вольтера уже не было въ живыхъ. При жизни онъ вмёстё съ архіепископомъ интересовался молодымъ поэтомъ, но, очевидно, крайне небрежно. Жильберъ жилъ въ безвыходной бёдности и умеръ въ припадкё сумасшествія: ему вообразилось, что философы въ союзё со всей вселенной ополчились противъ него <sup>254</sup>.

Архіепископъ Бомонъ, насколько извѣстно, только въ сношеніяхъ съ Жильберомъ проявилъ такое равнодущіе къ нападкамъ на философію. Достаточно вспомнить его отношенія къ Руссо и Вольтеру. Они вполнѣ соотвѣтствовали поведенію духовенства въ вопросѣ о новыхъ мыслителяхъ.

Трудно ръшить, кому изъ двухъ жесточайшихъ оффицільныхъ враговъ философіи отдать пальму первенства — духовенству или парламентамъ. Ихъ можно поставить рядомъ, тъмъ болѣе, что они и роли свои разграничили весьма удачно: духовенство — дъйствовало въ области идей, парламенты — приходили на помощь теоретическому фанатизму

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Le dix-hustième siècle. Amst. 1776, p. 1-3; p. 9: "La monarchie entière est en proie aux Lais".

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Corresp. secr. II, 84. Corresp. litt. (Grimm), dec. 1780.

съ палачами и орудіями пытокъ и казней. Духовенство, насколько могло, поощряло энергію «матеріальной власти».

Въ мартъ 1770 года духовенство представило королю Памятнию записку о гибельныхъ послъдствіяхъ свободы мысли и печати, а закрывая свое собрание, издало Успицание франиузскаго духовенства, собравшагося въ Царижъ, съ разръшенія короля, къ върнымъ королевства — относительно опасностей невърія. Съ цълію подвинуть правительство энергичнъе дъйствовать противъ философіи, духовенство ассигновало 16,000 добровольнаю дара. Правительство немедленно рекомендовало парламенту крайнюю строгость противъ книгъ философскаго содержанія и въ скоромъ времени, на основаніи парламентскаго сыска, было определено сжечь семь сочинений. Правда, вяъсто назначенныхъ книгъ были сожжены другія, такъ какъ «нъкоторымъ господамъ было бы жаль не имъть въ своихъ библіотекахъ по экземпляру каждаго изъ этихъ сочиненій, который достается имъ по праву, -- секретарь замёняеть ихъ кое-какими несчастными кляузническими бумагами, которыя у него всегда подъ рукой». Отживавшій строй, какъ и слъдовало ожидать, имвлъ мало убвжденныхъ и добросоввстныхъ исполнителей, — и несоотвътствіе оффиціальной воли съ дъломъ не мало помогало пропагандъ новыхъ идей \*59.

Въ области церкви сильнъйшую ненависть противъ онлосооіи проявляли янсенисты. Они жестоко враждовали съ іезуитами, но никогда не противоръчили имъ въ вопросъ о новой мысли, а по изгнаніи іезуитовъ — со всею яростью набросились на энциклопедистовъ. Мы постоянно слышимъ отъ Даламбера и его друзей: янсенисты хуже всъхъ оанатиковъ, свободно совершаютъ такого рода дъла, на которыя не ръшилась бы инквизиція. Побъда надъ іезуитами сообщила имъ необыкновенную увъренность въ своихъ си-

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Corresp. litt. (Grimm) IX, 112. О заслугахъ директора книжной торговли, Мальзерба, предъ философіей и о вліяній нѣкоторыхъ энциклопедистовъ, особенно Даламбера и Вольтера на цензуру, достаточно извѣстно. Съ иѣкоторыми фактами намъ предстоитъ встрѣтиться дальше.

лахъ надежду — искоренить также п оплософовъ. И враждаянсенистовъ была тъмъ опаснъе, что они наполняли парламенты и, слъдовательно, одновременно владъли всъми орудіями противъ философіи. Вольтеръ называлъ янсенистовъ Бузирисами въ судейскихъ мантіяхъ, — и совершенно естественно долженъ былъ чувствовать отвращение къ самой сектъ и къ парламентамъ<sup>269</sup>.

Въ политическихъ вопросахъ парламенты, какъ извъстно, являлись оппозиціей королевской власти, — все равно какъ янсенисты вели борьбу противъ папской власти. И въ томъ и въ другомъ случат высказывались нертдко идеи почти республиканскаго характера,-но это нисколько не отражалось на судьбѣ философскихъ идей-въ смыслѣ терпимости. Янсенисты громили римскую iepapxie, но гораздо кръпче держались за неограниченную власть религіозныхъ преданій, чъмъ даже језуиты. Парламенты-протестовали противъ министерскаго деспотизма, но только затёмъ, чтобы въ свою очередь пользоваться деспотической властью. Парламентскіе адвоваты считали себя непотръшимыми и еще за три года революціи извъстный гонитель оплософіи Сегье высказываль принципъ: «Когда законъ высказался, разумъ долженъ молчать». Но вопросъ, --- что значило --- законт на парламентскомъ языкъ?

Парламенты, по словамъ энциклопедистовъ, оказывались фанатичнёе духовенства. Это и понятно-при связяхъ парламентовъ съ янсенистами. Даже по смерти Вольтера его другъ писалъ Фридриху II, что парламентскіе совётники поносятъ его память и обнаруживаютъ «гораздо больше пошлости и невѣжества, чѣмъ Сорбонна». Когда Вомарше вздумалъ издавать произведенія Вольтера и выпустить публикацію о подпискѣ, совѣтникъ Депременилъ обратился къ парламенту съ доносомъ, сопровождая его воплемъ пророка Іереміи: «Ululate et clamate! Вотъ, милостивые государи, кривъ, обращаемый отечествомъ, религіей и нравственностью ко

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Lettres. I, 237, 40°, 292, 412: Busiris en robe.

вствить добродтвтельным ь людямъ. Въ настоящее время я осмъливаюсь быть ихъ выразителемъ и донести всей магистратурѣ о самомъ возмутительномъ предпріятіи». Распоряженія парламентовъ въ теченіе всего философскаго періода поражають нетерпимостью и мракобъсіемъ. Они, напримъръ, запрещають оспопрививание - уже въ то время, вогда принцы врови практикують его на своихъ дътяхъ. Они отдаютъ на жертву правительству Людовика XV адвоката, позволившаго цечатно заявить свое удивленіе предъ Генрихомъ IV. Онн болње жестокіе указы, угрожающіе всемъ издають - все сколько-нибудь причастнымъ въ новой литературъ. По этимъ ордонансамъ можно повъсить книгопродавца, уморить въ тюрьмё разносчика. О такихъ «преступникахъ», какъ Лабарръ, Каласъ, нечего и говорить. Всъ проповъдники терпииости—сильно подозрительны—véhémentement suspectés — по варварскому выражению юристовъ. Послѣ этого Даламберъ, понечно, горько смвется надъ «отцами отечества», какъ ниеновала членовъ парламента парижская толпа въ эпохи оппозиція, а Вольтеръ пишетъ: «Парламенты вричатъ противъ деспотизма; но тъ, кто посылаетъ гражданъ на смерть, не объясняя ихъ вины, несомнённо величайшіе деспоты въ Mip/B> 261.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Bersot. Op. cit. p. 107, 115. Lettres. I, 65. Corresp. litt. (Grimm) XII, f. 1781. Desnoiresterres. Voltaire. VIII, 441. Lettres. II, 79. Aubertin. Ор. с. р. 265. Всь эти факты разсказаны въ извъстной хроникъ Барбье (Chronique de la Règense et du règne de Louis XV. Paris, 1857), Авторъ горячій сторонникъ парламентовъ и ихъ политическихъ претензій. Въ этомъ отношении особенно любопытенъ его разсвазъ о бестат, которую онъ велъ съ членами парламентовъ-по поводу ихъ нерѣшительнаго образа дѣйствій при регенствѣ (І. 70--71). Но такіе подвиги парламентовъ, какъ преслѣдование Энциклопедіи в сожжение Элиля - Барбье разсказываеть ная безъ всякихъ замечаній, ни жалеть, что парламентскія адвоваты иногда слятьвоих пространно излагають въ своихъ протоколахъ философскія иден: это можеть послужить соблазномъ для публяки (VII, 130, VIII, 145). Барбье пожеть считаться типячнымъ представителемъ цёлаго класса политиковъ XVIII вѣка: политическій либерализмъ и культурная нетерпимость отлично уживались въ програмић парламентскихъ дѣятелей и ихъ сторонниковъ Lettres I, 285, 419, 393.

Съ парламентомъ было тъсно связано высшее ученое учрежденіе Франціи-парижскій университеть. Парламентскому надзору подлежало внутреннее управление университета и парламенть искони вмёшивался въ рёшенія университетскаго совъта, поддерживая болъе консервативныя теченія. Естественно, въ университетъ воспитывалась та же вражда въ новой мысли, какою дышала политика парламента. Въ концъ 1773 года произошель одинь изъ любопытнъйшихъ эпизодовъ всей эпохи. Ректоръ университета предложилъ на премію слёдующую тему: Non magis Deo quam regibus infesta est ista quae vocatur hodie philosophia. Намъренія ректора были вполнъ благонадежны, но дурное знаніе латинскаго языка погубило ихъ. Gazette des deux Ponts такъ извъщала своихъ читателей объ университетской темъ: «Въ то время, какъ педанты и лицемъры декламирують противъ философія, корпорація такая мудрая и уважаемая оказываеть ей блестящую почесть. Парижскій университсть предлагаеть на этоть годъ слёдующую тему для соисканія преміи за краснорёчіе: Non magis Deo quam regibus infesta est ista quae vocatur hodie philosophia, т.-е. «Философія нашихъ дней не болье враждебна Богу, чёмъ кородямъ» — La philusophie de nos jours n'est pas plus ennemie de Dieu que de rois. Легко представить, въ какой восторгъ приведа энциклопедистовъ безграмотность университета. Даламберъ немедленно сообщилъ Вольтеру тему, предлагая ему написать разсуждение. Тотъ извъщалъ, что Non magis вызвало у него такой хохоть, что онъ не могъ заснуть всю ночь и писаль въ теченіе двадцати четырехъ часовъ брошюру на университетскую тему. Но потомъ Вольтера взяло сомнѣніе, возможно ли, чтобы университеть даль такой промахъ. Даламберъ досталъ подлинный печатный документь съ датинскимъ и французскимъ текстомъ темы, цереводъ былъ сдъланъ самимъ ректоромъ и гласилъ: La prétendue philosophie de nos jours n'est pas moins ennemie du trône que de l'autel. Вольтеръ кончилъ трактатъ, напечаталъ его въ Монпелье и выпустилъ подъ именемъ Bellequier. Даламберъ извъщалъ, что всъ Бертраны, т. е. парижскіе друзья

Вольтера—благословляють Рамона, его «лапы» и съ наслажденіемъ «пощелкивають каштаны, такъ ловко вытащенные изъ огня» <sup>262</sup>.

Въ другомъ научно-литературномъ учреждения, несравненно болье вліятельномъ, чъмъ Университеть, во французской Академіи, — враги философіи владёли настоящей крёпостью. Въ теченіе многихъ лътъ они не переставали толковать, будто Академія пополняется Даламберомъ въ союзъ съ m-lle Леспинассъ. Это именовалось «философскимъ деспотизмомъ нать Академіей». Къ услугамъ обвинителей нашелся авторъ и написаль спеціально на этоть предметь комедію. Эти навъты шли со стороны духовенства и ханжей. Партія ихъ была настолько сильна, что, по ея внушенію, король прединсаль академикамъ-тщательно изслёдовать образъ мыслей каждаго новаго кандидата въ члены. Таже партія устраивала нерваво вассацію неугодныхъ ей выборовъ и проводила своихъ вандидатовъ 263. Находились члены не боявшіеся публично въ торжественныхъ собраніяхъ Академіи выступать противъ философовъ.

Въ 1760 году много шуму надълала ръчь Помпиньяна. Этотъ писатель, разсчитывавшій попасть въ воспитатели къ дътямъ дофина, воспользовался своимъ избраніемъ въ члены Авадеміи и въ обычной вступительной ръчи напалъ на современную «безбожную» философію и на ея дътище Энциклопедію. Ръчь имъла успъхъ у «безсмертныхъ». Авадемикъ-директоръ, отвъчавшій Помпиньяну, воздалъ ему великія почести. Ръчь была поднесена королю, тотъ прочелъ её,

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Напримъръ, парламентъ въ 1739 году протестоваль противъ повелъвія короля — всёмъ членамъ университета голосовать на университетскихъ совѣтахъ. Ректоръ и старшіе црофессора обратились съ жалобой въ парляментъ и настаивали, чтобы эти права имѣли только члены коллегія старше 30 лѣтъ. Barbier. Op. cit. III, 163. Исторія съ университетской темой подробно разсказана въ перепискѣ Вольтера. — Corresp. litt (Grimm) X, 147 Lettres II, 135. Paньше Gazette des deux Ponts университетъ подвергся насмѣшкамъ въ Avant-coureur. Lettres II, 146, 150—1.

<sup>243</sup> Corresp. litt (Grimm). X avr. 1772; XI, 263.

въ свою очередь бросивъ при этомъ упрекъ по адресу нечестивцевъ и невѣрующихъ. Но общественное мнюніе уже дѣйствовало и торжество оратора оказалось непродолжительнымъ. Появился рядъ отвѣтныхъ брошюръ. Застрѣльщикомъ выстуцилъ Вольтеръ и въ нѣсколько дней довелъ Помпиньяна до отчаянія. Даже дворъ, и самъ набожный дофинъ, въ сущности главный виновникъ несчастій Помпиньяна, смѣялся надъ бѣднымъ академикомъ. Ораторъ быстро сталъ басней всего Парижа. Популярность вышла крайне обидной: академику пришлось ее дѣлить съ нѣкіимъ афферистомъ, содержателемъ кабачка—Рампоно. Помпиньянъ предпочелъ оставить столицу и навсегда похоронилъ себя въ провинціи, въ своемъ замкѣ <sup>254</sup>.

Гораздо больше претерпёль за академическія рёчи-и на этоть разъ уже отъ властей-поэть Тома. Въ 1764 году онъ свазаль Похвальное слово Марку Аврелю. Слово запретили печатать и автора лишили права-говорить въ публичныхъ: засъданіяхъ Академіи. Впослёдствіи запрещеніе было снято, но Академія учредила особый цензурный комитеть для предварительнаго просмотра академическихъ ръчей. Эта цензура все-таки не спасла того же оратора отъ другой еще сильнъйшей опасности. Привътствуя новаго члена — Ломени де Вріеня 6 сентября 1770 года-Тома произнесь ричь, исполненную похваль вообщедвятельности писателя. Ее онь ставиль выше всёхъ другихъ. Время для такихъ восхваления было выбрано самое неудобное. Всего двумя недълями раньше Сегіе, генеральный адвокать и онъ же академикъ **ПDON3**водиль по порученію парламента слёдствіе надь философской литературой и присудилъ въ сожженію рядъ сочиненій. Въ рвчи Тома говорилось, между прочимъ, о клеветникахъ и гонителяхъ литературы. Ръчь запретили печатать, долго хож дили слухи о заключеній оратора въ Бастилію. Ограничилось тёмъ, что Тома навсегда запретили публично произно-

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Corresp. litt. Grimm). III, 240-1.- Desnoiresterres. Voltaire. V, 419-447.

сить рёчи, и сдёлано это было по настоянію — товариша Тома по Академіи — Сегіе. Но даже парламенть на этоть разъ не согласился съ своимъ адвокатомъ: Тома быль освобожденъ отъ всякой кары.

Академія, несмотря на «философскій деспотизмъ», съ те ченіемъ времени повидимому все дальше становилась оть новаго движенія. Ея засёданія теряли популярность, съ ея трибуны слышались все болве энергическія нападки на новую литературу. Со второй половины въка мы встръчаемъ извъстія о скандалахъ, сопровождающихъ торжественныя собранія столь почтеннаго учрежденія. Академію освистывають въ 1765 году, три года спустя Академія присуждаеть преміки пятнадцатильтнему аббату Ланжаку, сыну маркизы де-Ланжакъ. Публика встрвчаетъ этотъ приговоръ единодушными свиствами, на дверяхъ Академіи появляются оскорбительные стихи, уличающіе въ рабольпій ученыхъ критиковъ. Въ результать подобныхъ приключеній Академія сокращаетъ число билетовъ для публики и распредъляетъ ихъ съ крайней осторожностью, такъ что собранія Академіи иногда превращаются въ домашнія совъщанія.

Эта мѣра, повидимому, очень цѣлесообразна, потому что ораторы академіи начинають нападать на самыя популярныя произведенія современной литературы. Академикъ Сюаръ, состоящій въ то же время цензоромъ, привѣтствуя новаго члена маркиза Монтескью (Montesquion) 5 іюня 1784 года. говориль: «нельзя не опасаться, что путемъ постоянно воврастающихъ злоупотребленій національный театръ будетъ, наконецъ, опозоренъ изображеніями низкихъ и испорченныхъ нравовъ, изображеніями, которыя даже не могутъ считаться правдивыми и гдѣ безстыдный порокъ и разнузданная сатира увлекательны только своей вольностью. Успѣхъ этихъ изображеній, унижая искусство, оскорбляя общественную нравственность, похитить у нашего театра славу—быть для всей Европы школой добрыхъ нравовъ и хорошаго вкуса. Въ такихъ выраженіяхъ академикъ отзывался о Свадьбъ Фи*чаро*, волновавшей въ то время всю европейскую публику и литературу <sup>265</sup>.

Общественное мивніе затаило месть, —и наканунв революціи высказалось противъ учрежденія, служившаго — въ лицв одной изъ своихъ партій — фанатизму и рабству. Въ Наказахъ избиратели не забывають упомянуть о «безсмертныхъ», болве умвренные желаютъ публичнаго конкурса при академическихъ выборахъ, а ивкоторые — находятъ, что польза Академіи не соотвётствуетъ издержкамъ на нее и требуютъ ея уничтоженія <sup>266</sup>.

Нападки на оплософію идущіе, какъ мы видимъ, со всёхъ сторонъ, не имёли бы всего значенія, и нёкоторые изъ нихъ можетъ быть остались бы въ области платоническихъ стремленій, если бы къ нимъ не приходила на помощь реальная и страшная сила—цензура.

## ٧I.

Въ то время, когда духовенство дъйствовало на правительство памятными записками и добровольными подарками съ цълью возбудить его строгость противъ новой литературы, казалось—въ вопросъ о строгости дальше идти было невозможно. Съ этимъ согласны даже люди, несочувствующіе философамъ. При Людовикъ XV цензуру современники иначе не называють какъ инквизиціей. И цензура, дъйствительно, походить на инквизицію —безпощадно-жестокими мъропріятіями и изумительной способностью — по всякому поводу разить правыхъ и виноватыхъ. Въ 1757 году королевская декларація опредъляетъ смертную казнь авторамъ сочиненій «стремящихся нападать на религію, волновать умы, посягать на

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Bersot. Op. cit. p. 104. Corresp. litt. (Grimm). IX, 127, X, juillet 1772; VIII, sept. 1768; XIV nov. 1784, juillet 1785.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Cahier sommaire du tiers-état du district de Bonne nouvelle. Chassin. Les élections et les cahiers II, 447. Cahier de la paroisse de Ballainvilliers. Archives IV, 339.

власть короля и нарушать порядокъ и спокойствіе государства». Министры Людовика XV съ своей стороны запрещають писать по вопросамъ администраціи. Не проходить двухъ недвль, чтобы полиція не арестовала книгопродавца нли разносчика. Аресты до такой степени многочисленны, что приказы цензоровъ и другихъ агентовъ въ теченіе двадцати лють сохраняють одну и ту же форму. Каждое крупное сочинение новаго писателя, даже если бы его воззрѣнія и не раздълялись энциклопедистами, --- неизмённо навлекало гоненіе на всю партію. Особенно красноръчивы два примъра---О духъ-Гельвеція и Эмиль — Руссо. Первымъ сочиненіемъ немедленно воспользовался парламенть противъ Энциклопедіи и генеральный адвокать, производившій слёдствіе налъ словаремъ, заявилъ, что книга Гельвеція — «сокращенное изложеніе» Энциклопедіи, этого позора французской націк.

Гроза разразившаяся по поводу Эмиля, захватила въ своемъ полетъ произведенія и авторовъ, не имъвшихъ никакого отношенія ни къ философу, ни къ его книгъ. Запрещалось все, что сколько-нибудь, въ воображеніи цензуры, напоминало вообще о Руссо. Какъ разъ къ этому году относится слъдующее извъстіе современника: «полиція строже, чъмъ когда-либо. Ничего не пропускаетъ, не дозволяетъ ни малъйшей шутки. Многіе внигопродавцы ликвидируютъ дъла. Намъ грозитъ повальная засуха во французской литературъ» Это пишетъ человъкъ, не сочувствующій философамъ.

Подобныя заявленія слышатся безпрестанно, — п современники часто впадають въ крайне ръзкій раздраженный тонъ.

«Послѣ египетскихъ казней», пишетъ одинъ изъ нихъ, «и не знаю сильнъйшаго бъдствія, чъмъ то, которое распространилось во Франціи и произвело всеобщій недостатовъ въ умственной пищъ... Приходится обманывать цълый отрядъ коммиссаровъ, инспекторовъ, полицейскихъ, стражей, если хочешь имъть эти драгоцънные товары».Вопросъ на этотъ разъ идетъ о сочиненіяхъ Вольтера и извъстіе относится въ 1767 г. Такое положеніе даже не изумляетъ самого Вольтера. Онъ припоминаетъ французскую исторію и находитъ, въ теченіе послёднихъ шестидесяти лётъ Франція не видёла ни одного государственнаго дъятеля, который не приказаль бы сжечь книгу и автора за проповъдь терпимости. Отъ вниманія цензуры не ускользаеть ни одно сочиненіе, сколько пибудь намекающее на новую мысль. Во Франціи не можетъ пройдти безпрепятственно даже геометрическая задача. и математическія книги приходится печатать заграницей. Даламберъ едва разсчитываетъ имъть одинъ эбземпляръ одного изъ подобныхъ произведеній. «Прикащики при таможнъ мыслей», по выраженію Даламбера, тщательно вычеркивають даже отдёльныя слова, напримёръ, --- сустрие, пираннія, терпимость, преслъдованіе, даже св. Ворволомея. Такая строгость относительно философіи не мѣшаеть представителямъ высшихъ правительственныхъ и общественныхъ сферъ оказывать усердное покровительство -- шарлатанамъ въ родъ Каліостро и Месмера. Каліостро снабжають рекомендательными письмами ближайшіе совътники Людовика XVI, -министръ юстиціи, военный, иностранныхъ дѣлъ- Месмеру правительство предлагаетъ пенсію въ 30,000 ливровъ за то, чтобы онъ сообщиль тайны своего искусства тремъ ученымъ, какихъ укажетъ король. И длже въ томъ случав, если бы отзывъ ученыхъ обазался неблагопріятнымъ для Месмера, «мудрецъ» все-таки сохранялъ право на пенсію. Фанатичивйшіе гонители новыхъ идей---въ родв парламентскаго соэвтника Депремениля-гордились дружбой Каліостро и преклонялись предъ Месмеромъ, защищали его отъ нападовъ скептиковъ, сравнивая съ Сократомъ. Месмеръ объявилъ курсъ лекцій и собраль по подпискъ 340.000 ливровъ. Въ столицъ и въ провинціп вознякло множество обществъ его послъдователей, Обществъ гармоніи — для распространенія месмеризма. Такой успёхъ могъ соперничать съ завоеваніями оилософіи. — твиъ болве что месмеризмъ не встрвчалъ на своемъ пути никакихъ оффиціальныхъ препятствій, между твмъ кабъ философы едва могли обозръть всъхъ своихъ цензоровъ. Нътъ ни одного учрежденія, которое бы не считало своей обязанностью вмёшаться въ судьбу книги просвётительнаго направленія. Во главѣ цензуры стоить «директорь книжной торговли». Онъ назначаеть цензора—для каждаго сочиненія отдѣльно. Книгу, пропущенную цензоромъ, можеть арестовать «лейтенанть полиціи», министръ. Это одна—цензура. Другая—Сорбонна, запрещавшая сочиненія, дозволенныя королемъ,—напримѣръ Велизарія—Мармонтеля, третья цензура—парламенть, уничтожавшій даже книги. выпущенныя королевской типографіей,—напримѣръ Consiles—Гардуэна,—и за ними длинный рядъ добровольныхъ цензоровъ, начиная съ принцевъ крови и кончая наемными шпіонами <sup>267</sup>.

Печатаніе книгъ заграницей не устраняло затрудненій и опасностей. На пограничной таможнѣ пропускали только книги изъ извѣстныхъ городовъ и помѣченныя спеціальными цензорами. Но сочиненія съ такой рекомендаціей не могли представлять ни малѣйшаго философскаго интереса. Приходидось выбирать пункты, свободные отъ французскаго надзора, и не подлежащіе полицейскому режиму.

Главными поставщиками парижскаго книжнаго рынка были Амстердамъ, Лондонъ, Женева. Изъ Амстердама появлялись цвлыя тучи брошюръ, по выраженію современника, и «слѣдовали одна за другой съ невъроятной быстротой». Лондонъ и Женева въ этомъ отношеніи уступали Голландій, но и они сослужили службу новой мысли. Въ Амстердамъ появились

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Barbier Op. cit. VII, 127... "UEncyclopédie, dont il regarde le livre de l'Esprit comme l'abrégé, qui devoit faire honneur à la nation et qui cn a fait l'approbre par les maximes et les implétés de tous les anciens auteurs"... По поводу Эмили была запрещена трагедія Савивьи—La mort de Socrate: цензура усмотрѣла въ судьбѣ Сократа намеки на Руссо, потерпѣвшаго за свою книгу. Corresp. litt. (Grimm., juillet. 1762—Mém. secr. 14 déc. 1762. Corresp. litt. (Grimm) VII. 1 août 1767. Lettres I, 289, 353, 429 II, 134. Bersot. Op. cit. 101–2. Нѣсколько любопытныхъ фактовъ относительно цензуры при Людовивѣ XV приведено въ книгѣ Droz'a: Histoire du règne de Louis XVI Bruxelles, 1839. Introduction, p. 31.—Eдва ли не единственнымъ и самымъ энергичнымъ противникомъ месмеризма—оказался театръ. Именно онъ вызвалъ возмущение Депр мениля—комедieй Les Docteurs modernes о которой намъ прядегся упоминать впослѣдствіи—Cp. Droz. Ib. p. 153.

почти всё важнёйшія сочиненія, касающіяся нравовъ, литературныхъ явленій Парижа во второй половинё XVIII вёка. Здёсь же напечатано большинство пьесъ, запрещенныхъ къ представленію въ Парижъ.

Вольтеръ насчитываеть каждую недёлю по одной брошюрё, приходящей изъ Голландіи. Его письма иногда полны заглавіями сочиненій, «ведущихъ правильную осаду противъ *l'infâme*». Амстердамскій издатель противорелигіозныхъ сочиненій Рей пріобрёлъ такую популярность, что въ самой Франція сочиненія философскаго направленія издаются подъ его именемъ <sup>268</sup>.

Но несравненно легче было напечатать книгу, чёмъ распространить ее—и именно въ Парижё. Представлялось два способа: разноска и пересылка сочиненій самими авторами. У насъ есть достовёрныя свидётельства о томъ, какъ ненадежны были оба пути. Торговля запрещенными книгами считалась преступнёйшей контрабандой и каралась съ невёроятной жестокостью. Участь разносчиковъ съ теченіемъ времени становилась все тяжелёе. Въ царствованіе Людовика XV пхъ наказывали безпощадно, часто заслуживавшихъ снисхожденія уже потому, что множество ихъ было безграмотно. Бисетръ пногда бывалъ переполненъ ими, какъ это

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Corresp. litt. (Grimm). VIII, 395. Lettres. I. 461; II. 6; Condorcet Mémoires. I, 118. Главныя сочиненій Вольтера почти половина была напечатана тамъ же, въ томъ числѣ одно въ Гагѣ и остальныя въ Амстердамѣ. Другая половина приходится на Лондонъ, Дрезденъ, но болѣе всего на Ліеневу и другіе швейцарскіе города. Въ Парижѣ появилось только два изданія и одно въ Ліонѣ. Voltaire. Bibliographie des ses oeuvres par Georges Bengesco. IV, Paris. 1890, pp. 1—105. Изданія сочиненій Вольтера начинаютъ выходить почти исключительно въ Парижѣ только послѣ революціи. Іb. pp. 105—196 Вообще Амстердамъ является въ теченіи XVIII-го вѣка до такой степени обязательнымъ книжнымъ рынкомъ для Франціи, что брошюры изданныя въ другомъ заграничномъ городѣ, носятъ часто характерную падинсь: et se trouve à Amsterdam. Дальше мы увидимъ, сколько хлопотъ потребовалось автору незначительной брошюры о театрѣ, напечатанной заграницей, - чтобы пустить её въ продажу въ Парижѣ.

произошло въ 1767 году. Случалось, — разносчику за продажу одной какой-нибудь брошюры или пьесы — отправляться на галеры, — напримъръ, за брошюру Вольтера — *L'homme aux quarante écus* и за драму Ericie ou la vestale, осуждавшую обычай богатыхъ семействъ заключать дочерей въ монастыри <sup>269</sup>. Пятнадцать лътъ спустя положеніе разносчиковъ еще ухудшилось: ихъ теперь заключаютъ уже не въ Бисетръ, а въ Бастилію, и не за Эмиля Руссо, а за «вздорныя брошюрки, которыя на слъдующій же день будутъ забыты». Повидимому, правительству Людовика XVI свойственно особенное пристрастіе присуждать тъхъ же разносчиковъ къ позорному столбу.

Что васается пересыловъ внигъ авторами, этимъ средствомъ можно было пользоваться съ крайней осторожностью. Изъ переписки Вольтера съ Даламберомъ, мы знаемъ, какъ трудно бывало философамъ даже переписываться другъ съ другомъ. И эта трудность существовала не только для писателей. Въ наказахъ одно изъ самыхъ распространенныхъ требованій направлено на неприкосновенность писемъ, посылаемыхъ почтой. Здъсь единодушны всъ сословія. Вскрытіе писемъ они называютъ «постыднъйшей формой шпіонства», «позорнъйшимъ и безполезнъйшимъ актомъ, какой только можеть позволить себъ правительство», а духовенство призываеть даже религію на защиту неприкосновенности писемъ. Изъ наказовъ видно, что письма частныхъ лицъ отправлялись въ Парижъ исключительно для осмотра и потомъ уже шли къ мъсту назначения 270. Такъ поступали съ письмами заурядныхъ гражданъ. Что же послё этого творилось съ письмами подозрительныхъ авторовъ?

Вольтеръ безпрестанно сообщаетъ Даламберу, что ихъ письма вскрываются на почтъ, какъ и большая часть вся-

ł

<sup>269</sup> Mém. secr. 23 juin 1767. Tableau de Paris III, 191. Bersot. Op. cit. p. 105

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Cahier de la noblesse de la province d'Artois. Archives II, 80. Remontrances, moyens et avis que le tiers-état du baillage de Nemours charge. des députés de porter aux Etats géneraux. Ib. p. 153. Doléances du clergé du baillage d'Amiens. Ib. p. 736.

Уч. Зап. ст. Изанова.

кой другой корреспонденции. Онъ иногда приходить въ отчаяние, лишенный возможности подвлиться съ другомъ мыслями и свълъніями. «Нътъ больше переписки», восклицаетъ онъ, «нътъ довърія, нътъ утъшенія; все погибло; мы --- въ рукахъ варваровъ». Энциклопедисты не подписывають своихъ писемъ, изобрътаютъ псевдонимы — Вольтеръ подписывается Raton, Даламберъ-Bertrand. Условными прозвищами именуются и другіе философы.Въ старости Вольтеръ начинаеть смъшивать почерки Кондорсэ и Даламбера, не можетъ различать ихъ писемъ и проситъ Даламбера подписывать какуюнибудь букву. Всъ стараются пересылать корреспонденцію съ върной оказіей, а не почтой. Но такія оказіи ръдки,--и мы слышимъ жалобу. «всв пути заказаны», Вольтеръ не знаеть, что дълать, не получая огь друзей извъстія о своихъ посылкахъ 271.

Само собой разумъется, - книги пересылать при такихъ условіяхъ еще затруднительнее, чемъ письма. Только особенно счастливый случай даеть Вольтеру возможность-переслать въ Парижъ экземпляра три своего новаго произведенія. При этомъ онъ настоятельно повторяетъ, чтобы экземпляры попали въ върныя руки, чтобы ни книги, ни письма не распространялись среди чужихъ. Относительно Философскаю Словаря Вольтеръ пишетъ: «Я хорошо знаю, что въ Парижв мало экземпляровъ этой книги и что они находятся въ рукахъ у посвященныхъ. Я до сихъ поръ старался, чтобы не проникло къ вамъ больше и чтобы словарь не перецечатывали въ Руанъ. Но я не въ состояніи воспрепятствовать перепечаткамъ навсегда. Книгу уже переиздають въ Голландіи». Полдюжины эвземпляровъ философской брошюры Вольтеръ считаеть достаточно на весь Парижь. Даламберъ долженъ роздать ихъ «честнымъ людямъ», тв въ свою очередь--- другимъ такимъ же читателямъ, — и «винограднивъ Господа проивѣтетъ» <sup>272</sup>.

271 Lettres. I, 367, 372; II, 195, 208; II, 130, 139-140; 278. 272 Ib. I, 327, 219, II, 195. 10

• . •

Въ результатъ—внига долго не поиздала даже во всёмъ «посвященнымъ». Вольтеръ представляетъ Даламберу списовъ книгъ, извъстныхъ ему и невъдомыхъ въ Парижъ. Сочиненія самого Вольтера часто не доходятъ до самыхъ близвихъ друзей энциклопедистовъ. Гриммъ, всъми признанный лътописецъ и вритикъ современной литературы, постоянно жалуется на трудность достать тотъ или другой продуктъ «фернейской мануфактуры». Для обывновенныхъ читателей очевидно, эти трудности часто были непреодолимы <sup>273</sup>.

Къ концу царствованія Людовика XV положеніе Философіи становится трагическимъ. Даламберъ, нарисовавъ картину гоненій, прибавляетъ: «Литература — въ худшемъ положеніи, чъмъ когда-либо. Я почти глупъю съ отчаянія и съ горя». Вольтеръ находитъ только одинъ отвътъ: «Литература въ томъ же положеніи какъ и финансы. Наше правительство нуждается въ экономіи, а философы — въ терпъніи» <sup>274</sup>.

Вступленіе на престолъ Людовика XVI зажгло свётлыя надежды у политиковъ и писателей. Но и тёмъ и другимъ предстояло разочароваться, —и скорёе всёхъ писателямъ.

На первое время новый король будто ослабилъ цёпи, сковывшія литературу. Ему случалось даже разрёшать произведенія, запрещенныя Бомономъ. Но это отнюдь не было перемёной въ системё. Современники рисуютъ положеніе дёла однёми и тёми же красками — при обоихъ царствованіяхъ.

Мы уже говорили, съ какой жестокостью преслёдовались въ теченіе новаго царствованія совершенно беззащитные и часто, можеть быть, безсознательные помощники писателей разносчики. Дальше мы увидимъ, какъ пристально Людовикъ XVI слёдилъ за цензурой и поощрялъ ее къ болёе строгимъ мърамъ. До разръшенія пьесы, запрещенной парижскимъ архіепископомъ, Людовикъ запретилъ письмо Вольтера о Шек-

<sup>278</sup> Ib. II, 6: "Vous n'avez point les bons livres à Paris, le Militaire phi losophe, les Doutes, l'Importure sacerdotale, le Polissonisme devoilé. Corresp. litt. VIII, 255.

274 Lettres II, 122.

10\*

спирѣ. Письмо касалось литературнаго вопроса, — тщательно было просмотрѣно Даламберомъ, прочитано публично, напечатано, — но изъято изъ продажи за нечестивыя идеи, усмотрѣнныя версальскими ханжами. Одновременно Людовикъ выказалъ пренебреженіе къ французской Академіи, по крайней мѣрѣ къ партіи Даламбера. Академія просила . у короля, какъ своего протектора, 1500 ливровъ для премій начинающимъ писателямъ, — и встрѣтила отказъ <sup>275</sup>.

Вольтеръ могъ особенно не обижаться на свою неудачу. Вскорв онъ получилъ известіе о событіи, рёдкомъ даже въ эту инквизиціонную эпоху. Въ февралё 1777 года весь Парижъ былъ взволнованъ процессомъ по поводу книги, пропущенной несколькими цензорами. Авторъ—Делиль де Саль, книга— Philosophie de la nature. Исторія можеть служить примёровъ, какъ поступали съ писателями, попадавшими въ руки стараго правосудія.

Обвиняемаго подвергли сначала предварительному аресту и держали подъ стражей вдали отъ судебнаго учрежденія-Все участіе автора въ процессъ заключалось въ томъ, чтосъ ранняго утра являлись различныя личности взглянуть на. него, -- шпіоны, пристава, судьи. Обвиняемый не быль допущенъ въ защитъ своего дъла. Обвинительные пункты гласили: авторъ вниги утверждаеть: 1) должно слёдовать законамъ и требованіямъ природы; 2) о Божестве нельзя иметь. точныхъ и ясныхъ представленій, слёдуеть довольствоваться безмолвнымъ религіознымъ чувствомъ, 3) авторъ различаеть религіозный культь-человёка и гражданина. 4) въ государствахъ въ періодъ броженія каждый человѣкъ проявляеть свою личность, короли въ начале были простыми люльми. Кромъ того судьи были недовольны, что авторъ часто употреблялъ въ своей книге слово jouissance. Было произнесено нъсколько приговоровъ. Первый гласиль: «Ad omnia citra

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Victor Hallays Dabot. Hist. de la censure théâtrale en France. Paris. 1862. p. 124. Драма— Veuve de Malabar, о воторой намъ предстоитъ говоритъ. Lettres. II, 277.

mortem», т. е. автора присуждали въ наказанію кнутомъ, въ клеймамъ и вѣчнымъ галерамъ. Потомъ автору назначали позорный столбъ, публичное покаяніе паперти собора Богоматери — въ рубашкъ съ головней въ рукъ. И, наконецъ, большинствомъ четырнадцати голосовъ противъ семи рѣшили: 1) издателямъ приказать быть осторожнѣе, 2) цензора трехъ послѣднихъ частей сочиненія подвергнуть увѣщанію (admonesté), 3) цензора трехъ первыхъ частей подвергнутъ публичному порицанію (blâme), т. е. лишить гражданскихъ правъ, и до исполненія приговора арестовать. Преступнаго автора въ 11 часовъ вечера отвели въ тюрьму; его сопровождали стрѣлки, вооруженные ружьями со штыками Несчастный долженъ былъ ночевать въ тюрьмѣ. Парламентъ отмѣнилъ приговоръ суда и ограничился увъщаніемъ <sup>276</sup>.

Какъ при такихъ условіяхъ былъ правъ драматургъ, перечислявшій въ своей пьесъ національныхъ героевъ, достойныхъ славы и назвавшій писателя, «рискующаго свободой и покоемъ ради правъ гуманности!» <sup>177</sup>.

При Людовикъ XVI цензура открыла новый способъ мъшать проникновенію новыхъ идей въ публику. Въ журналѣ *Mercure* сдълано было нѣсколько цитатъ изъ новой брошюры Вольтера, между прочимъ перепечатана дъйствительно весьма характерная ораза: «крестьянину и гугеноту мы обязаны прекраснѣйшими днями, какими только мы когда-либо наслаждались—вплоть до эпохи Людовика XIV». Парламентъ сдълалъ выговоръ автору статьи. Лагарпу, издателю журнала и цензору, и распорядился больше въ журналахъ не дълать цитать оилосооскаго содержанія. Это рѣшеніе постановлено было напечатать и опубликовать во всеобщее свѣдѣніе <sup>\$18</sup>.

<sup>278</sup> Цитата была взята изъ брошюры Diatribe à l'auteur des Ephémérides, т. е. Les Ephémérides du citoyen, журнала возникшаго въ 1765 году.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Corresp. litt. (Grimm). XI, fevr. 1777. Lettres. II, 297. Вольтерь прибавляеть ко всёмъ этимъ испытаніямъ еще одно, — будто авторъ сидёлъ въ казамате, закованный въ цёляхъ по ногамъ и по рукамъ. Такъ писали изъ Парижа въ Ферней.

<sup>277</sup> Le Juge, drame en 3 a. par Mercier. III, 7.

Инквизиція не ограничивалась только уничтоженіемъ п запрещеніемъ бнигь. Она шла гораздо дальше, стремиласьвездѣ и всегда-стоять между читателемъ и авторомъ. Даже сели новая книга и проникала въ большую публику, пользоваться ею, обсуждать ея содержаніе-являлось дёломъ къ высшей степени рискованнымъ для всёхъ, вто былъ лишенъ удобствъ салонныхъ собраній. Въ сочиненіи Мерсье Tableau de Paris цвлая глава посвящена шпіонамъ. «Если бы», говорится здъсь, «парижанинъ отъ природы не былъ одаренъ легкомысліемъ, въ которомъ его упрекають, онъ долженъ быль бы усвоить это легкомысліе совершенно сознательно. Онъ въчно окруженъ шпіонами. Лишь только два гражданина начинають разговаривать другь съ другомъ на ухо, внезацию является третій съ непремённой цёлью подслушать ихъ». Всюду проврадываются переодѣтые агенты. Ремесломъ шпіона не брезгають. по увъренію Мерсье, даже знатныя особы. Большинство шпіоновъ носять титулы барона, графа, маркиза. Правительство устроило надзоръ у дверей каждой залы, помъстило подслушивателей во всъхъ кабинетахъ. Иногда друзьямъ невозможно переговорить о своихъ научныхъ витересахъ. Народу позволяется читать только оффиціальную Gazette de France и не выходить изъ вруга идей и фактовъ этого органа 279.

Сообщенія Мерсье не опровергаются ни однимъ современнымъ источникомъ. Напротивъ, литература—въ лицѣ Фрероновъ, Палиссо какъ нельзя болѣе подтверждаетъ эту характеристику общественной атмосферы Парижа. Очевидно, при такой внимательной опекѣ правительства кругъ публики, слѣдящей за новыми идеями, по книгамъ, долженъ былъ въ сильной степени суживаться.

Вольтеръ прославляетъ земледѣліе и выражаетъ глубокое сочувствіе земледѣльцамъ, называя ихъ своими братьями. Oeuvres compl. de Voltaire. Раris. 1827, XL p. 239, 251. Распоряж. парламента— Corresp. litt (Grimm.) XI, 7 scpt. 1775.

<sup>\*\*\*</sup> Tableau de Paris. Id. I, 194.

Мы моган сдваать этотъ выводъ на основаніи оактовъ, засвидѣтельствованныхъ самимъ Вольтеромъ относительно своихъ произведеній. Тотъ же Вольтеръ неоднократно высказываетъ одно практическое соображеніе, весьма важное въ нашемъ вопросѣ. Во время гоненій на Энциклопедію онъ иншетъ: «я желалъ бы знать, какое зло можетъ причинить книга цѣной въ сто экю. Двадцать томовъ in folio никогда не произведутъ революціи. Можно опасаться только маленькнхъ карманныхъ брошюръ стоимостью въ тридцать су Если бы Еваниеліе стоило тысячу двѣсти сестерцій, христіанская религія никогда бы не распространилась». Десять лѣтъ спустя по поводу сочиненія Гольбаха онъ повторяетъ тоже самое: опасны книги, стоящія десять су, — только ихъ можетъ читать народъ <sup>280</sup>.

Но лишь ръдкія сочиненія могли продаваться по этой цънъ, чаще всего мелкія брошюры мало извъстныхъ авторовъ. О продажной цене главнейшихъ произведений эпохи мы можемъ судить по роману Руссо — Эмиль. Въ теченіе мъсяца, пока его еще не успъли запретить и сжечь, романъ продавался по восемнадцати ливровъ, а послъ сожженія стоиль два луидора. Публика разсчитывала, что книга будеть перепечатана въ Голландіи<sup>281</sup>. Намъ, къ сожалёнію, неизвъстно, по какой цене продавались отдельныя сочинения Вольтера, - знаемъ только, что книгопродавцы употребляли всв усилія — сообщить изданіямъ возможно больше пикантности, не затруднялись даже среди подлинныхъ сочиненій Вольтера печатать пасквили на частную жизнь автора. Такъ, папримъръ, въ изданіи 1741-1742 г., въ третьемъ тояв помвщены Les Adieux de Voltaire à m-me marquise du Châtelet, заставившія Вольтера обратиться въ защитв властей. Les Adieux были напечатаны въ количествъ 2000 экземпляровъ. По этой цифръ можно судить, что издатели даже при исключительной аферѣ разсчитывали на сравнительно огра-

<sup>280</sup> *Lettres.* I, 353; II, 249.

<sup>281</sup> Barbier. Op. cit. VIII, 45.

ниченный кругь покупателей<sup>282</sup>. Самое большое изданіе сочиненій Вольтера въ теченіе всего XVIII въка было выпущено Бомарше. Въ сущности было напечатано два изданія, одно, въ 70 томахъ въ количествъ 28,000 экземпляровъ, другое въ 92 томахъ-въ количествъ 15,000 экземпляровъ \*\*\*. Издатель надвялся, очевидно, на восторженный пріемъ публики. Одно изъ изданій было пушено по очень дешевой цвив. Для привлечения подписчиковъ Вомарше устроилъ даже преміи и лотерею. Но въ результатъ -- оказалось всего 2000 подписчивовъ. Домъ Бомарше оставался заваленъ внигами вплоть до августа 1792 года, когда парижская толпа ворва. лась въ него, ища оружія и хлъбныхъ запасовъ. Только въ первой четверти XIX въка мы встръчаемъ извъстія о широкомъ распространенія произведеній Вольтера. Въ 1821 воду избранныя сочиненія, выпущенныя въ 8000 экземпляровъ и по очень низкой цёнё, быстро разошлись. Изданіе такъ и называлось Вольтерь хижинь - Voltaire des chaumières. Это, повидимому, первый случай, когда книги вождя философовъ могли попасть въ руки народа 184. До революціи подавляющее большинство изданій сочиненій Вольтера выходило заграницей. Это, конечно, только могло увеличить цёну книгъ и трудность-достать ихъ, даже если бы иностранные издатели и выпускали дешевыя изданія.

Но «величайшій памятникъ оплософія XVIII вёка», Энциклопедія — печаталась въ Парижё, и, повидимому, имёла цёлью — собрать вмёстё всё просвётительныя и преобразовательныя идеи эпохи и внести ихъ въ сознаніе общества. Насколько же достигалась эта цёль?

Количество подписчивовъ на Энциклопедію доходило до 4000, въ этомъ числъ слъдуетъ считать иностранцевъ. Послъд-

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Voltaire, Bibliographie de des oeuvres, par Bengesco. Paris. 1890. IV, 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Такія цифры приняты Bengesco (IV, 123—4) Loménie (*Beaumarchais* ct son temps II, 234) говорить только объ пзданія въ количествѣ 15,000 экземпляровъ.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Bibliographie. IV, 163, 209.

ніе оказывались часто гораздо счастливёе оранцузовъ и въ особенности парижанъ. Во время преслёдованій изданіе можно было получить заграницей, но въ Парижё—подписчики оставались неудовлетворенными <sup>285</sup>. Но и для иностранныхъ читателей драматическая исторія Энииклопедіи имѣла громадное значеніе.

Словарь, какъ извъстно, пережилъ множество испытаній,и уже съ первыхъ томовъ, Вольтеръ разсчитываетъ на снисходительность и проницательность потомства: оно должно смотръть на Энциклопедію, какъ на памятникъ того, что ФИЛОСОФЫ РВШИЛИ СДВЛАТЬ И ЧЕГО НЕ МОГЛИ. ТАКЪ ПИСАЛЪ Вольтеръ въ январъ 1758 года, когда было напечатано семь томовъ. Эти томы-лучшая часть всего словаря. По словамъ Даламбера, до этого времени энциклопедисты еще могли высвазывать нёкоторыя довольно смёдыя истины, потому что цензура вела себя сравнительно благоразумно и -- что еще важнее---богословы цензуровали только богословскія статьи. Дидро, кромъ того находить, что въ теченіе перваго періода Энциклопедіи онъ и его сотрудники удачно пользовались глупостью цензоровъ. Это заявленіе, кажется, можно признать справедливымъ, если вспомнить оправданія цензоровъ, вогда ихъ допрашивали на счетъ пропущенныхъ ими статей. Они отказывались понять, какъ они могли подписать такія нечестивыя произведенія и обвиняли энциклопедистовъ въ обманъ. Но съ 1758 года цензура богослововъ распространена на все изданіе, — и Даламберъ не можеть допустить и мысли, чтобы возможно было съ честью продолжать словарь. «Лучше пусть не будетъ совсъмъ Энциклопедіи», пишетъ онъ, «чъмъ превращаться ей въ сборникъ капуцинадъ». Вольтеръ, еще три года тому назадъ страдавшій за многія статьи словаря, соглашается съ Даламберомъ, --и если бы

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Цифра подписчиковъ—4000—у Дидро, Вольтеръ насчитываетъ—въ тоже самое время—около 3000. Oeuvres compl. de Dénis Diderot. XII, Вольтеръ пишетъ въ 1765 году, что онъ получилъ экземпляръ словаря— "въ качествъ иностранца и швейцарца", а въ Парижъ книги не выдаютъ подписчикамъ. Lettres I, 353.

не Дидро, — изданіе, несомнённо, прекратилось бы на седьмомъ томё <sup>286</sup>.

Но мы знаемъ, какъ дорого пришлось Дидро расплачиваться за свою стойкость. Въ теченіе семи лють онъ редактировалъ Энциклопедію одинъ, – и весь трудъ его былъ разрушенъ однимъ ударомъ. Мы уже говорили, какъ издатель Лебретонъ исказилъ содержание послёднихъ десяти томовъ, и сколько страданій причинили Дидро эти искаженія. Можно представить, въ какомъ видъ вышли энциклопедическія статьи изъ рукъ трусливаго варвара! Подписчики въ сущности не получили настоящей Энциклопедіи, а начто даже гораздо худшее, чёмъ «сборникъ капуцинадъ». Дидро настоялъ, чтобы ему отпечатали всего одинъ экземпляръ съ подлиннымъ текстомъ<sup>287</sup>. — Въ результать Энциклопедія менње всего отразила въ себѣ именно ту «твердую и смѣдую философію», въ которой Лидро полагаль всю цённость предпріятія, и могла оказать лишь врайне незначительныя услуги двлу — ниспроверженія l'infâme, — важивйшему, по мивнію Вольтера, среди всвхъ задачъ просвътителей.

Всё эти соображенія, конечно, не имёють цёлію отнять всякое просвётительное значеніе у Энциклопедіи и капитальнёйшихъ произведеній онлосооской эпохи. Мы хотимъ только намётить предёлы ихъ вліянія и показать, что предёлы эти должны были оставаться въ теченіе всего оплосооскаго періода въ сущности довольно ограниченными. Филосооскаго періода въ сущности довольно ограниченными. Филосооскаго періода въ сущности довольно ограниченными. Филосооскаго періода въ сущности довольно высшихъ классовъ и распространяемая только путемъ Энциклопедіи и многотомныхъ дорогихъ сочиненій, заранѣе была осуждена на практическую безплодность. Ей необходима была демократическая

<sup>256</sup> Lettres de Voltaire I, 67, 69; Oeuvres. Compl. de D. Diderot. XII, Corrésp. p. 259. Desnoiresterres. Voltaire V, 410. Письмо 9 окт. 1755: "Ce qu'on m'a dit des articles de la théologie et de la métaphysique me serre le coeur. Il est bien cruel d'imprimer le contraire de ce qu'on pense", <sup>267</sup> Экземпляръ этотъ выбстѣ съ библіотекой Дидро перешелъ впослѣдствія въ Россію. Mémoires par m-me de Vandeuil, p. 352. публика и демократическия средства пропаганды, пути --общедоступныя, пути которыхъ фактически невозможно было бы миновать самому заурядному французу XVIII-го въка. Требовалось популизировать произведения, несомижные попу**лярныя** для высшаго вруга интеллигенція, но недоступны<sup>я</sup> для большинства публики, заинтересованной въ реформъ существующаго порядка. Общественный договоръ, Эмиля, Философский словарь. Энциклопедію - следовало представить въ самой элементарной формъ и пустить ихъ въ оборотъ по самой дешевой цёнь. Тогда только философія могла разсчитывать-изъ «мирнаго упражненія ума» превратиться въ могучую общественную преобразовательную силу. Вольтеръ говорных о религи и церкви философовъ. Эти наименования ишь въ одномъ случав переставали быть красивыми эпитетами и могли соотвётствовать дёйствительности: когда философъ вступалъ въ непосредственное общение съ публикой. когда его проповъдь изъ книгъ переходила въ живое слово. когда философія завоевывала себѣ такую же всенародную каеедру, какою владёла старая церковь.

Вольтеръ слишкомъ хорошо понималъ цёли оилософіи и свою роль въ оплософскомъ движеніи, чтобы не рёшить вопроса съ полнымъ успёхомъ. И онъ первый переносить онлософію на сцену. Фактъ до такой степени значителенъ, что всё современники — враги и друзья оплософіи единодушно отмёчають этотъ необыкновенно искусный ходъ въ политикё Вольтера. Онъ былъ сдёланъ впервые очень рано, въ самомъ началё дёятельности вождя оплософовъ, въ трагедіи Эдипъ. Первый ударъ со сцены былъ направленъ противъ l'infâme, — и до самой революціи удары не переставали сыпаться — на все, чёмъ только страдала личность, общество, церковь, государство — стараго порядка <sup>288</sup>.

<sup>285</sup> Histoire philosophique et littéraire du theâtre français, par Hippolyte Lucas. Paris 1843, p. 308. Здісь тавже отзывъ Jos. Chénier о философскомъ преобразованія сцены Вольтеромъ.—Lettre à m. de Voltaire sur les opéra philosophe comiques. Amst. 1769, p. 5. Миѣніе генеральнаго адвоката Сегье Corresp. litt. (Grimm) IX, 116.

Решиться на этотъ шагъ-у Вольтера было не мало основаній, завъщанныхъ ему твмъ же старымъ порядвомъ. Поэть не могь не обратить вниманія на исключительный характеръ дёятельности великаго драматурга въ эпоху полнаго разцвъта манархіи. Мольеръ осмъливался обсуждать вопросы, изъятыя изъ обращенія въ остальной литературъ. Ни одному писателю не позволили бы свободно распространять сочиненія на темы Тартюфа, Донь Жуана, Мизантропа. Смъшные маркизы-любимые герои Мольера-ногли сколько угодно со сцены возбуждать презръніе и смъхъ демократическаго цартера, но всякая попытка-представить въ такомъ же видъ современную знать-въ брошюръ, въ разсуждения, несомитьно, вызвала бы негодование самого Людовика XIV, указывавшаго, говорять, Мольеру мотивы и типы для его яздъвательства. Впослъдствія дъятели философской эпохи, даже революціи въ лицъ Альцеста могли открыть черты, достойныя полнаго сочувствія, ничто себи родное и близкое, — и это было едва ли не единственное литературное преданіе влассицизма, признанное поволвніями XVIII-го въка. Только у Мольера они думали отыскать свои идеи, въ родъ humanité, только его герои — Тартюфъ и Донг Жуанолицетворяли въ безсмертныхъ образахъ нравственный позоръ и общественные неправды ненавистнаго строя. И все это -- только благодаря сцень \*\* . Мало этого. Тоть же Мольеръ осмълился защищать публику, столь необходимую для просвътителей, предназначенную явиться главной опорой ихъ двятельности. Онъ въ глаза маркизамъ заявилъ, что гораздо больше довъряеть впечатлъніямъ партера, чъмъ критикъ ученыхъ педантовъ, свётскихъ судей --- часто слёпо предубъжденныхъ или слишкомъ любезныхъ. Только партеръ су-

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Людовикъ XIV указалъ Мольеру на одного пзъ придворныхъ, mr. de Soyecour'а и ноэтъ срисовалъ съ него охотника въ комедія *Les Fácheux*. *Le théatre français sous Lauis XIV*, par Eugène Despois. Paris 1874, р. 165. О роли Альцеста въ концѣ XVIII вѣка намъ придется говорить впосл¦дствін.

дить о самомъ предметъ, и въ вопросъ вкуса ничего не значитъ – платитъ ли кто за мъсто полъ-луидора или только 15 су. И уже во времена Мольера – партеръ не раздълялъ вкусовъ знатной публики и неръдко вызывалъ гнъвъ у благородныхъ зрителей. Всъмъ этимъ явленіямъ суждено было развиваться логическимъ путемъ вплоть до революціи <sup>290</sup>.

Въ течение всего философскаго періода сама жизнь представляла философамъ все новыя побужденія, — слёдовать примъру Вольтера. О томъ, что народъ преимущественно въ театръ могъ слъдить за движеніемъ новой мыслизнаемъ на основаніи вышеприведенныхъ мы фактовъ. «Нація собирается только въ партерѣ», писалъ Вольтеръи по впечатлениямъ партера судилъ о современномъ положенін философскихъ идей 291. Назадолго до смерти вождь-ФИЛОСОФОВЪ МОГЪ ОКОНЧАТЕЛЬНО УбЪДИТЬСЯ, ДО КАКОЙ СТЕпени онъ былъ правъ, открывая сцену для философіи. Въ Парижъ толпа привътствовала его-во-первыхъ какъ защитника Каласа и потомъ какъ автора — не Философскато словаря, не историка и энциклопедиста, а какъ автора трагедій Эдипа, Меропы, Заиры и какъ пъвца Генриха IV 292. Эти врики свидътельствовали одновременно о религіозныхъ и политическихъ идеяхъ царижанъ и о великой услугъ, оказанной театромъ двлу просвъщенія.

Къ народнымъ привътствіямъ могло присоединиться также большинство современной знати. Для людей XVIII въка вопросъ объ удовольствіяхъ, о наслажденіи стоялъ на первомъ планъ. Театръ уже давно удовлетворялъ этой жаждъ. Просвътители искусно дали ему новое назначеніе, не отнимая прежняго. Только театръ съ полнымъ успѣхомъ могъ вы-

<sup>\*\*</sup> La critique de l'école des femmes, Scène VI, Dorante.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Lettres II, 128; I, 154: Je regarde le succès du Perè de familie comme une preuve évidente de la bénédiction de Dieu et des progrès des frères".

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Въ Corresp. litt (Grimm) разсвазывается: народъ (des gens du peuple) вричать: "C'est lui qui a fait Oedipe, Mérope, Zaire; c'est lui qui a chanté notre bon roi". XII, 72.

полнить программу Вольтера — украшать разумь, онлосооской рёчи сообщать всю привлекательность художественной красоты, не лишая рёчь — идейной сущности. Проповёдь новыхъ разумныхъ началъ пріобрётаетъ исключительное вліяніс при тёхъ условіяхъ, если ей удаётся воспользоваться въ своихъ цёляхъ вкусами и страстями современнаго общества и существующія силы сдёлать своими орудіями. Именно въ такія отношенія философія XVIII го вёка стала къ театру.

## Театръ.

I.

Въ теченіе XVIII въка въ Парижъ дъйствують четыре главныхъ общественныхъ театра - Comedie Française, Итальянскій театръ, опера и комическая опера — съ 1721 года. Рядомъ съ ними существуетъ множество второстепенныхъ сценъ, но менъе популярныхъ, чъмъ главныя, - во всъхъ слояхъ парижскаго общества: это такъ называемые бульварные театры, «малые спектакли». Но все это обиле театральныхъ зрълищъ не удовлетворяетъ публику. Она увеличиваетъ число ихъ безъ конца. Страсть къ театру охватываеть всёхъ-начиная съ короля и кончая послёднимъ ремесленникомъ. Къ концу въка, говоритъ современникъ, «всъ становятся актерами», - это кто можеть, всв прочіе стремятся гдъ бы то ни было насладиться сценическимъ представленіемъ. Когда дёло идеть о театръ, у людей исчезаетъ врожденное, и повидимому, непреодолимое отвращение къ литературъ и въ философіи. Ненависть въ новымъ людямъ, къ новымъ идеямъ и ко всвиъ замысламъ безпокойныхъ реформаторовъ мгновенно задергивается розовой пеленой терпимости и снисхожденія, лишь только исторіи предстоить разыграться на театральныхъ подмосткахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Corresp. secrète. II, 245.

Людовивъ XV, совершенно лишенный литературныхъ наклонностей, дѣлаетъ блестящее исключеніе въ пользу драматической литературы и сцены. Онъ рѣшается поощрять драматическихъ писателей въ такой степени, какъ это не дѣлалось даже въ періодъ меценатства Людовика XIV. Онъ хочетъ установить такой порядокъ: авторъ пьесы, имѣвшей успѣхъ въ первомъ спектаклѣ, долженъ быть представленъ его величеству, послѣ второго спектакля, настолько же счастливаго, — авторъ награждается медалью, и въ случаѣ троекратнато успѣха пьесы автору назначается пенсія <sup>2</sup>. И король доказываетъ свою симпатію самыми наглядными фактами: нужно только, чтобы пьеса пришлась ему по вкусу.

Настоящее событіе въ этомъ смыслѣ удалось создать второстепенному драматургу Беллуа (Belloy). Онъ содержание своей трагедія Siége de Calais взялъ изъ французской исторія, наъ эпохи столетней войны. Въ пресе героями являются граждане Калэ, решившиеся мужественно пожертвовать жизнью за свой родной городъ. Они-числомъ шесть-приходять съ веревками на шев въ лагерь англійскаго короля Эдуарда III, когда тотъ, взявши Калэ послѣ одиннадцатимъсячной осады, въ порывъ гнъва потребовалъ казни шестерыхъ главныхъ гражданъ. Достовърность факта на столько не установлена, что многіе современники Беллуа, въ томъ числѣ Вольтеръ, отрицали всякое историческое значеніе его трагедія, а лучшіе историки не признавали даже самого событія-патріотическаго подвига гражданъ Калэ . Но пьеса преисполнена трескучими патріотическими стихами и на первомъ же представления, 13 февраля 1765, произвела фуроръ. Авторъ попалъ въ «пъвцы нація», въ изобрътатели новаго драматическаго жанра --- «національной трагедіи», вызвалъ восторженныя брошюры напримъръ, курьозное разсужденіе: «Различіе національнаго патріотизма у французовъ и англичанъ». Беллуа былъ избранъ въ члены академін, въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Corresp. litt. (Grimm). 1V, 474.

<sup>&</sup>lt;sup>■</sup> Ib. VI, 246-7.

44

журналахь разсказывались достопримёчательные эпизоды изъ его жизни. Публика, между прочимъ, узнавала, что знаменитый драматургъ весьма темнаго происхожденія, готовился сначала въ адвокатской профессии, за что подвергся опасности попасть въ тюрьму, бъжалъ въ Россію и подвизался здъсь въ качествъ актера 4. Но всъ почести блъднъли предъ безпримърнымъ вниманіемъ короля къ автору съ его трагедіей. Въ театръ публика кричала «да здравствуетъ король и монсиньеръ Беллуа!» Его величество крайне милостиво приняль эти привътствія, распорядился напечатать Ocady Калэ въ Луврѣ - честь, насколько извѣстно, доставшаяся въ теченіе въка еще только на долю Детуша 5. Одного изъ жесточайшихъ враговъ философіи, — наградилъ Беллуа тысячью эккю и медалью, на которой съ одной стороны былъ изображенъ король, съ другой геній драматической поэзіи съ надинсью Corneille, Racine, Molière et qui nascentur ab illis. **Дюдовикъ** XV кромѣ того формально взялъ подъ свое повровительство поэтическую дёятельность Беллуа. Онъ совътоваль ему посвятить свой таланть исключительно національнымъ сюжетамъ. Никакой отрицательной критики на пьесу вороль не допускаль. Герцогу Анжуйскому, выразившему сомнѣніе въ классическихъ достоинствахъ трагедіи, Людовикъ XV замътилъ съ укоромъ, что онъ «не добрый •ранцузъ», такъ какъ не находить произведение Беллуа безусловно превосходнымъ. «Добрый французъ! --- воскликнуль принцъ. О еслибы стихи г. Беллуа были настолько же •ранцузскими, насколько я •ранцузъ»!.. •.

Осада Калэ долго оставалась спеціально патріотическимъ и національнымъ зрълищемъ. Еще въ 1773 году Марія Антуанета требовала, чтобы въ ея присутстуіи давали трагедію Беллуа. И при вступленіи на престолъ Людовика XVI

<sup>•</sup> Memoires secr., 13 f. 1765. Брошюра Basset de la Morelle, вышедшаго весной 1766 года. Біогр. Беллуа у Гримма—VI, 266.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Villemain. Tableau de la litt. du XVIII s. Paris. 1863, I, 291.

<sup>•</sup> Grimm. VI, 244.

Уч. Зап. ст. Изанова.

стихи Беллуа служная предлогомъ для патріотическихъ овацій. Правда, самъ авторъ въ это время умиралъ въ крайней бъдности, лишенный всякихъ средствъ даже на лъченіе. Судьба въ этомъ отношеніи дъйствительно сравняла его съ Корнелемъ, съ такой же горестью испытавшимъ превратность королевскаго благоволенія—въ другія, болъе счастливыя времена для оранцузской литературы <sup>7</sup>. Но исключительное вниманіе такого государя, какъ Людовика XV, къ театральному произведенію и его автору остается не менъе характернымъ, какими бы обстоятельствами ни сопровождалась позднъйшая карьера Беллуа.

Тоть же король останавливается на другой сторонь сценическихъ представленій, помимо способности ихъ пробуждать патріотическія чувства. Въ самый разгаръ знаменитаго процесса Бомарше съ судьей Гезманомъ произошло оригинальное событіе. Бомарше, какъ извъстно, обратился въ общественному мнёнію, выпустиль цёлый рядь мемуаровъ, переполненныхъ насмътками надъ противникомъ и жестовими нападками на его супругу, замъшанную во взяточничествъ и судейскомъ криводушіи мужа. Когда Людовику XV прочли второй мемуаръ Бомарше по поводу процесса, король подаль мысль, что изъ допроса г-жи Гезманъ можно сдълать прекрасную комедію. Ее немедленно сдълали и разыграли въ присутствіи короля. Король въ первый разъ не могъ отъ хохота досидъть до конца спектакля и потребоваль новаго представленія. Такимъ образомъ одна изъ существенныхъ частей Свадьбы Филаро-злая сатира на старые суды – была предвосхищена самимъ монархомъ. Такой же участи, какъ Гезманъ, подверглось лицо. несравненно болъе важное, - канцлеръ Мопу. Эгильонъ, соперникъ Мопу, далъ аллегорическій спектакль въ присутствія короля: Мопу быль изображень вь видь змвя, внезапно разгоняющаго своимъ появленіемъ веселую толпу пас-

7 Mem. secr. 19 n. 1773. Corresp. litt. XI, août 1775.

тушковъ. Людовикъ XV ничего не имълъ противъ аллегоріи и самъ объяснилъ канцлеру ся смыслъ <sup>8</sup>.

Въ трагедія онъ былъ поклонникомъ Кребильона, очень интересовался его успёхами въ виду соперничества Вольтера и не жалёлъ денегъ на богатую обстановку его трагедій.

Іюдовику XV съ своими театральными симпатіями часто **вриходилось** идти въ разрёзъ съ собственной цензурой. Дальше мы подробно познакомимся съ одной изъ любопытивйшихъ драмъ онлосооскаго содержанія — Manco Capac Леблана: это – очень точное и смёлое изложеніе политичесвихъ теорій Руссо. Полиція, конечно, поспёшила запретить пьесу, между тёмъ какъ Людовикъ XV приходилъ въ восторгъ отъ ся главной роли <sup>3</sup>.

Аббать Гальяни разсказываеть еще болёе удивительный случай съ тёмъ же Людовикомъ XV. Въ одномъ спектаклё при дворё актеры *Comédie Française* вздумали сыграть пьесу Дидро *Père de famille*. Король терпёть не могъ новое направленіе драмы, къ которому принадлежала пьеса Дидро и сильно негодовалъ на актеровъ. Но спектакль заставилъ его проливать слезы, въ то время, когда придворная публика спёшила выразить полное пренебреженіе къ драмъ<sup>10</sup>.

Театръ при Людовикъ XV оказался въ счастливомъ положенія еще потому, что госпожа Помпадуръ была страстная артистка. У куртизанки было много природныхъ художественныхъ наклонностей. Она прилежно изучила танцы, пъніе, игру на клавикордахъ, отлично декламировала и разсказывала, даже гравировала—а въ искусствъ одъваться и ъздить верхомъ превосходила всъхъ современныхъ щегодихъ. Этими талантами г-жа Помпадуръ должна была воспользоваться съ величайшимъ усердіемъ, чтобы удержать за собой измънчивое и . . ·

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Desnoiresterres. La comédie satirique au XVIII s. Paris 1885, p. 180, 188. Idem. Voltaire. III, 258.

<sup>•</sup> Mem. secr. 13 juin 1763.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Oeuvres compl. de Diderot. Paris. 1821, IV, 240.

въчно пресышенное сердце вороля. Только путемъ безконечнаго разнообразія можно было владёть этимъ человёномъ-Сцена давала всъ средства для такой тактики. Маркиза могла появляться во всёхъ роляхъ, способныхъ очаровать зрителяграшей, добродвтелью, красотой, интереснымъ любовнымъ приключениемъ героини. Она отлично это поняда и занявъ свое мъсто при дворъ, немедленно принялась за устройство театра. Труппа составилась изъ представителей высшей придворной знати, режиссерство поручалось лучшимъ профессіональнымъ артистамъ и артиствамъ, декораціи писались первыми современными художниками. Парижскіе портные и парикмахеры изощряли все свое искусство, чтобы угодить такому строгому судьй, какимъ являлась маркиза въ вопросахъ туалета. Такъ было положено начало «театру маленькихъ кабинетовъ» (théâtre des petits-cabinets). Затвя стоила громадныхъ денегъ, -- но вороль послѣ спектавлей говориль фаворитвь: «Вы очаровательньйшая женщина въ цвлой Франціи»,-и, конечно, не считаль издержевь. Репертуаръ у г-жи Помпадуръ составлялся изъ лучшихъ современныхъ пьесъ. Театръ открылся представленіемъ Тартюфа-17 января 1747 года, потомъ были поставлены-знаменитая въ свое время комедія Лашоссе — Le Prèjugé à la mode и даже пьеса ненавистнаго двору — Вольтера — L'Enfant prodique. Г-жа Помпадуръ умъла понять современную силу общественнаго мнѣнія и не отказывало въ своемъ вниманів писателямъ и артистамъ. Авторы щедро платили ей долгъ. Вольтеръ на представление своей комедии отозвался восторженными стихами. Но онъ слишкомъ неосторожно сравнилъ побъду г-жи Помпадуръ надъ сердцемъ Людовика XV съ военными успёхами этого государя и заканчиваль мадригаль весьма двусмысленнымь пожеланіемь:

> Vivez tous deux sans ennemis, Et gardez tous deux vos conquêtes!

Врагамъ не стоило большаго труда—выхлопотать приказъ объ изгнаніи автора. Но г-жа Помпадуръ все-таки добилась

· . :

награды: немного спустя Вольтеръ получилъ одну изъ безчисленныхъ придворныхъ синекуръ. Г-жа Помпадуръ покровительствовала новой драмѣ—сентиментальнаго направленія, такъ какъ у нея была очень счастливая роль въ названной выше пьесѣ Лашоссе. Вольтеръ, какъ вездѣ, умѣлъ и здѣсь воспользоваться страстью фаворитки. Въ случаѣ сомнѣній въ благосклонности цензуры, онъ посылалъ свои пьесы предварительно г-жѣ Помпадурѣ, вообще видѣлъ въ ней—и совершенно основательно—друга новыхъ писателей ''. Безъ ея участія, несомнѣнно, пьесамъ Вольтера не пришлось бы видѣтъ придворныхъ подмостокъ. Все это происходитъ въ то время, когда цензура отличается край́ней жестокостью.

При Людовикъ XVI этотъ духъ съ годами даже укръпидся, нежду твиъ какъ театръ продолжалъ пользоваться привилегіей. Людовикъ XVI, по умственнымъ и литературнымъ интересамъ, врядъ ли многимъ отличался отъ своего предшественника, —и между тёмъ онъ пишетъ милостивое письмо Седену, автору комическихъ оперъ, ему посвящають переводъ Шекспира. Онъ, подобно Людовику XV, оказывается либеральнёе своихъ слугъ, когда вопросъ касается театра. Несмотря на усиленныя ходатайства архіепископа Бомона, король отказывается запретить трагедію Леміерра Veuve de Malabar, направленную противъ церковной іерархіи. Людовнеъ XVI также не прочь воспользоваться театромъ, какъ орудіемъ насмъшки. Разъ вечеромъ въ присутствіи короля репетировали Тартюфа. Главную роль исполняль графъ Прованскій, находившійся въ постоянной ссорь съ королевой и, слёдовательно, непріятный Людовику. По окончании репетиція король, не стёсняясь присутствующими, замётиль: «Все вышло чудесно, роли вполнѣ подходять къ натурѣ

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Du Bled. La comédie de societé au XVIII s. Paris 1893. pp. 51, 59. Lenient. La comédie en France au XVIII s. Paris. 1888. II, 56. Lanson. Nivelle de La Chaussée Paris 1887, 276. M-me Помпадуръ выхлопатываетъ ценсно Мариво. Lenient, Ib. I, 354. Поэты часто воситвали ся артистические таланты. Grimm. I, 131. Cp. Bersot. Op. cit. p. 88.

<sup>18</sup> Corr. litt. (Grimm) XI, mars 1776. V. Hallays Dabat. Op. cit. p. 124.

исполнителей» <sup>13</sup>. Подобной же участи подверглась и сама Марія Антуанета. Король, возмущенный необычайной прикотливостью прически, введенной въ моду королевой, приказалъ актеру представить на сценъ эту прическу въ каррикатурномъ видъ въ присутствіи Маріи Антуанеты и всего двора. Такимъ же путемъ съ соизволенія Людовика XVI было осмъяно увлеченіе королевы и графа Артуа — брата короля—скачками и ихъ неудачная игра на бъгахъ <sup>14</sup>.

Но все это королевское внимание къ театру не можетъ идти въ сравненіе съ увлеченіемъ Маріи Антуанеты спектаклями и драматической литературой. Ставши супругой дофина, принцесса немедленно воспользовалась своимъ пребываніемъ въ Парижъ, чтобы возможно чаще посъщать всъ театры. Публика на первое время относилась очень благосклонно въ Маріи Антуанств и каждое появленіе ся въ театръ сопровождалось восторженными оваціями зрителей и даже артистовъ. Австрійскій посолъ писалъ Маріи Терезія. «Эти появленія имфють чудовищный успёхь. Въ Парижь царствуеть такое очарование эрцгерцогиней, что нельзя и описать». Марія Антуанета часто плавала въ театръ, тронутая пріемомъ публики. Она не удовлетворяется зрълищемъ чужого искусства и сама со страстью играеть во многниъ пьесахъ. Артистическіе подвиги Маріи Антуансты начинаются вскорв послё того, какъ она становится королевой. Въ Тріанонъ устраивають театръ четыре года спустя послъ восшествія на престоль Людовика XVI. Королевъ стоило извъстнаго труда уговорить супруга - согласиться на это

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Desnoiresterres. La com. sat. p. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Correspondance secrète. Londres 1787. I, 214. Высшая знать сгёдуеть прим'ёру короля: такъ, наприм'ёрь, герцогиня Бурбонская д'ёятельно сочиняеть на своего мужа провербы, —драматические эпизоды, быстро вошедшіе въ моду во второй половин'ё в'ёка. Другіе европейские государи забавлялись сочиненіемъ драматическихъ сатиръ другъ на друга. Іоснфъ II приказалъ изобразить Густава III въ оперѣ, тотъ же шведскій король обязанъ Екатерин'ё II сатирой—подъ названіемъ Горе Болатыръ. Изображался карликъ въ доспіхахъ великана. Desnoiresterres. Ор. сіг. рр. 210—11.

учреждение. Но разъ согласие получено - королева съ безграничной страстью отдается сцень. Когда во время первыхъ родовъ ей запрещають оставлять свою комнату, OH8. приказываеть устраивать спектакии такъ, чтобы она могла внявть ихъ съ своей постели. Напрасно Марія Терезія посылаеть дочери строгія выговоры, напрасно австрійскій посолъ присоединяетъ къ этимъ выговорамъ свои предостереженія: Марія Антуанета искренне убъждена, что она отличная автриса на роли субретовъ и молодыхъ врестьяновъ. Король скоро увлекается талантомъ жены и съ величайшимъ удовольствіемъ присутствуеть на спектакляхъ. Послёдней ролью королевы была роль Розины въ комедіяхъ Бомарше. Свадъба Филаро исполнялась при дворъ всего за три года до революція, причемъ на спектакль былъ приглашенъ авторъ комедін, несмотря на протесть короля. Графъ Артуа съ большимъ успъхомъ исполнялъ роль Фигаро и громилъ родовую знать и другія основы стариннаго монархическаго строя... 15.

Экспансивность Маріи Антуанеты не знаеть границь. Королева публично пускается въ оцёнку пьесь. Она не стёсняется обозвать комедію «проклятой пьесой» и даже спросить у актера, почему она принята на сцену? — при чемъ получаеть въ отвёть: «Это тайна труппы» <sup>16</sup>. Королева въ своихъ пристрастіяхъ не держится никакихъ соображеній — политическаго характера. Въ высшей степени искренняя и увлекающаяся, она не спрываеть, что ей болёе всего нравятся драматурги, особенно ненавистные правительству и цензурѣ. Она говорить, что Мерсье — этоть прирожденный революціонеръ, по выраженію отнюдь не страстныхъ поклонниковъ цензуры, — се трогаеть, а Бомарше забавляеть. Она плачеть, прослушавши чтеніе драмы Мерсье — Indigent, и одобряеть вообще такого рода сюжеты. Драма Мерсье — соціальнаго содержанія —

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Desnoiresterres. Op. cit. p. 198. Du Bled. La com. de societé, pp. 69 etc.
<sup>16</sup> Corresp. litt (Grimm), XI, 254, mai 1776. Corresp. litt (La Harpe),

I, 366.

изображала эксплуатацію бѣдняка богачами. На представленіи пьесы Седэна *Deserteur* Марія Антуанета также растрогана до слезъ <sup>17</sup>. Въ пьесѣ вопросъ шелъ о жестокости военныхъ законовъ. Марія Антуанета ходатайствуетъ за многія пьесы, о которыхъ не желало и слышать правительство, въ лицѣ самого короля, духовенства и свѣтской цензуры.

Въ царствование Людовика XV жестокому гонению были подвергнуты имя и исторія популярнэйшаго французскаго короля — Генриха IV. И въ этомъ гонения главное участие принималь король. Онъ наложиль окончательный запреть на всякое воспоминание о своемъ предкъ послъ того, какъ нъкоторые члены государственнаго совъта нашли возможнымъ допустить представление комической оперы на сюжетъ изъ жизни Генриха. Это было въ 1766 году, но объ «ярости преслёдованія» современникъ говорить и въ самомъ концё царствованія Людовика XV. Подданнымъ этого короля не только не разрёшалось благоденствовать въ настоящемъ, но и всъ лучшія воспоминанія изъ прошлаго французской исторіи, способныя повести въ невыгоднымъ для настоящаго сравненіямъ и пересудамъ, были тщательно пресъкаемы. Марія Антуанета до самой смерти Людовика XV упорно защищаеть Partie de chasse de Henri IV. Защита остается безуспѣшной, но за то восшествіе на престолъ Людовика XVI влечеть за собой цёлую тучу всевозможныхъ произведеній, прославляющихъ Беарнейца и вмъстъ съ нимъ новаго государя. Та же Марія Антуанета упрашиваетъ разръшить историческую пьесу Albert I ou Adeline. Но дворъ возстаеть противь пьесы, потому что въ ней государь изображенъ защитникомъ людей простыхъ и бъдныхъ противъ придворныхъ интригановъ. Въ 1767 году драматургъ Fenouillot de Falbaire написалъ драму изъ эпохи протестантскихъ гоненій L'Honnête criminel. Это-исторія молодого гугенота,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Лагарпъ о Мерсье: "Cet homme était revolutionnaire inné" Corresp. itt. I, 251. Ha'lays Dabot. Hist. de la censure théâtrale, p. 102, 140.

пошедшаго на галеры вмъсто своего престарълаго отца. Въ основѣ пьесы лежаль дъйствительный факть, и тъмъ ярче рисовалась религіозная нетерпимость правительства. Марія Антуанета тронута подвигомъ сыновней любви, описаннымъ въ драмъ, и, не смотря на всъ препятствія, заставляеть сыграть ее на придворной Версальской сцень. До какой степени это было исключительнымъ событіемъ, доказываетъ факть появленія той же драмы на публичной сцень-только въ самый разгаръ революціи, — въ 1790 году 18. Естественно, — театръ спѣшилъ отплатить королевѣ горячей благодарностью. Оперные пёвцы брали на себя смёлость передълывать свои аріи, если ея величество присутствовала въ театръ и публично обращать въ ней хвалебные гимны. Такъ, напримъръ, во время представленія оперы Глюка — Ифиленія въ Авлидъ-пъвецъ вмъсто аріи либретто-«Chanter, Célébrez votre réine»!.. пропълъ, обращаясь въ Mapin Антуанеть:

> Chantons, célébrons, notre reine, Et que l'hymen qui l'enchaîne Nous rende à jamais heureux!

Публика пришла въ неистовый восторгъ, раздались крики bis,—и королева прослезилась. Актеры въ ея присутствіи со сцены подавали знакъ публикъ къ оваціямъ и сами принимали въ никъ участіе. Факты гуманности, имъвшіе мъсто въ ея жизни, немедленно становились достояніемъ сцены. Такъ была неписана пьеса *Heureux jour*. Герой ея — раненый крестьянинъ, котораго королева велъла подобрать на дорогъ и посадила въ свою карету <sup>1</sup>.

Принцы и принцессы немногимъ уступали королевъ страстью къ театру. Исполнителями на придворной сценъ

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Corresp. litt (Grimm) X, 174. Mem. secrets, 29 s. 1773; 30 oct. 1772. O запрещения пьесы Albert I упоминаеть также Мерсье въ сочин. Du théátre ou nouvel essai sur l'art dramatique. Amsterdam 1773. p. 371. O L'Honnéte criminel—Grimm. VIII, rem. Tourneux, janvier 1768.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Mem. secr. 30 juin 1773. Hallays Dabot. Op. cit. p. 118.

являются вмѣстѣ съ королевой принцы крови. Среди нихъ отличается графъ Артуа, съ нимъ королева играетъ сначала пьесы Седэна, потомъ они же исполняютъ главныя роли въ комедіяхъ Бомарше. Уже поэтому можно судить, что цензурныя соображенія не имѣютъ никакого значенія въ средѣ этихъ артистовъ. Это доказываетъ также и герцогъ Орлеанскій. Онъ настаиваетъ на представленіи трагедіи Леблана— Druides — на сценѣ французскаго театра. Вѣронтно, благодаря герцогу, пьесу играли въ Версали, между тѣмъ какъ сторонники новой философіи признавали трагедію настоящей проповѣдью противъ церкви и духовенства. Тотъ же герцогъ ходатайствуетъ предъ архіепископомъ Бомономъ о разрѣшеніи трагедіи Вольтера—Lois de Minos.

Отвращеніе ко всему изящному и утонченному, часто охватывающее пресыщенныхъ господъ высшаго общества, стремленіе спуститься изъ салона до низшихъ слоевъ простонародья факты обычные въ XVIII въкъ. Въ литературъ они создаютъ популярность рыночнаю жанра, genre poissard, крайняго «натурализма» въ содержаніи произведеній и всевозможныхъ арго и жаргоновъ — въ формъ. Появляются особые сборники народныхъ выраженій, благородные острословы переписываются на грубомъ языкъ парижскихъ улицъ и гордятся тонкостью познаній въ этой области. Модная страсть немедленно отражается въ драматическомъ искусствъ.

На салонныхъ сценахъ постепенно входять въ моду грубыя комическія картины. Знать безъ ума оть типовъ ихарактеровъ, воспитываемыхъ въ центръ парижскаго рынка. На ярмарочныхъ театрахъ безпрестанно разыгрываются такъ называемые *парады*—комическія и чаще всего далеко неизящныя импровизаціи на темы изъ уличной жизни столицы. Эти парады проникають на домашнія сцены придворной аристократіи. Герцогиня Мэнъ подаетъ примъръ. Принцы посъщаютъ балаганы и потомъ за ужиномъ пересказываютъ придворнымъ дамамъ свои наблюденія, повторяютъ базарныя остроты, копируютъ балаганныхъ героевъ. Нъкоторые изъ этихъ разсказчиковъ принимаются сочинять собственные фарсы. Братъ короля ставить ихъ на своей сценъ и приводить Людовика XVI въ несказанный восторгь. И чъмъ выходки откровенные, тъмъ больше привътствій. Достаточно привести такой примъръ. Разъ на придворной сценъ актеръ Лекэнъ долженъ былъ исполнить родь беременной женщины и изобразить муки при родахъ. Спектакль давался въ честь двухъ принцессъ. Первое же появленіе артиста на сцену вызвало гомерическій хохоть во всей залъ,-и самъ исполнитель не могъ начать роди отъ смъха. Пришлось отложить пьесу <sup>20</sup>.

Еще при Людовикъ XV принцессы обучались итальянскому языку у поэта Гольдони исключительно затёмъ, чтобы читать въ подлинникъ его пьесы. Ему, наконецъ, была дана пенсія въ 4,000 ливровъ, хотя давно минула кратковременная прихоть французскаго правительства поощрять иноземные таланты ценсіями <sup>21</sup>.

Во всёхъ этихъ увлеченіяхъ, какъ бы подъ часъ они ни казались странны и легкомысленны, есть своя серьезная сторона.

Пока мы остаемся въ области театра, насъ поражаеть либерализмъ придворныхъ сферъ. Можно подумать, Франція управляется самыми терпимыми и просвѣщенными монархами и этому восторженно сочувствуютъ принцы и весь дворъ. Герцогъ Орлеанскій благосклонно выслушиваетъ, какъ авторъ Друидост поучаетъ духовенство его обязанностямъ, государей — терпимости и громитъ фанатизмъ служителей церкви. Графъ Артуа совершенно свободно произноситъ революціонныя рѣчи Фигаро на счетъ людей, которые даютъ себѣ трудъ только родиться. Герцогъ Шатрскій привѣтствуетъ апплодисментами слова Брута: «жить свободно и безъ государей», — а весь дворъ приходитъ въ восторгъ отъ другой

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Mom. secr. 10 mars 1772. Grimm. X, 471. Hallays Dabot. Op. cit. p. 100-1. Du Bled. Op. cit. pp. 88 etc. O genre poissard H ero BLISHIBXE-Grimm. I, 259, 380; II, 49. Lenient. La com. en Fr. II, 183-5. D'Alembert. Oeuores compl. Paris 1821. III, 399. 15 inold 1787 roga Ha cuents ht. T. IIIA Ibeca La Negresse, HAIHCAHHAS HA MAPROH'S HERPOBE C. ДОМИНГО. <sup>21</sup> Mem. secr. 12 janvier 1769.

рвчи того же героя: «я сынъ Брута и я ношу въ своемъ сердце печать свободы и отвращения къ государямъ» \*\*. Брутз — трагедія Вольтера и она на ряду съ другими не менве философскими произведеніями этого автора попадаеть на придворныя сцены, даже на сцену кабинетнаго театра. Того же самаго Вольтера дворъ ненавидитъ и отказывается принять, несмотря на протесть всей націи съ литературой и наукой во главъ. Но когда вопросъ идеть о театральномъ зрълищъ, пьесы Вольтера признаются такимъ же удобнымъ матеріаломъ, какъ и салонныя упражненія Мариво. Это противоръчіе - въ высшей степени важный факть. Старый порядовъ вообще не могъ похвалиться послёдовательностью, но ни одно изъ его противоръчій не принесло столько пользы новой мысли, какъ рядомъ съ слівпой ненавистью къ философіи такая же слёпая погоня за театральными удовольствіями въ области той же философіи.

Само собой разумъется, — аристовратическое общество не отстаеть оть двора. Еще въ 1738 году въ комедіи Пирона Metromanie одинъ герой говоритъ: «Я видълъ, какія чудеса творило во Франціи это увлеченіе: наши дворцы превращались въ театральныя залы, наши маркизы, наперерывъ облекаясь въ актерскій костюмъ, представляли Гектора, Сганареля и Криспэна». Десять лють спустя мы узнаемь: въ Парижъ сто шестьдесять обществъ, имъющихъ свои сцены для драматическихъ и даже оперныхъ представленій. Прошло еще двадцать лють — и современникъ пишеть: «Всв наши сеньеры-военные, церковные, штатскіе напоминають труппы Бріоше (изобрётателя маріонетокъ). Всё они спёшать устранвать въ своихъ домахъ маленькіе маріонеточные театры, гдъ и упражняются въ разыгрываніи комическихъ оперъ во славу и на пользу отечества». Несмотря на это, тремя годами позже намъ сообщають, — труппы свътскихъ обществъ особенно умножились. Въ 1775 году новое извъстіе: «страсть устраивать спектакии овладёла всёми обществами,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Lenient. Op. cit. I, 169. Mémoires par le comte de Ségur. I, 151.

только и слышишь разговоръ о маленькихъ театрахъ на дачахъ въ окрестностяхъ Парижа». А къ концу въка — мы уже приводили свидътельство современника — всъ становятся актерами, заставляють играть дётей въ такихъ трагедіяхъ. какъ, напримъръ, Заира Вольтера <sup>23</sup>. Въ спектакляхъ часто за недостаткомъ благородныхъ исполнителей, участвуеть прислуга. На этоть любопытный факть указываеть, между прочимъ, небольшая комедія Дидро-La pièce et le proloque, разсказывающая какъ добывали себъ новыя пьесы аристовратическія общества: здёсь горничная хвалится. что она нъсколько разъ участвовала въ комедіи. Этого мало. Дъти пускаются въ авторство и сочиняютъ пьесы въ духъ нэвой онлософіи. Десятилётняя дочь Неккера, будущая m-me Stael. пишеть двухактную комедію—Les inconvenients de la vie de Paris. Описываются двъ сестры: одну мать любить и воспитываеть въ городъ, другою пренебрегаеть и заставляеть ее жить въ деревнъ. Семью постигаетъ несчастіе -процессъ-и здѣсь то оказывается, --- вторая сестра гораздо добрѣе и благороднѣе первой. Пьеса была разыграна на домашней сценъ родителей автора и Мармонтель, присутствовавшій на спектаклю, быль тронуть до слезь. У насъмного свильтельствъ, доказывающихъ талантливость светскихъ актеровъ-любителей <sup>24</sup>. Этимъ свидътельствамъ легко върить: действующія лица являлись слишкомъ привычными актерами въ жизни, чтобы оказаться плохими на сценъ.

Но вопросъ стоялъ иначе, относительно пьесъ, игравшихся спеціально на великосвътскихъ сценахъ. Аристокра-

<sup>24</sup> La pièce et le prologue, Sc. II. Grimm. XII, sept. 1778. Объ автерахъ-любителяхъ: Тэнъ, *Го.* русск. изд. I, 210-211.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Métromanie. III, 5. Grimm. I, 158. Lenient. Op. cit. I, 155 Grimm. IX, 272. Correspondance secrète, II, 245. Вольтерь въ Предисловіи въ пьеск Charlot (1767 г.) говорить о господствѣ театра въ высшихъ кругахъ современнаго общества и оправдываеть это явленіе слѣдующей горячей тврадой: "Rien n'anime plus la socieié, rien ne donne plus de grace au corps et à l'esprit, ne forme plus le goût, ne rend les moeurs plus honnêtes, ne detourne plus de la fatale passion du jeu, et ne resserre plus les noeuds de l'amitié".

тическія общества старались заручиться особыми, собственными авторами, и действительно бывали драматурги, работавшіе преимущественно для частныхъ театровъ. Но это авторы послёдняго сорта, авторы, потерпёвшіе неудачу на публичныхъ сценахъ. Дидро въ вышеупомянутой комедіи изображаеть трудности, какихъ стоило иногда любительницѣ драматическаго искусства пріобрёсть новую пьесу спеціально для своей сцены. Она прибъгаеть даже въ помощи своей горничной, чтобы убъдить драматурга — написать пьесу въ извъстному сроку. Случалось тъмъ же горничнымъ сотрудничать съ своими госпожами-въ авторствъ. Дамы особенно любять сочинять провербы. Въ моду эти произведенія ввель чтецъ герцога Шатрскаго-Кармонтель. Онъ съ цёлью «привести въ систему удовольствія общества», впервые издаль сборникъ Proverbes dramatiques въ 1769 году. По его слъдамъ всё стали писать провербы и здёсь тё же горничныя оказывали иногда немалыя услуги. Герцогиня Мәнъ не пренебрегаеть такого рода сотрудничествомъ 25.

Аристовратическія сцены, конечно, не удовлетворялись такими продуктами. Здёсь мы опять видимъ любопытный фактъ противорёчія, указаннаго выше. На частныхъ сценахъ свободно появляются пьесы, запрещенныя буквально на всёхъ сценахъ, и, повидимому, чёмъ яростнёе цензура преслёдуетъ извёстное произведеніе, тёмъ упорнёе великосвётскіе театры его пропагандируютъ. Зимой 1770 года много шума надёлала драма Лагарпа *Mélanie ou la réligieuse*. Въ основу драмы положенъ дёйствительный фактъ: дёвушка принужденная постричься въ монахини въ интересахъ своего брата, повёсилась наканунё постриженья. Произошло это въ одномъ изъ парижскихъ монастырей. Насильственное постриженіе дёвушекъ являлось фактомъ весьма обычнымъ въ аристократическихъ семьяхъ прошлаго вёка, не обладавшихъ достаточными средствами надёлить приличнымъ наслёдствомъ

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Grimm IX, 272. Lenient. Op. cit. II, 2. Du Bled, La comedie de societé p. 103.

всвхъ двтей. На эту тему, какъ увидимъ, написано не одно произведение, но Mélanie посчастливилось больше другихъ благодаря очень смёлымъ нападкамъ на жестокость духовной власти. Пьесу запретили играть, авторъ напечаталь ее и въ три дня было раскуплено 2.000 экземпляровъ. Среди знати образовалась мода вздить на вечера съ Melanie Авторъ громко читалъ ее всюду и вызывалъ слезы. Къ числу увлеченныхъ драмой принадлежалъ министръ Шуазель. Но архіепископъ Парижскій взаумаль примёнить въ пьесё нсключительныя мёры и запретиль играть ее даже на частныхъ сценахъ. Запрещеніе ни въ чему не повело. Самъ Лагариъ сообщаетъ, что ее играли въ аристократическихъ обществахъ, родь Mélanie, между прочимъ, два раза испол няда невъстка маркиза Монтескью и заставида плакать всю публику. Изъ другого источника мы знаемъ, что туже Меlanie играли у m-me Кассини.

Увлеченіе театральными представленіями проникаеть въ такія сферы, гдё менёе всего можно его ожидать. Гарнизонные офицеры сходять съ ума оть спектаклей, не стёсняются выступать на сценахъ вмёстё съ актерами и актрисами, и до такой степени злоупотребляють своей страстью, что требуется строжайшая инструкція военнаго министра для прекращенія зла. Страсть охватываеть такихъ воиновъ, какъ Морицъ Саксонскій. Онъ у себя въ лагеръ устраиваеть театръ и наканунѣ битвы опереточный пѣвецъ въ куплетахъ объявляетъ военной публикѣ о «великомъ представленіи» (grande pièce) на завтрашній день <sup>24</sup>.

Мы уже видёли, — театръ по преимуществу вызывалъ авторскія наклонности у людей, зараженныхъ всевозможными предразсудками противъ литературы, какъ дёятельности. Писались не однё пьесы, писалось много по поводу пьесъ и театра вообще. Аристократы не всегда оставались равнодушными къ нападкамъ на старый порядокъ, которыя слы-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Grimm. VIII, 459. Mem. secr. 21 f. 1770. Corresp. litt (La Harpe). V, 390.—Hallays Dabot. Op. cit. p. 100.

шали со сцены. Особенный взрывъ протеста послѣдоваль по поводу Свадьбы Фигаро. Знаменитый Мирабо стоялъ во главѣ протестантовъ, — Мирабо, воодушевленный на этотъ разъ гораздо больше личной злобой на автора, чѣмъ принципіальными вопросами. Во всякомъ случаѣ онъ говорилъ въ памфлетѣ о ниспроверженіи всѣхъ основъ гражданскаго порядка комедій Бомарше. То же самое писалъ маркизъ Лувуа и также думалъ издатель его письма, принадлежавшій къ той же благородной «расѣ»<sup>21</sup>. Сколько новой жизни, новыхъ идей и новыхъ интересовъ невольно проникало въ консервативную среду высшихъ классовъ благодаря театру! Казалось, люди искали только удовольствія, а нагалкивались на идею и чувство, — двѣ силы, которымъ суждено было преобразовать старый общественный строй.

Бдительнёйшій стражъ этого строя — высшее и богатое духовенство — поддается общей страсти. Аббаты участвуютъ въ спектакляхъ, сами устраиваютъ театры, пишутъ произведенія, не уступающія вольностью стиля и содержанія легкомысленнёйшимъ продуктамъ современнаго искусства. Мы узнаемъ едва въроятные факты: юные аббаты играютъ на частныхъ сценахъ роли женщинъ, а ихъ высшее начальство — епископы — апплодируютъ. По поводу одного такого случая возникаетъ Балета двухъ аббатовъ (Le ballet des deux abbés) и въ теченіе долгаго времени потѣшаетъ парижскіе салоны. Прелаты до такой степени заботятся о судьбахъ сценическаго искусства, что два архіепископа открыто принимаютъ участіе въ подпискъ въ пользу актера Моле, задолжавшаго 20,000 ливровъ. Низшее духовенство <sup>28</sup> дру-

<sup>28</sup> Lenient. Op. cit. I, 157. Тэнъ, русск. изд. I, 210. По поводу подписки въ пользу Molé— у Гримма приведена народная пѣсня, подвергающая осмѣя-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Памфлеть Мирабо: *Réponse de Mirabeau a l'écrivain des administra*teurs de la compagnie des eaux de Paris-вышель въ началѣ 1786 года, О войнѣ Бомарше съ Мирабо-Loménie. *Beaumarchais et son temps* II. 371. Вопросъ, какъ извѣство, шелъ въ сущности о выгодахъ двухъ финансовыхъ компаній. Впослѣдствін Мирабо созналъ несправедливость своихъ нападокъ и первый обратился къ Бомарше съ словами примиренія.—О брошюрѣ Лувуа-Grimm. XV, mars 1787.

гимъ несравненно болѣе знаменательнымъ путемъ — заявляеть свое сочувствіе театру. По словамъ современника, на представленіяхъ *Свадбы Фигаро*— въ Парижѣ перебывало до сорока сельскихъ священниковъ.

О томъ, какую роль играли театральныя представленія среди городской парижской публики, намъ придется говорить впослёдствіи. Богатёйшіе буржуа и здёсь, какъ и въ другихъ случаяхъ, стремились подражать знати и заводили у себя домашнія сцены. Это, очевидно, было далеко не рёдкимъ явленіемъ и не привилегіей финансовой аристократія. По крайней мёрё, на основаніи свидётельства Мерсье, можно заключить, что даже разбогатёвшіе башмачники обзаводились домашними сценами. Представленіе, напримёръ, Вольтеровскаго Эдипа или иной трагедіи послё роскошнаго обёда здёсь было обычнымъ развлеченіемъ <sup>29</sup>.

Это вполнё естественно для столичныхъ буржуа, но гораздо сложнёе вопросъ, въ какомъ положени находилась провинція относительно современной моды? Людямъ XVIII го вѣка иногда казалось, будто столица и провинція два міра, лишенные взаимнаго пониманія, одаренные различными міросозерцаніями, страдающіе отъ разныхъ золъ. Вольтеръ, въ посланія къ Тюрго, въ слёдующихъ словахъ характеризуеть парижанъ: «Народъ любезный и тщеславный, преданный удовольствіямъ, стремительный, вѣтряный и болёв всего непостоянный, увлекающійся малѣйшимъ шумомъ и измѣнчивый какъ вѣтеръ, — онъ судитъ вождей, министровъ, государей и смъется надз бъдствіями, отз которыхз плачута провинціи» <sup>30</sup>. Въ столицѣ, естественно, могли не понимать провинціальныхъ интересовъ и относиться насмѣшливо къ самимъ провинціаламъ.

Но такое отношеніе было по меньшей мёрё незаслуженнымъ. Наступившая вскорё революція обнаружила, что понію знатныхъ и духовныхъ покровителей актёра. VII, 277. О сельскихъ свящ. Corresp. secrète XVII, 87, 20 aout, 1784. <sup>39</sup> Tableau de Paris, III, pp. 31—2.

- \* Epître à un homme. Приведено въ Corresp. secrète. III, 169.
- Уч. Зап. ст. Иванова.

литическое развитие большинства провинцій ничёмъ не уступало политическому развитію парижанъ. Вдали отъ столицы превосходно были усвоены тё самыя идеи, какими увлекались парижане и выражены въ такихъ обстоятельныхъ наказахъ, что въ самомъ Парижъ избиратели считали нужнымъ справляться съ провинціальными проектами и требованіями <sup>31</sup>. И эти факты не представляють ничего неожиданнаго. Еще со временъ регентства провинція владъла многочисленными средствами-узнавать парижскія новости, слёдить за движеніемъ литературы и столичной общественной жизни. Въ самыхъ захолустныхъ областяхъ въ вонцу въва возникаютъ политическія общества, открывающія въ свою среду доступъ даже гражданкамз <sup>32</sup>. Неккеръ умѣетъ по достоинству оцѣнить подобныя явленія. Онъ превозносить общественное мниніе, лака новую политическую силу, вспоминаеть о національной признательности, неоднократно выпадавшей ему на долю,--и при этомъ глубочайшее уваженіе свидътельствуетъ провинціаламъ: онъ всегда гораздо болѣе опасался ихъ недовольства, чёмъ криковъ столицы зз. Очевидно, что касается усвоенія новыхъ идей, провинція часто не только не оставалась позади столицы, но даже опережала ее. Это-несомивно относительно новыхъ идеаловъ и критики стараго порядка, проникавшихъ въ публику путемъ театральныхъ представленій.

<sup>38</sup> Эти средства перечислены у Обертэна, — между прочимъ еженедъльныя рукописныя газеты, корреспонденція Парижанъ съ друзььями и родственниками, живущими виъ Парижа. L'esprit public, pp. 129 etc. Авторъ ин слова не говорить о театральныхъ пьесахъ, а именно ихъ слъдовало бы поставить на первомъ планъ.—Societé patriotique bretonne, Mem. se r. 1784. Ср. Bersot, Op. cit. p. 75.

<sup>38</sup> De l'administration des finances de la France, par m. Neckel 1785, I. Introduction. p. CVII: Je n'oublierai point que si j'ai eu des peines, j'ai obtenu aussi de grandes récompenses. Je les tiens de vous, ames nobles et distinguées, dont le suffrage a fait si souvent ma consolution je les tiens de vous, peuple sensible, de vous surtout, habitants des provinces, qui avez peut - être aperçu que je redoutais plus vos gémissements fugitifs, que les bruyantes clameurs des hommes avides de la capitale".

<sup>&</sup>lt;sup>\$1</sup> Chassin. Les élections et les cahiers. III, 187.

Любовь къ театру въ провинціи была распространена въ тавой же степени, какъ и въ столицв. Кармонтель издавшій сборникъ пьесъ для великосвътскаго общества, выпустилъ такое же издание нарочно для провинции и посвятиль свои новыя произведенія провинціальнымъ обществамъ. По мнѣню автора, въ провинци гораздо больше, чёмъ въ Парижъ, пользу общественную нравственныхъ **HOHMMAJH** пьесъ. Одна изъ героинь Дидро говоритъ про свою провинцію, что она «съ ума сходитъ отъ театральныхъ представлений» 34. Штаты провинціи Артуа назначають драматическому автору пенсію съ условіемъ, если его новая пьеса выдержить три дачныхъ представленія 35. Послѣ этого не удивительно извъстіе, что члены изгнанныхъ парламентовъ при Дюдовикъ ХУ занимались по своимъ провинціямъ устройствомъ спектаклей. Между ними особенно отличается первый президенть парламента въ Руанъ 36. Другой президенть стремится преобразовать всю французскую драму по образцу Шекспира и пишетъ историческую пьесу въ прозъ «Францизскъ П», подражая во всемъ, кромѣ таланта, англійскому драматургу. Въ Марсели большой успъхъ имъють нравственныя комедіи маркизы Глеонъ, между прочимъ пьеса, прославляющая доб**родътели** деревенскихъ жителей. Пускаются въ литературу и провинціальные буржуа. Лівтомъ въ 1787 году на сценъ Comédie Française идетъ съ большимъ успѣхомъ комедія Ecole des pères, написанная молодымъ купцомъ изъ Нима <sup>37</sup>. Всъ вопросы, волнующие столицу, немедленно проникають въ про-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Théâtre de campagne, Paris. 1775. Бомарше Essai sur le genre dramatique sérieux имъеть въ виду Кармонтеля, говоря о взглядъ quelqu'un на судьбу драмъ въ провинціяхъ. O. compl. Paris 1828. I, 16. La pièce et le prologue, sc. I.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Grimm. X. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Desnoiresterres. La com. sat. p. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Nouveau théâtre français ou François second, roi de France", en 5 actes, en prose Bropoe H3g. BEILLO BE 1770 rogy, nepBoe oBOIO 1750 r. Recueil de comédies nouvelles. Paris, 1787. Apana—L'ascendant de la vertu ou la paysanne philosophe. Obe yenter BE Corresp. litt (Grimm). Tare se

винию. Въ то время, когда въ Париже горячо обсуждають вопросъ о слезливой драмъ, провинція отзывается цёлымъ рядомъ пьесъ, подвергающихъ критикъ новое направление \*\*. Съ другой стороны, драма Дидро Père de famille обходить сначала съ большимъ успѣхомъ главнъйшія провинцальныя сцены въ Тулузъ, Бордо, Мерсели, Ліонъ,-и этоть успъхъ способствуеть появленію пьесы на столичной сцень 39. Та же отзывчиьость проявляется по поводу шума, поднятаго въ Парижъ Сеадьбой Филаро: въ Руанъ, напримъръ, илетъ даже свой цирюльникъ-Barbier de Rouen ". Въ провинція. подобно столица, публика пользуется театральнымъ представленіемъ, чтобы выразить свое отношеніе къ современнымъ событіямъ,-и пользуется, очевидно, съ большой свободой. Губернаторы вообще крайне ръдко оказывали давленіе на муниципальныя власти. Театръ заставляеть нарушать правило. Въ Бордо и Марсели губернаторы возмущаются излишней вольностью театральной публики и отдають приказы городскимъ магистратамъ-принять мъры къ укрощеніюпартера ". Но старанія губернаторовъ, по всей видимости, остаются безплодными. Мы постоянно слышимъ о шумныхъспектакляхъ въ главныхъ провинціальныхъ городахъ. Въ Реннѣ вступленіе на престолъ Людовика XVI справляють спеціальной торжественной пьесой и устранвають такой

- <sup>38</sup> Lanson. Nivelle de La chaussée, p. 279.
- 39 Grimm. IV, 353.
- 40 Journal des théâtres ou le nouveau spectateur. Paris 1777, t. I, Ne 10.

<sup>41</sup> Albert Bareau. La province sous l'ancien régime. Paris 1894, I, 287. O rycepharop's Mapcane читаемъ: "Il veut apaiser des troubles, des cabales et des sifilets qui se produisent au parterre, il va jusqu'à donner l'ordre aux magistrats municipaux de faire mettre en prison le capitaine de quartier qui ne les ferait point cesser".

объ авторѣ *L'école des pères*—Pieyr e'ѣ. Критикъ—вѣроятно, Мейстеръ—отзывается о пьесѣ очень благосклонно, ставитъ ее выше комедій Бомарше, но почему то не сообщаеть о вниманін, какимъ Людовикъ XVI удостонлъавтора: король подарилъ ему шпагу. Droz. *Hist. du règne de Louis XVI*. Bruxelles 1839. p. 151.

спектавль, что о немъ долгое время говорять въ Парижъ 42. Въ Лондонъ, въ январъ 1784 г., идетъ на сценъ оцера Ифиненія съ Аслидъ. У всёхъ въ это время на умъ недавніе опыты съ воздушными шарами. Въ залъ случайно присутствують воздухоплаватели, и публика устраиваеть имъ такую овацію, такъ искусно пользуется каждымъ стихомъ въ пьесть, сколько-нибудь подходящимъ въ событію, что исчезаеть всякое различіе между этими зрителями и столичными 43. Совершенно естественно, послё этого, наканунё революціявъ Парижв и въ провинціи на сценахъ будуть разыгрываться спектакии тождественнаго содержанія, возникшіе независимо одинъ отъ другого, но съ удивительнымъ единодушіемъ направленные на однъ и ть же мъры отживающаго правительства. И что особенно любопытно--эти пьесы создаются экспромптомъ, на юродских площадях одновременно въ такихъ различныхъ центрахъ провинціальной жизни, какъ Ліонъ и Руанъ ". До наступленія смутнаго періода провинція часто будеть пользоваться удовольствіями, которыя недоступны самому Парижу. Едва въроятно, а между твмъ **оакт**ь несомнённый, — провинція въ цензурномъ отношеніи занимаеть сравнительно съ Парижемъ почти такое же привидегированное положение, какъ дворъ и аристократическия общества.

Никто искуснѣе Вольтера не умѣлъ обходить цензуру. Даже г-жа Помпадуръ призывалась на помощь, когда другихъ путей не оставалось. А они у Вольтера были многочисленны. Онъ могъ лично вліять на цензоровъ и пресвчь въ самомъ началъ козни враговъ философіи: онъ самъ разсказываеть о такомъ случав въ письмъ къ Даламберу 45. Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Mem. secr. 22 f. 1775, VII, 284. Corresp. secrete I, 221.

<sup>\*</sup> Desnoiresterres. Op. cit. p. 248, на основания сообщения Journal de Lyon отъ 19 янв. 1784.

<sup>\*</sup> Напримъръ, комедія Le grand baillage, исполнявшаяся въ Ліонъ и Руанѣ въ то время когда въ Парижѣ появилась сатира-La cour plenière.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Діло шло о комедін Палиссо Le Satirique. О ней будеть разсказано дальше. 

не отступать ни предъ накими сдёлками. Написавъ Guèbres ou la Tolérance и чувствуя, что духовенство возстанетъ противъ пьесы, овъ началъ ухаживать за цензоромъ Мареномъ, столь впослёдствій прославленномъ въ процессё Бомарше, предложилъ ему часть доходовъ съ пьесы и, чтобы окончательно успокоить его,— самъ указалъ ему въ текстё petits blasphêmes. Маренъ все-таки побоялся разрёшить пьесу къ представленію, но зато помогъ Вольтеру напечатать ее. Духовенство продолжало упорно преслёдовать трагедію, тогда Вольтеръ отослалъ ее въ провинцію. Ее играють въ Тулузъ, гдё еще не забыли происшествія съ Каласомъ, — и новая проповёдь противъ фанатизма имъетъ, конечно, громадный успѣхъ <sup>44</sup>.

Такая пересылка пьесъ, запрещенныхъ въ Париже,-обычный факть въ XVIII въкъ. Началъ делать это Вольтеръ. прочіе подражали ему. Лишь только пьеса возбуждала сомнъніе, Вольтеръ устраиваль ее на сценахъ Лилля, Ліона, Вордо. Еще по поводу Маюмета Вольтеръ называетъ себя «провинціальнымъ авторомъ». Знаменитая трагедія шла въ Лиллё раньше, чёмъ въ Парижё и имъла потрясающій успёхъ. Когда Вольтеръ не захотвлъ было разрвшить третьяго представленія, --- партеръ грозилъ настоящимъ 'бунтомъ. Авторъ въ восторгъ и находить, что трагедія въ Лиля была сыграна такъ, какъ ея не сыграть и столичнымъ артис-Мы увидимъ, — такія поб'ёды провинціальныхъ тамъ. актеровъ надъ парижскими въ XVIII въвъ отнюдь не ръдкость. Такой же успёхъ во всёхъ провинціальныхъ городахъ имъла пьеса-совершенно другаго характера комедія L'Ecossaise направленная противъ Фрерона 47. Вскоръ послъ Guèbres архіепископъ Бомонъ запретилъ трагедію Lois de Minos даже на частныхъ сценахъ. Вольтеръ немедленно переслалъ ее въ провинцію, - и она безпрепятственно и съ обычнымъ успёхомъ шла въ Ліонё. Въ провинціальныхъ

<sup>46</sup> Grimm, VIII, 388.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Desnoiresterres. Voltaire. III, 307. O L'Ecossaisse. Ib. V, 500.

городахъ пьесы къ представленію разрёшалъ одинъ изъ echevin de la ville, исполнявшій полицейскія обязанности <sup>43</sup>. Пройти эту цензуру было несравненно легче, чёмъ преодолёть многоголовное чудовище, бодрствовавшее надъ литературой въ столицё. Такимъ путемъ на провинціальныхъ сценахъ появилось множество пьесъ, которыя парижская публика увидѣла только въ эпоху революціи.

Гонимый въ столицъ Генрихъ IV въ теченіе всего царствованія Людовика XV невозбранно царитъ на провинціальныхъ сценахъ. Partie de chasse de Henri IV обошла всѣ провинціальныя сцены, раньше чѣмъ дождалась ся Comédie Française по смерти Людовика XV. Еще важнѣе было появленіе на провинціальной сценѣ драмы Фонтанелля—*Ericie ou* la Vestale—направленной, подобно Melanie Jarapua, противъ котолическихъ монастырей и церковной іерархіи. Въ Париятѣ эту пьесу сожгли руками палача, продавцевъ—ставили къ позорному столбу, долгое время она ходила въ спискахъ, пока, наконецъ, не была напечатана въ Лондонѣ. На парижской сценѣ Ericie появилась впервые 19 августа 1789 года <sup>49</sup>.

Наконецъ, громадной популярностью въ провинціи пользовались драмы Мерсье. Представители старой эстетики насмѣшливо называли его «провинціальнымъ драматургомъ» Мы поймемъ все значеніе факта, познакомившись съ произведеніями Мерсье. Сами насмѣшники признавали его и только его, «писателемъ для народа»<sup>50</sup>. Пьесы его въ столицѣ были разрѣшены позже всѣхъ другихъ. На основаніи

Hallays Dabot, Op. cit. p. 88.

\* Éricie ou la Vestale. Londres 1768. Предисловіе. Histoire du th. fr. depuis commencement de la révolution, par C. G. Etienne et A. Martainville. Paris. 1804. II, 49.

<sup>50</sup> Лагарить въ Corresp. litt. III, 251 по поводу Tableau de Paris перечисляеть оригинальныя черты произведений Мерсье и, между прочнить "sees anathémes contre tous ceux qui n'écrivent pas comme lui pour le peuple". Авторъ подчеркиваеть это слово, чтобы обозвать Мерсье "прирожденнымъ революціонеромъ". этихъ пьесъ мы убъдимся: если соціальныя идеи вошли въ плоть и въ кровь провинціальнаго населенія, если возстанія носили *соціальный* характеръ, какъ свидътельствуютъ современники и какъ признаютъ новъйшіе изслъдователи, если свъдънія о ръчахъ и заявленіяхъ провинціальныхъ революціонеровъ достовърны, то нельзя указать болъе полнаго и доступнаго для народа политическаго руководства, чъмъ драмы Мерсье <sup>54</sup>.

Намъ теперь ясно, какую родь игралъ театръ въ общественной жизни Франціи XVIII въка и ясно, какое подоженіе относительно его должны были занять проповъдники новыхъ идей. Перенести эти идеи на сцену являлось дъломъ совершенно естественнымъ и, что еще важнъе, въ высшей степени выгоднымъ для философія. Чего нельзя было сообщить публикъ путемъ книги, брошюры, журнальной статьи, то легко проходило въ публику, и притомъ гораздо болѣе многочисленную, — путемъ сцены. У писателей было много средствъ, -- незамътно, не обнаруживая ни цълей, ни мотивовъ, — бросить въ среду общества ту или другую идею остановить его внимание на томъ или другомъ фактъ. Въ 1776 году принцъ Конти доносилъ парламенту о внигв, выяснявшей «несообразности феодальныхъ правъ», но въ то же самое время совершенно свободно на туже тему проповъдывалъ Вольтеръ въ пьесъ Droit du Seigneur и возбудилъ цълый рядъ подражаній, начиная съ комическихъ оперъ и кончая комедіями Бомарше 5<sup>2</sup>. Пуствйшія брошюры противоцерковнаго содержанія діятельно сжигались и продавцы запирались по тюрьмамъ, а рядомъ съ тюрьмами шли представленія трагедій: Druiles, Jammabos, L'Honnêle criminel

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Taine. Les orig. de la Fr. Contemp. Là révolution. Paris 1888 pp. 24-6.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Des inconvenients des droits féodaux, Paris 1776. Авторь Boncerf,другь Тюрго. Въ Corresp. litt. (Grimm) приводится восторженное письмо Вольтера въ автору книги: Boncerf сравнивается съ Тюрго и письмо заканчивается слёдующими словами: "je pourrai même mourir martyr de votre hérésie. En ce cas je me recommande à vos prières, et vous supplie de me regarder comme un de vos fidèles".

и раздавалось множество другихъ «проповъдей» со сцены противъ духовенства и основныхъ порядковъ католической церкви. Авторъ книги Philosphie de la nature едва не поплатнася жизнью, а со сцены девозбранно прославлялась природа и въ то самое время когда жгли Contrat social, стихотворное переложение идей Руссо восхищало публику въ трагедія Manco Capac. Все это казалось слишкомъ несерьезнымъ, простой забавой, невиннымъ удовольствіемъ. «Са пе tire pas à concequences», говорилъ старый порядовъ, когда вопросъ касался сцены, --- другое дёло, когда содержаніе тёхъ же стиховъ будеть передожено въ прозу и напечатано въ виде брошюры. Такое отношение часто вело въ настоящимъ курьезамъ. Напримъръ, о брошюръ, на которую принцъ Конти жаловался парламенту, врядъ ли даже узнала бы публика, уже потому, что брошюра дурно написана, но принцъ отвалываеть ее и заставляеть «разорвать и сжечь рукой палача». Это кажется необходимымъ и цёлесообразнымъ въ то время, когда другой принцъ крови будетъ выступать въ роди Фигаро и, по выраженію графа Мирабо, устами этого героя погрясать всё основы нравственности, общества и государства.

Дворъ, аристократія и даже духовенство стараго порядка только и жили наслажденіями и ради наслажденій готовы были идти на какую угодно сдълку. Немудрено, когда дъло пло о самомъ модномъ, о самомъ блестящемъ и разнообразномъ удовольствіи — о театральномъ представленіи — легпомысленное общество, закрывши глаза, покупало его цъной своего будущаго.

## II.

Въ теченіи всего XVIII въка мы постоянно слышимъ и оть друзей, и отъ враговъ оплософіи: Вольтеръ первый ввелъ на сцену оплософскія идеи, — и первой пьесой въ втомъ направленія была трагедія Эдинъ, появившаяся въ 1714 году. Это было началомъ могущества французскаго

театра въ области идей, а позже и въ области общественной и политической жизни. Задолго до Вольтера парижская публика слышала со сцены теоріи и идеи: еще Корнель поучаль ее величію католической церкви в французской монархіи. Но это были только оды, изложенныя въ драматической формъ, театральные панегирики. Когда они произносились, -- всв зрители были вполнв согласны съ поэтомъ. Онъ не сообщалъ публикъ ничего новаго, ничего, идущаго въ разръзъ съ ихъ будничной дъйствительностью, ничего имъ не открывалъ и ни въ чемъ не убъждалъ. Его ръчи являлись не болье какъ порывомъ сердца, переполне́ннаго патріотическими чувствами. Совершенно иная цёль явилась у драматической литературы, у театра, когда геній Вольтера завладълъ ими. Театръ отнынъ долженъ былъ просвъщать, учить и преобразовывать. Онъ говорилъ-новыя слова, съ ними не было согласно, по крайней мъръ, въ моментъ представленія Эдила, громадное большинство публики. Ее предстояло завоевать, создать среди нея новое общество. Недаромъ, много лътъ спустя послъ перваго представления трагедіи Вольтера, современники поэта при всякомъ случав повторяють стихи, очевидно, особенно поразившіе духовныхъ чадъ католической церкви:

Nos prêtres ne sont point ce qu'un vain peuple pense;

Notre crédulité fait toute leur sciense 53.

И эти стихи, дъйствительно, создали эпоху. О чемъ раньше принято было говорить только въ книгахъ, тонъ и пріемы, до тъхъ поръ обычные только на церковной каоедръ,--теперь все это очутилось на сценъ. Что общаго между храмами и театромъ? По понятіямъ католическихъ правовърныхъ служителей храма, «театръ---это, мъсто гдъ демонъ выковываетъ огненныя стрълы, воспламеняющія похоти, гдъ смерть входитъ въ человъка чрезъ чувства». Такъ думалъ первостепенный церковный ораторъ---Флешье. Охотно подписался бы подъ этими словами и непогръщимый

<sup>38</sup> Oedipe, IV, 1.

толкователь исконныхъ католическихъ ученій — Боссюв, громившій провлятіями театръ, актеровъ, драматическую литературу и поносившій имя Мольера уже послё того, какъ великій повтъ покоился вёчнымъ сномъ <sup>54</sup>. Проходитъ болёе шестидесяти лётъ со смерти Мольера, лишеннаго погребенія, — служители церкви все еще выказываютъ крайнее отвращеніе къ сценическому искусству, актеры все еще считаются отлученными отъ церкви, — но одинъ изъ краснорёчивъйшихъ церковныхъ ораторовъ рёшается публично привётствовать драматическаго писателя, какъ своего товарища : по проповёднической дёятельности. Мало этого, онъ даже ожидаетъ, что путь христіанской церковной проповёди будетъ облегченъ, благодаря проповёдямъ сцены. И архіепископъ-ораторъ совётуеть повту продолжать свою дёятелььность.

Такъ говорилъ епископъ Ланге, 25 іюня 1736 года, привътствуя вновь избраннаго члена академіи — Лашоссе <sup>55</sup>. Этотъ драматургъ не принадлежалъ къ партіи оилософовъ. Напротивъ, Даламберъ счелъ нужнымъ въ академическомъ *Eloge* въ честь Лашоссе отмътить его выходку противъ писателей (gens de lettres): драматургъ въ одной комедіи поставилъ ихъ наряду съ лошадьми, собаками и пагодами <sup>56</sup>. Онъ ненавидѣлъ вождя оилософовъ, Вольтера, и взводилъ на него всевозможныя обвиненія по части литературной интриги. Дѣятельность Лашоссе стояла вдали отъ оилософской про-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Мивнія отцовъ церкви и католическихъ проповёдниковъ на счеть театра и драматической литературы собраны въ брошюрь *Le pour et contre les spectacles*, принадлежащей неизвёстному аббату (l'abbé M). Тому же предмету посвящена глава книги *Le théatre français sous Louis XIV*, par Eugène Despois, Paris 1874.—*Polémique au sujet du théatre*, livre IV, chap. III. Свёдёнія новаго автора далеко уступають полнотой фактамъ. собраннымъ въ брошюрѣ XVIII вѣка, вообще одной изъ самыхъ серьезныхъ во всей противофилософской литературѣ. Намъ предстоить еще упоминать о ней.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> D'Alembert. Oeuvres Compl. Paris 1821. Eloge de Languet. III, 383. <sup>56</sup> Ib. p. 391.

паганды, и все-таки онъ удостоивается признательности за свое направленіе оть духовныхъ и свётскихъ критиковъ. Его называютъ «усерднымъ драматическимъ проповёдникомъ», «благочестивымъ ораторомъ Парнаса», насмёшники именуютъ его «достопочтеннымъ отцомъ Лашоссе», его пьесы---homélies, sermons<sup>54</sup>.

Лашоссе ничему не учился у Вольтера и таланть его ни елиной чертой не напоминаеть генія великаго просвётителя. Сценическая проповёдь, слёдовательно, - не исключительно онлософское нововведение. Это доказываеть и другой современникъ Вольтера-драматургъ Детушъ. Онъ еще въ болъе ръзкой формъ заявилъ свою антипатію въ философамъ и ихъ идеямъ. На ихъ общественныя теоріи онъ отвътилъ комедіей La force du naturel, доказывающей органическое нравственное и умственное преимущество благороднаго происхожденія надъ простымъ, а религіозное просвъщеніе филосо-ФОВЪ ВСТРВТИЛЪ ЖЕСТОКИМИ НАПАДКАМИ ВЪ СТИХАХЪ И ЗЪ прозв — богословскаго содержанія. По словамъ Даламбера, онъ писалъ эпиграммы, даже на Лютера и Кальвина. Но это поучительное сочинительство автора комедій было только продолжениемъ его пьесъ. «Главной цёлью» своей драматической двятельности онъ считаль «проповъдывать доброавтель и унижать пороки» 58.

Очевидно, сценическія проповёди—характерное стремленіе вообще литературы XVIII вёка. Мы найдемъ его не въ одной Франція и, можеть быть, здёсь оно развилось отчасти подъ

Révérend père La Chaussée Prédicateur du saint vallon...

<sup>58</sup> Villemain. *Tableau de la litt. au XVIII-e s.* Paris 1863, p. 291. Вогословскія статьи Детушъ печатать въ журнагѣ *Mercure galant*—opraнѣ, совершенно не подходившемъ для такого рода произведеній.—D'Alembert, *Ib.*, p. 427.--Lanson. *Op. cit.* p. 117, rem.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Lanson. Op. cit. 118; 14: "ce zélé prédicateur dramatique, qui a converti tant d'âmes au théâtre par ses homélies, ce pieux orateur du Parnasse qui mit toujours la vertu dans ses drames",—слова Колне. Ср. р. 167.—Пиронъ написаль стихи, начинающеся такимъ обращениемъ:

чужимъ вліяніемъ. Съ самаго начала столётія оно пользовалось уже популярностью въ Англіи и должно было рано проникнуть во Францію. Но Вольтеръ, перенося философію на сцену, дъйствовалъ самостоятельно, по личнымъ соображеніямъ. Въ его Англійскихъ письмахъ не упоминается о вновь направления драматической литературы въ Англія. Въ сообщеніяхъ о театръ Вольтеръ ограничился драматургами реставрации, менъе всего, конечно, ставившими нравственныя задачи въ своихъ пьесахъ. Лашоссе не зналъ англійскаго языка и уже стояль на извёстномъ пути, повидимому, раньше знакомства съ англійскимъ театромъ 59. Детушъ долго жилъ въ Англіи, впослёдствіи подражалъ англійскниъ пьесамъ и могъ усвоить ихъ тонъ. Но въ сущности ня самой идеи о пьесахъ-проповѣдяхъ можно было и не вадить въ Англію и не читать англійскихъ драмъ. Еще въ въ 1714 году на французскій языкъ быль переведенъ журналь Аддисона и Стиля-Spectator. Здёсь разъяснялось нравственно - просвётительная роль писателя и особенно дранатурга. Аддисонъ возлагалъ большія надежды на театръ въ дълъ преобразованія народной нравственности. Собственныя разсужденія журналиста давали темы для будущихъ драмъ преобразовательнаго направленія. Періодическая печать другихъ странъ указывала на то же назначение театра, исчисина благодфтельные результаты нравственной проповеди со сцены и даже предлагала измънить духъ и содержание оранцузскихъ комедій. Таковы, по крайней мъръ, любимыя разсужденія голландской журналистики 60.

<sup>60</sup> The spectator N 446. "It is one of the most unaccontable things in our age that the lewdness of our theatre should be so much complained of, so well exposed, and so little redressed. It is to be hoped, that some time or other we may be at leisure to restrain the licentiousness of the theatre and make it contribute its assistance to the advancement of moarality ond the reformation of the age". The spectator. London 1739, vol. VII, p. 188. TEMM REPENDENCY JAHCOHA, p. 133. TAME WE O FOLLAH CEMAL WYPHALAXE, p. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Lanson. *Ib.* p. 130.

Следовательно, — насколько вопросъ касается вообще правоучительнаго значенія театра, — оранцузскіе онлосоом шли только за общимъ теченіемъ вѣка. При этомъ Франціи не было неизбъжной нужды съ самаго начала заимствовать новое направленіе извив. Въ ся эбществв, въ ся двйствительной жизни было столько же поводовъ-поучать, реформировать, сколько и въ Англіи. Старый французскій порядокъ накопилъ несравненно больше цороковъ и общественныхъ уродствъ, чъмъ даже англійская реставрація, и ничего не было естественнъе для людей благомыслящихъ --- прилти на помощь своимъ согражданамъ. Обычные святели нравственности --- духовные ораторы----въ громадномъ большинствъ утратили всякій нравственный авторитеть, а искреннъйшіе изъ нихъ жаловались, до какой степени трудно внъдрять «христіанскія истины» въ современное общество. Это отврыто съ академической ваеедры заявлялъ архіепископъ Ланге, восхвалявшій драматурга. Послё этого понятна радость, съ какою лучшіе пастыри церкви привътствовали драматическаго писателя, просвъщавшаго умы «нравственными доблестями и чувствами, вдохновленными разумомъ» 61.

Но за оилосооской партіей слёдуеть признать двё оригинальныхъ черты: во первыхъ—литературную проповёдь она сдёлала достояніемъ <u>всей</u> публики, во-вторыхъ — нравственныя идеи она слила съ идеалами политическими, общественными, религіозными. Лашоссе и Детушъ обращались къ обшеству, т. е. къ привилегированнымъ классамъ и къ высшему слою буржуазіп. Они, поэтому, не могли и не хотёли касаться общественныхъ и экономическихъ основъ современнаго порядка, оставляли въ покот и краеугольный камень этихъ основъ—католическія вёрованія. Они не шли дальше

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Даламберь въ *Eloge* питируеть рѣчь архіепископа Ланге о пользѣ театральныхъ поученій. По миѣнію прелата разумъ въ сильной степени облегчаеть успѣхи правственности: "Qu'il est difficile en effet de faire de vrais chrétiens de ceux qui n'ont pas encore commencé d'être des hommes raisonnables!"

вопросовъ личной и семейной нравственности и только случайно попадали въ болёе широкія области. На нравственную проповёдь драматурги—не онлосооскаго толка — смотрёли почти съ такой же аристократической точки зрёнія, какъ большинство англійскихъ онлосооовъ XVIII вёка—на свои религіозныя и нравственныя идеи. Французскіе энциклопедисты въ нравственной пропагандё сдёлали такой же шагъ впередъ сравнительно съ своими соперниками, какой Вольтеръ сдёлалъ въ области вообще онлосооскихъ теорій сравнительно съ своими англійскими учителями.

Въ виду исключительнаго общественнаго вниманія къ театру и стремленія философовъ воспользоваться имъ для пропаганды своихъ идей, вопросъ о просвётительномъ назначеніи сцены долженъ былъ подвергнуться тщательному обсужденію. Всъ данныя дъйствительности наталкивали литературу на это обсужденіе. Достаточно было незначительнаго толчка, чтобы полемика возгорълась. Такой толчекъ былъ данъ и притомъ – необыкновенно сильный и въ высшей степени авторитетный.

Въ седьмомъ томѣ Энциклопедіи появилась статья Женева. Общій голосъ приписывалъ ее Даламберу и онъ самъ прианалъ свое авторство, но главная вина, если не доля въ авторствѣ падела, очевидно, на Вольтера. Въ 1755 году онъ поселился въ замкѣ, недалеко отъ Женевы, устроилъ у себя театръ и привлекъ изъ города немало публики и даже любителей-артистовъ. Интересъ къ спектаклямъ былъ возбужденъ въ высшей степени, оставалось только возникнуть театру въ самой Женевѣ. Статья въ Энциклопедіи должна была подѣйствовать на женевскихъ властей <sup>61</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Издатели сочиненій Руссо думають, что большая часть статьи была написана "подъ диктовку Вольтера". (*Oeuvres compl. de Rousseau*. Paris 1827, II, 209). Это врядъ ли справедливо. Немедленно по прочтения статьи Вольтеръ писаль ся автору: "mon cher et courageux philosophe, je viens de lire et de relire votre excellent article *Genève*". (Письмо отъ 29 дек. 1757. Lettres. I, 61). Даламберъ въ своихъ письмахь вездѣ говорить о статьѣ, какъ только о своемъ произведеніи (напр. письмо отъ 11 янв. 1758).

Авторъ сначала разсказываетъ исторію Женевы, хвалить городъ, его населеніе, а потомъ выражаетъ сожалёніе, что въ Женевъ нътъ театра и, доказываетъ, какъ не основателенъ страхъ женевскихъ правителей предъ грядущимъ паденіемъ правовъ, если въ городъ водворятся театральныя представленія. Авторъ увѣренъ, что театръ образуетъ вкусъ гражданъ, сообщитъ тонкій тактъ въ житейскихъ отношеніяхъ, воспитаетъ изящество чувства. и все это, по мивнію автора, трудно пріобрёсти инымъ путемъ. Литература быстро усовершенствуется и Женева соединить мудрость Лакедомона съ цивилизаціей Асинъ. Авторъ касался также предразсудка относительно профессіи актера, — предразсудка, особенно распространеннаго въ республиканской Женевъ. Авторъ съ горечью указывалъ, какимъ уваженіемъ пользуются въ обществъ откупщикъ, богатвющій на счеть всеобщей нищеты, и современный придворный, пресмыкающійся въ лести и не платящій долговъ. Между твиъ какъ актеры необходимы для развитія испусствъ и если ихъ нравственность стоить на низкомъ уровнё, - это потому, что они

Руссо съ своей стороны вёрниъ въ авторство Вольтера, но въ данномъ случав женевскій философь не можеть считаться авторитетомъ. Статья, несомнѣнно, стояла въ тѣсной связи съ театральными предпріятіями Вольтера въ Женевѣ и, можеть быть, Вольтерь подаль своему другу---мысль сказать слово въ защиту драматическихъ представления. Но диктовать статью Вольтеру не было никакой нужды. Руссо направиль свой гифвь главнымъ образомъ противъ Вольтера, потому что фернейскому патріарху дъйствительно быстро удалось завоевать сердца юной и болье просизиненной части Женевскаго населенія. Воть слова Вольтера, совершенно соотвътствующія дъйствительности: "La ville de Calvin devient la ville des plaisirs et de la talérance... Je corromps toute la jeunesse de la pédante ville de Genève. Je crie les plaisirs; les prédicants enragent, je les écrase. Ainsi soit-il de tous prêtres intolérants et de tous cagots". B' COMMH. Sayous-Le dix-huitime siècle à l'étranger Paris 1861, I, р. 264-приведены, вроив того, сообщенія самяхъ Женевцевъ въ томъ же духв. Ср. Desnoiresterres Voltaire V, 183-4; VI, 79, 80-4. Bb KHHrb Sayous'a coopanhi darthi, характеризующіе отношеніе консисторіи въ нравственной дисциплинъ гражданъ и жестокія гоненія на театръ въ эпоху Вольтера.

**лишены уваженія** общества и невольно стремятся вознаградить себя за свое отверженное положеніе "<sup>3</sup>.

Рвчь о театръ въ статьъ-очень кратка, скромна по тону. и ръшительно нельзя было ожидать всъхъ послъдствий, какия она вызвала. Противникомъ Даламбера выступилъ Руссо и написаль по его адресу письмо: J. J. Rousseau, citoyen de Genève, à mr. D'Alembert — размёромъ въ цёлый томъ. Фивософъ жилъ въ то время въ Монморанси, настроеніе его было крайне мрачное. Онъ, повидимому, готовъ съ одинаковой страстью защищать свою республику и нападать на встать смертныхъ. По крайней мърт, въ отвътъ на одно изъ авонимныхъ ппсемъ, вызванныхъ разсужденіемъ философа, находится такое признание: «мое время безполезно для публики, не составляеть оно большой цённости и для меня самого, но я долженъ зарабатывать себъ насущный хлѣбъ и потому ищу уединенія 64. При такомъ состоянін духа возраженія далебо оставили за собой тему, затронутую Даламберомъ. Письмо «оказалось настоящимъ трактатомъ противъ французской драмы и комедіи», противъ Расина и особенно Мольера, противъ театра вообще, актеровъ и даже противъ женщинъ. Вольтера эти выходки привели въ ярость. Онъ приглашалъ своихъ читателей про-«бъдному Жакъ - Жану, такъ какъ онъ пишетъ стить только затёмъ, чтобы противорёчить себё» и - на личныя напалки отвъчалъ жесточайшими обвиненіями-въ безуміи, въ троекратной перемънъ религи и особенно въ томъ, что самъ же Руссо работалъ раньше для театра, теперь поносить его. Обвиненія въ неразръшимыхъ противоръчіяхъ дъйствительно вакъ нельзя болёе приложимы въ *Шисьму* <sup>63</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Статья перепечатана въ Oeuvres compl. de Rousseau. Ib. pp. 385-406: Du gouvernement de Genevè. Здёсь же напечатанъ и протесть женевскихъ пасторовъ противъ части статьи, касавшейся религіозныхъ вопросовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Réponse à une lettre anonyme. Oeuvres compl. de Rousseau. Id. II, p. 216. Руссо разсказываеть объ обстоятельствахъ, при какихъ было написано Письмо, — въ Les Confessions, II, liv. X.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> L'Homme aux quarante écus. O. compl. Paris 1826, LIX p. 471-2. Уч. Зап. ст. Иванова. 13

Собственныя признанія Руссо, повидимому, подрывають всѣ его нападки. Онъ возстаетъ противъ Расина и здѣсь же утверждаетъ, что этотъ поэтъ «его очаровываетъ», обрушивается на Мольера, какъ на злоумышленника противъ общественной нравственности, но немедленно сознается, что «добровольно онъ не пропускалъ ни одной мольеровской пьесы». Онъ также цёнитъ и Корнеля, хотя не дёлаетъ для него исключенія въ своемъ гнёвё противъ трагедіи. А комедію вообще «онъ любитъ до страсти». Въ такомъ же положении его напалки на актеровъ и на женщинъ: «у меня всъ основанія уважать актеровъ», говорить онъ, «и дружба единственнаго изъ ихъ среды, кого только я зналъ лично, можеть сдёлать честь всякому почтенному человёку». Относительно расположенія къ женщинамъ нечего и говорить: въ томъ же письмъ Руссо во всемъ блескъ своего литературнаго генія изобразиль любовь и увлеченія... Какъ же послё этого относиться къ идеямъ автора и что считать за его настоящія убъжденія? Остается признать; у Руссо по каждому вопросу два отвъта: одинъ – конфиденціальный, личный: здъсь онъ все любитъ и уважаеть, о чемъ ни заговорить; другой — для публики: здъсь онъ унижаетъ и ненавидатъ все. въ чему чувствуетъ глубокое личное влечение. Самъ авторъ, повидимому, желаетъ, чтобы именно такъ смотръли на его произведение. Въ предисловии онъ говоритъ, что его вынудняъ писать «долгъ предъ отечествомъ», и въ самомъ Письмъ постоянно напоминаетъ, что «любовь къ общественному благу — единственная страть, заставляющая его говорить публично». Это стремленіе, очевидно, очень сильно. Оно преодолъваетъ увъренность автора въ своемъ безсили. Руссо сознаеть, что его перо утратило искусство увлекать публику. «Мимолетное броженіе на одинъ моменть зажгло во мнъ иъсколько искръ таланта. Онъ загорълся слишкомъ поздно и рано погасъ. Ставши самимъ собой, я снова впалъ въ ничтожество. У меня было одно мгновение, оно прошло, я со стыдомъ переживаю самого себя. Читатель, если ты встрътишь это послёднее произведение снисходительно, ты примешь

мою тёнь. Для самого себя я не существую болёе». И всетаки авторъ взялся за перо, разсчитывая не на «тщеславную философскую болтовню, а на практическую истину, важную для всякаго народа» и, конечно, прежде всего для согражданъ автора <sup>66</sup>. То же стремленіе къ общему благу, въроятно, заставило Руссо забыть и свои личные вкусы и склонности...

Основная точка зрънія Руссо на театръ проста и не оригинальна: единственное назначение театра — забавлять публику. Ничего другого театръ не въ состоянии дълать. При такомъ условіи онъ, очевидно, не можетъ исправлять нравовъ, -- напротивъ, долженъ льстить современникамъ въ ихъ вкусахъ и страстяхъ, принужденъ, слъдовательно, «признавать то что принято всёми, и разукрашивать господствующіе нравы и чувства». Руссо доводить свое представление до врайности, и незамътно впадаеть въ одно изъ поразительныхъ своихъ противоръчій. Онъ разсказываетъ объ успаха комедін Делиля Arlequin sauvage. Комедія, какъ увидимъ, дъйствительно интересна:--- почти за тридцать лёть до диссертацій Руссо она превосходно объясняда разницу «естественнаго состоянія» и культурнаго. Пьеса очень понравилась публикъ. Руссо, повидимому, долженъ бы отнестись къ этому факту вполнѣ благосклонно. Но онъ отрицаетъ всякій серьезный смыслъ у сочувствія публики идеямъ Делиля. Зрители, по митнію Руссо, привътствовали пьесу вовсе не потому, что хотвли усвоить чувства и простоту первобытнаго человъка, а потому, что она отвъчала на ихъ страсть-къ новымъ и оригинальнымъ идеямъ. Идеи о природъ – для нихъ самыя новыя, и поэтому они апплодировали комедіи.

Такія соображенія совершенно уничтожають нападки Руссо на неизмённый консервативный характерь театральныхъ представленій. Если вмёсто комедіи Делиля мы возьмемъ сочиненія самого Руссо и ихъ успёхъ въ публикѣ, у насъ не будеть никакихъ основаній оцёнить этотъ успёхъ съ иной

13\*

<sup>\*</sup> Préface, pp. 8, 10.

точки зрвнія, чемъ делаеть Руссо, говоря о пьесв. Если зрители увлекаются пьесой только потому, что имъ нравятся новыя и оригинальныя идеи, то по какой же другой причинъ весьма многіе читатели одну внигу предпочитають другой? И развъ всъ читатели трактатовъ Руссо стремились превратиться въ естественныхъ людей, отказаться оть цивилизованнаго состоянія и уйти въ лъса? На это не разсчитываль даже самъ авторъ. Написавъ гимнъ естественному человѣку, онъ счелъ нужнымъ оговориться, что изъ его идей отнюдь не вытекаеть настоятельная необходимость для всёхъ удалиться въ лёса. Люди, у которыхъ, какъ и у него самого, страсти навсегда разрушили первобытную простоту, и они не могуть болёе питаться травами и желудями и убъждены, что божественный голосъ призвалъ людей къ просвъщенію, — эти люди пусть хранять священныя узы общества. Руссо, въ интересахъ справедливости, по крайней мъръ, такое же ограничение долженъ былъ сдълать и относительно театральной публики. Во всякомъ случав, онъ не могъ отрицать, что театръ способенъ сообщать публикъ «новыя и оригинальныя идеи» и заставить увлекаться ими. А эти идеи, какъ увидимъ, неръдко были настолько новы и оригинальны, что диссертаціи и романы философа являлись только повтореніемъ современныхъ драматическихъ произведеній.

Руссо переходить въ подробному разбору комическаго и трагическаго жанра, господствующаго на оранцузской сценѣ. Здѣсь, рядомъ съ несправедливыми нападками, оть которыхъ автору самому приплось позже отказываться, Руссо высказываетъ нѣсколько вѣрныхъ замѣчаній относительно оранцузской классической комедіи п особенно — трагедін, считавшихся у многихъ современниковъ идеаломъ искусства. Обвиненіе Мольера—въ желаніп во что бы то ни стало унизить добродѣтель и заставить публику смѣяться на ея счетъ — уничтожаются собственнымъ замѣчаніемъ Руссо: Мольеръ «лично былъ честнымъ человѣкомъ и кисть честнаго человѣка не могла представить въ ненавистномъ свѣтѣ черты добродътели и правды». Замъчаніе Руссо, будто «комедія ниспровергаетъ священнъйшія основы общественнаго порядка и поднимаеть на смёхъ почтенное право на власть--отцовъ надъ дътьми, мужей надъ женами, господъ надъ слугами» — это замъчаніе не выдерживаеть критики. Стоить припомнить, какихъ властителей Мольеръ поднималъ на смёхъ и какое «почтенное» право ниспровергаль у такихъ супруговъ, отцовъ и господъ, какъ Сганарель, Арнольфъ, Жоржъ Дандэнъ, Донъ Жуанъ, Оргонъ, -- «смъшные маркизы» и цълый рядъ правственныхъ уродовъ, заклейменныхъ великимъ сатирикомъ. Особенно странно звучить сожалёние о господахъ мольеровской комедіи въ устахъ защитника всеобщаго равенства. Отъ удивительной идеи, будто роли слугъ-плутовъ могутъ пріучить исполнителей этихъ ролей - къ мошенничествамъ и обманамъ, — отказался впослёдствіи самъ авторъ ". Съ такой же основательностью Руссо приходить въ ужасъ, когда публика апплодируетъ пьесамъ, изображающимъ супружескую невърность, ложь и другіе пороки. Всякому другому ясно, что зрители восхищаются не нравственными уродствами, какія изображаются авторомъ, а искусствомъ, талантливостью изображеній. Съ такимъ же правомъ Руссо могъ осудить за тлетворное вліяніе сатиру, эпиграмму и оправдать только произведенія, написанныя въ жанръ идилліи и оды.

Критика Руссо, направленная на *Мизантропа* Мольера, до такой степени несправедлива, обличаеть такую грубость художественнаго и житейскаго чутья автора, что опровергнуть ее не стоило никакого труда.

Можно думать, — комедія Мольера послужила только предлогомъ для Руссо – напасть лишній разъ на ненавист-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Въ новомъ изданія *Письма* Руссо не только отказался отъ этой иден, признавая ее "утрированной и смёщной", но даже прибавилъ нёсколько похвальныхъ замѣчаній въ честь актеровъ. Выбросить же нёсколько фразъ ить тексть онъ не рышился: "Je laisse le passage, parce que je me suis fait une loi de ne rien ôter; mais je le désavoue hautement comme une très grande injustice".

ныхъ ему философовъ. Настроеніе Руссо относительно ихъ въ это время было въ высшей степени нетерпимое. Онъ не зналъ, по его словамъ, «зачёмъ созданы философы и не заботился узнать» 68. Онъ воспользовался случаемъ-въ лицѣ мольеровскаго героя-воплотить свой идеальный образъ мизантропа, пессимиста, или просто «дикаго человѣка», по выраженію нёкоторыхъ оппонентовъ Руссо. Филэнтъ рядомъ съ этимъ «естественнымъ мизантропомъ» получилъ наименованіе «Философа» — le philosophe Philinte и по поводу его авторъ повторилъ ту же самую характеристику, какую раньше написаль въ диссертаціи О происхожденіи неравенства, снова укорилъ философовъ въ эгоизмъ, безсердечія и равнодушія къ общему благу. Въ другомъ мъсть Письма авторъ нападаеть на философовъ за то, что они, «огрубъвъ въ своемъ тщеславномъ знании, затворили свой умъ для голоса разума и свое сердце для голоса природы» \*9.

Но рядомъ съ этими партійными выходками Руссо—и въ Письмю къ Даламберу,какъ и въ другихъ своихъ произведеніяхъ, обнаружилъ изумительную проницательность въ критикъ многихъ сторонъ современной дъйствительности. Замъчаніе, что классическая комедія занималась почти исключительно смюшными качествами людей, а не ихъ пороками—неопровержимо. Герой XVII въка—свътскій человъкъ и предметомъ комедін являлся всякій, кто не удовлетворялъ правиламъ свътскаго тона и обычая. Онъ былъ—смъшенъ, глупъ, забавенъ, стоялъ однимъ словомъ, по выраженію Руссо, въ глазахъ общества ниже человъческаго уровня. Главной цълью комедіи было заставить «смъяться почтенныхъ господъ»; т. е. дворъ и городъ,— но преимущественно дворъ. Мольеръ, видъвшій

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> "Je ne sais pourquoi sont faits les philosophes, ni même soucie de le savoir". Такь отвѣчаль Руссо одному изъ своихъ корреспондентовъ, — н протестоваль даже, когла тоть выражанся: "Un citoyen aussi éclairé que M. Rousseau". "Je ne suis point", писаль Руссо, "un citoyen éclairé, mais seulement un citoyen zèlè". *Ib*. pp. 212, 214.

<sup>&</sup>lt;sup>\*9</sup> Ib. p. 123-4.

въ высшемъ обществъ неисчерпаемый источникъ мотивовъ **для своей сатиры и умъ**вшій цънить сочувствіе демократическаго партера, счель нужнымъ признать высокій эстетическій вкусъ у придворныхъ и предложилъ драматическимъ авторамъ такое поученіе: «сужденіе двора-пробный камень для вашихъ комедій. Чтобы имъть успъхъ, надо изучить вкусъ двора, потому что нигдъ приговоры не отличаются такой върностью, какъ при дворъ». Тому же Мольеру принадлежить выше приведенная характеристика комедія, опредъленіе трудностей жанра: c'est une étrunge entreprise que celle de faire rire les honnêtes gens <sup>10</sup>. Мольеръ дъйствительно старался въ своихъ пьесахъ удёлить главное мёсто смёшному и забавному. — Совершалось это иногда совершенно не кстати: напримъръ въ комедіи Донг-Жуанз въ бесъдъ героя съ слугой о первой причинъ всего существующаго, и восклицание Сганареля въ концъ комедии «Mes gages, mes gages!».. <sup>71</sup>. Но у Мольера была своя публика и все равно какъ для представленій Мизантропа, онъ долженъ былъ написать Врача по неволь, такъ и серьезнъйшія сцены ему приходилось уснащать шутками для забавы современныхъ

<sup>71</sup> Don Juan, III, 2: Сганарсль стремится вызвать у Донъ Жуана религіозныя соображенія совершенно шутовскими пріемами и въ заключевіенечаянно падаетъ: Донъ Жуану ничего не остается, какъ разрѣшить весь вопросъ остроумнымъ замѣчаніемъ: "Bon! voilà ton raisonnement qui a le nez cassé!"

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Въ L'impompu de Versailles — Мольеръ перечисляеть длинный рядь еще не затронутыхъ имъ, комическихъ типовъ придворныхъ. Sc. III. O bon goût двора—Les femmes savantes, IV, 3 и La critique de l'école des femmes, Sc. VII. Слѣдуетъ отмѣтить, что въ обонхъ случанхъ герои—Клитандръ и Доранть—защищаютъ придворныхъ въ бесѣдѣ съ педантами и заключаютъ свою защиту выходками противъ педантической учености: l'esprit du monde ставится неизмѣримо выше, чѣмъ tout le savoir obscur de la pédanterie или tout le savoir enrouillé des pédants. Мольеръ, конечно, былъ правъ, подвергая смѣху Триссотэновъ и Лисидасовъ, но сопоставленіе будто бы блестищаго эстетическаго развитія аристократовъ съ жалкой ученостью литераторовъ-несправедливо унижало и безъ того крайне незавидное положеніе работниковъ мысли и слова въ классическую эпоху-Энциклопедисты, какъ увидимъ, не замедлили отмѣтить этоть факть.

«почтенныхъ людей». Между тѣмъ въ обществѣ, помимо смѣшного было много явленій совершенно другаго порядка. Мольеру это было, конечно, извѣстно: онъ ихъ коснулся съ одной стороны въ лицѣ Тартюфа, олицетворявшаго отвратительнѣйшій изъ современныхъ пороковъ, съ другой — въ лицѣ Ариста, первообраза будущаго Père de famille, отчасти въ нѣкоторыхъ другихъ типахъ. Но это — исключенія, если бы ихъ пасчитать еще больше, они только ярче освѣтнли бы основныя черты классической комедіи.

Можетъ быть, все, что изгонялось комедіей, могло найти мъсто въ другомъ жанръ?---Могло при единственномъ условін — если пороки и добродътели были героическаго происхожденія п не имъли никакой связи съ обществомъ ниже королей и полководцевъ. Новый изслъдователь говоритъ: «герои или глупцы-ничего средняго»-вотъ трагедія и комедія XVII въка <sup>72</sup>. То же самое высказано у Руссо, и упреки его по адресу трагедіи были приняты его современниками, въровавшими въ новое будущее французской литературы, повторялись они много разъ и позже. Руссо жаловался, что онъ не видить на классической французской сценъ обыкновенныхъ людей; въ комедіи они ниже, въ трагедін они неизмфримо выше. Здфсь предъ зрителями какія-то существа другого міра, герои, полубоги, тираны, узурпаторы, неслыханные злодъи, отцеубійцы, бровосмъсители... Руссо приходить въ ужасъ, перечисляя злодъянія, какія проходять на сценъ во французскихъ трагедіяхъ. Если греки изображали изверговъ. — это были ихъ національныя воспоминанія, Французы, не имъя никакого отношенія въ этимъ преданіямъ, загромождають свою сцену зрълищами, которыя, по мненію Руссо, варварствомъ превосходятъ гладіаторскія сраженія. Но и въ лучшемъ случаъ, когда въ пьесъ дъло идетъ не о тиранствахъ и убійствахъ, когда здёсь трактуются добродётели,-какую пользу, спрашиваеть Руссо, можеть принести простымъ зрителямъ изображеніе жизни и приключеній ко-

<sup>72</sup> Lanson. Op. cit, p. 82.

ролей и героевъ? Что можетъ быть поучительнаго для будничной дъйствительности въ зрълищъ исключительныхъ и недоступныхъ простымъ смертнымъ событій и подвиговъ? Очевидно, при такихъ условіяхъ театръ и дъйствительная жизнь будутъ раздълены непроходимой пропастью. Руссо съ особенной настойчивостью указывалъ на нее, и здъсь его указанія неопровержимы.

Какъ же помочь театру? Руссо могъ и не задавать себъ этого вопроса: онъ самое учрежденіе считалъ безусловно вреднымъ. Но онъ косвенно все-таки давалъ отвътъ на вопросъ и лучшаго отвъта не могли представить искреннъйшіе защитники просвътительнаго назначенія сцены. «Не сиздуеть ли желать», писаль Руссо - «чтобы наши выспренніе авторы удостопли немного понизить ихъ непрерывный паеосъ и согласились иногда возбуждать у насъ чувство нъжности къ простымъ страдальцамъ? Иначе можно опасаться, что мы, вычно сострадая только въ эгоистамъ --героямъ, навсегда и ко всъмъ утратимъ состраданіе» 73. Руссо требовалъ, чтобы вмъсто героическихъ добле стей и свётскихъ талантовъ внимание авторовъ привлебла кроткая и скромная добродътель—douce et modeste vertu. Руссо произносилъ слово, популярнъйшее у писателей, преобразовавшихъ драматическую литературу. Руссо, повидимому нисколько не сочувствуя ея развитію и безповоротно усомнившись въ ея почетномъ будущемъ, будто невольно высказалъ основную идею новаго литературнаго жанра, указаль его героевъ, --- все, что раньше и позже --- наставленіями п примърами-пропагандировали философы-просвътители. Въ тотъ моменть, когда Руссо писаль эти слова, онъ могь уже виавть осуществление ихъ въ дъйствительности. Требование его attendrir pour la simple humanité souffrante-yme выполнялось. Ровно за годъ до Письма къ Даламберу появилось драматическое произведение, написанное не только во славу vertu, но буквально переполненное, почти въ каждой сценъ,

<sup>78</sup> Lettre à M. D'Alembert, Ib. p. 46.

этимъ выраженіемъ. Le Fils Naturel Дидро вышелъ въ февралъ 1757 года, а Письмо возникло весной слъдующаго года. Пьеса принадежала тому самому автору, о которомъ Руссо въ Письмь, отзывался какъ объ Аристархь, наставникъ и руковолитель. Онъ жальль, что разстался съ нимъ и не могъ подвергнуть его суду свое новое произведение. Руссо удовлетворилъ бы голосу справедливости, если бы не вычеркнулъ изъ своей памяти пдей новаго труда своего учителя и не упрекнулъ «новыхъ авторовъ» за то, что они «слишкомъ много поучають» и до такой степени скучны, что лучше слушать проповѣди. Руссо не могъ не знать, что Дидро шелъ во главѣ этихъ авторовъ, и что новыя пьесы имѣли нерѣдко громадный успёхъ: нёкоторыя изъ нихъ даже называеть авторъ Письма и въ томъ числѣ Le Fils Naturel, не желая отдать отчета — въ смыслё и цёляхъ этой драмы. Авторы такихъ пьесъ, очевидно, были «философы» и, слёдовательно что бы они ни предпринимали, все наносило ущербъ общественному благу. Таково было убъждение женевскаго гражланина 74.

Руссо высказаль еще одно замѣчаніе и на этоть разь должень быль встрѣтить сочувствіе всей оилосооской партіи. Онъ возсталь противъ исключительнаго преобладанія любовной страсти на оранцузской сценѣ. Онъ находиль здѣсь одну пзъ причинъ низкаго нравственнаго и художественнаго уровня классическихъ пьесъ. Романическія исторіи замѣняли психологію, характеры и, по мнѣнію Руссо, производили пагубное вліяніе на юную публику. Любовь на классической сценѣ дѣйствительно отодвигала на задній планъ всѣ человѣческія стремленія и вопросы. Господство ея возмущало новыхъ писателей. Вольтеръ жаловался на этоть

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> *Ib.* р. 71. *Cénie*, драма г-жп Граффиньн, *Nanine*, комедія Вольтера (pp. 33, 75). Руссо видѣлъ глетворное вліяніе на молодежь въ драмахъ *Le Fils Naturel* и *Cénie*. Въ этихъ пьесахъ изображались идеальные женскіе характеры п юноши, увлекшись пми, могли вообразить, что и въ дѣйствительности они встрѣтятъ такихъ же подругъ. А такое заблужденіе, по миѣнію Руссо, могло принести пользу только безчестнымъ женщинамъ.

недугъ и стремился удалить его въ своихъ произведеніяхъ <sup>75</sup>. Но борьба оказалась очень не легка, и Вольтеръ долженъ былъ уступать укоренившемуся вкусу. Въ кружкъ Дидро съ горячей ненавистью относились къ той же язвъ, «заражавшей» французскій театръ <sup>76</sup>. И несомнънно, — сколько удавалось новымъ драматургамъ отвоевать мъста у этой *безсмысленной любви*, столько приходилось на долю просвътительныхъ идей и насущныхъ вопросовъ дъйствительности.

Нападки Руссо на актеровъ и на драматическую литературу завершаются весьма оригинальными замъчаніями. Сначала авторъ доказалъ, что актеры не только стоятъ на самомъ низкомъ уровнъ нравственности, но что даже поднять этотъ уровень невозможно. Таково развращающее вліяніе самаго ремесла. Немного спустя оказывается, — «слъдуетъ презирать только плохихъ актеровъ», а великіе въ самихъ себъ носятъ свое оправданіе <sup>17</sup>. Оно заключается въ томъ, что нельзя противостать влеченію природнаго таланта. Такой оборотъ мыслей для насъ не новость. Еще въ первой диссертація авторъ, развънчивая науки и уничтожая ученыхъ, разръшалъ научныя занятія избраннымъ, въ родъ

<sup>77</sup> "Les grands acteurs portent avec eux leur excuse; ce sont les mauvais qu'il faut mépriser: *Lettre*. p. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Въ Dissertation sur la tragédie ancienne et moderne.—Вольтеръ изъ 400 трагедій, шедшихъ на парлжской сценъ съ эпохи разцевта драматическаго искусства во Франціи насчитываеть только 10 или 12—безъ любовной интриги. Théâtre de Voltaire. Paris 1801, V, 247—8. Ср. Lettre à *M. Maffei. Id.* IV, 190. О презръни Вольтера въ галантнымъ интригамъ также Préface въ Catilina: здъсь говорится о недовольствъ всей "ученой Европы" на Францію за ел трагедію VII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Grimm. Corresp. litt. V, 385: "Le théâtre français était infecté de cet amour insipide... C'est un reproche à faire aux mânes du grand Racine de nous avoir affablés de cette passion puérile et subalterne". Вольтерь пытается оправдать Расина за то, что онъ—уничтожилъ въ пьесахъ легкіе эпизоды галантнаго содержанія и старался трагедія всецью основывать на роковой сняѣ страсти. Такая любовь, по мнѣнію Вольтера, еще мыслима въ трагедія, но совершенная безсмыслица—intrigues galantes, не заключающія въ себѣ истинной страсти Lettre à M. Maffei.

Бэкона, Ньютона, Декарта. Спустя восемь лють Руссо остается при своёмъ аристократическомъ взглядъ на профессію. Въ томъ же духъ дълается исключеніе и въ вопросъ о театръ: Руссо согласенъ на устройство театральныхъ представленій въ Женевъ, но съ тъмъ условіемъ, чтобы Вольтеръ снабжалъ репертуаръ пьесами по образцу своихъ трагедій Смерть Цезаря и Бруть <sup>78</sup>.

Среди доказательствъ, что Женевъ театръ не нуженъ, Руссо высказываеть нёсколько совершенно неожиданныхъ мыслей, доставившихъ истинное наслаждение остроумию его оппонентовъ. Въ Женевъ, разсказываеть авторъ, существують кружки, общества женщинъ и мужчинъ. Эти пружки очень симпатичны. Правда, гражданки Женевы пристально слёдять за чужими дёлами и подвергають ихъ вёчнымъ пересудамъ. Но, восклицаетъ Руссо: «сколько общественныхъ скандаловъ предотвращено страхомъ предъ этими наблюдательницами!» На это автору замёчали: если женскія сплетни оказывають такое благодетельное вліяніе на нравы Женевы, твиъ болве этого результата можетъ достигать общественная сцена. Далье, --- бружки женевскихъ гражданъ отличаются другимъ свойствомъ: тамъ много пьютъ и часто напиваются до-пьяна. Руссо посвящаеть цълыя страницы защить вина и опьяненія. Доказательства, между прочимъ, такія: «Въ Швейцаріи пьянство почти въ почеть, въ Неаполь оно внушаетъ отвращение. Но въ сущности, чего слъдуетъ больше бояться - неумъренности швейцарца или воздержности итальянца?»... Только одинъ Платонъ могъ здъсь привътствовать Руссо: въ Законахъ этого философа предлагается старцамъ напиваться до-пьяна, пъть и плясать и такимъ путемъ поучать юношество всякаго рода законамъ, догматамъ и преданіямъ <sup>79</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Эти трагедіи Руссо считаль республиканскими. Другія цьесы, по его млѣнію, могли только *граждан*а превратить въ *beaux esprits* и тѣмъ погубить Женевскую республику.

<sup>79</sup> Néµ01, lib. II.

Въ завлючение Руссо рекомендуетъ своимъ согражданамъ заняться устройствомъ публичныхъ баловъ съ танцами, но здѣсь же прибавляетъ, что танцы наводятъ на него скуку <sup>80</sup>.

Письмо Руссо произвело безпримърное впечатлъніе даже для XVIII въка, столь обильнаго литературнымъ шумомъ. Со всёхъ сторонъ посыпались статьи, брошюры, цёлыя изсятадованія въ отвёть женевскому гражданину. Годъ спустя современникъ насчитываетъ этихъ отвётовъ отъ 300 до 400 <sup>\*\*</sup>. Прежде всего отвётъ послёдовалъ со стороны, болёе всего заинтересованной въ Письма, — отъ Даламбера. Его Lettre à mr. J. J. Rousseau написано въ самомъ примирительномъ тонѣ, лишь изрёдка мелькаетъ добродушная иронія, когда автору приходится говорить о странныхъ противорѣчіяхъ своего противника <sup>82</sup>.

Даламберъ повторяетъ основное положеніе просв'ятителей XVIII въка: писатель работаеть для толпы (multitude), какъ бы ее ни презирали. Прекрасное, великое и истинное пріобрътаетъ всеобщее признаніе, а если этого нътъ-вина не въ публичномъ приговоръ, а въ самомъ предметъ. Публика почитаетъ тъхъ, кто ее просвъщаетъ, ободряетъ тъхъ, кто доставляеть ей удовольствіе, рукоплещеть тёмъ, кто просвъщаетъ ее путемъ удовольствія. И театральныя пьесы соединяють всё эти выгоды. Это-мораль, представленная въ дэйствін, правила, выраженныя примърами. На сценъ мы воочію видимъ то, что мораль доказываеть намъ отвлеченно н какъ бы издали. Театръ является могущественнымъ союзникомъ разума въ борьбъ со страстями. Нравственныя истины могуть не тронуть закоренълыхъ злодъевъ, но они проникнуть въ сердца другихъ людей и, если не спасутъ 🖞 погибшихъ, зато помѣшаютъ другимъ погибнуть.

Если здёсь результаты мало замётны, ихъ еще меньше оть отвлеченныхъ поученій. Даламберъ предлагаеть Руссо

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Lettre, pp. 196, 200.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Grimm. IV, 150.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Перепечатано въ Oeuv. compl. de I. I. Rousseau, II, 217.

справиться у извъститйшихъ процовъдниковъ, сколько они совершають обращеній ежегодно? Они отвѣтять: если удается одно или два въ цѣлое столѣтie, - это столѣтie слѣдуеть признать счастливымъ. Даламберъ защищаеть философскія пьесы, которыя Руссо признаёть безполезными въ дълъ просвъщенія. Авторъ увъренъ; если бы Маюмета Вольтера, продиктованный философскимъ духомъ-lesprit philo sophique - появился на сценъ двумя въками раньше, онъ, можеть быть, спась бы французскую націю оть редигіозныхъ ужасовъ и жестокостей. Авторъ обращаетъ вниманіе на одно свойство новыхъ трагедій, созданныхъ Вольтеромъ: они заставляють проливать слезы, возбуждають чувствительность и укрощають страсти. Онъ поэтому съ особенной настой- : чивостью защищаеть новый родь драмы. Она вводить на сцену простыхъ героевъ, нашилъ согражданъ. Руссо осуждалъ трагедію именно потому, что она отвергала такихъ героевъ. Почему же онъ не хочетъ признать заслугъ драмы и предпочитаетъ ей проповъди? А между тъмъ ничто не въ состояния возбудить въ нашемъ сердцъ такого глубокаго чувства, какъ сцены пьесъ, въ родъ L'Enfant prodigue. Наконецъ, Даламберъ съ горечью укоряеть философію Руссо въ безпощадности, безмърной суровости и непослъдовательности: поработавъ для сцены, теперь онъ стремится уничтожить ее. Вольтеръ-мы видъли далеко не съ такой терпимостью указываеть также на это едва ли не самое ръзкое противоръчіе женевскаго гражданина собственнымъ идеямъ \*\*.

Въ *Письмю* Даламбера заключаются исконныя идеи оилосооіп XVIII въка о просвъщенія, объ его путяхъ и средствахъ, объ его будущемъ. Здёсь сказалась прежде всего въра оплосооовъ въ воспріимчивость человъческой природы ко всему прекрасному и нравственному, оптимистическое убъжденіе въ широкомъ развитіи этой воспріимчивости среди людей. твердая увъренность, что искусство должно служить

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Даламберъ съ большой похвалой отзывается о Devin du village—Руссо. 1b. p. 259.

нравственнымъ цълямъ и вести людей въ совершенству возможно легкими и прямыми путями. Кромѣ того, - у Даламбера-въ основныхъ чертахъ-выяснилась философская теорія новаго жанра драматической литературы, который долженъ былъ смънить блассицизмъ и намъчены двъ силы грядущаго искусства: чувство и простой герой, будничная жизнь и «движенія растроганнаго сердца», захватывающія всв области человъческихъ отношений. Мы видимъ, какъ главнъйшіе вопросы ръшались неотразимымо дыханіемь самого въка, --- къ какой бы партіи ни принадлежалъ писатель. Руссо на пути къ совершенному отрицанію драматической литературы будто инстиктивно выразиль тоску по «кроткой и скромной добродътели», по «простомъ страдающемъ человъчествъ». Стоило додуматься до этихъ понятій, чтобы зданіе, разрушаемое женевскимъ гражданиномъ, возникло въ новой красоть, съ прочными задатками блестящаго развития.

Въ полемикъ приняли участіе люди самаго разнообразнаго общественнаго положенія и образованія. Письмо Руссо встрътило горячее сочувствіе не только со стороны естественныхъ враговъ драматической литературы -- духовенства. Противъ театра издали по брошюръ парламентский адвокать, офицеръ. Адвокатъ ссылался на нъсколькихъ поэтовъ, какъ на убъжденныхъ противниковъ театра и даже на актера Риквобони, оставившаго сцену въ виду ея полной безполезности. Послёдния ссылка неосновательна. Автору, очевидно, осталась неизвъстной брошюра Риккобони, вышедшая за иъсколько льть до его сочинения. Брошюра посвящена русской императрицѣ Елизаветѣ. Авторъ выражалъ сожалѣніе, что Петръ І не заботился о театръ: его дочери предстоитъ исправить ошибку. Риккобони, действительно сознается, что онъ оставилъ сцену, но потому, что она въ его время-около 1728 года-не удовлетворяла всёмъ требованіямъ нравственности и просвъщенія. Съ тъхъ поръ авторъ занятъ идеей о преобразованіи театра: такъ называется и его книга De la réformation du théâtre. Риккобонп особенно настапваетъ на изгнании со сцены любви. Послъ такой реформы онъ ждетъ

оть драматической литературы большой помощи въ двлъ воспитанія дътей <sup>84</sup>.

Вообще Lettres de M. Desp. de B. avocat en parlement sur les spectacles <sup>86</sup>—весьма любопытны: они краснорѣчиво свидѣтельствують о беззастѣнчивости и наивности многихъ противниковъ оилосооскихъ стремленій. Авторъ не только не справился добросовѣстно съ своими источниками, но, оказывается, даже не имѣлъ понятія о томъ, на что на нападалъ. Онъ ни разу не былъ въ театрѣ, потому что слышалъ отъ другихъ, «будто въ этомъ потокѣ есть такое мѣсто, гдѣ рискуешь утонуть». Въ виду этого онъ сталъ разспрашивать посѣтителей театровъ и съ ихъ словъ убѣдился въ развращающемъ вліяніи драматической литер: туры <sup>86</sup>.

Нападки офицера являются въ формѣ торжественнаго обращенія ко «всѣмъ французамъ» съ postscriptum ко «всѣмъ націямъ». Офицеръ въ качествѣ христіанина и гражданина «доносить» въ «трибуналъ справедливости» о поснгательствахъ на религію и государство. Оказывается,— онъ уже доносилъ два раза—на книгу Монтескье De l'esprit des lois и на Энциклопедию. Теперь доноситъ на стремленія философовъ завладѣть сценой. Авторъ понимаеть все значеніе этого факта, оставляющаго далеко позади книжную процаганду

<sup>84</sup> De la ref. du théatre, 1743 (безъ назв. мъста изданія), p. 49, 97, 102-3.

<sup>85</sup> Брошюра носить эпиграфъ: "Frigidus, о pueri fugite hinc, latet anguis in herba. Первое изд. вышло въ 1756 г. 2-е два года спустя. Мы пользовансь третьимъ—вышедшимъ въ 1769 г., въ Парижѣ. Въ подтверждение своихъ миѣній авторъ ссылается на статью драматурга Boissy (*Mercure*, марть 1756 г. р. 106), на *Discours sur la tragédie*—.Ламотта. Во второмъ письмѣ приводятся миѣнія древнихъ писателей, имѣвшихъ въ виду распущенные нравы театровъ въ эпоху упадка античнаго міра. Едва ли не самая интересная ссылка на совершенно забытаго поэта—Arcere'a, получившаго въ 1748 году премію отъ тулузской академія за поэму, направленную противъ театра и драматической литературы. Самыя сильныя строки поэмы:

Philosophe equivoque, un auteur vient m'instuire,

Par de fausses leçons propres à me séduire.

<sup>86</sup> "On me dit qu'il ya dans cette rivière un tel endroit, où l'on court risque de se noyer". p. 20-2. опасныхъ идей. «Какъ!» обращается онъ въ французамъ, «вы видите, у насъ изъ рукъ вырывають книги, преподающія намъ тайкомъ уроки безбожія и свободы, и вы допустите, чтобы намъ позволили спектакли публично преподающіе тв же уроки безбожія и свободы? Quirites, hoc puto non justum est». Авторъ готовъ помириться съ старымъ влассическимъ театромъ, его даже возмущаеть равнодушіе современной публики въ монологамъ Расина и пристрастіе въ выходкамъ философовъ. Авторъ цитируетъ эти выходки: Вольтеръ пробуждаетъ у зрителей чувство свободы и губитъ въ ихъ сердцахъ върноподданническую любовь къ «государю, къ отцу, которому мы дали титулъ Возлюбленнаю». То же самое происходить съ религіей и церковью: философы одновременно стремятся поразить въ самое сердце и государство и религію. Авторъ ссылается на какого то Бретанскаю отшельника (Solitaire de Bretagne), приславшаго въ Метсите очень краснорвчивое письмо противъ философскихъ трагедій. Но больше всего утвшеній автору лоставило Шисьмо Руссо. Онъ въ восторгъ: женевскій гражданинъ отвазался съ такой энергіей отъ собственныхъ созданій-намекъ на его театральныя работы. И все-таки авторъ считаеть нужнымъ укорить Руссо, — зачёмъ онъ не сообщилъ этниз созданіямь требуемаго духа. Такь трудно было удовлетворить религіознаго патріота!<sup>87</sup>.

Уч. Зач. ст. Ивавова.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Lettre de u'un ancien officier de la reine à tous les français sur les speciacles. "Quirites hoc, puto, non justum est". Avec un postscriptum a toutes les nations. "Hic poscis est omnium". 1759. Авторъ называетъ любопытные мотивы возмущавшие его въ пьесахъ, не извѣстныхъ намъ. Окавивается, уже въ эту эпоху со сцены смѣялись надъ доказательствами бытія Вожія, говорнии о необходимости работать по воскресеньямъ, ограничитъ число праздниковъ, такъ какъ они наносятъ ущербъ торговлѣ и заработку рабочихъ. р. 10—11. Энергичнѣйшія выходки въ брошюрѣ противъ театра и философовъ, доказывающія силу цензурныхъ гоненій и правтическое значеніе пути, открытаго Вольтеромъ: "Quoi! Vous voyez qu'on nous arrache d'entre les mains des livres quijdonnent sourdement des leçons d'irréligion et d'indépendance et vous prétendez qu'on nous laissera des spectacles qui nous donnent publiquement des leçons d'irréligion d'indépen-

Всёхъ этихъ враговъ философіи и театра превзошелъ нёкій аббать, написавшій настоящее изслёдованіе о вредё драматической литературы. Книга называется Le pour et contre les spectacles, но на самомъ дълъ цъликомъ направлена противо спектаклей. Аббать съ богословской тонкостью относить посъщение театра къ «случаямъ, смежнымъ съ грѣхами», т. е. въ случаямъ, располагающимъ во гръху, угрожающимъ нравственной опасностью. Съ необывновеннымъ терпиніемъ аббать собраль вси доводы противъ театра, когда-либо и къмъ-либо высказанные. Рядомъ съ проповъдями и богословскими сочиненіями цитируются статуты парижскаго университета, постановленія парижскаго парламента, выдержки изъ Письма Руссо. Авторъ не забываеть даже негодованія Вольтера на любовную страсть, царствующую въ трагедіяхъ. Книга заканчивается грозными словами Боссюэ: «вто бы вы ни были-защитники театра, вамъ не избъжать суда Божья. Перестаньте, перестаньте поддерживать этотъ родъзабавы, гдъ добродътель и состраданіе являются постоянно въ смѣшномъ видѣ, а разврать всегла извиняется».

Этоть авторь, какъ и многіе другіе, нашель доводь, повидимому, особенно убѣдительный въ его глазахъ. Если съ полнымъ торжествомъ можно было ссылаться на Руссо, конечно, кстати было вспомнить Грессе, члена академіи и автора нѣсколькихъ комедій, издавшаго Lettre sur la comédie, гдѣ просилъ прощенія у Бога и у публики за свою драматическую дѣятельность. Грессе обѣщалъ даже передѣлать свои пьесы и издать въ другой формѣ <sup>88</sup>.

dance?"—"Plus que jamais ils déchirent la sein de l'Eglise, sans doute pour se venger d'elle de ce qu'élle les a retranché du mombre de ses enfants, et comme si l'Etat était coupaple à leurs yeux parce qu'il est chrétien ou qu'il les souffre, ils conjurcnt la perte de l'une et de l'autre, et cherchent à les frapper par le fondement". pp. 5, 20. КУРСИВЪ ПОДЛИННИКА. СТАТЬЯ ПОД-ИНСАННАЯ Solitaire de Brétagne, напечатана въ Mercure, avr. 1758 г.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> "Occasion prochaine de péché, tout ce qui expose un danger moral on probable de pecher". p. 37. О сочинения Грессе въ *Corresp. litt* (Grimm) IV, 124.

Защитники театра были несравненно многочислениве и также принадлежали въ разнымъ слоямъ общества. Изъ партіи новыхъ писателей выступилъ Мармонтель съ очень обширной Apologie du théâtre. Его разсужденія послѣ письма Даламбера, не представляють ничего новаго и изложены съ гораздо меньшимъ талантомъ и не въ такой серьезной формѣ. Интересны развѣ указанія на общественное и нравственное значеніе Тартюфа. Авторъ предлагаетъ вспомнить, что произошло по поводу появленія этой мольеровской комедія, вспомнить особенно негодованіе ханжей. Очевидно, комедія была далеко небезполезна для зрителей в небезразлична для тѣхъ на кого была направлена<sup>89</sup>.

Заслуживаеть внимания въ извъстномъ отношении брошюра маркиза Хименеса: Lettre à mr. Rousseau sur l'effet des théâtres ou les moyens de purger les passions employées par les poétes dramatiques. Авторъ приводитъ длинный рядъ примъровъ, доказывающихъ благодътельное вліяніе драматическихъ произведеній. Онъ пользуется одинаково философскими и чисто влассическими пьесами. Вольтеръ является во главъ великихъ наставниковъ. Его Britannicus-лучшее поучение для государей. Посль этой трагедии «они знають, что ихъ преступнъйшія дъйствія всегда встрътять льстецовъ и чтобы быть добродётельнымъ, нужно совётоваться съ своей совъстью, а не съ подлыми рабами. Они убъдились, что злодъйства никогда не остаются безнаказанными, что преступленіе приносить ненадежное удовольствіе и за нимъ всегда слёдують неизбёжныя муки... Они не могуть не признать: вто все можетъ — не долженъ все смъть... Это безсмертный памятникъ, воздвигнутый руками самой добродътели, чтобы приковать изумленные взоры всёхъ королей». Авторъ обращается въ драмамъ новаго направленія, называеть пьесу Лашоссе Le préjugé à la mode и-спрашиваеть у читателей, ---развъ они не были поражены слезами публики на представленіяхъ этой комедіи и развів эти слезы не

14\*

<sup>\*\*</sup> Apologie. O. compl. de R. Ib. p. 303.

свидътельствовали о нравственныхъ принципахъ зрителей и самого автора? Маркизъ увъренъ, что Модный предразсудокъ исправилъ людей: если еще и есть мужья невърные и распутные, --- безъ сомпёнія нёть такихъ, которые стыдились бы любить своихъ женъ и сознаваться въ своей любви. Въ комедіи Летуша Dissipateur также преподается «высоконравственный урокъ»: изображается слуга, отдающій свое маленькое достояние господину, промотавшему громадное богатство. Авторъ ссылается на свои впечатлёнія. «Признаюсь, внимая драматическимъ произведеніямъ, я чувствую себя болье расположеннымъ управлять своими страстями, учъмъ послъ знакомства со всъми правилами мо<u>рали</u>-древними и новыми». Въ заключение маркизъ упрекаетъ Руссо, указываеть ему, что для писателя, краснорёчиваго и философа, было бы гораздо достойнъе возбуждать геній молодыхъ поэтовъ, а не унижать столь благородное искусство ".

Не проходило года, чтобы не появлялась новая брошюра. по тому же вопросу. Мы не станемъ останавливаться на этой безконечной литературъ, болъе или менъе повторявшей сказанное раньше. Упомянемъ только брошюру Considerations sur l'art du théâtre, представившую серьозную защиту новой драмы. Намъ придется упоминать о ней въ другомъ мъстъ. Брошюра заканчивается обращеніемъ къ правительству: правительство должно поощрять драматическое искусство, какъ средство улучшить нравы гражданъ и научить частныхъ лицъ заботиться объ общемъ благъ. Въ виду этого предлагается сдълать театръ общедоступнымъ; тогда оранцузы станутъ собираться, «подъ съвью удовольствія, въ истинную школу разума» <sup>31</sup>.

<sup>91</sup> Броппора вышла въ Женевѣ въ 1759 году, безъ имени автора. Villaret-Bibl. Nation. Авторъ беретъ тѣ же примѣры, что н Руссо, но дълаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Lettre a mr. Rousseau. 1758, безъ назв. города и имени автора. Ximenes — Bibl. Nation. О немъ и его дружескихъ отношенияхъ съ Вольтероиъ. — Desnoiresterres V, 103. "J'avoue qu'en consultant pièces dramatiques je me suis senti plus disposé à régler mes passions qu'après avoir lu toutes les Moralités anciennes et modernes", p. 16.

Авторы брошюръ не ограничивались защитой театра: Многіе изъ нихъ жестоко нападали на Руссо, какъ на писателя и даже какъ на личность. Къ числу первыхъ произведеній относится разсужденіе, вышедшее въ Амстердамѣ въ 1760 году—*Critique d'un livre contre les spectacles intitulé. J. 1. Rousseau citoyen de Genève à mr. D'Alembert.* Критиковалась не книга, а вообще міросозерцаніе Руссо, причемъ авторъ касался страсти оилософа жить въ одиночествѣ и къ нему самому примѣнялъ извѣстныя слова: «Самый злой человѣкъ тотъ, кто больше всего склоненъ уединяться». Авторъ ссылается на Вольтера, изъ его сочиненій цитируетъ доказательства, что отцы церкви не имѣли ничего противъ театра, и сознается, что всѣ его стремленія къ добру связаны съ высокой моралью, вытекающей изъ первой пьесы, видѣнной имъ на сценѣ <sup>92</sup>.

Возражали Руссо и актеры. Эти возраженія или крайне посредственны, или носять совершенно нелитературный ха-

другіе выводы. Въ брошюрѣ нѣсколько довольно меткихъ замѣчаній о Руссо, какъ авторѣ, напр. р. 21: "quand les raisons manquent, l'imagination vient en secours". Искусно также освѣщены противорѣчивые взгляды Руссо р. 49. Авторъ—нзъ партіи умѣренныхъ: онъ хочетъ только нравственныхъ истя нъ въ драмѣ, а не политики, предоставляя разрѣшать политическiе вопросы исключительно государю и министрамъ: le but de l'art dramatique est de former les hommes à la vertu et de perfectionner les moeurs" pp. 44-5

<sup>92</sup> Брошюра вышла въ Амстердамѣ въ 1760 году, безъ имени автора Mezières—*Bibl. Nation.* Авторъ въ началѣ говорить о новыхь геростратахъ безстыдно ищущихъ славы и стремящихся создать *новаю человъка.* Всѣ возраженія направлены противъ Руссо, и нападки женевскаго гражданина на философовъ сопровождаются замѣчаніемъ: "П se peint lui—même!" р. 49 Авторъ особенно возмущенъ нападками Руссо на женщинъ и въ своемъ гиѣвѣ нѣсколькими словами изображаетъ современную цензурную инквизицю: "Quoi on punit d'exil et de prison les premiers d'un état pour une chanson d'un jour que leur jeunesse a fait éclore, qui ne satyrise qu'en particulier! Et on laisse vomir, imprimer et distribuer au citoyen de Genève des libelles infâmes contre ce qu'il y a de plus respectable dans les nations!" p. 57. Протпворѣчіями Руссо авторъ воспользовался остроумнѣе всѣхъ: представилъ списокъ "здравыхъ мыслей" изъ *Письма къ Даламберу* опровергающихъ основию идею философа.—Пьеса, о которой говоритъ авторъ,— *Тимонъ Мизантропъ*. рактеръ. Въ одномъ изъ нихъ, впрочемъ, сообщается рѣдкій фактъ въ доказательство, какъ спектакли ведутъ не къ одному только платоническому возбужденію благородныхъ чувствъ. Одинъ богатый зритель, тронутый представленіемъ комедіи Вольтера Nanine, по возвращеніи изъ театра приказалъ прислугѣ всѣхъ принимать и людей, одѣтыхъ въ лохмотья и деревянные башмаки <sup>93</sup>. Верхомъ неприличія возмутившаго даже тѣхъ, кто не сочувствовалъ идеямъ Руссо, была книга актера Данкура, заявлявшаго, между прочимъ, по адресу Руссо: «vous qui n'êtes pas plus grand que moi», и приходившаго въ востортъ отъ парижской полиціи и цензуры <sup>94</sup>.

Изъ этого видно, какія дебри были взбаламучены *Письмомз къ Даламберу*. Оно имѣло большое значеніе и для партіи философовъ. Рѣшительно и окончательно отъ нея отдѣ-

<sup>•3</sup> Laval, comédien a m. I. I. Rousseau, citoyen de Genève. A la Науе 1758. Къ экземпляру въ Bibl. Nation. приложены рукописные документы, изъ которыхъ видно, что Laval просняъ герцогиню Эгильонъ—помочь ему доставить книгу въ Парижъ. Благодаря этому покровительству, Мальзербъ далъ распоряжение цензору въ желательномъ для Лаваля смыслъ. Бропкора не заключаетъ въ себѣ никакихъ философскихъ идей, за исключениемъ развѣ только похвалъ пьесамъ Вольтера и личности Даламбера. Но, все таки, потребовалось виѣшательство директора книжной торговли—для пропуска бропкоры въ столицу.

<sup>44</sup> Dancourt, arlequin de Berlin à mr. I. I. Rousseau. Berlin. 1759, p. 171: "Aujourd'hui la police entretient la décence et le respect dans le spectacle. Les auteurs soumis à des censeurs irréprochables, et au scrupule sevère du Magistrat, ne peuvent plus se permettre que le langage de la vertu et le talent d'instruire en amusant". Сл'ядуеть комплименть "четыремъ джентльменамъ" (quatre gentilhommes de la chambre), — распорадителямъ театра. Какихъ комплиментовъ въ д'яйствительности заслуживали эти джентльмены, — мы увидимъ впосл'ядствіи. — Гриммъ справедливо называетъ княгу "позорной" (infâme-*Corresp. litt.* IV, 75). Совершенно непонятенъ отзывъ Денуартерра о брошюрѣ Данкура – "un des meilleurs écrits auxquels donna lieu la lettre de Russeau". — Voltaire V, 190, rem. Можно подумать, что авторъ смѣшалъ ее съ какимъ либо другимъ произведеніемъ на 'туже тему. Достаточно прочесть нѣсколько стровъ посвященіа брошюры Фридриху II, чтобы составить понятіе объ авторѣ н его "убѣжденіяхъ". лидся одинь изъ популярньйшихъ писателей въка и откровенно заявилъ, что энциклопедисты люди для него совер**шенно безразличные** <sup>35</sup>. Вольтеръ до конца жизни не могъ простить Руссо его выходби противъ драматическаго искусства, и если върить женевскому гражданину-мстилъ своему врагу весьма тяжкими подозръніями. Въ 1766 году въ Женевь возникъ театръ съ разръшенія правительства. Менъе двухъ лътъ спустя театръ сгорълъ и Руссо жаловался, будто Вольтеръ приписываетъ пожаръ злоумышленникамъ и подстрекательству самого Руссо "6. Въ кругу энциклопедистовъ, повидимому, навсегда установилось пренебрежительное отношение въ художественному вкусу швейцарскихъ республиканцевъ. Даламберъ, по крайней мъръ, не придаетъ нивавого значенія популярности вомедіи Детуша—Le Curieux impertinent-въ тринадцати кантонахъ Швейцарія, а Вольтеръ не прочь обозвать Женеву--- «городомъ ирокезовъ». Но во всякомъ случав патріарху удалось приручить «дикарей» къ своему любимому искусству. Театральныя представленія и послѣ смерти Вольтера оставались популярнѣйшимъ удовольствіемъ республиканцевъ. Этотъ результать философія интала полное право причислить мъ своимъ побъдамъ <sup>97</sup>.

## III.

На основания только что изложенной полемики мы видимъ, какъ вопросъ о театрѣ неизбѣжно переносился на политическую почву—и его защитниками, и его врагами. Одни видѣли въ немъ источникъ нравственнаго и гражданскаго

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Въ *Réponse à une lettre anonyme* Руссо нѣсколько разъ подчеркиваетъ свое обособленное положение среди новыхъ писателей, возражая автору письма, причисляющему его къ энциклопедистамъ.

<sup>\*</sup> Oeurres compl. de R. II, p. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Oeuvres compl. de D'Alembert. Paris 1821, III, 406. Eloge de Destouches. Lettres de Voltaire, I, 88—9. Oeuvres compl. de R. II, p. 210: исторія театра въ Женевѣ до конца XVIII-го вѣка.

развитія, другіе обвиняли сцену въ тлетворномъ вліяніи на зрителей, какъ добрыхъ гражданъ, какъ послёдователей извѣстной религіи. Только самое ограниченное меньшинство писателей стремилось отнять у драматической литературы право — обсуждать политическія идеи и событія. И, несомнѣнно, эти стремленія должны были остаться и, какъ увидимъ, дѣйствительно остались совершенно безплодными. Политическая почва давала противникамъ театра благодарнѣйшіе мотивы для нападокъ на замыслы оилосооовъ-драматурговъ. Съ другой стороны энцивлопедисты и ихъ ученики съ самаго начала открыто провозглашали сцену—не только нравственной, но и политической и даже научной трибуной.

Въ противовѣсъ энергическимъ напоминаніямъ Руссоженевскому правительству насколько вредно драматическое искусство. Философы постоянно развивали идею, что всякое правительство должно пользоваться сценой для просвѣщенія подданныхъ и для вразумленія ихъ по части законовъ и общественныхъ интересовъ.

«Всякій городъ», — писалъ Дидро, — «страдаетъ предразсудками, которые слёдуетъ уничтожить, пороками, которые слёдуетъ искоренить, смёшными пристрастіями, которыя необходимо преслёдовать и нуждается въ спектакляхъ сообразно съ своимъ національнымъ характеромъ. Какое могучее средство, если правительство умѣетъ имъ пользоваться, и какъ легко такимъ путемъ подготовить перемёну въ законодательствё или въ обычаяхъ!» Друзья оилософа постоянно повторяютъ ту же мысль. Драматическое искусство--легчайшій и почетнѣйшій путь, какимъ истина можетъ достигать трона. Это доказывается исторіей. Драматурги припомиютъ, что величайшій изъ королей оранцузскихъ, олицетворявшій идеалъ монарха въ теченіе всего XVIII-го вѣка, — Генрихъ IV, былъ почитателемъ театра и его просвѣтительнаго назначенія. Онъ признавалъ, что изъ комедій узналъ

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> De la poésie dramatique. Oeuvres. Paris. 1821, IV, 540.

истины, какихъ ему инымъ путемъ никогда не пришдось бы узнать <sup>90</sup>. «Театръ долженъ стать общественной школой нравовъ и однимъ изъ важнъйшихъ учрежденій правительства». «Когда же у насъ явятся спектавли, которые перестануть пугать детей, будуть обладать способностью интересовать, трогать, и въ случав нужды, приводить въ ужасъ взросныхъ людей! Это сбудется, когда правительство признаеть просвъщение общества первымъ и важнъйшимъ долгомъ законодательства, самымъ гуманнымъ и надежнымъ средствомъ утвердить свой авторитеть. Оно тогда не станеть посылать народъ слушать, зввая, скучнаго католическаго патера, оно не ограничится этимъ печальнымъ искоиаемымъ средствомъ-просвѣщать гражданъ. Оно призоветъ искусства выполнять свое истинное назначение: заставить хухудожественныя произведенія служить прогрессу народной нравственности. Тогда спектакли превратятся въ науку о политическихъ и нравственныхъ установленияхъ, и поэты не будуть только генјальными людьми, но и государственными мужами» <sup>100</sup>.

Такъ мечтали люди весьма умъреннаго направленія. Напримъръ, тотъ самый авторъ, чьи слова мы привели, возмутился, когда оранцузской публикъ дали случай высказать свое отношеніе къ католическому духовенству. Случилось это на представленіи трагедія Druides. «Величайшій стыдъ», инсалъ авторъ,— «допускать публичное собраніе высказывать свои затаенныя чувства на счетъ такихъ деликатныхъ предметовъ» <sup>101</sup>. Одно заявленіе, повидимому, противоръчитъ другому, и это противоръчіе тъмъ характернъе, что взглядъ на театръ умъреннаго писателя буквально совпалъ съ мнъ-

<sup>&</sup>lt;sup>••</sup> Седенъ въ предналовія къ драмѣ Maillard ou Paris sauvé: "De tons les moyens que peut employer la verité pour approcher du thrône, l'art dramatique est sans doute le plus respectueux et d'autant moins fait pour blesser que la leçon n'est jamais directe".—Онъ же о Генрихѣ IV.—*Théâtre* de Sedaine. Paris 1757—1786.

<sup>&</sup>lt;sup>1.0</sup> Grimm. (Corresp. litt). VI, 33-4; VIII, 80.

<sup>101</sup> Grimm IX, 471.

ніемъ одного изъ радикальнъйшихъ авторовъ XVIII въка. Мы говоримъ о Мерсье: у него только другія, болъе энергическія выраженія, --- смыслъ тоть же. Посвящая сочиненіе О театрь брату, онъ пишеть: «Самое дъйствительное и самое цълесообразное средство вооружить неопредолимой силой человъческій разумъ и бросить вдругь въ народъ массу просвътительныхъ идей заключается, несомнънно, въ театръ. Тамъ, подобно потрясающему звуку трубы, который въ извъстный день долженъ поразить мертвыхъ,--тамъ красноръчіе, простое и яркое, можетъ пробудить въ одно мгновеніе уснувшую націю. Тамъ величавая мысль человъка воспламенить, подобно электрическому олного току, всѣ души. Тамъ, наконецъ, законодательство встрѣтить менње всего препятствій и достигнеть величайшихъ результатовъ, легко и безъ насилія». Поэтъ въ глазахъ Мерсье рисуется законодателемъ, писатели — полезнъйшими гражданами своего отечества и всего міра. Такое положеніе создано развитіемъ философіи и во всей силѣ должно обнаружиться при помощи новой драматической литературы. «Корпорація писателей», говорить Мерсье, «сь одного вонца Европы до другого, воодушевлена повидимому, одной цёлью, однимъ духомъ и, шествуя впередъ неизмънно подъ знаменами философіи, она неизбъжно станеть диктовать государственнымъ людямъ и государямъ правила, долженствующія создать счастье народовъ. Наши потомки, несомивнио, будуть счастливве нась» 102.

Это-исконныя идеи XVIII въка. Кантъ рисовалъ совершенно такіе же пути и цъли прогресса. Онъ также мечталъ о народномъ просвъщеніи, о Volkserklarung, о публичномъ поученіи народа относительно его обязанностей и правъ. И поученіе это, по плану Философа, должно находиться въ рукахъ не государственныхъ правовъдовъ, а Философовъ, единственныхъ просвътителей. Отъ нихъ правители должны за-

<sup>102</sup> Du théâtre ou nouvel essai sur l'art dramatique. Amst. 1773. Ep, dédic. p. VI. p. 4. Мерсье называеть театръ chef'd'oeuvre'онъ общества. имствовать иден и подъ ихъ руководствомъ преобразовывать государства <sup>103</sup>.

Нъмецкій онлосооъ не объясниль пути, ведущаго къ этой цъли. Во Франціи указывали на сцену, какъ на единственное вполнѣ дъйствительное средство распространить свѣть среди народа. Нѣсколько лѣть спустя въ Германіи усвоили ту же идею. Величайшій нѣмецкій поэть-просвѣтитель Шиллеръ писаль: «Театръ—это каналь, которымъ льется непосредственно въ народныя массы то, что вырабатываетъ наука и знаніе». Это—относительно просвѣщенія. Но энциклопедисты стремились также карать и приводить въ ужасъ порокъ и преступленіе, пользуясь сценой. Въ обществѣ немало недуговъ, которые щадить общественное мнѣніе. Противъ нихъ единственное средство — «цензура театра» <sup>104</sup>. Шиллеръ и эту идею впослѣдствіи обобщилъ въ немногихъ словахъ: «гдѣ кончается власть законовъ, тамъ начинается власть театра» <sup>105</sup>.

Трудно опредвлить границы, гдв по мнвнію философовъ, кончалась роль театра. Они достаточно выяснили принципъ: сцена для нихъ общественная школа нравственности и политики. Но рядомъ съ этимъ они мечтали устроить и другую

<sup>103</sup> Streit des Facultäten. "Volkserklärung ist die öffentliche Belehrung des Volks von seinen Pflichten und Rechten in Ansehung des Staats, dem es angehört. Weil es hier nur natürliche und aus dem gemeinen Menschen verstande hervorgehende Rechte betrifft, so sind die natürchichen Verkündiger und Ausleger derselben, im Volke nicht die vom Staat bestellten Amtsmässigen, sondern freien Rechtslehrer, d. i. die Philosophen"... Sämmtliche Werke Leipzig, 1838, X p. 351-2.

<sup>104</sup> Condorcet. Oeuvres compl. An XIII, X, p. 130.

<sup>105</sup> Театрь какъ нравственное учреждение. Во всей этой статъй нѣть ни одной иден, незнакомой намъ изъ французской интературы философскаго веріода, и идеалы Шилера въ области драматическаго искусства тождественны съ идеалами энциклопедистовъ. О прямомъ заимствования идей врадъ и здъсь можно говорить. Гоголь отнюдь не учившійся у французскихъ просвътителей, повторилъ ихъ взгладъ на нравственное и общественное значение театра: требовалось только поставить вопросъ на извъстную почву, и отвъть получался логически съ друзъями. XIV: О театръ). общественную школу. Даламберъ привътствуетъ историческія пьесы — не такого сорта, какія появлялись на классической сцень, гав вся исторія ограничивалась именами двйствующихъ лицъ. Онъ хочетъ, чтобы пьесы точно и добросовъстно изображали историческія событія и характеры, чтобы зрители получали здёсь вполнё достовёрныя свёдёнія о важнёйшихъ эпохахъ родной исторіи. Эта мысль имёла исключительное значение. У насъ множество свидътельствъ, доказывающихъ, что во французскихъ школахъ XVIII въка врайне дурно преподавалась исторія. Одинъ современникъ разсказываеть: «Во всё восемь лёть моего ученія имя Генриха IV ни разу не было произнесено передъ нами; а въ семнадцать лътъ я еще не зналь, когда и какимъ образомъ домъ Бурбоновъ утвердился на нашемъ тронѣ» 1"6. Школа, слёдовательно, забыла одно изъ популярнёйшихъ именъ оранцузской исторіи, но за то это имя не сходило со сцены. Идеаль Даламбера оказывался дъйствительностью. Мы имъемъ на этоть счеть прямыя свидётельства современниковъ.

Въ сочинении, вышедшемъ за три года до революции и трактующемъ, между прочимъ, объ умственномъ развити современныхъ парижанъ, авторъ пишетъ слъдующее: «Парижъ и даже дворъ переполнены людьми, которые чему-либо научаются исключительно въ театральныхъ спертавляхъ. Тамъ они почерпаютъ свою ученость, свои убъжденія, тамъ даже свладывается ихъ характеръ. Присмотритесь къ нимъ въ общественныхъ собраніяхъ, на прогулкахъ: разъ разговоръ зайдеть о литературныхъ или политическихъ вопросахъ, - прислушайтесь внимательнъй, - собесъдники неистощимы насчеть доводовъ, цитатъ, извлеченныхъ изъ трагедій и комедій. Случается имъ сослаться на пословицу, какую-либо аксiому, --- все это непремённо заимствовано у Мольера или у Севильскаю цирульника. Они тридцать разъ видъли любую комедію и не одного раза не читали Монтэня... Естественно авторъ комедіи – даже посредственной –

106 Тэнъ Происхожд. обществ. строя совр. Франціи, руссв. над. стр. 425-6

въ ихъ глазахъ геніальный человъкъ, а между тъмъ, онн едва ли знаютъ, существовалъ ли въ дъйствительности Бэ конъ.

Дальше авторъ говоритъ объ особой породѣ молодыхъ людей, весьма распространенной во всѣ эпохи и во всѣхъ обществахъ. Это-юноши, сознающіе пользу знаній и готовые усвоивать ихъ, но лишенные необходимыхъ для этого качествъ-трудолюбія и энергіи. Театръ въ такихъ случаяхъ является прекрасною школой: онъ просвѣщаетъ, забавляя,-«le theâtre les instruit en les amusant». Вольтеръ разсчитывалъ именно на подобныхъ юношей, когда выводилъ на сцену Цицерона въ трагедіи *Catilina*. Онъ открыто заявлялъ это публикѣ и, конечно, долженъ былъ и здѣсь возбудитъ соревнованіе своихъ современниковъ <sup>107</sup>.

Въ результатъ всякій, кто только обладалъ малѣшимъ драматическимъ талантомъ и былъ заинтересованъ въ распространеніи новыхъ идей, шелъ за Вольтеромъ и переносилъ на сцену всъ плоды своихъ научныхъ изысканій и житейскихъ наблюденій.

Особая группа философовъ-экономисты воспитали даже спеціальнаго драматурга — Леблана. Онъ писалъ пьесы во славу земледѣлія и вообще бѣднаго класса. Экономисты аккуратно, по словамъ современника, являлись на представленія этихъ пьесъ и усердно поддерживали автора. Мерсье также питалъ большое сочувствіе къ экономическимъ теоріямъ и сочинилъ пьесу исключительно для прославленія и пропаганды этихъ теорій. Мы встрѣтимся съ ней позже Замѣчательнѣйшія философскія произведенія немедленно передѣлывались въ драмы и публика, не имѣвшая возможности прочесть книгу, подробно знакомилась съ ея содержаніемъ со сцены. Такимъ путемъ были переработаны Ingénue, Кандидъ Вольтера, Новая Элоиза Руссо. Романы Вольтера являнись даже въ формѣ комической оперы: это считалось

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Essai sur la comédie opeque. Et I t. Théâtre moral, jar de Cubières, Paris 1786, p. 187. Théâtre de Voltaire. Paris An IX, VII, p. 6.

надежнъйшимъ средствомъ сообщить неотразимый интересъ легкомысленному жанру <sup>108</sup>.

Впрочемъ, о легкомысліи жанра можно думать съ перваго взгляда, по названію: на самомъ дѣлѣ комическая опера XVIII вѣкѣ отнюдь не легкомысленнѣе большинства легкихъ произведеній философскаго направленія. Она являлась только популярнѣйшимъ, доступнѣйшимъ путемъ распространенія новыхъ идей, и, можетъ быть, ничто до такой степени не характеризуеть неограниченное господство философскаго духа, какъ именно превращеніе комической оперы въ своеобразную проповѣдь философіи. Правительство и особенно духовенство преслѣдовало комическую оперу съ замѣчательнымъ упорствомъ. Мы позже увидимъ,— цензурныя кары падали на нее одинаково съ самыми серьезными произведеніями эпохи,—и не за ся легкомысліс, а напротивъ, за излишнюю серьезность, за идеи, которыя она преподносила публикѣ въ формѣ арій и летучихъ сценокъ.

Естественно — Вольтеръ питалъ отеческую нъжность къ этому жанру, а представители стараго порядка при всякомъ случаъ выставляли на видъ опасный характеръ комической оперы <sup>109</sup>. Ограничимся двумя фактами по поводу произведеній, съ которыми намъ придется познакомиться подробнъе.

Въ 1769 году на сценъ появилась комическая опера *Lucile*, ратовавшая за брачные союзы между лицами различнаго общественнаго положенія. Это до такой степени возмутило аристократовъ, что одинъ изъ нихъ обратился къ Вольтеру съ письменной жалобой на оперу, злоупотребляю-

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> О связи Леблана съ экономистами—Grimm. X, 119; Mem. Secr. 7 f. 1775. Пьеса Мерсье—Le compagnard ou le riche désabusé— съ подробнымъ разборомъ теорій экономистовъ —L'Ingénu передѣланъ въ ком. оп. Huron и шелъ на итальянской сценѣ 20 ав. 1768; драма J. Preux et Julie d'Estanges была поставлена на той же сценѣ 6 февр. 1787.—Corresp. litt (Grimm). Mem. Secr. Candide marié, ор. сот. на от. сценѣ 20 ян. 1788. Corr. litt, XV, 312.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Шисьмо Вольтера въ m-me Favart отъ 5 марта 1768. Въ Mémoires et corresp. litt, dramatique et anecdotique, Paris 1808, III, p. 245.

щую онлосооскими иденми. Авторъ усмотрълъ здъсь «оилосооскій оанатизмъ»; по его мнънію, изъ оперы Lucile вытекала такая мысль: «почтенный человъкъ и крестьянинъземледълецъ — синонимы» (l'homme de bien et le labonreur sont assurement synonimes). Театръ комической оперы авторъ называетъ «излюбленнымъ лицеемъ оилосооскихъ идей» <sup>110</sup>.

Годъ спустя послѣ Lueile появилась одноактная комическая опера Silvain — на ту же тему, съ одной только разницей: похвалы простымъ людямъ здѣсь еще энергичнѣе и кромѣ того затрогиваются феодальныя права, напримѣръ, право охоты, упоминается droit de la nature. Все это страшно возмутило «дворъ и свѣть». Въ этихъ сферахъ были «глубоко убѣждены», что подобныя темы преднамѣренно разрабатываются философами — съ цѣлью распространить опасныя мнѣнія о равенствѣ всѣхъ людей, и что Silvain былъ сочиненъ вслѣдствіе спеціальнаго рѣшенія партіи энциклопедистово проповѣдывать на итальянской сценѣ въ теченіе поста о призрачности знатнаго происхожденія» <sup>114</sup>.

Такое значеніе получила комическая опера въ глазахъ лицъ, заинтересованныхъ устойчивостью стараго порядка.

<sup>110</sup> Lettre sur les opéra philosophi—comiques. Amst. 1 69. Авторь особенно возмущается сочувствіемъ "безсмысленной чернн" философскимъ пьесамъ и шумными "безумными" апплодисментами партера. р. 4—5. "Le théâtre italien, l'opéra comique sont devenus son (т. e. de la philosophie) lycée favori".

<sup>111</sup> Corresp. titt (Grimm) VIII, 468—9: "Les gens de la cour et du monde se sont beaucoup recriés sur le but et la morale de cette pièce: M. le duc de Noaylles a dit que son resultat en deux mots était qu'il faut épouser sa servante et laisser braconner les paysans. Ce qu'il a de plaisant ce qu'on est intimement persuadé à la cour et dans le grand monde que de pareils sujets sont taitès à dessein par les philosophes pour repandre leurs opinions dangereuses sur l'égalité de tous les hommes, sur le préjugé de la naissance et que Silvain par exemple a été composé en vertu d'une déliberation prise par tout le corps des encyclopédistes le faire prêcher à la comedne Italienne pendant le carême de 1770 par le Rev. Père Caillot et notre chère soeur en Dieu Laruette le sermon de la chimère des naissances illastres et la doctrine abominable de la liberté de la chasse".

Это возбуждало изумление даже у современниковъ, и сильнъйшая стецень негодованія (двора и свъта) объясняется именно неестественностью факта. Авторъ письма въ Вольтеру готовъ помириться, что Мельпомена, - разумъется, вообще трагедія и драма -- «облачилась въ философскій плащъ», но, по его мнѣнію, даже Вольтеръ врядъ ли ожидалъ царства ФИЛОСОФІИ НА СЦЕНЪ ИТАЛЬЯНСКАГО ТЕАТРА И ВЪ ВОМИЧЕСКОЙ оперъ. Письмо написано ровно пятьдесять лъть спустя послъ того, какъ, по наблюденіямъ современниковъ, на сценъ Соmédie Française появилась философская трагедія. Теперь философія царила на всёхъ сценахъ-и даже гораздо болёе на сценахъ, чёмъ вообще въ литературе. Это мы знаемъ со словъ очень вомпетентнаго свидътеля. Генеральный адвокать Сегье, делавший сыскъ о нечестивыхъ книгахъ, заявлялъ парламенту: вся литература была заражена ядомъ философія раньше театровъ, но теперь, благодаря театрамъ, ядъ достигъ высшаго вліянія на духъ націн. Протоколъ Сегье относится въ 1770 году. Наконецъ, король Густавъ III, имъвший возможность воочію наблюдать общественную роль французскаго театра, писалъ актеру, посвятившему ему пьесу, --- о «неограниченной власти французскаго театра надъ правами» "12. Очевидно, - все это удостовъряеть насъ, что стремленія оилософовъ увёнчались блестящимъ успёхомъ.

Тайна этого успѣха только отчасти объясняется запросами общества XVIII вѣка и искусствомъ современныхъ писателей отвѣчать на нихъ. Это относится къ содержанию оилософской пропаганды. Но для нея не менѣе существенный интересъ представляла форма произведеній, разсѣевающихъ новыя идеи. Въ силу самихъ условій пропаганды, въ силу настоятельной необходимости для философовъ завоевать возможно общирнѣйшій кругъ послѣдователей, вопросъ о формѣ былъ въ то же время вопросомъ успѣха. Философы рѣшили воспользоваться сценой, немедленно имъ предстояло выбрать или создать наиболѣе цѣлесообразную

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Grimm. IX, 116, XIV, 184.

оорму драматическаго творчества. Счастливѣйшимъ рѣшеніемъ задачи являлось открытіе такой драматической оормы, какою съ одинаковымъ удобствомъ и съ одинаковыми выгодами для просвѣтительной мысли могли воспользоваться всѣ сцены, — начиная старинной классической и кончая вновь народившейся — сценой комической оперы. Философамъ нужна была еся публика и при томъ демократическая. Они не могли, стѣдовательно, пренебрегать никакимъ, даже самымъ легкимъ жанромъ. И имъ удалось призвать на помощь силу, неограниченно царствующую надъ большой публикой, и воспользоваться формой, способной слиться со всѣми жанрами драматической литературы: — эта сила — чувство, форма — драма.

Уч. Зап. ст. Иванова.

## Драма.

## I.

Классическій въкъ завъщаль своимь наслёдникамь трагедію Корнеля и Расина и комедію Мольера. Наслёдство въ теченіе нѣкотораго времени считалось драгоцѣннымъ и незамёнимымъ, --- но, наконецъ, стало вызывать недовольство, часто въ высшей степени ръшительное и неръдко вполнъ справедливое. Мы видёли бритику Руссо, направленную на комическія произведенія французскаго театра. Критика не во всёхъ выводахъ была безпристрастна и вёрна: женевскій философъ, по обыкновенію, наговориль не мало парадоксовъ и неразрѣшимыхъ противорѣчій самому себѣ. Но нѣкоторыя его положенія съ буквальной точностью повторе́ны его противникомъ. Даламберъ также осуждалъ пристрастіе трагедіи въ исключительнымъ героямъ, признавалъ, что несчастія королей слишкомъ далеки отъ насъ, и не могуть чтобы возбуждать въ нашемъ сердцъ такого же участія, какъ бъдствія людей, подобныхъ намъ. Мы невольно сознаемъ: если несчастія королей дъйствительно таковы, какъ ихъ изображаеть трагедія, — они являются отплатой за высокую ступень величія и путемъ ихъ судьба сближаетъ государей съ остальными смертными. Совершенно другое вцечатлёніе производить на насъ изображение будничной жизни, ея событій. Они върное отраженіе нашихъ собственныхъ страданій-настоящихъ или будущихъ. Король почти не похожъ

на насъ, и судьба намъ подобныхъ имъетъ гораздо больше правъ на наши слезы.

Даламберъ несогласенъ съ основными взглядами Руссо на драматическую литературу, — но когда дъло коснулось классической трагедіи — оба писатели пришли къ одному и тому же выводу: трагедія не знала простой жизни и обыкновенныхъ людей, — слъдовательно, оставалась совершенно безполезной, какъ просвътительное и воспитательное средство. Кондорсэ исповъдывалъ ту же идею и въ акадеиической ръчи пространно доказывалъ, насколько выше и полезнъе для общества драма, представляющая картины будничныхъ, всъмъ понятныхъ страданій, чъмъ трагедія, витающая въ неземномъ міръ героевъ и полубоговъ. И таково единодушное мнъніе всъхъ, кто дорожилъ нравственнымъ развитіемъ общества и будущимъ драматической литературы '.

Въ тоже время представлялись еще болёе наглядныя основанія-отказаться отъ наслёдства Корнеля и Расина.

Классическую трагедію поднималь на смёхь уже Мольерь и жестоко унижалъ, сравнивая съ комедіей. Одинъ изъ его героевъ-Дорантъ-въ комедія La critique de l'école des femmes-бросаеть слёдующую тираду по адресу трагическихъ авторовъ, слишкомъ гордыхъ своимъ сочинительствомъ: «Я думаю, гораздо легче витать въ области высокихъ чувствъ бросать въ стихахъ вызовъ счастью, осыпать обвиненіями судьбу, поносить боговъ, чёмъ пронивать въ смешныя стороны человъческой природы и заинтересовывать публику несообразностями повседневной жизни. Когда вы изображаете героевъ, — вы дълаете это, какъ вамъ вздумается. Это совершенно проязвольные образы, въ нихъ нечего искать какого-либо сходства съ какой бы то ни было действительностью. Вы слёдуете только порывамъ вашего личнаго воображения, которое часто естественность и правду приносить въ жертву чудесному. Но когда вы беретесь изобра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oeuvres compl. de R. Ib. Lettre. p. 247. Oeuvres compl. de Condorcet. An. XIII, X, 126.

жать действительныхъ людей, вы должны ихъ брать, какими они явдяются въ жизни. Необходимо, чтобы ваши созданія походили на дъйствительность, —и ваша работа утратить всякое значение, если въ ней не узнають типовъ современниковъ»<sup>2</sup>. Если такъ разсуждалъ писатель, переживавшій славу талантливъйшихъ представителей классической трагедіи,---съ теченіемъ времени кредить этого жанра могъ только упасть еще ниже. Такъ и случилось: влассическая трагедія постепенно вырождалась. Вырождение началось такъ рано, что совпало съ полнымъ разцетомъ влассицизма. Первый ударъ нанесъ Расинъ. Онъ унизилъ трагическое творчество, подчинивъ его «безсмысленной любви». Онъ наполнилъ сцену метафизикой и галантностью, изгналъ чувство и страсть . Говорять, онъ сознавался, будто поступалъ такъ ради современныхъ петиметровъ. Но публикъ XVIII въка это казалось верхомъ безвкусія и даже безнравственности. Расинъ не подозръвалъ, что будущему покольнію его герои явятся въ комическомъ свётё, будуть возбуждать даже презръніе. «Герой влюбленный съ высоты своего величія», — пишеть новый авторъ, --- «по нашему мивнію, болве достоинъ презрвнія, чвиъ состраданія... Хорошо назначеніе Мельпоменызавоевывать сердце любовницы! Не смёшно ли отправляться искать героя среди величайшихъ мужей древности только затемъ, чтобы изобразить влюбленнаго» 4. Такъ сулили о расиновской трагедіи очень скромные судьи, не думавшіе ничего ни реформировать, ни создавать. И это было настроеніемъ всей публики: она упорно отказывалась смотръть пьесы влассическаго репертуара и требовала отъ театра другой пищи 5.

<sup>2</sup> La critique, sc. VII.

<sup>3</sup> Grimm. V, 385. D'Alembert. *Lettre à M. J. J. Rousseau*: "La plupart des personnages de Racine même ont à mes yeux moins de passion que de mêtaphysique, moins de chaleur que de galanterie". Слѣдують примѣры. *Oeuvres compl. de R.* II, p. 239.

<sup>4</sup> Le Bátard legitimé, ou le triomphe du comique larmoyant. Amst. 1757. Безъ имени автора. Abbé Garnier—брош. Bibl. Nation. p. 31.

<sup>5</sup> Grimm. I, 263, 15 juillet 1753.

Трагедія послё Расина шла быстрыми шагами въ совершенному упадку. Любовь продолжала царствовать, интересъ зрителей приходилось поддерживать всевозможными романическими вымыслами и прикрасами. На сцену были перенесены такого рода ужасы и хитросплетенія, предъ которыми совершенно блёднёли злодёйства влассической трагедіи, возмущавшія Руссо. Любовная страсть переплеталась съ противоестественными преступленіями. Казалось, изобрётательнвишему преступнику трудно было измыслить столько звърствъ, сколько ихъ громоздили авторы трагедій на своихъ сценахъ. Особеннымъ искусствомъ въ этомъ направлении отличался Кребильонъ, составившій вмёстё съ Корнелемъ и Расиномъ, во мивніи классиковъ, такую же тройцу трагическихъ геніевъ, какая существовала въ древности <sup>6</sup>. Онъ, повидимому, задался цёлью перенести интересъ трагедіи въ среду иныхъ существъ, чъмъ люди. У него герои угощають другъ друга человъческой кровью (Атрей и Тіестъ), отецъ и сынъ являются соперниками въ любви и одинъ изъ нихъ. по волъ оракула, долженъ убить другаго (Идоменей), женщива, убившая мужа, влюблена въ своего сына (Семирамида).. И нътъ конца этимъ преступленіямъ, при чемъ сыноубійство и отцеубійство приправляются чувственными увлеченіями. Да**замбе**ръ разсказываеть, какъ представление Ampes и Tiecma, гдъ на сценъ появляется чаша, наполненная человъческой вровью, повергало въ ужасъ не только парижанъ, но даже англичанъ, привыкшихъ въ лондонскимъ театрамъ и переносившихъ спокойно самыя мрачныя сцены Шекспира. Пуб**инка** отказывалась смотръть пьесу всякий разъ, когда актеры пытались ее возобновить <sup>7</sup>.

При такомъ представлени писателя о трагическомъ паеосв — сочинять трагедіи становилось весьма легкой работой. «Въ наши дни», — жалуется современникъ, — «нётъ шалуна,

<sup>•</sup> Corneille grand, Rocine tendre, Crébillon tragique. D'Alembert. Eloge de Crébillon. Oeuvres compl. III, p. 555.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> D'Alembert. Eloge de Créb., rem. 5.

который бы по выходъ изъ школы не считалъ своимъ долгомъ сочинить трагедію» 8. Говоря о пьест шестнадцатилётняго автора такого сорта, другой современникъ замёчаеть: «изъ всёхъ произведеній ума единственное можпо въ настоящее время создать не обладая ни умомъ, ни воображеніемъ, ни талантомъ, это — посредственную трагедію». Если не доставало изобрътательности, преспокойно пользовались старыми образцами и передблывали ихъ на новый ладъ. Такимъ путемъ возникли сотни копій съ классическихъ трагедій. Способъ сочинительства былъ до крайней степени простой. Его съ полной откровенностью изложилъ одинъ провинціальный священникъ. «Я нашелъ изумительный планъ для всёхъ пьесъ», говорилъ онъ. Напримёръ, въ моей трагедіи. Валтасарз вопросъ идеть о томь, будеть ли царь ужинать или нёть, потому что если онь не будеть ужинать, рука не напишеть роковыхъ словъ. Мнъ остается изобръсти . только двухъ дъйствующихъ лицъ; —изъ нихъ одинъ желаетъ, чтобы царь ужиналь,другой не желаеть этого. Если я, поэть, хочу, чтобы царь ужиналь, первымь будеть говорить тоть, кто хочеть ужина. Такимъ образомъ у меня составится первый акть:-царь будеть ужинать. Второй акть-царь не будеть ужинать; третій акть, онъ будеть ужинать, четвертый — не будеть, пятый — будеть. Если, напротпвъ, я не хочу, чтобы онъ ужиналь, я начну первый актъ съ того, что онъ не будеть ужинать и т. д. Воть весь секреть» <sup>9</sup>.

Такъ смотръли на дъло компетентнъйшіе дъятели современной литературы. Мармонтель въ своихъ Запискахъ передаетъ разговоръ, бывшій у него съ Вольтеромъ, когда онъ еще только что выступилъ на литературное поприще. Вольтеръ совътовалъ юному писателю сочинять для театра, потому что только такимъ путемъ можно достигнуть славы и выгодъ. «Но что же я могу написать», спросилъ Мармонтель, «я молодой, неопытный, незнающій свъта?»—«Хоро-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Corr. litt. (Grimm), nov. 1766, VII.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ib. XV, 238. Lanson. Op. cit. p. 104.

нную комедію», отвѣтилъ Вольтеръ рѣшительнымъ тономъ. «Увы! какъ же я создамъ характеры? Я не знаю жизни». Онъ улыбнулся и прибавилъ: «Ну, такъ сочиняйте трагедію». Мармонтель послѣдовалъ совѣту и имѣлъ успѣхъ <sup>10</sup>.

Вольтеръ, очевидно, безъ большаго уваженія относился въ старымъ трагедіямъ, но онъ самъ былъ не безгрёшенъ въ униженіи этого жанра. По крайней мъръ, современники неоднократно жалуются на него, что онъ ввелъ въ моду «историческія пьесы», въ которыхъ историческаго не было ни одного факта, ни одной черты. Именно этимъ открытіемъ и могъ воспользоваться «всякій школьникъ»<sup>11</sup>.

Въ такомъ положении находилась трагедія, завёщанная классической эпохой. Очевидно, на старыхъ основахъ развитіе ея становилось невозможно. Она должна была или принять въ себя новую жизненную струю или уступить мёсто другому роду драматической литературы. Она наполовину сдёлала и то и другое. Такая же судьба предстояла и другому классическому наслёдію—комедіи.

Здёсь положеніе оказалось еще болёе критическимъ: комедія постепенно исчезла съ оранцузской сцены. Если Мольеръ признавалъ весьма труднымъ дёломъ — «заставить смёяться почтенныхъ людей», —для его преемниковъ это оказалось, конечно, еще труднёе, стало прямо неисполнимой задачей. У Корнеля и Расина наслёдникомъ могъ считаться Вольтеръ, у Мольера — не было никого. Даже если бы народился поэтъ, обладавшій такимъ же комическимъ талантомъ, онъ не нашелъ бы новаго нетронутаго матеріала для своего смёха. По крайней мёрё, такъ думали писатели, пристально наблюдавшіе современное общество и подробно оцёнившіе творчество Мольера. Смёшное en grand, т.-е. характеры и типы были исчерпаны Мольеровской комедіей, насколько вопросъ шелъ о оранцузскомъ обществё. Оставелись развё только отдёльныя комическія черты свётскихъ

<sup>11</sup> Grimm. VI, 484, VII, 399.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Marmontel. Mémoires livre, III. Oeuvres compl. Paris 1819, I, 112-113.

нравовъ, неинтересныя для большой публики и непоучительныя для тёхъ, кто не вращался въ свётё <sup>12</sup>.

Современники точно объясняють намъ, почему мольеровской комедіи нътъ больше мъста. Даже тъ комическіе характеры, какіе создаль Мольерь, обязаны своимь появленіемъ его генію, а не выработаны цёликомъ, во всей своей оригинальности, французскимъ обществомъ. Это общество слишкомъ мелко, ничтожно и шаблонно. Оно не заключаеть въ себѣ яркихъ, своеобразныхъ типовъ. Его «ничтожные нравы» на встать людей налагають одну окраску и одну физіономію. Завсь личностей нътъ. «Войдите въ общество изъ пятнадцати человъкъ, говоритъ современникъ, оставайтесь тамъ въ теченіе трехъ часовъ, вы съ трудомъ отличите глупца оть умницы. Всъ заняты одними и тъми же вопросами, всъ говорять однимъ языкомъ, всв похожи другъ на друга, ---другими словами, мы ни на что собственно не похожи. При такихъ условіяхъ съ каждымъ днемъ суживается «поприще театра»—la carrière du théatre и въ то время, когда исчерпываются всъ комбинація, изъ которыхъ можно создать трагедію, --- ничтожество и мелочной характеръ общества наносить смертельный ударь комическому творчеству 13. Это одна причина, пресъкшая развитіе влассической комедін. Она уничтожала возможность появляться новымъ пьесамъ этого жанра,-но существовали данныя, подрывавшія популярность комедій самого Мольера и устранявшія ихъ со сцены. Его пьесы оказывались завсь настолько же нежелательными, какъ и трагедіи Корнеля и Расина. И на этотъ разъ борьба вышла бы не подъ силу даже генію новаго Мольера.

Даламберъ, говоря объ исчезновеніи мольеровскаго жанра, не одинъ разъ указываетъ на перемѣну, происшедшую въ настроеніи и въ развитіи оранцузской публики со времени Мольера. Классическому поэту приходилось завлекать зри-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> D'Alembert. Eloge de Nivelle de La Chaussée. Ib. p. 396.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Grimm. VI, 370: "nos petites moeurs", I, 267-9; XIII, janvier 1783.

телей въ театръ при помощи фарсовъ, чтобы заставить ихъ выслушать серьезную комедію. И здёсь не обходилось безъ курьезовъ, немыслимыхъ, по мнёнію Даламбера, въ его время. Напримёръ, мольеровская публика встрётила единодушными апплодисментами сонеть, сочиненный однимъ изъ героевъ комедіи Мизантропъ и была непріятно поражена критикой Альцеста. Зато она отличалась большой смѣшливостью и являлась въ театръ съ единственной цёлью-позабавыться. Съ этимъ долженъ былъ считаться поэтъ. Теперь же, -- говорить Даламберь, -- хохоть въ театръ считается неприличнымъ, современные зрители смъются только «кончиками губъ» и то въ исключительныхъ случаяхъ <sup>14</sup>. Такое впечатлёніе публика производить и на другихъ наблюдате**дей.** «Теперь меньше смѣются, — пишеть Мерсье, — чѣмъ въ проинломъ въкъ, у публики стало больше такта, она умственно развилась». Она неспособна теперь интересоваться стишками, мадригалами и подобными пустяками 15. «Нашимъ современникамъ, - говоритъ авторъ сочиненія De la sensibilité, -- нравится языкъ разума, и писатель, умъющій подбирать красивыя слова, въ настоящее время не имветь никавого значенія» <sup>74</sup>. Автору бниги Les bareliefs du XVШ siècle важется, что смёхъ побинулъ оранцузскую націю съ первыхъ летъ текущаго столетія 17. Значеніе этихъ свидьтельствъ очевидно: --- мы поймемъ его еще яснъй, когда ближе познакомимся съ образомъ мыслей и впечатлёніями публики XVIII въка. Безъ особыхъ качествъ этой публики исчезла бы безслёдно громадная доля просвётительныхъ стремленій

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Eloge de Marivaux. Oeuvres, p. 585; Eloge de Nivelle, p. 396; "le rire éclatant nous paraît aujourd'hui bourgeois et ignoble,—si nous consentons à rire, c'est tout au plus du bout des lèvres, et à la pointe de l'esprit".

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Tableau de Paris. Amst. 1782. IV, 386. Du théâtre. Amst. 1773, p. 136, rem.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> De la sensibilité par rapport aux drames aux romans et à l'éducation. Par M. Mistelet. Amst. et Paris. 1777. p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Londres 1786: авторъ очень точно указываетъ эпоху—1709-й годъ. р. 71—2.

оннософовъ и неизмъримо понизилась бы общественная роль театра. Она могла во всемъ объемъ осуществляться только на извъстной почвъ, и эта почва была изчто совершенно другое, чёмъ «почтенная публива» Мольера, представлявшая только пробный камень для смёхотворныхъ способностей автора. Очевидно, сообразно съ настроеніемъ и духовнымъ развитіемъ публики должны были измёниться и ся зрёлища. Это являлось до тавой степени неизбъжнымъ фактомъ, что трудно сказать --- кто шель во главъ новой драматической литературы и ръшилъ ея побъду — авторы или зрители и читатели. Можно сказать одно: драматурги-просвѣтители имъли предъ собой самыхъ отзывчивыхъ, благодарныхъ и надежныхъ слушателей. Оъ ихъ помощью они могли довести свое дёло до конца. Успёхъ всецёло зависёль оть общественнаго сочувствія, и оно засвидѣтельствовано самими участниками движенія и безпристрастными свидвтелями. Первые съ полной увъренностью предоставляли послъднее слово публикъ и приглашали своихъ противниковъ положиться на ея судъ <sup>18</sup>. Вторые въ слёдующихъ словахъ выражали свои впечатлёнія: «Авторы трагедій и комедій-всё противъ новаго направленія драматической литературы, всё изощряются въ сатирахъ на это направленіе. Одна только публика упорно покровительствуеть ему, она сбъгается на представления новыхъ пьесъ, она любить отдаваться глубокимъ волненіямъ гуманнаго чувства» 19.

Вотъ, слёдовательно, чего искала публика въ театральныхъ представленіяхъ. Il aime à être penetré et atendri, товоритъ современникъ и со всёхъ сторонъ идутъ поясненія и доказательства этихъ словъ. Публика хотёла чувства. Откуда пришло это желаніе? Надо думать, среди милліоновъ оранцузской націи оно всегда существовало и находило удовлетвореніе тамъ, гдё могло. Въ наше время оранцузскій кри-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Дазамберь говорить и такомъ рѣшеніи Лашоссе и его послѣдователей. *Eloge*, р. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> De la sensibilité. p. 12.

тикъ, объясняя широкое и быстрое распространение русской литературы въ своемъ отечествъ и популярность такихъ писателей, какъ Диккенсъ, объясняетъ этотъ фактъ врожденной любовью оранцузскихъ читателей къ «исторіямъ чувства»<sup>40</sup>. Несомнённо, въ народе въ низшихъ сословіяхъ въ XVIII въкъ чувство и сердце являлись законными силами. Если о нихъ приходится говорить, какъ о новомъ открытия, --- это простирнется исплючительно на высшія сословія. Факть до такой степени несомнённый, что въ свётской среде проникновеніе чувствомъ, возвращеніе къ природѣ и простотѣ значило s'encanailler, т.-е. спуститься до низшихъ слоевъ общества. Всякое проявление чувства въ глазахъ блассическаго аристократа является «буржуазной манерой». Кто хочеть природы, а не формы, чувства, а не словъ, правды, а не притворства, жизни, а не комедіи-долженъ сбросить съ себя оковы свътскаго общества <sup>11</sup>. Въ силу реакціи-чувство и чувствительность становятся популярнъйшими интересами людей, въ теченіе нъсколькихъ стольтій жившихъ искусственною жизнью. Они теперь фанатически преслѣдують то, отъ чего бъжали и не щадять силь - доказать, насколько они исправились и обновились.

Общество, не перестававшее смъяться, переходить въ другую крайность: оно теперь также охотно плачеть. Плачуть всъ, начиная съ короля и кончая дътьми. Людовикъ XV проливаеть слезы на представлении драмы Дидро. Марія Антуанета плачетъ въ комической оперъ, всегда готова прослезиться, если публика принимаеть ее радушно и кавалеры свиты привътствуютъ эти слезы стихотворными экспромптами, гдъ говорится: — если народу и можно смъяться, то несомнънно, только подъ властью государей, умъю-

<sup>20</sup> "Ils ont triomphé par leur caractère ardemment sentimental". Hennequin. Les écrivains francisés. Paris. 1889. Préface IV, р. 108, 297—8. Любопытно, что и Эннекэнъ говорить исключительно о буржуазной публикѣ.

<sup>31</sup> Впослёдствія мы приведемъ рядъ примёровъ, подтверждающихъ это положеніе. Ср. La Chaussée. Le préjugé à la mode, I. 4 etc. цихъ плакать <sup>\*\*</sup>. Мы постоянно читаемъ сообщенія современниковъ, — *вся* публика плакала въ такомъ-то спектаклѣ и чаще всего извѣстія падаютъ на комическую оперу. На нѣкоторыя, особенно поучительныя представленія, привозять дѣтей и они плачутъ «такъ трогательно, что увлекаютъ всѣхъ зрителей и тогда небольшая пьеска заставляетъ публику пролить столько слезъ, сколько видятъ очень немногія трагедіи» <sup>\*3</sup>. Слезы въ это чувствительное время играютъ роль для насъ едва вѣроятную — оружія противъ цензуры.

Въ правительственныхъ соерахъ большое неудовольствіе возбудила драма Седэна — Philosophe sans le savoir. Въ драмѣ отецъ изъ чувства чести разрѣшаетъ своему сыну драться на дуэли. Цензура рѣшительно отказалась пропустить пьесу. Тогда авторъ добился позволенія представить драму предъ спеціальной коммиссіей цензоровъ и полицейскихъ чиновниковъ и просилъ только, чтобы эти зрители взяли съ собою и женъ.— «Но они ничего не понимають въ законодательствѣ», возразилъ lieutenant général de police.— «Все равно», отвѣтилъ Седэнъ, — «онѣ будутъ судить объ остальномъ». Ожиданія автора увѣнчались блестащимъ успѣхомъ: зрительницы расплакались и судьи, говоритъ современникъ, «не могли устоять предъ прекрасными глазами, проливавшими слезы». Автору указали кое-что выбросить и драма прошла <sup>24</sup>. Такимъ путемъ была спасена одна изъ лучшихъ

<sup>32</sup> Diderot. O. compl. IV, 240. Desnoiresterres. La com. sat. p. 199. Экспромить приведень въ Corresp. secrète. V, 121, 16 août, 1777.

<sup>23</sup> Наприм'тръ въ Mcm. secr. 5 janvier 1769 о представления Lucile въ ит. т.: "cette pièce romanesque a produit à ce théâtre le rare spectacle d'un auditoir fondant en larmes... chacun est sorti pleurant et enchanté".— Corresp. litt. (Grimm) по поводу Fanfan et Colas, ком. Бонуара. "Les enfants que leurs mères s'empressent de mener à ce spectacle garnissent le devant des loges tandis qu'elles mêmes sont dans le fond, et depuis le commencement de la reprèsentation jusqu'à la fin on les voit pleurer avec un attendrissement que partagent tous les spectateurs. Il y a peu de tragédies qui fassent répandre autânt de larmes". XIV, 226, sept. 1784.

<sup>24</sup> Эпизодъ разсказанъ у Гримма-VI, 449-и повторяется почти во всёхъ сочиненияхъ, посвященныхъ драмат. литературъ XVIII-го въка. пьесъ Седэна и одно изъ замъчательнъйшихъ произведеній пълой эпохи.

Інтература всёми силами поощряеть это настроеніе. Авторы комедій увёряють, будто «честныя женщины чувствительнёе, чёмъ другія», и что даже не надо человёку давать уроковъ нравственности, если онъ «чувствителенъ и нёженъ» <sup>25</sup>. Журналы твердять: «въ чувствительности заключается весь нашъ геній». Авторы, не всегда согласные съ новымъ направленіемъ, восхваляють «сладостныя слезы чувства». Они считають высшимъ достоинствомъ писателя «чувствительное сердце». Актеры въ своихъ обращеніяхъ къ публикѣ благодарять ее за одобренія и апплодисменты именно потому, что все это возбуждаетъ и развиваетъ у нихъ «чувствительность» <sup>24</sup>.

Съ какой быстротой распространяется новое увлеченіе, можно судить по слёдующимъ фактамъ. Въ 1750 году въ Гагѣ былъ изданъ романъ Le triomphe du sentiment. Героиня кокетка и свётская щеголиха возымѣла фантазію — найти человѣка съ чувствомъ — un Homme à sentiment — «нёчто рѣдкостное и смѣшное въ современный вѣкъ» espèce rare et ridicule dans le siècle où nous sommes. Эта рѣдкость, «это чудовище» сеtte espèce de monstre отыскивается и въ результатѣ перерождаетъ героиню: «дѣлаетъ ее благоразумной и

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Isabelle et Gertrude, op. com. 1765, Dorlis--repoß: "Les femmes honnê tes sont plus sensibles que les autres". La bergère des Alpes, com. pastorale. Fonrose-repoß: "A-t-on besoin de leçons, quand on est sensible et tendre". Cp. Histoire anécdotique et raisonné du théâtre italien. Paris. 1769. VII, 108, 137.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Journal des théâtres; "La sensibilité fait tout notre génie", II, 18, 1 août, № 9. Paris 1777. Corresp. secrète, IV, 220.—Compliment pour la clôture du théâtre, 16 mais 1682. Mouhy. Abrègé de l'hist. du th. fr. IV, 189. Напомнимъ, что Неккеръ въ своей книгѣ о финансахъ обращался съ рѣчью къ "чувствительной націи", и Мирабо въ своемъ d'Ami des hommes старался употреблять jargon sensible, по выраженію Гримма, не уважавшаго дѣятельности маркиза. Что касается cahiers, мы уже знаемъ нхъ пристрастіе•къ чувствительнымъ изліяніямъ и выраженіямъ въ родѣ—le peuple sensible, la sensibilité nationale, la réligion sensible.

нъжной». Въ половинъ въка эта идея была «новостью»: такъ относится къ ней современникъ <sup>27</sup>.

Спустя двадцать семь лёть одновременно въ Амстердамё и въ Парижё выходить брошюра— О чувствительности. Авторъ пишеть: «Соединеніе разума и чувствительности дёлаеть человёка геніальнымъ и добродётельнымъ. Разумъ рёдко бываеть тамъ, гдё нёть чувствительности. Тоть чье сердце нечувствительно, отличается обыкновенно страстями низкими, темными, своекоростными». Авторъ считаеть публику на своей сторонѣ. Даже увлекаясь новой комической оперой, преобразованной въ сущности въ чувствительную драму она ясно доказываеть свою любовькъ чувству. Авторъ совѣтуетъ призвать чувство на помощь въ воспитаніи юношества, образовать у дѣтей прежде всего сердце. Сколько безконечныхъ золъ создаются тѣмъ, что дѣвушки въ Парижѣ воспитываются безъ всякаго участія чувства! Для блага семьи и общества оно должно занять мѣсто галантности и кокетства <sup>2</sup>.

Мы видёли, — театръ пытался совершить эту замёну, призывая матерей и дётей плакать на спектакляхъ. Позже мы убёдимся, что здёсь дёйствительно осуществлялись серьезнёйшія стремленія — воспитывать дётей въ духё новаго направленія.

Проникнуть чувству въ школу было крайне трудно, — для этого требовались цёлыя десятилётія, можеть быть вёка. Но за то чувство сказалось въ жизни, въ ея серьезныхъ и мелкихъ явленіяхъ. Источники сообщають исторіи, немыслимыя въ предыдущую эпоху. Любовь начинаеть проявляться со всей силой и правдой естественной страсти. Галантное пустословіе становится исключптельнымъ достояніемъ вымирающихъ поколёній. Въ жизни совершаются событія, заставляющія предчувствовать грядущій романтизмъ: повторяется исторія. разсказанная Руссо въ романѣ Новая Элоиза. Въ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Гряммъ. I, 419: "idée neuve et assez belle".

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> p. 15—16, 29: "c'est le coeur qu'il faut corriger avant tout, c'est lui qu'il faut diriger, toucher, attendrir".—Комия. оперы въ родѣ—*Lucile, Silvain* авторъ называеть—*drames—opéras*.

действительности оказывается еще больше энергія, страсти, самоотверженія и несравненно меньше риторики. Б'ядный до нашній учитель полюбиль одну изъ своихъ ученицъ знатнаго происхожденія и застрёлился, оставивь записку, любопытную для харавтеристики старых общественных отношеній и для оцёнки новаго симптома: «непонятный контрасть между благородствомъ монхъ чувствъ и моннъ низнимъ происхожденіемъ; любовь на столько же дерзкая, насколько же и неопреодолимая въ обожаемой девушве, страхъ опозорить ее, необходимость выбирать между преступленіемъ и смертью-все это заставило меня умереть. Я родился для аобродетели, могъ стать преступникомъ: я предпочелъ смерть» <sup>29</sup>. Подобная исторія входить въ біографію Седэна. Женщина, любившая его, повончила самоубійствомъ, послъ того какъ Седэнъ вздумалъ жениться и невъста его не взяда н 50,000 за отсрочку свадьбы на одинъ годъ 30.

Эти происшествія возбуждають горячій интересь общества. Высказываются взгляды, совершенно чуждые эпохѣ всевозможныхъ ограниченій, предразсудковъ, ханжества и безсердечія, взгляды, которые потомъ будутъ усвоены романтизмомъ и лягутъ въ основу творчества величайшаго поэта Франціи — Виктора Гюго <sup>31</sup>. Одно время все аристовратическое общество, парижская публика и литература единодушно отдаютъ свое вниманіе вопросу о романическомъ умопомѣшательствѣ. Фактъ этотъ тѣмъ интересенъ, что героиня, завладѣвшая умами, крестьянская дѣвушка. Весной въ 1786 году на сцеяѣ итальянскаго театра шла драма Nina ou la folle par amour. Пьеса заимствована изъ разсказа Арно, основаннаго въ свою очередь на дѣйствительномъ фактѣ. О героинѣ въ самомъ началѣ пьесы заявлянось: «Elle était dée sensible. Она сошла съ ума, по-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Corresp. litt (Grimm) XIII, 529-30, mai 1784.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Mem. secr. 18 mai 1767.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Corresp. litt. (Grimm) XIV, 197: разсвазывается исторія гѣвушки, вызывающая у разсвазчива тѣ самыя соображенія, какія рувоводния Викторомъ Гюго при созданіи драмъ Angelo, Marion Delorme.

тому что не вернулся изъ отлучки ся женихъ. Ежедневно Нина — дъйствительная героиня — выходила встръчать его, останавливалась въ гостинницъ недалеко отъ деревни, спрашивала два прибора, объдала и потомъ уходила, говоря: «онъ сегодня не придетъ, —я вернусь завтра». Въ драмъ исторія происходитъ иначе. Нина превращена въ дочь графа и покровительницу бъдныхъ и несчастныхъ, мотивъ также разсчитанный на чувствительность публики. Въ результатъ, съ популярностью *Нимы*, по словамъ современивковъ, могла сравниться развъ только популярность *Сеадъбы Фигаро*. Появилось множество новеллъ съ героинями, сощедшими съ ума отъ любви и это называлось: Folies sentimentales ou les egarements de l'esprit par le coeur. Въ аристократическихъ салонахъ увлекались новой игрой въ сумасшедшую <sup>32</sup>.

Среди стараго оранцузскаго общества все должно было принимать болёе или менёе каррикатурную форму: то же самое произошло съ ново-открытой силой, съ чувствомъ, лишь только оно подало подъ власть моды. Она сейчасъ же сообщила ему характеръ смѣшного, преувеличеннаго. Марія Антуанета, страстная любительница оригинальныхъ причесокъ, довела даже Людовика XVI до открытой насмѣшки надъ ся фантазіями. Этимъ воспользовался итальянскій театрь и повторилъ каррикатуру, внушенную королемъ. Насмѣшка не произвела никакого дъйствія: прически продолжали изображать современную исторію въ самыхъ фантастическихъ оормахъ. Была въ модъ Англія-на головъ женщины появляется англійскій садъ, возгаралась свверо-американская война-парижанки носять прическу Aux Insurgents, при помощи аллегорическихъ фигуръ изображающую торжество свободы, славу Франклина, развитіе земледёлія, торговли и искусствъ — въ Америкѣ и униженіе Англіи. Правительство сочло нужнымъ запретить эту аллегорію. Процессъ Бомарше сопровождается особой прической quesaco, ее смъниль le pouff

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Grimm. XIV, 382, 15 mai 1786. Mem secr. XXXII, 241; XXXIII, 158.

aux sentiments. На этоть разъ отличилась герцогина шатрская: она носить на головѣ цѣлую картину своего семейнаго счастія: изображенія ребенка, кормилицы, попугая, маленькаго негра, и все это перевито волосами мужа и другихъ родственниковъ. Современники приходять въ восторгъ и хвалятся, что ихъ вѣкъ самый чувствительный, какой только знаетъ неторія <sup>33</sup>.

Мы видбли, какое значение вмбла чувствительность въ итературъ, какое вліяніе приписывали ей. Она всеобъемнощая снав въ личной, семейной и общественной жизни. Она-единственный источникъ гуманности-ставится выше всвяъ другихъ свойствъ человъческой природы. Одинъ авторъ, жестоко нападавшій на новое направленіе драматической итературы, съ теченіемъ времени отказался оть своихъ нападокъ и сталъ върнъйшимъ защитникомъ чувствительности и ея безчисленныхъ благодъяній. «Чувствительность», писаль онь, «двлаеть человвка благодвтелемь бвдныхь, благороднымъ въ отношенияхъ къ врагамъ, скромнымъ и добрымъ въ счастіи, мужественнымъ и твердымъ въ несчастіи. Чувствительность, укранляя кровныя связи, привязываеть снльное отца къ сыну, сына къ отцу и она же сообщаеть столько энергіи и трогательности материнской любви. Чувствительность въ особенности оберегаеть супружескую върность, и если нація хранить священныя основы нравственности, -- стражъ этихъ основъ чувствительность. Не было бы пороковъ, убійствъ, обмановъ, если бы всѣ люди быи чувствительны и не подавляли такъ часто въ своихъ серднахъ возвышеннаго и кроткаго голоса милосердія. Слѣдуеть безпрестанно стараться укрѣплять эту силу. А гдѣ же успѣшнѣе всего можно этого достигнуть, какъ не въ драматическихъ произведеніяхъ? Гдё еще можно слить вмёстё вроткое и нъжное милосердіе съ спокойной веселостью? Гдъ эти двъ сестры, умъряя другь друга, могутъ производить

Уч. Зап. ст. Иванова.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Corresp. secrète. I, 214, 158. O запрещ. прически. Mem. secr. 30 mai 1778, Le pouff aux sentiments. Ib. 26 août 1774.

такое обаятельное впечатлёніе взаимнымъ контрастомъ и раскрывать невиданную прелесть, безпрестанно мёняя внёшнія формы» <sup>34</sup>.

Эти сдова — отголосовъ современнаго увлечения, зашита новыхъ «Философскихъ» пьесъ. и злъсь же намъчены главнъйшіе практическіе результаты. Чувствительность въ литературъ вызвала произведенія, въ которыхъ «Слинъжнаго милосердія съ спокойной весевались черты лостью», въ жизни явилась преобразовательницей семейныхъ и общественныхъ отношеній. Никто яснье и энергичные не раскрыль многообразнаго значения той же чувствительности, чъмъ Кондорсэ, -- одинъ изъ искреннъйшихъ поклонниковъ ФИЛОСОФСКОЙ ДДАМЫ XVIII ВЪКА. Идеальный человъкъ, по его словамъ, «чувствительное существо, способное составлять умозаключенія и пріобрътать нравственныя идеи». — При помощи одной этой истины, --- поясняетъ авторъ, --- публицистамъ удалось вывести всё права человёка <sup>35</sup>. И мы видимъ этотъ процессъ во-очію. Стоило проникнуть чувству въ литературу, въ сознаніе общества — будущее самыхъ шировихъ реформъ было обезпечено. Съ одной стороны идеи, съ другой — чувство, философія и чувствительность, разумъ и сердце, логика и павосъ-эти элементы до такой степени неразрывно связаны въ просвътительной литературъ, что трудно сказать — идеи возбуждали извъстное настроеніе, или онъ только были результатомъ настроенія. Въ драматической литературъ чувствительность, конечно, должна была стать общимъ фономъ для встать идей. Какнать бы вопросовъ авторъ ни касался, какую бы основу стараго порядка ни развёнчивалъ, --- онъ непремённо дёлалъ это, возбуждая чувствительное настроеніе зрителей. Даже поэты, по натуръ менъе всего склонные въ пасосу сердца, принуждены

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> De Cubières. Dialogue entre auteur et un homme de goût. II t. Théâtre moral. Paris 1786, pp. 28-30.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Tableau des progrès de l'éspit humain. Oeuvres Comp. Paris. an XIII, VIII, 233.

были насиловать свои таланты въ угоду общему теченію. Вольтеръ—типичнъйшій представитель галльской веселости и оранцузскаго esprit, запросами современной публики быль превращенъ въ автора чувствительныхъ пьесъ.

## II.

Въ новой драматической литературъ сказалась сначала одна черта-чивствительность, потомъ въ ней, въ силу указанной выше связи, присоединилась другая — простонародность. Въ тотъ моментъ, когда авторы стали защищать права семьи, испреннихъ, сердечныхъ отношеній между супругами, отцами и дётьми, -- положено было начало чувствительной драмв и одновременно произнесено слово осужденія надъ одной изъ тлетворнъйшихъ язвъ -- стараго порядка --нать отсутствіемъ семьи въ высшемъ обществъ. Сдёланъ быть этоть шагь драматургами, не принадлежавшими въ оннософскому лагерю, но теми самыми, которые, также независимо отъ философовъ, превратили театръ въ трибуну нравственныхъ проповъдей. Въ 1727 году на сценъ появилась комедія Детуша—Le Philosophe marié. Смыслъ и сюжеть комедія достаточно выясняется изъ слъдующаго признанія героя своему другу: «Между нами будь сказано, — я имъю слабость красныть отъ почетнаго и пріятнаго имени, на которое я имѣю всѣ права, - отъ прекраснаго имени супруга. Оно заставляеть меня дрожать, когда я произношу его: до такой степени нравы нашего времени сдълаля его смъшнынъ» 36. И вся пьеса состоить изъ борьбы сердечнаго влеченія съ предразсудкомъ. Спустя восемь лёть на туже тему появилась комедія другого автора — Лашоссе-Le prejugé à la mode: здъсь еще энергичнъе прославлялась супружеская любовь и подвергались стыду великосвътские фаты, подни. мающіе на смъхъ сердечныя семейныя отношенія. Герой, въ началь стыдившійся своей любви къ жень, въ конць объ-

\*\* Le ph. m. I, 2.

16\*

являеть торжественно: «Да, я больше не скрываю своихъ чувствъ. Я люблю мою жену и только ее обожаю. Пусть судять объ этомъ другіе какъ хотять, - для меня достаточно моего счастія». Онъ выражаеть надежду, что предразсудовъ окончательно исчезнеть <sup>37</sup>. Пьеса имвла громадный успёхъ, возбудившій даже соревнованіе Вольтера. А между твиъ, еще два года тому назадъ Лашоссе сомнъвался въ расположенін публики къ новому жанру. Въ предисловін къ комедін La fausse Antipathie онъ врайне осторожно и боязливо выступилъ прелъ публикой и хотвлъ только испытать ея вкусъ. Попытка оказалась настолько удачной, что Вольтеръ задумалъ написать пьесу въ томъ же направления 38. Этотъ факть темъ замечательнее, что Вольтеръ отвазался отъ сюжета Préjugé à la mode, предложеннаго ему m-lle Quinault. артисткой французского театра. Та же актриса вскорѣ разсказала Вольтеру другую исторію-и на другой день послівразсказа поэтъ принесъ ей планъ драмы L'enfant prodique Вольтеръ сильно опасался за успёхъ будущей пьесы и просиль помощи у своей вдохновительницы: до такой степени онь сомнѣвался въ достоинствахъ новаго жанра! 39. Онъ открылъ публикъ свое авторство только спустя два года, когда драма. имъла уже около тридцати представленій ". Съ этихъ поръновый жанръ вступаетъ въ область теоретическаго выясненія и серьезной критики. Вольтеру суждено было написать первую защиту въ его пользу. Въ Предисловіи къ L'Enfant prodique сліяніе трагическаго съ комическимъ признается необходимымъ въ интересахъ бо́льшаго соотвѣтствія, драматическихъ произведеній дъйствительной жизни. И вообще по мнѣнію автора, «всѣ жанры хороши, за исключеніемъскучнаго жанра».

<sup>37</sup> Le pr. à la m. V, 6.

<sup>88</sup> Такъ разсказ. La Harpe: Lycée ou cours de la litterature. Paris. 1834. II, 316. Вольтеръ самъ не упоминаеть объ этомъ вліянін, говоря о драмѣ Лашоссе въ Dict. philos. art. Art dramatique. Oeuv. compl. Paris 1826,. LII, p. 226. Здѣсь же о разсказѣ m-lle Quinault.

<sup>39</sup> Lenient. La com. en France. II, 49-50.

40 Préface въ изд. пьесы въ 1738 году.

Это было только началомъ вольтеровской критики. Поэтъ до конца своей двятельности не переставаль говорить о новой драмв. Посль L'Enfant prodique онъ написаль «драматическое произведение» (ouvrage dramatique) — Socrate — въ прозв, выдаль его за переводь съ англійсваго и снова въ предисловіи защищаль сліяніе «патетическаго съ комическимъ». Въ следующемъ году появилась комедія L'Ecossaise. Она приписывалась также англійскому автору, въ предисловін ся жанръ назывался «высовой комедіей» (haut comique) и съ особенной похвалой отмъчались сцены, «трогательныя до слезъ». Заставить публику плакать — было исконнымъ стремленіемъ Вольтера 41. Онъ возставаль только противъ безраздъльнаго царства слезъ, онъ непремънно хотълъ смъха и веселиться рядомъ съ чувствительностью. Слезливая драма по его митнію, «жанръ совершенно не художественный и непріятный». Но за то Вольтеръ употребляеть всъ уснлія доказать, до какой степени ум'єстно и естественно пользоваться одновременно и слезами и смёхомъ, разсказываеть по этому поводу случая изъ жизни 42. Вольтера принято обвинять въ крайней непослёдовательности по вопросу о новой драматической литературъ. Говорятъ, будто онъ поперемённо признаваль и отвергаль genre larmoyant 43. Стоить внимательнъй прослёдить мнёнія Вольтера въ различныя эпохи, чтобы отказаться оть этихъ обвиненій. Онъ остался невъренъ себъ развъ только въ одномъ отношенія: въ 1770 году онъ отвергаетъ прозу въ трагедін, а въ 1759

- \*: Въ предисловіяхъ въ Nanine, Enfant prodigue.
- <sup>43</sup> Такъ думаютъ Lanson. О. с. р. 277; Lenient. О. с. I, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> По поводу трагедія Olympie Вольтерь писаль къ Даржанталю: "Lisez, jugez: mais pleurez: Oeuv. compl. LX, 24. Та же самая надежда возлагается на трагедію Scythes: слезы публики должны спасти эту пьесу и авторь заранве знаеть, какія сцены заставять зрителей плакать. Ср. Desnoiresterres, Voltaire VII, 175. Одновременно на сценѣ фернейскаго замка появилась тредъактная pièce dramatique—Charlot, также преисполненная чувствительности: она, между прочимъ, прославляеть Генрихя IV. Защищая сюжеть Mepmu – Вольтерь писаль: "On a pleuré à Vérone et à Paris: Voilà une grande réponse aux critiques". Théâtre. P. An IX p. 209.

году написаль Сократа въ прозъ ". Но даже и этоть оакть вряль ли можно считать вполнё доказаннымь противорёчіемь: Вольтеръ не допуская прозы въ трагеди, встрътилъ сивхомъ трагедію Ламотта Oedipe en prose ". Но Сократа — не трагедія, а «ouvrage dramatique» и Вольтеръ съ строжайшей точностью отделяеть трагедію оть всёхъ лочгихъ жанровъ, и стремится сохранить ее въ первичной классической чистоть. Исключительно слезливая драма возмущала его до послёднихъ дней. Онъ отвергь ее въ предисловія въ Nanine, осудилъ много лёть спустя въ Философскомъ Словаръ, признавъ слезливыя драмы результатомъ художественнаго безсилія писателей. Это, очевидно, было твердымъ и непоколебимымъ убъжденіемъ Вольтера ". Онъ квалилъ пьесу Дидро Père de famille въроятно, потому, что въ ней трогательныя сцены чередовались съ комическими, насколько это было въ талантъ автора. Но подвергая критикъ излишнюю чувствительность, Вольтеръ постепенно переходить на сторону другаго болье важнаго новшевства, созданнаго сторонниками новой драмы, не противоръча себъ, а только сознавая съ теченіемъ времени весь смыслъ явленія.

Мы видёли, — въ новую драму на ряду съ чувствительностью долженъ былъ войти простонародный элементь, буржуазный и деревенскій. Вопросъ возникъ о новыхъ иерояхъ новыхъ пьесъ. Сначала авторы, увлеченные исторіями чувства въ разнообразныхъ его проявленіяхъ, не занимаются этимъ вопросомъ У Лашоссе нътъ никакой связи между содержаніемъ пьесы и происхожденіемъ дъйствующихъ лицъ. Предъ нами

<sup>46</sup> Оно враснорѣчныѣе всего выразнось въ слѣдующихъ словахъ въ предисловія въ Nanine: "La comédie peut donc se passionner, l'emporter, attendrir, pourvu qu'ensuite elle fasse rire les honnêtes gens. Si elle manqueit de comique, si elle n'était que larmoyante, c'est alors qu'elle serait un genre très vicieux et très désagréable<sup>\*</sup>. Dict. phil. Paris 1826, II, 227.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Corresp. litt. (Grimm) приводить письмо Вольтера къ Даржанталю по поводу трагедін Седэна въ прозѣ Maillard ou Paris sauvé. 26 сснт. 1770 г. Вольтеръ считаеть этотъ фактъ для себя ударомъ. IX, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> "Oeuvrez, ouvrez, c'est mon Oedipe en prose". Lenient. o. c. I. p. 155.

отвлеченныя формулы того или другаго чувства, той или другой добродътели. Это-чувствительная драма въ ея первичной, общей формв, можно сказать, --- нечленораздвльный тонъ для будущихъ драмъ. Только въ послёдней пьесъ автора L'homme de fortune на сцену выступають герои съ характерами и стремленіями, обусловленными извъстнымъ общественнымъ положеніемъ: появляется буржуазная драма и, слъдовательно, немедленно поднимается вопросъ о сословныхъ отношеніяхъ. Герон-отецъ и сынъ-буржуа, сами заявляють себя таковыми и даже гордятся своимъ происхожденіемъ, по крайней мёрё, не намёрены заискивать у знати и преклоняться предъ ея родовыми преимуществами. Это-въ полномъ смысив новые герои. Появились они на сцену не въ силу какихъ-либо теоретическихъ, еще менње философскихъ соображеній автора. Лашоссе не имълъ ничего общаго съ философами и реформаторами. Буржуа должны были, наконецъ, явиться на сцену героями драмы, потому что драматурги стали основывать свои пьесы на мотивахъ, искони принадлежавшихъ буржуазной средъ. Съ этого момента начиналась для всэхъ очевидная общественная роль драматической литературы, независимо даже оть идей, какія авторы вздумаля бы вложить въ свои произведенія. Великой и новой идеей быль уже самый факть-стремление поэтовь рисовать серьезными, драматическими и неръдко величавыми красками людей, которые раньше допускались на сцену чаще всего только затёмъ, чтобы потёшать публику своей глупостью и невъжествомъ.

Вольтеръ немедленно понялъ опасность дли основнаго влассическаго жанра—для трагедіи и заявилъ протестъ въ предисловіи къ Nanine, къ той самой пьесъ, которою онъ намъренъ былъ растрогать публику. Онъ никоимъ образомъ не хотълъ допустить на трагическую сцену обыкновенныхъ людей des hommes du commun. По его мнѣнію, это значило «унижать котурнъ» — avilir le cothurne — одновременно нарушить законы трагедіи и комедіи, это «было бы нѣчто незаконнорожденное, чудовищное, возникшее по причинъ без-

силія авторовъ создать настоящую комедію или трагедію». Въ твхъ же выраженіяхъ Вольтеръ осудилъ «буржуазную трагедію» въ стихотворной сатиръ Pauvre Diable. Первое изданіе этой сатиры вышло въ 1758 году. Эту эпоху слвдуеть считать поворотной во взглядахъ Вольтера на новую драму. Два года спустя ему пришлось вступить въ борьбу съ Фрерономъ.---съ этой цёлью написать комедію. Предисловіе къ пьест вветь уже совершенно другимъ духомъ, чтыть раннія разсужденія автора о драматической поэзія. Теперь онъ соглашается, что на сцену слёдуетъ выводить «всё сословія и всъ званія людей» и ссылается на англичанъ, считающихъ предметомъ комедіи всё характеры и всё общественныя положенія. Все, что существуеть въ природъ, должно появляться на сцень. Французы страдають излишней деликатностью. Мораль «высокой комедіи» отнюдь не наносить ущерба священному достоинству автора и не можеть оскорблять самого изысканнаго вкуса. Такое свободное отношеніе къ комедіи должно было отразиться на давнишнемъ преклонения Вольтера предъ другимъ классическимъ жанромъ. Въ Философскомъ Словаръ онъ все еще исповъдуетъ старую эстетику, ему будто тяжело признать право гражданства за новой драмой, но онъ не можетъ отрицать ея успъха, ея заслугъ предъ обществомъ. Онъ произносить остроумное опредѣленіе для драмы — une espèce bâtarde — весьма желательное для враговъ новой литературы, но не отрицаеть у авторовъ драмы ни талантливости, ни искусства-торжествовать надъ мнѣніями противнибовъ. Въ письмѣ къ Сумарокову онъ соглашается съ русскимъ авторомъ, негодующамъ на новыя драмы. Онъ повторяетъ свое старое выраженіе-ces pièces bâtardes, но, очевидно, на этотъ разъ въ критикъ Вольтера гораздо больше любезной снисходительности въ мнѣніямъ иностраннаго писателя, его восторженнаго поклонника, чёмъ дъйствительно личныхъ воззръній. Все письмо написано въ крайне лестномъ для Сумарокова тонъ. Оказывалось, -- въ началъ 1769 года -- Сумарокову еще долго предстоядо являться славой для своего народа, а Вольтеръ

уже умеръ для французовъ... Но умирающій не замедлиль разсвять недораменія, ---и въ томъ же году высказаль свой настоящій взглядъ на вопросъ. Въ общирномъ разсужденія, на**инсанном**ъ по поводу трагедія Гебры, читаемъ: «Чтобы легче внушить людямъ доблести, необходимыя для всякаго общества, авторъ выбралъ героевъ изъ низшаго класса. Онъ не аобоялся вывести на сцену садовника, молодую девушку, помогающую своему отцу въ сельскихъ работахъ, офицецеровъ, изъ которыхъ одинъ командуетъ небольшой пограанчной кръпостью; другой --- служить подъ его командой, ваконецъ, въ числъ дъйствующихъ лицъ-простой солдать. Такіе герои, стоящіе ближе другихъ въ природъ, говорящіе аростымъ языкомъ, произведуть болѣе сильное впечатлѣніе, и сборве достигнуть цели, чёмъ влюбленные принцы и мучимыя страстью принцессы. Достаточно театры гремёли трасичествими приключеніями, возможными только среди монарховъ и совершенно безполезными для остальныхъ людей» 47. Здъсь уже нътъ никакихъ ограниченій и оговорокъ. Авторъ исповъдуетъ новую эстетику во всей ся полноть. Образцовый консерваторъ въ художественныхъ вопросахъ долженъ вкусамъ своего времени. Уступки были ръуступить шены успъхами драмы. При всемъ уважении въ трагедии Вольтеру удалось спасти только форму. Содержаніе и духъ измёнились 10 самыхъ основъ и такъ же мало напоминали влассические обравцы, какъ Философский Словарь мало походнять на проповъди Боссюв. Но какъ бы сдержанно Вольтеръ ни относился къ буржуазному жанру, — новая драма — въ спыслё идей-съ самаго начала повліяла на него въ высшей степени глубоко и оригинально. Онъ только примъшиваль чувствительныя черты въ комической основъ, и результаты

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Dict. philos. Art. Art dramatique, p. 225. Лансонъ совершенно опускасть оговорки, какими Вольтеръ сопровождаетъ свои неблагосклонныя заятьчанія на счетъ "буржуазныхъ трагедій". О. с. р. 134. Первое изданіе Dict. phil. вышло въ 1764 году. Bengesco. Bibliographie I, 73, 412. Письмо къ Сумарокову отъ 26 февр. 1769: Oeuvres compl. de V. Paris 1828, Corréspondance générale, IX, p. 396.

выходили тё же, если бы даже онъ писалъ въ полномъ смыслё «буржуазныя трагедіи». Каждая пьеса Вольтера, отражавшая вліяніе новой драмы, была — по характерамъ, по сюжетамъ и по авторской тенденціи — краснорёчивой проповёдью въ демократическомъ направленіи. Вольтеръ свободный мыслитель въ повзій и публицистикё въ комедіи—защитникъ равенства—и, какъ мы убёдимся ниже, прямой предшестьенникъ Фигаро.

Путь новой драмы, слёдовательно, совершенно выяснился во второй половинѣ XVIII вѣка: онъ начался защитой чивства - въ личныхъ и семейныхъ отношеніяхъ людей, независимо отъ ихъ общественнаго положенія. Здъсь торжествуеть супружеская любовь Le philosophe marié Детуша La fausse Antipathie, Le prejugé à la mode, Mélanide Jaпоссе, взаимная довърчивость, искреннія сердечныя отношенія между родителями и дътьми Le glorieux — Детуша, Ecole des mêres, чувство дружбы Ecole des amis — Лашоссе. На сцену постепенно выступають и болье широкіе вопросы. Современники чувствительность понимають какь силу, преобразующую всю жизнь и деятельность человека, одинаково — въ семьъ, въ кругу близкихъ, въ обществъ, даже въ государстве. Все эти мотивы должна разрабытывать драма. Conditions-появляются на сцену у Лашоссе, сначала. не оказывая замътнаго вліянія на характеры и поведеніе дъйствующихъ лицъ, хотя подъ вліяніемъ чувства имъ приходится высказывать истинно-философскія идеи. Отець, защищая дочь передъ матерью, говорить: •равенство, - законъ природы», сынъ, отказываясь оть выгоднаго брака и чувствуя любовь въ бъдной дъвушвъ, заявляеть отцу: «оставниъ въ сторонъ благородство крови. Въ глазахъ справедливости всъ одинаковаго ранга Взвъсимъ дъйствительныя права. Самое знатное цроисхожденіе не должно прибавить здёсь и одной крупицы въса». Но это пока частные вопросы въ каждой пьесъ. Съ теченіемъ времени ть же иден стануть единственными мотивами драмы, - и уже Лашоссе рисуеть двухъ буржуа, чувствующихъ подъ собой совершенно твердую почву рядомъ съ аристократіей; а Вольтеръ въ первой те драмѣ проповѣдуетъ естественное равенство слуги съ господиномъ и открываетъ у лакен гораздо больше чувства и чести, чѣмъ у всѣхъ благородныхъ друзей своего героя. Личное достоинство является новымъ понятіемъ рядомъ съ старыми основами общества — происхожденіемъ и привилегіей.

Въ такомъ положенія находилась драматическая литература, когда на сцену выступилъ Дидро съ теоріей новаго жанра и представилъ образцы.

## III.

Первая пьеса Дидро—Le fils naturel появилась въ 1757 году,—ее сопровождали объяснительные Разюворы. Въ слѣдующемъ году Дидро издалъ Le père de famille и приложилъ общирное разсуждение О драматической поэзии. Теорія автора, конечно, возникли раньше, чѣмъ образцы, и мы должны съ нихъ начать свое знакомство съ реформой Дидро.

Въ Разноворалъ затронуто много общественныхъ вопросовъ по поводу отдёльныхъ сценъ комедія. Герой — суровый и строгій по характеру — ведеть длинную бесёду съ слугой, когда тотъ не исполняетъ его воли. Для современника стараго порядка это-въ высшей степени странно. Авторъ замъчаетъ: «Развѣ они, ставши нашими слугами, перестали быть людьмя?» Женская прислуга играеть другую роль. Горничная является повъренной своей госпожи: воспитаніе, сожальеть авторъ, еще не достигло такого совершенства, чтобы отцы и матери были повъренными своихъ дътей. Во второмъ Разноворть подробно раскрывается способность простыхъ лодей въ патетическимъ настроеніямъ. По поводу сцены господина съ слугой въ минуты испытаний авторъ останавливаетъ вниманіе на чувствительности слуги, его преданности и мужествв. Онъ съ восторгомъ вспоминаетъ сцену «расточительнаго сына» съ слугой въ комедіи Вольтера: тамъ слуга идеализируется на счетъ благородныхъ господъ, онъ является единственнымъ другомъ и утъщителемъ своего господина, потерпъвшаго страшное несчастье. Эта сцена, очевидно, вдохновида Дидро. Онъ называетъ жанръ «домашней и мъщанской трагедіей», горько сътуеть, что Вольтеръ пренебрегаеть имъ, хотя самъ же основаль его. Комплименть, какъ мы знаемъ, не совсвмъ справедливый, но онъ очень характеренъ для двятельности Вольтера и ся значенія въ глазахъ современниковъ-даже въ тъхъ случаяхъ, когда Вольтеръ шелъ по чужимъ слъдамъ и притомъ медленными шагами. Въ третьемъ Разноворъ-предлагается новый терминъ серьезный жанра (le genre serieux), и этоть жанрь признается «наиболѣе полезнымъ и самымъ распространеннымъ». Ему подлежать будничныя явленія жизни, «не возбуждающія ни смёха, ни ужаса, о которыхъ поэту приходится говорить такимъ же тономъ, какимъ мы бесъдуемъ о серьезныхъ дълахъ». Такихъ явленій очень много, и помимо трагедій и комедій долженъ существовать еще особый жанръ, совершенно независимый отъ первыхъ двухъ. Дидро отрицаетъ всякую возможность пріурочивать драматическіе жанры къ извёстнымъ сословіямъ, какъ это дълалось классической эстетикой. Случаются забавныя приключенія при дворѣ и очень трогательныя происшествія въ городъ. Комедія и трагедія, слёдовательно, свойственны одинаково встмъ состояніямъ,-съ одной только разницей: подъ кровлями подданныхъ еще чаще бывають горе и слезы, чёмъ забавы и веселья въ дворцахъ государей. Дидро различаеть два женра въ новой драматической литературь - серьезную комедію и мишанскую трагедію. Первую уже давно призналъ Вольтеръ, но Дидро и для второй ждеть блестящей будущности: изображение несчастий, окружающихъ насъ въ ежедневной жизни, сообщитъ драмъ реальную правду. Дидро постоянно повторяеть совѣть драматургамъ: приблизьтесь въ дъйствительной жизни-rapproches vous de la vie reelle, изображайте «состоянія», conditions, покажите на сценъ жизнь, обязанности каждаго сословія, семейную и общественнуя обстановку. Въ нашъ въкъ, говоритъ авторъ, не имвють ни мальйшаго представления, напримвръ, о томъ,

что такое отецъ семейства, не знаютъ жизненныхъ и нравственныхъ основъ отдъльныхъ сословій: — все должно распрыться на сценъ. Дидро называетъ это реализмомъ и указываетъ на переворотъ, происшедшій въ оилосооіи. Ее геніальные писатели низвели въ дъйствительный міръ изъ туманныхъ, недосягаемыхъ соеръ; то же самое должно произойти съ литературой.

Въ трактать О драматической поэзіи Дидро характеризуеть новаго писателя-реялиста: онъ долженъ быть философомъ. обязанъ на самомъ себъ изучить человъческую природу, глубоко проникнуть во всё слои общества, узнать ихъ будничную жизнь, ихъ значеніе, неудобства и выгоды ихъ сушествованія. Върный просвътительному направленію, Дидро обязанности людей считаеть такимъ же обильнымъ источникомъ поэтическаго вдохновенія, какъ ихъ пороки и смѣшныя стороны: «нравственныя и серьезныя пьесы» les pièces honnêtes et serieuses среди испорченнаго общества будуть имъть еще больше успёха, чёмъ гдё-либо. Дидро въ числё героевъ этихъ пьесъ называетъ крестьянъ и вспоминаетъ комедію Бре L'orphéline ou le faux généreux, изображающую благородство п ндеальную сыновнюю любовь деревенскаго пария въ противоположность лицемърію и жестокости дворянина. Эта комедія— «вполнѣ въ нравственномъ и серьезномъ жанрѣ». Она должна нравиться всему міру, во всё времена неизмённо вызывать слезы ". Дидро, какъ истинный философъ XVIII въка, глубово убъжденъ въ исконной добротъ человъческой природы. Въ порокахъ и преступленіяхъ виноваты «презрѣнныя условности», созданныя обществомъ, человъческая природа сана по себъ благородна. Поэть всегда встрътить здъсь отгодосовъ на все возвышенное и нравственное, -- и особенно драматическій поэть. «Партеръ театра—единственное мѣсто,

<sup>\* &</sup>quot;Lorsque j'entendis les scènes du Paysan dans le *Faux généreux*, jedis: "Voilà qui plaira à toute la terre, et dans tous les temps; voilà qui fera fondre en larmes".—C'est épisode est tout—à—fait dans le genre honnête et sérieux".

гдё проливають слезы добродётельный и злой». «Злой выходить изъ театра, меньше склонный дёлать зло, чёмъ если бы онъ услышалъ суровую и жестокую проповёдь карающаго проповёдника».

Въ этихъ идеяхъ мы встръчаемъ обобщенія многихъ фак. товъ, намъ уже извёстныхъ. Conditions изображались Вольтеромъ и Лашоссе за нъсколько лътъ до трактатовъ Дидро. Но было бы неосновательно отрицать въ разсужденіяхъ Лидро всякую оригинальность и даже унижать его сравнительно съ Лашоссе, какъ дълаетъ это новъйшій авторъ 49. У Лашоссе не было яснаго представленія объ общественномъ значенія новой драмы. Появление conditions для самого автора было случайностью, а не результатомъ идейнаго стремления. Чувство, введенное Лашоссе въ драму, логически должно было привести къ вопросу объ общественныхъ отношенияхъ. Но личная воля автора не играла здъсь никакой роли. Дидро. напротивъ, ясно и отврыто поставилъ цёлью драмы-изображеніе всевозможныхъ общественныхъ положеній и состояній. Другая еще болъе важная идея Дидро является также его достояніемъ. Дидро съ особенной энергіей настаяваль на реализмъ драматическихъ изображеній, на сближеніи поэзін " съ жизнью, --- Лашоссе сочинялъ невъроятные романы и строиль свои драмы на приключеніяхь, скорье напоминавшихь сказки, чвиъ какую бы то ни было двйствительность. Наконецъ, просвътительное вліяніе театра на народъ, идущее путемъ правды, путемъ воспроизведенія горя и радостей-не пышныхъ дворцовъ, а убогихъ хижинъ,---эта идея всецёло принадлежить Дидро. Энциклопедисть и здъсь остался върень своему призванію — распространять знаніе и свътъ въ народъ ради самого народа. Сердечность, какою проникнуты

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Lanson O. c, p. 270. Авторъ даже находитъ возможнымъ укоритъ Дидро въ широковѣщательности его теорій Талантливѣйшіе современники энциклопедиста были другаго миѣпія. Нельзя не обратить вниманія, что рѣзкая перемѣна во взглядахъ Вольтера на буржуазную тразедно относится къ эпохѣ появленія трактатовъ Дидро, а Бомарше, какъ увидимъ, свою драматическую дѣятельность ставилъ въ зависимость отъ ученій Дидро.

даже теорія Дидро, доходить до изумительной искренности н чистосердечія. Вторую пьесу ему пришлось писать въ самый разгаръ преслёдованій, постигшихъ Энциклопедію. Онъ говорить объ «исключительныхъ обстоятельствахъ, сдёлавшихъ для него жизнь тягостной и работу ненавистной». Его томила скорбь, неудачи сосредоточивали его мысль на личномъ существованіи. Ему трудно было жить чужою жизнью, входить въ характеры своихъ героевъ: энтузіазмъ угасалъ и пламя генія переставало свётить... И все-таки автору удалось представить для своихъ теорій вполнѣ удовлетворительные образцы.

На напъ взглядъ, герои Дидро страдаютъ слезливостью и навлонностью въ риторическимъ изліяніямъ. Авторъ не довольствуется замёчаніями: «плачеть, рыдаеть», иногда соединяеть и то и другое — en sanglotant, en pleurant. Въ сцены вставляются цэлыя разсужденія. Напримъръ, героиня объщаеть герою быстрое распространение философскихъ и гуманныхъ идей въ современномъ обществъ, герой цитируеть стихи Вольтера, герояня выражаеть твердую надежду на окончательное торжество разума и гуманности и кстати намъчаеть планъ воспитанія своихъ дътей, хотя она говорить еще только съ женихомъ 50. Всв герои, — выражансь СЛОВАМИ ОДНОГО ИЗЪ НИХЪ, --- «ИЗЛИВАЮТЪ ПОТОВЪ ЧУВСТВЪ» --un torrent de sentimens. Семейное счастіе прославляется въ длинныхъ ръчахъ, обстоятельно излагающихъ всъ наслажденія родительской любви 54. Но все это совершенно въ духъ современной философіи и во вкусъ самихъ зрителей. Эготь вкусь не измънился со временъ классицизма -- въ одномъ отношении: публика любить врасивыя ричи, легко прощаеть резонерство, если герои умёють говорить изящно и остроумно и, что еще важнъе для публики XVIII въка.влагають въ свои ръчи чувство и пасосъ. Дидро зналъ своихъ современниковъ, когда даже со сцены восхвалялъ

<sup>50</sup> Le Fils Naturel. IV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Le Père de famille II, 2, phys riabharo repos.

«УДОКИ. ЗВУЧАЩИЕ ВЪ ТСАТДАХЪ» 52. Т. С. КОГДА ХВАЛИЛЪ ИМСНно то самое красноръчіе и патетическое резонерство, кавимъ самъ пользовался въ своихъ пьесахъ. Это не была холодная риторика: монологи произносились — d'une voix tremblante, avec humanité, d'une voix basse et sanglotante-unлая гамма сердечныхъ ощущеній. Содержаніе монологовъ дышало невёдомымъ раньше духомъ териимости, свободы. братства. Герои описывали незаметную, но честную и благородную жизнь бъднявовъ, разсказывали, какъ они начинають работу до разсвёта и просиживають ночи, описывали обстановку ихъ жилищъ 53. «Въ мірѣ слышится столько жалобъ только потому, что бъднякъ лишенъ мужества, а богачъ-гуманности» <sup>54</sup>. Сильный богачъ въ одно мгновеніе могъ погубить счастіе бъдняка, онъ доставаль lettre de cachet съ именами, какія ему требовались-и жертвы теряли свободу по одному его капризу 55. И все-таки, --- юношамъ твердили, что этоть порядокъ созданъ непогрѣшимымъ обществомъ, оно требуетъ безусловнаго повиновенія своимъ обычаямъ и предразсудвамъ: они сами-эти юноши-должны признать все благо lettres de cachet и благоговъть предъ мевніемъ людей, совершающихъ насилія. Тогда послышалась новая патетическая рёчь и старое общество узнало, что юному герою «нужна честная и чувствительная—honnête et sensible-спутница, которая научила бы его переносить житейскія испытанія, а не богатая и титулованная жена, способная умножить ихъ». Защитникъ общественнаго авторитета называеть такія чувства— «стремленіемъ разрушить общество, уничтожить привилегіи происхожденія и ранговъ, унизить семью». Новый человъкъ находитъ, что современное общество «все ниспровергло, все исказило, природу

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Le Fils Naturel, IV, 3; Constance: "Voilà les leçons dont nos théâtres retentissent, et dont ils ne peuvent retentir trop souvent".

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Le Père de famille. I, 7.

<sup>54</sup> Ib. II, 3.

<sup>55</sup> Ib. V, 8. Такова роль одного изъ героевъ-M. le commandeur d'Auvilé.

подчинило жалкимъ условностямъ», — и стремленія героя ясны—возстановить права чувства и личности <sup>56</sup>.

Одинъ предразсудовъ падаетъ за другимъ. Возстановляются права незаконнорожденнаго сына и бъдняка на любовь и уважение, потому что благородное происхождение и богатство-случайны, достаются одинавово хорошимъ и дурнымъ, а добродътели зависять оть личной воли и только онъ ръшають вопросъ о значения человъка. Личная пвятельность также ставится выше привилегій. Дворянинъ принимается за торговаю, нисколько не страшась унизить себя, напротивъ, желая обладать состояніемъ, облагороженнымъ работой и опасностями. Женщина, до сихъ поръ игравшая роль украшенія и забавы, теперь хочеть стать матерью-воспитательницей, и учительницей своихъ дътей и участвовать въ трудахъ и стремленіяхъ мужа 57. Отцы не поручають дътей «наемникамъ», они сами пристально изучають душу и наклонности ребенка и на основаніи этихъ наблюденій составляють планъ воспитанія. Родители гордятся твмъ, что ОНИ ЛИЧНО НАУЧИЛИ СВОИХЪ ДЪТЕЙ ГОВОДИТЬ, ДУМАТЬ И ЧУВ-CTBOBATL 58.

На такихъ мотивахъ строилась нован литература — «семейная или мъщанская трагедія». Самый терминъ указываеть на ея значеніе: преобразованіе семьи и общественныхъ отношеній. Окончательно измънилась и форма. Пьесы Дидро установили прозу для новаго жанра, — необходимое спъдствіе реальныхъ стремленій драмы.

Разсужденія Дидро не прекратили споровъ о новыхъ пьесахъ. Защитники и противники не переставали заявлять о себѣ цѣлыми книгами, статьями, эпиграммами, и даже пьесаии, спеціально написанными для защиты или осмѣянія новаго направленія. Для насъ интереснѣе всего соображенія общественнаго характера — той и другой стороны. Классики за-

<sup>50</sup> Ib. II, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Le Fils Naturel. IV, 3, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Le Père de famille. II, 6.

Уч. Зан. ст. Иванова.

щищали исключительныя права коронованныхъ героевъ на трагедію: этимъ и ограничивались идеи противниковъ общественнаго содержанія драмы. Художественные критики чаще всего прибѣгали къ выраженіямъ Вольтера — une espèce bâtarde, un monstre и, подобно ему, указывали на легкость новаго жанра <sup>39</sup>. Авторы бугто забыли, что трагедіи было писать

59 Нанболѣе видная работа-книга члена Академіи de la Rochelle-Charassin'a: Reflexions sur le comique larmoyant-Builla Bb 1749 rogy, т. е. раньше драмъ Дидро. Но на нее постоянно ссылаются оппоненты Дидро и вообще враги новаго жанра. Авторы, принимавшие участие въ полемикѣ, перечислены у Lanson'a, р. 277. Къ списку можно присоединить имя драматурга Piron'а; объ его насмѣшкахъ налъ Лашоссе мы говорнии, хотя слёдуеть замётить, что Пиронъ быль однимь изъ родоначальниковъ чувствъ драмы. Въ 1728 году появилась его пьеса Les fils ingrats, принадлежащая по всёмъ признакамъ къ жанру Лашоссе, Г-жѣ Граффиньи - автору одной изъ полулярнаящихъ драмъ — Cénie — принадлежитъ защита влассичеснихъ геpoebl-Bb Lettres péruviennes. Cp. La Harpe. Lycée, II, 325. Barlagt r-me Граффиньи не лишенъ оригинальности и въ общихъ чертахъ выражаетъ обычные доводы сторонниковъ классицизма: "dans la tragédie les grands • crimes sont liés à de grands intérêts qui les annoblissent en quelque sorte. et sans rendre celui qui les commet moins coupable le rendent moins vil à nos yeux".-До самаго конца XVIII-го въва не переставали появляться все новыя брошюры по вопросу о драмь. Кромь того, кажный драматурь пишеть предисловія и послѣсловія къ собственнымъ произведеніямъ. Укажемъ на брошюру, вышедшую въ Амстердамъ, въ 1775 году-Lettre à M. de Milcent, jeune littérateur, sur les drames bourgeois ou larmoyants par M. de la Viéville. Брошюра любопытна, какъ одно изъ свидътельствъ о решающемъ значении идей Вольтера, когда бы то ни было высказанныхъ ниъ. Авторъ-относительно мъщанской драмы-знаеть только взгляды Вольтера въ пятидесятые годы и, повторяя ихъ, гордится, что сошелся во мибніяхъ сь геніальнымъ писателемъ. Другая довольно содержательная брошюра-Lettre sur le drame a M P... Amsterdam, 1774. Авторъ врагь драмы и вообще философіи. О XVIII вѣкѣ этомъ, "le siècle philosophique par excellence" онъ говорить: "on lui doit Le systemè de la Nature, le Drame et l'opéra comique". p. 5. Такой взглядъ на драму не новость. Мы постоянно слышимь, что это "жанрь въ полномъ смысль философский", "одинъ изъ плодовъ новой философін" (Condorcet. O. compl. XIII, X p. 126). Связь драмы съ философіей, несомнѣнно, была главнѣйшей причиной ожесточенныхъ нападовъ на нее многихъ литераторовъ и синсходительнаго отношенія къ ней Вольтера. Авторъ брошюры ссылается на предисловіе къ

еще легче и посредственности набрасывались на этоть жанов. яавъ на ремесло. Даламберъ, по странному недоразумънію, поддержаль эту выходку противь драмы, и даже соввтоваль-отвести для драмы второстепенную сцену --- итальянский реатръ, а во французскомъ продолжать трагедію ". Въ высшей степени любопытна брошюра аббата Гарнье, вышедшая въ Амстердамъ въ 1757 году, т. е. одновременно съ Разговорами Пидо. Брошюра носить название Le Bâtard legitimé ou le triomphe du comique larmoyant. Здъсь встръчаемъ страницы. буквально повторенныя въ Письмь къ Даламберу. Письмо вознивло годомъ позже и, можетъ быть, совпаденія не самчайны. Но въ то время, какъ Руссо одинаково поражаетъ влассическую трагедію, комедію и драму, Гарнье — горячій повлонникъ новой литературы. Драму овъ называеть «жанръ въ полномъ смыслё философскій» — (genre de spectacle tout philosophique), привътствуеть ея стремленія изображать людей среднихъ и ссылается на Сократа, поучавшаго гражданъ примърами изъ жизни ремесленниковъ. Дидро восхваляетоя, жакъ первый писатель, сблизившій театръ съ обыкновенныжи людьми и съ ихъ интересами, какъ первый драматургъ реалисть. Героевъ влассической трагедіи-влюбленныхъ гревовъ-авторъ называеть амфибіями и отрицаетьу нихъ дъйствительное значеніе такъ же, какъ у неестественно-глупыкъ и ничтожныхъ персонажей комедіи 61.

Namine, но ни слова не говорить о предисловін въ трагедія Guèbres, хотя она вышла за пять льть до брошкоры. Эта же брошкора—единственная нявнавъстныхъ намъ Мольера ділаеть орудіемъ противъ философія, цитирун язвістных стахи о трехъ педантахъ въ комедія Les femmes savantes,--прісиъ, усвоенный всей драматической сатирой -- стихи дъйствительно весьма благодарные для политическихъ враговъ философія (IV, 3: Clitandre). Авторъ даже прибавляеть что онъ особенно часто думалъ надъ этими стихами. Его приводитъ въ крайнее недоумѣніе, какъ авторы могли драму соединить съ политикой? Но онъ не считаетъ нужнымъ то же самое настроеніе перенести на классическия трагедіи въ родѣ произведеній Корнеля Сіппа ои la clémence d'Auguste, Pompée, Polyeucte.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Eloge de Marivaux. O. compl. III, 609, Notes, 9.

<sup>&</sup>quot; Le Bâtart legitimé pp. 31, 42, 88.

Нельзя не обратить вниманія еще на одинъ факть въ этой полемикѣ. Фреронъ оказался въ числѣ защитниковъ драмы и по мотивамъ, которыхъ менѣе всего можно было ожидать отъ непримиримаго врага философіи и усерднаго слуги правительства. Фреронъ возражалъ противъ исключительнаго права королей и героевъ — занимать вниманіе зрителей и готовъ даже совершенно отвергнуть дальнѣйшее развитіе классической трагедіи. Товарищу Фрерона — аббату Дефонтену — новый жанръ обязанъ названіемъ, получившимъ вскорѣ всеобщую популярность. Онъ предложилъ называть новыя пьесы — драмами <sup>62</sup>.

На этоть разъ Фреронъ разошелся во мивніяхъ съ Людовикомъ XV о новой драмв. Король заявлялъ, что онъ любить смвяться, а не плакать, и систематически не допускалъ на Версальской сценв пьесъ новаго направленія <sup>63</sup>.

Также энергично возсталъ противъ новаго жанра Фридрихъ II. Въ письмъ къ Вольтеру онъ признавалъ достоинства. Nanine, но крайне ръзко выражался вообще о драмахъ. «Моя страсть къ хорошей комедіи, писалъ онъ, до такой степени велика, что я предпочелъ бы быть осмъяннымъ въ комедіи, чъмъ одобрить это незаконнорожденное немощное чудовище, введенное въ моду дурнымъ вкусомъ нашего времени» <sup>64</sup>.

Драмѣ приходилось разсчитывать на популярность преимущественно въ среднихъ и низшихъ слояхъ публики. Къ этой цёли было направлено ен дальнѣйшее развитіе. Оно сдёлало громадный шагъ, когда въ число вѣрныхъ послѣдователей Дидро вступилъ Бомарше. Авторъ Свадъбы Финаро самъ сознался, что его драматическое призваніе было рѣшено пьесой Дидро—Отецъ семейства. Теоріи Дидро вызвали у него желаніе изложить свои идеи о новой драматической литерату-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Fréron. Lettres sur quelques ecrits de ce temps. IV, 6. O терминѣ dpama-Histoire philos. et litt. du th. fr, par Hipp. Lucas. Paris 1843 p. 262

<sup>\*\*</sup> Mem. secr. XIX, 91.

<sup>\*\*</sup> Lenient. O. c. I, 271.

рв. Въ результать явился Essai sur le genre dramatique sérieux.

Бомарше, конечно, пришлось многое повторить изъ того, что мы уже знаемъ отъ другихъ авторовъ. Онъ не ограничнася однимъ Опытомъ, позже по поводу комедіи Свадъба Фигаро онъ написалъ настоящій оправдательный трактатъ, представилъ теорію новой комедіи.

Въ Опыть Бомарше является фанатическимъ защитникомъ драмы, считаеть ее гораздо интереснве комедіи: это любопытно слышать отъ неудачнаго автора драмы и геніальнаго творца комедін. Для Бомарше важнёйшая цёль драматической литературы — убъждение — путемь чувства — persuader par le sentiment. Съ этой точки зрвнія авторь оцвниваеть всякій жанрь. Классическая трагедія оказывается полезной и художественной только въ тв моменты, когда она возбуждаеть у зрителей чувство сострадания, когда зритель забываеть, что предъ нимъ необыкновенные смертные, искаючительные герои, а обыкновенные люди, ставшіе жертвами невзгодъ и испытаній. «Истинный интересъ сердца, его естесственная отзывчивость всегда направлены от человъка ка человъку, в не ота человъка въ зерою». Ясно, слъдовательно, чёмъ действующее лицо по своему общественному положенію ближе стоить къ простому зрителю, гімъ сильнёе и глубже этотъ интересъ, эта отзывчивость.

Другая цёль драматической литературы—правственное поученіе. Мораль — не что иное, какъ плодотворный выводъ, являющійся послё того какъ зритель лично къ самому себё иримёнитъ соображенія, вызванныя въ его умё сценическимъ представленіемъ. Интересъ—невольное сочувствіе извёстному лицу, на мёстё котораго мы можемъ вообразить самихъ себя жертвами такихъ же страданій. Очевидно, —и классическая трагедія можетъ трогатъ зрителей только въ твхъ случаяхъ, когда она превращается въ чувствительную иёщанскую драму.

Бомарше въ первый періодъ своей драматической двятельности склоненъ унижать комедію на счетъ драмы, —и на этомъ пути даже впадаеть въ парадоксы Руссо. По его мивнію, комедія весьма часто не достигаеть нравственныхъ цёлей: зритель, на котораго направлена эпиграмма, смъется вивств съ пругими и спасаеть себя среди общаго хохота. отъ стрвлъ, лично для него опасныхъ. Кромв того зритель въ комическихъ спектакляхъ поддается неръдко весьма предосудительному чувству: увлевается продълками плутовъ и несравненно меньше интересуется честными людьми, потому что плуты гораздо забавнъе. Наконецъ, вообще, веселое настроеніе, смъхъ-враги вдумчивости, разносторонняго обсужденія вопроса, между тёмъ какъ чувствительность сосредочиваеть мысль и среди молчанія заставляеть человёка углубиться въ самого себя. «Тотъ, кто плачетъ въ театръ,-- въ эту минуту одинь, и чёмь сильнёе онь это чувствуеть, тёмь съ болышимъ наслажденіемъ проливаеть слезы, въ особенности въ пьесахъ нравственнаго (honnête) и серьезнаго жанра,---въ пьесахъ, волнующихъ сердце столь правдивыми, столь естественными впечатлениями. Часто, среди увленательной сцены, сердечное волненіе вызываеть невольныя обильныя слезы, сквозь эти слезы свётится улыбка, исполненная любви, -- лицо зрителя тогда озарено одновременно и состраданиемъ и радостью. Развъ такая трогательная борьба чувствъ-не прекраснъйшее торжество искусства и не счастливъйшее настроеніе, какое только доступно чувствительной душѣ?»...<sup>65</sup>.

Эти изліянія Бомарше обычные отголоски эпохи. Но въ его разсужденіяхъ есть другая сторона, полная смысла для всёхъ эпохъ. Ее мы уже видёли въ Разюеорахъ Дидро и она должна быть признана величайшимъ завоеваніемъ новой художественной литературы. Бомарше нападаетъ на блассическую трагедію. помимо всёхъ другихъ причинъ, еще потому, что она лишена реальныхъ, жизненныхъ основъ. Актерская, напыщенная игра разрушаетъ въ трагическихъ спектакляхъ

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Essai sut le genre dramatique Sérveux. Oeuvres compl. Paris 1828, I, 11, 13-4.

всякое впечатлёніе правды, дёйствительности. Герои, ихъ приключенія, самый ихъ языкъ—все носить фантастическій характерь. А между тёмъ, на сценё должна быть реальная янань. Авторъ долженъ всёми силами оторвать зрителя отъ кулисъ, отъ актерскаго фокусничества, отъ всей театральной прикливой обстановки: ничто не должно мёшать зрителю стоять лицомъ къ лицу съ живыми людьми, съ живою истиной. Излюбленная форма классической трагедіи — рифмованные стихи — кажется Бомарше нелёпой. Онъ энергически защищаетъ прозу, какъ единственный реальный языкъ сцены. Эта форма уничтожитъ въ пьесахъ множество реторическихъ прикрасъ, безсмысленнаго, хотя и красиваго, пустословія. Только жизнь, человёкъ, чувство будуть наполнять сцену: представленіе на самомъ дёлё и неизбёжно станетъ нравственнымъ и серьезныма <sup>66</sup>.

Бомарше потерпѣлъ неудачу въ драматической дѣятельности. Постепенно, будто ощупью, онъ напалъ наконецъ, на жанръ, несравненно болѣе свойственный его таланту, — комедію, не ту, о которой онъ отзывался съ такимъ пренебреженіемъ,

По поводу комедій— Севильскій цирульника и Свадьба Фичаро — возникли статьи, обсуждающія тё же вопросы — о арамё, о комедіи, о нравственномъ значеніи театра. Въ Скромнома письмъ, написанномъ послё неудачнаго представценія первой комедіи, Бомарше бросалъ насмѣшкой и преэрѣніемъ въ старую классическую комедію, изображавшую «людей средняго круга» не иначе, какъ въ «шутовскомъ нарядѣ», не признававшую, что въ этой средѣ возможны горе, страданія и, слѣдовательно, истинная драма. Новый «комическій» авторъ если и будетъ забавлять публику,— отнюдь не шутовскими выходками и не на счетъ униженія какого бы то ни было сословія. Напротивъ, онъ ни на минуту не утратитъ серьезнаго взгляда на жизнь, совершающуюся на сценѣ, и постарается извлечь изъ своего представленія не-

• *Ib.* pp. 21-24.

премённо нравственный урокъ. Въ предисловіи ко второй комедіи Бомарше защищаетъ себя отъ обвиненія въ дегкомыслів и безнравственныхъ пріемахъ. «Не порокъ и не обстоятельства, порождаемыя имъ, непристойны на сценѣ, а отсутствіе поучительнаго и моральнаго элемента. Если авторъ по неспособности или вслёдствіе застёнчивости не рёшается слить его съ своимъ сюжетомъ, — тогда пьеса становится двусмысленной или прямо безнравственной».

Сявдовательно, Бомарше ясно и точно опредвляль признаки новой драматической литературы: герои «средняго круга» и поучительная цвль пьесы. И тоть и другой принципъ расширяли творчество автора, сближали повзію съ жизнью и окончательно уничтожали схоластическія оковы, лежавшія на драматургахъ классической школы. Бомарше представиль блестящій примвръ свободнаго и разносторонняго изображенія двйствительности. Въ геніальномъ образв Фигаро сливается въ изумительной полнотв—забавное, трагическое и поучительное. Это сліяніе въ художественномъ отношеніи, —истинное торжество новой драмы; на такой же высотв стоить и общественный смыслъ комическаго творчества Бомарше.

Раньше чёмъ Бомарше нашелъ свою настоящую дорогу и создалъ произведеніе, которое самъ потомъ признавалъ предвёстіемъ и даже пропагандой революціи, — въ Амстердамѣ появилась книга, предвосхитившая всѣ будущія идея Бомарше въ пользу демократіи. Книга даже далеко превзошла ихъ, потому что авторъ былъ убѣжденнымъ революціонеромъ съ самаго начала своей литературной дѣятельности, по словамъ современниковъ, даже родился имъ. Ни того, ни другого, конечно, нельзя было сказать о Бомарше: революціонныя свойства своей комедіи онъ открылъ только потому, что дѣйствительно наступила революція. Роли авторовъ въ этотъ періодъ оказались различны. Одного новые люди не признавали своимъ, другой — въ теченіе всѣхъ смутъ шелъ въ первомъ ряду, и тѣмъ энергичнѣе, чѣмъ сильнѣй разгорались демократическія страсти. Это можно было предска-

١,

зать на основания его книги, изданной за шестнадцать лють до собрания Генеральныхъ Штатовъ. Мы уже упоминали и объ авторъ и о сочинении: Du théâtre ou nouvel essai sur l'art dramatique — Мерсье.

## I۷.

Въ книгъ Мерсье мы встръчаемъ прежде всего обычныя нападки на классицизмъ, обычную ръчь о буржуазной средъ: пока это идеи стерыя -- но уже для нихъ существують иныя выраженія, скрывающія за собой нівчто новое и для самихъ ндей. Классицизмъ осуждается за отсутствіе реальности (realité), а драма именуется «представленіемъ гражданской жизни» (la représentation de la vie civile). Одно слово --новость въ эстетикъ, другое — уже давно употреблялось, но въ политической литературъ и не провикало въ разсужденія объ пскусствь. Дальше-въ характеристикь новаго поэта встрёчается рядъ такихъ же необычныхъ словъ: поэтъ держить въ своихъ рукахъ кормило общественного мнънія, истинные писатели-почетныйшие граждане. Это только Epitre dédicatoire, и мы уже въ атмосферѣ скорѣе политическаго травтата, чэмъ эстетическаго опыта. Вопросы объ искусствъ, которые занимають еще такъ много мъста въ Разюворахъ и особенно въ Разсуждении Дидро, въ Опыть и пояснительныхъ статьяхъ Бомарше, - здёсь отступають на задній планъ. Литература трактуется, вакъ общественная, политическая и соціальная сила. Какая разница между общественнымъ міросозерцаніемъ Мерсье и его предшественниковъ,--внано изъ очень простого сопоставления. Онъ такъ же, какъ и Лидро, требуеть на сцень conditions и ожидаеть громаднаго пнтереса оть изображения ихъ. Но самыя conditions вритиковъ совершенно различны. У Дидро: писатель, философъ, комерсанть, судья, адвокать, политикъ, гражданинъ, магистрать, оинансисть, le gpand siegneur, интенданть и дальше отецъ семейства, супругъ, сестра, братья. Дидро особенно занимаеть отець семейства, философъ, въ родъ Сократа, и

судья <sup>41</sup>. У Мерсье слёдующій списокъ драматическихъ мотивовъ: ткадкій челнокъ, молотокъ, вёсы, наугольникъ, явадрактъ, ножницы. Перечисливъ ихъ, Мерсье восклицаетъ: «Какъ! читаютъ съ увлеченіемъ техническое описаніе ремеслъ, а тотъ, кто измышляетъ, налаживаетъ, изобрётаетъ эти остроумныя машины,— не представляетъ интереса! Это чудовищное разнообразіе промысла, личныхъ взглядовъ, образа мыслей кажется миё во сто разъ увлекательнёе, чёмъ пошлости маркизовъ, которыхъ выдаютъ намъ за единственныхъ дёйствительно существующихъ людей и которые при всей болтливости не имёютъ и сотой доли ума, какимъ обладаетъ честный ремесленникъ» <sup>68</sup>.

Очевидно, въ то время, когда изъ теорій Дидро и Бомарше вытекала «буржуазная трагедія» и пьесы съ демократическими идеями, Мерсье требуеть соціальной драмы. Его герои не буржуа, не honnêtes gens,—среда противоположная monde, а ремесленники artisans, имъ противоставляются fainéants: въ числъ послъднихъ могутъ быть и маркизы, и оинансисты и буржуа. Разсматривая драмы Мерсье, мы увидимъ, что онъ именно такъ и понималъ драматическое положение: съ одной стороны бъднякъ, съ другой богачъ—безразлично къ какому бы сословію онъ ни принадлежалъ.

Мерсье, при всемъ своемъ радикализмѣ, чувствуеть глубокое уваженіе къ современной оплософія. Онъ приписываеть ей благодѣтельное вліяніе на поэзію. Философія доказала, что поэзія заключается не въ механическомъ подборѣ словъ, не въ избитыхъ оигурахъ, — ея назначеніе трогать сердца людей, царствовать надъ толпой, пользуясь ея языкомъ, ея порывами, ея страстями стремительными и правдивыми, заимствуя даже, если нужно, грубыя и дикія манеры, характеризующія толиу. Философія—демократическая наука: она черпаетъ свои свѣдѣнія и идеи въ широкомъ потокѣ

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Entretiens sur de fils naturel. O. compl. IV, p. 209. De la poésie dramatique. Ib. pp. 444, 449.

<sup>48</sup> Du théâtre. Amst. 1773, p. 109.

жизни и переносить ихъ въ художественную литературу. Дидро также посылаль поэта въ среду людей и заставляль его изучать общественную жизнь во всёхъ ся проявленіяхь. Это значило-поэту быть философомъ <sup>69</sup>.

Мерсье расширяеть общественную роль поэта въ направлени, указанномъ энциклопедистами.

Прежде всего, вмъсто различныхъ общественныхъ состояній, Мерсье говорить исключительно о народь. «Всякій другой человъкъ съ положеніемъ презираеть толпу, пренебрегаеть ею, -- остается идти поэту рядомъ съ ней» <sup>70</sup>. Мерсье подробно излагаеть художественные и соціальные принципы новой литературы. Онъ смвется надъ классиками, искавшини влохновенія и мотивовъ въ книгахъ и имъвшими. смутныя представленія о живой действительности. Они лишены національнаго значенія для самихъ французовъ, они оторваны отъ народной почвы, они-искаженные, поддвльные греви, а не французы. Образцомъ дъйствительно національнаго поэта Мерсье считаеть Шекспира. Онъ кажется смвшнымъ во Франціи, но онъ дорогъ своимъ соотечественникамъ, потому что обладалъ тайной говорить со всъми гражданами, составляющими эту почтенную націю. Общедоступность, въ которой его укоряють, -- драгоцённый естественный даръ. Всв его герои-люди, и это соединение простоты и героизна составляють интересь его созданій. О ненъ слёдуеть судить не въ Париже, где все делается для богачей, гдъ только о нихъ и думають, а въ Лондонъ, гдъ важдый живеть личною независимою жизнью. Мерсье ссылается на писателя, видъвшаго, какъ простые люди изъ народа плавали у статуи Шевспира: она напоминала имъ сцены его трагедій, потрясавшія ихъ души. Мерсье соглашается и сами англичане начивають понимать, что Шекспирь часто оставляеть въ сторонъ приличіе, но этоть не-

<sup>•</sup> *Ib.* pp. 206, 207. Diderot. O. compl. IV, 440.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> "C'est au poète à parler à la multitude, puisque tout autre homme en place la dédaigne et la méprise". *Ib.* p. 205.

достатокъ сторицею выкупается жизненною правдой и энергіей изображеній. Это, конечно, должно изумлять оранцузскихъ риомачей (nos petits rimailleurs français), которые кричать, будто они проявляють особенный вкусь, отвергая вкусъ народный. Они безпрестанно твердять о граціи, изяществъ, правильности — потому что у нихъ нътъ ни смълости, ни силы.

Въ особой главъ Des études du poête Мерсье ръшаетъ вопросъ, какимъ путемъ поэтъ долженъ подготовить себя къ общественной дъятельности? — «Закрывъ книги, посъщая общество, — придворныхъ, оинансистовъ, адвокатовъ, маркизъ, входя въ лавки купцовъ, въ мастерскія артистовъ, сосредочивая вниманіе на самыхъ низкихъ состояніяхъ, върнъе, самыхъ полезныхъ — они могутъ сообщить творчеству правду и интересъ. При этомъ изученіи не должна ускользать ни одна мелочь. Мелочи върнъе всего характеризуютъ человъка. Геніальный писятель тщательно собираетъ мельчайшіе оакты, неуловимыя черты, которыхъ не замъчаетъ посредственный авторъ <sup>71</sup>.

Все это — иден, вошедшія ціликомъ въ эстетику литературнаго реализма. Мерсье не останавливается на этой границі. Негодованіе на классицизмъ, дуждавшійся простой неприглядной дійствительности, увлемаеть Мерсье въ страстную проповідь натурализма. Онъ не знаеть этого слова, но его принципы нисколько не уступають возгрівніямъ крайнихъ послідователей Золя, можеть быть, — даже идуть еще дальше. Существуеть только одно въ высшей степени важное отличіе натуралистическихъ идей Мерсье оть новійшей школы. Мерсье требуеть правды въ поэзіи, ищеть поэтическаго вдохновенія преимущественно вз средь несчастныхъ. Въ основі его стремленій лежить не идеально-безстрастное, «естественно-научное» изслідованіе явленій жизни, а горячая, личная отзывчивость художника на изображаемую дійствительность. Не къ «протокольной точности» стремится Мерсье,

<sup>71</sup> Ib. chap. XVI.

а къ потрясающему, непреодолимому воздъйствію жизни на поэта и поэзіи на жизнь.

«Почему», --- восклицаеть онъ, --- «у меня нъть достаточно таланта, чтобы воспроизвести предъ глазами богача картину больницы? Сюда часто попадають благодётели и отцы богачей. Я заставиль бы трепетать ихъ сердца, въ которыя ни разу не проникало чувство сострадания. Въ то время. когда изображались бы жестокости, причиняемыя бёднымъ и несчастнымъ, -- счастье здыхъ, ихъ эгоистическое спокойствіе было бы прервано на нѣсколько часовъ. Больницу!.. скажуть мнв. Да,---и, если угодно, я на сцену перенесу саный Бисстръ. Я раскрою то, чего не знають, или о чемъ забывають. Я изображу человъка, виноватаго только въ неосторожности, всю жизнь изнывавшаго въ борьбъ съ отчаянісять и злобой. Я заставлю взглянуть, какъ обращаются съ человъческими существами». Чтобы отомстить за поруганное чувство гуманности-Мерсье готовъ представить на сценъ не только тюрьмы и больницы, но даже застънки и подземелья. «Вы придете въ ужасъ, надменные судьи», восвлецаеть онъ, «или вы не станете читать меня» 72.

Современниковъ автора изумляла необычная форма его произведеній, его стиль — слишкомъ різзкій, патетическій и страстный. Въ сущности этоть стиль немногимъ отличается отъ языка, какимъ написаны *Разюворы и Разсужденія* Дидро и почти одинаковъ съ языкомъ его драматическихъ героевъ. Восклицаній и риторическихъ фигуръ у Мерсье больше, но это соотвётствовало его цёли — «писать для народа». Критики, осмёнвая форму сочиненій Мерсье, принуждены были въ то же время отнестись иронически и къ ихъ цёли: и то и другое нераздёльно. Но было бы ошибкой въ виду страсти Мерсье къ реализму — обвинять его въ наклонности къ преувеличеніямъ и раздирательному мелодраматизму, входившему въ моду вмёстё съ драмой. «Природу», говорить авторъ, «слёдуетъ заставлять говорить, а не кри-

<sup>78</sup> Ib. p. 135-6.

чать». Потряскющія драмы, о которыхъ нишекъ Мерсье, являлись не плодомъ его горячаго воображенія, а были вполнѣ достовѣрной жизненной правдой, жившей подъ кровомъ стараго порядка. Тюрьмы, насилія оффиціальныхъ и даже частныхъ лицъ практиковались слишкомъ часто, чтобы писатель, требующій сближенія поэзіи съ дѣйствительностью, могъ забыть эти явленія. Мерсье требуетъ только — поднаго воспроизведенія современной жизни на сценѣ, — и картины сами собой должны оказаться мрачными и жестокими.

Онъ хочеть подвергнуть суду публики всё законныя и незаконныя злоупотребленія стараго государства и общества. Поэть должень стремиться возстановить естественное разенство, сословныя пристрастія и интересы «должны исчезнуть предь его возвышеннымъ взоромъ». Но здѣсь снова оговаривается Мерсье, доказывая, что онъ серьезно хотѣлъ провести свои идеи въ жизнь современнаго общества и стремился сохранить въ своихъ стремленіяхъ чувство иѣры. Поэть долженъ сознавать неизбѣжность различныхъ общественныхъ состояній, — и вмѣстѣ съ тѣмъ — необходимость всеобщаго равенства предъ законами. Онъ долженъ во всемъ сообразоваться съ этимъ великимъ принципомъ и хранить убѣжденіе, что люди могуть подчиниться развѣ только затѣмъ, чтобы стать счастливѣе <sup>71</sup>.

Важнёйшія разсужденія Мерсье касаются его идеальнаго героя—народа. Авторъ посвящаетъ цёлыя страницы доказательствамъ, насколько важно изучать и изображать въ художественной литературё народъ и его жизнь. До сихъ поръ, – жалуется онъ, —во оранцузской литературё не умёли какъ слёдуетъ представить честнаго земледёльца, — жителя полей, несравненно болёе полезнаго для государства, чёмъ 200.000 бездёльниковъ (fainéants), пребывающихъ въ столицё. Онъ собственными руками обрабатываетъ поле, въ работё воспитываетъ дётей и хранитъ такую чистоту нра-

<sup>78</sup> Ib. p. 151-2.

вовъ, о какой и не подозръвають въ столиць. Онъ не знаеть, -Куда идуть деньги, которыя онъ платить въ видё налога, онъ не въдаеть даже именъ королей, живущихъ в умирающихъ вдали отъ него. Въ тридцати лье отъ столицы---о ней говорять, какъ о сказочномъ міръ. Крестьянинъ не знаеть, какихъ тумендцевъ питаетъ онъ и его собратья, претерпъвая стужу и непогоды. Олъ ни разу не чодумаль проклясть живнь или произнесть богохульство, между тъмъ какъ безсаботные сибариты изрекаютъ проклятія всявій разъ, когда портится погода и разстраиваетъ ихъ вздорныя удовольствія <sup>74</sup>.

Авторъ знаеть, какъ грубы и неизящны извни его герои. У нихъ часто нътъ ни денегъ, ни хлъба, они живутъ въ сараяхъ, отврытыхъ со всёхъ сторонъ, говорятъ особымъ жаргономъ. Именно нать такими и слёдуеть выводить на сцень. Мерсье возмущается пасторальными пьесами, рисуюлинии добрыхъ мужичновъ въ цвѣтахъ и лентахъ: на сценъ у каждаго должна быть своя онзіономія и свое платье, какъ а въ дъйствительной жизни. Истинныя обществевныя и политическія драмы совершаются не въ дворцахъ, не среди вородей и придворныхъ, а въ хижинахъ. Ученому достаточно увидеть одинъ зубъ, чтобы определить, какому животному онъ принадзежить. Такъ и философу - достаточно взглянуть на хажину, на бъдную дачугу, на гростниковую крышу,-чтобы опредвлить величіе и слабость государства. Бользнь дерева въ корняхъ, скрытыхъ въ землё, ---а не въ вершинъ, величественной на видъ. Среди врестьянъ, земледваьцевъ и бъдняковъ искусный поэть гораздо усабшите можеть рышать вопросы національнаго благоденствія, чыль въ дворцахъ. И нътъ человъка настолько темнаго, чтобы его можно было считать пепричастнымъ двлу общественнаго блага.

Мерсье убъжденъ въ здравомъ смыслъ и отзывчивомъ чувствъ народа. Это — самая благодарная публика. Поэту не

<sup>74</sup> Ib. p. 112-3.

слёдуетъ подниматься на облака метафизики, пускаться въ ученыя тонкости и изслёдованія: пусть онъ изобразить картину простую и трогательную, выскажеть истину искренне и правдиво, — всё сердца отзовутся на его рёчь. У него окажется въ рукахъ могущественная нить, управляющая идеями и чувствами народа — и тогда раскроется народная душа и заинтересуетъ своимъ міромъ философа. И для доказательства Мерсье ссылается даже на ту публику, которую онъ считаетъ ниже настоящаго народа, на «самую низкую чернь» (la plus vile populace): даже этой публике удается схватывать собственнымъ чутьемъ лучшіе моменты пьесъ и восторгаться ими такъ же горячо, какъ это бываетъ среди просвъщеннъйщихъ зрителей <sup>75</sup>.

Ваглядъ Мерсье на соціальную родь поэта намѣчаеть множество новыхъ темъ и сюжетовъ для драматическихъ произведеній. Авторъ хочеть воспользоваться «всёми источниками пасоса», не щалить ни предразсудковъ, ни увлеченій современниковь: онъ воображаеть, что его слушаеть «гражданинъ встать въвовъ». Поэтъ — ходатай за несчастныхъ. трибунъ угнетенныхъ. «его долгъ донести ихъ стоны до слуха гордыхъ и жестовосердыхъ». Онъ, поэтому долженъ брать темы и сюжеты всюду, гдв только есть или было че-**ЈОВЪЧЕСКОЕ СТРАДАНІЕ.** Современная жизнь дасть ему множество фактовъ изъ судебной хроники, и онъ выведеть на всеобщій позоръ людей-чудовищъ и заставить народъ рукоплесвать законамъ. Онъ будеть взывать въ милосердію законодателей и въ справедливой каръ въ томъ случаъ, если сами законы будуть покровительствовать злу или власть ихъ заснеть въ рукахъ недостойныхъ исполнителей. Онъ воспользуется случайнымъ, всёмъ извёстнымъ происшествіемъ, чтобы лишній разъ поразить крикомъ горя и нужды сознаніе общества. Съ тою же цёлью онъ станеть изображать на спенъ исторические факты, -- и Мерсье указываеть одинъ изъ нихъ, дъйствительно стяжавшій обширную популярность въ XVIII

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Ib. p. 158-9; 202.

въкъ — преслъдованіе гугенотовъ при Людовикъ XIV: •сюжеть новый и по истинъ философскій» <sup>76</sup>. Существують еще темы, которыхъ не подозръвали ни классицизмъ, ни творцы новой драмы. Провинцію мало знали въ Парижъ и не интересовались узнать. Случалось только разорившимся аристо**гратамъ** удаляться въ провинціальную глушь-или затёмъ, чтобы скрыть разореніе или отыскать средство вновь разбогатъть, напримъръ, удачно жениться. Другого интереса въ парижскомъ свётё не чувствовали ни бъ провинціи, ни къ ея населенію. Мерсье совътуеть выводить на сцену провнеціальную жизнь и такимъ путемъ помочь сближенію столицы съ провинціей п поднять умственный уровень провинціаловъ. Этому проекту-культурной децентрализація-сужждено было оставаться въ области мечтаній до самаго конца стараго порядка; даже великая революція не оправдала ожиданий Мерсье, и въ новъйшей французской исторіи сліяніе интересовъ провинціи и Парижа въ первый разъ отмѣчено историкомъ-очевидцемъ во время муть 1848 года 77.

Мерсье путемъ драмы стремился уничтожить еще одну! пропасть — слить оранцузовъ съ другими націями Европы. Ему ненавистно національное тщеславіе соотечественниковъ, увъренность въ полнъйшемъ превосходствъ оранцузской образованности надъ цивилизаціей всѣхъ другихъ народовъ. Безпристрастное и жизненноправдивое изображеніе характеровъ, нравовъ и образа мыслей чужихъ націй показало бы оранцузамъ, что имъ не достаетъ еще многихъ добродътелей. Писатели, слъдовательно, помогли бы развитію своего народа и сгладили бы предубѣжденія между націями, питающими взаимную ненависть и презръніе только потому, что руко-

Уч. Зап. ст. Иванова.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ib. pp. 135, 153, 160, 174.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Tocqueville. Souvenirs. Paris 1893 p. 235, chap. IX Journées de Juin разсказавъ о стремительномъ нашествія провянціаловъ на Парижъ—съ цѣлью подавать движеніе рабочихъ, авторъ заключаетъ: "spectacle aussi étrange et aussi nouveau dans nos annales révolutionnaires que cellui offert par l'insurrection même".

водятся призраками, а не дъйствительностью и плохо знають друга <sup>78</sup>.

Идеи Мерсье важны во многихъ отношенияхъ. Онъ отражають высшую ступень идеаловь, составлявшихь филосооію прошлаго въка, и показывають, какъ въ драматической литературь-художественный и нравственный протесть постеценно превращался въ общественный, политический и соціальный. Сначала влассическій театръ осуждають, какъ нъчто фальшивое, нереальное, нежизненное, и чуждое нравственнымъ стремленіямъ. Потомъ, классицизмъ отрицается встыми, кому ненавистны общественныя ограничения и привилегін стараго порядка: писатели требують-открыть драматическую сцену для новыхъ героевъ, для тъхъ самыхъ conditions, за которыя въ то же время ратовала политическая литература. Все это было высказано до выступленія Мерсье въ качествъ художественнаго критика. Онъ сравнительно мало говорить объ эстетическихъ недостаткахъ и нравственныхъ заблужденіяхъ стараго театра. Его вниманіе сосредоточивается преимущественно на общественной сторонъ вопроса и здёсь этоть вопросъ обогащается новыми идеями потому, что расширяется кругь conditions, доставляющихъ новыхъ героевъ на сцену. Путь совершенно логическій и соотвътствуетъ движенію общественной мысли XVIII въка.

Идея нравственной свободы, право личнаго чувства и сознанія въ личной жизни—первый шагъ, сдъланный старымъ обществомъ. Это наслъдіе янсенизма, никогда не исчезавшее въ среднемъ сословіи и особенно пышно разцвътшее въ самой столицъ<sup>79</sup>. На эту идею художественная литература

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Mercier. p. 111-2.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Основныя черты янсенлэма, пламя сердца, ревнивое чувство личнаго достопнства", – по меткому выраженію Обертэна. *L'esprit public*, р. 261. Барбье въ своей хроникъ посвящаєть много вниманія политической и церковной оппозиціи янсенистовъ въ первой половинѣ XVIII вѣка. Онъ же постоянно указываетъ на господство пхъ ученія въ Парижъ и на ненависть къ нему двора: напр. II, 202: La bonne ville de Paris est janséniste de la tête aux picds, въ другомъ мѣстѣ (III, 106) узнаемъ, что янсенисты

отвъчала чувствительной комедіей, упавшей на воспріимчивую и давно подготовленную почву. Чтобы создать такую комедію не требовалось реформаторскихъ наклонностей, никакой новой философіи. И мы видёли, чувствительность введена на сцену писателями, не имъвшими ничего общаго съ **ФИЛОСОФСКИМЪ ДВИЖЕНІЕМЪ ЭПОХИ.** Слівдующій шагь неразрывно связанъ съ предыдущимъ. Герой чувствительной пьесы говорить: «L'amour est sans prejugé» <sup>80</sup>. Это можно было сказать вообще о чувство и лишь только ему дано первое ивсто на сценв,-предразсудки должны немедленно подвертнуться ударамъ. Чувствительность неизбёжно превращалась въ общественный мотивъ, --- философы поспѣшили закрѣпить это превращение. Мы встрътимъ длинный рядъ всевозможныхъ драматическихъ произведеній, ръшающихъ вопросъ о сословныхъ отношеніяхъ въ либеральномъ смыслѣ — на основанія власти чувства въ различныхъ житейскихъ отношеніяхъ. Авторамъ чувствительность даеть поводъ высказывать идеи, героямъ и, слёдовательно, самимъ идеямъ сообшаеть неотразимую привлекательность въ глазахъ публики. Такимъ путемъ распространяется ненависть въ предразсудкамъ - уже не инстинктивная, не случайная, а формулированная въ превосходныхъ ръчахъ и сентенціяхъ, на какія только были способны философы XVIII въка. Явилась мъщанская транедія, общественная драма. Она соотвътствовала политической либеральной мысли. Третій и послёдній періодъ въ развитіи новой литературы наступилъ, когда рядомъ съ сословнымъ вопросомъ сталъ имущественный, -- либерализмъ смѣнился соціализмомъ. Здѣсь художественная литература по энергіи, широть и ясности принциповъ — опередила политическую. Знаменитъйшіе публицисты, касавшіеся соці-

составляють двѣ трети столичнаго пассленія. Назвавь короля, дофина, его супругу и сестерь короля—Барбье говорить: "Ils ont en horreur tout ce qui porte le nom de janséniste",—и здѣсь же подтверждаеть преданность Парижань сектѣ V, 228; ср. V, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Le Fils Naturel, IV, 5.

альнаго вопроса, ограничивались нападками на собственность, отрицаніемъ ся законности и не върили въ какой бы то ни было путь-исправить здо. Руссо во второй диссертаціи объявиль собственность результатомь насилія и обмана и первой стадіей «прогресса» призналь установленіе права собственности, преобладание богатаго надъ бъднымъ. Прогрессъ представлялся оплосооу постепеннымъ развитиемъ различныхъ видовъ рабства. Иного спасенія отъ этого оригинальнаго прогресса вромъ перехода человъчества въ первобытное состояние, Руссо не зналъ. Въ Общественномъ доюворть авторъ долженъ былъ, конечно, признать право собственности, -- но онъ не останавливается на этомъ вопросъ, сосредоточиваетъ все вниманіе на общихъ политическихъ идеяхъ и ограничивается единственнымъ болѣе или менве цвннымъ замвчаніемъ: право частной собственности всегда подчинено праву общины, распространяющемуся на встать. Этоть принципь не только не ръшаеть соціальнаго вопроса, но даже не ставить его <sup>81</sup>. Послѣдователь Руссо-Мабли считаеть собственность учрежденіемь до такой степени противоестественнымъ, что даже затрудняется объяснить, какимъ путемъ она возникла. Идеалъ Мабли-коммунизмъ золотаго въка или уравненіе собственности законодательнымъ порядкомъ. Ни то, ни другое, по мнѣнію ав. тора, неосуществимо въ Европъ, т. е. вообще въ культурныхъ странахъ, -- и Мабли изрекаетъ смертный приговоръ всёмъ цивилизованнымъ народамъ 82. Эти воззрёнія не помѣшали Руссо и Мабли исповѣдовать совершенно аристовратическія тенденціи. Руссо въ польской конституціи проектироваль публичныя почести лицамь благороднаго сословія, сътоваль на народь, не умъющій цвнить умственных достоинствъ человъка, политическую свободу объяв**лялъ удёломъ избранныхъ-и рекомендовалъ полякамъ съ** 

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Du contrat social, t. I chap. IX.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> De la législation ou principes des loix. Lausanne 1777. Livre I, chap. 3, 4; livre II, ch. 3.

прайней осторожностью приступать къ отмёнё прёпостнаго права <sup>83</sup>. Мабли требуеть, чтобы народъ не принималь участія въ законодательствё: если народъ издаеть законы, онъ напремённо будеть ихъ презирать <sup>84</sup>.

Слёдовательно, радикальнёйшія иден о происхожденіи собственности у Руссо и Мабли уживались рядомъ съ крайнимъ, можно сказать, безнадежнымъ пессимизмомъ въ вопросъ о политическомъ и общественномъ прогрессъ. Гораздо логичнъе и жизненнъе взгляды Мерсье. Въ художественныхъ теоріяхъ и въ драмахъ онъ возставалъ противъ эксплуатаціи бъдняковъ богатыми собственниками, не намъренъ былъ отрицать принципа собственности и не могъ, конечно, отдвлять соціальную реформу оть политической, когда двло шло объ устояхъ старой французской монархіи. Мерсье только расширияъ представление о свободъ и правахъ личности: его идеалъ-гражданинъ, нравственно, политически, имущественно независимый. И онъ воплощалъ такой идеалъ въ своихъ герояхъ. Насколько это было художественно и реально,вопросъ поэтическаго таланта, но общественныя стремленія автора вполнъ послъдовательны и ясны. Другого онъ и самъ не требоваль оть писателя. Совётуя молодому поэту вмёсто влассическихъ трагедій съ королями и заговорами попытаться вникнуть въ будничную жизнь и воспроизвести ее, --- онъ

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Condiderations sur le gouvernement de Pologne, chap. III. O. compl. Paris 1827, VI. 246—7 длинная тирада о свободѣ chap. VI, pp. 263—4. Вся смута экономическихъ воззрѣній Руссо отразилась въ его статъѣ Есоnomie politique, напечатанной въ Энциклопедіи. Впечатлѣнie отъ этой статъй, вполнѣ соотвѣтствующее большинству политическихъ взглядовъ философа, вѣрно передаетъ Бланки въ слѣдующемъ восклицаніи: "Que conclure donc de cet amalgame incohérent de doctrines libérales jusqu'à l'anarchie et, comme on dit de nos jours, gouvernementales jusqu'à l'arbitraire!" Histoire de l'économie politique en Europe. Paris 1837, II, 184.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Mably O. c. livre III, chap. 3. "quand le peuple fait les loix, il ne manque jamais de les mépriser". Объ отрицательномъ отношения Мабли къ Тюрго и его пессимистическомъ взглядѣ вообще на политическия реформы, въ статъѣ проф. Герье Французский этихъ—соціалистъ XVIII епька. Р. Мысль. 1883, XI.

прибавляеть: «можеть-быть, авторъ сдълаетъ это не съ особеннымъ успъхомъ, — но въ его трудъ, по крайней мъръ, увидятъ тенденцію, честныя намъренія, логику и чувство <sup>85</sup>. Именно такъ долженъ былъ смотръть на искусство одинъ изъ энергичнъйшихъ проповъдниковъ политическихъ и соціальныхъ идей.

Книга Мерсье появилась, когда уже новая драма торжествовала и развивалась въ томъ направленіи, какое намѣчено у автора. Это не значить, будто Мерсье только обобщаль факты, уже существующіе: напротивъ, — соціальныя идеи, мысль о сближеніи Парижа съ провинціями, Франціи съ остальнымъ культурнымъ міромъ — путемъ драматической литературы, характеристика новаго поэта — натуралиста и демократа — все это оригинально, по крайней мъръ, все это впервые возведено въ ясный опредъленный принципъ.

## ٢.

Развитіе драмы во Франціи сопровождалось идеями либерализма и терпимости—на родинѣ, и чувствами уваженія и любознательности — относительно другихъ народовъ. Одновременно съ господствомъ драмы на оранцузской сценѣ появляется множество переводовъ и передѣлокъ, —изъ литературъ англійской и нѣмецкой. Современникъ, по количеству заимствованій, ставитъ обѣ литературы на одномъ уровнѣ <sup>8</sup>°. Фактъ можетъ показаться неожиданнымъ: англоманія во Франціи XVIII вѣка всѣмъ извѣстна, между тѣмъ какъ о маніи къ нѣмецкому не слышно. На самомъ дѣлѣ, вліянія различаются только широтою дѣйствій: англійское помимо художественной литературы, сказывается въ политическихъ, въ оилосооскихъ сочиненіяхъ и въ частной жизни. Современникамъ казалось, что оранцузамъ вспрыснуть *l'esprit anglais* <sup>81</sup>: до такой сте-

<sup>85</sup> Mercier. O. c. p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Grimm X, p. 68. Sept. 1772.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Corresp. litt. (Grimm) XIV, 360, mai 1786.

пени при Людовикъ XVI въ Парижъ распространились англійскіе моды, языкъ, книги, идеи. Но еще въ царствованіе Людовика XV дворъ съ восторгомъ привътствовалъ комедію Сорена-Анмоманз. Соренъ въ комическомъ видъ изображалъ парижанина, увлеченнаго англійскими садами и сампии англичанами. Это не мъшало Сорэну воспользоваться англійской драмой, уже дважды переведенной на французскій языкъ, и, въ свою очередь, вызвать у публики обвиненія въ англоманія <sup>88</sup>. Для насъ не представляеть важности вопросъ, насколько англійская драма повліяла на французскую и насколько французская оригинальна. Мы выше познакомились съ почвой, на которой развивалась драма во Франціи, и могли заключить, что для этого развитія достаточно было своихъ мъстныхъ поводовъ и причинъ. Во всякомъ случаъ призванный основатель французской чувствительной комедіи Лашоссе, вступилъ на свое поприще независимо отъ чужихъ вліяній и Вольтеръ, первый послѣ него чувствительный авторъ, несомнѣнно слѣдовалъ за нимъ, а не за англійскими драматургами. Оригинальныя чувствительныя драмы во Франція возникли за долго до появленія переводовъ англійскихъ пьесъ. Только со второй половины XVIII-го въка мы встръчаемъ во Франціи переводы двухъ англійскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> L'orpheline léguée шла на сценѣ Фонтенебло 5 ноября 1765 года, потомъ авторъ передѣлалъ ее въ L'Anglomane. Главный герой...Эрасть...коинченъ въ свопхъ увлеченіяхъ чужеземными рѣдкостями и модами. Его другъ Лизимонъ упрекаеть его, что онъ своими пристрастіями даетъ глупцамъ поводъ...смѣяться вообще надъ философіей. Сорэнъ, слѣдовательно, отмѣчаетъ въ своей комедіи тотъ самый факть, на который мы указывали по поводу литературныхъ и правительственныхъ гоненій на философію. L'Anglomane. Paris 1788. Jugements et anécdotes. Com. sc. XIX. Сорэнъ издалъ въ 176<sup>9</sup> году драму Мура...The Beverley Gamester. Раньше этого она была переведена Дидро, переводъ оставался въ рукописи, въ 1762 г. вышелъ переводъ аббата Bruté de Loirelle. Эта пьеса и еще драма Лилло.... The London Merchant or the History of George Barnwell, можно сказать наполнили своей славой нѣсколько десятилѣтій XVIII-го вѣка...По поводу пьесы Сорэна появилась сатира въ стихахъ на его англоманію. Она приведена въ Mem. secr., 8 mai 1768.

драмъ— The London Merchant—Лилло и The Beverley Gamester — Мура. Переводы и передълки этихъ драмъ не прекращаются очень долго и публика, познакомившись съ одной изъ нихъ— The Gamester, въ передълкъ Сорэна — требуетъ другой, и публику удовлетворяютъ также передълкой <sup>89</sup>. Но до этой передълки Barnwell былъ уже извъстенъ французской публикъ въ формъ перевода, поэмы и даже оперы <sup>90</sup>. Кромъ этихъ двухъ пьесъ, французскіе авторы передълывали въ драмы романы Фильдинга, Ричардсона, заимствовали сюжеты изъ англійскихъ газетъ <sup>91</sup>.

Сильное волненіе во французской литератур'й вызываеть Шекспиръ. У него есть страстные поклонники въ род'й Седэна и Мерсье и безпощадные враги — Вольтеръ и Даламберъ. Раньше полнаго перевода Шекспировскихъ пьесъ появляются передѣлки Дюмсиса, много подражаній, принадлежащихъ даже не профессіональнымъ драматургамъ, а лицамъ изъ общества—лучшее доказательство популярности англійскаго поэта <sup>92</sup>. Появленіе перевода подняло ожесточен-

<sup>91</sup> Въ окт. 1782 на от. сценѣ—*Тот Jones à Londres*—комедія Desforges'а изъ романа Фильдинга,—*Corresp. litt.* (Grimm). Le Séducteur, ком. Bièvre'а изъ ром. Ричардсона—*Кларисса. Corresp. litt* (La Harpe) IV, 167. *Памела*—въ драматической формѣ являлась до ияти разъ: нѣкоторую извѣстность пріобрѣля пьесы Boissy и Лашоссе. По поводу ихъ Данкуръ наинсаль сатиру: La déroute des deux Paméla (Histoire anecd. et raisonnée du théâtre italien. Paris 1769; V, 119).—Сюжеть изъ—англ. газеть взяль Fenouillot de Falbaire для драмы Fabricant de Londres. Мерсье драму L'Habitant de la Guadeloupe заимствоваль изъ романа англ. писательницы miss Sidney Bidulph.

<sup>92</sup> Передѣлка трагед. Ромео и Джульетта, въ апрѣлѣ 1771 года, прпнадлежащая chevalier de Chastellux; въ 1773 г. появилась траг. More de

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Такъ разсказываеть Mercier въ предисловін къ своей драмѣ Jenneval ou le Barnewelt français. Paris 1769.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Въ 1764 г. Дора часть Barnwell'я пздаль въ формѣ поэмы; въ слѣдующемъ году—пьеса была передѣлана въоперу; но еще въ 1752 году драма имѣда шумный успѣхъ въ Парижѣ-въ переводѣ, — Corresp. litt. (Grimm) V, mai 1764; VI, Mars 1765. Лагарпъ также написалъ своего Barnewelt'a. Corresp. secrète, VI, 418. Наконецъ въ 1773 г. появилась трагедія ISlin de Sainmore'a — Orphanis — сюжетъ Barnwell'я. Corresp. litt (La Harpe) III, 132.

ную междоусобнцу во оранцузской литературь. Вождь оилософовь никогда не могь понять англійскаго поэта и непониманіе постепенно превратидось въ смертельную ненависть. Въ Англійския письмая Вольтеръ признавалъ у Шевспира «геній, исполненный силы, плодовитости, естественности и благородства-безъ малъйшей искры хорошаго вкуса и безъ малъйшаго знанія правиль». Въ результать, все таки выходило, что Шекспиръ погубилъ англійскій театръ. Особенно Вольтера возмущали такія сцены, какъ разговоры мосильщиковъ въ Гамлети, участие римскихъ ремесленниковъ въ Юлін Цезарь. Вольтеръ не хотълъ быть голословнымъ и для своей публики перевелъ гамлетовскій монологъ То be or not to be, чтобы дать образчивъ шекспировской поэзіи. По этому переводу развё только можно догадаться, что дёло идеть о монологъ Гамлета, но отнюдь не судить о Шекспирв <sup>93</sup>. Гораздо позже Вольтеръ представилъ въ Академію переводъ шекспировскаго Юлія Цезаря съ очевидной цъльюокончательно подорвать авторитеть англійскаго драматурга. Цвль отчасти достигается. Даламберъ приходитъ въ изумленіе, какъ цивилизованная нація можеть восхищаться «столь грубымъ сочинительствомъ». Во всей Академіи не оказалось подлинника, чтобы провърить Вольтеровскій переводъ,---но Даламберъ, вполнъ соглашаясь съ своимъ другомъ вообще

Demeure, il faut choisir et passer à l'instant

De la vil à la mort, ou de l'être au néant.

Dieux cruels, s'il en est, éclairez mon courage...

Въ чисяв бъдствій жизни Вольтеровскій Гамлеть не забываеть упомянуть: De nos prêtres menteurs bénir l'hypocrisie

п въ заключение сказать о le scrupule-

Et d'un Heros guerrier, fait un chrétien timide.

Venise—капитана Douin'a; о трагедія презид. Эно—Францискъ II—мы упоминали. Во время моды на сумасшествіе, о которой мы говорили выше, громадной популярностью пользовался король Лиръ.—*Мет. secr.* XXXIII, 158—приведены куплеты, возникшіе по этому поводу.

<sup>&</sup>lt;sup>••</sup> Lettres sur les Anglois. A Francfort sur le Meyn. 1735, p. 121-4 Въ монологѣ Гамлета вмѣсто первой строчки "To be or not to be,—that is the question",—y Вольтера слѣд. стихи:

на счеть Шекспира,— сомнъвается всетаки, что всъ мъста въ подлинникъ такъ же дурны, какъ въ переводъ. И онъ въ письмъ къ Вольтеру приводитъ наугадъ нъсколько примъровъ. Сомнънія Даламбера, конечно, были вполнъ основательны <sup>94</sup>.

Но публика на этотъ разъ не раздёляла вкуса своихъ просвётителей. Потребность въ полномъ переводъ шекспиров скихъ драмъ-являлась настоятельной, – и переводъ, принадлежавшій Ле Турнэру, вышелъ, наконецъ, въ 1776 году <sup>95</sup>. Переписка Вольтера въ эту эпоху занята исключительно вопросомъ, какъ уничтожить врага. Даламберъ по прежнему на сторонѣ Вольтера и, когда тотъ присылаетъ въ Академію протестъ противъ автора и переводчиковъ, предлагаетъ прочесть записку въ публичномъ засъданіи <sup>96</sup>. У Шекспира не замедлили конечно, найдтись защитники, очень искусно и спокойно возражавшіе Вольтеру <sup>97</sup>. Нъкоторые драматурги и кри-

<sup>96</sup> О тонѣ писемъ Вольтера можно судять по такой фразѣ: "Le grand point, mon cher philosophe, est d'inspirer à la nation le dégoût et l'horreur qu'elle doit avoir pour Gilles le Tourneur, préconiseur de Gilles Shakespeare, de retirer nos jeunes gens de l'abominable bourbier où ils se precipitent, de concerver un peu notre honneur s'il nous en reste". Вольтеръ считалъ себя въ этомъ случаф- бойцомъ за націю" и находилъ уместнымъ обратиться за помощью въ королевѣ и принцессамъ. Онъ принужденъ былъ выбросить въ своемъ послании нѣсколько слишкомъ смѣлыхъ цитатъ изъ произведеній Шекспира, оно было прочитано публично, напечатано въ академической типографіи, --- но запрещено въ продажь, --- какъ мы уже говорили. Запрещеніе, повидимому, вскорѣ сняли.-Lettres II, pp. 266-9, 272-6, 281-2. Въ Corresp. secrète III, 209 приводится письмо Вольтера къ Даржанталю, превосходящее раздраженіемъ всѣ письма къ Даламберу: "Il n'y a pas en France assez de camouflets, assez de bonnets d'âne, assez de piloris pour un pareil faquin. Le sang pétille dans mes vieilles veines en parlant de lui".

<sup>97</sup> Лучшій отвѣтъ принадлежалъ Рэтлиджу — Observations à l'Académie Fr. au sujet de la lettre de M. de V. sur la traduction de Shakespeare, вышедшій въ 1776 году. Вст источники отзываются съ большой и дъйствительно заслуженной похвалой объ этой брошюрь.— Corresp. litt. (Grimm) 25 août 1776; Mem. secr. 1 jauvier 1777. Corresp. secrète, III, 416.

<sup>\*\*</sup> Lettres. I, 208-9, 8 sept. 1762.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Даламберь говорить о трехъ переводчикахъ. Lettres II, 266.

тики не знали въ какому лагерю примкнуть и попадали въ самое комическое положение. Напримъръ, Лагарпъ то изумлялъ публику, полвергая критикъ шекспировские стихи въ Отелло, не зная англійскаго языка, то въ 24 часа передблывалъ трагедію Коріоланъ для спектакля въ пользу бъднымъ и навлекая на себя жестокую эпиграмму Шамфора, то въ своей Корреспонденціи пользовался случаемъ укорить Шекспира въ грубости, уродствъ и фальши по поводу Короля Лира и въ отсутстви искусства по поводу Макбета. Руссо поступаетъ искреннве: не ввря въ театръ и драматическую литературу онъ переводить только предсмертную песенку Дездемоны <sup>98</sup>. Среди драматурговъ находятся почитатели Шекспира, напоминающіе страстнымъ увлеченіемъ нёмецкихъ романтиковъ Мы знаемъ восторги Мерсье, -- Седенъ, познакомившись съ драмами Шекспира въ переводъ, нъсколько дней ходилъ въ вакомъ-то опьяненіи <sup>99</sup>.

Всв эти факты характеризують эпоху. Идея космополитизма, сліянія народовъ въ одинъ братскій союзъ—любимая мечта людей XVIII вѣка. Увлеченіе произведеніями чужой литературы, горячая полемика по поводу иностраннаго автора, слѣпая ненависть и восторженная любовь къ нему это все признаки движенія французскаго общества къ идеалу онлософовъ. Патріотическая самоувѣренность и тщеславіе въ вопросахъ мысли и искусства миновали вмѣстѣ съ классицизмомъ. Онъ оказался слишкомъ немощнымъ и безсодержательнымъ,чтобы удовлетворить новые запросы мысли и чувства, — и французы начинаютъ изучать чужую культуру и пользоваться ея соками.

О значенія нъмецкой литературы во Франціи XVIII въка, сравнительно съ англійской, чаще всего не находять нужнымъ даже упоминать. А между тъмъ эта роль далеко не такъ ничтожна. Во второй половинъ XVIII въка во Фран-

<sup>&</sup>lt;sup>••</sup> Corresp. litt. (Grimm) XI, 299; энигр. Шамфора *Ib.* XIII, 473.— Corresp. litt. (La Harpe) IV, 126, 192. О перевод'в Руссо—Grimm. XII, 95. <sup>••</sup> Grimm. XI, 216.

ціи появляются переводы и передблям влассическихъ нбмецкихъ произведеній въ родь Минны Барниельма, Сарры Сампсонъ. — Лессинга, Вертера — Гете, издаются сборники нъмецкой поэзін, а заимствованій изъ нъмецкаго репертуара двлается даже больше, чёмъ изъ англійскаго <sup>точ</sup>. Мы постоянно слышимъ жалобы на многочисленность передёловъ нёмецкихъ пьесъ - даже плохихъ, не заслуживающихъ никакого вниманія, одна и та же пьеса является въ нъсколькихъ передълкахъ, особенно если ся содержание подходитъ въ модному увлеченію французской публики-добродътелями простыхъ людей. Въ Парижъ идетъ драма Клопштока, переводятся произведенія, повидимому менфе всего соотвътствующія оранцузскому духу—*Мессіада*, Идилліи Гесснера, Басни Лессинга 101. Одно изъ любимъйшихъ драматическихъ произведеній второй половины стольтія—Silvain—заимствовано у Гесснера. Во французскомъ репертуаръ появляются Вильгельмъ Телль и Филиппъ II -- одновременно подъ вліяніемъ иноземныхъ исторій и литературы и отечественныхъ ондо-

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Minna v. Barnhelm въ передѣлкѣ Rochon de Chabannes'a подъ заглавіемъ Amants Généreux вышла въ 1774 году н имѣла большой успѣхъ. Grimm. X, 503; Cappa Самисонъ, въ переводѣ интенданта Монтаньн очень часто давалась въ Парижѣ, даже на аристократическихъ сценахъ. Journal etranger — спеціальный оргакъ для популяризаціи иноземныхъ литературъ переполненъ хвалебными статьями о Лессингѣ. Переводъ Вертера появнися въ 1776 году. Choix de poesies allemandes. Paris. 1766 въ 4-хъ томахъ составитель — баварецъ Huber, долго жившій во Франціи.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Напрямъръ, *Chérusques*, др. Шлегеля, передълка Bauvin'a, въ Парижъ, 1774 г. Это тотъ самый авторъ, ради котораго штаты провинији Артуа назначили пенсію за пьесу, выдержавшую три удачныхъ представленія.—*Henriette*, др. m-lle Baucourt. 1782 г. Въ восьмидесятыхъ *Corr. litt.* отмъчаеть особенное изобиліе нъмецкихъ пьесъ на французскихъ сденахъ. Нѣсколько разъ была передълана пьеса *Признательний сынъ*, между прочимъ въ комич. оперу. Grimm., mars 1786. — Очень популярная пьеса Socrate rustique переводъ нѣм. драматурга пьесы—Hirzel'я. Обѣ пьесы прославляють добродѣтель и умъ крестьянъ. *Смертъ Адама*—Клопштока появилась въ 1762 году, *Басни* Лессинга въ 1764 г., *Идилліи* Гесснера—въ 1773 – Nouvelles Idyllcs.

софскихъ идей. Другіе народы и литературы также несуть свою дань.

Среди пьесъ встрвчаемъ жесточайшую драму изърусской жизни 102. Исторія Китая также привлекаеть «особенный интересъ» и Вольтеръ беретъ отсюда сюжетомъ съ этой стороны для своей трагедія L'orpheline de la Chine. Не оставляется въ поков и датская литература <sup>103</sup>. Что касается итальниской и испанской, -- онв постоянно, наравив съ англійской, приводятся въ образецъ французскимъ драматургамъ. Впрочемъ, знакомство съ этими литературами унаслёдовано отчасти отъ классической эпохи. Теперь припоминають, что Корнель, поддавшійся было вліянію испанскаго театра, едва не оставилъ классической трагедіи. Корнель **действительно** въ теоріи близко подходилъ къ чувствительной и буржуазной драмъ. Онъ върилъ, что состраданіе можеть быть вызвано у насъ скорбе зрблищемъ несчастныхъ людей нашей сферы, во всемъ на насъ похожихъ, чъмъ при**глюченіями** монарховъ<sup>104</sup>. Но эти благодътельныя идеи были подавлены влассической эстетикой въ самомъ началъ. Тенерь защитники драмы ссылаются на обмольку Корнеля и указывають своимъ соотечественникамъ на родину Кальдерона и Лопе де-Вега <sup>105</sup>. Итальянская драматическая поэзія въ лицъ Гольдони пріобрътаеть искуснъйшаго популяризатора во Франція. Поэть лично является въ Парижъ, остается здъсь и наполняеть репертуаръ парижскаго театра своими

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Foedor et Lisinka ou Novogorod sauvé, par Desforges, 1113a 3-10 OK-**TAÓPA 1786 HA BT.** CHEHÉ.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Grimm гов. о такомъ интересѣ къ Китаю въ 1766 году. Corresp. VII, 112. О заимствованіи Вольтеромъ сюжета изъ сочиненія о Китаѣ, заклютавшаго въ себѣ переводъ китайской драмы—Grimm. III, 82 и Lettre d'un ancien officier de la reine, о которомъ мы говорыли выше. Подражаніе пьесѣ Гольберга L'homme d'état imaginaire появилась уже въ самомъ концѣ стараго погядка, въ іюлѣ 1789 года.

<sup>104</sup> Cp. Lenient. La comédie en France I, 280 Lanson. O. c. p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Mercier. Du théâtre, p. 104. Авторъ говорить о трагедія Don Sanche навъ предвѣстіи новой драмы.

пьесами <sup>106</sup>. Мы уже говорили, что король назначилъ ему пенсію, а приицессы учились у него итальянскому языку, ради его же произведеній.

Французскіе писатели обратились къ чужимъ литературамъ, ища драматическихъ мотивовъ и сюжетовъ. Драма сближала европейскія литературы гораздо скорве и твсиве, чёмъ это авлалъ классицизмъ. Тамъ было вліяніе формы. изобрътенной въ одной странъ, здъсь общій духа сливаль творчество всёхъ народовъ, оставляя за каждымъ изъ нихъ самостоятельную и оригинальную роль въ новой литературв. Драма, по своему существу, требовала изученія, дъйствительной жизни. Перенесенная въ область международныхъ литературныхъ отношеній она должна была создать во Франціп интересъ къ исторіи, образованности, обычаямъ и нравамъ чужихъ странъ. Чтобы заимствовать влассическую трагедію, усвоить влассическую эстетику, достаточно было знакомства съ внигами. Чтобы оцёнить и усвоить чужую драму. надо узнать почву, ее воспитавшую, понять людей, какъ своеобразныхъ личностей, отражающихъ въ своемъ нравственномъ мірѣ и въ своихъ дъйствіяхъ – національныя преданія и національный характеръ. Совершенно естественново Франціи рядомъ идутъ — англійскія драмы и англійская исторія. То же самое повторяется и относительно другихъ народовъ. Около второй половины XVIII въкамы встръчаемъ длинный рядъ историческихъ сочиненій и компиляцій о чужихъ государствахъ. Иныя изъ этихъ сочиненій представляють настоящіе ученые труды. Напримъръ, десятитомная Histoire d'Allemagne Барра явилась въ результать двадцатилётней работы автора въ иностранныхъ архивахъ. Издаются исторіи и изслёдованія по государственному устройству-Голландія, Швейцаріи, Россія, Польши, Германія и Англіи<sup>107</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Гольдонп былъ приглашенъ парижскимъ ит. театромъ весной 1763 г на жазованье въ 6000 лпвровъ съ условіемъ, чтобы онъ работалъ искиючительно для этой сцены, — *Corresp. litt* Grimm) VI.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Книга Барра вышла въ Парижѣ въ 1748 году. Въ томъ же году изданы: Favier—Essai historique et politique sur le gouvernement présent de

Страсть къ переводамъ чужихъ сочиненій развивается до такой степени, что современникъ съ нёкоторымъ раздраженіемъ говоритъ о «демонё-переводчикё», преслёдующемъ Французовъ: нельзя ничего написать на англійскомъ или нёмецкомъ языкахъ, не рискуя быть переведеннымъ въ Парижв <sup>10</sup>".

Трудно, конечно, провести непосредственную связь между развитіемъ новой художественной литературы и произведеніями, знаменующими шировій интересь французской публики въ исторіи другихъ народовъ. Но важно отмътить паралельный ходъ тёхъ и другихъ явленій. Они имёютъ одинъ и тотъ же смыслъ: изучение дъйствительности и человъческой природы, одушевленное чувствомъ гуманности, терпимости, симпатіи во всёмъ крупнымъ и мелкимъ, роднымъ и чужимъ фактамъ умственной и правственной жизни. Драма являлась едва ли не сильнъйшимъ орудіемъ на этомъ цути. Двиствуя одновременно логикой и пасосомъ на чувство и нден. она подчиняла своему вліянію обширнъйшій кругъ публики. Это вліяніе оказалось до такой степени неотразимымъ, что духъ новой драмы постепенно захватилъ самыя разнородныя произведенія, по существу не имѣвшія, повидимому, ничего общаго съ драматическимъ павосомъ. Фактъвъ высшей стецени важный для характеристики общественнаго вкуса и для полной оцёнки новой литературы. Мы прослъдимъ его по всъмъ сценическимъ зрълищамъ оранцузской столицы.

٧I.

Вторымъ по значенію театромъ въ Парижѣ былъ итальанскій. Въ началѣ это—крайне не серьезная сцена. Компе-Hollande, — Le coorde Villeray – Traité hist. et polit. du droit publ. de l'empire d'Allemagne въ Парижѣ, Raynat. Hist. du parlement d'Angeterre, въ Гагѣ; Broquigny: Hist. des revolutions de Gênes jusqu'en 1748, въ Парижѣ 1750, 2-е изд. 1752 г.; Solignac—Hist. de Pologne, въ Парижѣ 1749; переводъ нѣм. сочин. барона Strahlenberg'a—Историч описаміе русской имперіи, въ Парижѣ 1757 г.

<sup>106</sup> "Le démon--traducteur nous poursuit". Grimm. II, 392, 1754.

тентные современники отзываются о ней съ презрѣніемъ. Французское правительство въ XVII въкъ нѣсколько разъ прогоняетъ изъ столицы итальянскихъ актеровъ за грубость и пошлость ихъ представленій <sup>109</sup>. Въ XVIII въкъ все это постепенно измѣнилось. На итальянской сценѣ появляются комедіи такихъ авторовъ, какъ Делиль, Мариво. Открывается золотой въкъ театра <sup>110</sup>. Названіе — итальянский превращается въ звукъ пустой. Сначала главные герои комедій — Арлекинъ и Скапенъ — говорятъ по-французски въ интересахъ партера, потомъ на итальянской сценѣ появляются пьесы французскихъ авторовъ по литературнымъ достоинствамъ п нравственному содержанію не уступающія пьесамъ Comédie Française.

Итальянскій театръ присоединяется къ новому направленію драматической литературы, прославляеть чувствительность, нравоучительныя проповёди, береть темы изъ тёхъ же англійскихъ драмъ, которыя переводятся для оранцузскаго театра. Итальянцы, не стёсняемые влассическими преданіями, проявляють больше демократизма и художественной терпимости, чёмъ оранцузскіе актеры. На итальянской сценё еще въ концё второй половины столётія появляются жестокія сатиры на аристократовъ, на господъ — въ родё комедіи Буасси — Les valets maîtres, съ которой мы встрётимся ниже. Рядомъ съ сатирой на высшія сословія развивается идеализація буржуазной и особенно крестьянской жизни. Современникъ иронически замёчаеть, что у итальянцевъ бальи играють роль тирановъ<sup>111</sup>. И театръ дёйствительно, съ большой лю-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Grimm. VI, 380. Тавое отношение къ театру вполнѣ объясняется извлеченіями изъ пьесъ, сдѣланными въ сочин. Table alphabétique et chronologique des pièces représentées sur l'ancien Théâtre Italien dépuis son retablissement jusqu'au 1697. Paris 1750.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Такъ названъ этогъ періодъ въ сочин. Histoire anecd. et raisonnée du th. italien. Paris 1769. Préface. Но Arlequin sauvage понменованъ почему то безъ имени Делиля—I, 490.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Corresp. litt. (Grimm) X, 400. Это подтверждаеть и Hist du th. italien. VI, 458. Намъ извъстенъ цёлый рядъ пьесъ на эту тему, популярнъй-

бовью и постоянствомъ воспроизводитъ у себя до самаго конца XVIII въка лишенія поселянъ и мелкія злодъйства захолустныхъ насильниковъ. Гольдони пишетъ серьезныя комедіи изъ мъщанской жизни. У него та же тенденція, тъ же характеры, тъ же нравы, какія у оранцузскихъ авторовъ буржуазной драмы.

Всё эти нововведенія увёнчались блестящимъ успёхомъ. Игра итальянскихъ актеровъ - горячая и страстная увлекаетъ даже противниковъ ихъ театра. Публика съ величайшею охотой посъщаеть итальянские спектакли. Въ 1762 году пай итальянскаго актера доходить до 11,500 ливровъ. Это обращаетъ вниманіе французскихъ актеровъ и они начинаютъ встами силами притеснять конкурентовъ. Зависть особенно разгорается именно послъ 1762 года. Въ этомъ году итальянскій театръ началъ ставить на своей сценъ комическія оперы. Сборы поднялись до невъроятныхъ размъровь. Театръ заставили платить королевской опера 35,000 ежегоднаго взноса, за право музыкальныхъ спектаклей, и все-таки въ 1769 году мы узнаемъ, что ежегодная доля итальянскаго актера достигаеть 12—15,000 ливровь. Кромѣ того театрь оплачиваль еще авторамь пьесы, чего французскій театрь ни совсъмъ не дълалъ или дълалъ съ крайней неохотой п весьмя ръдко 112.

Французскіе актеры ждали только случая напасть въ свою очередь на итальянцевъ. Случай представился, когда итальянцы вздумали ввести въ свой репертуаръ трагедію. Французы выхлопотали запрещеніе играть на итальянской сценѣ пьесы съ трагическою развязкой, съ насиль-

man-Annette et Lubin, Le bon seigneur, Deux Miliciens ou l'Orphéline villageoise.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Къчнску "побъжденныхъ" между прочимъ принадлежитъ Гриммъ, давшій самый безнадежный отчетъ объ ит. театра въмоментъ прівзда Гольдони въ Парижъ II потомъ неоднократно восхищающійся и театромъ и его драматургомъ. Mem. secr., 281. 1762.—Hist. philos. et litt. du th. fr. par. Hipp. Lucas, Paris 1843 p. 233.—Grimm. VIII, 331. Mem. secr., 22 jan. 1768.—споръ Седяна съ франц. т. о гонорарѣ.

Уч. Зап. ст. Иванова.

ственными смертями отъ яда и желѣза. Тогда итальянскіе актеры попытались дать у себя «риомованную драму безъ пролитія крови», но труппа оказалась не приспособленной къ такимъ спектаклямъ. Театру пришлось ограничиться комедіями, комическими операми и — по выраженію одного театральнаго журнала — быть благороднымъ только въ мъщанскомъ жанръ» <sup>113</sup>.

Эта борьба театровъ, прекрасно характеризующая въкъ всевозможныхъ привидегій и ограниченій, нисколько не повредила общественному значенію итальянской сцены. «Быть благороднымъ въ мъщанскомъ жанръ»-значило дъйствовать во вкусъ современной публики, и итальянцы оказали не мало услугъ новой драмъ, работая рядомъ съ французскими актерами, въ общемъ, какъ увидимъ ниже, крайне невъжественными, заносчивыми по отношенію въ авторамъ и дерзкоравнодушными въ запросамъ публики. Интриги оранцузскихъ автеровъ вплоть до самой революціи мёшають вознивнуть вь Парижв второму драматическому театру. Въ теченіе второй половины XVIII въка, особенно въ самый разгаръ литературной реформы, мы со всёхъ сторонъ слышимъ жалобы на монополію Comédie Française, но только въ январъ 1789 года отврылся Theâtre de Monsieur съ правами королевскихъ театровъ. Неустанныя стремленія итальянской сцены-расширить свой репертуарь и сообщить ему более серьезное направленіе, были, слёдовательно, въ высшей степени благодътельны для оранцузской драмы. Мы оцвнимъ все значеніе факта, когда увидимъ, какое количество пьесъ появилось на итальянской сцень, -- полныхъ общественнаго смысла и безъ помощи итальянцевъ осужденныхъ на немедленную смерть.

Исторію, подобную судьбѣ итальянскаго театра, пережида третья сцена, — комическая опера. Ея родоначальники — бульварные, ярмарочные театры, но ея первые серьезные успѣхи связаны съ знаменитымъ именемъ — Лесажа. Авторъ Turcaret,

<sup>118</sup> Journal des Théâtres. Paris. 1777. I, 41.

подобно многимъ другимъ, поссорился съ Comédie Française и сталь писать для бульварной сцены. Публика оцънила такое участіе и вибств съ твиъ вызвала ожесточенное преслёдование новой очеры со стороны французовъ и итальянцевъ. Одни запрещали діалоги, другіе пёніе и музыку. На**донецъ**, въ 1728 году открылся особый театръ Opera comique подъ покровительствомъ Большой оперы и въ союзъ съ итальянскимъ театромъ. Бульварныя сцены продолжаютъ существовать самостоятельно, а комическая оцера постепенно вошла въ общее теченіе современной драматической **итературы**. Она прежде всего стала «шансонировать» поровъ и воспевать добродетель. Фаваръ, о пьесахъ котораго намъ много разъ придется говорить, окончательно сообщилъ комической оперь — общій духъ XVIII въка, философію и чувствительность. Современники называють Фавара «отцомъ нравственнаго водевиля», хвалять его за то, что онъ «среди сивха и сценической игры разсвеваеть возвышенныя правила, полезные уроки, онъ остроумный поэть и забавный ондосоорь». Вольтеръ называль его «Мольеромъ оперы»<sup>114</sup>. Комическая опера при Фаваръ стала чувствительной, идилической исторіей сельской жизни. Авторомъ руководили нден чувства и равенства: за это привътствуютъ его современники. Превосходною помощницей Фавара была его жена, унвышая замысламъ мужа сообщать глубокую трогательность и драматизмъ. Вольтеръ въ своихъ восторгахъ предъ новой

O toi qui sais embelli la raison. Par des attraits d'une saga foliel Répare dans les ris et les jeux der Thalie. Un précepte sublime, une utilé récon... Poète ingenieux, philosophe annasant.

Письмо Вольтера къ Фавару, 1765 г., приведено у Lenient'a O. c. р. 198.

19\*

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> "Il chansonna le vice et chanta la vertu"—стихъ Фавара. Père du vaudeville moral—выражение Мармонтеля. Въ Mémoires et corresp. litt.— Фавара приведены стихи, посващенные автору Кассономъ, профессоромъ. Collège Mazarin (II, 305). Первыя строки стихотворения удачно характеризуютъ Фавара и его литерат. жанръ:

комической оперой не отдёляль заслугь поэта оть сценическаго таланта его жены 115. Фаваръ въ летучихъ сценахъ и «аріэткахъ» проводилъ то же міросозерцаніе, какое воодушевлядо серьезнайшія произведенія эпохи. Преемникъ Фавара — Седэнъ — придалъ комической оперв новый оттвновъ. Онъ умѣлъ влить въ нее плоть и кровь современной драмы и съ искусствомъ, удивлявшимъ эрителей и критиковъ, пользовался пъніемъ и музыкой для воспроизведенія трогательнъйшихъ моментовъ изъ жизни простыхъ людей. Современникъ говоритъ, что по таланту соединять трагическое съ комическимъ, Седэна можно сравнить только съ Шекспиромъ 116. Въ этой похвалъ основная мысль справедлива. Комическая опера у Седэна превратилась въ своеобразную драму, патетическую, чувствительную, исполненную въ то же время наивной и свътлой повзіи. Новый жанръ былъ признанъ, наконецъ, Академіей: комическая опера открыла Седену доступъ въ среду «безсмертныхъ».

Было бы ошибкой новую комическую оперу смѣшивать съ великосвѣтскими пасторалями и салонными идиллями. Защитники старины прекрасно понимали сущность новаго жанра. Одинъ изъ нихъ, будто подражая герою Бомарше, перечисляетъ важнѣйшія преступленія XVIII вѣка: Система природы, драма и комическая опера. Другіе называютъ комическую оперу drame-opéra или opera philosophi-comique. Несмотря на всѣ нападки и насмѣшки, комическая опера процвѣтала и дерзнула даже призвать на помощь исторію. Имя Генриха IV, вдохновлявшее общественную и политическую оппозицію XVIII вѣка, не сходило со сцены комической оперы и никому это не казалось униженіемъ одного изъ популярнѣйшихъ героевъ французской исторіи.

Намъ остается сказать нёсколько словъ о низшемъ сортё сценическихъ представленій—о бульварныхъ театрахъ, такъ

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Mem et corresp., par. Favart. III, 245. Tamb me—air въ честь m-me Favart. p. 325.

<sup>116</sup> Grimm. VIII, 318.

называемыхъ petits spectacles. Уже участіе Лесажа въ реаертуарв этихъ театровъ показываетъ, что существованіе нхъ въ Парижъ было далеко не безслъдно. Но лучше всего значеніе ихъ объясняють изры, какія цензура и большіе театры принимали противъ маленькихъ сценъ: на этотъ разъ цевзура и театры действують вполне согласно. Цензура запрещаеть давать на бульварныхъ сценахъ хорошія пьесы ние обязываеть авторовъ «портить ихъ и дваать пошаыми». Разсчитывая удержать более чистую публику оть посещения этихъ театровъ, приказывають за первыя мъста брать не больше 24 су-плата, одинаково доступная и «почтеннымъ людамъ и черни». Еще энергичнее бульварные театры пресладуются оперой, французами и итальянцами. Лишь только преса имветь на бульварв успахь, больше театры, на основаніи привилегій, или запрещають пьесу, или переносать ее въ себъ. Каждая новая пьеса разсматривается актерами привыстированныхъ сценъ и при малбйшихъ признакахъ серьезной комедін не допускается на бульварную сцену или лучния мъста вычеркиваются. Даже кукольный театръ подвергается стёсненіямъ. Маріонетки пріобрёли большую поиулярность въ Парижъ,---ихъ немедленно запретили. Антрепренеръ замёнилъ куколъ – дётьмя, – дётямъ запретили пёть, ограничным число музыкантовъ въ оркестрѣ и, наконецъ, совствить изгнали дътей со сцены. Comédie Française даже подала записку правительству съ жалобой на маленькіе театры и съ историческимъ обзоромъ своихъ привиллегій. Во всвять отихъ преслёдованіяхъ цензура оставалась на сторонё спены. «Пусть послё этого будеть терпимость въ странь, гдв съ одинаковою яростью преследують Генриха IV и по**ининеля!»** восклицаеть современникъ <sup>117</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Grimm. X, 174; XIV, 61. Corresp. secrète VIII, 53. Повидимому, формальная цензура автеровъ надъ пьесами бульварныхъ театровъ установилась только къ концу семидесятыхъ годовъ. О мърахъ противъ Маріонетокъ— Grimm X, 174, XIV, 196. Съ 1773 года въ теченіе восьми лътъ бульварные театры имъли свой органъ—Almanach forain ou les differents spectacles des boulevards et des foires de Paris.

Бульварные театры, какъ и всё другіе, въ высшей степени отзывчивы на современную жизнь: въ этомъ тайна ихъ популярности. Съ бульварной сцены впервые былъ произнесень эпитеть въ честь Людовика XV, стяжавшій быстроизвъстность во всей Франціи. Здъсь, въ эпоху популярности Маріи Антуансты, былъ воспроизведенъ чувствительный эпизодъ, надълавшій много шума; королева приняла въ своюкарету раненаго мужика. Въ то же время на бульварной сценъ царить жестокая сатира на свътское общество "1". Уже самыя заглавія пьесь, приводимыя органомъ ярмарочныхъ театровъ, показываютъ, что авторы ихъ шли въ курсъ современныхъ событій и идей. Во время Свадьбы Филаро, напримъръ, на бульварныхъ сценахъ дано было до тридцати пьесь на эту тему. Нёкоторыя пьесы выдерживали до 400 представленій. Что касается вообще репертуара, — онъ до самаго конца XVIII въка не быль разграниченъ между бульварными театрами, комическою оперой и даже итальянскою комедіей. Фаваръ, цапримъръ, писалъ для бульварнаго театра, но пьесы попадали на сцену комической оперы; . итальянскій театръ съ своей стороны еще въ 1784 году далъ одноактный «парадъ съ водевилями» (parade en uu acte et en vaudevilles) Docteurs modernes для осмъянія Месмера и месмеризма. Депремениль, какъ мы уже говорили, жаловался королю, что полиція допускаеть осмёнвать со сцены лучшихъ людей, при чемъ Месмеръ сравнивался съ Сократомъ. Людовикъ XVI отвётилъ смёхомъ на эту жалобу. Тогда авторъ обратился къ публикъ уже съ жалобой на актеровъ и властей, допускающихъ актерамъ осмбивать гевія, высшаго чъмъ Ньютонъ. Эти выходки только побудили публику усердние посищать представления. «Въ результать, — пишеть современникь, — можно думать, что

i

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Lenient. O. c. II, 187. Другіе приписывають Bien-Aimé—одному изъ придворныхъ проповёдниковъ. Hallays Dabat. O. c. p. 114. Въ пьесѣ— Curiosités de la foire—дѣйствующія лица—иортреты съ извѣстныхъ членовъ знатныхъ фамилій.

эта комедійка нанесеть больше вреда новой секть, чъмъ доклады всъхъ академій, всъхъ оакультетовъ и всъ приговоры совъта и парламента, серьезно осудившіе ученіе и его практику» <sup>119</sup>.

Дидро счель нужнымъ сказать нёсколько словь въ защиту оарса. Аристофанъ ни болёе, ни менёе какъ оригинальный оарсеръ, и превосходный фарсъ нельзя написать автору съ заурядными способностями. Будто предвидя сатиру на месмеристовъ, Дидро говоритъ: «Фарсеру слёдуетъ отдать въ жертву всёхъ энтузіастовъ, возмущающихъ по временамъ общество. Чёмъ чаще ихъ станутъ выставлять на ярмарочныхъ сценахъ, тёмъ свободнёе будутъ тюрьмы» <sup>110</sup>. Любопытенъ терминъ, употребленный Дидро для обозначенія фарса, — drame burlesque. Это слово — драма — для теоретиковъ XVIII вёка, очевидно, всеобъемлющее. Родоначальникъ новой драмы, Лашоссе, находилъ возможнымъ вмёстё съ чувствительными комедіями сочинять парады. Даламберъ за это жестоко на него нападаетъ, и парады, дёйствительно, можетъ быть не умножаютъ славы Лашоссе <sup>121</sup>. Но для насъ

<sup>121</sup> Eloge. О. compl. Ш., 398-9. Слёдуеть замётить, что въ нёкоторыхъ Cahiers нашло мѣсто презрительное отношеніе къ petits spectacles. Духовенство, враждебное вообще театру, конечно, клеймить "малые спектакли" вто-вполнѣ естественно. Но на petits spectacles нападаеть Cahier de la ville de Paris, между прочимъ, потому что они-, entretiennent l'insubordination et la ruine des serviteurs et garçons ouvriers". (Chassin. Les elections et les cahiers. III, 407). Другое Cahier отъ третьяго сословія требуеть уничтоженія тіхъ же спектаклей, какъ вредныхъ для труда в гибельныхъ для нравовъ". (Archives, VI, 686) Третье Cahier и также отъ третьяго сословія-повторясть тѣ же мотивы (les p. sp.- sont pour le peuple une source d'oisivité et de dérèglement Archives, V, 303). Bch TDH Cahiers конечно, псключительно парижскіе. Ихъ сливномъ вало при общемъ коли чествѣ столичныхъ наказовъ, п. враги дешевыхъ представленій, повидимому высшая буржуазія, haut tiers, иля воторой особенно тягостны l'insubordination в l'oisivité слугь в рабочихъ. Что висается безнравственности представленій, — мы видізли вопервыхъ, что власти и главные театры усердно старалась ухудшить ихъ сдёлать "пошлыми" (plats), а потомъ съ точки зрё-

<sup>119</sup> Corr. litt. (Grimm). XIV, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> De la poésie dram. O. compl. IV, 455.

важно одинаковое отношеніе драматическихъ авторовъ XVIII въка ко всъмъ рэдамъ своего искусства: дъйствовала бы только одна руководящая идея, одинъ господствующий духъ. На практикъ оказывалось, — однихъ и тъхъ же результовъ можно достигнуть какою-угодно драматическою формой, была бы только сохранена основа новой драмы. Умълъ же Вольтеръ онлософскую и научную идею вложить въ летучую эпиграмму, и въ глазахъ публики XVIII въка это именно и являлось особенно счастливымъ даромъ. Отчего же идеи личной и общественной свободы не выразить въ комической оперв наи даже въ фарсъ? Весь вопросъ, чтобы эти идеи дошли до публики, - все равно какимъ путемъ, и чёмъ путь доступнъе и короче, тъмъ лучше. Идеальный мудрецъ, по мнънію энциклопедиста, одновременно и философъ, и поэтъ, и музыканть. Поэзія и музыка придають очарованіе мудрости \*\*\*. При такомъ взглядъ и комическая опера могла являться продуктомъ философіи: поклонникъ Фавара характеризуетъ его поэтическую дёятельность тёмъ самымъ выраженіемъ, какое изобрвлъ Вольтеръ для просввтительной философіи своихъ друзей, — orner la raison, embellir la raison. Философія XVIII въка открывала своимъ ученикамъ безпредъльныя поприща для распространенія идей, призывала на помощь пропагандъ всё способности и всё таланты, принимала въ разсчеть всв степени умственнаго и художественнаго развитія, -- и имъла всъ основанія ждать плодородной почвы для своихъ съмянъ.

нія составителей наказовь пьесы могли казаться безиравственными по тімъ самымъ мотивамъ, по которымъ Гуссо считалъ вредными комедіи Мольера: т. е. за униженіе извёстнаго сорта господъ, отцевъ, мужей.

<sup>139</sup> Diderot. Entretiens sur le Fils naturel. O. compl. IV, 219.

## Публика. Театральная цензура. Актеры.

I.

Одновременно съ разцвётомъ монархін, самостоятельная общественная жизнь во Франціи замираеть и постепенно отливается въ строго-опредёленныя формы, указываемыя господствующей модой. Эти формы въ теченіи многихъ десятильтій остаются единственнымъ интересомъ высшихъ слоевъ столичнаго и провинціальнаго населенія. О какихъ бы то ни было независимыхъ взглядахъ, настроеніяхъ, здёсь не можеть быть и ръчи. Самый кругь общества — крайне ограниченъ: отсюда исвлючены всв, вто не принадлежить къ родовой или финансовой аристократіи. Къ услугамъ се матеріальныя и культурныя блага. О ней или для нея инсатели создають свои произведения, она -- единственния, безусловно выгодная покровительница искусствъ. Естественно, --- свъдънія о вкусахъ, объ увлеченіяхъ «общества» переполняють литературу. Даже мелочи семейной и салонной жизни сообщаются подробно и обстоятельно. Каждое новое теченіе въ привилегированныхъ сферахъ немедленно отивчается современниками и отражается на двятельности талантлив в шихъ авторовъ эпохи.

И всетаки, — мы узнаемъ только о смънв внёшнихъ явленій. Предъ нами въ прозаическихъ разсказахъ, посвященныхъ обществу, проходятъ все тв же лица и сцены, какія мы видимъ у Мольера.—въ его комедіяхъ, — герои и жертвы однихъ и твхъ же силъ, кратко и опредвленно обозначен-

ныхъ позднѣйшимъ драматургомъ—la forme, le préjugé. Этн силы господствуютъ одинаково надъ нравственными и художественными взглядами «общества». Что въ области морали предразсудокъ, то въ области искусства — правило: и то и другое замѣняетъ личныя идеи и освобождаетъ человѣка отъ труда — восприниматъ предметъ чувствомъ и мыслью и сообразовать взгляды съ своими непосредственными впечатлѣніями. При такихъ условіяхъ каждому предмету заранѣе отведено свое мѣсто, дана кличка, произнесенъ приговоръ: весь вопросъ, — подходитъ или не подходитъ къ нему разъ принятая мѣрка.

Но одновременно съ обществомъ гораздо ниже его существуетъ совершенно другой разрядъ людей, несравненно болѣе многочисленный и неспособный замкнуть свою внѣшнюю и внутреннюю жизнь въ заказныя рамки. Здѣсь нѣтъ заранѣе составленныхъ шаблоновъ, нѣтъ слѣпого преклоненія предъ «модой» и «тономъ». Люди всегда и во всемъ имѣютъ дѣло съ самимъ предметомъ, безбоязненно отдаются свободному порыву чувства и сужденія о предметахъ составляютъ на основаніи личныхъ впечатлѣній и опытовъ. Такіе крятики не принадлежатъ къ «обществу», какъ его понималъ старый порядокъ: это—народъ.

Гдё же и при какихъ условінхъ онъ могъ выражать свои вагляды? Въ эпоху Людовика XIV никто не думалъ справляться съ настроеніемъ народа и его мнёніями. Лучшіе современные люди могли только изрёдка указывать на его страданія. Но иногда народъ высказывался такъ же свободно, какъ и самъ король. Новёйшій историкъ въ исключительныхъ случаяхъ ставитъ рядомъ Людовика XIV и его подданныхъ и поступаетъ такъ на основаніи положительныхъ свидётельствъ очевидцевъ. Это случаи, когда народъ превращался въ партеръ, являлся публикой въ театръ '.

«Народъ былъ подданнымъ, но публика свободной», пи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eugène Despois. Le théâtre français sous Louis XIV. Paris. 1874, p. 370, 372.

шеть авторъ, отнюдь не увлекаясь остроуміемъ, а только характеризуя историческій факть. Въ Мольеровской пьесъ La critique de l'école des femmes разсказывается дъйствительное происшествіе, имъвшее мъсто на представленіи вомедін автора. Партеръ шумно смізялся, въ то время когда «театръ», т. е. сцена, занятая аристократами и ложи хранили серьезное молчание. Одинъ благородный зритель не утерпёлъ н закричаль: Ris donc parterre, ris donc... Мольерь сивется налъ этой выходкой и здёсь же оправдываеть поведеніе партера<sup>2</sup>. Мы видимъ, --- въ чемъ оно заключалось. Партеръ разопелся въ своихъ впечативніяхъ съ аристократической публикой и не побоялся обнаружить это и-что еще возможнъе--разошелся совершенно основательно: Мольеръ на его сторонв. Эти два факта бросають вёрный свёть на характеръ театральной публики въ теченіе двухъ различныхъ періодовъ,--въ эпоху влассицизма и въ XVIII въкъ. Публика, конечно, съ теченіемъ времени развивалась, совершались, какъ увидниъ, визшнія и внутреннія перемёны, — но путь заранзе намъченъ и ходъ развитія -- логически послёдователенъ.

Основное явленіе—цартеръ – господинъ театра, свободный и самый проницательный критинъ – вполнѣ опредѣлилось еще при Людовикѣ XIV. Прежде всего партеръ превосходить численностью всѣхъ другихъ зрителей — на сценѣ и въ ложахъ: онъ зсегда составляетъ больше половины всей публики. Изъ кого онъ состоитъ можно судить по цѣнѣ мѣстъ въ партерѣ въ 30 су первыя представленія и 15 су обыкновенныя, въ то время когда самыя дешевыя ложи стоили около двухъ ливровъ. Партеръ, слѣдовательно, исключительно демократическая публика и по доступности платы мотъ заключать въ себѣ даже рабочихъ, мелкихъ торговцевъ, прислугу<sup>3</sup>. Но партеръ отличается отъ сцены и отъ ложъ не толь-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sc. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Despois. *По.* р. 107, 363. Высшая цифра зрителей въ *Com. Fr.* въ влассическую эпоху поднимается до 1394, партеръ вмѣщалъ въ такомъ случаѣ 691 человѣкъ. Въ другихъ случаяхъ—то же отношеніе, напримѣръ—изъ

во составомъ. Въ сущности исвлючительно онъ собирался въ театръ ради пьесы, благородные господа скорте стремились дать собственный спектакль, чёмъ смотрёть игру актеровъ. Современная комедія переполнена разсказами о томъ, канъ вели себя шевалье и маркизы, занимавшіе мёста на самой сценв. Они являлись въ театръ среди представленія, громко требовали мъста, привътствовали другъ друга поцълуяни, сообщали вслухъ свои привлюченія, между ними нерёдво бывали пьяные... Когда такого господина упрекали, что онъ мъщаетъ актерамъ играть, а партеру слушать, одъ отвъчаль: «я желаю, черть побери, чтобы меня видели съ головы до ногъ; я плачу экю только затёмъ, чтобъ въ антриятахъ увиваться около актрисъ» . Отъ такой публики нельзя было, конечно, ожидать серьезнаго отношения въ спектанлю. Она безъ стъсненія вибшивалась въ представленіе среди самыхъ захватывающихъ сценъ <sup>5</sup>, а на счетъ критики справлялась съ мизніемъ короля или какого нибудь педанта . Въ

944 общаго количества публики, партеръ 514. Despois принимаеть среднюю цифру "мольеровской публики" въ 1000 человѣкъ.

\* Fâcheux, I, 1, разсказъ главнаго героя:

Les acteurs commençaient, chacun prêtait silence Lorsque d'un air bruyant et plein d'extravagance, Un homme à grands canons est entré brusquement En criant: Holà! Ho! un siège promptement! Et de son grand fracas surprenant l'assemblée, Dans le plus bel endroit a la pièce troublée.

Но этимъ не оканчивается поведеніо маркиза. Онъ перемѣняетъ мѣста, загораживаетъ отъ партера три четверти сцены, чѣмъ вызываетъ ропотъ и крики неудовольствія. Въ слѣдующую эпоху слышимъ тѣ же отзывы о маркизахъ въ театрѣ. Regnard. Le Distrait. I, 6. La coquette III, 7.

<sup>5</sup> Маршалъ de la Feullade, занимавшій мѣсто на сценѣ, во время представленія трагодін Корнеля Сіппа закричалъ актеру "Tu me gâtes le Soyons amis". Soyons amis—фраза Августа, обращенная къ заговорщику—заканчивающая пьесу.

<sup>6</sup> Мольерь на себѣ самомъ испыталь всѣ эти критическіе пріемы знатныхъ зрителей. Особенно много огорченій досталось ему по поводу *Bour*geois Gentühomme. Людовикъ XIV послѣ перваго представленія комедін не сказалъ Мольеру ни слова—и придворные принялись возмущаться корезультать оказывалось, --- только король и партеръ имъли сеон взгляды на драматическія произведенія. Расинъ разсказываеть, какъ аристократы едва не погубили его Plaideurs. Даже тв, кого пьеса забавляла, пребывали серьезными, «боясь засмѣяться не по правидамъ». Только партеръ не удержался оть хохота, виёстё съ нимъ Людовикъ XIV - и тогда, конечно, ложи не замедлили послёдовать примёру. Расинъ пользуется случаемъ укорить вообще знатную публику, независнио отъ возмутительнаго поведения юныхъ маркизовъ. «Вольшинство высшаго свъта», говорить онъ, «совершенно не интересуется идеями и трудомъ авторовъ». И для доказательства ссылается на собственный опыть 7. А между твмъ Расинъ считался любимъйшимъ авторомъ при дворъ и въ обществъ. Мольеръ также имёлъ поводъ-довёрять партеру, какъ это онь и заявиль устами Доранта. Самая смёлая изъ его комедій-Тартюф-прошла съ блестящимъ успѣхомъ благодаря партеру. Противъ комедіи единодушно возстали дворъ и духовенство. Король позволиль его поставить, а партерь встретыть ее восторженно. Изданный въ печати Тартюфъ - не распродавался. Очевидно, публика, платившая 15 су за представленіе пьесы, не могла или считала излишнимъ покупать книгу, а богачи и знать не желали имъть у себя кощунственную пьесу.

иедіей, слишкомъ будто бы для нихъ пустой. Мольеръ даже стыдился выходить изъ дому, пока, наконецъ, король не одобрилъ пьесы и придворные игновенно нашли ее геніальной. Эпизодъ разсказанъ въ соч. Vie de Molière Grimarest. Cp Molière's Werke, ed. Adolph. Laun, IV.

<sup>7</sup> "La plupart du monde ne se soucie point de l'intention ni de la déligence des auteurs... Ceux mêmes qui l'y étaient le plus divertis eurent peur de n'avoir pas ri dans les règles et trouvèrent mauvais que je n'ensse pas songé plus serieusement à les faire rire. Quelques autres imaginèrent qu'il etait bienséant à eux de s'y ennuyer, et que les matières de palais ne pouvaient pas être un sujet de divertissement pour les gens de cour. La pièce fut bientôt après jouée à Versailles; on ne fit point le scrupule de s'y rèjouir et ceux qui avaient cru se déshonerer à rire à Paris furent peut-être obligés de rire à Versailles pour se faire honneur. *Plaideurs. Préface de l'auteur. Oeuveres de J. Racine.* Paris 1808, II, 269-270.

Партеръ оставался върнымъ Мольеру, Корнелю и Расину, пока не появилась новая драма. Онъ энергически отвергалъ бездарныя произведенія трагиковъ и требоваль представленія влассическихъ пьесъ, часто прерывая спектаваь <sup>8</sup>. Когда давались комедія Мольсра,-онъ по прежнему наполнялъ театръ. Вообще, -- это единственный, безпристрастный, свободный и въ то же время признательный ценитель авторовъ. Его приговоры настолько справедливы, что потомству рёдкіе изъ нихъ пришлось измёнить. Сами авторы рёшаются со сцены заявить свое уважение въ вритивъ партера: они приписывають партеру великое благодътельное вліяніе на драматурговъ и актеровъ. Грубыя ошибки совершаются не партероиъ, а другими зрителями, и партеръ иногда немедленно отибчаеть странный и смёхотворный вкусь ложъ. Такъ, напримъръ, было во время представленій Мизантропа: маркизы пришли въ восторгь оть сонета придворнаго риомача, партеръ долженъ былъ привътствовать притику Альцеста и вивств съ нимъ оцвнить простоту и задушевность народной пъсни. Партеръ также смъялся надъ знатной публикой, проливавшей слезы въ трагедіи аббата Буайе-Юдиеь-по поводу участи бъднаго Олоферна. И на этотъ разъ вкусъ партера нельзя было не раздѣлить компетентивйшимъ судьямъ въ вопросв %.

Съ теченіемъ времени эти свойства партера должны были обнаруживаться все чаще и събольшей силой. Если публика

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Despois – приводить цифры сборовь, доказывающія особенную популярность комедій Мольера и нёкоторыхъ трагедій Корнеля и Расина въ началѣ XVIII-го вѣка. О. с. р. 402—3.

<sup>•</sup> Любопытный отзывь о партерѣ послѣ Мольера даеть его талантинвѣйшій преемникъ - Реньярь въ комедін La coquette. Арлекинъ, играющій роль моднаго маркиза, возмущается слишкомъ свободнымъ поведеніемъ партера, — Коломбина отвѣчаетъ: "Vous avez beau pester, le parterre fait du bien à tout le monde; il redresse les auteurs, il tient les comédiens en haleine; un fat ne se campe point impunément devant lui sur les bancs du théatre: c'est l'étrille de tous ceux qui ex posent leurs sottises au public". III, 7. O *Юдиеи* Le Sage La Valise Trouvée. Maestricht. 1779. p. 198.

чувствовала себя «свободной» при Людовикъ XIV и умъла распознавать истинную талантливость писателей среди царства моды и академическаго педантизма, - въ XVIII въкъ эта свобода и художественный вкусъ должны были подняться несравненно выше. Свобода сужденій не ограничивается областью искусства. Публика, равнодушно относившаяся въ политическимъ и общественнымъ вопросамъ въ блестящую эпоху Людовика XIV, постепенно усвоиваеть другое настроеніе. Оно съ поразительной яркостью обнаруживается въ восторгахъ, какими народъ встрёчаетъ смерть «великаго короля». Дальше мы увидимъ, что регентство и царствованіе Людовика XV отнюдь не были правительствами такого свойства, чтобы усыпить проснувшуюся впечатлительность, --напротивъ, они могли сообщить ей сильнъйшую энергію и въ высшей степени ръзкій характеръ. И по прежнему - театръ остается единственнымъ мѣстомъ, по выраженію Вольтера, гав собирается нація и гдё публикё можно выразить то или другое чувство по поводу современныхъ событій, общественныхъ и даже научныхъ и историческихъ вопросовъ. Съ теченіемъ времени публика находчивостью, проницательностью и -- прежде всего --- отзывчивостью на злобы дня переросла даже многихъ писателей. Авторы пьесъ весьма часто не покозръвають значенія извъстной сцены, отдъльнаго стиха, какое въ театръ открываетъ публика. Смыслъ спектакля для нзвъстнаго момента, и неръдко смыслъ въ высшей степени красноръчивый и вліятельный, зависъль не столько оть авторскаго усердія схватить современное настроеніе, сколько отъ чуткости зрителей, проявлявшихъ, совершенно неожиданно для правительства, цензуры, авторовъ и актеровъ, поразительное единодушіе, конечно, безъ всякаго предварительнаго уговора и согласія. И этими качествами отличается преимущественно партеръ.

Передъ нами множество современныхъ свидётельствъ о театральной публикъ XVIII въка. Ея роль, очевидно. стала до такой степени замътной и оригинальной, что умолчать о ней оказывалось невозможнымъ. Источники, напротивъ, съ особенною тщательностью отмёчають общее настроеніе зрителей, въ извёстные періоды—день за днемъ и подробно описывають выдающіеся моменты. Мы будемъ держаться исялючительно свидётельствъ очевидцевъ.

Публика парижскихъ театровъ одновременно съ развитіемъ философскаго движенія ръзко мъняется. Въ влассическую эпоху театръ посёщается преимущественно среднимъ сноемъ столичнаго населенія. Аристократы, конечно, считають своей обязанностью показываться со сцены «всему Парижу», хотя въ исключительныхъ случанхъ довольствуются самыми скромными мъстами 10, но это – болъе юная и легкомысленная часть знати. Солиднъйшіе члены благороднаго общества избъгають посъщать городской театръ, также поступають и наиболже почтенные представители разныхъ профессій --- судьи, адвокаты, доктора. Причинъ этого равнодушія двъ: — слабое развитіе вообще литературныхъ интересовъ у людей XVII-го въка, и исконный предразсудовъ относительно театра и драматическихъ произведеній, перешедшій въ слёдующую эпоху и дожившій до самой революціи. Въ результать сцена и ложи находились чаще всего въ распоряжении мольеровскихъ маркизовъ и шевалье. Этимъ, несомнённо, отчасти объясняются недоразумънія, имъвшія мъсто на представленіяхъ Цинны, Мизантропа, Школы женщинг.

Съ другой стороны при всей доступности партера низшіе классы парижскаго населенія не чувствовали большаго влеченія къ Французскому meampy. Онъ казался имъ или слишкомъ серьезнымъ или слишкомъ аристократичнымъ. Такіе взгляды совершенно естественны въ классическую эпоху, проводившую столь ръзкія грани между сословіями и классами. Разъ цёны въ партеръ не поднимаются выше пятнадцати су,—очевидно онъ разсчитаны на сравнительно небогатыхъ зрителей. Притомъ надо замётить, что платой имен-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Напр. на представленияхъ Сида—Lotheissen Gesch. der französichen Litteratur. Wien 1879, II, 199. Въ La critique Мольера наркизъ жалуется, что онъ едва нашелъ нъсто на спектавль Ecole des femmes. Sc. V.

но этихъ зрителей существують театры: аристократы даже принцы занимають мвста въ кредить и весьма часто не илатять долга по цёлымъ годамъ ". Партеръ, слёдовательно, долженъ былъ постоянно наполняться: это – необходимое усдовіе существованія театра. Но собственно «чернь», городсвая толпа мало интересуется главными театрами,---вплоть до второй половины XVIII-го въка, предпочитаеть другія удовольствія или ограничивается бульварными геатрами. И. повидимому, далеко не всегда проигрываеть. На бульварныя сцены не затрудняются отдавать свои произведенія такіе авторы, какъ Лесажъ Лашоссе. «Парады» и фарсы подобныхъ авторовъ во всякомъ случав стоили трагедій Буайе и по своей занимательности для демократической публики не уступали нассическимъ злодъямъ самого Кребильона. Но съ преобразованіемъ драматической литературы происходять перемъны въ составъ благородной и простой театральной публики.--происходять постепенно, такъ что на первыхъ парахъ, повиимому, ускользають оть наблюдательности современниковъ. но въ семидесятымъ годамъ очевидцы говорятъ о новыхъ раньше невёдомыхъ зрителяхъ, уже какъ о законченномъ явленіи.

Еще въ первой половинъ столътія аристократы не особенно окотно бываютъ въ публичномъ театръ. Салонная жизнь поглощаетъ почти все время благороднаго общества. День былъ распредъленъ въ такомъ порядкъ, что посъщение театра по необкодимости являлось не всегда удобнымъ <sup>12</sup>. Широкое развитие новыхъ идей отразилось на общей жизни аристократия. Въ эту среду проникли англійскіе вкусы, англійскіе обычаи, и современникъ опасается, что они окончательно вытъснятъ «оранцузскую галантность, общественный духъ оранцузовъ, ихъ

Уч. Зап. ст. Иванова.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Despois. O. c. p. 108. Напримъръ, съ принца Конти актеры получили долгъ въ 104 ливра за 1691 годъ только въ октябрѣ 1694 года, принцъ Тюреннъ не желаетъ уплатить театру 8 ливровъ, маркизъ Рошфоръ остается въ еще болѣе ничтожномъ долгу.

<sup>18</sup> Тэнъ Происх. общ. строя, русск. изд. стр. 198.

вкусъ въ нарядамъ». Прежде всего, ръзко измънился костюмъ мужчинъ и женщинъ. «Теперь ръдко въ свътъ можно встрътить лицъ, о которыхъ можно сказать, что они одъты. Дамы носять рубашки и шляпы, мужчины – ораки и жилеты». Салонныя бесёды исчезли, для нихъ не стало времени и выродились охотники вести разговоры съ дамами. Въ Парижъ, по примъру Англіи, возвикли клубы и мужчины проводять здёсь цёлые дни. Дамы, въ виду этого, принуждены измёпрограмму времяпрепровожденія. Салонныя нить старую удовольствія онв замвняють театромъ. Раньше объдали обыкновенно въ шесть часовъ, теперь объдаютъ въ четыре или въ пять: всё торопятся поспёть въ началу спектаклей. Послъ объда будто трактира, бросаются ИЗЪ въ спектакль, ужинъ совсемъ исчезъ и былыхъ послеобъденныхъ бесёдъ теперь нётъ и въ помине. За то раньше, если дама являлась въ театръ болѣе двухъ или трехъ разъ въ мъсяцъ, въ свътъ признавали это неприличнымъ. Теперь тв же дамы ежедневно посвщають театры 13.

Новому обычаю много помогло изобрётеніе «малыхъ ложъ», въ которыхъ можно пребывать безъ вёдома публики. О количествё и популярности этихъ ложъ можно судить по цифрѣ, выручаемой актерами: въ 1768 году въ Comédie Française она достигаеть 50,000 экю <sup>14</sup>. Ложи абонируются на цѣлый годъ и, такимъ образомъ, большая часть сбора обезпечена актерами заранѣе. Эти ложи являются настоящими салонами второй половины XVIII вѣка и своего рода верхнею палатой въ театральной залѣ. Значеніе этого факта по достоинству было впослѣдствіи оцѣнено Наказомз города Парижа. Избиратели съ крайнимъ негодованіемъ требовали уничтоженія годовыхъ «малыхъ ложъ», видя въ этомъ учрежденіи незаконную привилегію аристократовъ и богачей. «Почтенный буржуа», жаловались избиратели, не находилъ въ театръ мѣста, между тѣмъ какъ оно всегда было предо-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Corresp. litt. (Grimm). XIV, 359-364.

<sup>&</sup>quot; Mem. secr., 22 janvier 1768.

ставлено каждому часто совершенно недостойному зрителю, лишь бы онъ имълъ средства оплатить ложу за голъ впередъ. Наказа называлъ это нарушениемъ принциповъ равенства и братства-и въ особенности – приличія.<sup>15</sup>. Мы вндимъ, какъ легко демократическая публика превращала вопросъ о театральныхъ зрвлищахъ въ вопросъ о политическихъ принципахъ и притомъ по мотивамъ, на первый взглядъ, совершенно несерьезнымъ. На самомъ дълъ, --- статья Наказа свидътельствована только о послъднемъ результатъ явленій, развивавшихся въ теченіи десятильтій, о настоящей общественной борьбъ, совершавшейся въ театръ между вполнь опредвленными партіями. Такой результать быль возможенъ при единственномъ условіи, богда «почтенный чедовъвъ, родившійся бъднякомъ и осужденный на ежедневвый трудъ: 16, уже давно занималъ мъсто оппозиціи рядомъ съ привидегированной публикой и изо дня въ день привыкаль въ протесту и критикъ. Именно этотъ зритель гораздо значительные измёниль составь и характерь публики чёмь ложи. Партеръ, прежде всего, пріобрёлъ полную свободу наслажнаться представлениемъ. Въ 1759 году графъ Лораге заплатиль оранцузскому театру 12,000 оранковъ съ тёмъ, чтобъ уничтожить мёста на сценё. Это было первымъ шагомъ къ полной демократизации театральной залы, и партеръ привътетвоваль его бурными апплодисментами 17. Въ 1770 году Comédie Française перемънила мъстопребывание-изъ Латинскаго квартала пересълилась въ самую демократическую часть города, въ кварталъ S.-Honoré и Palais Royal'я и партеръ пріобрѣлъ новыхъ зрителей. Раньше онъ наполнялон, по словамъ современника, «почтенною буржуазіей», ли-

<sup>15</sup> Le cahier de la ville de Paris. Les promenades et spectacles. Chassin. Les élections III, 374.

<sup>16</sup> Въ томъ же наказю: "L'honnête homme né sans fortune, après avoir travaillé une partie de la journée pour se procurer de quoi subsister et élever sa famille, a besoin de prendre quelques delassements".

<sup>17</sup> Grimm IV, 118. О маркизѣ Lauragais и его реформѣ любопытныя свѣдѣнія въ *Memoires*, par le compte de Ségur Paris 1827, I, 139 etc. тераторами, вообще людьми, имѣющими отношеніе къ научнымъ и литературнымъ занятіямъ. Студенты играли въ партерѣ преобладающую роль и, по увѣренію Мерсье, оказывали сильное вліяніе на умственное и художественное развитіе актеровъ <sup>18</sup>. Теперь партеръ наполняется совершенно другою публикой—рабочими, ремесленниками и, вообще простонародіемъ. Прежняя публика перешла въ ложи: буржуа не хотѣли въ этомъ отношеніи, какъ и вездѣ, гдѣ было возможно,—отстать отъ аристократіи. Вкусъ къ театру среди чернаго населенія столицы видимо возрасталъ. «Замѣчено, говоритъ современникъ, — что ремесленники, которые раньше шли напиваться и отправляться въ кабаки, теперь посѣщають театръ <sup>19</sup>.

Эта публика, несомнённно, быстро подавила своимъ количествомъ и своею впечатлительностью зрителей, занимавшихъ ложи. Одновременнно съ описанными фактами мы слышимъ жалобы на исключительную зависимость спектаклей и пьесъ отъ партера. Авторы провалившихся драмъ обвиняють въ своей неудаче весь кварталъ R.-Honoré и Palais Royal'я 20. Сторонники благородной публики, свтують, что все «такъ называемое хорошее общество удалилось въ малыя ложи, больше не имветь возможности высказывать свое мнѣніе и довольствуется тѣмъ, что смѣется потихоньку налъ выходками партера<sup>21</sup>. Ложи, прибавляетъ современный театральный журналь, спокойно подчиняются приговорамь партера 22. Авторы теперь направляють свои усилія въ другую сторону, чёмъ раньше. Теперь сцены, описанныя Мольеромъ въ Критикъ на «Школу женщинз», отошли въ область преданія. Новъйшіе драматурги не заботятся о настроеніи знатныхъ дамъ и маркизовъ, — они внъ себя — tout effarouchés — отъ апплодисментовъ и свиствовъ артера.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Tableau de Paris. I, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Du théâtre (Mercier). p. 209 rem.

<sup>20</sup> Corresp. litt. Grimm. X, 341.

<sup>\*</sup> La Harpe. Corr. litt. I, 255.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Journal des théâtres. Paris 1777. I, Nº 9, août.

Исконное господство партера въ театрѣ превратилось въ настоящій деспотизмъ, исключающій чьи бы то ни было мнѣнія и вліянія. Партеръ позволяетъ себѣ съ полной свободой относиться не только къ спектаклю, но и къ «верхней палатѣ». Онъ нападаетъ на отдѣльныхъ зрителей, по чему либо ему неугодныхъ. Напримѣръ, еще до реформы Лорагө онъ свистками и шиканіемъ стремится очистить сцену отъ лицъ духовнаго сословія <sup>23</sup>.

Очевидно, характеризовать театральную публику второй половины XVIII вѣка, т.-е. въ эпоху развитія оилосооскихъ идей, значить имѣть въ виду партеръ. Если въ настроеніяхъ и дѣйствіяхъ партера принимають участіе ложи, объ этомъ немедленно сообщають современники. Такихъ случаевъ встрѣчается крайне мало и чаще всего самое выраженіе «публика» исчезаетъ въ отчетахъ очевидцевъ и замѣняется словомъ «партеръ».

Что же представляють эти зрители? Отвётить на вопросъ не легко, въ виду разнообразныхъ, часто противуположныхъ качествъ, проявляемыхъ публикой. Современникъ, пораженный неожиданными капризами и противоръчіями партера, только и находить словь: «О, Athéniens, vous êtes des enfants!» "4. Французскіе зрители XVIII въка, дъйствительно, во многомъ напоминають аеинскую толпу: тв же взрывы легкомыслія, та же невмовърно-быстрая смъна настроеній, то же «дътская» непослёдовательность въ притоворахъ объ однихъ и тёхъ же предметахъ. Легкомысліе парижанъ-общее мъсто въ литературъ XVIII въка, даже у писателей, чувствующихъ глубочайшую симпатію въ парижской толпъ. Добродушіе, съ какимъ Париять переносиль политическія и общественныя невзгоды, безпримёрно въ европейской исторіи. Публика второй половины XVIII въка обращала на себя особенное вниманіе наблюдателей

<sup>22</sup> Corr. litt. Janvier 1774. Энизодъ съ аббатонъ—жертвой партера разсвазать въ книгѣ La valise trouvée, parell. Le sage. Maest. 1779, p. 121—2. <sup>24</sup> Grimm. VI, 246, etc. именно потому, что исторически-узаконенное отношение парижанъ къ политикъ ръзко измънилось. Авторъ, превосходно знакомый съ предметомъ по личному опыту, пишетъ о Парижь: «Этоть городь всегда отличался величайшимь равнодушіемъ въ своему политическому положенію. Онъ предоставилъ своимъ королямъ творить все, что имъ угодно. У парижанъ бывали только политические бунты, всегда легко, мысленные и въмъ-нибудь навъянные извит. Парижане на пушечные выстрёлы отвёчають водевилями, королевскую власть ограничивають вдкими эпиграммами, своего монарха наказывають молчаніемъ или изъявляють ему прощеніе апплодисментами, отказывають ему въ крибахъ vive le roi! если имъ недовольны, и награждають привътствіями. На этотъ счеть парижскій рыновь обладаеть нопогрышимымь тавтомъ. Философъ послё тщательнаго размышленія видить съ крайнимъ изумленіемъ, что настроеніе парижскихъ торгашей вполнѣ основательно». Авторъ прибавляеть, что настроенія могуть мёняться весьма додго безь всякой опасности для предержащей власти. «Парижанинъ скоро забываеть невзгоды, постигшія его вчера, и не ведеть списка своимъ страданіямъ», Но это не значить, будто въ Парижв не понимають, что именно совершается въ политикв и въ городъ. Напротивъ, парижанину нравится играть роль простака и легкомысленнаго наблюдателя. И онъ сохраняеть это положеніе, остается «добровольно одураченнымъ», пока его не выведуть изъ терпънія. Тогда онъ способенъ заявить протесть инымъ путеть, помимо буплетовъ и остроть 25.

Эта характеристика съ замёчательною точностью подтверждается фактами. Наши источники полны эпиграммами, куплетами, шансонетками на всевозможныя событія общественной и политической жизни. Особые сборники: Альманахи музз ежегодно печатають сотни такихъ произведеній минуты. Эти произведенія часто довольно велики по объему, очень мётки и злы по содержанію. Нёкоторыя изъ нихъ дають не мало

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Tableau de Paris. I, chap. XXXI.

любопытныхъ чертъ для характеристики народныхъ чувствъ **кь правительству и его предпріятіямь: напримерь, куплеты** подъ заглавіемъ Adieux d'un Danois aux Français, вознившіе по поводу посъщенія датскимъ королемъ французской стоинцы <sup>26</sup>, и рядъ арій, сочиненныхъ наканунъ собранія Генеральныхъ Штатовъ: Considerations pratiques des notables de la halle de Paris sur les affaires présentes<sup>27</sup>. Особенно много эпиграммъ выпало на долю Людовика XV въ послёдніе годы его царствованія и послё его смерти, а нёкоторые куплеты о малкизъ Помпадуръ распъвались даже по деревнямъ, въ саныхъ отдаленныхъ провинціяхъ<sup>28</sup>. «Вообще», - замѣчаетъ современникъ, передавшій множество историческихъ стихотворныхъ произведений парижской публики: «французы поютъ одинаково и свои горести, и свои радости». Но въ этихъ ивсняхъ во второй половинъ XVIII въка господствуетъ одна въ высшей степени яркая нота - озлобленное настроеніе, пристрастіе въ ядовитымъ намекамъ и сильнымъ оскорби. тельнымъ выраженіямъ. Это настроеніе сказалось еще до смерти Людовика XIV. Кончина «великаго короля» была встрвчена сначала искреннимъ вздохомъ облегченія, но эпоха регентства быстро изменила эти чувства въ разочарование и горькій смёхъ, близкій въ тому взрыву, о которомъ говориль намъ одинъ изъ психологовъ Парижа. Другой современникъ дълитъ исторію французскаго общества XVIII въка на двъ эпохи: къ первой относятся «безумства регентства». ко второй - постеценный и безспорный рость бъдствій государства, рядомъ съ этимъ развитіе новаго искусства и новыхъ идей-драмы и философіи, и - иное отношеніе парижанъ **къ общественнымъ** вопросамъ. «Безпорядокъ въ политическихъ дълахъ,-пишетъ современникъ, - сдълалъ насъ печальными. Стали больше плакать, чэмъ смвяться, и нахо-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Они приведены у Гримма VIII, 237.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Ib., nov. 1788.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Chanson La Bourbonnoise. Mem. secr. 15 oct. 1768.

<sup>\*\*</sup> Corresp. secrète. (Métra). Londres 1787. I, 147.

авли своего рода утвшеніе въ нападкахъ философія на королей и боговъ. Безсиліе быть веселыми сдвлало насъ людьми чувствительными и философами» <sup>30</sup>. Не только чувствительными, но и злыми, и крайне раздражительными. Всякое вдкое слово по адресу правительства и господствующихъ классовъ встръчаетъ отголосовъ во всемъ Парижъ. На аристократію нападають по самому пустому поводу, даже по поводу бользни автера и подписки, устроенной «герцогинями» въ его пользу <sup>31.</sup> Относительно двора и даже принцессъ крови распространяются стихотворенія и цёлыя поэмы такого содержанія, что даже авторъ Секретных Записокз не ръшается сообщить его <sup>32</sup>. Мы постоянно слышимъ о цъ. ломъ наводненіи пъсенъ на правительство и самыхъ высокопоставленныхъ лицъ <sup>33</sup>. Современникъ изумляется смѣлости и злости этихъ произведеній: «онъ достойны скорье фурій, чёмъ девяти музъ»<sup>34</sup>. Ничего нётъ удивительнаго, что такое настроеніе съ большею силой, чёмъ гдё-либо, сказывается въ театральныхъ залахъ. «Въ теченіе всей половины XVIII въка, --- говоритъ новый авторъ, въ театръ ходили исключительно за твиъ, чтобы апплодировать сатирамъ на злоупотребленія стараго порядка, 35. И что особенно характернонаходили эти сатиры не только тамъ, гдъ онъ, дъйствительно, существовали по замысламъ современныхъ авторовъ, но даже въ произведеніяхъ, возникшихъ въ самый расцвътъ стараго режима, созданныхъ искреннъйшими поклонниками его порядковъ, въ родъ Расина. Но таково было настроеніе публики: даже этоть авторь превращался въ сатирика на канцлера Мопу и его реформу.

Всѣ авторы XVIII вѣка согласны въ одномъ: настроеніе партера безошибочно указывало правительству на господ-

- <sup>33</sup> Mem. secr. 30 jl. 1 août 1776.
- <sup>23</sup> Mem. secr. 3 jn. 1774. Corresp. secrète. 4 jn. 1774; 7 août 1780, etc. <sup>34</sup> Corresp. litt. XI, 171.
- <sup>35</sup> Hippolyte Lucas. Op. cit. p. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Grimm. X, 394.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Въ Corresp. litt. приведена chanson, направленная противъ участинковъ въ подпискѣ VII, 277.

**— 313 —** 

нъкоторые изъ нихъ прямо совътують власти прислушиваться къ апплодисментамъ и свисткамъ партера <sup>36</sup>. Эти авторы отнюдь не слъпые поклонники парижской демократия, напротивъ, имъ больше нравится былая аристократическая «высоко - буржуазная» физіономія театральной залы, они только не могутъ отрицать очевиднаго факта: народъ польsyется спектаклями, какъ своимъ органомъ, и пользуется съ замъчательною послъдовательностью и тонкостью чутья во время всъхъ политическихъ событій.

Это не значить, что парижскій партерь является организованнымъ политическимъ собраніемъ, своего рода нижнею палатой, съ опредѣленною программой дѣйствій. Правда, современникамъ нерѣдко приходилось, какъ увидимъ ниже, невольно сравнивать театральные спектакли наканунѣ революцін съ политическими собраніями... Но, во-первыхъ, такой характеръ партера выработался постепенно, а потомъ, и въ эту позднѣйшую эпоху среди публики, часто происходили сцены, возможныя только у парижской толпы, собравшейся на общественное зрѣлище. Наклонность къ легкомысленнымъ выходкамъ и капризнымъ взрывамъ проявляется постоянно: парижане, очевидно, при всей своей новой чувствительности и крайнемъ озлобленіи на современное политическое положеніе не могли отдѣлаться отъ своихъ кровныхъ традиціонныхъ привычекъ.

Парижане способны увлечься невъроятными пустяками, увлечься со всею искренностью и страстью. Одно время ихъ сводитъ съ ума обезьяна бульварнаго антрепренера Nicolet, позже весь Парижъ занятъ бульварною пьеской Battus payent l'ammende. Она выдерживаетъ до четырехсотъ представленій, главная роль Jannot создаетъ временное психическое

<sup>&</sup>lt;sup>зе</sup> Авторъ *Corresp. litt.*, разсказавъ объ одномъ бурномъ спектаклѣ во время процесса Бомарше съ Гезманомъ и отмѣтивъ "нескромные намеки" партера, прибавляетъ: "après tout loin de nuire ne servent-elles pas à éclairer le gouvernement sur l'opinion du peuple?" X, 398.

разстройство — Jannotisme, Jannomanie, автеръ, исполняющий эту роль, вдругь пріобрётаеть такую популярность, что его гравюры и бюсты появляются рядомъ съ изображеніями Вольтера 37. Это продолжается нёсколько мёсяцевъ и потомъ предается полному забвенію. Съ актерами во время представленія публика устраиваеть неожиданные спектакли. Пѣвецъ дурно поетъ, партеръ отвъчаетъ ему импровизированной аріей 38. Актеръ женился или актриса вышла замужъ, -- партеръ старается на ближайшемъ спектаклъ выразить свое сочувствіе при каждомъ стихв, при каждой сценв, сколько нибудь подходящихъ къ событіямъ. Иногда все представление комедии превращается въ излюстрацию свадебнаго торжества и семейнаго счастія популярной актрисы 39. Но партеръ знаетъ не только браки актеровъ и актрисъ и не ственяется показать это заинтересованнымъ лицамъ. Одной актрисъ и очень видной приходится въ теченіи всего представленія Федры будто исповёдоваться публикё въ своихъ прегръшеніяхъ: такъ тщательно партеръ подчеркиваеть извъстныя мъста апплодисментами или свистками... За то бывають и ноожиданные знаки одобренія. Певица, высидевшая два дня въ тюрьмъ за появленіе на сценъ въ нетрезвомъ видѣ, вдругъ пріобрѣтаетъ сочувствіе партера, и онъ шумно апплодируеть, когда пъвица въ слъдующій разъ поеть стихи, весьма легко примёнимые къ ея несчастью:

> O jour fatal, que je voulais en vain Ne pas compter parmi ceux de ma vie...<sup>41</sup>

Заболёваеть актерь Моле и публика каждый спектакль въ теченіе шести недёль справляется о ходё болёзни, но въ это же время другого актера заставляеть стать на колёни и со сцены просить прощенія у публики за свой отвёть:

<sup>37</sup> Corresp. litt. (Grimm) XIII, 1779.

<sup>\*\*</sup> La Harpe. Corresp. litt. I, 254.

<sup>\*</sup> Corresp. litt (Grimm) XII, 12 jl. 1780—указаны факты.

<sup>40</sup> Эпизодъ произошелъ съ m-lle Raucourt. Grimm XII. 336.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Ib. Janvier 1781.

ему крикнули изъ цартера «громче!» обиженный актеръ отвътиль: «а вы, господа, потише!» <sup>42</sup>. Но иногда самому партеру приходится получить урокъ отъ актера и терпъливо подчиниться справедливому порицанію. На первомъ представленіи трагедія Inès de Castro при появленія дътей на сценъ партеръ началъ смѣяться. Артистка, исполнявшая роль Инесы, закричала партеру: «Смъйся, глупый партеръ, въ препрасний моменть пьесы», Партеръ немедленно притихъ, актриса съ искреннимъ увлеченіемъ исполнила роль и,-прибавляеть современникъ, слезы исполнительницы смъшались съ слезами зрителей". Партеръ нисколько не стёсняется въ выраженія своихъ чувствъ и впечатленій, и накануне революція въ театрё автеры и публика стануть обмёниваться рёчами по поводу современныхъ событій. Пока такой же обмънъ происходить въ предвлахъ пьесы: актеры говорять словами авторовъ, а публика отвъчаетъ имъ восклицаніями одобренія или гизва. Впрочемъ, ничто не мъшаетъ актерамъ мънять тексть комедій и драмъ и приспособлять его къ злобамъ дня. Они такъ и поступають, встръчая-хотя и не всегдасовершенную признательность зрителей. Авторы и актеры XVIII въка чувствують кръпкую неослабную связь между собой и партеромъ. Авторы всёми силами стараются затрогивать въ своихъ пьесахъ современную жизнь, пишутъ на тему всёмъ извёстныхъ фактовъ, переподняютъ свои произведенія намеками или передълывають старыя трагедія, «омодаживая» ихъ текущими вопросами ". Темы и сюжеты часто берутся изъ газеть и журналовъ. Требуется одно,

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Grimm VII, 273, 275. Dufresne въ роли Севера въ траг. Polyeucte.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Diderot. Paradoxe sur le comédien. Mémoires de Diderot. II, 312. Актриса-m-lle la Duclos. Здѣсь же Дидро разсказываеть эпизодъ съ Dufresne'омъ, не упоминая о карѣ, постигшей его.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Въ Corresp. litt. разсвазывается, какъ Sauvigny въ 1780 году передвлалъ трагедно *Hirza ou les Illinois*, написанную тринадцать лѣтъ назадъ. "L'auteur cru rajeunir sa pièce et lui assurer le succès le plus éclatant en y mélant un grand nombre d'allusions aux circonstances actuelles". XII, 366.

чтобы факты и действующія лица дали возможность раскоыть чувствительность и драматизмъ. Въ виду этого, предпочитаются случаи, характеризующіе нравственныя совершенства низшаго власса и гуманныя отношения аристократовъ къ простому народу. Философская идея идеть рядомъ съ новостью дня. Въ 1761 году публика узнаетъ о подвигъ сыновней дюбви, совершенномъ въ Лангдокъ, въ мъщанской семьв: сынъ-гугенотъ пошелъ на галеры вмвсто отца,--- въ результать является драма L'honnête criminel. Она возбуждаетъ сильнъйшій интересъ къ несчастному, публика и даже дворъ сосредоточивають вниманіе на одной изъ тлетворнъйшихъ язвъ современнаго государства и церкви 48. Въ драму передълывается исторія съ Лабарромъ съ тою же цълью протеста противъ католическиго фанатизма 45. Въ интересахъ патріотическаго чувства на сцену попадаетъ одинъ изъ эпизодовъ свеероамериканской войны --- спасеніе французскимъ правительствомъ пленнаго англійскаго офицера отъ смертной казни". Драматурги охотно пользуются извъстіями о доблестяхъ людей всъхъ сословій. Прикащинъ жертвуеть свое состояние хозяину, когда тоть разорился,пишется драма. Знатный баринъ оказываетъ благодъяніе мальчику, попавшему въ рабство въ тунисскимъ корсарамъ: на эту тему появляется три пьесы. Госпожа спасаеть своего крестьянина отъ смерти, угрожающей ему за дезертирство,--возниваеть драма Deserteur и вызываеть слезы у Марін Антуанетты 47.

Все, что волнуетъ общество, непремънно попадаетъ на сцену въ той или другой формъ. Возгорается споръ пиччи-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Драма Augusta, шелшая 8 окт. 1787 на сценѣ Com. Française.

 <sup>46</sup> Драма Заиvigny — Abdir, шедшая на сц. Сот. Fr. 25 янв. 1785 года.
 47 Пьеса Mercier La brouette de vinaigre. Герой происшествія съ мальчикомъ—Монтескьё. Пьесы: Roberts Sciars, г-жи Montesson; (1777 г.) Le bienfait anonyme, par Pilles (1784); Montesquieu à Marseiles, par Mercier (1784). М-те Ségur выхлопотала у короля помилованіе своему крестьянину — дезертиру. Дезертиръ — пьеса Седона, са сюжетъ положенъ въ діалогѣ между Дидро и крестьяниномъ въ Dernières années de m-те d'Epinay. pp. 244—6.

нистовъ и глюкистовъ, --- является комедія съ жестокими нападками на нъмецкую музыку и съ подробнымъ перечисленіемъ ея недостатковъ <sup>48</sup>. Месмеризмъ, опыты воздухоплаванія отражаются на сценъ особыми произведеніями ". Иной разъ театръ даже задается цёлью пропагандировать извёстное изобрътение, идею, --- такую услугу, напримъръ, итальянская сцена оказываеть оспопрививанию, и партеръ восторженно привътствуетъ герцога, привившаго оспу своимъ дытямъ 50. Сколько поводовъ выразить образъ мыслей, испытать сильнъйшія впечатлёнія — для зрителей, у которыхъ одинъ необдуманный жесть актера вызываеть бурю негодованія, одно слово губить или спасаеть дьесу, удачная острота ръшаеть настроеніе на цълый вечерь и остается приговоромъ для автора и его произведенія.--чье ухо не выносить неблагозвучнаго сочетания звуковь! 51. Это действительно истинно ассинская чуткость, нервозность крайне опасная для авторовъ, актеровъ и совершенно ускользающая отъ всякой цензурной предусмотрительности. А. между твмъ. даже серьезнымъ художникамъ, въ интересахъ своего та-

← La Harpe. Corresp. litt. IV, 268.

<sup>50</sup> La fête de château, op. com., шедшая 25 сент. 1766. — Histoire du théâtre italien. VII, 149.—Эпизодъ съ герцогомъ Шатрскимъ. Ср. Bersot. Op. cit. p. 54.

<sup>51</sup> Всё эти черты подтверждаются многочисленными фактами, извёстными намъ оть очевидцевъ. Даламберъ пишетъ: "Le jugement sans appel de ce parterre equitable qu'une plaisanterie a souvent empêché d'accueillir un excellent ouvrage, et dont plus d'une fois un bon mot a formé l'avis". (*Oeuvres* compl. Paris, 1821, III, 393—4). Источники приволять илиостраціи: 17 дек. 1766 года шла трагедія Вильнельмо Телль. Одинъ изъ героевъ предлагаеть Telho поклясться—побёдить или умереть. Телль отвёчаеть: C'est un voeu trop commun. Изъ партера въ эту минуту послышалось восклицаніе: C'est им реи trop commun,—раздался хохоть и успёхъ спектакля былъ подорванъ. Въ другой разъ трагедія Мансо Сарас рискована провалиться, потому что въ одномъ стихѣ было такое сочетаніе: Manco-Capac capable.. Grimm, VII, 196; XI, 13 f. 1777.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Kom. Chabanon'a: L'esprit du parti ou les querelles à la mode, особенно жестокія нападки acte—III, 2, 13

ланта, приходится считаться съ этой странной публикой. Нигдё въ мірё, —говорить безпристрастный современникъ, такъ тонко не чувствують и такъ быстро не схватывають пошлыхъ и глупыхъ выраженій. —И критика партера изумляеть самихъ писателей мёткостью и художественнымъ смысломъ въ представленіяхъ такихъ пьесъ, какъ, напримёръ, Свадъба Фигаро. «Партеръ, — разсказываетъ очевидецъ, — съ изумительной вёрностью и быстротой взгляда отмётилъ тё мъста пьесы, какія были осуждены уже раньше лучшими критиками, во время многократныхъ чтеній комедіи» <sup>32</sup>.

И тоть же партеръ испытываеть истинное удовольствіе, когда къ нему обращаются съ комплиментомъ, льстивой аріей. Ловкіе авторы оканчивають пьесы такими льстивыми похвалами — и спасають свои произведенія отъ очевидной опасности. Актеры постоянно прибѣгаютъ къ этому средству. Они придерживаются обычая ежегодно закрывать сезонъ спеціальнымъ «комплиментомъ» партеру, и партеръ часто приходитъ въ «безумный восторгъ» отъ любезностей актеровъ. Здѣсь вопросъ идетъ, конечно, о благосклонности публики, и актеры, не стѣсняясь, широковѣщательно объясняютъ партеру, какое значеніе имѣютъ для нихъ его апплодисменты: партеръ исправляетъ актеровъ и авторовъ, номогаетъ имъ быть правдивыми, вѣрными природѣ и увлекательными, т. е. повторяютъ тѣже рѣча, какія партеръ уже давно слышалъ отъ талантливѣйшихъ драматурговъ <sup>83</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Grimm. VII, 495; XIII, 521, 27 OKT. 1784: "On a vu le parterre sai. sir avec une justesse et une prestesse de tact vraiment admirables la plupart des endroits condamnés d'avance par les gens de goût aux lectures—multipliées que l'auteur avait faites de sa pièce".

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Наприм'яръ-комедія Arlequin marchand de proverbes, появившаяся на сцен'я ит. т. въ апр'яз 1771, переполнена лестью по адресу партера. О комплиментахъ актеровъ-*Corresp. litt* (Grimm) X, 402, XV, 44. Mouhy. Arbregé de l'hist. du théâtre fr. IV, 189.-Какъ впечатлителенъ былъ партеръ, показываетъ фактъ, разсказанный въ *Corresp. litt* по поводу актерскихъ обращеній къ партеру. Въ 1774 году въ мартъ предъ закрытіемъ спектаклей актриса m-lle Deschamps, уходя со сцены взала за руку mr.

Иногда авторъ и актеры приглашають партеръ принять участіе въ ходѣ пьесы и устроить развязку, какую ему угодно, Такъ, напримѣръ, на сценѣ итальянскаго театра, оранцузъ женится на негритянкѣ—о́актъ при старомъ порядкѣ певѣроятный и поэтому остроумный авторъ предварительно испрашиваетъ согласія демократическаго и либеральнаго партера <sup>54</sup>.

Партеръ, конечно, знаетъ свою силу и заявляетъ свои требованія, не стёсняясь мнёніемъ остальной публики и намёреніями актеровъ. Если пьеса ему нравится и ей предстоитъ опасность или быть снятой съ репертуара, или отложенной на неопредъленное время, партеръ требуетъ ея постановки. Въ мартъ 1772 года на сценъ появиласъ трагедія Druides. Передъ наступленіемъ Великаго поста на послёднемъ представлени партеръ сталъ требовать возобновления пьесы послѣ носта. Пьеса успъла возбудить сильное негодование духовенства, и партеръ, предчувствуя запрещеніе Друидовъ, «съ такою горячностью настаиваль на продолжения спектаклей, что автеры принуждены были объщать» 55. То же самое повторяется нёсколько разъ съ Севильскима цирюльникома 56. Вообще партеръ чувствуетъ себя хозяиномъ театральной залы н спектакля. Онъ можетъ, по желанію, заставить актеровъ прекратить представление и снова начать его. Желая быть любезнымъ съ Густавомъ III, другомъ энциклопедистовъ, партеръ приказываетъ актерамъ снова начать представление Свадьбы Фигаро, когда король опоздаль въ театръ и пріжкаль **въ концу церваго акта 57**.

Такъ же любезно былъ принятъ партеромъ Іосиоъ II. Парижанъ приводила въ восторгъ простота его обращенія, воз-

Clairval's H CKA3AJA: "Allons, mr. Clairval, vous qui savez si bien faire votre cour aux dames c'est à vous à leur adresser leur compliment". "Cette naiveté, продолжаеть разсказчикъ, fut applaudie avec un transport tout à fait scandaleux."

<sup>24</sup> Такъ оканчивается ор. сот. La negresse, шедшая 15 іюня 1787.

- <sup>\$5</sup> Grimm. IX, 471 etc.
- <sup>56</sup> Mem. secr. 12 f. 1774.
- <sup>57</sup> Corresp. litt. XIII, 551.

буждавшая недовольство въ Версали. На представлени вольтеровскаго Эдипа публика, наконецъ, получила возможность выразить свое сочувствіе Іосифу присутствовавшему въ театръ. Іокаста говорить Эдипу о Лаъ:

> Ce roi plus grand que sa fortune, Dédaignait comme vous une pompe importune...

Партеръ немедленно увидълъ въ этихъ словахъ характеристику австрійскаго императора и привътствовалъ его шумными апплодисментами<sup>53</sup>.

Не для всёхъ посётителей театра пріятны такія своеводьныя и неожиданныя выходки партера. Но даже современникъ, сётующій на слишкомъ бурное поведеніе партера по поводу нёкоторыхъ вопросовъ дня, не можетъ не выразить въ высшей степени характернаго удовольствія. «Партеръ и всё шумёвшія ложи, — читаемъ мы объ одномъ изъ самыхъ грозныхъ спектаклей, — слёдовало по крайней мёрё отправить въ Бастилію, — согласенъ. Но, признавая грёхъ публики, я въ то же время въ восторгё отъ такихъ спектаклей. Я въ эти минуты воображаю себя въ Римё или въ Аеинахъ и изумляюсь, до какой степени вкусъ къ искусствамъ и особенно страсть къ спектаклямъ располагаетъ умы къ свободѣ»<sup>59</sup>.

Это невольное признаніе показываеть, по какому пути стремились впечатлёнія парижской публики. Замёчаніе относится къ 1773 году, и спустя пять лёть мы узнаемъ, что партеръ не боится ни законовъ, ни воли короля. Въ этотъ самыймоменть Вольтеру устраивають въ театрё такой пріемъ, что поведеніе публики является настоящей и вполнё серьезной оппозиціей правительству. Именно въ такомъ смыслё понимаютъ эти оваціи въ честь вождя философіи—сами современники. Иначе ихъ и нельзя было понимать въ то время, когда дворъ упорно отказывался видёть философа. Представленіе Ирены въ присутствіи Вольтера, по мнёнію очевид-

<sup>58</sup> Desnoiresterres. Voltaire. VIII, 160. Oedipe IV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Corresp. litt. (Grimm) X, 294.

цевъ, вообще было первымъ случаемъ, когда общественное мнѣніе Франціи явилось во всемъ блескъ своей власти <sup>60</sup>. Но оно сказывалось въ театръ и до этихъ овацій, хотя и не съ такой внушительностью.

Мерсье желаль, чтобы театрь служиль аденою для публичныхъ почестей національнымъ героямъ, чтобы вмѣсто огней-этой дътской забавы-виновникамъ народной славы раздавали вънки со сцены. Эта мечта неоднократно осуществлялась въ парижскомъ театръ, иниціаторами овацій часто выступали актеры и актрисы. Они со сцены бросали вънки въ ногамъ героевъ. Лафайетъ былъ однимъ изъ первыхъ, на чью долю выпали апплодисменты театральной залы и засвидътельствовали громадную популярность героя съвероамериканской войны. Въ его присутствіи въ оперѣ или въ Comédie Française послъ путешествія въ Америку публика съ жадностью ловила каждый стихъ, каждую оразу, чтобы ишній разъ почтить «Ахилла», «придворнаго, отвергшаго радости недавняго брака, соблазны двора, удовольствія Парижа и полетвышаго искать славы на другое полушаріе». Подъ звуки этихъ стиховъ, вставленныхъ въ пьесу, гремфли восторженные апплодисменты, а рёчь о побёдоносномъ Ахил**г** въ оперт сопровождалась обращениемъ пъвицы въ Лафайсту. Эти привътствія популярнымъ личностямъ бывали даже въ присутствіи Маріи-Антуанетты, что, по мизнію иныхъ, должно было оскорблять ее какъ королеву и какъ **женщину** <sup>•1</sup>. Но и Марія-Антуанетта, какъ мы уже знаемъ, въ періодъ своей популярности, не разъ встричала ти же оваціи. Такъ бывало въ лучшія минуты върноподданическаго на. строенія. Тогда парижане въ своемъ увлеченіи доходили до комизма. Вестрисъ младшій, извъстный танцовщикъ, не могъ

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> "Pour la première fois peut—être on a vu l'opinion publique en France jouir avec éclat de tout son empire". *Ib.* XII, 71.

<sup>&</sup>lt;sup>•1</sup> О популярности Лафайвта въ Memoires de Condorcet II, 49 etc. Memoires par le comte de Ségur. I, 402. О театральныхъ оваціяхъ. Mém. secr, XIV, 30, 50-1; Corresp. litt. 17 окт. 1779. Ср. Desnoiresterres. La com. sat. p. 232.

Уч. Зап. ст. Иванова.

разъ танцовать по болёзни, несмотря на желаніе королевы. Все бы обошлось благополучно, если бы Вестрису не захотёлось съострить: «увы, это первый случай ссоры нашего дома съ фамиліей Бурбоновъ». При первомъ же появленіи артиста на сцену публика устроила ему безпримърный скандалъ. Партеръ требовалъ, чтобы Вестрисъ сталъ на колёни и исповёдалъ свою вину. Пришлось прибёгнуть къ арестамъ <sup>62</sup>.

Совершенно иначе относились тё же парижане въ своимъ Бурбонамъ при другихъ обстоятельствахъ, и таковыя случались несравненно чаще. Парижъ не пропускаетъ ни одной перемъны въ высшей администраціи, ни одного королевскаго распоряженія. Брольи за ссору съ Субизомъ удаленъ отъ двора. Въ театръ идетъ трагедія Вольтера – Танкредъ. М-lle Клэронъ, исполняющая роль Аменаиды, произноситъ жалобу на изгнаніе Танкреда такимъ прочувствованнымъ и многозначительнымъ тономъ, что имя Брольи мгновенно промчалось по залъ и продолжительные апплодисменты прервали сцену <sup>63</sup>. На слъдующій день Танкредъ былъ воспрещенъ впредъ до распоряженія.

Очевидно, для партера не нужно, чтобы пьеса была написана непремённо на извёстное событіе. Партеръ сумёеть отыскать намекъ на какой угодно фактъ въ какой угодно пьест. Въ этомъ отношеніи тонкость чутья у парижанъ безпримёрна и никакія предварительныя соображенія актеровъ и властей не въ силахъ предотвратить взрыва. Неудачныя реформы, непопулярная смёна министровъ, громкіе процессы—все находитъ свои иллюстраціи въ пьесахъ, не имёющихъ, повидимому, никакого отношенія къ современнымъ

<sup>43</sup> Mem. secr. I, 52-3, 20 f. 1762. Апплодисментами были покрыты стихи:

On dépouille Tancrède, on l'exile, on l'outrage.. C'est le sort d'un héros d'être persécuté... Tout son parti se tait: qui sera son appui? Sa gloire...

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Corresp. litt. XIV, 46-8.

событіямъ. Канцлеръ Мопу съ его парламентскою войною подпаль подъ власть этой неуловимой общественной цензуры. Жесточайшимъ врагомъ Мопу оказался Расинъ. Если на сценъ шла трагедія Британникъ, — Нарциссъ отождестваялся съ Мопу и публика сочинила даже куплеть на эту тему "', Величайшимъ торжествомъ партера надъ ненавистнымъ министромъ оказалось представленіе комедіи того же Расина. *Plaideurs.* Здъсь одинъ изъ героевъ говорить: «Чтобы по крайней мъръ вести дъло съ блескомъ, нужно съ обънхъ сторонъ имъть по адвокату, а у насъ нъть ни одного». Партеръ разразился настолько продолжительными апплодисментами, что актеръ потерялъ было надежду окончить свою роль. Пьесу хотъли запретить, подобно Танкреду Вольтера <sup>64</sup>.

Партеръ не стёсняется выражать свое негодованіе на правительственныя распоряженія въ присутствіи королевы. С.-Жермэнъ очень непопуляренъ, и публика, будто съ намёреніемъ, выбираетъ спектакль, когда Марія - Антуанетта присутствуеть въ театрѣ, и сопровождаетъ бурными апплодисментами такую фразу изъ совершенно безобидной комедіи: «это плуть, все дёлающій навывороть. Его слёдуетъ прогнать» <sup>66</sup>. Но самыми эффектными сценами театръ обязанъ Неккеру.

Съ судьбой и талантомъ этого министра связывали самыя разнообразныя пьесы. Нападки мольеровскаго Мизантропа

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Hallays Dabot. Histoire de la censure théâtrale. p. 104, приведенъ куплетъ.

<sup>•</sup> Plåideurs II, 14. Desnoiresterres. La com. sat. p. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Сегюрь въ Воспоминаніяхъ говорить по поводу отставки С. Жермэна: "Le ministre fut renversé par l'opinion publique, qui devenait déjà une puissance". I, 127. Это было единодушное мизніе философовъ, видъвшихъ въ лицъ С. Жермэна интригана и покровителя іезуитовъ, и народа, негодовавшаго на введеніе унизительныхъ тѣлесныхъ наказаній въ арміи. Ср. Condorcet. Mémoires. I. pp. 47—52. Театръ послужилъ органомъ для народа и для философовъ, объединенныхъ новой силой общественнаго мизвія. Эпизодъ произощелъ на представленіи комедіи Монвеля Amant bourru Приведенной фразы нѣтъ въ той же пьесъ, посвященной Маріи Антуанеть. Фраза извъстна изъ Mem de Condorcet. I, p. 50.

на дворъ, похвалы героя-дикаря въ одной трагедіи бдительному, просвёщенному и доблестному слугё трона—иностранцу — все это вызывало восторги въ честь Неккера <sup>61</sup>. Но исключительный спектакаь произошелъ 20 мая 1871 года, когда въ Парижё узнали объ отставкё Неккера. Объ этомъ спектакаё всё источники сообщають самыя обстоятельныя свёдёнія. Можно судить, какое впечатаёніе онъ произвель на очевидцев b.

Во французскомъ театръ играли комедію La partie de chasse de Henri IV, по содержанію действительно необывновенно удач. но подходившая къ злобъ дня. Въ пьесъ шелъ вопросъ объ опаль Сюлли, облеветаннаго передъ Генрихомъ придворными интриганами, — и одинъ изъ очевидцевъ въ слъдующихъ выраженіяхъ разсказываеть о поведенія партера на этомъ представлении: «Я часто видблъ, какъ въ парижскихъ спектавляхъ съ большой чуткостью схватывала намеки на текущія событія, но мню не приходилось видеть такого чувствительнаго, такого единодушнаго интереса къ подобнымъ намекамъ. Каждый апплодисменть, казалось, отличался особымъ характеромъ, точно выражалъ оттвнии чувства, одушевлявшаго публику. Это были апплодисменты — сожалёнія и печали, благодарности и уваженія, и всё эти чувства были до такой степени истинны, правдивы, такъ ярко выражены, что самое слово не могло бы сообщить ихъ болъе живаго выраженія... Кавимъ взрывомъ рукоплесканій былъ встрвченъ отвътъ герцога Белльгарда офицерамъ, дерзающимъ клеветать на государственнаго человъка, котораго они считають въ опаль. «Извольте говорить съ почтеніемъ о вели-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Desnoiresterres. O. с. р. 234. Трагедія Marignié—Zorai on les Insulaires de la Nouvelle Zélande. Здёсь говорится о министрё, единолично создающемъ счастіе нація, "citoyen adopfif". Пьеса шла 5 окт. въ 1782 на сценё *Com. fr.* Въ печати она не существуеть по спеціальному привазу вороля, щадившаго на этотъ разъ англійскую конституцію: Marignié именно съ цёлью унизить Англію и представительный образъ правленія написаль трагедію. Содержавіе ся изложено у Mouhy IV, 167. Интересующій насъ отрывокъ напечатанъ въ *Corresp. litt.* XIII, 214.

комъ министръ»! Съ какимъ глубокимъ волненіемъ привътствовали моментъ, когда Белльгардъ опровергаетъ таухи объ отставев: «Я только что видель, какъ онъ входиль въ советь»! Съ какимъ мрачнымъ молчаніемъ внимали оразъ герцога Сюлли, раньше всегда встръчавшей апплодисменты: «Ваше величество, со всякимъ другимъ государемъ, кромъ васъ, я считаль бы себя погибшимъ»! Сколько слезъ смъшалось съ рукоплесканіями, съ особенной силою привътствовавшими столь правдивое восклицание Генриха, послё того какъ онъ раскрываеть интригу: «Жестовій народь; какь они обманули меня»!-При этихъ словахъ, - прибавляетъ другой свидътель, --нэъ партера послышалась тысяча голосовъ: «да! да»! Какой ропотъ негодованія поднялся въ заль, при напоминаніи о подпольныхъ памолетахъ, которыми пытались погубить доблестнаго мужа въ глазахъ короля! Ни единаго слова, какое только могло свидетельствовать о чувствахъ публики къ Неккеру,-не было пропущено. Часто апплодисменты прерывали актера въ моментъ, когда публика видъла, что въ дальныйшей рычн не заключается такого яснаго, такого лестнаго, такого естественнаго намека»... «Въ заключение, -- говорить очевидець, -- смѣемъ думать, что существуеть мало примёровъ такого чувствительнаго, такого изящнаго и, если такъ можно выразиться, до такой степени невольнаю единодушія публики въ образъ мыслей».

Спектакы произвель сильное впечатлёніе и на правительство. У актеровь немедленно потребовали отчета. Они объяснили, что пьеса стояла въ репертуаръ уже восемь дней, и представленіе ся ни въ какомъ случав не могло быть преднамъреннымъ. Актерамъ простили, но журналамъ и газетамъ приказаля ни слова не печатать о Неккеръ. Публика не скоро успокоилась. Въ театрахъ и даже на улицахъ происходило множество столкновеній между поклонниками и противниками павшаго министра. Автора отвътной брошюры на отчетъ Неккера едва не убили въ Палэрояли. Парижъ наводнили всевозможныя аллегорическія гравюры <sup>63</sup>.

<sup>\*\*</sup> Grimm. XII, 511-2. Corresp. secrète. 1 X, 280. Mem. secr. XVII, 205.

Оппозиціонное настроеніе, овладъвавшее парижанами въ разныя эпохи, немедленно обнаруживалось въ партеръ. При Людовнив ХУ оно сказывается съ крайней дерзостью. Во время представленія патріотической комедіи Anglais à Bordcau въ отвътъ на крики актеровъ vive le roi!-партеръ хранитъ молчаніе. Въ то же время громъ апплодисментовъ сопровождаеть слёдующія слова въ трагедія Дора Théagène et Chariclée: «Эти монархи, попадающіе на тронъ съ колыбели. имъютъ право — облеченные въ пурпуръ, --прозябать въ безпробудномъ снѣ и, сваливая всѣ тягости на перваго министра. предоставлять себъ возможность наслаждаться блескомъ діадемы» 69. При Людовикъ XVI публика упорно стремится даже въ медочахъ выразить свой протесть. Она теперь свободно хохочеть въ присутствіи короля, королевы и принцевъ, иногда трагедію превращаетъ въ фарсъ, «несмотря на августвищее собрание». Въ сцектакив, напомнившемъ о воздушныхъ шарахъ, партеръ начинаетъ шумъть. такъ безцеремонно, что герцогъ Шатрскій ръшается уйти изъ театра. Наконецъ, въ самомъ началъ царствованія Людовика XVI мы узнаемъ, что партеръ съ нъкотораго времени присвоилъ себъ право уничтожать приговоры двора и доказываеть это при всякомъ случав, даже на представленіяхъ старыхъ пьесъ 70. Что касается новыхъ пьесъ, — если какая-либо провалилась на придворной сценъ, въ Парижѣ ее навѣрно встрѣтятъ единодушными апплодисментами. Лагарпъ напрасно думаетъ, будто причина лежитъ въ испорченности вкуса партера: слишкомъ странно этотъ вкусъ оказывается испорченнымъ только въ твхъ случаяхъ,

 Hallays Dabot. О. с. р. 82—3. Стихи стёдующіе: Au trône du berccau ces monarques admis, Ont droit de vegeter dans le pourphe endormis, Et chargeant de son poids un ministre suprême De garder pour eux Seuls l'eclat du diadème.

<sup>70</sup> Это произошло съ трагедіей Фонтанелля—Dorédan, въ марть 1776 г. Corresp. litt. XI, 227; aoû 1777;—XIII, 515; IX, 392. когда приходится опротестовать критику двора. Если иёть этого обстоятельства, партеръ судить о пьесахъ настолько удовлетворительно, что самъ Лагарпъ крайне интересуется его миёніемъ и остается довольнымъ, даже когда дёло идетъ объ его собственныхъ пьесахъ <sup>71</sup>. Г-жа Сталь придаетъ оакту другое значеніе: объясняетъ его «республиканскимъ духомъ» Парижа...<sup>72</sup>.

Партеру приходится видёть примёры оппозиціи — и довольно яркой - въ самыхъ высшихъ сферахъ. Аристовратическое обществостараго порядка-легкомысленное и непослёдовательное — обнаруживало часто, какъ мы уже видъли, весьма либеральныя наклонности, когда дёло шло о театрё. Ему даже приходилось действовать здёсь за одно съ парижскимъ партеромъ. Напримъръ, два принца крови, графъ Артуа и принцъ Бурбонскій подрались на дуэли и въ тотъ же день демонстративно явились въ театръ. Партеръ немедлепно воспользовался случаемъ заявить свой восторгъ по поводу нарушенія «законовь и воли короля» и привѣтствовалъ принцевъ апплодисментами 73. Въ другой разъ дворъ и высшее общество попадають въ оппозицію, менве всего приличную для такой публики. Цензура запрещаеть пьесу Elizabeth de France, но аристократы ставять ее на одной изъ салонныхъ сценъ и апплодируютъ, когда король совътуеть жень: «стараться нравиться и предоставить ему заботу царствовать». Апплодисменты имѣли цѣлью выразить поридание Марии-Антуанеттв. Это было время, когда коро**дева теряда попул**ярность также среди парижанъ <sup>74</sup>.

Приговоры двора подвергались критикъ партера и въ болъе важныхъ предметахъ, чъмъ пьесы. Въ концъ царствованія Людовика XV большаго шуму надълалъ процессъ графа

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Corresp. titt. По поводу пьесы Desfontaines'а—La dot—V, 94; подробно описанъ успѣхъ Филоктета—IV, 126.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> "Paris avec son *esprit républician* applaudit ordinairement ce qui est tombé à Fontainebleau". Cp. Taine. Les origines. Paris 1876, I, 416.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Corresp. litt. XII, mars 1778.

<sup>74</sup> Desnoiresterres. La com. sat. p. 236.

Моранжіеса. Только тяжба Вомарше можеть сравниться съ нимъ по общественному значенію и по вліянію на публику. Интересъ процесса усилился особенно благодаря двятельному участію Вольтера и общественному негодованію на реформу Мопу.

Буржуазная семья Вероновъ дала взаймы графу Моранжіесу 100,000 экю и для доказательства имѣла росписки на эту сумму. Моранжіесъ призналь подлинность росписовъ, но утверждаль, что получиль оть Вероновь не 100,000 экю, а только 12,000. Вольтеръ, непрестанно боровшійся противъ религіознаго фанатизма парламентовъ и весь пронивнутый ненавистью къ этому учрежденію, -- приняль сторону графа и выпустиль цёлый рядь брошюрь, нападая гораздо больше принципіально на старые парламенты, чёмъ разъясняя процессъ. Вольтеръ разсказывалъ недавніе подвиги парламентовъ, возмутившіе весь просвъщенный міръ, -- совершенно забывая, что Мопу, уничтожая парламенты, не имълъ въ виду именно этихъ подвиговъ. Послёдовала рёзкая отвётная брошюра-адвоката Вероновъ и неизвъстнаго автора, нападавшаго на общее политическое положение Франция 76. Сначала процессъ былъ рѣшенъ въ пользу Вероновъ: графъ присужденъ въ уплатв долга, судебныхъ издержевъ, штрафа и, кромъ того, къ выговору (admonesté par la cour). Воль-

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Всѣ брошюры собраны въ Oeuvres compl de Voltaire. Paris 1827, tome XL. Въ числѣ ихъ Lettre à M. le marquis de Beccaria. Въ изданін Бомарше оно напечатано въ Dictionnaire philos. art. Justice. Вольтеръ знаменитому автору вниги De' Delitti et delle Pene напоминалъ процессы Каласа, Сирвана, Монбалльн п ставилъ рядомъ съ ними дѣло Моранжieca pp. 113 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Брошюра адвов. Falconet.—Prouves demonstratives en fait de justice dans l'affaire des heritiers de la dame Veron contre le compte de Morangiès Ha брошюрѣ не стояло имени автора и Вольтеръ въ Réponse à l'ecrit d'un avocat третировалъ автора, какъ безъименнаго пасквилянта.—Вторая брошюра—Harangue d'Isocrate dans une affaire à peu près semblable à celle de M. de comte de Morangiès avec la famille Véron—сравнивала царств. Людовика XV съ эпохой 30 тиранновъ и была запрещена. Corresp. litt. X, 293.

теръ возсталъ съ новой энергіей, перечиталъ добументы, окончательно, по его словамъ, убъдился въ правотъ графа,--и написаль рядь писемъ дворянамъ-землякамъ Моранжieca, представляя его процессъ съ Веронами какъ вопросъ всей французской аристократіи. Это съ одной стороны оказалось очень удачнымъ пріемомъ: въ обществѣ достаточно было кому угодно объявить себя сторонникомъ Моранжieca, чтобы прослыть истиннымъ джентльменомъ. Энтузіазмъ охватилъ земляковъ графа-провансальскую знать, и они вскладчину уплатили нъкоторые долги Моранжіаса. Подъ давленіемъ этого энтузіазма состоялся пересмотръ дъла, и графъ былъ оправданъ, а наслёдники Вероновъ присуждены къ уплатъ судебныхъ издержевъ и въ трехлътнему изгнанію изъ преавловъ Франціи. Вольтеръ могъ торжествовать, но обще ственное мнъніе гораздо ближе знало вопросъ и непосредственно воспринимало политические интересы минуты---чего трудно было достигнуть Вольтеру изъ Фернея:---оно высказалось противъ патріарха – за его нападки на парламенты и за его защиту Моранжіеса. Новая сила настолько созр'вля и окрѣпла, что не только заявила свой протесть противь двора и аристократіи, но даже отдѣлилась отъ своего признаннаго вождя, по словамъ современника частчую тяжбу превратила въ постоянную борьбу патриціевъ съ плебеями. Театръ и на этотъ разъ помогъ высказаться настроенію публики. Въ Comedie Français шла пьеса La reconcilation normande. Одинъ изъ героевъ говоритъ: «Въ темномъ дълъ судьи, которымъ хорошо заплатили, увидять лучше насъ».---«Зала, — разсказываеть современникъ, — загремъла такими бышеными и такими настойчивыми апплодисментами. что всв были безусловно убъждены въ невозможности окончить пьесу». То же самое произошло во время представленія драмы Бомарше Eugénie — при одномъ только намекъ на процессъ 17.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Hallays Dabot. O. c. p. 104. Eugénie II, 12.

Процессъ Бомарше сопровождался такими же происшествіями. Бомарше съ самаго начала очень искусно воспользовался театромъ, свои мемуары распродавалъ въ фойо театровъ и настолько успѣшно, что, напримѣръ, четвертый мемуаръ въ одной только оперъ разошелся въ 6,000 экземплярахъ <sup>78</sup>. Самый процессъ отврылъ общирное поле для всевозможныхъ намековъ, тъмъ болье, что громадное большинство старыхъ французскихъ пьесъ непремённо касается судебныхъ кляузъ. Мизантропъ Мольера, конечно, оказалъ свою услугу. Но настоящая буря произошла во время представленія комедіи Crispin riral de son maitre Криспэнъ говорить: «Дорого стоило моему отцу окончить процессъ. Но правосудіе такая прекрасная вещь, что сколько за нее не заплати --- не будетъ слишкомъ много». При этихъ словахъ, — пишетъ очевидецъ, — вся зала разразилась самыми неприличными апплодисментами. Взрывы хохота усилились, когда Криспэнъ продолжалъ: «Правда, противной стороной была женщина, но у нея оказался совётникомъ нормандецъ, величайшій кляузникъ въ мірѣ»... «Имена Гезмана и Марэна послышались со всёхъ сторонъ, сопровождаемыя глухимъ насмъщливымъ ропотомъ» 79.

Судебная хроника вообще пользовалась большимъ вниманіемъ публики. Объясняется это многочисленными вопіющими ошибками и несправедливостями суда, бывшаго одной изъ самыхъ болѣзненныхъ язвъ стараго порядка. Жесточайшія обвиненія взводились безъ всякихъ основаній и пыткѣ судебнаго разбирательства подвергались жертвы, повидимому, совершенно даже неспособныя на преступленія. Въ концѣ восьмидесятыхъ годовъ велось два процесса: обвинялись двѣ дѣвочки въ убійствѣ, одна даже — въ отцеубійствѣ. Процессы длились два года и обвиняемыя, почти дѣтп. находились все время подъ стражей и въ вѣчномъ страхѣ подвергнуться

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Mem. secr. 15 f. 1774.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Corresp. litt. X, 398. Жена Гёзмана какъ пзвѣстно, пграла главную роль въ процессъ.

позорной казни: одной изъ «преступницъ» грозило сожженіе на кострѣ. Дѣвочки были, наконецъ, оправданы и, когда явились въ театръ, публика привѣтствовала ихъ восторженныин апплодисментами. Актеры давали подходящія пьесы, актрисы обращались къ партеру со стихами, написанными на случай, актеры со сцены принимали участіе въ оваціяхъ, по окончаніи спектаклей публика провожала своихъ гостей до кареты <sup>80</sup>. Это было въ полномъ смыслѣ торжество чув-

ства общественной справедливости и современники съ види-

нымъ волненіемъ разсказывають о подобныхъ эпизодахъ. Ясно, какое громадное значеніе имѣла такая публика для авторовъ, являвшихся къ ней съ новыми идеями. Партеръ въ классическую эпоху требовавшій произведеній любимыхъ араматурговъ, съ теченіемъ времени переступаетъ эти сравнительно скромные предѣлы самостоятельнаго заявленія своихъ взглядовъ. Онъ научается играть несравненно болѣе внушительную и энергичную роль. Онъ не только оправдываетъ надежду Даламбера – апплодируетъ писателямъ, «поучающимъ его путемъ удовольствія», – онъ мужественно защищаетъ своихъ учителей отъ ихъ враговъ, вождю оилосооовъ оказываетъ небывалыя почести, охраняетъ ихъ памятъ отъ поруганія и насмѣшки, не допускаетъ даже смѣяться надъ ихъ произведеніями. Мы увидимъ впослѣдствіи, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Обвинаемая — Victoire Salmon и Cathérine Estinés, процессъ въ 1786 — 7 г. До какой стецени одниъ изъ этихъ процессовъ запитересовалъ общественное мићије, показываетъ Instructions de la paroisse de Saint-Sulpice de Chevannes. Этотъ наказъ реформу уголовныхъ законовъ мотивпруетъ между прочимъ такимъ разсужденіемъ: "A trois lieues de la paroisse de Chevannes habite la fille Salmon, deux fois condamnée et arrachée des flammes par les preuves qu'a rassemblées pour elle un citoyen que son innocence avoit frappé". Archives. IV, 226. Когда съ этимъ защитникомъ Salmon явилась въ театръ ихъ обонхъ восторженно нривѣтствовала публика. "Преступница" оказалась до такой степени наивной, что спектакъв приняла за дъйствительность и закричала "Il ment! Il ment!", когда одинъ изъ героевъ сталъ клеветать на другаго. Mem. secr. XXXII, 129. Другая жертва правосудія — изъ Тулузы, классической страны парламентскихъ неправда. Mem. secr. XXXV, 371, 397—8.

наканунъ революція партеръ своими впечатлёніями свильтельствоваль о результатахъ полувъковой дъятельности философовъ, увидимъ, какихъ благодарныхъ учениковъ оставили просвѣтители среди публики французскихъ театровъ. Еще за долго до революціи партеръ единодушно поднимается съ вривами негодованія, когда итальянская сцена хочеть угостить его пародіей на пьесу - второстепенную, но пронивнутую новымъ духомъ. Партеръ заставляетъ не только уничтожить насмёшки, но, кромё того, присоединить похвалы въ честь произведенія, нападающаго на фанатизиъ и лицемиріе духовенства <sup>\*1</sup>. Палиссо, несмотря на усерднійшую защиту встахъ сильныхъ-двора, духовенства, цензуры, полиціи-встръчаеть у публики, по словамъ очевидца, «величайшее презрѣніе» только потому, что онъ-врагъ новыхъ писателей <sup>82</sup>. И при этомъ необычайная чутвость, тонвость вкуса, поразительное единодушіе, когда художественнаго этого требовалъ интересъ минуты, -- такая публика была драгоцвнивйшею почвой для реформаторской проповъди и върною опорой просвътителей въ борьбъ съ врагами новой литературы и мысли.

Партеръ умълъ на-лету схватить новую идею, оказать услугу оплософіи въ тъ минуты, когда этого не ожидали ни оплософы, ни ихъ враги, — эта была своего рода партизанская война съ существующимъ порядкомъ, ставившая часто въ безвыходное положеніе его защитниковъ.

## II.

Непосредственная обязанность бодрствовать надъ драматической литературой и, слъдовательно, надъ театральной публикой, лежала прежде всего на цензуръ. Мы можемъ су-

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Пьеса La veuve de Cancale пародія на драму La veuve de Malabar, съ воторой мы встрѣтимся дальше. Комедія шла на сценѣ ит. театра въ октябрѣ 1780 года.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Это извѣстіе относится къ ранней эпохѣ философскаго періода. По поводу представленія пьесы Палиссо въ іюнѣ 1762 Mém. secrets. сообщають: "Le public a temoigné le plus grand mépris pour le sr. Palissot". I, 99.

дить, до какой степени тяжелой являлась эта обязанность, когда приходилось имёть дёло съ парижскимъ партеромъ.

Безцівльно оказывалось запрещать пьесу, наказывать автора или автеровъ, публика всегда была способна на слъдующемъ, повидимому, самомъ благонамъренномъ и невинномъ сцектакий подвергнуть критикй только что состоявшееся распоряжение и совершенно неожиданно отвътить на него цвлой демонстраціей. Цензоры, по словамъ современниковъ, теряли головы, --- устраняли пьесы, издавна не сходившіе съ репертуара, въ родъ трагедій Расина, комедій Дегуша и Лашоссе, запретили разъ всъ произведения Вольтера. / Эта мъра вызвала единодушное негодование общества на слабость и распущенность правительства. Она состоялась непосредственно послё смерти вождя ФИЛОсофовъ и правительство врайне безтактно подчеркнуло свое отношение къ нему среди всеобщаго преклонения предъ его памятью 83. Подобныя мёры иногда производять прямо коинческое впечатлёніе. У Маріи-Антуанетты рождается дочь въ то время, когда всъ ждали сына, --и цензура немедленно запрешаеть фарсь, назначенный въ представлению въ Ambiqu comique и носящій заглавіе Гора роднешая мышь <sup>84</sup>. Такъ великъ страхъ передъ публикой! Изъ-за нея запрещается цылый рядъ пьесъ безъ всякихъ опредъленныхъ оснований просто подъ вліяніемъ смутнаго опасенія. Людовикъ XVI знаеть, что такое парижскій партерь, и рекомендуеть цензорамъ имѣть постоянно въ виду «чувствительность» пубинин-съ крайней осторожностью разръшать пьесы <sup>35</sup>. Въ результать положение цензуры оказывается въ полномъ

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Mem. secr., 14 juin, 1778: "Le gouvernement dont la faiblesse se manifestent tout, a fait défendre aux Comédiens de jouer aucune pièce de Voltaire jusqu'a nouvel ordre. Il craint quelque fermentation dans le public aussi ressemblé... Quel contraste avec le couronnement du modern Sophocle!"

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> La montagne délivrée d'une souris., 19 gec. 1778. Corresp. secrète VII, 250.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Hallays Dabot. O. c. p. 124. Король рекомендоваль цензорамь быть осторожние по поводу вышеупомянутой трагедія Zorai.

смыслъ трагическимъ. Чаще всего она не знаетъ, какъ поступить, и запрещаеть одинаково и самыя благонамъренныя увчи и сколько-нибудь подозрительныя. Опытнъйшій цензоръ-Сюаръ-запрещаетъ пьесу, заимствованную изъ Телемака потому, что пьеса содержить аллегорическія похвалы кородю и цензоръ не разсчитываеть на сочувствіе партера. Цёлыя произведенія гибнуть изъ-за несколькихь словь. Напримъръ, въ оперъ Керубини — Demophon находится замъчаніе: «слову королей слёдуеть вёрить, потому что оно священно и ненарушимо». Цензоръ пишетъ автору: «Вы, кокечно, согласны со мной, что лихорадочное настроеніе извъстной части публики не преминетъ воспользоваться этимъ выраженіемъ и произведеть скандаль во время спектакля». Приключение съ другой оперой — Arvire et Evelina еще любопытние. Здись король Арвиръ говорить: «Я былъ на тронъ, а теперь я ничто, --- богп все отняли у меня». Эти слова не понравились цензору, но и вычеркнуть изъ онъ тоже опасался; могли заподозрить цензуру въ дътскихъ страхахъ. Цензоръ ръшилъ запретить всю оперу <sup>86</sup>.

Естесственно послё этого безпрестанное заявленіе современниковъ, что вопросъ о новыхъ пьесахъ съ теченіемъ времени превратился въ настоящее государственное дёло. При Людовикѣ XV сообщають: «Драматическія произведенія изслёдуются въ настоящее время съ такой строгостью, будто отъ нихъ зависитъ судьба имперій. Раньше чёмъ выбрать сюжетъ, автору приходится собрать свёдёнія отъ всёхъ дворовъ Европы, можно ли ему писать на извёстную тему»<sup>87</sup>. Въ царствованіе Людовика XVI современникъ пишетъ: «Наши спектакли никогда еще не имёли чести возбуждать такое строгое, такое священное, такое мелочное вниманіе. Новая трагедія — настоящій государственный вопросъ. Она даетъ поводъ къ важнёйшимъ переговорамъ. Слёдуетъ сначала

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Desnoiresterres, La com. sat. p. 263, 265. Пьеса, восхвалявшая коposs—Philodès ou la vertu d'Idomenée.

<sup>87</sup> Grimm. VI, 500.

спросить мийнія министровъ короля, потомъ совёщаться съ послами державъ, можетъ быть, заинтересованныхъ въ дёлё, и только съ разрёшенія всёхъ этихъ господъ бёдный авторъ получаетъ, наконецъ, возможность представить свое произведеніе на судъ партера»<sup>88</sup>.

Здёсь нёть ни одного преувеличеннаго слова. Мы постоянно слышимъ длинные разсказы о приключеніяхъ той нии другой пьесы, причемъ въ дъло вмъшиваются не только дипломаты, но даже принцы крови и государи. Именно такая судьба постигла трагедію — Elizabeth de France. Она прошла всё инстанціи оранцузской цензуры, но была запрещена по требованію испанскаго посла, даже не читавшаго пьесы, а просто потому, что въ ней излагалась исторія Донъ-Карлоса. Герцогъ Орлеанскій обратился въ Мадридъ, но безуспѣшно. Barnewelt трагедія Леміерра запрещена по требованію голландскаго посла, потому что ва сценъ является принцъ Оранскій, хотя тотъ же принцъ дыйствоваль невозбранно въ голландскихъ пьесахъ. -- Zorai, трагедія Мариньи, запрещена по воль англійскаго посла, потому что въ пьесъ оскорбительно отзывались объ англійской конституціи. Запрещеніе исходило лично отъ Людовика XVI. Ради австрійскаго правительства подверглась исправ**зенію трагед**ія Леміерра Guillaume Tell. Всякая держава считала нужнымъ вмёшиваться во французскую драматическую **интературу, — даже турецкій посол**ъ пришелъ въ безпокойство, когда появилась трагедія Маюметъ. И сами оранцузскіе охранители ждали вполнъ благопріятныхъ результатовъ оть вившательства посла 89. Это, конечно, только подтверждало значеніе парижской сцены для оранцузскаго и европейскаго общества, но современники не могуть не удивляться, что на сценахъ въ тёхъ самыхъ государствахъ, чьи

<sup>\*\*</sup> Ib. Avr. 1783. XIII, 299.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Ib. VI, 195—6; Desnoiresterres. O. c. p. 232. Hallays Dabot. O. c. p. 93. O Maromeria—письмо m-me du Châtelet въ Даржантано оть 21 окт. 1742 г. Cp. Desnoiresterres. Voltaire. II. 339, rem. 2.

послы оказывались особенно чувствительными къ оранцузскимъ драмамъ, шли пьесы, безусловно оскорбительныя для національнаго чувства оранцузовъ, напримъръ, въ Голландіи. Но, въроятно, нигдъ цензура не отличалась такой податливостью на счетъ запрещешій, какъ во Франціи.

Если такъ успѣшно оскорбляются иностранцы, -- природнымъ французамъ, конечно, еще легче вліять на судьбу драматурговъ. Трудно пересчитать всв поводы, по какимъ запрещались или даже уничтожались пьесы. Современникъ увъренъ, — появись пьесы Мольера теперь, во второй половинъ XVIII въка, было бы разръшено не болъе двухъ <sup>90</sup>. Всё сословія вмёшиваются въ обязанности цензуры. Аристовратія, конечно и здёсь пользуется исключительными правами. Если авторы касаются знатныхъ фамилій, пьесы передаются на разсмотръ членамъ этихъ фамилій и за одинъ намекъ запрещается вся пьеса. Дворъ настаиваетъ на запрещении драмы Леблана Albert I, потому что въ ней изображаются придворныя интриги и государь рисуется защитникомъ бъдняковъ. Не безопасно также было трогать буржуазію. Родственники г-жи Помпадуръ добились запрещенія пьесы, направленной противъ богатыхъ потомковъ лакеевъ, а сама г-жа Помпадуръ при всъхъ меценатскихъ зора»-выбрасывать изъ собственныхъ трагедій стихи, намевающіе будто бы на ея честолюбіе и неспособность въ искреннему чувству<sup>91</sup>. Но впереди всёхъ по части придирчивости шло, несомнённо, духовенство.

Ничего нътъ удивительнаго, если архіепископъ запрещаетъ играть драмы, нападающія на управленіе духовенства, же-

<sup>••</sup> Grimm. V, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>•1</sup> Mercier. Du théâtre, p. 371,—о запрешенія Albert'a. На основанія привилегія родственники г-жи du Châtelet запретили представленіе пьесы, гдѣ вопросъ шель о маркизѣ.—Объ исторія съ Кребильоножъ разсказываетъ Данамберъ въ Eloge de Crébillon. O. compl. III, 570, rem. 9. Здѣсь же приведены стихи изъ трагедіи: Catilina, характеризующіе Фульвію. Cat. acte II, sc. 3.

стокость церковной власти и религіозный фанатизмъ католичества. Здъсь, по крайней мъръ, мотивы ясны. Но вотъ, напримеръ, какъ разсуждаютъ богословы по поводу трагедии Druides: имъ кажется весьма предосудительнымъ, что въ трагедіи діло идеть о принципахъ разума и здраваго разсудва, а не о благодати и не о христіанскомъ ученіи... Всю соль этого разсужденія читатель почувствуеть, вспомнивъ, что дъйствіе происходить въ Галліи во времена Юлія Цезаря. «Quand on raisonne si mal», —замъчаетъ на это Кон. дорсе, --- «on est sur d'avoir raison». Архіепископъ парижскій возстаеть противъ одного стиха въ трагедіи Jeanne de Naples, потому что въ немъупоминается священникъ: Là trente régions fléchissent sous un prêtre Даламберъ пишетъ по этому поводу: «Эти господа все равно что Скапенъ въ комедін, который выходить изъ себя, лишь только услышить слово maruud какимъ бы тономъ и при какихъ бы обстоятельствахъ ни произносили его». Тотъ же архіепископъ запрещаеть пьесы, въ которыхъ аббаты являются въ роли влюбленныхъ, хотя въ дъйствительности тв же аббаты отличаются врайне нецензурною жизнью и цинической литературной двятельностью ".

Чуткость не была удёломъ только одного партера, — всё одпнаково умёли чувствовать намекъ и стрёлу на самомъ далекомъ разстоянии. Партеръ только пользовался своимъ чутьемъ для политическаго протеста и унижения ненавистныхъ порядковъ и людей, а высшее общество, встревоженное этими грозными, но неуловимыми вылазками, всёми силами ограждало себя отъ опасности, — и обрушивалось на ту же цензуру, если она не умёла предупредить ударъ.

Пресловутый цензоръ Маренъ является истиннымъ мученикомъ авторовъ и правительства. Онъ безпрестанно подвергается карамъ—и часто весьма чувствительнымъ. Его восхитили нравственныя сентенціи, разсѣянныя въ комической опе-

<sup>\*\*</sup> Hallays Dabot. p. 101. Corresp. Utt (Grimm) XIII, 43. Desnoiresterres: La com sat. p. 171.

Уч. Зап. ст. Иванова.

ръ Moissonneurs и онъ вмъсто обычнаго разръшенія пишеть слъдующую квалебную рецензію: «Если бы на нашихъ сценахъ представляли только подобныя произведенія, никто бы не думалъ и поднимать вопроса объ опасности спектавлей и самые строгіе моралисты съ такимъ же усердіемъ рекомендовали бы посёщать театръ, съ какимъ они часто нападають на него». Іезунты, разсказываеть современникъ,подняли «дьявольскій шумъ» и заставили министра лишить Марэна пенсіи за одобреніе спектаклей, т.-е. наказали его на 2,000 ливровъ ". Въ другой разъ Марэнъ попалъ въ Бастилію, за четыре стиха, которые можно было примѣнить къ Людовику XV. Вольтеръ, напротивъ, хвалилъ върноподданническія чувства Марэна, не считавшаго, очевидно, Людовика XV за прозябающаго бездъльника, о чемъ говорилось въ стихахъ <sup>94</sup>. Извъстно, какой безпримърной казни подвергъ этого цензора Бомарше въ своихъ Мемуарахъ. Но и раньше этого позора насмъшки безпрерывно сыпались на Марэна, особенно ярмарочные театры ие давали ему покою. ».

И, между тёмъ, какъ бы ограниченъ и несчастливъ ни былъ Марэнъ, вся оранцузская цензура XVIII вёка стояла врядъ ли выше его. Несмотря на всю бдительность, вёчный страхъ и изумительную безцеремонность, цензура до самой революціи не могла пріобрёсти двухъ качествъ—послёдовательности и солидарности своихъ агентовъ. Мы постоянно наталкиваемся на невёроятные казусы въ цензурномъ вёдомствѣ. Цензурныхъ инстанцій множество, начиная съ министровъ и парижскаго архіепископа, и всё эти инстанціи въ вёчныхъ препирательствахъ другъ съ другомъ. Цензоръ

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Grimm. VIII, 43. Hallays Dabot. p. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Мы приводили эти стихи —изъ трагедін Théagène et Chariclée.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Много фактовъ на этотъ счетъ собрано въ *Mem secr.* Ср. напр. VII, 151: на ярмаркѣ показывали monstre marin; XXVIII, 162—спеціальная пьеса на сценѣ ит. театра. Вольтеръ отлично умѣлъ пользоваться ограниченностью цензора и считалъ его полезнымъ человѣкомъ для литературы. Марэнъ отечески – покровительственно относился къ Вольтеру. Его забавное письмо въ этомъ духѣ у Desnoiresterres. Voltaire VII, 345.

драматическихъ произведеній запрещаеть комедію Le Satirique за нападки на писателей и подробно мотивируетъ свое запрещеніе, но королевскій цензоръ разръшаеть <sup>96</sup>. Цензоръ запрещаеть комедію Дора, находя ее оскорбительной для національнаго чувства, — по министръ отмѣняетъ запрещеніе<sup>97</sup>. Полицейскій лейтенанть не обращаеть никакого вниманія на цензора и совѣтуется даже съ энциклопедистами <sup>98</sup>. Духовенство очень усердно исполняеть цензорскія обязанности, но здъсь самъ король вдругь начинаеть вмъшиваться и разръшаеть пьесу, несмотря на мольбы архіепископа. На сцену авляются губернаторы провинцій и принимають сторону не короля, а духовенства. То же самое духовенство жестоко изивняеть себв, вогда дело идеть о философахъ. Автеры отвергають пьесу за ея безнравственное и неприличное содержаніе, но пьеса — пасквиль на энциблопедистовъ, и духовенство, забывъ свою ненависть къ театру, проводить комедію на сцену "<sup>9</sup>. Въ самихъ запрещеніяхъ нѣтъ системы. Одну пьесу запрещають печатать, но позволяють нграть, напримъръ, Druides, Manco Capac, съ другими распоряжаются наобороть и такихъ безчисленное множество. Случается, пьесы, не запрещенныя къ печати, появляются частями въ журналъ, и результать получается тотъ же. Напринъръ, Druides появились въ Journal des Enhémérides. coвершенно не подходившемъ по программъ къ такого рода произведеніямъ. Эта непослёдовательность, замёчають со временники, раздражаеть людей благоразумныхъ, но въ особенности ханжей. Иногда уже запрещенную пьесу разръшають по самымъ страннымъ соображеніямъ. Трагедія Manco-Сарас, очень хорошо излагавшая идеи Руссо и затрогивав. шая положеніе духовенство, была запрещенной, но своро ее

<sup>••</sup> Desnoiresterres. La com. sat. p. 100-1. Объ этой комедін намъ предстоить говорить.

<sup>•7</sup> Chevalier français à Londres. Corresp. secrète. VII, 160.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Напримъръ Le Satirique былъ посланъ на просмотръ Дидро, а Maroметъ-Вольтера Даламберу. Bersot. Etudes sur le XVIII-е s. p. 106.

<sup>•</sup> Mem. sccrets. 13 avr. 1775. Les courtisanes, Палиссо.

позволили возобновить, потому что «авторъ не имълъ тъсныхъ связей съ философами»<sup>100</sup>.

При такихъ условіяхъ возможны были всякія ошибки и недоразумёнія. Кромё того, цензурё приходилось считаться съ слёпою страстью вліятельныхъ сферъ къ театру и преодолёвать безчисленныя ходатайства королевы, принцевъ, дамъ и господъ изъ общества за ту или другую пьесу. Оставалось болёе вёрное средство—дёйствовать на публику другимъ путемъ, чёмъ цензура и правительство пользовалось имъ и на этотъ разъ вполнё послёдовательно.

Мы видели, - современникъ считаеть театральныя пред. ставленія въ XVIII вѣкѣ школой свободнаго общественнаго мнѣнія. Мы оцѣнимъ всю энергію людей, воспринимавшихъ уроки, только познакомившись съ внѣшними условіями обученія. Можно сказать, — врядъ ли въ какой школъ во всемъ міръ существовали болъе строгія дисциплинарныя мъры, чъмъ во оранцузскомъ театръ XVIII въка. Руссо, нападая на театръ и стращая имъ своихъ свободныхъ согражданъ, не забываетъ описать парижскую театральную залу. «Мы не станемъ подражать этимъ печальнымъ спектаклямъ, запирающимъ небольшое количество народа въ мрачную пещеру. Они держать публику въ въчномъ страхъ и лишають ее движенія: она молчить и бездействуеть. Она видить только запоры, желёзные крюки, солдать - всё удручаюшіе признаки рабства и неравенства»<sup>101</sup>. Руссо, конечно, приврасилъ картину: оранцузская публика отнюдь не сидъла въ театрѣ модча и въ окаменѣдомъ состояніи, но рѣчь о солдатахъ и удручающихъ признакахъ рабства справедлива. Дидро разсказываеть следующий случай относительно театральныхъ залъ.

Одинъ провинціалъ, не особенно строгой нравственности, попался въ довольно серьезной продълкъ и долженъ былъ бъжать въ столицу. Его пріютилъ авторъ разсказа. Спустя

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Ib. 11 mai 1772; 31 oct. 1767. Corresp. litt. XIII. 28 Janv. 1782. <sup>101</sup> Lettre a M. D'Alembert. O. compl. II, 191.

нѣкоторое время онъ вздумалъ доставить своему плѣннику удовольствіе и повелъ его въ театръ—въ какой то изъ трехъ: во французскій, итальянскій или въ оперу. Провинціалъ увидѣлъ повсюду стражу, темные маленькіе входы, желѣзную рѣшетку передъ кассой и страшно перепугался. Онъ вообразилъ, что пріятель привелъ его въ тюрьму и уже схватился за шпагу... Дидро прибавляетъ, что недоразумѣніе провинціала естественно: парижскіе театры дѣйствительно напоминаютъ мѣста заключенія <sup>101</sup>.

Ни одного представленія не бываеть безъ присутствія въ заль по крайней мёрё тридцати солдать съ огнестрёльнымъ оружіемъ въ карманахъ. Въ Парижѣ даже существуетъ поrobopka: «Il est bien des sifflets, mais nous avons la garde». Эта гвардія всёми силами старается держать партеръ въ состояния пассивнаго внимания, и какое бы чувство зритель ни испытывалъ, онъ не имъетъ законнаго права выразить его. Совершенно обычныя въ настоящее время дъйствія публики водворяются во французскихъ театрахъ крайне медленно. Авторовъ, напримъръ, начинаютъ вызывать только съ конца первой половинъ XVIII-го въка и только за три года до революціи, по желанію Маріи Антуанетты, партеру оффиціально предоставлено право выражать свои впечатлёнія 103. Въ этомъ разръшеніи партеръ уже давно не нуждался, --- но полиція строго слёдила за тишиной и благонравіемъ. Современники до самой революціи описывають одну и ту же картину театра: солдаты окружають публику со всвхъ сторонъ, ---ей одинаково запрещено смвяться слишкомъ громко въ комедіи и плакать слишкомъ сильно въ трагедіи<sup>104</sup>.

<sup>104</sup> Tableau de Paris. II, 312-3. "On ne saurait respésenter une comédie sans 30 fusiliers qui ont en poche poudre et cartouches."

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Entretiens sur le Fils Naturel. Second entr. O. compl. IV, 169-170.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Кондорсе въ Vie de Voltaire, разсказывая о блестящемъ успѣхѣ Меропы, замѣчаетъ, что во время представленія этой трагедія партеръ впервые вызвалъ автора. О распоряженія Марія Антуанеты — Bersot. O. c. р. 56. Оно было вызвано слишкомъ свободнымъ поведеніемъ партера, не желавшаго признавать никакихъ запретовъ.

Мы знаемъ, правительство иногда разръшаетъ давать особыя пьесы, чтобы вызвать у публики патріотическія оваціи. Такіе сцектакли особенно нравились Маріи-Антуанетть, но при Людовикъ XV чувствовалась потребность оградить ихъ особыми предосторожностями. Если заранъе устраивались оваціи въ честь короля и королевы — партеръ наполняли полицейскими, ихъ дътъми и родственниками актеровъ Тогда только патріотическія прив'ятствія считались обезпеченными 105. Уже со второй половины царствованія Людовика XV въ театръ у каждаго столба, по выраженію современника, стояло по полицейскому 106. Аресты происходили почти каждый спектакль. Арестовывали за слишкомъ гроикій вызовъ актера, иногда цёлую толпу зрителей отправляли въ тюрьму даже вмъсть съ авторомъ 107. Съ особенной энергіей полиція дъйствовала, когда на сцень шла пьеса противъ философовъ. Публика не уставала каждую выходку встрвчать свистками, — въ результатъ спектакль превращался въ единоборство партера съ полиціей. Именно такія сцены произошли на представлении комедіи Палиссо Philosophes 108. Другія пьесы того же автора требовали, повидимому, еще большей заботливости. Полиція опасалась интригъ энциклопедистовъ и не только удвоивала караулъ и разсаживала въ партеръ своихъ агентовъ, но даже ставила особыхъ стражей за спиной зрителей, числившихся въ лагеръ философовъ 10%. Такой порядовъ продолжается до самой революція, и легво представить, какое дъйствіе онъ оказываль на настроеніе нервной и крайне впечатлительной парижской публики. Она привыкла считать полицію враждебною партіей и вела съ ней систематическою борьбу. Необыкновенно бурные спек-

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Ме́т. secr. о такомъ представления драмы Седэна Deserteur, 30 jn. 1773.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Grimm. VII, 273.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Mém. secr. 7 déc. 1762; 27 sept. 1772; 1 dec. 1772.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Mouhy. Op. cit. IV, 228. La Harpe. Corresp. litt. III, 385.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Такъ было на представления пьесы Les Méprises ou le rival par ressemblance. Mém. secr. 7 juin 1762. I, 99. Рядомъ съ аббатомъ de la Porte поставиля полицейскаго и даже предупредили его объ этомъ.

такли, о которыхъ безпрестанно сообщаютъ современники, несомнѣнно, были въ сильной степени результатомъ этой войны и взаимнаго постоянно нароставшаго раздраженія партера и его стражей. Парижане проходили, такимъ путемъ многолѣтнюю школу сопротивленія порядку и распоряженіемъ власти. Они впослѣдствіи воспользуются своимъ опытомъ въ самыхъ широкихъ предѣлахъ, когда партеръ займетъ галлереи Національнаго Собранія.

Но партеръ являлся могучимъ помощникомъ новыхъ писателей не только въ борьбъ съ оффиціальной властью, — онъ принесъ имъ неоцъненныя услуги въ безпрестанныхъ столкновеніяхъ съ другой силой, враждебной философіи или въ лучшихъ случаяхъ равнодушной къ ней.

Просвѣтителямъ и ихъ произведеніямъ приходилось преодолѣвать препятствіе, не менѣе вредное, чѣмъ цензура, и несравненно болѣе ненавистное, такъ какъ, повидимому, было совершенно противоестественно и безумно.

Для драматурговъ новаго направленія являлось въ высшей степени важнымъ вопросомъ заручиться помощью актеровъ, и если бы эта помощь всегда оказывалась съ полною готовностью и сознаніемъ важности дъла, — путь философіи былъ бы свободенъ отъ весьма многихъ терній. Но актеры, въ громадномъ большинствъ, въ теченіе философскаго періода не стояли на высотъ призванія.

## III.

Одна изъ самыхъ краснорѣчивыхъ челобитныхъ, представленныхъ въ Генеральные Штаты, принадлежитъ парижскимъ актерамъ. На этотъ разъ составителямъ наказовъ—ихъ два не требовалось никакихъ риторическихъ пріемовъ, чтобы обратить вниманіе націи на крайне плачевное безправное положеніе служителей драматическаго искусства. Особенно любопытны два заявленія въ актерскихъ наказахъ. Актеры жалуются на безпримѣрное презрѣніе къ нимъ со стороны юридическаго сословія. Адвокаты постановили исключать изъ своихъ списковъ—всёхъ членовъ карпорація, вступившихъ въ родство съ актеромъ. Наказъ приводитъ въ примёръ исключеніе адвоката, женатаго на племянницѣ одного очень извёстнаго актера. Актеры требуютъ, чтобы нація санкціонировала декларацію Людовика XIII, признавшую званіе актера честнымъ и въ общественномъ отношенія непридосудительнымъ. Требованіе довольно скромное. Но еще скромпѣе актеры отнеслись къ своему положенію въ католической церкви. Они только просили, чтобы на нихъ смотрѣли, какъ на шутовъ, потому что этого сорта людей терпять въ Римѣ и не подвергають отлученію<sup>110</sup>.

По этимъ даннымъ можно судить, каково было общественное положение челобитчиковъ. Оно, при всей жестокости, признавалось до такой степени законнымъ, что всякое слово въ пользу актеровъ немедленно подвергалось каръ. Современникъ подробно разсказываетъ исторію съ однимъ изъ такихъ защитниковъ. Въ 1761 году адвокатъ Huerne de la Mothe, не безызвъстный и въ художественной литературъ, издалъ брошюру — Libertés de la France contre le pouvoir arbirtraire de l'éxcommunication. Брошюръ предпослано письмо знаменитьйшей артистки XVIII-го въка n-lle Клэронъ. Духовенство и парламенты возмутились, послёдоваль приговорь юристовь — книгу разорвать Ħ сжечь рукою палача, автора исключить изъ адвокатскаго сословія. M-lle Клэронъ выхлопотала у Шуазеля мъсто для автора, очутившагося безъ заработка, — но распоряженіе парламента одобряеть разсказчикь, отнюдь не принадлежащій къ фанатикамъ. По его словамъ, —и въ публикъ были недовольные поступкомъ Шуазеля, унижающимъ будто бы парламенть 111.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Les cahiers des comédiens. Примъръ—бракъ адвоката François de Neutchâteau съ племянницей Превилля. — Chassin. Les élections et les cahiers. III, 221—2.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Исторія разсвазана у Barbier. Chronique de la France. VII, 363—7. Автору брошюры принадлежить романь—Les promenades et les rendez—vous doparc de Versailles появившійся въ печати нѣсколько позже брошюры.

До самой революціи актеры не имъють ни гражданскихъ, ни въроисповъдныхъ правъ. Парламентъ не признаетъ сословія актеровъ, и они, какъ карпорація, не могутъ вести процессовъ и искать своихъ законнъйшихъ правъ судомъ. Церковь – еще безпощаднъе. Съ эпохи Людовика XIV, когда Мольеру отказали въ погребеніи, духовенство не сдълало ни одного шагу по пути терпимости и милосердія.

Актеры по прежнему считаются отлученными отъ церкви, ихъ браки не признаются законными, передъ смертью они должны раскаяться въ своемъ ремеслѣ, чтобы получить христіанское погребеніе <sup>112</sup>. Архіепископъ парижскій доводитъ такой порядокъ вещей до послѣдней крайности. Онъ приходитъ въ бѣшенство, когда акгеры осмѣливаются отслужить паннихиду по Кребпльонѣ, налагаетъ штраоъ и тяжелое дисциплинарное взысканіе на свяшенника, вступившаго въ сношенія съ актерами <sup>113</sup>. Дальше этого оскорбленія трудно было идти. Но не одно духовенство и парламенты отвергали актеровъ. Даже писатели онлосооы вродѣ Руссо, въ этомъ сиучаѣ не отставали отъ архіепископа парижскаго и сама публика не отказывалась иногда нанести обиду актерамъ.

Надъ театромъ и актерами была учреждена особая администрація. Ея первая обязанность, повидимому, должна бы состоять въ обереганіи достоинства подвёдомственнаго учрежденія и подвёдомственныхъ людей, тёмъ болёе, что адинистрація облечена безусловно самостоятельной и без-

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Есть основаніе думать, что ожесточеніе духовенства на актеровъ усиинось особенно со времени появленія Мольеровскаго Тартюфа. По крайней мъръ, въ началъ классической эпохи такой нетериимости, какая царила позже, не замътно. Вънчать актеровъ и хоронить ихъ по церковному обряду впервые оффиціально запретиль архіепископъ кардиналъ de Noailles въ самомъ концъ XVII-го въка. Ниете de La Mothe преимущественно и нападалъ въ брошюръ на этого прелата. Папскія булы, дъйствительно, ничего не говорять объ отлученіи актеровъ, и оно, слъдовательно, является исключительнымъ изобрътеніемъ галликанской церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Mém. secrets. 16 jl. 1762. По этому случаю m-lle Clairon предлагала всей труппѣ прекратить свою дѣятельность.

контрольной властью. На самомъ дёлё, — выходило совершенно обратное. Больше всего терпѣли актеры именно оть своего ближайшаго начальства-отъ четырехъ gentilhommes de chambre, заправлявшихъ двумя главными театрами оранцузскимъ и итальянскимъ. Эти правители возникли со временъ Людовика XIV, послѣ смерти Мольера, и, пользуясь отсутствіемъ какого-либо устава, опредѣляющаго ихъ обязанности, они стали пользоваться своею властью въ прямой ущербъ театру, драматическому искусству и особенно беззащитнымъ съ этой стороны актерамъ. «Джентльмены» стали вмѣшиваться во всѣ закулисныя дрязги, разбирать ссоры актрисъ, прогонять актеровъ и снова призывать ихъ въ теченіе одного дня. Весной въ 1765 году въ Comédie Française эта администрація устроила скандаль, взволновавшій весь Парижъ и лишній разъ подтвердившій, какого предѣла могли достигать насиліе и капризы властей стараго порядка. Актеръ Дюбуа былъ уличенъ въ клятвопреступлении, актеры отказались играть съ нимъ, но его дочь пользовалась особенною благосклонностью одного изъ «джентльменовъ», --- въ результать вся труппа во главь съ знаменитою m-lle Клэронъ попала въ тюрьму. Партеръ былъ возмущенъ твиъ, что его лишили спектакля, актеры должны были принесть униженное извиненіе и въ награду получили апплодисменты. Этоть факть нагляднъйшимъ образомъ характерызуетъ общественное положение актеровъ въ XVIII въкъ. Оно оставалось такимъ вплоть до революція. Въ наказахъ актеры жалуются Генеральнымъ Штатамъ на деспотизмъ MM. gentilhommes, крайне злоупотребляющихъ lettres de cachet. Эти господа посылають актеровь въ тюрьму за малайшие проступки, не признавая актеровъ — ни людьми, ни своими согражданами ""4.

Всё этп факты дёиствительно свидётельствують объ одной изъ мрачныхъ страницъ въ исторіи стараго порядка. Оправдывать ихъ, конечно, немыслимо, но слёдуетъ имёть въ виду, что безправіе актерской среды только одна сторона дёла.

<sup>114</sup> Les cahiers. Chassin. Ib. p. 221.

Другая показываетъ жертвы общественнаго презрънія совершенно въ другомъ свътъ и крайне нелестномъ. Гуманные современники, возмущенные отношеніемъ публики къ актерамъ, не могутъ скрыть печальной истины, что это отношеніе, по крайней мъръ, по временамъ едва ли не имъло разумныхъ основаній.

Восемнадцатый въкъ не зналъ болъе искренняго и страстнаго поклонника драматическаго искусства, чъмъ Дидро. Онъ—единственный среди оилософовъ представилъ полную теорію драмы и сценической игры и по этимъ вопросамъ до сихъ поръ остается однимъ изъ поучительнъйшихъ критиковъ. Вь діалогъ Paradoxe sur le comédien Дидро повторилъ обычныя идеи просвътителей о важномъ нравственномъ и общественномъ значения театра, сътовалъ на предразсудки, унижающіе актеровъ, но здъсь же представилъ чрезвычайно ирачную характеристику этой среды.

Автеры, -- писалъ Дидро-единственные дъятели-отправляющіе свои обязанности безъ предварительнаго образованія не чувствуя природныхъ наклонностей, не обладая вкусомъ. Театръ-просто источникъ средствъ для жизни, а вовсе-не результать сознательнаго выбора. Никогда человъкъ не становится актеромъ подъ вліяніемъ художественныхъ склонностей, любви къ добродътели, желанія — быть полезнымъ обществу, служить своей странв и семьв. - вообще по какому бы то ни было «почтенному поводу», привязывающему другихъ двятелей съ честнымъ образомъ мыслей, съ горячимъ сердцемъ, съ чувствительной натурой-къ какой-либо достойной профессии. На сцену толкаеть людей-отсутствие образования, быность, нравственная распущенность. Въ результать-поваблюденіямъ Дидро-актеръ-приличный человъкъ, а актриса честная женщина-ръдкіе феномены. Это обстоятельство въ сильной степени подрываетъ художественное и нравственное вліяніе театра на публику 115.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Paradoxe sur le comédien. Mémoires et ouvr. inédits de Diderot. Paris 1851. II, 322.

Въ томъ же тонъ Дидро судить о «комитеть актеровъ», т. е. собранія, ръшавшемъ вопросы о пріемъ и постановкъ на сценъ новыхъ пьесъ. «Среди всъхъ ассоціацій», говорить авторъ, — «можеть быть, нъть ни одной, гдъ бы общіе интересы всъхъ участниковъ и нтересъ самой публики съ такой настойчивостью и съ такой очевидностью приносился въ асертву жалкимъ ничтожнымъ разсчетамъ». И здъсь же перечисляются всъ пороки, нераздъльные съ профессией актера и господствующіе надъ всъми нравственными, литературными п общественными стремленіями: нахальство изависть, ревность къ чужому успъху, гораздо болъе развитая среди актеровъ, чъмъ среди писателей. Авторъ легче простить другому успъкъ пьесы, чъмъ актриса простить другой актрисъ апплодисменты и вниманіе какого нибудь знатнаго или богатаго развратника <sup>116</sup>.

Сужденія Дидро могуть считаться типичными для всей критики XVIII-го въка. Прежде всго невъжество актеровъ, по едиводушному свидътельству писателей эпохи, можеть сравниться развё только съ безнравственностью ихъ жизни. На невъжество постоянно жалуется авторъ Литературной Корреспондеціи — основательнъйшій наблюдатель современной жизни и литературы, составитель Секретных Записока говорить объ умственномъ развитіи актеровъ не иначе, какъ съ презръніемъ, авторъ Секретной Корреспонденціи питаеть то же самое чувство въ сильнэйшей степени 117. Даламберъ, съ такимъ мужествомъ защищавшій актеровъ отъ нападокъ Руссо, считаетъ ихъ «очень подозрительными судьями» въ драматической литературъ 118 Вольтеръ не могъ быть о нихъ хорошаго мнёнія: это -едва ли не единственные люди послъ фанатиковъ, причинившіе

<sup>118</sup> O. compl. III, 397.

<sup>116</sup> Ib. p. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Grimm. V, 443.—*Mém. secr.* 6 juin 1775, 10 août 1776. *Corrésponce secrète* II, 15. По поводу процесса Mercier съ *Com. Française:* "I ne faut pas que des histrions puissent entrer en parallèle avec des citoyens dont la France s'honore à tout de titres".

вождю онлософовъ сильнёйшія огорченія и обиды. Послѣ всего этого отзывъ Мерсье — писателя, какъ сейчасъ увидниъ, очень заинтересованнаго въ вопросѣ, не можетъ показаться пристрастнымъ. «Наши спектакли, — пишетъ онъ, нуждаются въ особомъ свидѣтелѣ, который бы слѣдилъ за ними, велъ бы, такъ сказать, списокъ оскорбленіямъ, наносимыхъ публикѣ актерами, благодаря ихъ нерадѣнію, лѣность, нли глупости»<sup>119</sup>. Что касается нерадѣнія, оно доказывается публичными выговорами публики по адресу актеровъ за небрежную игру и дурное знаніе ролей. Иногда только многочисленные аресты укрощали разгнѣванный партеръ<sup>110</sup>.

Но чаще всего мы встрёчаемъ свидётельства о возмутительномъ обращения актеровъ съ авторами. Одинъ совреиснникъ рисусть такую картину отношений въ театральной сеерв: четыре джентльмена-сюзерены, актеры - непосредственные вассалы, актрисы — любимицы и авторы — третье сословіе. Этому сословію приходится страдать отъ дурнаго расположенія владыки, оть тщеславія вассаловь и оть капризовъ любимицъ <sup>121</sup>. Даламберъ также признаетъ «деспотизиъ и жестокость, какими актеры безнаказанно отличаются въ обращении съ писателями», и ссылается на Вольтера, объяснявшаго такое поведение местью актеровъ за всеобщее презръніе въ нимъ <sup>121</sup>. Дидро съ той же точкой зрънія смотрить на непозволительные поступки актеровъ съ авторами <sup>123</sup>. Но публика и авторы, конечно, не перестають вознущаться актерскимъ деспотизмомъ. Лётомъ въ 1767 году въ Парижъ были распространены куплеты подъ заглавіемъ

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Tableau de Paris. II, 314.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Mém. secrets. 28 sept. 1772—на представленія трагедія *Chérusques*. Авторъ прибавляеть, что пьеса имѣла успѣхъ именно потому, что партеръбыть крайне разраженъ актерами и сдѣлалъ выговоръ двумъ изъ нихъ, не знавшимъ ролей и дурно игравшимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Du théâtre sous les rapports de la nouvelle constitution. Discours presénté à l'assemblée Nationale par de Sauvigny. Paris 1790 p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> O. compl. III, 421.

<sup>138</sup> Paradoxe sur le comédien. Ib. p. 326.

Статуты французскаю театра. Нравственность автеровъ, по обыкновенію, подвергалась жесточайшимъ нападкамъ, но въ концъ — настоягельно повелъвалось актерамъ измънить ихъ отношение въ авторамъ, не унижать ихъ, не заставлять ихъ стоять въ переднихъ. Такимъ поведеніемъ актеры навлекають на себя еще больше презрънія, потому что они только-отголосокъ авторовъ, ихъ органы. Тотъ же самый совътъ далъ актерамъ одипъ изъ достойнъйшихъ государственныхъ дъятелей эпохи. На ихъ просьбу о повровительствъ, Мальзердъ объщалъ его-съ условіемъ, что они будуть оказывать больше уваженія писателямь, чёмь оказывали до сихъ поръ, --писателямъ, достойнымъ почестей со стороны всёхъ мыслящихъ людей и особенно актеровъ<sup>124</sup>. Оскорбленные драматурги пишуть на актеровъ сатиры. Въ 1764 года вы. шла трагедія Andris us, предисловіе адресовано актераяъ. Авторъ требуетъ отъ нихъ, чтобы они отвъчали на письма почтенныхъ людей, чтобы доступъ въ нимъ не былъ труднве, чвиъ къ министрамъ, и чтобы они держались съ меньшею важностью, чёмъ сенаторы, и не имёли переднихъ 123. Такого рода убъжденія, очевидно, не помогали. Почти черезъ пятнадцать лёть другой авторь въ комедіи цовториль тё же упреки и прибавилъ сатирическое изображение сцены актерскаго суда надъ цьесой 126. Случалось, авторы обращались съ жалобой на актеровъ прямо къ партеру-во время спектакля. Партеръ энергично отзывался на эти жалобы и полиціи приходилось въ такихъ случаяхъ автора и всю публику отправлять по тюрьмамъ. Такія отчаянныя мёры со стороны авторовъ – вполнъ понятны. Современникъ, отлично знакомый съ положеніемъ дъла, увъряеть, что авторы, измучен-

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Statuts de la Comédie Française, перепечатаны въ Corresp. litt. Grimm) VII, 356. О совътъ Мальзерба. Desnoiresterres въ предисловии въ книгъ Мерсье Tableau de Paris, ed. Paris 1853, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Andriscus, tragedie en 5 actes., par Maton. Amsterdam 1764. *Ilpe*duca. p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Les comédiens ou le Foyer. Corresp. secrète. IV, 180. Corresp. lüt. X. 120. Sauvigny. O. c. p. 33.

ные равнодушіемъ и оскорбленіями актеровъ, впадали въ ралочарованіе, озлобленіе, даже ханжество. Надо кромѣ того, ниѣть въ виду, что актеры пользовались всѣми выгодами спектаклей. Право литературной собственности за драматургами было признано только незадолго до революціи, благодаря стараніямъ Бомарше. Но это право еще не скоро вполнѣ установилось: авторъ доклада національному собранію ходатайствуетъ о признаніи его во всей странѣ, какъ о главнѣйшей реформѣ въ положеніи теаера <sup>417</sup>.

Автерскій судъ въ особенности заслуживалъ полнаго порицанія. Вкусъ актеровъ до конца въка остается на первобытной ступени. Они не способны идти за авторами и отрицательно относятся ко всёмъ новвоведеніямъ. Внё классицизма они ничего не хотятъ признавать. Въ то время, когда запросы публики явно измёнились, актеры держатся старыхъ преданій. Мы постоянно читаемъ такого рода извъстія: публика не любитъ классическихъ произведений, даже громко заявляеть, что ей нътъ никакого дъла до интересовъ и заботь трагическихъ героевъ, и перестаетъ слушать пьесу: ей нужны другіе герои и другая исторія. Она въ восторгь отъ патетическихъ сюжетовъ, вся отдается впечатлёніямъ на представленияхъ такихъ пьесъ, какъ Enfant Prodique, Nanine, Soliman Second 128, а, между твмъ, актеры отвергають именно эти пьесы и требують одного и того же: расиновскихъ любовныхъ томленій. Новымъ авторамъ приходится употреблять невъроятныя усилія, чтобы заставить актеровъ сыграть пьесу безъ расиновской любви. И въ числъ первыхъ неудачныхъ искателей оказывается Вольтеръ.

Въ теченіе шести лётъ онъ напрасно добивается доступа въ актерамъ и никакъ не можетъ упросить ихъ даже прочесть пьесу. Говорятъ, будто онъ даже обратился къ по-

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Къ партеру обратнися Billard 30 іюня 1772 г. Mém. secrets. Cor. lit. X, 120.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Grimm. I, 263. 1V, 48. Mercier. Du théâtre. p. 104. Fovart. Mémoires d Correspondance. Paris 1809. II, 239—290—разсказъ о восторгѣ крестьавина предъ чувствительной пьесой.

۱

мощи пирожника, вложиль лучшія сцены Заиры въ пироги. предназначавшіеся для актеровъ, и этимъ путемъ довель до ихъ свъдънія свою трагедію 129. Онъ самъ разсказываеть, сколько испытаній пришлось ему вынести по поводу Эдипа. Актеры и особенно актрисы подняли его на смъхъ, когда узнали, что въ его драмъ нътъ влюбленной героина, и отнеслись съ полнымъ пренебрежениемъ къ сценамъ, заимствованнымъ у Софояда. Авторъ былъ молодъ и ръшился въ угоду «щеголямъ и большимъ господамъ», т. е. твиъ же актерамъ, испортить свою трагедію. Такъ онъ судилъ десять лёть спустя <sup>130</sup>. Когда Вольтерь достигь славы, они затруднялись сыграть Меропу по той же причинъ, какъ и Эдипа. Сначала, — разсказываеть Даламберъ, — они совсёмъ отвергля пьесу, не зная, кто ся авторъ. Имъ открыди имя, -- они, всетаки, просили сыграть ее, не объявляя на афишахъ 131. Такъ мало было мужества у этой карпорація! Отказаться оть роди въ какой угодно пьесъ для актеровъ дъло обычное и здъсь они не стёсняются съ самыми знаменитыми авторами. Лекенъ, напримъръ, именно такъ поступаетъ съ Вольтеромъ "". Идея, — литературная или нравственная цёль не имёеть въ такихъ случаяхъ никакого значенія. Современникъ передаетъ слёдующую рёчь, обращенную весьма виднымъ актеромъ Дюфреномъ бъ Детушу: «Какъ! ради бакой-то ничтожной нравственной цъли, вы заставляете героя терпъть навазаніе отъ отца и любовницы. Измёните конецъ моей роли, смягчите враски, въ особенности постарайтесь сдълать моего

<sup>182</sup> Мет. secr. 16 janv. 1778. Факть произошель, следовательно въ эпоху когда только дворъ могъ отказаться оть участия въ тріумфе поота.

<sup>130</sup> Sauvigny. Du théâtre. p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Lettre au P. Porée, jesuite, приложенное къ пьесь. Théâtre de Volaire. Paris. An IX. I, 54-5.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> O. compl. III. 402. La Harpe отвергаеть этоть факть. Corresp. litt. I, 378. Desnoiresterres вёрнть Лагариу и сообщение Даламбера считаеть невёроятнымъ, не объясняя—почему. Voltaire II, 361, гет. 2. Даламберъ, при своихъ въ высшей степени дружескихъ отношенияхъ съ Вольтеромъ, врядъли могъ допустить такую ошибку.

героя интереснымъ фатомъ. Я вовсе не хочу, чтобы отецъ лишалъ меня наслёдства, и я желаю жениться на своей любовницё». Подобныя рёчи приходилось выслушивать тому же Вольтеру <sup>133</sup>.

Въ этой средъ очевидно, не можетъ быть и ръчи о новыхъ идеяхъ. Актеры ни на минуту не задумываются надъ ними. Вольтеръ свои демократическія произведенія выпускаль безъ имени. Такъ онъ поступилъ съ интереснъйшею изъ свонкъ комедій - Droit de Seigneur. Пьесу представняъ актеранть неизвъстный юноша, актеры не обратили на нее ни налъйшаго вниманія и только узнавъ имя автора просили его быть благодётелемъ труппы: на этотъ разъ въ пьесё была любовь "34. Къ новому жанру драматической порзиивщанской драмъ - актеры относятся или равнодушно или враждебно. Прежде всего, они не умъють исполнять драматическихъ ролей, буржуа имъ не даются, и въ то время, какъ Père de famille съ успѣхомъ идетъ въ Тулузѣ, въ Бордо, **уъ Марсели**, въ Ліонъ, — на парижской сценъ драма Дидро не можеть появиться въ приличномъ видъ въ теченіе почти авадцати пяти лътъ, до 1781 года, --- когда и вызываетъ энтузіазмъ публики 135. Актеры, конечно, принуждены ставить арамы-другихъ пьесъ не пишетъ большинство лучшихъ современяыхъ авторовъ, - но новый жанръ, все-таки, не признается всею труппой. Дидро, напримъръ, долженъ былъ въ 1771 году удовлетвориться однимъ представленіемъ Pere de famille, послъ того, какъ драма не появлялась на парижской

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Sauvigny O. c. p. 30. Авторъ разсказываетъ, какъ актеры заставния также Кребильона исказитъ трагедію, превративъ Электру въ страстио влюбленную принцессу. Вообще, по мићнію Sauvigny, актеры неизмѣнно оказывали тлетворное вліяніе на драматическую литературу. M-lle Клэронъ, очевидно, являлась крайне рѣдкимъ исключеніемъ.

<sup>184</sup> Mém. secr. I, 16-17

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Grimm. III, 353. О представленія драмы. Mouhy. Abregé de Phistoire du th. fr. IV, 141. Приведены стихн, сочиненныя по поводу усп'яха пьесы.

Уч. Зап. ст. Иванова.

сценѣ въ теченіе десяти кѣть <sup>136</sup>. Что касается вопросовъ современной политической и общественной жизни, — дѣятельность актеровъ направлена преимущественно на устройство вѣрноподданическихъ овацій. Одинъ изъ добродушныхъ и скромныхъ современныхъ наблюдателей пишетъ. «Французскіе королевскіе актеры всегда съ великой охотою доказываютъ публикѣ, какое живое участіе они принимають во всѣхъ происшествіяхъ интересующихъ націю <sup>137</sup>.

Это значить — актеры спёшать ознаменовать каждое событіе, совершившееся въ королевской семьё, ставять подходящія пьесы, мёняють тексть во время представленія и подають знаки публикё, когда слёдуеть кричать vive la roi. Мы знаемъ, партеръ не всегда раздёляль эти восторги. Въ виду такихъ случаевъ родственники и дёти актеровъ вмёстё съ полицейскими составляли кляку въ партерё <sup>138</sup>.

Писатели, представляющіе большой общественный и художественный интересь, даже для нась, — съ актерами XVIII въка находятся въ самыхъ дурныхъ отношеніяхъ. Седенъ, вызывавшій фуроръ современной публики, сравниваемой съ Шекспиромъ компетентитъйшими критиками своего времени, терпитъ отъ французскихъ актеровъ такія же оскорбленія, какъ начинающій писатель. Они не платятъ ему гонорара, въ теченіе семнадцати лътъ не ставятъ его трагедіи, потому что она написана прозой <sup>139</sup>). Но еще удивительнъе отношенія къ Мерсье.

<sup>117</sup> Mouhy. O. c. IV, 135.

<sup>138</sup> Такая кляка требовалась преимущественно въ концѣ царствованія Людовика XV. Съ участіемъ ся состоялось, напримѣръ, патріотическое представленіе драмы Deserteur. Mem. secr. 30 jn. 1773.

<sup>130</sup> Mém secr. 22 janvier 1768.—Tparegis Moillard ou Paris souvé. Paris, 1788. Préface.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Grimm IX, 381. Второе представленіе драмы не состоялась, потому что m-lle Préville и mr. Моlé разошлись во взглядахъ на мѣщанскую драму и принципіальный вопросъ обострился еще личными счетами романическаго характера. Моlé—стоялъ за Дидро,—слѣдовательно, отъ настроенія далеко не блестящей актрисы зависѣла судьба произведенія, стоявшаго во главѣ современной драматической литературы.

Актеры не любятъ неблагопріятной критики и современники думаютъ, что они даже никогда не привыкнутъ къ ней <sup>140</sup>. Въ виду этого актеры очень настойчиво и искусно ограждаютъ себя отъ непріятныхъ отзывовъ. Они платятъ цензорамъ жалованье и тё служатъ имъ съ великимъ усердіемъ.

Одниъ запрещаетъ сочиненіе о музыкъ на первомъ же томъ: оно не понравилось итальянскимъ актерамъ 141. Другой арестуеть номера Журнала театрова, --- одинь са другимъ и заставляеть издателя объяснить читателямъ задержку изданія болёзнью. Актеры въ восторгё и увёрены, что въ союзъ съ цензоромъ они, навонецъ, убьютъ ненавистный органъ 142). Благодаря такой политикъ актеровъ, при всемъ развитіи театральныхъ зръдищъ въ XVIII въкъ, спеціально театральныхъ журналовъ не появляется до 1770 года и существованіе ихъ большею частью крайне непродолжительно. Вина лежить на актерахъ, говоритъ историкъ французской **деріодической** печати <sup>143</sup>. За вритику поплатился и Мерсье. Автеровъ оскорбила его книга о драматическомъ искусствъ, и они обрушились на него съ безпримърною злобой: отказались навсегда даже читать его пьесы, перестали пускать его въ театръ, хотя по обычаю авторъ, чья пьеса щаа на сцень, имвль право свободнаго входа въ театръ. Мерсье вачаль процессь съ автерами. Полиція совътовала ему прекратить дёло, такъ какъ на сторонѣ актеровъ былъ дворъ. Мерсье отказался, заявляя, что онъ въ данномъ случав не подвластенъ полицейской цензурв "".

140 Journal des théâtres. 1777. Ne 11.

141 Etat actuel de la musique et des trois spectacles, 1768. Mém. secr. 13 f.

<sup>148</sup> *Ib.* 10 oct. 1776. Авторъ называеть цензора—"le chef du conseil des comédiens".

<sup>100</sup> Hatin. Bibliographie historique et critique de la presse periodique Frangaise. Paris 1866, p. 71.

<sup>144</sup> Mem. secr. 6 juin 1775, Corresp. secrète II, 15. O процессъ Мерсье нодробно разсказано у Desnoiresterres'a Mercier, sa vie et ses oeuvres предисловіе къ изданію Tableau de Paris. Отвъть Мерсье полицейскому лейтенанту, на его угрозу правительствомъ. "Le ne sais ce que vous voulez dire par le mot gouvernement. J'ai un roi et je suis un de ses sujets les

Мы видимъ, при какихъ тяжелыхъ условіяхъ приходилось развиваться на сценъ философіи и ея сильнъйшему орудіюарамъ. Эти условія со стороны театра были въ высшей степени неблагопріятны. Актеры не только не чувствовали желанія войти въ новоє теченіе литературы и мысли. — они вступили въ союзъ со всёми врагами философіи, отдали свои силы целому ряду сценическихъ сатиръ и пасквилей и первому же драматургу, позорившему философію и ся друзей, отврыли двери театра съ несравненно большей готовностью, чёмъ Вольтеру и его соратникамъ. Если бы отъ служителе драматическаго искусства зависъда судьба новой литературы и новой мысли, они были бы уничтожены въ самомъ началь или, по крайней мърв, успъхи ихъ отодвинулись бы за неопредбленное время. Но у сцены находился наблюдатель в критикъ гораздо болёе чуткій и вліятельный, чёмъ о какомъмечталъ Мерсье. Партеръ, ръщилъ, судьбу драмы, партеръ взяль подъ свою защиту просвътителей и ихъ стремления: не даромъ драматурги XVIII въка возлагаютъ всъ свои надежды на партеръ и одинъ изъ вождей энциклопедистовъ откровенно сознавался, что онъ и его друзья пишуть для толпы, даже для черни-le vulgaire 145).

Судъ этой толпы въ эпоху разцвъта оплосооскаго движенія признали ръшающимъ сами враги оплософіи. Они соединились вст въ одинъ союзъ, — дворъ, правительство, духовенство, литература, — призвали на помощь людей равно-

145 D'Alembert. O. compl. III, 225-6.

• .

plus soumis, lorsqu'il me donnera les ordres je saurai obéir. Mais encore une fois, j'ignore ce que vous entendez par gouvernement. Лейтенанть снова пригрознить Мерсье тяжелой карой въ случать упорства. Мерсье отвѣчаль характерными для эпохи словами: "Monsieur, je n'ai fait que me servir de la loi, je me crois blessé dans mes droits de citoyen, je reclame un tribunal admis par la nation pour recevoir les plaintes de tout homme quelquonque; je ne crains que ses jugements". Покровитель--m-me Vestris, одинъ изъgentilhommes de la chambre, маршаль Doras досталь противъ нестоворчиваго автора lettre de cochet.--Мерсье спасся въ парламентъ и маршальне рѣшился продолжать преслѣдованія.

душныхъ въ идеё и покорныхъ силё и сдёлали общій натискъ на своего врага: парижская публика увидёла цёлый рядъ сатиръ на новыхъ мыслителей и ихъ идеи. Это было въ полномъ смыслё обращеніе стараго порядка къ третейскому суду публики. И она произнесла окончательный приговоръ. Онъ тёмъ поучительнёе и борьба за него тёмъ выше по своему культурному значенію, что это было единственное въ своемъ родё состязаніе старыхъ преданій и новыхъ идеаковъ предъ лицомъ общественнаго мнёнія. Политическая власть, поощряя борьбу, будто безсознательно вводила въ пругъ общественныхъ вопросовъ новую силу, до сихъ поръ не касавшуюся этого круга. и воспитывала въ ней наклонность къ критикъ и къ протесту, чтобы затёмъ пасть подъ ляъ давленіемъ.

## Сатира.

I.

Ни одинъ сколько-нибудь замёчательный факть общественной жизни не ускользалъ отъ вниманія французскихъ сценъ XVIII вёка. Было бы необъяснимымъ исключеніемъ, если бы общей участи не подверглись философія и философы. Вопросъ состоялъ только въ томъ, какое направленіе приметъ критика. Для насъ онъ рёшается просто и безошибочно. Сцена находилась въ распоряженіи людей или равнодушныхъ къ новой мысли, или враждебныхъ ей. Оставалосъ появиться сатирѣ въ драматической формѣ, — путь на сцену ей былъ открыть.

Современники увъряють, что всякая сатира жестоко преслъдуется оранцузскимъ правительствомъ. Людовикъ XV и его дворъ тщательно устраняють малъйшій поводъ вызвать въ парижской публикъ критическое отношеніе къ современной дъйствительности. Именно по этой причинъ воспоминанія о Генрихъ IV и самое имя этого короля находятся подъ строжайшимъ запретомъ. Никто не ожидаетъ, чтобы сатира вдругъ стала популярнъйшимъ родомъ литературы. И между тъмъ, на сценахъ появляется длинный рядъ драматическихъ пасквилей и правительство не только одобряетъ пасквили, оно даже поощряетъ авторовъ и ограждаетъ ихъ успѣхи на сценѣ. Подавляющее большинство этихъ произведеній направлено противъ философіи, но разрѣшаются сатиры и противъ враговъ ея. Правительстсо, повидимому, хотѣло вызвать войну вообще между писателями и такимъ путемъ унизить ихъ въ глазахъ нублики и обезсилить въ междоусобной борьбѣ. Разсчеты не оправдались прежде всего потому, что публика заранѣе стояла на сторонѣ новой литературы, а потомъ—ея враги выказали слишкомъ мало таланта и слишкомъ явно и усердно покровительствовълись властью. Все это не могло принести побѣды, но для философіи было создано множество тяжелыхъ иоментовъ и повторялись они вплоть до самой революціи, ноложившей предълъ дрязгамъ стараго порядка.

Благодарнёйшимъ матерьяломъ для сатиры являлись идеи авухъ ондософовъ Руссо и Гельвеція. Одинъ нападками на нскусства и науки, другой-проповёдью врайне матеріалистической морали легко вызывали упреки и насмъшки. Иден того и другого автора не одобрялись общимъ направленіемъ онлософія. Но критики, какъ мы уже указывали, не допускали различій, подъ именемъ философовъ разумѣли Руссо рядомъ съ энциклопедистами и теоріи Гельвеція приписывали всей новой литературь. Это была клевета, но критики разсчитывали на большую публику, близко не знакомую съ отавльными представителями оплософія. Требовалось вообще опозорить и поднять на-смёхъ самое имя «философъ». Въ результать должны были потерпъть одинаково всъ просвътители. И за ихъ счетъ неизменно предподносили публике антикультурныя декламаціи Руссо, его идеализацію миоическаго естественнаго человъка, его нападки на безсердечіе и эгонэмъ онлософовъ.--Рядомъ шелъ Гельвецій: его будто бы небезворыстное тщеславное занятіе науками, матеріалистическія воззрънія, совершенно, впрочемъ, противоръчившія его личному характеру, англоманія, возбуждавшая добродушный смѣхъ у его друзей, его неосторожное и безцѣльное замъчаніе, будто онъ желалъ бы видъть Францію во власти чужеземцевъ, - всё эти крайности и парадоксы легко было эксплуатпровать и не хитрому уму.

Самую раннюю драматическую сатиру мы встрёчаемъ на Руссо. По поводу его первой диссертація на сценё итальянскаго театра была представлена одноактная комедія La critique. Здёсь о современныхъ философахъ безъ всякаго различія говорилось: «скоро вы увидите, какъ они будутъ выдавать за правило, что цивилизованный народъ способенъ только на преступленіе, и, унижая искусства и любовь къ тада́нтамъ, будутъ утверждать, что глупцы — единственно честные люди». <sup>4</sup> Очевидно, — пьеса не была единственной, хотя у насъ и нътъ свъдъній о другихъ. Палиссо, по крайней мъръ, въ своей первой сатиръ на оилософовъ по поводу Руссо замъчаетъ, что его идеи давно стали посмъщищемъ на парижскихъ сценахъ. Палиссо писалъ это въ 1755 году, годъ спусти послъ представленія *La critique*. О другихъ онлософахъ авторъ не упоминаетъ, — Руссо, слъдовательно, первому удалось вызвать сатиры на парижскихъ сценахъ<sup>2</sup>.

Въ 1755 году <sup>3</sup> въ день открытія статун Людовику XV въ Нанси король Станиславъ давалъ праздникъ. Для спектакля требовалась пьеса и ее взялся написать членъ мъстной академія — Палиссо Немногимъ раньше онъ постинъ Вольтера, произвелъ на него выгодное впечатлёніе и обивнивался съ нимъ любезной перепиской. Извъстность его, какъ автора, была крайне посредственна, но Палиссо мечталъ занять мёсто Мольера. Нявто не могъ подоарёвать цутя, какимъ онъ взойдетъ на такую высоту. Внезапно появилась комедія Le cercle ou les originanx. По замыслу она напоминала Improptu de Versailles Мольера, подвергавшаго казни своего дитературнаго врага драматурга — Бурсо: новый авторъ вздумалъ воспользоваться примъромъ и на сценъ оказался настоящій пасквиль на философовъ и ихъ послёдователей. Сначала авторъ издъвается надъ комедіями, въ которыхъ плачуть, потомъ надъ ученой женщиной-математикомъ, которая собирается писать статью въ Энциклопедію, дальше изображается ученияъ Руссо: онъ долженъ дунать, говорить, писать и даже одёваться иначе, чёмъ другіе, не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La critique, одноавтная комедія, авторъ Chevrier. Cp. Annéé littéraire I, 89

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Le cercle ou les originaux. Palissot. Théâtre et oeuvres divers. Londres 1763, t. II, p. 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Zenient. La com. sat. называеть 1756 годъ, но въ сочиненияхъ Палиссо увазанъ день перваго представления сатиры-26 ноября 1755 года.

признавать денегь, чтобы не походить на другихъ. Онъ долженъ также избъгать общества, чтобы возбудить къ себъ уваженіе. Въ результатъ — нъкоторые его считають сумасшедщимъ, но за то другіе называють мудрецомъ <sup>4</sup>.

Сатира была сочинена неожиданно для устроителей празднества и многихъ изъ нихъ глубоко возмутила. Въ ученой дамъ всъ узнали m-me du Châtelet. Нападки на Руссо не понравились самону Станиславу. Но Палиссо действоваль необывновенно искусно. Его пьесу отлично приняли въ высшихъ сферахъ. За него стоядъ Шуазёль, весь дворъ и даже дофинъ. Оставалось обезоружить Вольтера. Палиссо немедленно написаль патріарху льстивое письмо, превознесъ его надъ всёми современниками и поставилъ рядомъ съ величайшими геніями древности. Вольтеръ пока былъ завоеванъ, другіе философы не внушали страха. Дидро-мы видели - въ самый разгаръ «свандала» отвазывался защищаться и предоставляль месть публикв. Даже Руссо — сильнёе всёхъ оскорбленный поступиль въ высшей стецени благородно: онъ просилъ Станислава оставить все дело безъ последствій-и Палиссо сохраниль место въ академія.

Дворъ рёшился воспользоваться услугами новаго «Аристофана». Это имя неосторожно было произнесено сторонниками философовъ по поводу комедіи Палиссо: тоть жадно укватился за него, вообразилъ себя дъйствительно Аристосаномъ и впослёдствіи даже написалъ пасквиль на Сократа <sup>5</sup>. На Палиссо обратились взоры всёхъ враговъ философіи. Принцессы внушали ему разные остроумные мотивы на счетъ силософскихъ идей <sup>6</sup>, дофинъ, говорятъ, принималъ самое тивое участіе въ успёхахъ сатиры, Шуазель уже раньше обращался къ Палиссо, заказалъ ему стихи противъ

<sup>▲</sup> Le cercle. Sc. IV, sc. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dialogue historiques et critiques. Socrate et Erasme.

<sup>•</sup> Приннесса Robecq. Объ ел покровительствѣ Палиссо разсказываеть Barbier. Chronique VII, 249. О томъ, что она дала Палиссо мотивъ для одной изъ самыхъ пасквильныхъ сценъ въ сатирѣ Les philosophes—говорить Favart—Mémoires et corréspondance I, 76.

Фридриха II, написавшаго злую сатиру на оранцузовъ и ихъ короля. Палиссо весьма счастливо исполныть порученіе. Его отвътная «ода» восхитила даже Вольтера. Но ни патріарху и никому изъ энциклопедистовъ не былъ извъстенъ авторъ: Шуазель не нашелъ возможнымъ назвать его Вольтеру, посылая стихи<sup>7</sup>. Министръ предпочиталъ вести всъ дъла съ продажнымъ поэтомъ въ тайнъ отъ своихъ «друзей» онлософовъ. Нъсколько мъсяцевъ спустя послъ «оды» Шуазель въ свою очередъ долженъ былъ оказать услугу Палиссо поддержать его пасквили противъ энциклопедистовъ, хоти ничто, конечно, не обязывало Шуазеля именно танимъ путемъ выразить свою признательность услужливому повту. При такихъ условіяхъ 2 го мая 1756 года на сценъ *Соме́die Française* появилась комедія *Les philosophes*.

Актерамъ пьесу доставилъ Фреронъ и они ее приняли безъ всякихъ затрудненій. М-lle Кларонъ въ это время отсутствовала и потомъ энергично возстала противъ товарищей, согласившихся выставлять на позоръ людей, достойныхъ всякаго уваженія за труды и таланты. Актриса считала такой поступокъ позоромъ для театра<sup>8</sup>. Представленіе состоялось при живѣйшемъ участіи власти, духовенства и двора. Стража въ театрѣ была усилена, зала переполнена публикой въ такомъ количествѣ, какого не видали на пьесахъ Расина, Корнеля, Мольера<sup>8</sup>. Самъ авторъ позже разсказывалъ, что его комедія на нѣсколько времени успѣла примирить съ театромъ исконныхъ враговъ драматической литературы. Это вполнѣ понятно: сто́итъ вспомнить, кто были эти исконные враги и противъ кого была направлена пьеса. Первый рядъ ложъ неизмѣнно наполнялся духовенствомъ, въ ложъ Палиссо по-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Сатира Фридриха II и "Ода" Палиссо приведены у Desnoiresterres— Voltaire V, 358, 363. Ср. Hallays Dabot. Hist de la censure, 131.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Grimm. IV, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Barbier. Chronique. VII, 250. Оть 2 до 15 мая пьеса имѣла 7 представленій. Барбье указываеть на преобладаніе аристократической публиви въ этихъ спектакляхъ. Здѣсь же сообщаются иѣкоторыя данныя изъ біографіи Палиссо, въ высшей степени ислестныя для его личности и карьеры.

стоянно тёснились епископы, одинъ аббатъ даже въ проповъди выразилъ свой восторгъ предъ сатирой на «современныхъ сооистовъ». Сатира попала на страницы пастырскихъ посланій и душеспасительвыхъ брошюръ. «Никогда комедія», прибавляетъ авторъ, «не встръчала такихъ почестей». Здъсь же Палиссо категорически утверждаетъ что «Философы удостонлись личнаго покровительства покойнаго дофина»<sup>40</sup>.

Не совсёмъ было благополучно только со стороны публики. Современникъ разсказываетъ, что послё Философовъ каждая пьеса Палиссо давалась на сценъ при усиленной стражъ полиціи и все-таки «публика свидётельствовала величайшее презръніе къ г-ну Палиссо»<sup>11</sup>. Спектакль вызвалъ, конечно, множество эпиграммъ, и даже авторъ не помнитъ ни одной благосклонной. Его сравнивали съ Аристофаномъ, но не съ цёлью сказать любезность. Любопытнёе всего, что поюты, позже вступившіе на путь Палиссо, увёряли, будто весь Парикъ осуждаетъ его произведеніе и самый успёхъ долженъ привести въ ужасъ автора <sup>12</sup>. Саман злан изъ эпиграммъ поражала рядомъ съ Палиссо его придворныхъ повровителей <sup>13</sup>. За то Фреронъ поспёшилъ въ своемъ жур-

<sup>18</sup> Grimm. IV; 241:

Un petit grec, singe d'Aristophane, Veut l'imiter dans ses emportements; Le roquet mord et de sa dent profane Va déchirant et sages et savants. Enfin, le nain compose et fait un drame, Fruit avorté du cerveau de callot. De zélateurs tout un peuple fallot Crie au miracle et pour l'auteur s'enflamme. La cour, dit—on. protège le marmot... D'où vient cela? Ie demèle la trame: C'est que l'outeur à coup sûr est un sot.

<sup>10</sup> Oeuvres de Palissot. Ed. 1779. VII, 324.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Mém. secr. 7 juin 1762.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Эпиграмма Dorat приведена у Палиссо. *Ib.* 

наль напечатать восторженный отзывь о пьесь 14... Но каковы бы ни были впечатлёнія публики, — весь Парижъ горячо отозвался на сатиру. Мъсяцъ май 1760 года единственный въ исторіи французской литературы. Современникъ пишеть 8 числа: «Въ настоящее время Парижъ занять исключительно литературными распрями. Достаточно обладать заслугами въ наукъ и въ искусствахъ, чтобы стать добычей самой ядовитой сатиры. Личности, наиболее уважаемыя по талантамъ и безупречной жизни, оказываются первыми жертвами этой ненависти»<sup>15</sup>. Съ этого времени, прибавляеть другой свидътель, сатиры на личности входять въ моду съ поразительной быстротой 16. Этоть факть вызываеть глубокое сожальніе у всвяхь, кому дорога честь оранцузской литературы. Они обращаются съ упрекомъ въ писателямъ, истощающимъ силы въ междоусобной войнъ, въ то время, когда даже въ Китав люди науки единодушно служать родинв ". Слышатся жалобы и на правительство, допускающее позорить гражданъ на сценъ Корнелей <sup>18</sup>. Но для правительства соображенія о Корнеляхъ не имъли никавого значенія. Палиссо, по мнѣнію двора и духовенства, превосходно служиль цѣлямь власти-унизить новыя идеи, и ихъ проповъдниковъ. И Палиссо двиствительно не жалвлъ красокъ, чтобы угодить своимъ покровителямъ.

Планъ комедіи и множество отдёльныхъ черть Палиссо заимствовалъ у Мольера, изъ его пьесы Femmes Savantes.

<sup>18</sup> Grimm. IV, 240.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Палиссо сообщаеть, что *L'Année tittéraire* первый похвалить его комедіею. Похвала сводилась къ такому заключению: "c'était l'ouvrage d'un homme de beaucoup d'esprit et d'un bon citoyen". *Année litt.* 1760, III, p. 16.

<sup>15</sup> Favart. Mémoires. I, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Grimm. IV, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Discours sur la satire contre les philosophes representée par une troupe qu'un poète—philosophe fait rivre et approuvée par un académicien qui a des philosophes pour collègues. Athènes, chez le libraire antiphilosophe. 1760. Авторъ-абб. Coyer; poète philosophe—Вольтеръ, цензоръ академикъ-Кребильонъ. Перепечатано—Oeuvres. Londres 1765, I, p. 90—1.

Вообще Мольеръ отъ начала до конца остается влохновителемъ авторовъ драматическихъ сатиръ на энциклопелистовъ. Поэть, нападавшій на педантовь, врядь ли могь разсчитывать, что его геніемъ воспользуются противъ такихъ людей. какъ Вольтеръ, Дидро, Даламберъ. Но нельзя отрицать, чтонасмътики Мольера надъ фальшивой ученостью шли иногда слишкомъ далеко и являлись въ такой общей нетерпимой формъ, что выходнами его можно было воспользоваться протнвъ какого угодно писателя и ученаго. Такъ именно понималя комедію Мольера въ XVIII въкъ лучшіе представители просвътительной литературы. Даламберъ не можетъ простить автору Ученых женщина выходен противъ «мошенниковъ, воображающихъ себя важными персонами въ государствъ. потому что они напечатали и переплели въ телячью кожу свои произведения». Послё этой выходки, говорить Даламберъ, только одно можетъ утвшить писателей — банальныя похвалы того же Мольера художественному вкусу двора, отнюдь не заслужившаго этихъ похвалъ 19. Таково мнёніе не одного Даламбера. Авторъ, написавшій одну изъ искреннъйшихъ защить новой литературы, также сътуеть на Мольера за необдуманную сатиру 10. Но любопытнъе всего - отношеніе въ этой сатиръ враговъ философіи. Они всъ единодушнопользуются ею, цитирують ее и чаще всего монологъ, вознущавшій Даланбера, — упоминають имя Мольера какъ авторитеть, — въ текств пьесъ <sup>11</sup>. Палиссо былъ совершенно

<sup>10</sup> Укоривъ Лашоссе за униженіе писателей, Доламберъ продолжаєть Pent—être oserions nous faire le même reproche à Molière, sur le mot injurieux, dont il s'est servi dans les *Femmes Savantes*, pour qualifier des écrivains qu'il voulait tourner en ridicule, et qu'il pouvait mettre à leur place, sans dégrader sa propre espèce par l'epithète la plus cruelle et la plus injuste". Oeuvres compl. III, 391—2. Здѣсь же Даламберъ, смѣясь надъ комплиментами Мольеровскаго героя эстетическому вкусу двора, приводить выраженіе другаго знаменитаго писателя о Версали: "une petite ville à quatre lieues de Paris et à cent lieues du bon goût".

<sup>20</sup> Essai sur la comédie, par de Cubières. Théâtre moral. Paris 1786. I. Le cincours académique, com. en 5 actes.

<sup>21</sup> Dorat. Les prôneurs ou le Tartuffe littéraire, com. en 3 actes. En Hollande 1777. Въ предисловін цитируются стихи о трехъ gredins, какъ пророческіе относительно философовъ XVIII-го въка. убѣжденъ, что онъ продолжаетъ дѣло Мольера, не пощадившаго когда-то Бурсо, Котэна и Менажа. Онъ ссылается на эти прецеденты и считаетъ себя совершенно правымъ. Что касается Мольеровской ученой дамы—она остается центральной онгурой всѣхъ сатиръ на оплософію и вообще на новую литературу. Мѣняется только имя Филаминты, — но въ лицѣ ея постепенно являются m-me Du Châtelet, m-me Жофоренъ, m-lle Леспинансъ и цѣлый рядъ безъименныхъ любительницъ просвѣщенія въ XVIII вѣкѣ.

Героиню комедія Философы—Сидализу считали сначала за г-жу Жоффренъ. «Весь Парижъ такъ думалъ», говоритъ Палиссо, — и отрицаетъ вёрность догадки, заявляя, что могъ бы доказать это стихами, выброшенными изъ пьесы, совершенно ясно обозначавшими оригиналъ Сидализы<sup>12</sup>. Изъ другого источника мы знаемъ, —Палиссо самъ указывалъ этотъ оригиналъ въ лицё графини де ла Маркъ, своей покровительницы<sup>13</sup>. Это не особенно удивляло современниковъ: неблагодарностъ была общепризнаннымъ свойствомъ Палиссо<sup>24</sup>.

Сидализа—писательница, сочиняеть книгу и хочеть выпустить ее безъ имени. Она окружена онлософами, получаеть Энциклопедію, которая,—говорить она,— «не должна покидать ея кабинета». У нея есть дочь — Розалія. Мать хочеть ее воспитать въ правилахъ новой онлософіи и выдать замужъ за оплософа. «Забота, которую я принимала на счеть вашего развитія», — говорить она дочери, — «въ особенности должна возбуждать вашу благодарность. Воть достойный предметь, къ которому стремятся всё мои желанія: научить васъ думать, — вотъ чего я хочу. Поймите, какое счастье развивать свой таланть, упиваться свётомъ оплософіи, разсъевать ночь, окутывающую ваши чувства, освобождать умъ отъ гнета предразсудковъ»<sup>25</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Oeuvres. VII, 324.

<sup>\*\*</sup> Favart. Mémoires. I, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> La vision de Charles Palissot. (Recueil des faceties parisiennes pour les six mois de l'an 1760) p 131. Cp. Barbier. Chronique VII, 250.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Les philosophes I, 5.

Эту рачь могь признать своей самый добросовъстный философъ, — но Палиссо немедленно начинаеть влеветать на •нлософію: оказывается, — предразсудки, по понятію Сидализы-вообще голосъ чувства, любовь къ дочери, къ жениху. Сидализа выше всего этого и пишеть книгу Энциклопедія **мраестеснности.** очевидно, напитавшись идеями настоящей Энциклопедіи. Въ такомъ же видъ представлены и друзья Спланнзы. — онлосооы. Главный изъ нихъ Валеръ, женихъ Розалін.--исповъдуетъ хищные матеріалистическіе принципы въ общественныхъ отношеніяхъ. Одна изъ забавнъйшихъ сценъ комедіи, представляетъ бесёду Валера съ слугой. Философъ проповёдуеть полное презрёніе къ законамъ. Слуга спрашиваеть: «Слёдовательно-все дозволено?» --- «За иселюченіемъ дъйствій, вредныхъ вамъ и вашимъ друзьямъ... Все кыю въ томъ, чтобы быть счастливымъ, какимъ путемъ это все равно».-Слуга, наслушавшись такихъ правилъ хочеть обобрать своего господина. На гизвный окрикъ Валера, онъ отвъчаеть: «личный интересъ-ото сврытый принципъ, адохновляющій нась и управляющій всёми существами». ---«Какъ, изменникъ, обокрасть меня!» восклицаетъ филосовъ.--«Нэть, оправдывается его ученикъ. «Я пользуюсь своимъ аравомъ. Всякая собственность общая»<sup>26</sup>.

Но ужаснёйшій порокъ философовъ заключается въ безсердечіи и эгоизмё. Обвинителемъ является молодой человёкъ Дамисъ, влюбленный въ Розалію и любимый ею. Онъ возмущается при одномъ словё humanité, произносимомъ Сидаивзой. «Это слово — иуманность», — говорить Дамисъ, «не внушаетъ мнё никакого уваженія. Его повторяютъ столько идутовъ, что, можно подумать, — они сговорились пустить его въ ходъ. И они въ этомъ дёйствительно заинтересованы. Гуманность — почетная и удобная маска, скрывающая ничтожество ихъ чувствъ. Она придаетъ красивую внёшность ихъ безсердечію. Я видёлъ, какъ они постоянно чванятся этимъ

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> П, 1. Именно эту сцену, говорять, внушила Палиссо принцесса Робеккъ.

словомъ и въ тоже время остаются равнодушными цъ несчастнымъ. Вообще откровенно говоря и подозръваю чтоони любять человъчество затъмъ, чтобычвъ сущности никогоне любить».

Эта рѣчь—довольно точный отголосокъ уликъ, высказанныхъ Руссо противъ онлосооіи во второй диссертаціи. Новъ той же сценѣ въ высшей степени чувствительный ударъ постигаетъ самого Руссо: «я иногда видѣлъ», говоритъ Дамисъ, забавное противорѣчіе — «самые горячіе поклонника оплософской системы — любятъ всю вселенную за исилюченіемъ своихъ дѣтей»<sup>27</sup>.

Иденмъ и личности женевскаго оилософа отведено вообще много мъста. Сцена, возбудившая особенный восторть друзей автора, посвящена Руссо. Предъ зрителями появляется. Криспэнъ, бывшій переписчикомъ у оилософа а теперь играющій роль его послёдователя. Онъ входить на четверенькахъ и обращаеть къ присутствующимъ слёдующую рёчь: «я не справляюсь съ мнёніями другихъ и воть счастливый результать моихъ размышленій... На этихъ четырехъ подпорнахъ тёло мое держится гораздо лучше и я вижу менёе глупцовъ, оскорбляющихъ мое зрёніе... Сдёлавшись цивилизованными, мы все утратили — здоровье, счастье и даже добродётель. Я поэтому возвращаюсь къ жизни животныхъ. Воть моя кухня, она — проста и экономна». Съ этими словами Криспэнъ вытаскиваетъ изъ кармана латукъ<sup>28</sup>.

Но Палиссо хочеть смягчить свою насмёшку надъ идении онлософа, будто чувствуя къ нему признательность за его вражду съ энциклопедистами. Тоть же Криспень пыжается указать нёсколько смягчающихъ обстоительствъ для Руссо: «Я долженъ отдать ему справедливость — онъ никогда им прибёгалъ къ изворотамъ и интригамъ. Правда, онъ помѣпался на онлософія, но въ сущности остался правдивымъ и исвреннимъ. Одновременно—животное, мизантронъ и ци-

<sup>37</sup> II, 5.

28 III, 9.

някъ, онъ, конечно, сумасшедшій, но въ своемъ родѣ единственный» <sup>29</sup>.

Дидро также подвергается насмёшкамъ, но уже безъ всякой пощады. Онъ является въ лицё Dortidius'a. Сидализа постоянно цитируетъ отрывки изъ драмы *Fils Naturel*, разносчикъ приноситъ на сцену произведенія Дидро <sup>30</sup>. Dortidius исповёдуетъ низкіе принципы, ему принадлежитъ презрительное восклицаніе: «Fi donc! c'est se borner que d'être citoyen». Не пропускается и «семейная трагедія» — жавръ, предложенный Дидро.

Въ концъ комедіи между оплосооами поднимается ссора, они готовы броситься въ драку и одинъ изъ нихъ кричить: «Господа! не будемъ подражать педантамъ Мольера! Намъ вовсе не нужно уважать другъ друга, но благоразуміе тре-

<sup>29</sup> II, 6. Такъ говорилъ Криспенъ въ первой редакции комеди. Впослёдствин, послё новой постановки пьесы на сценѣ *Com. Fr.* въ 1782 году, 20 июня, авторъ принужденъ былъ нѣсколько измёнить текстъ, слова *амітай à la fois* замёнены *Incrédule, dévot.* Сдёлано это было послё необыкновенно бурнаго спектакля; публика заставила опустить занавѣсъ, когда Криспенъ появился на четверенькахъ. *Животное*, очевидно, оказалось въ пьесѣ неумѣстнымъ, но вычеркивая такой сильный эпитетъ, авторъ вознаградилъ себя вновь сочиненной выходкой противъ философовъ, вставилъ стихи:

Ne peut-on pas gagner des acteurs, des actrices

Faire baisser la toile à force de clameurs.

Объ этомъ спектангѣ намъ еще придется упоминать. Mouhy. O. c. Paris 1780, IV, 228. Corresp. litt. XIII, 158.—Desnoiresterres страннымъ образомъ по поводу характеристики Руссо открываеть у Паниссо стремление— "racheter le passé et faire oublier les allusions des Originaux." (La com. Sat. p. 126). Кромѣ стиховъ Desnoiresterres могъ бы въ своихъ интересахъ соспяться еще на письмо Паниссо въ Journal de Paris послѣ спектавля 20 июня 1782 года; здѣсъ Палиссо прамо заявляеть, что уважатъ Руссо и что виновать одинъ Криспенъ; онъ какъ лакей, утрируетъ иден господина. Безъ всякихъ поясненій не трудно оцѣнить-искренность и дѣйствительный смыслъ этого оправданія.—Публика имѣла другой взглядъ на "искупленіе" Палиссо.

<sup>20</sup> Разносчикъ рекомендуеть слѣдующія "философскія" сочиненія: Bijoux indiscrets, Lettres sur les sourds, Père de famille, Discours sur l'inégalité. Acte. III, 6.

Уч. Зап. ст. Иванова.

буеть, чтобы мы по возможности оставались друзьнии. Мы импонируемъ публикѣ хорошими внѣшними отношеніями и мы погибли,--разъ мы поссоримся». Въ заключеніе онлосооовъ постигають несчастья одно за другимъ: на сценѣ готовится комедія противъ нихъ, и онлосооію никто не защищаеть—ни публика, ни власти, ни дворъ. Сидализѣ попадаеть въ руки записка, въ которой одинъ изъ онлосоовъ издѣвается надъ ея книгой: немедленно всѣ онлосооы подвергаются изгнанію. Комедія заканчивается моралью, вложенной въ уста здравомыслящей служанки, Мольеровской Мартины: «Мы различаемъ мудрецовъ нашего времени, —изобличаемъ поддѣльныхъ и уважаемъ настоящихъ».

«Настоящимъ мудрецомъ» оставался попрежнему одинъ Вольтеръ. Палиссо немедленно послалъ въ Ферней свою пьесу съ обычными льстивыми изъявленіями чувствъ. Но внига оказалась еще хуже пьесы, –и на этотъ разъ возмутила Вольтера.

Палиссо написалъ предисловіе въ такомъ духѣ, что инспекторъ книжной торговли Мальзербъ запретилъ печатать. Но это, конечно, не помъшало появиться брошкорѣ. Она вышла въ самый разгаръ гоненій на Энциклопедію, и Палиссо счелъ нужнымъ присоединить свой голосъ: —онъ нападалъ на деспотическую секту, пріютившуюся въ тъни Энциклопедіи и поднявшую въ умахъ пожаръ вмъсто того, чтобы распространять свътъ. Палиссо перечислялъ подробно преступленія энциклопедистовъ: безбожіе, матерьялизмъ, проповѣдъ свободы. Автора особенно возмущаетъ могучее вліяніе энциклопедистовъ, ихъ «универсальная тираннія». Энциклопедія оказывается позоромъ націи, энциклопедисты — врагами государства, редвгіи и нравственности. Даже женщинамъ они внушили и сильныхъ поклонниковъ даже среди народа<sup>31</sup>.

Въ подтвержденіе своихъ обвиненій Палиссо приводитъ выдержки изъ статей энциклопедистовъ, — върнъе сочинаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Recueil des faceties parisiennes p. 113-4.

ихъ. Изъ предисловія въ энцивлопедіи цитируеть слова, какихъ у Даламбера нѣтъ. Палиссо уличаютъ—онъ ссылается на ошибву переписчика. Палиссо выписываеть статью Gouvernement и вставляеть собственныя слова: «l'inégalite des conditions est un droit barbare», ссылается на вниги, принадлежащія автору, не имѣвшему никакихъ отношеній въ Энциклоледіи, и приписываеть его идеи энцивлопедистамъ. Совреиенникъ, наблюдающій за этой полемикой, замѣчаеть: «Палиссо не достаеть только храбрости на большія преступленія, чтобы сдёлаться знаменитымъ въ лѣтописяхъ Гревской площади. Когда видите, какъ человѣкъ извлекаетъ цитаты изъ сочиненій другого съ цѣлью возбудить ненависть къ нему, говорите смѣло: «Это — мошенникъ»,— вы не ошибетесь» <sup>зг</sup>.

Съ такой же энергіей напаль и Вольтерь на своего поклонника. Онъ не имълъ ничего противъ насмъщекъ надъ Руссо: жевевскій гражданинъ оскорбилъ комедію, —естественно, —она истить ему. Но Вольтеръ возстаетъ противъ клеветъ Палассо, направленныхъ на Дидро, заявляетъ свое право «быть причисленнымъ къ толпъ бъдныхъ философовъ, которые не лерестають составлять заговоры противъ государства и которые, конечно, причина всъхъ несчастій». Вольтеръ считаеть себя весьма виноватымъ въ философія, слово humaние онъ употреблялъ особенно часто и одинъ изъ первыхъ. «Если послё этого», пишеть Вольтеръ, «меня же не хотять называть онлософомъ, это-возмутительнъйшая въ міръ неспралединость». Онъ протестуетъ противъ похвалъ, расточаешых' ему Палиссо за счеть энциклоперистовъ. «Я върю, что сочний стихи лучше ихъ и даже исторію знаю не хуже. но, влянусь Богомъ и моей душой, - во всемъ остальномъ я только ихъ ученикъ». Съ особенной ръзкостью Вользеръ осуждаеть поддълку цитать «Ваше сообщеніе», пишеть онь, «можеть попасть въ руги принца, министра, чинованка, занитаго важными двлами, въ руки самой королевы.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Grimm. IV, 275.

еще болёе занятой судьбою бёдныхъ и, по своему положенію, имёющей мало досуга. Прочтуть одно ваше предисловіе размёромъ въ какой-нибудь листь, не найдуть времени справиться и сравнить ваши выдержки съ громадными произведеніями, которымъ вы навязываете эти отвратительныя теоріи, не сообразять, что авторъ теорій Ламетри, повёрять; что предметь вашихъ нападокъ—энциклопедисть, и невиные могутъ пострадать вмёсто преступника, теперь уже и не существующаго». Въ заключеніе Вольтеръ совётовалъ Палиссо—опровергнуть свои навёты, заявить публикъ, что онъ былъ введенъ въ заблужденіе <sup>за</sup>.

Палиссо не послушался совъта. На него со всъхъ сторонъ посыпались брошюры. Особенное вниманіе публики обратили памолеты подъ заглавіемъ Les quand adressés au sr. Pallissot и La vision de Charles Palissot — оба безъ имени авторовъ. Но аббатъ Морле, уже неоднократно защищавшій Энциклопедію оружіемъ сатиры и прозванный Вольтеронъ l'abbé Mords—les—объявилъ себя авторомъ второго памолета, болѣе остроумнаго и болѣе популярнаго <sup>34</sup>. Оба памолета разсказываютъ изъ жизни Палиссо крайне позорные эпизоды <sup>35</sup>. Морле, кромъ того, подвергаетъ жестокому пори-

<sup>\*\*</sup> Recueil. pp. 262-3.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Первый памфлеть принадлежить неизвёстному автору заглавіе- Les quand-то же что у памфлета, написаннаго Вольтеромъ, но изданнаго анднино,-протны Помпиньяна: Les quand, notes utiles sur un discours prononcé devant l'Académie, le 10 mars 1760. Вторые Les quand врядъ ла принадлежать Вольтеру. Во всякомъ случав,--они нашли мъсто въ Recueil des facéties, который, несомнѣнно, изданъ Вольтеромъ. (Grimm, IV, 305; Bibliogr. Voltairienne, Ne 224). Морле издаль цёлый рядь брошюрь протнеъ Помпиньяна. Въ своихъ Mémoires аббатъ писалъ: "Jimaginai qu'il fallait faire passer M. de Pompignan par les particules" (Desnoiresterres. Voltaire V, 428). Появнянсь les Si, les Pourquoi. Тоть же пріенъ быль употребленъ и относительно "Палиссо. О томъ, что La Vision-принациежить Mople-Lettres de M. de Voltaire et de M. D'Alembert. I, 138. <sup>35</sup> Les quand отличаются свльнъйшимъ раздраженіемъ противъ Палиссо. Авторъ даже не допускаетъ мысля, что можно быть забавнымъ, говоря о доносчикѣ. Recueilt. p. 130. •

цанію власти. Онъ ради сатиръ на оплософовъ преступили, обычные законы, онъ не позволяютъ выводить на сцену лицемъріе, развратъ, мошенничество и невъжество, но благосклонно очищаютъ мъсто нападкамъ на оплософію. Морле не щадитъ и актеровъ, которые деньги предпочли чести <sup>34</sup>.

Авторъ и издатель брошюры были заключены въ Бастилю. «Морле», разсказываетъ современникъ, «произвелъ сильное впечатлѣніе на своихъ судей твердостью защиты. «Господа, сказалъ онъ, — вы спрашиваете, почему я выпустилъ эту брошюру? Я думалъ, — въ то время, когда позволяютъ разнузданнѣйшимъ нахаламъ чернить жестокими навѣтами безупречныхъ гражданъ, мнѣ также будетъ позволено по всей справедливости разоблачить зависть, злобу и ненавистныя козни ихъ преслѣдователей. Я счелъ своимъ долгомъ и честью націи — взять подъ защиту достоуважаемыхъ людей, и если справедливое негодованіе вызвало подъ монмъ перомъ слишкомъ рѣзкія краски, — развѣ могутъ законы осудить въ моемъ произведеніи то, что они терпятъ и даже повидимому поощряють въ комедіи Философы?»<sup>31</sup>.

Вольтеръ, издавая статьи, вызванныя комедіей Палиссо, перепечаталъ также ся предисловіе и всё выходки автора отмѣтилъ крайне рѣзкими примѣчаніями: «какой нахальный доносъ», «какая жестокая публичная клевета!» Въ сборникъ вошли далеко не всё продукты на злобу дня. Аббатъ Куайъ въ томъ же году издалъ брошюру Discours sur la satire въ защиту философовъ и насчитывалъ одиннадиать произведе-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Бропкора Морле наивсана въ забавно-патетическомъ тонѣ. Даламберъ сообщаетъ Вольтеру, что именно она расположила *les rieurs* въ пользу философовъ. О тонѣ намфлета можно судить по началу: "Et le premier jour de mois de Janus de l'an de grâce 1760, j'étais dans ma chambre, rue basse du Rempart, et je n'avais point d'argent.—Et madame de \*\* ne me payait plus, parce que je ne lui étais plus bon à rien, et je ne pouvais plus vendre ma \*\* parce que je l'avais dèjà vendu plusieurs"... *Ib.* p. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Favart. Mêmoires. I, 75. По слованъ Даламбера, Морле попалъ въ Бастилью благодаря принцессѣ Робеккъ и просидѣлъ около двухъ мѣсяцевъ-Lettres. I, 123, 127.

ній, посвященныхъ комедіи <sup>38</sup>. Самъ Палиссо съ гордостью разсказывалъ, что его пьеса вызвала «едва вёроятное количество гравюръ, памолетовъ, критическихъ статей, апологій»<sup>39</sup>. Онъ возымёлъ о себё самое высокое миёніе, открыто заявлялъ, что его талантъ особенно полезенъ для государства, и укорялъ литераторовъ, какъ они могутъ бояться очлософовъ и не бояться его, который всегда въ состояніи осмёвть ихъ со сцены <sup>40</sup>.

Второстепенные драматурги немедленно воспользовались врайне популярной темой. Отметимъ одну изъ этихъ сатиръ, любопытную тёмъ, что она не въ примёръ всёмъ прочимъ, противь Палиссо: Les philosopphes manqués. Здъсь Parterre, какъ дъйствующее лицо, обращаетъ такую ръчь къ автору Философовь: «Чтобы поднять на смёхъ философовъ, вы забываете то, чёмъ вы обязаны предъ законами, властими и предъ самой публикой, вы -- безсмысленно и необдуманнониспровергаете естественный порядокъ вещей» ". Вопросъ дня, перешель, конечно, и на бульварныя сцены, и даже здъсь нашлись авторы, оцънившіе по достоинству усердіе Палиссо. Въ комической опере сатирики давали совётъ смвяться надъ философами — sublato jure nocendi, т. е. не пользуясь своимъ оффиціальнымъ правомъ — вредить другимъ<sup>44</sup>. Несравненно больше произведеній, безусловно враждебныхъ философамъ. На сценъ итальянскаго театра появилась комедія Poinsinet младшаго — Le petit philosophe. Цензоръ Кребильонъ не хотвлъ пропускать ее, но снова вив-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Coyers выписываеть заглавія всёхъ этихъ произведеній. Oeweres. Londres 1765, t. I.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Oeuvres. VII, 320. Въ "Письмѣ въ авторамъ драматическихъ анендотовъ".

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Corresp. litt (Grimm), mai 1780, по поводу возобновленія сатирь. Favart. Mémoires. I, 53.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Les phil. m., com. nouvelle. A criticomanie, chez la Satyre, rue des Bons-Avis, à la Verité! 1760. Авторъ-Brunet. Favart. *Ib.* p. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Op. com. Le procès des ariettes et des vaudevilles, шла на foire de S. Laurent Favart. *Ib*. p. 31-4.

шался дворъ-пьеса была посгавлена и вскоръ напечатана, хотя автору стоило немалаго труда найти издателя ".

На заглавной страницѣ нарисовано трое философовъ у стола, на которомъ лежитъ Энциклопедія, двое стоятъ съ кадильницами и надпись приглашаетъ клисться въ томъ, что «ученый долженъ презирать всё обычаи, отвергать всякое чувство и восхищаться только своими произведениями». Въ предисловіи авторъ одобряетъ комедію Палиссо и самъ, въ свою очередь, хочетъ спасти юношей отъ увлечения.

Герой комедіи напоминаеть фонвизиновскаго Иванушку. Сынъ деревенскаго старосты шесть лёть прожилъ въ стоищь, вращался въ кругу философовъ, ни слова не писалъ родителямъ. Онъ прівзжаеть домой, отець и мать хотять его обнять, --- онъ возмущается «отими нёжностями»: такъ иогуть поступать только сумасшеншие или грубая чернь. «Хорошія чувства слёдуеть подавлять, очищать ихъ разсудвонъ. Лишь только они проявляются слишкомъ замътно, они становятся вульгарными, тольбо чернь можеть находить счастье въ чувственныхъ наслажденіяхъ». Родители предлагають сыну посвтить сеньёра, -- юный философъ отвичаеть: «мудрецъ не знаетъ ни обычаевъ, ни законовъ, ни достоинствъ, ни ранговъ, ни преимуществъ. Если бы я върилъ, что вто нибудь имъетъ права на меня, я проклялъ бы свое рожденіе. Люди равны при всемъ ихъ тщеславіи»... Даже въжливость философъ считаетъ позорной для геніальнаго человъка. Авторъ къ этой ръчи дълаетъ ссылку на какой то Discours sur l'egalité des conditions, не зная, въроятно, точнаго названія втораго разсужденія Руссо.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Le petit philosophe, par—Poinsinet le jeune. Гриммъ пишетъ, что пьеса шла 14 іюля. на печатномъ изданія стонтъ—4 іюля 1760 г. Объ авторѣ, носившемъ прозвище le Mystifić—всѣ источники разсказываютъ множество забавныхъ анекдотовъ, гдѣ главную роль играютъ необыкновенное легковѣріе и наивность драматурга. Къ мислификаторамъ принадлежалъ и Палиссо. Favart. *Ib.* р. 50—2. Нѣкоторые эпизоды передаетъ Du Bled. La societé française avant et après 1789. Paris. 1892 р. 199.

Дальше на сцену выступаеть «личный интересъ», эгонзмъ философа, проповёдь разврата невинной деревенской дѣвушкѣ, отрицаніе брака, обязанностей гражданина. Сынъ, наконецъ, старается посвятить отца въ свою секту и заставляетъ клятвенно обѣщать—пренебрегать знатными, но умѣть во́ время пораболѣпствовать предъ ними, не признавать ни отечества, ни родителей, жить космополитомъ, восхищаться только иноземнымъ <sup>44</sup>.

Во всей комедіи нътъ ни единой черты оригинальной: сплошные перепъвы мотивовъ Палиссо. Это - характерный факть иля сатиры антифилософскаго направления. Самъ Палиссо воспользовался комедіей Мольера, его послёдователи не выбьются изъ этого заколдованнаго круга. Давно извёстныя черты будутъ постоянно просвальзывать въ ихъ произведеніяхъ, какія бы интриги они не изобрѣтали и какіе бы странные типы ни выдумываль. Обвиненія, направленныя противъ новыхъ идей, очень ръдко отступаютъ отъ начертанной программы. Одновременно съ комедіей Poinsinet въ театръ маріонетовъ шло представленіе подъ названіемъ Les philosophes de bois. Главная жертва новаго сатирика-Лидро. осмъивается его стиль, потомъ авторъ старается поднять на смъхъ Морде и ардекинъ издагаетъ ученіе философовъ: нътъ ни слуги, ни господина, нътъ личной собственности, но за то есть личный интересъ. Героиня является на сцену на. четверенькахъ и поясняетъ идеи Руссо на счетъ естественнаго состоянія и тлетворныхъ послёдствій цивилизаціи 44.

Эти сатиры на оцлософовъ появились до 20-го іюдя 1760 года. Въ концѣ мѣсяца произошло событіе, которое должно было еще больше оживить сатирическую страсть и вызвать

44 Сынъ убъждаетъ отца (Sc. XII):

Jurez d'attester pour les grands Une indifférence parfaite, Mais de savoir aux bons moments Leur faire en secret la courbette.

<sup>45</sup> Les phil de bois. Paris. 1760. Авторъ дяректоръ тearpa—Cadet de Beau pré.

новыя нападенія на оилософію. На сценъ Comédie Française была поставлена комедія Вольтера—*L'Ecossaise* <sup>4</sup><sup>6</sup>. Комедія жесточайшій памолеть на одного изъ враговъ оилософія журналиста Фрерона

Пьеса раньше представления была напечатана въ Женевъ н въ короткое время «весь Парижъ ее зналъ наизусть». На ней не стояло имени Вольтера, комедія приназдежада буато бы англійскому писателю Юму, родственнику знаменитаго философа, и на французский языкъ переведена нъкимъ Жеромомъ Карре. Цензоръ Кребильонъ потребовалъ измънить имя главнаго героя, и Вольтеръ вмъсто Frélon поставиль Wasp: и то и другое одинаково значило оса, перемёны не произошло. Вольтеръ, кромъ того, наканунъ спектакля излалъ письмо къ «господамъ парижанамъ» и объяснилъ ить значение английскаго слова. Вивсть съ твиъ письмо переполнено оскорбительнъйшими и совершенно прозрачными нападками на Фрерона, хотя написано отъ имени того же Карре. Хотвло ли правительство показать безпристрастіе или сильнве разжечь литературныя междоусобицы,конедія была представлена. Палиссо разсказываеть, съ какой энергіей онъ старался выхлопотать у властей запрещеніе Шотландки. Онъ-авторъ Философоез-убъждалъ всъхъ, какъ неприлично и безправственно допускать на сцену такія пьесы ". Но представление состоялось съ такимъ успъхомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> По словамъ Гримма—первое представление состоялось—29 июля, по словамъ Фавара—27-го, — въ издании соч. Вольтера (*Théâtre*, Paris, An IX, t. VIII)—въ августъ, въ *Année littéraire*—26 августа. Это указание безъ всякихъ оговорокъ принимаетъ Lenient. *О. с.* II р. 78

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Oeuvres. Paris 1801. III p. 384: "J'étais et je suis bien croire, qu'on peut mettre sur une même ligne cette comédie et celle des Philosophes".— L'Ecossaise была не первой драматической сатирой Вольтера. Въ 1738 г. онъ наинсалъ комедію L'Envieux противъ предшественника Фрерона по литературной дѣятельности – аббата Дефонтэна. Аббать поднялъ на сиѣтъ разносторонность талантовъ Вольтера, когда тотъ издалъ Les Eléments de Newton. Zoilin—repoñ комедіп "Чудовище всѣхъ пороковъ" долженъ былъ воплотить критика. М-me du Châtelet настояла, чтобы пьеса не была поставлена на сценѣ. Кромѣ того актеры отказались принять ее, не зная ниени автора. Desnoiresterres. Voltaire. II р. 174.

на какой никто не разсчитывалъ и менђе всего авторъ. Очевидецъ пишетъ: «Ни одно произведеніе Вольтера не было принято съ такимъ восторгомъ. Каждое слово апплодировали и ногами и руками, въ особенности все, что относилось къ Фрерону... Г-жа Фреронъ, занявшая мъсто въ первомъ ряду амфитеатра, чтобы своей краснвой фигурой поощрять сторонниковъ мужа, едва не упала въ обморокъ. Одинъ мой знакомый, сидъвшій рядомъ съ ней, сказалъ: «Не безпокойтесь, сударыня, личность Вэспа нисколько не похожа на вашего мужа. М-г. Фреронъ не клеветникъ и не доносчикъ».....«Ахъ! воскликнула она наивно,.... что ни говорите, а его всегда признаютъ»<sup>48</sup>. Вольтеръ изумлялся такому успѣху и писалъ къ Аржанталю: если бы онъ зналъ объ этомъ впередъ, онъ бы гораздо больше поработалъ надъ пьесой; тецерь ему приходится терпѣливо сносить ея успѣхъ <sup>43</sup>.

Пьеса, дъйствительно, очень слаба во всъхъ отношеніяхъ, даже по остроумію она не дълаетъ особенной чести Вольтеру. Публика привътствовала ее восторженно не за ея достоинства, а за нападки на Фрерона, безпримърныя по своей ръзкости. Фреронъ пользовался совершенно установившейся репутаціей: былъ любимымъ авторомъ при дворъ, въ городъ слылъ за сикофанта и продажнаго критика, всегда находилъ покровительство въ высшихъ сферахъ, даже у королевы <sup>50</sup>. Фреронъ платилъ своимъ покровителямъ неустаннымъ преслъдованіемъ энциклопедистовъ. Его журналъ Аnnée litteraire переполненъ пасквилями на философовъ, часто до такой степени грубыми, что даже правительство принуждено было пріостановить журналъ Фрерона за пасквиль на Даламбера <sup>51</sup>. Дидро былъ обвиненъ въ платіатъ по поводу драмы Fils Naturel <sup>52</sup>, но чаще всего преслъдовался

<sup>46</sup> Favart. Mémoires. I, письмо отъ 28 іюля 1760 года.

<sup>\*&</sup>quot; Lenient. O. c. p 72.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> La Harpe. Corresp. litt. III, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Corresp. litt. (Grimm). f. 1755.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Ме́т. secr. 30 sept. 1771. Дидро вполит успѣшно защитилъ оригинальность своей драмы.

Водьтеръ. По выражению единомышленника Фрерона - овъ слёдниь за Вольтеромъ, какъ голодный песъ, какъ полицейскій шпіонъ и разоблачаль его заимствованія изъ иностранныхъ литературъ 53. Съ тою же цёлью Фреронъ защищалъ оранцузскій переводъ Шекспира — не столько ради англій. скаго поэта, сколько изъ вражды въ Вольтеру. Преслёдованія Фрерона не ограничивались литературными вопросами; онъ напалъ на Вольтера по поводу дела Каласа, причемъ новазываль законность приговора надъ Каласомъ 54. Статьи такого рода носили характеръ доноса, - и раздражение Вольтера-совершенно естественно. Вскорѣ послѣ перваго представленія Вольтерь написаль Avertiesement — разсказь объ успъхахъ своей комедія. Фреронъ назывался прямо по именя-F.- вивств съ своимъ журналомъ L'Année littéraire в приводнось письмо какого-то лорда въ Юму, убъждавшее автора подвергауть общественному суду всёхъ «подлыхъ гонителей литературы» и «клеветниковь добродвтели», тайнонатригующихъ противъ философовъ. Вольтеръ не пощадилъ даже супруги Фрерона. Она будто бы послъ перваго представленія Шотландки поцёловала автора и поблагодарила за сатиру на ея мужа. Раздражение Вольтера не ослабъвало до глубокой старости. Во время бользни онъ писаль, что согласенъ идти въ чистилище, если только Фрерона по-**ИППОТ**Ъ ВЪ АЛЪ <sup>55</sup>.

Друзья патріарха не раздёляли его злобы. Они съ сожалёніемъ видёли, что великій человёкъ удостоиваетъ сатиры продажнаго пасквилянта. Такъ думали въ кругу энциклопе-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Testament politique de M. de V. \*\*\* A Genève. 1778. Безъ имени автора, брошюра Bibl. Nat.—Магchand. р. 51. Особенно обильны обвиненія Вольтера въ плагіать были во время редактированія Фрерономъ Journal Etranger въ 1755 году – очень кратковременнаго: самп издатели отняли у него редакцію.

<sup>54</sup> Année littéraire 1763, III, p. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> "Il fut barbouillé de deux baisers par la femme de F. Que je vous Suis obligée, dit-elle, d'avoir puni mon mari. Mais vous ne le corrigerer pas". Théâtre de V. VIII, 15. Письмо въ Палиссо у Lenient. O. c. p. 80.

дистовъ и всюду, гдъ умъли цънить Вольтера и Фрерона <sup>56</sup>. Искреннъйшіе поклонники Вольтера не скрывали, кромъ того, до какой степени слабо его новое произведеніе.

Фрелонъ эпизодическое лицо пьесы. Дёло идетъ о примиреніи двухъ знатныхъ шотландскихъ фамилій. Представитель одной изъ нихъ лордъ Монрозъ долженъ бёжать изъ отечества и скрываться въ Англіи. Его дочь въ такомъ же положеніи, но въ нее влюбленъ молодой лордъ Муррей,— сынъ врага лорда Монроза. Примиреніе фамилій должно завершиться бракомъ. Фрелонъ среди этихъ лицъ играетъ роль шпіона и пасквилянта. Комедія открывается его монологомъ. Фрелонъ жалуется на правительство, дурно награждающее его заслуги: одинъ получилъ награду за то, что исполнитъ свой долгъ, другой за изобрѣтеніе машины, облегчающей трудъ рабочихъ. А онъ, Фрелонъ, изводящій бумаги больше, чѣмъ кто-либо, расточающій похвалы глупцамъ и клевету талантамъ—едва имѣетъ чѣмъ жить.

На эту рѣчь даже преданный читатель Вольтера замѣтилъ, что еще никто такъ глупо не говорилъ съ самимъ собой <sup>51</sup>.

Фрелонъ съ первой же встрвчи съ Монрозомъ посвящаеть его въ тайны своего ремесла: требуется ли расхвалить пріятеля, опозорить врага, выдвинуть или погубить автора статейка будетъ стоить всего одну пистоль. Фрелонъ можетъ также устроить какое угодно знакомство. Монрозъ восклицаетъ въ отвётъ. «И васъ еще не показывали публикъ въ желѣзномъ ошейникъ толщиною вершка въ четыре?» — Фрелонъ отвѣчаетъ: «Вотъ человъкъ, который не любитъ литературы».

Фрелонъ за плату ръшается на политическій доносъ противъ молодой дъвушки, совершаеть его самыми низменными путями, при помощи «любовницы лакея перваго секретаря министра», и оправдываеть себя такимъ соображеніемъ: «что

<sup>54</sup> Grimm, IV, 276. Пиронъ также находилъ, что Вольтерь унижалъ свое достоинство, нападая на Фрерона.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Асte I, Sc. 2. Гримиъ. *Ib*.

такое истина? Нёчто согласное съ нашими идеями. Но то, что говорять, всегда согласно съ мыслями, выражаемыми въ бесёдё. Слёдовательно, въ сущности нёть лжи». На это леди, только что подкупившая Фрелона замёчаеть: «Воть, признаться, самый безстыдный и самый подлый плуть во всёхъ трехъ королевствахъ. Наши собаки кусають по инстинкту отваги, а онъ — по инстинкту низости». Репутація Фрелона — «шпіонъ, безчестный человёкъ и плохой писатель», но онъ утёшается сознаніемъ, что «всё его поносятъ и въ то же время даютъ денегъ»:—этого вполнё достаточно.

Фрелонъ больше всего терпить отъ хозяина кафе. -- Фабриція. Фигура эта очень искусно разсчитана на сочувствіе партера. Фабрицій рекомендуеть себя «человѣкомъ изъ народа» (un homme du peuple), у него чувствительное сердце, простая безворыстная натура, — Фрелонъ ненавистенъ ему, какъ честному и незлобивому труженику. Фабрицій отказывается брать деньги за комнату съ бъдной безпріютной дъвушки, настаиваетъ, чтобы она получала у него объдъ, и плачеть отъ умиленія предъ ея мужествомъ и добродътелью: «Вы можете презирать мое общественное положение», но вы **должны уважа**ть мою честность» 58. Демократический партеръ не могъ равнодушно слышать такія ръчи и Вольтеръ въ уста именно Фабриція вложилъ злайшія свои нападки на Фрерона. Партеръ долженъ былъ вдвойнъ апплодировать Фабрицію и совершенно не замътиль, что роль Фрелона легно можно выбросить изъ пьесы: такъ не искусно она прицъплена въ интригъ. Фреронъ, конечно, не молчалъ. По поводу спектавля онъ напечаталь въ своемъ журналь Сатирический отчеть о великой битет и предприняль рядь пасквилей во всевозможныхъ формахъ: правительство, пишетъ современникъ, въ награду дозволило Фрерону какія угодно выходки. На сценъ Комической оперы появились Les nouvaux calotins съ самыми отвровенными личными вдеветами на философовъ. Въ другихъ сатирахъ философы назывались

58 Acte II, 1.

прямо по именамъ. Исключительно Вольтеру посвящено и сколько сатиръ. L'oracle des philosophes, Anatomie du cerveau de Voltaire: цензура, по словамъ современниковъ, не смъетъ ихъ не пропускать <sup>59</sup>. Въ такомъ положении относительно пасквилей на философовъ цензура останется до конца столътія, пока сама публика, наконецъ, не перестанетъ терпътъ подобныхъ пьесъ.

Проходить рёдкій годь безь комедіи противь онлософовь,---и появленіе сатиры всегда сопровождается вёрноподданическими восторгами героевь патріотизма съ Палиссо во главь. Въ 1764 году заболёваеть г-жа Помпадурь. Выздоровленіе ея Палиссо привётствуеть стихами, невёроятными даже для такого пёвца. Современники изумляются, какъ «сатирическая дерзость» можеть уживаться съ такой «низкой лестью».---«Вы слишкомъ дороги Франціи», писалъ Палиссо, «дороги богамъ искусства и любви, чтобы можно было опасаться за роковой искодъ. Всё боги бедрствовали надъ вашими диями, всё были воодушевлены горячимъ усердіемъ, всё летвин на помощь къ вамъ и спасли высъ» <sup>60</sup>. Одновременно съ этимъ гимномъ ноявились два насквиля на энциклопедистовъ: Le funatisme des philosophes и Le cercle ou la soirée à la mode---Poinsinet, автора уже второй сатиры на онлософію.

Палиссо накодніся въ дружескихъ отношеніяхъ съ Poinsiвеt, но въ своемъ Доность честныма людяма на Энциклопедію, разсказалъ, какъ возникъ Cercle. Poinsinet рёшилъ выпрасть сцены безъ разбору изъ чужихъ пьесъ и провести такимъ путемъ составленное произведеніе на сцену, какъ новость. Никто не повёрнатъ успёху, но актеры Comèdie Française оказались на сторонё оригинальнаго автора, и ньеса была поставлена <sup>61</sup>. На сценё — чувствительная дама и поэтъ-

<sup>59</sup> Grimm. IV, 300. Favart. Mém. p. 211.

<sup>•</sup> Мет. secr. 5 окт. 1764. Здёсь же приведены стихи.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Dénonciation aux honnétes gens. 1769. Написано по поводу статън Энциклопедіи—Parade, гдъ въ этому жанру причислены Le cerile и Les philosophes. O Poinsinet p. 39.

драматургъ новаго направленія. Дама у себя горько оплативаетъ умершаго чижа, язъ театра часто возвращается съ заплаканными глазами: такъ ее трогаютъ новыя драмы. Авторъ ихъ изображается, конечно, въ самомъ жалкомъ видъ: онъ и глупъ, и болтливъ, и невъжественъ

Роіпзіпет прибъгаеть къ обычной передержкъ сатириковъ своего толка. Онъ новое направленіе литературы обвиняеть во враждъ къ природъ, къ искреннему чувству, въ равнодущій къ народу, къ деревнѣ. На сцену выведенъ барояъ сельскій хозяинъ, отецъ своихъ крестьннъ и ненавистникъ нарижскаго свъта и оилософія. Такое поведеніе и образъ имслей барона не только заслужили бы единодушную призиательность философовъ, но какъ увидимъ "ниже, именно такіе аристократы являлись идеальными героями у новыхъ драматурговъ. Роіпзіпет этого не могъ не знать, но въ передержкъ заключалось все спасеніе сатиры <sup>63</sup>.

Въ то время, когда Вольтеръ почтеннаго буржуа изображаетъ врагомъ Фрероновъ, — въ другомъ лагеръ стоворились враговъ оилософій считать единственно почтенными людьми, а онлософовъ отождествлять съ мольеровскими gredins <sup>63</sup>. Естественная простота, открытый честный характеръ, искреннее глубовое чувство, все это отрицалось у проповъдниковъ новой мысли и противоставлялось ихъ свойствамъ, какъ изчто враждебное и чуждое. Въ то время, когда вождь философовъ всю жизнь словомъ и дъломъ велъ борьбу за гуманмость и терпимость, глава энциклопедистовъ основалъ новую драму на чувствъ и семейныхъ добродътеляхъ, Руссо только и бреднять природой и естественной простотой, — на сценаяъ не переставали раздаваться противъ философовъ обвинения въ равнодуши къ человъческимъ несчастиямъ, въ спокойномъ заминутовъ эгоизмѣ, въ нарушени правъ чувства и

<sup>\*</sup> Le cercle ou la soirée à la mode. Paris 1770, sc. V, XII.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Даже была написана спеціальная комедія въ 5 актахъ, доказывающая, что почтенные люди—въ родѣ патріота Belloy и его друзей маркизовъ истинные философы. *Le vrai philosophe*, par Araignon. 1767.

семейныхъ отношеній, въ презръніи во всему естественному. Въ то время, когда новые писатели заслугу свою полагали въ просвъщении и исправлении возможно общирнъйшаго круга читателей и зрителей, когда стремились искусство преобразовать на демократическихъ и народныхъ основахъ. вогда новые драматурги съ Вольтеромъ во главъ посвящали свои произведенія защить деревни, крестьянъ, ихъ человьческаго достоинства и ихъ правъ, -- этихъ писателей уличали въ презръни въ народной жизни, въ отсутствии гражданскаго чувства, въ возмутительномъ раболёпствё предъ чудакамиаристократами и богачами. по глупости или по капризу увлеченными философіей. Палиссо отврыто поддълываль питаты изъ произведеній энциклопедистовъ и приписываль философамъ всв дикія идеи, квмъ бы то ни было высказанныя: это онъ искренне называлъ--- «доносить честнымъ людямъ». Той же самой поддълкой занимались есть сатирики, слѣдовавшіе за Палиссо, и даже тѣ, кто причислялъ Палиссо въ «литературнымъ разбойникамъ». Философъ въ сатиръ XVIII въка-личность фантастическая, гораздо меньше похожая на оригиналъ, чъмъ Сократъ Облакова походилъ на Сократа въ дъйствительности. Даже Детушъ, равнодушный къ успъхамъ просвътительной философіи, счелъ долгомъ совъсти протестовать противъ злоупотребленій враговъ новыхъ ондософовъ. Въ его комедіи Le philosophe marié — представитель старины громить философовь обычными упреками. Молодой герой комедіи отвъчаеть ему: «Умърьте вашу несправедливую ярость. Вы, какъ я вижу, жертва общаго заблужденія. Вы воображаете педанта, а не философа» ". И всъ сатирики, вдохновляясь Мольеромъ, поступали именно какъ старикъ Детуша, -- только конечно, совершенно сознательно, разсчитывая на простоту публики. Другой пріемъодинаковой правственной цённости, — сатирики осмёнвали уродливыхъ послёдователей новыхъ идей. Такіе, конечно, были въ XVIII въкъ, какъ бывали вездъ и всегда у всъхъ

\*\* Acte IV, sc. 3.

реформаторовъ, - а между тъмъ -подъ покровомъ всевозможныхъ извращеній – враги онлософіи стремились разв'янчать самихъ просвётителей. Сатиры были направлены на опреавленныхъ личностей, и имена философовъ не всегда даже приврывались легкимъ покровомъ. Это — большой промахъ сатириковъ. Защитника Каласа привътствовали крестьяне захолустныхъ деревень, а фернейскіе поселяне поклонялись ему: трудно было какому нибудь Фрерону убъдить парижанъ, что Вольтеръ — чудовище эгонзма и безбожникъ. Издателя Энциклопедіи знали за образованнъйшаго, остроумнъйшаго и за добродушивищаго человъка, - и только Палиссо могъ воображать, что Дидро признають въ ero Dortidius'ъ. Напади на Руссо съ теченіемъ времени также утрачивали всякій смыслъ. Популярность его произведеній быстро росла и поддерживалась попеченіями духовенства и парламента. Contrat social становныся настольной книгой въ провинціи, а романы вызывали энтузіазмъ даже у людей, въ другихъ случаяхъ довольно равнодушныхъ въ философія. При такихъ условіяхъ Палиссо предстояло вскоръ встрътить энергичнъйшій отпоръ со стороны того самого партера, откуда онъ бралъ своихъ почтенныхъ людей-враговъ онлософія. Но пока онъ не переставаль ндти своимъ путемъ и на каждомъ шагу встрвчать помощниковъ и покровителей.

Въ его претензіи на роль Аристофана увѣровали до такой степени, что цензура сначала запретала трагедію Савиньи— La mort de Socrate, а потомъ потребовала выбросить изъ пьесы мѣста, невыгодныя для Аристофана <sup>65</sup>. Неистощимый въ интригахъ, Палиссо изобрелъ, наконецъ, необыкновенно интрую ловушку для философовъ. Онъ написалъ комедію Le satirique, изобразилъ героя, врага философіи въ неблаговидномъ свѣть — интриганомъ и клеветникомъ и обратился къ вліятельному аббату Воузенону—съ просьбой — не допускать

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> О выброшенномъ монологѣ противъ Аристофана. *Ме́т. secr.*, 14 mars 1763. Нападокъ на Аристофана дъйствительно нѣтъ въ печатномъ изданіи. *La mort de Socrate.* Paris 1763.

Уч. Зап. ст. Иванова.

комедіи на сцену. Аббать принялся хлопотать совершенно серьезно, и комедія была запрещена. Палиссо страшно огорчился: онъ ожидаль, что оплософы будуть настаивать на представленіи пьесы. Теперь онъ «со слезами» открыль тайну Воузенону и умоляльего походатайствовать снова, въ другомъ направленіи. Аббать отказался. Палиссо бросился къ начальнику полиціи—Сартину. Но тоть не чувствоваль въ оплософамъ никакой вражды, даже поддерживаль съ ними отношенія и, переслалъ комедію Палиссо къ Дидро на его усмотръніе. Пьеса, конечно, осталась подъ запрещеніемъ и только спустя двънадцать лъть, по указаніямъ свыше, появилась на сценъ въ годъ необыкновенно изобильный сатирами на философовъ <sup>66</sup>.

Герой комедіи-Валеръ иначе называется «опаснымъ человѣкомъ» – l'homme dangereux. Онъ хочеть жениться на Юлія, воспитанницъ старика, увлеченнаго философіей. Въ Юлію влюбленъ философъ Дорантъ. Оба героя не отстаютъ другъ оть друга въ злостныхъ выходкахъ противъ философіи. ---Валеръ поноситъ философовъ безъ всякихъ оговорокъ и, несомнённо, мётить въ энцивлопедистовъ. «Они стремятся исправить нравы при помощи разума, считають себя призванными преобразовать вседенную. Они объявили войну предразсудкамъ, ничтожные темные педанты думаютъ просвѣтить міръ и управлять государями». Доранть тоже нападаеть на философовъ, но на «ложныхъ», современныхъ фидософовъ очень опасныхъ и хитрыхъ: самъ онъ --- «истинный» философъ. Такимъ образомъ Палиссо поражаетъ противияковъ съ двухъ сторонъ. Валеръ выпускаетъ памолетъ на воспитателя Юлін и оговариваеть Доранта. Старикъ въ свою очередь декламируеть противъ «современныхъ сократовъ» --совершенно ясный намекъ, въ виду признанной оффиціально роли Палиссо, какъ Аристофана энциклопедистовъ. Но удивительние всего, что Валеръ, врагъ философіи, обищая своей служанкъ литературную славу, говоритъ: «Парижъ перепол-

\* Въ май 1782 года. Объ указанія свыше гов. Corresp. litt.

ненъ осами – Frêlons, отвратительнымъ отбросомъ литературы, этой клеветнической позорной шайкой, которую вербують среди лакеевъ»<sup>67</sup>. Палиссо въ своихъ запискахъ съ гордостью разсказываетъ, что послѣ представленія комедіи *l'Ecossaise* онъ не послѣдовалъ «подлости нѣкоторыхъ литераторовъ» и не покинулъ Фрерона <sup>68</sup>. Теперь онъ подвергаетъ того же Фрерона брани, нисколько не уступающей пьесѣ Вольтера, столь, по мнѣнію Палиссо, неприличной и безнравственной. Но Палиссо на этомъ не остановился. Ему скоро удалось написать пьесу, которая своимъ содержаніемъ возмутила даже актеровъ, и они отказались поставить ее.

Палиссо началъ процессъ, заявляя, что наблюдать за правственностью дёло полиціи, а не актеровъ, и издалъ брошюру, назвавъ по именамъ актеровъ и актрисъ, возставлихъ противъ его комедіи. Палиссо нашелъ сильныхъ защитниковъ среди духовенства. Архіепископъ парижскій обрадовался, что въ комедіи герой, слывущій подъ именемъ онлософа, играетъ позорную роль, и нашелъ комедію очень поучительной для общественной нравственности: въ ней разъяснялось, до какого паденія можетъ довести свобода отъ предразсудковъ, проповѣдуемая Энциклопедіей <sup>69</sup>.

Комедія носить названіе: Les courtisanes ou l'école des moeurs. Герой оплософь научаеть своего юнаго неопытнаго друга стать выше предразсудковь и тоть влюбляется въ дѣвушку изъ простаго сословія. Но скоро разочаровывается въ ея нравственности и отказывается оть женитьбы на ней. По настояніямъ духовенства пьеса появилась на сценѣ Comédie française. Этоть факть заслуживаеть особеннаго вни-

Paris regorge de Frêlons,

De la littérature importuns avertons

Médisante recrue à l'opprobre livrée,

Et dont les candidats sont pris dans la Livrée.

<sup>48</sup> Oewores. Ed. 1809, III, 384.

• *Ме́т. secr.* брошюру называеть пасквялемъ. 17 avr. 1775. Здъсь же ю визнательствъ архіепяскопа, —13 avr.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Acte II, sc. 2:

манія. Оказывалось, философія не только прямыми усиліями полнимала общественное значение театра, но. благодаря ей. исконные враги драматическаго искусства принуждены были поощрять представления, пропов'ядывать чужими устами съ болве вліятельной и популярной канедры, чвиъ церковная. и даже церковныя проповёди, какъ мы видёли, -- заимствовать изъ произведений нечестиваго учреждения. Драматургъ и представление его пьесы подъ защитой духовенства вопрени автерамъ и публикъ, — въ началъ XVIII въка совершенно невъроятная комбинація стала возможной въ эпоху ожесточенной борьбы съ новой мыслью всвхъ представителей отживающаго порядка. Противоестественный союзь театра в церкви свидётельствуеть о критическомъ положеніи могущественнъйшей основы стараго общества и государства, о неудержимомъ распространения въры въ новые идеалы и,---что важнѣе всего, — о паденіи авторитета старыхъ борцовъ въ общественномъ мнёнін и о сознаніи самихъ борцовъ, наскольно безполезны старые пути и обычныя средства борьбы.

## II.

Исторія Палиссо-какъ бы ничтоженъ ни былъ этоть авторъ со всёми его произведеніями-въ высшей степени поучительна для оцёнки важнёйшаго момента философской пропаганды. Общественное мнёніе признано оффиціально самой властью и даже оцёнена сила этого мнёнія и важность его при современномъ политическомъ положении. Власть начинаеть сомнъваться въ безусловномъ значения внъшнихъ воздъйствій. Она приходить къ сознанію, что пора пресъченій и наказаній миновала, целесообразнее будеть убяждать и разъяснять. Цензоры и тюремщики по прежнему продолжають играть большую роль въ борьбъ съ идеями, но рядомъ съ ними на помощь призвана другая сила, лишенная всякаго традиціоннаго авторитета, по существу тождественная съ той силой, противъ которой предстояло боротъся. Борьба происходить на открытой арень, исходь ся зависить \* **3** \*

иселючительно отъ силы и искусства борцовъ, отъ силы вравственной и культурной, а не традиціонной и матеріальной, отъ искусства, подлежащаго оценке публики, а не безпрекословнымъ воззръніямъ правительства. И эта перемъна создана вновь народившейся властью --- общественнымъ мнъніемъ. Раньше можно было заключить въ Бастилію автора. издателя и продавца, даже нъкоторыхъ читателей, - но теперь во всёхъ отношеніяхъ такая мёра-безполезна. Правда, — полиція неоднократно препровождаеть партеръ прямо изъ театра въ тюрьму, - но на следующий день въ театре появляется новый совершенно такой же партеръ и даже еще болве энергичный и смълый. Можно запретить и сжечь сколько-угодно явно-либеральныхъ пьесъ, но тотъ же партеръ сумъетъ Расина превратить въ политическаго поэта и на представленія его невиннъйшей трагедія-устроить настоящій миттингъ. Оставалось сговориться съ этимъ парте ромъ и воспользоваться не аббатами и епископами, которыхъ онъ давно не уважаетъ, - а писателями. Судъ надъ новыми идеями приплось перенести изъ парламента на театральную сцену. Путь върный уже потому, что единственный. Но на несчастье правительства и духовенства въ распоряжени ихъ оказались притики, безконечно уступавшие талантами и личнымъ авторитетомъ своимъ врагамъ. Палиссо я Фреронъ, въроятно, не привлекли бы вниманія современниковъ и совершенно не интересовали бы потомство, если-бы ихъ имена не были связаны съ именами энциклопедистовъ. Но ихъ двятельность не будетъ забыта потому, что обозначаеть переломъ въ въковой системъ и, чъмъ ничтожнъе эти ниена, чэмъ ниже и предосудительнее деятельность, темъ ярче характеризуется переломъ и тъмъ легче судить объ его значении. Если на сторонъ новаго Вольтеры, Дидро, Даламберы, Руссо, а старое защищается Фреронами, Палиссо, Poinsinet, Дора, — приговоръ заранъе подписанъ и борьба представляеть только картину агоніи одной изъ сторонъ.

Палиссо закончилъ свою сатирическую дѣятельность одноактной пьесой, написанной по случаю прівзда Вольтера въ Парижъ, — Le triomphe de Sophocle. Авторъ разсчитывалъ поставить ее на сцену витьств съ трагедіей Вольтера Ігспевъ торжественномъ спектакиъ, данномъ въ честь Вольтера. Актеры отказались, и на этоть разъ совершенно основательно. Самъ Палиссо впрочемъ объясняеть отказъ невозможностью выучить роли въ слишкомъ короткій срокъ, остававшійся доспектакля 70. Въ пьесъ описывается тріумфальное шествіе Софовла въ Ареопагъ. Слава поэта возбуждаетъ зависть у его мнимыхъ друзей и одинъ изъ нихъ Никій, потерявъ терпёніе, восклицаеть: «я умираю оть досады и смущенья». Подъ Нивіемъ Палиссо разумѣлъ Даламбера, не выносившаго будто бы славы Вольтера <sup>11</sup>. Въ посвящения Палиссо самъ объясниль, что его Софовль - Вольтерь, что онъ, авторь, не принадлежить ни къ какой партіи, и поэтому клеймить Никіевъ-завистниковъ Вольтера... Легко представить положеніе Вольтера, если-бы въ его присутствіи на сцень появился этоть «безпристрастный», «драматический діалогь», унижающій одного изъ его любимійшихъ друзей, которому онъ незадолго до смерти и всего за нъсколько дней до представленія Ирэны писаль: «я хочу умереть, просвёщая себя виёстёсъ вами и служа вамъ <sup>72</sup>).

Спустя четыре года Палиссо снова выступиль на сцену, на этоть разъ во всеоружи своего таланта. По волѣ правительства на сценѣ шли его пьесы—одна за другой. Сначала поставили Le satirique, потомъ Les philosophes и Les Courtisanes. Представление Философовъ сопровождалось цѣлой бурей. Сначала публика довольно терпѣливо слушала пьесу, но, когда Криспэнъ появился на четверенькахъ, партеръ пришелъ въ страшное негодованіе при видѣ оскорбленія, наносимаго памяти Руссо. Публика поднялась на ноги и требовала прекращенія спектакля. Занавѣсъ опустили, но въ антрактѣ былъ введенъ въ партеръ отрядъ полицейскихъ и съ

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Le tromphe de Sophocle. Oeuvres compl. Londres 1779, t. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Corresp. litt. 7 jn. 1778.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Письмо отъ 19 марта. Lettres. П, 314.

ихъ помощью представленіе довели до конца. На слёдующій день Палиссо напечаталь въ Journal de Paris заявленіе, что онъ лично уважаеть Руссо, а слуга могь утрировать иден господина. Но все-таки сатирику пришлось «выбросить вслёдствіе интриги», по его словамъ, необыкновенно комическую сцену, одинъ изъ «геніальныхъ штриховъ». Онъ не простилъ этой жертвы и вставилъ въ комедію новые стихи. Философы, угрожаемые комедіей, составили будто бы заговоръ — съ цёлью прекратить ненавистный спектакль. На слёдующемъ представленія публика не обратила вниманія на эту выходку, но заставила повторить стихи, въ которыхъ говорится о честности и искренности Руссо, и актеръ съ особенной силой произносилъ эти стихи <sup>73</sup>.

Въ посявдній разъ имя Палиссо встрвчается уже въ впоху революцій. Въ Апрвля 1791 года онъ вздумалъ напасть на актеровъ за неудачное представленіе одной пьесы Ж. Шенье. Актеры быстро переродившіеся подъ вліяніемъ событій, отввчали письмомъ такого содержанія: Палиссо — обманщикъ, Палиссо безчеститъ литераторовъ, принадлежа къ ихъ обществу, и странно, что на старости лють онъ сталъ защитникомъ писателей, будучи въ продолженіе всей жизни ихъ бичомъ <sup>14</sup>...

Палиссо можеть считаться главой цёлой школы. По его слёдамъ шло довольно много драматурговъ, они пользовались его совётами и подражали его произведеніямъ. Мы говорили о близкихъ отношеніяхъ Палиссо съ Poisinet, — еще болёе понятливымъ ученикомъ оказался маркизъ Біевръ. Первая его комедія Le Séducteur. Есть извёстіе, будто она написана въ сотрудничествё съ Палиссо, но на изданіи стоитъ только имя Біевра <sup>73</sup>. Въ предисловіи сатирикъ сообщаетъ: онъ мно-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Corresp. littéraire. III, 385. Monhy. O. c. IV, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Histoire du théâtre français. par Etienne et Martainville. Paris 1802-II, 93-4.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Corresp. litt. XIII, 8 nov. 1783.—Le séducteur, com. en 5 actes. Paris 1783. par Bièvre. Эпяграф. Ille ego qui quondam.

гимъ обязанъ автору Клариссы, имя его запечатлёно въ сердцё Біевра и успёхъ пьесы маркизъ приписываетъ своимъ усиліямъ — возвыситься до Ричардсона. И пьеса дёйсвительно имёла успёхъ въ Парижё, потому что была бурно принята при дворё <sup>76</sup>.

Главная роль въ пьесъ принадлежить не оплосооу, а маркизу, «соблазнителю», особенно популярному типу на французской сцень въ XVIII въкъ. На него указывалъ публикъ и самъ авторъ, какъ на главнъйшую цъль комедія. Онъ писалъ въ предисловіи: «въ эпоху, когда соблазнъ сталъ, повидимому, предметомъ глубокаго изученія, я счелъ полезнымъ для нравовъ --- обнаружить нъкоторыя тайны этого страшнаго искусства». Маркизъ «соблазнитель» береть себв въ помощники дакея своего покойнаго отца, производить его сначала въ секретари, потомъ въ ученые, даеть ему имя Зеронеса и приказываеть сувлекать умы», а онъ, маркизъ, будеть «соблазнять сердца». Маркизъ ссорить дъвушку, на которой хочетъ жениться, съ ея женихомъ, а Зеронесъ въ это время посвящаетъ ся отца въ тайны философіи, заставляя его дълать извлеченія изъ Энциклопедіи. Здъсь предъ нами опять отождествление философскихъ принциповъ съ великосвътской безиравственностью. Маркизъ развращаеть неопытнаго юношу-жениха Розалія, совершенно вакъ Зеронесъ развращаетъ старика и какъ «Философъ» развращалъ своего молодого друга въ комедіи Палиссо. У Біевра эта параллель особенно ярка: Зеронесъ послушно выполняетъ всв планы аристократическаго соблазнителя и пребываеть въ званіи «Философа» и «энциблопедиста». Интрига, какъ всегда, оканчивается неудачей для «философовъ»,---и маркизъ говоритъ Зеронесу: «Пойдемъ въ другомъ мъсть искать прогресса и просвъщенія. Я очень спъшу. Пожальемъ, мой милый док. торъ, тъхъ, кто такъ дурно цёнитъ вашъ умъ и мое сердце» 7\*.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> La Harpe. Corresp. litt. IV, 167.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Предисловіе приложено въ изданію комедія 1783 года. Въ извѣстномъ изданін *Répertoire général du théâtre français*—его ивть.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Acte, sc. 4.

Оказывалось, слёдовательно, — энциклопедисты вмёсто всякой реформы внесли въ общество новый источникъ безнравственности: у людей было испорчено сердце, а они развратили мысль. Но для парижской публики важнёе всего было паденіе пьесы на придворной сценѣ, — вѣроятно изъ-за фигуры маркиза, – и она привѣтствовала Соблазнителя. Лишь только этотъ поводъ исчезъ, сатира Біевра подверглась полнѣйшему униженію въ томъ же театрѣ Comédie Française.

Авторъ не понялъ настоящей причины своего успѣха и явился съ новой комедіей *Réputations*, направленной противъ ученыхъ. Очевидецъ не запомнитъ такого бурнаго спектакля, какимъ вышло представленіе этой пьесы. Цензура удалила предварительно всѣ личные намеки, но публика со втораго же акта начала шикать и на слѣдующій день въ Парижѣ всѣ повторяли злую эпиграмму на автора <sup>79</sup>.

Во всёхъ этихъ пьесахъ оскорбленіямъ подвергались исключительно или преимущественно философы. Послё Палиссотолько Poinstinet затронулъ «ученыхъ женщинъ» — и притомъ въ общей формё, не имёя въ виду опредёленной личности. Но женщины играли слишкомъ видную роль среди философовъ и сами философы, въ нёкоторые моменты не исключая даже Руссо, придавали ихъ уму и философскимъ увлеченіямъ слишкомъ большое значеніе, чтобы сатирики могли оставить въ покоё хозяекъ знаменитыхъ салоновъ. Такихъ было двё: m-lle Леспинассъ и m-me Жоффренъ. Болёве всего враговъ было у m-lle Леспинассъ, благодаря ея дружескимъ отношеніямъ къ Даламберу. Обвиненія въ деспотизмё, которыми партія академическихъ ханжей, осыпала Даламбера, падали и на голову m-lle Леспинассъ. Въ Секретныхъ запискахъ встрёчаемъ цёлый рядъ эпиграммъ на Jean le Rond и его

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Эпиграмма, намекая на происхождение Биевра отъ дъда-хирурга (при Людовикъ XIV), гласила:

Ton astre ne t'a fait ni marquis, ni poète,

Va quitte aussi la plume et reprends la lancette. Corresp. litt. 23 janv. 1788.

подругу—по поводу ихъ искусства дёлать «великихъ людей»: это занятіе прямо называется «ремесломъ Леспинассъ»<sup>\*\*</sup>. Наконецъ, нашелся драматическій мститель за «ойлосооскій деспотизмъ»— авторъ многочисленныхъ, но давно забытыхъ пьесъ—Дора. Онъ выбралъ моменть, когда, по словамъ современника, партіи противъ оилосооовъ проявляли особенную ярость и написалъ трехъ-актную комедію—Les prôneurs ou le Tartuffe littéraire <sup>81</sup>.

По мнѣнію Дора, — въ его время процвѣтають именно тѣ самые gredins, которыхь поражаль Мольерь. Но герой новаго врага философія прейнзносить крайне оскорбительный отзывь о своихъ предшественникахъ. «Кто до сихъ поръ были противниками философовь?» — спрашиваеть онъ. — «Презрѣнные люди, литературные бродяги, — а теперь за меня авторитеть современныхъ нравовъ»<sup>82</sup>. Палиссо не могъ, конечно, пропустить безъ вниманія такой краснорѣчивый намекъ и категорически заявилъ, что намекъ къ нему не относится, но поспѣшилъ обвинить Дора въ плагіатѣ и совершенно уничтожилъ его комедію <sup>83</sup>. Враги философіи, очевидно, никакъ не могли придти къ единодушію, хотя ихъ цѣли, мотивы и даже источники вдохновенія были одни и тѣ же и главный среди нихъ — Палиссо — не принадлежалъ, по его словамъ, ни къ какой партіи.

Авторъ неудачно выбралъ противника оилософія. Это — недалекій, суровый старикъ, безпрестанно повторяющійся и

Quels ont jusqu'à présent été leurs adversaires?

Des hommes méprisés, des brigands littéraires...

Aujourd'hui j'ai pour moi l'autorité des moeurs.

<sup>83</sup> Oeuvres Ed. 1779, VII, 377. Палиссо сначала заявляеть что онъ съ гордостью читалъ цьесу Дора; "il a visiblement eu le projet de refaire la comédie des *Philosophes*". Но, очевидно, "brigands littéraires" достигля цёли и--отзывъ оканчивается совершенно въ другомъ духъ.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Напримъръ, рядомъ двъ эпиграммы приведено-25 sept. 1771.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Corresp. litt. XI, mars. Впослѣдствія Les proneurs были передѣданы въ пьесу Morlin bel esprit.

<sup>82</sup> Acte I, sc. 1.

вийсто доказательствъ прибёгающій къ угрозамъ и отеческой власти. Его сынъ увлеченъ философами, и ненавистникъ философіи пользуется своимъ положеніемъ въ самыхъ широкихъ предѣлахъ. Сынъ говорить ему: «это великіе умы, знаменитые писатели, философы»... Отецъ прерываетъ его гнѣвнымъ крикомъ: «Какъ! самые пустые люди. Ихъ слѣдуетъ избѣгать—слышишь? Я тебѣ приказываю, а твой отецъ никому не уступаетъ, разъ чего захочетъ». Дальше слѣдуютъ упреки по адресу философовъ, въ гордости, сварливости, въ самозванствѣ и въ особенности въ томъ, что они все преобразовывая, лишили французовъ узды и отняли у нихъ ве селое настроеніе. Старикъ жалуется, что теперь не пьютъ, а «если не пьютъ,—тогда все идетъ хуже и хуже», и въ Парикѣ совсѣмъ не стало веселья <sup>84</sup>.

Этоть упрекъ повторнется довольно часто въ произведеніяхъ, направленныхъ противъ Философіи. Въ то время, какъ энциклопедисты съ удовольствіемъ указывали на развитіе болѣе серьезныхъ взглядовъ у Французской публики, на ея вдумчивость, на болѣе пристальное отношеніе къ современнымъ событіямъ, — враги Философіи оплакивали прежній смѣхъ и легкомысліе, тосковали по тѣмъ временамъ, когда, по выраженію современника, «Французы всякое горе забывали въ пѣснѣ», на улицахъ пѣли куплеты, а въ театрѣ требовали фарса и водевиля. Все это прошло и любители старины даже стали опасаться, не разучились ли смѣяться въ Парижѣ<sup>85</sup>. Перемѣна, очевидно, была очень замѣтна, ее приписывали исключительно философіи, продолжая вообра-

<sup>84</sup> Acte I, sc. 5.

Des docteurs,—il en pleut!... mais où sont vos convives? Depuis qu'on ne boit plus, tout va de pis en pis. La rage calculante a glacé tout Paris. Nos ancêtres étoient des gens de tout autre étoffe Va mon fils, l'honnête homme est le seul philosophe.

<sup>85</sup> "On a, toujours dit que les français se consolaient de tout par une chanson commençait à craindre que la nation n'eût perdu son caractére". *Mém. secr.* 8 janv. 1772. жать себя все еще въ «счастливой эпохѣ милаго, распутнаго регентства, когда глупость, потрясая трещоткой, легкой стопой носилась по всей Франціи» <sup>86</sup>. Именно по этимъ временамъ тоскуетъ врагъ Философіи у Дора.

Сынъ замѣчаеть отцу: «тѣ, на кого вы напаете, — люди исѣми уважаемые». — «Уважаемые!» кричигь отецъ, «одни ихъ боятся, другіе чувствують къ нимъ отвращеніе! И ты не боишься меня сердить? Брось свои возраженія». Въ такомъ духѣ ведутся всѣ антифилософскія бесѣды. Единственный авторитеть у отца — сердце: «тамъ написаны законы самой природой», но читать ихъ, очевидно, разрѣшено только старику; сынъ долженъ влеченія своего сердца направлять сообразно толкованіямъ отца. А этотъ отецъ отказывается вообще разсуждать: «это на меня наводить скуку», — говорить онъ, ему знакомо только краснорѣчіе сердца»<sup>87</sup>.

Но такую именно идею можно найти и въ новой оилосооіи. Дама-оилосооъ объясняеть это суровому любителю веселой старины. Она говорить о гуманности, разрушившей множество предразсудковъ, открывшей людямъ права человъка. Она видить наступающее царство идей, надъется, что нетерпимость не помъшаеть имъ разсвять всюду свъть истины, уничтожить злоупотребленія, предотвратить вражду и создать міръ. Но если развитіе идей будетъ пріостановлено, — міръ погибнеть <sup>88</sup>.

<sup>86</sup> Извѣстные стихи Вольтера въ la Pucelle, chant XIII:

Voici le temps de l'aimable Règence

Temps fortuné, marqué par la licence,

Où la Folie, agitant son grelot,

D'un pied léger parcourt toute la France

<sup>87</sup> Act. III, 1. "Il ne raisonne pas, moi,—tout cela m'ennuie". L'éloquence du coeur l'est le meilleur lot.

Oui, le coeur, entre nous, c'est le meilleur lot.

<sup>88</sup> *Ib.* М-me de Norville, между прочнить произносить настоящую критику на всю пьесу Дора:

> En dépit des clameurs contre eux si peu fondées Dieu merci nous touchons au règne des idées... Nous présèrve le ciel de voir l'intolérance Vouloir inquiéter leur sage indépendance!..

На старика эта рёчь, можеть быть нёсколько восторженная, но дёйствительно оилосооская, производить впечатлёніе напыщенной «догматической болтовни». Міръ стонль безъ енлосооовъ, обойдется безъ нихъ и впредь. И вообще героюнеоилосоор ненавистны возвышенныя мысли: «Ахъ, оставьте облака, высокія соеры мнё невёдомы», говорить онъ — и предлагаеть заняться женитьбой его сына на дочери его собесёдницы. Вмёсто всякихъ разсужденій съ оилософами онъ кладеть руку на свою шпагу и кричить имъ: «Воть мой геній и моя литература»<sup>83</sup>.

Таковъ этотъ новый борецъ противъ онлософіи, очевидно сильно запоздавшій съ своей «литературой» и, конечно, менѣе, чѣмъ кто-либо, страшный философамъ. Въ концѣ пьесы онъ говоритъ дамѣ: «Пойдемъ, будемъ царствовать въ веселін, все намъ улыбается. Чтобы бытъ счастливымъ—достаточно житъ съ дѣтьми и любитъ друзей». Болѣе легкомысленнаго совѣта и правила публика не могла услышать всего за десять лѣтъ до революціи и философіи оставалось желать, чтобы всѣ ся враги не шли дальше такого «веселаго дарства». Ничего не было легче, какъ завоеватъ какія угодно ыадѣнія у такихъ проницательныхъ властителей.

Философы представлены въ комедіи въ обычномъ свётѣ. Авторъ не можетъ скрыть ихъ всесвётнаго вліянія. Философы держать совёть, какъ вытёснить отовсюду своихъ протявниковъ, и дёлятъ между собой вселенную: аббатъ долиенъ возмутить Петербургъ и его академію, Версаль поплетъ намолеть въ Италію, безстрашный Фюре разошлеть двадцать повёстей по обонмъ полушаріямъ, предсёдатель совёта беретъ на себя Англію. Онъ же ведетъ интригу съ дамой, требуетъ, чтобы она отдала дочь свою за кого-нибудь изъ онлософовъ. Въ награду онъ обёщаеть ей власть надъ Парижемъ, надъ Парнасомъ, обёщаеть допустить ее въ засёданія и по ея волѣ производить выборы: «Наши приговоры будуть зависѣть отъ вашей фантазіи, вы будете Аспазіей новыхъ сократовъ»<sup>30</sup>.

.

<sup>\*\*</sup> Acte III, 5.

<sup>\*</sup> Acte II, 1, 4.

Вольтера нёть на сценё, но въ нему отправляють письмо и по этому случаю характеризують его значеніе для ондо. софія. Каждый оплософъ хвалится, что онь по своей волё, можеть пускать въ ходъ авторитеть Стелля. Этоть Стелль-Вольтеръ выдёляется изъ среды оплософовь: онъ только добродушная жертва, геніальное орудіе корыстныхъ интригановъ.

Въ заключеніе дама подвергается ужасному позору: на сценѣ играютъ комедію противъ философовъ и противъ ея самой. Зрители узнаютъ ее, она должна уйти изъ театра. Этимъ моментомъ пользуется строгій отецъ, — и философы окончательно посрамлены.

Комедію Дора можно считать послъднимъ словомъ антифилософской агитаціи. Авторъ пользовался несравненно лучшимъ положеніемъ въ публикъ, чъмъ Палиссо и его ближайшіе ученики. Ему случалось даже возбуждать гиввъ правительства слишкомъ либеральными намеками въ своихъ трагедіяхъ и во всякомъ случав онъ не торговалъ своими мивніями <sup>94</sup>. И при всемъ этомъ мы видимъ, до какой стецени слабо оружіе Дора. Онъ не ушелъ дальше избитой и въ сущности ничего не означающей сентенціи: L'honnête homme est le seul philosophe и не могъ выдвинуть болъе сильнаго врага философіи, чёмъ Стародума изъ породы Бригадировъ. Кромъ того, пьеса указываетъ на несомнънный факть: въ старомъ обществе не было силъ, сколько-нибудь способныхъ бороться съ новымъ движеніемъ. По врайней мъръ, комедія не знаетъ такихъ силъ. Другіе сатирики преслъдовали философію лично отъ себя и мы по ихъ пьесамъ могли судить объ ихъ искусствъ. Дора первый выставиль особаго героя, ведущаго войну съ философіей, - и по его сатиръ мы можемъ судить о силахъ самого общества въ борьбъ съ новыми людьми. И въ томъ и въ другомъ случав выводы получаются одни и тв же.

<sup>&</sup>quot; Мы приводнии выше отрывовъ изъ трагедіи Theagène et Chariclée и говорнии о запрещеніи пьесы Chevalier français à Londres.

Почти въ одно время съ пьесой Дора, появилась сатира на m-me Жоффренъ — пятиактная комедія Рэтлиджа — Le Bureau d'esprit. Рэтлиджъ — прландецъ по происхожденію — пріобрѣлъ популирность довольно искусной полемикой съ Вольтеромъ изъ-за Шекспира <sup>94</sup>. Современники крайне разнорѣчнво отзываются о пьесѣ Рэтлиджа. Одни считають ея выгодки грубыми и глупыми, другіе — не безусловные враги онлософія — находягь ее справедливой и не видятъ въ ней преувеличеній и грубостей, третьи называють ее «одной изъ забавнѣйшихъ комедій»<sup>33</sup>. На энциклопедистовъ, по словамъ современника, она произвела весьма сильное впечатлѣніе. Они будто бы привели въ движеніе своихъ покровителей и устроили строжайшіе розыски, произвели между прочимъ обыскъ въ редакціи Фрерона — сына и застали его за перепиской комедіи <sup>94</sup>.

Безпокойство энциклопедистовъ понятно. Во первыхъ они глубоко были возмущены нападками на г-жу Жоффренъ, когда она, по ихъ миънію, заслуживала только состраданія. была опасно больна <sup>95</sup>. А кромъ того, —въ комедіи съ величайщей прозрачностью были названы главиъйшіе члены партія. Одновременно съ пьесой появилась сказка подъ заглавіемъ: Le café promis par m-me Geoffrin, гдъ проектъ Энии-

\*\* Даланберь писать Вольтеру: "Croiriez—vous que je ne sais quelle canaille vient de faire imprimer une comédie intitulée *le Bureau d'esprit*, où cette pauvre femme mourante est fort dénigrée, à la vérité si platement que cela ne se peut lire?.. Ces libraires vendent de tout pour gagner de l'argent. Oh, que de canailles, grandes et petites, dans ce meilleur des mondes possibles!" Lettres II, 288.

*w* 

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Corresp. litt., порицая комедію, одобряеть полемику съ Вольтеронъ, находя ее искусной и деликатной. Рэтлиджъ между прочимъ защищалъ-пріемъ Шекспира-выводить на сцену народъ для характерности историческихъ знохъ и общественнаго построенія. Мы уже говорили, что Рэтлиджъ былъ гостемъ въ салонѣ г-жи Жоффренъ.

<sup>\*</sup> Corresp. litt. (Grimm).—Mém. secr. 28 nov. 1776 "elle se rapproche plus des Femmes Savàntes".—Corresp. secrète. IV, 22, 30 nov. 1776.

<sup>\*</sup> Mém. secr. 4 déc. 1776. Corresp. secr. Ib.

На самомъ дѣлѣ, комедія нисколько не выше другихъ въ томъ же направленіи и гораздо грубѣе пьесы Дора. Ея дѣй. ствующія лица—оилософы: Cocus — Дидро, химинъ Cocurbitin—баронъ Гольбахъ, геометръ Rectiligne—Даламберъ, маркизъ d' Ortimort—Кондоре, Calchas—аббать Арно, Tomassin академинъ Тома, Faribole—Мармонтель, Duluthe—Лагариъ.

Неизбъжная горничная, застръльщица въ войнъ съ учеными, рекомендуеть намъ свою госпожу и ея друзей: госпожа собирается въ Варшаен просвёщать рисскиха, а ондософы «говорять какъ попуган и вдять какъ страусы». Самая комическая черта философовъ-прожорливость, они занимаются отврытіями на счеть поварскаго искусства, устранвають античные объды. Другой мотивь комизма- крайняя бъдность философовъ. M-me Folincourt не только кормить ихъ, но и одъваеть. На сценъ читается счеть оть портнаго, общивающаго, по заказу покровительницы, ученыхъ бъдняковъ. Горничной и ея барышив, такой же положительной какъ ся служанка, счеть портнаго даеть случай сдёлать нёсколько остроумныхъ замъчаній на счеть «наготы пятидесяти уче. ныхъ». Къ объду среди гостей m-me Folincourt готовится заранье. Она береть записную книгу и читаеть: Bons mots для варшавскаго двора»-не то, «элементы политики примънимые во всъмъ предметамъ и случаямъ», — за объдомъ эта глава не потребуется; «ловкіе и остроумные отвёты на всякаго рода похвалы»-дамъ именно, эти вещи нужны будуть за десертомъ <sup>97</sup>.

Современникъ сообщаеть, что сцены у г-жи Folincourt—точное воспроизведение того, что въ дъйствительности происходило у г-жи Жоффренъ: «такъ ему говорили»<sup>93</sup>. Это картина шутовскаго апоееоза Вольтера. Бюстъ патріарха украшають

•• Mém. secr. 26 nov. 1776.

<sup>\*</sup> Corresp. secrète. II, 388-9; 24 f. 1776. Напечатана conte.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Le bureau. I, 1, 8. Въ наше время нашинсь авторы, усвоявше эту характеристику гостей г-жи Жоффренъ и отъ себя повторявше выходяв горничной Рэтлиджа. Idées et Sensations, бр. Гонкуровъ. Ср. Antoine Guillois. Le Salon de M-me Helvetius. Paris, 1894. р. 15.

лавровымъ вёнкомъ, потомъ читають письмо Вольтера такого содержанія: Фридрихъ, великій Фридрихъ былъ его другомъ, развѣ когда-либо раньше монархи бывали друзьями писателей? Этоть монархъ водворилъ на сѣверѣ искусства и цивилизацію. Пройдеть нѣсколько лѣть — и польскіе магнаты не будуть бить своихъ крестьянъ и пріѣзжать въ Париять учиться танцамъ. Варварство исчезнеть во всей Европѣ и трагедіи Вольтера переведуть на калмыцкій языкъ. Въ концѣ письма Вольтеръ жестоко нападаетъ на Шекспира и не хочеть, чтобы читали драмы англійскаго поэта: иначе публика пожалуй отыщетъ связь между этими драмами и трагедіями Вольтера. Дальше оказывается, — никто изъ енлософовъ не знаетъ англійскаго языка, но они достаютъ экземпляръ сочиненій Шекспира и жгутъ его на алтарѣ Вольтера <sup>99</sup>.

Противъ оилософовъ ведется интрига со стороны обычнаго юноши, влюбленнаго въ племянницу ученой дамы и любимаго ею. Генріетта ненавидить оилософовъ, ея сестра Анжелика считается ученой, но не прочь отбить неученаго жениха у своей сестры <sup>100</sup>. Это конечно, не удается. Философы въ присутствіи хозяйки поднимають страшный споръ, кому изъ нихъ быть наслёдникомъ Вольтера. Приходитъ навъстіе о появленіи на сценѣ Le Bureau d'esprit,—антифилософская партія въ домѣ m-me Folincourt одерживаетъ побёду. Женихъ Генріетты обязывается только достать письмо отъ Вольтера и принести его ученой дамѣ.

Въ комедін весьма видную роль играеть поэть Duluthe— Лагарить. Ни одинъ членъ оилосооской партіи не подвергается такимъ нападкамъ, какъ этотъ авторъ. Его любимое слово—le goût—подало поводъ къ безчисленнымъ эпиграммамъ. Обычный эпитеть для него—Le fils trouvé de la philophue <sup>104</sup>. Лагариъ нъсколько разъ жаловался на журналы,

<sup>•</sup> Le bureau. IV. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Авторъ, слѣдовательно, взялъ у Мольера не только интригу пьесы, но даже има юной герояни, чувствующей отвращеніе въ ученымъ—*Henriette*. <sup>101</sup> Corresp. secrète, IV, 78.

Уч. Зап. ст. Иванова.

аворъ встричалъ смихомъ эти жалобы, но все-таки запрещаль дурные отзывы о произведеніяхъ поэта ". Такое распоряжение, конечно, должно было еще сильние раздражить насмъшниковъ, и одновременно съ запретомъ-Лагарпъ появляется на сценъ въ комедіи Рэтлиджа, а два года спустя удостоивается особой драматической сатиры. Лагариъ недолго оставался въренъ философіи. Во время революція онъ раскаялся совершенно. Въ Лицею выражалъ полное сочувствіе обычнымъ нападкамъ на эгоистическое равнодушіе ондософовъ къ общему благу, "" въ Корресионденции высказаль презрвніе «къ такъ называемой философіи XVIII въка» и не пропускалъ случая бросить упрекъ въ сторону энциклопедистовъ 104. Многіе современники революціи относились къ отой измънъ съ изумительнымъ великодушіемъ. Шенье, напримъръ, все прощалъ ему за то, что онъ когда-то написалъ трагедію Mélanie. Историки театра въ эпоху революпія съ горечью говорять о заблужденіяхъ и неблагодарности Лагарпа, но не ръшаются даже порицать его, вспоминая арекрасный стихъ Лафонтена: «Быть несчастнымъ--значить быть невиннымъ. 105. Дореволюціонные сатирики не нивли основанія быть снисходительными и незаконный сынь философіи терпёль больше всёхь. Исключительно ему посвящена сатира-Les jurnalistes anglais. Авторъ ся-Calihava d'Estandoux-представляеть въ своемъ родъ типическое явление.

Pour moi je les soupçonne

D'aimer le genre humain mais pour n'aimer personne.

Lycée. Paris 1834. II, 326.

104 Corresp. litt. III, 257; IV, 329.

<sup>105</sup> Histoire du th. fr. par Etienne et Martainville. Paris 1802. Предисл. VII-VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Ме́т. secr. 9 août 1776—первое запрещение. Но оно, очевидно, плохо дийствовало, потому что спустя восемь гить Лагариъ возобновить ходатайство. Дворъ отдинался шутками, а въ городи на Лагариа сочинили эниграмму, гди и выражение *le goût* не было пропущено. Напечатана въ *Corr. uitt.* XIII, 473.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Особенно суровъ отзывъ о Дидро и его таланть. Съ полнымъ сочувствіемъ цитируются стихи антифилософской комедія:

Въ прошломъ вътъ при громадной популярности театра и драматической поэзіи почти всякій литераторъ стремился написать пьесу, «всякій школьникъ», по выраженію современника, сочиняль трагедія. Въ результать никогда не было столько неудачныхъ драматическихъ авторовъ, сколько въ енносоескую эпоху. Потерпъвъ крушеніе въ качествъ творповъ. Они принимались за учительство и писали эстетичесвіе трактаты. Это — обычный факть, и въ числу такихъ случайныхъ наставниковъ принадлежитъ сатирикъ Лагарпа. Очень плохой драматургъ, Калигава въ 1772 году издалъ четырехтомное сочинение-De l'art de la comédie. Онъ нападаеть на мъщанскую драму, защищаеть исключительное араво королей и принцевъ быть трагическими героями и восторгается, между прочимъ, развязкой Мольеровскаго Тарюба... 106 Послё этого можно судить объ уровнё кудожественныхъ взглядовъ автора. Щесть лътъ спусть явилась сатира. Главный герой — журналисть Discord должень олицетворять Лагарпа, комедія, по замыслу автора, истила Лагариу за его оскорбленія литераторамъ, върнье авторъ неудачныхъ драмъ мстилъ своему критику.

Дискоръ—журналисть продажный, врагь всёхъ соперниповъ, допускающій свою жену вмёшиваться въ критическій огдёль журнала. Онъ въ дружбё съ богачемъ Стэрдингомъ. Тоть пишеть страшныя драмы. Человёкъ отъ природы добродушный, Стэрдингъ устроилъ мрачное подземелье, повёсигъ клётку съ совой, стёны убралъ старыми декораціями дрюридэнскаго театра. Намёреваясь писать драму, Стэрдингъ запирается въ подземелье, наподняетъ его дымомъ, мозгъ сочинителя окончательно затмёвается. Тогда онъ беретъ перо изъ крыла ворона, очиненное ножомъ, принадлежавщимъ Юнгу, и въ священномъ ужасё созерцая замогильныя видёнія, начинаетъ писать. Здёсь авторъ приводитъ рядъ цитатъ изъ сочиненій Дагарпа Дискоръ, не смотря на

21.\*

а.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Мы пользовались двухтомнымъ изданіемъ 1786 года. Драму авторъ называеть genre nouveau et philosophique. I, 20.

превосходныя отношение со Стэрлингомъ, въ ворыстныхъ цвляхъ пишетъ цасквиль на его драму — и авторъ снова цитирусть оразы Лагариа, отмечая ихъ курсивомъ. Жена Лискора велеть себя крайне дерзко съ драматургами, одному изъ нихъ вричитъ: «Ваша трагедія провалится,---препупрежнаю вась. Ни одной тирады за женщинъ, ни одной нападки на государей Это верхъ чудовищнаго!» 1\*7.

Сатира, слъдовательно, носила не только характеръ литературной мести: по примвру большинства подобныхъ произведеній, она впадала въ тонъ доноса. Авторъ, кромъ того, переполнилъ свою пьесу многочисленными намеками на личную жизнь Лагарпа. Послё этого естественно было современнику возмущаться «подлостью» актеровъ, поставившихъ на своей сценъ пасквиль противъ писателя, оказавшято ниъ не мало услугъ своими произведеніями 108. . :

Но актеры не переставали давать скандальныя представ-• • ленія, — и это тёмъ удивительнёе, что послё принятія на сцену Философовз Палиссо, они нашли нужнымъ извиниться предъ публикой въ томъ, что опозорили свой театръ подобной сатирой "". Партеръ привътствовалъ апплодисментами это извиненіе, но оно не мѣшало актерамъ угощать публику такими же пасквилями вплоть до самой революціи. Послёднимъ спектаклемъ въ этомъ духъ было представление комедія Біевра. *Réputations* 23-го января 1788 года. Публика, какъ мы знаемъ, сама положила предълъ сатирическому вкусу авторовъ и актеровъ.

Не было недостатка и въ чисто-литературныхъ сатирахъ на чувствительное направление, на новую драму-и съ другой стороны въ отвётныхъ насмёшкахъ надъ классической трагедіей. Любопытна комедія, принадлежащая маркизь Глеонъ-La fausse sensibilité. Маркиза не обладала сатириче-

. .

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Théâtre de Calihava. Paris 1782. t. III. Les journalistes. Ilpegnez. p. 8. Acte I, 2; II, 2. : • ·

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Corresp. titt. (Grimm) XIII, 183.

<sup>109</sup> Grimm. IV, 365.

скимъ талантомъ, у нея не было и личной злобы, замёнявшей у другихъ драматурговъ талантъ, — и поэтому личности и факты въ пьест г-жи Глеонъ возбуждаютъ часто скорёе сочувствіе, чёмъ смёхъ.

Главное лицо комедіи-маркиза-héroine de Sentiment. Въ началь служанка беседуеть съ дакеемъ и мы узнаемъ, что госпожа пріютала у себя двухъ хромыхъ, однорукаго и трехъ вривыхъ. Они напиваются и ссорятся ежедневно Недавно двое параличныхъ убъжали, похитивъ кошелекъ и вещи изъ несессера маркизы. И она со всвиъ этимъ примиряется. На-дняхъ у Булонскаго лъса она нашла деревенскую двичонку, въ лохмотьяхъ, страшно голодную, крикливую, дривезла домой и зоветь ее «несчастной пастушкой». Мы арисутствуемъ при подвигахъ этой пастушки. Она является на сцену съ кускомъ сыра въ одной рукв и съ хлъбомъ въ другой, бросаеть сырь на колёни къ графинё, гостьё марпизы, и обзываеть ее старой и безобразной. Та, конечно, приходить въ бѣшенство. Маркиза увлечена поэтомъ Галлеромъ, въ восторгъ отъ его идидлій и въ особенности отъ посланія Маріаннъ. Но ей объясняють, что Галлеръ быль дважды женать и послъ Маріанны писаль такія же посланія второй жень. Маркиза въ отчаяния. Это извъстие убиваетъ ее. Она не въритъ больше въ единственную безсмертную любовь и отказывается выйти замужъ за графа, своего жеинха: ея душу терзають ужасы, сомнёнія, —и она не можеть связать свою жизнь съ жизнью другого человъка. Но она остается такой же доброй и сострадательной ко всвиъ несчастнымъ. Ея слова, обращенныя въ грубой девушке, дышать исвренностью: «Всв тебя отвергають, милое дитя. Какъ нало надо, чтобы оттолкнуть холодныя сердца: сыръ, лохмотья --отого вполнѣ достаточно, чтобы погасить ихъ чувство!» 110.

Эти слова имъють смысль, не какъ сатира, а какъ истинное отражение образа мыслей современниковъ просвътительной эпохи. Произведения Галлера дъйствительно были популярны

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> La fausse sensi bilité. Comédie en 5 actes. Paris 1787. Acte V, 8.

во Франція въ концѣ XVIII вѣка, о нихъ съ восторгомъ говоритъ писатель, не имѣвшій никакихъ связей съ обществомъ маркизы — Мерсье, и нѣтъ сомнѣнія, – поэзія природы не была звукомъ пустымъ ни для Мерсье, ни даже для маркизы. Не было сплошь «ложной чувствительностью» и пристрастіе благоводной дамы къ нищимъ и убогимъ. Это факты вполнѣ достовѣрные и менѣе всего смѣшные.

Противъ новой драмы направлена довольно остроумная сатира Кюбіера—*La manie des drames sombres*, шедшая на придворной сценѣ въ Фонтебло въ 1776 году съ большимъ успѣхомъ. Успѣхъ, вѣроятно, въ сильной степени объясняется комплиментами Людовику XVI, ловко вставленными въ сатиру.

Авторъ въ предисловіи объясняеть, что онъ признаеть чувствительныя драмы, видёлъ, какъ публика и самъ онъ плакалъ на представленіи Perè de famille, Philosophe sans le savoir, Eugénie, но онъ противъ ужасовъ на сценё, противъ похоронныхъ фарсовъ» — farses sépulcrales и ссылается на вопросъ Вольтера, обращенный къ нему: «Все ли еще на парижскихъ сценахъ играютъ въ мячъ мертвыми головами?» <sup>111</sup>.

Здёсь, конечно, негодованіе автора справедливо. Но онъ забыль, что *транедія* несравненно больше виновата въ «мертвыхъ головахъ» и дёйствительно невёроятныхъ ужасахъ, чёмъ драма. Только авторамъ трагедій могло прійти въ го лову воспользоваться на сценё чашей съ человёческой кровью и заставить ревниваго мужа убить любовника жены, изжарить его сердце и угостить этимъ блюдомъ преступную жену<sup>112</sup>. «Ужасы» новой драмы, насколько намъ извёстно, въ XVIII вёкё не шли дальше «мёщанской трагедіи» — Сорэна — *Веverley*, изображавшей роковыя послёдствія страсти къ игрё. Но и въ этой драмъ являлся такой нёжный. такой высоко нравственный образъ жены и матери, что пьеса вызвала

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> La manie des drames sombres. Paris 1777. Lettre à une femme sensible. p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Tpar. Кребильона Atrée et Thyeste, траг. Беллуа-Gabrièle de Vergy-

инрическія стихотворенія, — въ то время, когда трагедій Кребильона не выносили даже лондонцы. Beverley привлекаль самую чувствительную публику. Кюбіеръ не называетъ поименно «мрачныхъ драмъ» и переходитъ къ насмъшкамъ вообще надъ мъщанской поезіей.

Сестра «прачнаго драматурга» укоряеть его, что онъ изгналь со сцены «личную поэзію», т.-е. героевъ, принцевъ и королей и замѣниль ихъ «глупыми мѣщанами»». Самъ драматургъ издагаетъ буквально идеи Мерсье: хочетъ искать героевъ на рынкѣ, въ больницахъ восклицая: «Слѣпцы мы! развѣ бѣдняки---не люди? Почему же не обратить вниманія на этихъ добрыхъ людей. На землѣ ничего нѣтъ низкаго и подлаго за исключеніемъ злыхъ». Собесѣдникъ драматурга соглашается, --народъ достоинъ уваженія, и среди него часто встрѣчаются добродѣтели, какъ и среди знатныхъ. Но онъ слишкомъ далекъ отъ высшихъ сословій, обожаемыхъ имъ; и его поведеніе не можетъ служить образцомъ. Ошибки простолюдина никого не исправляютъ, а ошибки монарховъ служатъ намъ урокомъ, ---и сами поэты обязаны скорѣе восиѣвать принцевъ, чѣмъ пастуховъ <sup>113</sup>.

Особенно понравилась придворной публикъ сцена драматурга съ секретаремъ. Драматургъ заставляетъ секретаря читать газеты съ цълью напасть на исключительно страшный случай—въ родъ отцеубійства, самоубійства, убійства изъ ревности. Но во оранцузскихъ газетахъ не оказывается ничего подобнаго, нътъ даже въстей о грабежахъ и воровствахъ: такъ счастливо живутъ оранцузы подъ властью Людовика XVI. Даже чувство ревности не ведетъ къ престуценіямъ.

Трудно было въ геров Кюбьера не узнать одного изъ энергичнвйшихъ и послвдовательныхъ защитниковъ новой поэзін. Мерсье не вступалъ въ личную полемику, но три года спустя въ драмв Le Campagnard, осмвивая жизнь столичнаго общества, бросилъ кстати нвсколько камней и въ

<sup>112</sup> La manie I, 6 II 3.

классическую трагедію. Деревенскій житель спрашиваеть у гостей, что новаго въ Паряжв, и между прочимъ, -- какъ идеть трагедія? Все ли еще надменный Агамемнонъ и горячій Ахиллъ продолжають довърять свои интересы буржуа съ улицы С. Дени? Дама въ ужаст: «варваръ», очевидно, хочеть напасть на Расина. «Отнюдь не больше», отвъчаеть помъщикъ, «чъмъ на кого-нибудь другого. Безпрестанно копирують этого божественного Расина, - и все для усовершенствованія и расширенія искусства, которое уже полтора въка вращается въ заколдованномъ кругу и все остается такимъ же скучнымъ. Арабы, римскіе и греческіе герон, вывернутые на новый ладъ, все еще върны своей риемъ? Парижанинъ постоянно горячится изъ-за свободы и величія римлянъ и апплодируетъ изо всёхъ силъ, когда послё двадцатичетырехчасоваго заговора тирана душать, какъ барашка? А онъ умираетъ съ большой граціей, на рукахъ твлохранителей и съ двустишіемъ на устахъ» 114.

Побъдить суждено было Мерсье. Ровно черезъ десять лють послѣ сатиры на драму, Кюбьеръ издалъ сборникъ сочиненій—Théatre moral ou pièces dramatiques nouvelles и предпослалъ общирное предисловіе-*Essai sur la comédie*. Вспоминая о La manie des drames sombres, авторъ говоритъ: «нападая на драмы, я искореняль то, чего не зналь... Я поносиль одновременно чувство и разумъ въ угоду вкусу... Съ теченіемъ времени мои идеи опредёлились и исправились»,---и теперь онъ напечаталъ пьесу затвмъ, чтобы наказать себя. Но это не все. Раньше онъ явно смѣялся надъ идеями Мерсье, теперь буквально повторяеть ихъ: для него писатель также посредникъ между бъднякомъ и богачомъ, трибунъ несчастныхъ и слабыхъ. Тотъ, кто страдаетъ и говорить: «Я страдаю», - интересуеть писателя гораздо больше, чъмъ тиранъ, заставляющій страдать свою жертву, и писатель изобразить ихъ-и того и другого-въ достойномъ свътв» 115

<sup>114</sup> Le campagnard ou le riche désabusé. Haye 1779. Acte II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Théâtre moral. Paris 1786. Dialogne entre l'auteur et un homme de goût. II, 31, 35. О Вольтерѣ авторъ отзывается. "Seul il est le tragique

Пьесы Кюбьера написаны по этимъ принципамъ, — онѣ носять соціальный характеръ. Особенно ярко настроеніе автора сказывается въ комедіи *Ecole des riches*. Обѣднѣвшій герцогъ заканчиваетъ пьесу такими словами: «Я гордился положеніемъ бѣдняка... Несчастные обращались ко мнѣ, я не могъ помочь имъ и тогда только я почувствовалъ цѣну богатства». Авторъ пишетъ комедію въ защиту писателей и ставитъ ихъ вюше всѣхь общественныхъ ранговъ и состояній: Le concours académique ou le triomphe des talents. Говоря объ академическомъ креслѣ своего ученаго героя, авторъ восклицаетъ: «Это тронъ, это алтарь. Только произведенія ума безсмертны, все остальное погибаетъ»<sup>116</sup>. Самая наивность выраженій свидѣтельствуетъ объ искренности раскаякая автора въ грѣхѣ предъ писателями и новой литературой.

Раскаяніе Кюбьера интересный симптомъ въ настроеніи противниковъ новаго движенія; оно яснье, чымъ всь надежды философовъ, говоритъ объ его успёхахъ. И въ эти успёхи не могли не върпть самые настойчивые враги философія. Во всёхъ сатирахъ можно замётить одинъ въ высшей степени характерный факть: энциклопедисты подвергаются всевозможнымъ навътамъ и оскорбленіямъ, но главнъйшій вииовникъ философскаго направленія эпохи «герой въка», «всеобщій учитель», какъ выражаются современники, общеиризнанный патріархъ философской церкви -- остается не только внъ ударовъ, но даже встръчаеть лесть и похвалы въ самыхъ дерзкихъ пасквиляхъ противъ энциклопедистовъ. Голоса Дефонтена, Фрерона прозвучали глухо и не произвели впечатлёнія на современниковъ. Въ самый разцвётъ двятельности Фрерона Вольтеръ успълъ погубить Помниньяна въ глазахт парижской публики, одержалъ надъ нимъ быструю и блестящую побъду. Представления Шотландки окончательно должны были убъдить патріарха въ неопре-

philosophe et ce titre vaut bien celui de grand, qu'on o donné à quelques autres". I, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Th. mor. I, 327.

одолимой силь его авторитета. И эту силу признають даже враги философіи. Фрерона поражають вожди сатиривозъ — въ родѣ Палиссо, а другіе спѣшать выдѣлить ныя Вольтера изъ числа именъ, подлежащихъ издъвательствамъ. Съ теченіемъ времени Вольтеру придется ръзко разойдтись съ общественнымъ мнёніемъ — въ политикъ по вопросу о парламентахъ, въ литературѣ-во взглядахъ на Шекспира. -- но это нисколько не поколеблеть его обаянія. Дворъ ненавидить философа, относится враждебно въ его пріему въ Парижв, после смерти запрещаетъ вдругъ играть на сценъ его произведенія, но усерднъйшій агенть двора продолжаеть льстить Вольтеру въ самый разгаръ его парижскихъ тріумфовъ. Даже уступки Вольтера католическому культу, разсчитанныя на удовольствіе высшихъ сферъ и повергающія въ смущеніе философскую церковь, не ободуяеть враговъ философіи-возстать, наконецъ, на ея вождя "?. Мерсье рвшается упрекнуть Вольтера въ непослёдовательности илей и литературныхъ мивній 118,- но онъ остается одинокимъ: сатирикъ ве пользуется даже этимъ случаемъ -- возмущенія новаго писателя противъ учителя эпохи. При этомъ любопытенъ одинъ фактъ: Вольтеру при жизни ръшають воздвигнуть статую и ръшеніе исходить оть собранія философовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> О впечатлѣніяхъ въ Парижѣ послѣ взвѣстныхъ поступковъ Вольтера. въ Пасху 1768--Grimm. VIII, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Больше всего Мерсье нацадаеть на Вольтера за непостѣдовательность, мы ность во взглядахъ на драму, (Du théâtre, 169). Непослѣдовательность, мы видѣли, далево не такая рѣзкая, какъ это казалось Мерсье и позже –другимъ авторамъ. Серьезнѣе другое заявленіе Мерсье о Вольтерѣ: "il a presque toujours écrit pour le moment et selon le besoin". Фраза, несомнѣино, партійнаго происхожденія. Мерсье принадлежалъ къ партіи демократовъ, дѣйствовавшихъ отдѣльно отъ общества энциклопедистовъ. Кружокъ этотъ имѣлъ свои dejeuners philosophiques у Grimod de la Reynière'а и относился въ энциклопедистамъ, какъ радикалы къ умѣреннымъ, хотя далеко не съ такимъ ослѣпленіемъ, какъ Руссо. Мерсье, мы видѣли, признавалъ всѣ биага просвѣтительной философіи и ея пропаганды.—О dejeun phil. разсказалъ самъ Мерсье, въ Tableau de Paris. О томъ же предметѣ книгъ De,noiresterres'a Grimod de la Regnière et son groupe. Paris 1877.

въ числё семнадцати, всёхъ видных представителей новыхъ идей. Руссо не участвуеть въ собрании, но присылаеть свой взнось. пытается внести деньги даже Фреронъ, ихъ возвра-, щають назадъ. Но попытку Фрерона врядъ ли слъдуетъ ариписывать исключительно его нахальству. Можно думать, его настроеніе въ этомъ случав отчасти походило на настроеніе Руссе: всемірный авторитеть Вольтера не могь не импонировать Фрерону и если Руссо сочувствоваль статув Вольтера, Фреронъ своимъ поступкомъ накъ бы хо тыть удержать за собой право числиться въ литературномъ мірь, участвовать въ общемъ дълв писателей. Невольное сознаніе, что предъ его глазами совершается чествованіе мірового генія, стоящаго выше временныхъ в партійныхъ дрязгъ, не могло не коснуться даже Фрерона и тотъ «святой дукъ», который, по словамъ одного изъ участниковъ филосоескаго собранія внушиль идею о статув Вольтеру, не могь по временамъ не въять надъ всъми, кого сколько-нибудь васался вопросъ о литературѣ и мысли-въ какомъ бы то ни было направленіи.

Исключительной фигурой остается Помпиньянъ, прославившійся шутовской ръчью въ Академіи протявъ философовъ. Въ 1771 году онъ написалъ оперу въ защиту религіи и культа. Опера называлась Прометей и изображала сначала тріумоъ Вольтера, а потомъ окончательное разрушеніе всъхъ его замысловъ. Прометей обвинялся въ томъ, что онъ научилъ людей искусствамъ, презрънію къ богамъ и все это развратило человъчество <sup>410</sup>. Въ произведеніи Помпиньяна не все оказалось празднымъ вымысломъ, — и именно апосеозъ Вольтера, изображенный сатирикомъ, осуществился съ изумительной точностью въ дъйствительности. Не оправдался только финалъ оперы, составлявшій для самого автора всю

<sup>119</sup> Между прочимъ, Өетида, мать Прометея, упрекаетъ сына:

Tes arts ont pris la place et les lois des dieux.

Villemain. Tableau de la litterature au XVIII-e siècle. Paris 1852, I, 280. Desnoiresterres. Voltaire. VIII, 505.

ея сущность. Благодаря Помпиньяну, сатира впервые поя вилась въ оперъ, но не возбудила ни малъйшаго внимані, публики. Тріумфальное путешествіе патріарха въ Парнит вызвало одноактную комедію Voltaire apprecié: осмъивается необыкновенная разносторонность талантовъ Вольтера 1 совътуется ему не писать въ преклонномъ возрасть <sup>134</sup> Но объ этихъ сатирахъ приходится упоминать только въ интересахъ исторической точности: никакого обществен нагъ значенія онъ не имъли и даже не привлекали лю бопытства публики, не поднимали шума, чъмъ, по крайней мъръ, могли похвалиться произведенія Палиссо и его сорат никовъ.

Двятельность вождя философіи шла могучимъ потокомъ і всъ критики и нападки казались мелкими безпомощными обломками въ этихъ волнахъ. Такова судьба сатиры про чивъ учителя. Судьбу ся противъ учениковъ мы знаемъ Публика въ теченіе второй половины въка встръчала на смвшен надъ новыми идеями и мыслителями съ постепени возрастающимъ негодованіемъ, а наканунѣ переворота со . вершенно прекратила вылазки противъ философія и литера туры. Акть побъды философіи совершился въ театральної заль раньше чъмъ, вопросъ о старомъ и новомъ перешел въ залу политическаго собранія. И, мы видъли, само пра вительство подготовляло этоть результать, въ течение деся тильтій поощряя литературную войну на театральныхъ сце нахъ. Въ продолжение всего этого времени публика науча лась съ твхъ же сценъ новымъ идеямъ и съ каждымъ спек таклемъ выносила изь театра свъжее оружіе противъ основа стараго порядка, --- противъ всюго старыхъ основъ, потом что ни одна просвътительная и реформаторская идея XVII въка не миновала сцены.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Печатное взданіе безъ обозначенія города и авторъ названъ Е.\*\* В.\*\*\* Mouhy не знасть его имени. Энц. *Bibl. Nat.*--Billard.

## Реформа семьи.

## I.

Въ Секретной корреспонденции подъ 5 ноября, 1778 г. напечатана мирическая ръчь: Чувства благодарности матери обращенныя ко токи Ж. Ж. Руссо. Здесь, между прочимъ, читаемъ сладующее: «Если все, что обезображиваетъ благую природу, если все, что подавляетъ чувства милосердія и въжности --- навсегда уничтожено для будущихъ покольній, если въ семьяхъ царствуетъ единеніе, если дъти любятъ твхъ, кому они обязаны больше, чемъ существованіемъ, если видъ матери, окруженной своими дётьми, внесь въ брачный союзъсчастье и миръ — всъми этими благодъяніями человъчество обязано тебъ». Дъти въ свою очередь привътствуютъ твиъ писателя такими словами: «Мы одержали побёду. Руссо ны посвящаемъ наши удовольствія: наши игры это-праздники въ честь его памяти». Дальше Руссо именуется благороднымъ освободителемъ юнаго поколёнія, его могила увёнчивается цвътами отъ лица благодарныхъ дътей 1.

Эти слова написаны четыре мёсяца спустя послё смерти Руссо и точно и правдиво выражають настроеніе современниковъ, оплакивавшихъ кончину женевскаго оплосооа. Здёсь выразился взглядъ на дёятельность Руссо—читателей сравинтельно умёреннаго направленія, не питавшихъ сочувствія

<sup>1</sup> Sentiments de reconnaissance d'une mère adressés à l'ombre de J. J. Rousseau. Corresp. secr.  $\nabla \Pi$ , 101.

ни въ парадовсальнымъ разсужденіямъ ни въ революціонному Общественному договору. Для нихъ лучшими произведеніями Руссо были Новая Элоиза, Эмиль. Въ этихъ внигахъ подвергались вритивъ явленія, ненависныя всъмъ, ато и не думалъ, разрушать политическія основы стараго порядка. Въ романахъ поднимались вопросы нравственности—семейной и общественной, вопросы, находившіе отголосовъ у всъхъ, вто не былъ совершенно равнодушенъ въ будущему Франція. У этихъ наблюдателей невольно являлась мысль, повърить ли потомство, что существовали подобные нравы. По врайней мъръ, нъсколько поколъній подрядъ не могли бы жить при такомъ порядкъ вещей: исторія—говорить одинъ изъ наблюдателей, — непремънно должна будетъ разсказать, какъ эпоха разврата была возмъщена эпохой добродътелей, – иначе снава и блескъ націи подвергнутся сильнъйшей онасности <sup>с</sup>.

Это соображеніе высказано ровно за четверть вёка до революціи и неоднократно повторялось самыми умёренными современниками, произносилось даже слово революція— не въ смыслё наступившаго впослёдствій переворота, а въ смыслё преобразованія искусственвой жизни общества и его уродливыхъ возарёній <sup>3</sup>. Произведенія Руссо падали на благодарную почву. Никто краснорёчивёе его не клеймилъ современныхъ извращеній и никто не умёлъ въ такой блестищей рёшительной формё представить идеалъ будущаго,—и нивогда его рёчь не казалось громадному большинству современни-

\* Ib. VI, 246.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Grimm. Corresp. litt., 1764. "On peut croire qu'elle (la postérité) s'enquerra avec quelque curiosité si ces moeurs ont été réellement les moeurs d'une grande et illustre nation, puisqu'enfin toutes les comédies du temps les ont ainsi représentes... Il faut esperer que les curieux d'alors pourront se répondre que les moeurs ont été effet celles d'une génération aussi courte que frivole, dont les travers ont été réparés par des siècles de vertu. Car si de telles moeurs avaient été duré plusieurs générations de suite, l'histoire apprendrait sans doute du même temps aux curieux des siècles à venir les funestes influences que leur durée aurait eues sur la gloire et la splendèur d'une telle nation".

ковъ такой неотразимой какъ въ нападкахъ на модную семью, модную женщину и модную правственность.

Въ то самое время, когда очевидецъ высказалъ свой безнадежный отзывъ о нравахъ оранцузовъ, вышелъ первый романъ Руссо. Сенъ-Прэ, герой романа, переселяется въ Парижъ изъ идиллической страны патріархальныхъ нравовъ. Онъ пораженъ жизнью столицы, особенно семейными отношеніями парижскаго «свъта». Онъ подробно разсказываетъ свои наблюденія въ письмахъ къ Юліи. Одно изъ нихъ должно было особенно заинтересовать читателей и читательницъ аристократическаго міра. Сенъ-Прв пишетъ:

«Кажется весь строй естественныхъ чувствъ здёсь разрушенъ. Сердце не создаетъ никакихъ привязанностей; дъвушка не имъетъ на нихъ права; оно принадлежитъ только замужнимъ женщинамъ, которыя не исключаютъ при выборъ ни кого, кромъ своихъ мужей. Приличнъе матери имъть двадцать любовниковъ, чёмъ дочери одного. Прелюбодёяніе ихъ не возмущаеть, въ немъ не находять ничего непристойнаго; нить переполнены самые свромные романы, поучащие общество, и разврать не подлежить осуждению, лишь только онъ связанъ съ супружескою невърностью. О Юлія! здъсь такая женщина, которая не побоится сто разъ осквернить свое брачное ложе, осиблится своими грязными устами осудить нашу цъломудренную любовь и оскорбить узы двухъ искреннихъ сердецъ, никогда не измънявшихъ другъ другу... По сновамъ парижанъ, бравъ есть таинство, но таинство, не имъющее у нихъ силы даже самаго ничтожнаго гражданскаго договора. Повидимому, это ничто иное какъ соглашепе двухъ свободныхъ лицъ жить вмъсть, носить одну фамилю и признавать своихъ дътей; затъмъ бракъ не даеть болъе инкакихь правъ одного супруга надъ другимъ. Поэтому, мужъ, который вздумаль бы осуждать поведение своей жены, возбуднать бы здесь противъ себя такой же ропотъ, какъ у насъ нужъ, воторый допустилъ бы свою жену до публичнаго разврата. Съ своей стороны жены не особенно строги въ мужьжъ, в не было примъра, чтобы жена отоистила муну за то,

что онъ подражаеть ея невърности. Впрочемъ можно ли ожщдать другихъ болъе честныхъ отношеній тамъ, гдъ въ основаніи брачнаго союза сердце не принимаетъ никакого участія? Кто женится ради состоянія или положенія, тотъ не налагаетъ на себя никакихъ нравственныхъ обязательствъ».

«Даже любовь и та потеряла здёсь свои праве и извращена не менёе, чёмъ бракъ. И если здёсь супруги ни что иное, какъ мужчины и женщины, которые ради большей свободы согласились жить вмёстё, то и любовники также совершенно равнодушны другъ къ другу. Они видится или для развлеченія, или изъ тщеславія, изъ привычки или ради животной потребности. Сердце не принимаеть никакого участія въ такой связи, въ ней ищуть только удобства и нѣкотораго сходства въ характерахъ».

Сенъ-Прэ обличаетъ парижанку въ полнъйшемъ рабствъ передъ модой, въ забвеніи собственной личности и природы. За это рабство кавалеры отплачиваютъ ей поклоненіемъ: женщина кажется царицей общества. Но отъ наблюдательности Сенъ-Прэ не ускользаетъ сущность дъла. «Властъ женщины», пишетъ онъ, «зависитъ не отъ привязанности или уваженія къ ней мужчины, а является только слъдствіемъ учтивости и свътскаго обычая, такъ какъ французское волокитство, при всей своей угодливости, не исключаетъ презрънія къ женщинъ».

По наблюденіямъ Сенъ-Прэ— это презрѣніе вполнѣ сознательно, даже мотивируется несомнѣнными данными: мужчины презираютъ современныхъ женщинъ, потому что хорощо знаютъ ихъ. «Того, кто уважаетъ ихъ», пишетъ Сенъ-Пра, «считаютъ за неопытнаго новичка, за древняго рыцаря, за мужчину, который знаетъ женщинъ только по роменамъ».

Дальше мы узнаемъ еще боле удивительныя вещи. Оказывается, сами женщины иного отношения и не ждуть къ себѣ. Онѣ не только допускаютъ сврытое презрѣніе мужчинъ, но даже начинаютъ презирать тѣхъ, кто питаетъ къ нимъ противоположныя чувства. «Сами женщины», говоритъ Сенъ-Пръ, «судятъ о себѣ съ такой справедливостью, что чувство уваженія въ нимъ не заслуживаеть ихъ одобренія. Первое качество счастливаго волокиты заключается въ его крайнемъ нахальствъ»<sup>4</sup>.

. Это - портреты героевъ и героинь стараго общества, приговореннаго въ смерти. Рядомъ съ ними авторъ рисуетъ новыхъ людей и развертываеть перспективу идеальнаго союза по чувству, по влеченію сердца. Юлія-новая женщина, освободившая себя отъ гнета современныхъ общественныхъ предразсудковъ. Мода не имъетъ надъ ней никакой власти. Мивнія свёта въ ся глазахъ старый хламъ, не заслуживающій вниманія. Она получила совершенно другое воспитаніе, чёмъ свётскія столичныя дёвушки. Ея не запирали въ монастырь и потомъ не передавали съ рукъ на руки будущему мужу, какъ нъчто безличное и безвольное. Ея учитель - «мелкій буржуа» и по своимъ взглядамъ онъ стоить выше сословныхъ границъ. Сенъ-Про одушевленъ высшими цринцицами современной ему мысли, Юлія его убъжденная и мужественная послёдовательница. Она даже поднимается выше учителя, когда тоть по легкомыслію или по слабости воли измъняетъ своимъ убъжденіямъ и сбивается съ намъченнаго пути. Въ отвътъ на подробныя извъстія Сенъ-Прэ о парижскомъ свътъ Юлія пишеть: «Какъ! неужели вы хотите изучать людей, наблюдая ничтожные обычан какихъ то жеманницъ и бездъльниковъ, и неужели этотъ внъшній мъняющійся лоскъ, который едва ли заслуживаль вашего вниманія, могъ послужить основаніемъ всёхъ вашихъ наблюденій?» Она негодуеть на Сень-Прэ, почему онь не занимается людьми. равными по положенію съ нимъ самимъ, ничего не пишеть о честныхъ труженикахъ, «составляющихъ, быть можеть, самый уважаемый классь людей въ странъ».

У Юліи есть, слёдовательно, извёстные нравственные и общественные взгляды. Они принадлежать ей лично, и она не поступится ими не только для общества, но и ради сво-

<sup>•</sup> Nouvelle Héloise. Partie II, lettre XXI. Цитаты сдёланы по русскому изданию, Москва 1892.

Уч. Зап. ст. Иванова.

его учителя. Она будеть требовать оть него той же стойкости и жесточайшей мукой будеть для Юлін паденіе и отступничество ся друга. Она должна не только любить его, но и уважать, т.-е. сознательно относиться въ его личности, въ его поведенію. Она не отступаеть предъ самыми энергичными упреками, лишь только этому чувству грозить опасность. Сенъ-Прэ палъ духомъ въ виду разлуки съ подругой. Юлія спрашиваеть у него: «Гдѣ же та высокая любовь, умъвшая возвышать всъ чувства и воспламенять ихъ, добродътелью? Гдъ эти гордые принципы? Что сталось съ подражаніемъ великимъ людямъ? Гдѣ тоть философъ, котораго не можетъ поколебать никакое бъдствіе и который падаеть при первой случайности, разлучающей его съ подругой? Чёмъ извинить мнё въ своихъ глазахъ мой стыдъ, если въ томъ, вто увлекъ меня, я вижу только обывновеннаго человъка съ трусливымъ сердцемъ, подавленнаго первыми неудачами, безумца, который не внимаеть голосу разсудка въ то время, когда онъ болъе всего ему необходимъ. Воже! Неужели въ такомъ крайнемъ униженіи я должна краснёть столько же за свой выборъ, сколько и за свою слабость?...».

Этоть упрекъ направленъ противъ личнаго заблужденія Сенъ-Прэ. Юлія зорко слёдить за его идеями, выходящими за предѣлы личной жизни. Она даеть ему совѣты, какъ лучше всего воспользоваться пребываніемъ въ Парижѣ. Она требуеть, чтобы онъ вошелъ въ сношенія съ учеными, присматривался къ общественной дѣятельности серьезныхъ людей и не забывалъ при этомъ, что «тайныя пружины общественной жизни познаются мудрецомъ въ хижинѣ бѣдняка». Сенъ-Прэ долженъ отвѣчать ей на вопросы, занимавшіе передовыхъ мыслителей эпохи. Юлія представляетъ ему цѣлую программу общественныхъ изслѣдованій. Она и теперь хочетъ учиться у своего учителя и въ то же время воодушевляетъ его на дѣятельность, исполненную благородныхъ и гуманныхъ цѣлей. Она хочетъ во всемъ быть его подругой

<sup>5</sup> Ib. Partie II, lettre VII.

п помощницей. «Не отказывайте мнѣ въ удовольствіи знать п любить все, что вы дѣлаете хорошаго. Вы не захотите оскорбить мени и не заставите меня думать, что если небо соединить нашу судьбу, вы сочтете недостойной вашу подругу мыслить вмѣстѣ съ вами»<sup>6</sup>.

И Сенъ-Пре подчиняется двойной власти — любьщаго сердца и благородной мысли. Письма Юлін — его жизненный руководитель. Онъ переписываетъ ихъ въ одну книгу и обёщаетъ не покидать ихъ во всю жизнь. Они будутъ служить ему противоядіемъ противъ искушеній и превратныхъ взглядовъ -свъта, утёшеніемъ въ бёдствіяхъ, будутъ предупреждать и исправлять его заблужденія. «По моему мнёнію», прибавляетъ Сенъ-Пре, «это будутъ первыя любовныя письма, изъ которыхъ будетъ сдёлано такое примёненіе».

Это справедливо, потому что и самый романъ первый и единственный въ своемъ родъ. Онъ опьянилъ читательницъ, сдълался ихъ любимъйшей книгой. И это не было скоропроходящимъ увлеченіемъ: на романъ воспитался рядъ поколъній оранцузскихъ женщинъ, отъ современицъ автора до Жормъ-Зандъ. Велико также историческое значеніе романа. Ни въ одномъ произведеніи XVIII въка съ такой мъткостью не обрисованы семейныя отношенія стараго порядка, не представленъ въ такихъ смълыхъ чертахъ грядущій союзъ мысли и чувства изъ двухъ равноправныхъ членовъ свободнаго общества. Романомъ *Новая Элоиза* полагалась первая основа лювой семьи.

Руссо съ большимъ удовольствіемъ разсказываеть о необыкновенной популярности Новой Элоизы, приписываетъ эту популярность врожденному влеченію даже испорченнаго человъка къ чистымъ, нѣжнымъ и благороднымъ чувствамъ другого, т. е. самого автора. Руссо здѣсь кромѣ того не приминулъ въ краткихъ словахъ повторить основныя положенія романа. Очевидно, тордое сознаніе побѣды наполняло писателя<sup>7</sup>.

<sup>&#</sup>x27;• Ib. lettre XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Confessions. Partie. II, livre XI. Paris 1869. p. 538-9.

И все-таки, не этоть романь сосредоточиль всё уснлія, всё сочувствія женевскаго онлософа. Годомь позже Новой Элоизы — вышла въ свёть другая книга. Ее Руссо считаль своимь главнымь, лучшимь и достойнёйшимь созданіемь, на него авторь свои надежды на славу <sup>8</sup>.

Эмиль вель читателей дальше. Мужчины и женщины льйствовали въ новой роли, также невъдомой старому обществу,--въ роди воспитателей своихъ дътей. Руссо и здъсь являлся пророкомъ новыхъ идей и новаго строя. Объ книги окончательно закрёпили за авторомъ право считаться реформаторомъ семьи на всёхъ ея отвётственныхъ IIYтяхъ. Онъ возсталъ на защиту чувства и природы, на защиту порабощенной женщины, сорваль съ нея кукольные уборы и всв модныя цвпи и прикрасы, открыль обаятельнуюдаль искренняго равноправнаго союза съ любимымъ человъкомъ, счастья матери и воспитательницы гражданъ. Этоонъ сдълалъ къ шестидесятымъ годамъ столътія и-говорить новый историкъ - «вторая половина въка принадлежить ему». Принадлежить, главнымъ образомъ двумъ романамъ. Общественный договора имълъ особую публику — будущихъ избирателей, членовъ революціонныхъ собраній, и зрителей галлерей. Эмиля и Новую Элоизу читали всв, вто вообще интересовался литературой или просто беллетристикой, и. увлекались также всв, начиная съ придворныхъ дамъ и кончая писателями, вообще не расположенными къ новой философін ". Самъ авторъ отивчаетъ безпримърную популярностьромановъ среди публики, которая должна была остаться равнодушной въ его политяческой математикъ.

И несомнённо, — все, что бы ни возникало на тё же темы позже прославленныхъ сочиненій, должно было исчезнуть въ ихъ лучахъ. Для почитателей Руссо такая же судьба постигла

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Confessions, Ib. p. 559, 561.

<sup>•</sup> Тонъ. Происхожд. общ. строя. Русск. над. стр. 357.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Corresp. secrète называеть Эмиля лучшинь, что создано человичеснить умомъ. VII, 114.

н все, что было извёстно раньше его - довольно обыкновенная участь предшественниковъ генія. Онъ часто беретъ едва **ди не самый** существенный матеріаль у другихь, часто у свонхъ старшихъ современниковъ, изъ обломковъ чужихъ зданій строить свое, — и оно признается новымъ и оригинальнымъ не только въ потомствъ, неръдко даже у современниковъ. Такова судьба главнъйшихъ идей Руссо. Безусловно върно, что его политические и общественные взгляды ОТНЮДЬ НЕ МОГАН ЯВІЯТЬСЯ НОВОСТЬЮ ДЛЯ ПАРИЖАНИНА ДАЖЕ, нихогда не читавнаго политическихъ трактатовъ. Вся заслуга Руссо состояла въ искусномъ и дъйствительно оригинальномъ изложения теорій, раньше его пущенныхъ въ обороть. Руссо любить заявлять, что онъ пишеть безъ помощи книгъ 11, и у него двиствительно мало цитать и ссыловъ. Это отнюдь не значить, чтобы вовсе нельзя было ихъ сделать и въ мыслять автора-отыскать паралельныя мъста въ ближайшихъ въ нему источникахъ.---Напротивъ. Можетъ быть, необыкновенная популярность произведеній Руссо и легкость ихъ усвоенія для средней публики объясняются именно ихъ неоригинальностью, ихъ значениемъ, какъ общедоступнаго повторительнаго изложенія уже знакомыхъ идей. Мы не можемъ этого утверждать о всей діятельности Руссо, какъ мыслитетеля,---но извъстная часть ся и сдва ли не главивйшая унасявдована очнософомъ отъ своихъ старшихъ современниковъ, въ отомъ отношения или совершенно забытыхъ или несравненно менбе цвнямымъ, чвмъ ихъ наслёдникъ.

Иден Носой Элоизы, легшія въ основу новаго семейнаго отроя, были высказаны раньше Руссо и многія изъ нихъ онъ уміль оцінить по достоинству. Оні явились одновременно съ драмой. Мы виділи, — она по самой своей сущности должна была овладіть вопросами о семьй и съ теченіемъ времени—объ общественныхъ отношеніяхъ. Область чувства всеціло принадлежить драмі и, слідовательно, тамъ, гдъ личное стремленіе сталкивается съ внішними препят-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Напрнивръ, неодновратно въ Письмъ къ Даламберу.

ствіями, возникиеть истинная драматическая борьба — въ твсномъ смыслъ слова, т. е. борьба, подлежащая анализу новой повзін. Чувство-проствйшее непосредственное выраженіе личности, а борьба за него-первый шагь въ личной свободъ. Старое общество не знало чувства и личность была. поглощена обществомъ, ся ни существовало. Жизнь была построена на форма, на внёшнихъ условностяхъ: только тавимъ путемъ и можно было достигнуть полнаго уподобленія людей другь другу. Идеальнымъ человъкомъ во французскомъ обществъ считался тоть, ето походиль на всъхъ визстъ в ни на кого отдёльно, и мы слышали жалобу современныка на отсутствіе во французскомъ обществе индивидуальныхъ характеровъ, на невозможность возникнуть семейному роману во французской литературь. Другими словами, -- гдв нътъ необходимой основы для семьи, т. е. чувства, тамъ нёть характеровъ и личностей. И то и другое неразрывно связано. Драма, поставившая своей задачей вдохновляться чувствомь, этимъ самымъ взяда на себя изображеніе личной жизни, борьбы отдёльнаго человёка съ внёшними условіями. Чувство и личная жизнь, конечно, ближе всего проявляются въ любви и семьв: чувствительная драма необходимо превращается въ семейную. Но чувство любви не всегда можетъ встрётить свободный путь, особенно въ обществе, переполненнэмъ предразсудвами и привилегіями: --- неминуемо произойдеть столкновение между личной волей и общественными формами, --- предстанеть, слёдовательно, вопросъ о предразсудкахъ и привидегіяхъ. То же чувство подскажеть и рипеніе вопроса-независимо отъ общихъ отвлеченныхъ соображеній. Такимъ путемъ, безъ всякихъ теорій и философскихъ тенденцій----художественная литература превратится въ литературу о личной и общественной свободь. И мы знаемъ,--и та и другая освобода первоначально подвергаются обсужденію писателей, не принадлежащихъ въ философской партія. даже враждебныхъ ей. Вопросъ, слёдовательно, самъ по себъ, возникалъ независимо отъ дбятельности просвбтителей, --подобно вопросамъ о театръ и драмъ. И въ тоиъ и въ другомъ случай енциклопедисты пооходили къ вопросу, уже начатому и практически даже предрёшенному. Жизнь шла впереди теоріи и литература впереди философіи. Философіи оставалось выяснить и обобщить данное явленіе, вывести возможныя слёдствія, представить прочную логическую систему. Это именно и сдёлали философы съ вопросами о театрё и о драмё. Ту же роль они выполнять и относительно вопроса о семьё. Раньше, чёмъ на сцену выступять энциилопедисты, и гораздо раньше Руссо-мнимаго творца идеи, она уже будеть намёчена, потому что она родилась виёстё съ драмоё, независимо оть философскаго движенія эпохи.

Къ тому времени, когда вышелъ романъ Руссо, оранцузская публика во всёхъ подробностяхъ знала, что такое свётская семья, модный мужъ, модная жена и мать. Драматическая литература неустанно изображала эти онгуры, и еще за четверть вёка до *Новой Элонзы*—новыя женшины впервые появились на сценъ и раньше писемъ Юліи успёли высказать свое міросозерцаніе и свои идеалы.

## · II.

Съ начала XVIII въка на оранцузской сценъ непрестанно появляется одинъ и тотъ же герой изъ аристократическаго міра, по нъкоторымъ признакамъ потомокъ мольеровскихъ типовъ-Донъ-Жуана-соблазнителя и авантюриста Доранта, безстыднаго эксплуататора буржуазной глупости и тщеславія. Но съ теченіемъ времени потомокъ ушелъ много дальше своихъ предковъ. Онъ соединилъ соблазнъ съ эксплуатаціей, — одновременно развращаетъ всъхъ, вто довърнется ему, и живетъ на счетъ своихъ жертвъ. Онъ, наслъдникъ разорившейся семън. Сердце у него убито со дни рожденія, остались кищническіе инктинкты, вооруженные титуломъ и свътскими талантами. Въ ранней молодости онъ, можетъ быть, и пытался идти честнымъ путемъ, думая даже о бракъ по любви, но этимъ намъреніямъ не было мъста въ салонахъ, женщины поступили съ юнымъ мечтателемъ совершенно, какъ писалъ объ этомъ Сенъ-Пра, --и маркизъ превратился въ хлоднокравнаго, своекорыстнаго повдателя неопытныхъ сердецъ. Такая карьера описывается въ извёстной намъ комедія, посвященной Соблазнителю. Но это исвлючительный случай. Отъ другихъ маркизовъ, шевалье, герцоговъ мы не слышинь ничего подобнаго. У нихь не было «бурнаго періода».---они съ самого начала шли однимъ и твиъ же путемъ. Образецъ ихъ появляется еще въ концъ XVII въка--въ вомедіи Данкура Le chevalier à la mode. Его жизнь и нравственность рисуются въ слёдующей картинъ: «У него обывновенно пять или шесть коммерческихъ аферъ съ такимъ же количествомъ красавицъ. Онъ поочередно объщаетъ ниъ жениться, смотря потому, насколько нуждается въ деньгахъ. Одна заботится объ его экипажъ, другая оплачиваетъ его игру, третья платить по счетамъ его портного, четвертая покупаеть мебель для его квартиры. И все эти подруги для него своего рода фермы съ прекраснымъ доходомъ» \*\*.

Въ этой комедіи для русскаго читателя особенно любопытна одна сцена — шевалье съ горничной — Лизеттой. Сцена сильно напоминаеть отношенія Молчалина къ Лизё и Сооьѣ. Положеніе горничныхъ совершенно тождественное, чувства, питаемыя шевалье къ госпожѣ Лизетты тѣ же самыя, какія доставляютъ не мало хлопотъ Молчалину въ его интригѣ съ Сооьей. Разница общественнаго положенія благороднаго оранцузскаго афериста и секретаря русскаго чиновника въ данномъ случаѣ не является существеннымъ вопросомъ. Въ нравственномъ отношеніи шевалье Данкура стоитъ не выше молчалинскаго уровня, — и наше сравненіе вполнѣ точно опредѣляеть взглядъ самого автора на своего героя <sup>13</sup>.

Герой остается неизмённымъ въ теченіе цёлаго столётія. Эта характеристика повторяется нерёдко съ буквальной точностью до самой революція. Въ комедія Лесажа *Тигсагеt* шевалье — родной брать герою Данкура. Онъ «ощипываеть»

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Acte III, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Acte I, 6.

баронессу, великосвътскую кокотку и откровенно сознается ей, что безъ нея онъ нарушиль бы довъріе всёхъ игроковъ, его слово потеряло бы всякое значение и онъ заслужиль бы презрвніе всвхъ честныхъ людей. «Какъ пріятно» - восклицаеть онь, «видеть, что твою честь спасаеть предметь твоей любви!» ". У него такой же пріятель маркизъ. Этому случайно удалось завести интригу съ провинціалкой, онъ не внаеть, какъ отдълаться оть привязчивой барыни: выказывать слишкомъ много пыла и «бъгать за женщиной»-буржуазно: «сердечная афера» вовсе не по немъ: онъ спитъ по цълымъ днямъ и пьетъ ночами 16. Такой же шевалье, какъ у Данкура и Лесажа, рисуется полвъка спустя въ комедіи Буасси Les valets maîtres. Здъсь у героя тоже цълый рядъ нитригь, всв съ особыми цвлями: графиня забавляеть его вокетствоять, президентша-очень богата и на ней можно будетъ жениться, баронесса-старуха дълаетъ ему подарки и надняхь осчастливить экипажемъ 6. Таковы собственныя признанія шевалье. Вообще эти господа не стёсняются и высказывають свои воззрънія не только между собой, но даже нногда свониъ жертвамъ. У маркиза-въ комедія La coquette соттідес-спрашивають, зачвиь онь ухаживаеть за женщинами,---можеть быть добивается любви. Маркизъ возмущенъ такить подозрёніемъ. «Эта идея лишена всякаго смысла», товорить онъ. «Мое назначение, моя роль-гасить повсюду ненавистное мнё уродство - чувство, называемое нёжностью. Оно одному человъку отдаетъ въ собственность TO. TTO должно принадлежать обществу». И онъ дальше объясняеть средства, какими совращаетъ женщинъ: онъ старается уничтожить въ нихъ «предразсудки», т.-е. чувства приличія и нравственности, разжигаеть въ нихъ страсть къ блеску, къ шуму, желаніе бравировать общественнымъ мнаніемъ и жить

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Acte I, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Acte IV, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Acte II. Пьоса напочатана въ Dictionnaire des théâtres de Paris. Parfaict. Paris. 1767.

для себя. Самъ онъ владёеть твердыми и постоянными принципами: если бы ему на одну минуту показалось, что женщина можеть полюбить его, хотя бы на два дня, онъ немедленно бросилъ бы ее <sup>17</sup>.

Остроумная современница имъла послъ этого полное основаніе высказать такую аксіому: Маеусаилъ любви жилъ во Франціи не болъе шести дней, а современный идолъ свътскихъ красавицъ, герцогъ Лозенъ, типичный homme à bonnes fortunes заявлялъ, что онъ un peu marié, —настолько ип peu, что объ этомъ не стоитъ и говорить. Бракъ для такихт господъ, по выраженію Шамфора—indecence convenue — допускаемое свътомъ неприличіе, а любовь — l'échange des deux fantasies, le contact des deux épidermes <sup>18</sup>.

Современная эпиграмма вёрно уловила эту черту, совётовала дёвушкамъ избёгать современной молодежи: она изгнала изъ Фравціи искреннее чувство и сознательно всюду разсёяла разврать<sup>19</sup>. Изгнала чувство во всёхъ его проявленіяхъ. Модный кавалеръ одинаково былъ дурнымъ сыномъ, другомъ, мужемъ и отцомъ. Его отношенія къ брату и семьё совершенно опредёленны. Если вообще любовь для него чувство буржуазное, слова отеиг, сынъ не менёе смёшны и неприличны. Отца онъ называетъ monsieur, потому что рère мёщанское выраженіе; сынъ то же monsieur, потом что тот fils звучитъ «слишкомъ подётски»<sup>20</sup>. Свётъ требуетъ отъ него только двухъ качествъ: онъ долженъ быть dur et poli, и то и другое можетъ прикрывать самый ограниченный эго-

<sup>17</sup> Acte I, 6.

<sup>18</sup> Du Bled. La societé française p. 18, 121.

<sup>10</sup> Les jeunes gens du siècle, Эприведено въ Corresp. litt. XIII, 266.

<sup>20</sup> L'Ecole des mères, комедія Лашоссе. Отецъ негодуеть на сына, называющаго его monsieur:

> Le nom de père est-il devenu trop bourgeois Pour pouvoir à présent sortir de votre bouche;

Les deux pères. Rom. Moissy. Модный отецъ пишетъ сыну monsieur. потому что "mon fils est puérile". Cp. La mère coupable, Бомарше, Acte, I, 19.

нять и непоколебимое безсердечіе <sup>21</sup>. Прежде всего, конечно, они сказываются на семейныхъ отношеніяхъ аристократическаго общества.

Комедія и драма оставила безчисленное множество признаній модныхъ женщинъ и мужей. Фактъ, очевидно, слишкомъ бросался въ глаза, преобладая надъ всей современной жизнью. «Мы любимъ не какъ буржуа», говоритъ шевалье въ комедіи Реньяра: мы умѣемъ сокращать дорогу къ сердцу... Мы вступаемъ ежедневно въ союзъ со всѣми женщинами Франціи»<sup>12</sup>. Невѣста и жена безразличны, не въ нихъ дѣло, шевалье и маркизы женятся не для брака Ничего нѣтъ смѣшнѣе мужа одержимаго демономъ супружества <sup>13</sup>. Любить жену просто — стыдно. On est honteux d'aimer la femme... и это до такой степени законное правило, что женихи не стѣсняются объяснять его во всѣхъ подробностяхъ своимъ невѣстамъ.

Передъ самой свадьбой происходить бесёда между маркизонь и его невёстой изъ буржуазіи. Невёста наивно заявцяеть жениху: «я буду имёть великое счастіе—видёть вась ежеминутно»... Маркизз: «Эхъ, m·lle, у васъ благородная внёшность и вы должны оставить эти мёщанскіе разговоры и чувства» — Что же въ нихъ страннаго? — Маркизъ нзумляется! «Какъ что въ нихъ страннаго! Развё вы не знаете что при дворё такъ не говорять? Сами женщины думають совершенно иначе в вовсе не хоронять себя въ любви къ мужу. Именно мужей они видять рёже всего! Дёвушка въ свою очередь удивлена: какъ же не видёть мужа, котораго любищь? Маркизъ принимается хохотать: «мужа, котораго

<sup>21</sup> Mélanie, драма Лагарпа-отець о сынь:

Oui, je crois qu'il pourra réussir dans le monde,

Il est dur et poli-c'est beaucoup (I, 8).

28 Le Distrait. III, 2.

<sup>28</sup> Préjugé à la mode, Лашоссе. Одинъ герой говоритъ другому про такого мужа:

Cet homme est possédé du démon conjugal,

Possédé de sa femme... Eh! ris-en donc, Durval! (II, 4).

любишь! Но это очень мило! продолжайте смвлей! Мужа, котораго любишь! Остерегайтесь выражать при другихъ такія чувства. Васъ застыдять, надъ вами стануть смівяться. Вотъ, сважутъ, маркизъ Моннадо, но гдъ же его женушка? Она не теряеть его изъ виду, она только и говорить о немъ, она бредитъ имъ. Какъ это мелко! Какъ это дико!» Бенжамина все-таки не понимаетъ маркиза. Развѣ дурно дюбить своего мужа?-По меньшей мврв смвшео,---отввчаеть маркизъ. При дворъ мужчины женятся, чтобы имъть наслъднивовъ, женщины-чтобы имѣть имя. И это все что у нея общаго съ мужемъ. Невеста въ ужасъ: «Жениться безъ любви! Какъ же жить послё этого вивств?» Маркиз: Живуть какъ нельзя лучше, добрыми друзьями. Не преслёдують аругь друга мёщанскими нёжностями и ревностью, которая унижаеть приличнаго человъка. Мужъ, напримъръ, встръчаетъ любовника своей жены. — Здравствуй, мой цорогой шевалье! Гдв ты пропадаешь? Я отъ тебя, цвлый ввять тебя разыскиваю. Кстати, какъ здоровье моей жены? Вы еще все ладите? Она, правда, мила и клярусь честью, не будь я ея мужемъ, я бы любилъ ее. Но почему ты не съ ней? Ахъ, вижу, вижу... Держу пари, вы поссорились. Хорошо se B приглашу сегодня ужинать, ты придешь также и я вась помирю». Бенжалина не можеть опомниться оть изумленія: вь ея средв всв эти вещи понимаются совершенно иначе. Но таковъ высшій свёть, заканчиваеть маркизъ и вполнё убъжденъ, что лучшаго объяснения невозможно придумать 34. Для такого мужа-«постоянная жена-невиданное чудовище. палачъ, посылаемый небомъ въ наказание» 25. Супружеская невърность доставляеть удовольствіе въ свъть: крестьянеэтоть порокъ считають спеціальной привиллегіей «важныхъ

Une femme constante est un monstre nouveau, Que le ciel produit pour être mon bourreau. (III, 5).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> L'école des bourgeois, par Allainval. Amsterdam. 1774. Acte I, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Le philosophe marié, Letyma. Mapruso:

господъ»<sup>24</sup>. И съ етимъ согласенъ одинъ изъ нихъ, утверждая, что съ сердцемъ супругамъ было бы крайне трудножить: чувства создаютъ лишнія неудобства<sup>27</sup>.

Свътскія женщины вполнъ мирятся съ такимъ порядкомъ. Негодование Руссо на парижскихъ дамъ переполняетъ всю интературу XVIII въка. Слово исридния часто производить впечатлёніе оскорбительнаго эпитета: до такой степени писатели единодушно влеймять паденіе современныхъ аристовратовъ. Даже авторы, больше другихъ заинтересованные вниманіемъ двора и высшаго свёта, на этотъ разъ не отстають оть суроваго женевскаго философа. Палиссо позволяеть въ своей комедія крайне рёзкую выходку по поводу герцогинь. Одна изъ героинь сообщаеть, что Альцесть ве**ликосвътскій донъ-жуанъ** — бросилъ герцогиню ради падшейдъвушки: «говорять, онъ выигрываеть этой оть перемёны?»---Да, отвѣчаетъ собесѣдница- «со стороны нравственности».---Эта сцена, по словамъ современника, всёхъ привела въ восторгъ \*\*. Жильберъ, авторъ сатиры Восемнадиатый въкъ, считался однимъ изъ талантливыхъ враговъ философія. Но и онъ не позабылъ тъхъ же герцогинь и посвятилъ имъ едва ли не самые ядовигые стихи въ своей сатиръ:

> l'aurois pu montrer nos duchesse fameuses Tantôt d'un histrion amantes scandaleuses...

И эти стихи, по свъдънімъ очевидца, многихъ расположили въ пользу молодаго поэта <sup>39</sup>. Въ эпиграммахъ и пъсняхъ постоянно встръчаются тъ же мотивы: баронессы, маркизы и герцогини вмъстъ съ актерами и актрисами раздъляють обвиненія въ развратъ и крайнемъ легкомысліи.

\* Le dix-huitrieme siècle. Amst 1776, 6-7.- Corresp. secrète. II, 84-8.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> L'ascendant de la vertu, BE Recueil de comédies nouvelles. Paris 1787. **Брестьянина Моника:** "Il n'y a que les grands qui s'amusent de l'infidélité, c'est le plaisir des oeuvres" (I, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Les doux frères. II, 2.

<sup>\*\*</sup> Grimm. XI, avr. 1775.

Свётскія барыни ставятся наравнё съ «Лизеттами» <sup>34</sup>. Комедія, рисуя безнравственность высшаго общества, не отдёляеть кавалеровъ отъдамъ. Молодая женщина, увлекавшаяся раньше аристократическимъ обществомъ, въ порывё разочарованія восклицаеть: «Я, наконецъ, признаю свои заблужденія, я отрекаюсь отъ нихъ. Не говорите мнё больше объ этихъ обществахъ, объ этихъ разнузданныхъ мужчинахъ, о нравственно-погибшихъ женщинахъ, смёло глядящихъ въ лицо стыду, насмёшкахъ, пороку»<sup>31</sup>.

И дамы дёйствительно ведуть образъ жизни, исповёдують принципы, напоминающіе нашихъ шевалье. Онё играють въ карты съ такою же страстью, плутують въ игрё, не платять прислугё, разоряются на любовныя приключенія <sup>32</sup>.

Онъ ночь превращають въ день, кутять вмёстё съ маркизами; для нихъ послё полночи наступаеть вечеръ и онъ никогда не видять солнца, считая это низкимъ удовольствіемъ: солнце создано исключительно для народа <sup>33</sup>. Онъ, конечно, такъ же, какъ и кавалеры, относятся къ браку. Граоиня вполнъ раздъляеть взглядъ маркиза на бракъ, какъ на

<sup>32</sup> Въ ком. Le valets maîtres-горничная хочеть:

Contrefaire la voix de ma joueuse antique

Qui perd toujours en fripponant,

Qui joint à ce défaut le travers plus choquant

De vouloir plaire, avec un visage gothique;

Dans le besoin le plus pressant

Refusant tout au domestique

Prodiguant tout à son amant;

Car l'amour est chez elle égal à l'avarice; C'est point par une vertu,

Que dans son coeur un vice est combattu

C'est toujours par un autre vice.

<sup>33</sup> Les moeurs du temps, com. par Saurin., Sc. XII. На вопросъ героя буржуа: "Est—ce que le plaisir d'un beau soleil...", графиня немедиенно возражаетъ: "Eh! fi, monsieur; c'est un plaisir ignoble: le soleil n'est fait que pour le peuple".

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Въ Chanson по поводу подински въ пользу Molé. Corresp. litt. VII, 275. Подобная эпиграмма въ Mém. secr. 23 f. 1769.

<sup>\*</sup> La coquette corrigée. V, 2.

коммерческую сдёлку. Она исчисляеть молодой девушке все выгоды быть «знатной дамой», жить при дворъ, а заявление неввсты. что «самое существенное любить» — встрвчаеть презрительнымъ Fi donc!.. 34. Послъ веселой молодости знатная дама съ удовольствіемъ выходить замужь за молодого человъка ниже себя по происхождению. Совершенно такъ поступали шевалье и маркизы, пріобрътая въ своей преждевременной старости молодую жену въ качествъ «гувернантви». Они говорили: «бракъ долженъ служить послёднимъ убъжницемъ. Молодость создана не для него. Весной и лътожь должно знать только удовольствіе и свободу, но въ старости, когда свёть покидаеть нась и грозить одиночество и скуга, --- тогда можно жениться» 35. Такъ разсуждали и веселыя герцогини. Одна изъ нихъ, въ шестьдесятъ лётъ выходя замужъ за тридцатилётняго буржуа: заявляла: «герцогиня для буржуа инкогда не бываеть старше тридцати лэть»<sup>36</sup>. Въ такой средъ совершенно естественна жалоба героя драмы Дидро: «такъ мало въ наше время женщинъ для человъка, который думаеть и чувствуеть!» <sup>37</sup>. О чувствъ адвсь нечего и говорить, а что касается мыслей, онв, по мнёнію одного шевалье, прямо --- «унизительное занятіе» н такого человъка въ свътъ никто не полюбитъ 38.

Чтобы предъ этими людьми явиться мужемъ и женой, любящими другъ друга, нужна исключительная храбрость.

<sup>10</sup> La campagne, com. en facte. Напечатано въ Histoire du théâtre italien. Paris 1769, VI, 174. Авторъ Chevrier. Шеваље говорить пріятелю:

Voudrais-tu qu'on aimât un jeune homme qui pense?

Tu connais les façons, ardent à les saisir

Ne vas pas s'ennuyer par excès de prudence,

Dans ce siècle amusant, penser c'est avilir.

**Любонытно**, что Ренанъ въ драмѣ *Caliban*, характернзуя отживающее **аристократи**ческое общество, изобразплъ совершенно такихъ же молодыхъ лодей и дамъ, вложилъ въ ихъ уста даже тождественныя рѣчи. Acte IV.

<sup>\*</sup> Ib. sc XIV.

<sup>\*</sup> Le vieux garçon, com. par Dubuisson. Paris 1783. Acte IV, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Герцогиня de Chaulnes. Corresp. litt. XV, mai 1788.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Le père de famille. IV, 2.

Мужья въ отчаяній при одной мысли, что свётъ замётить ихъ неравнодушіе къ женамъ. «Я никогда не посмёль бы въ Парижё показаться въ качествё мужа», говорить одна изъ жертвъ предразсудка <sup>39</sup>. Другой не можеть допустить мысли вращаться въ свётё вмёстё съ женой и навлечь на себя стрёлы эпиграммы <sup>40</sup>. И мы знаемъ, — въ дёйствительности мужья, искренно любившіе своихъ женъ, осмёливались встрёчаться съ ними только случайно <sup>41</sup>. Въ одной пьесё мужъ подкупаетъ своихъ слугъ, чтобы они молчали объ его свиданіяхъ съ женой, п скрывается отъ нея по потаенной лёстницѣ <sup>43</sup>. Комедія весьма близко стояла къ дёйствительности тамъ, гдё даже такіе люди, какъ Дувуа, считали нужнымъ обзаводиться любовными интригами <sup>43</sup>. Король отвровенно говорилъ обманутому мужу, что измёня жены — не стоитъ вниманія <sup>44</sup>.

При такихъ основахъ брачнаго союза—всё семейныя отношенія должны принимать крайне уродливыя формы. Родители и дёти не знаютъ естественныхъ взаимныхъ чувствъ. Самая распространенная мёра въ знатныхъ семьяхъ XVIII въка – принесеніе въ жертву дочерей сыновьямъ. Драма найдетъ здёсь богатъйшіе мотивы глубочайшихъ и несправедиивъйшихъ страданій. Дочь въ глазахъ отца и сестра въ глазахъ брата всегда виноваты. Отецъ говоритъ: «Невзгоды, возмущающія семьи, всегда возникаютъ по винъ дочерей».— Эти слова произносятся потому, что дочь сопротивляется насилію и не хочетъ быть проданной подобно рабыни <sup>45</sup>.

Брать, узнавь о свадьбъ сестры, восклицаеть: «Какая не-

<sup>\*\*</sup> Le philosophe marié. IV, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> La campagne. Sc. Vl.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Прямѣры пряведены въ Запискахъ герцога Luynes. X, 403. Ср. Lanson. O. c. p. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Le Quart d'heure d'une jolie femme, ou les amusements de la toilette, par Chevrier.

<sup>43</sup> Lenient. La com. en France. I, 298.

<sup>\*</sup> Людовикъ XV маршалу Бриссаку. Corresp. secrète. I, 51.

<sup>\*\*</sup> L'Enfant prodigue. I, 5.

справедливость, о небо! меня обкрадывають, меня грабять. Это не въ порядкъ вещей. Извъстно, — дъвушка, чтобы обогатить брата и сдълаеть его большимъ бариномъ, должна отказаться отъ свъта»<sup>46</sup>. Шевалье дъйствительно высказываеть общепринятое правило. Отцы и матери въ высшемъ обществъ постоянно прибъгаютъ къ этому средству — спасать сыновей отъ потери какой бы то ни было части имущества. Драма въ первый же періодъ своего существованія немедленно напала на вопіющую несправедливость. Лашоссе въ втомъ направленіи затрогиваетъ цълый рядъ вопросовъ, подлежащихъ дальнъйшей разработкъ оилософовъ.

Мать въ интересахъ сына хочеть похоронить свою дочь въ монастырѣ. «У насъ два ребенка», говоритъ она мужу, «обычай разрѣшаетъ мнѣ оставить одного навсегда въ монастырѣ»<sup>47</sup>. На сцену непосредственно выступаютъ другіе вопросы, тѣсно связанные съ судьбой дѣвушки: о родительской власти, о монастырѣ, о монахахъ, о привилегіяхъ духовенства, объ отношеніи религіи въ церковнымъ уставамъ. Всѣ эти вопросы будутъ впослѣдствіи рѣшаться въ связи съ темой, поставленной Лашоссе, — но драматургъ не оплосооъ, — и онъ ограничивается опредѣленіемъ истиннаго чувства любви къ дѣтямъ. Преемники его не будутъ такъ осторожны и односторонни.

Драмы, исполненныя живъйшаго негодованія на деспотизмъ церкви, основаны на семейныхъ злодъяніяхъ въ богатыхъ и знатныхъ семьяхъ. Авторы негодуютъ на отцовъ, приносящихъ въ жертву предразсудкамъ, гордости, праву старшинства — беззащитныхъ дочерей, взываютъ къ голосу природы и естественной справедливости, невольно рядомъ съ семейнымъ вопросомъ поднимая всеобъемляющія идеи. Мы постоянно видимъ родителей, продающихъ дочь выгодному жениху, чтобы сынъ имълъ возможность пріобръсти полкъ, а семья уплатить долги. Герцогъ откровенно заявляеть: — чъмъ ниже

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Le Distrait, par Regnard. IV, 2.

<sup>&</sup>quot; L'école des mères III, 3.

Уч. Зап. ст. Иванова.

тесть происхожденіемъ, «твмъ дороже онъ-герцогъ-продасть свою дочь» <sup>48</sup>. Графиня увърена, что судьба ея дочери ничего не стоить въ сравнени съ необходимостью отпа и матери жить въ столицъ, а брату пріобръсти полкъ. Грефиня длже считаетъ продажу дочери на такихъ условіяхъ --- дона-зательствомъ неустанной заботы своего родительскаго сердца о двтяхъ ". Въ другомъ случав братъ уже по смерти родителей хочетъ водворить свою сестру въ монастырь, чтобы воспользоваться ся частью наслёдства 50. Одинъ изъ буржуазныхъ отцовъ обобщаетъ всъ эти явленія аристократической жизни: «Жить только для себя, избъгать всякой досалной обязанности — такова система высшаго общества. Эти правила принесли свои плоды: они открыли дверь смутамъ, преступленіямъ, они изолировали человъка, порвали связи, создающія хорошихъ сыновей и добрыхъ гражданъ. Витесто друзей, супруговъ, отцовъ, мы видимъ жесткихъ эгоистовъ и ходолныхъ ходостявовъ. Нътъ больше патріотизма и благородныхъ сердецъ. Всякое чувство угасло»...<sup>51</sup>.

Въ эту пустыню драма начала вносить новую жизнь и предъ глазами эгоистовъ и безсердечныхъ насильниковъ стала рисовать новыхъ людей, одаренныхъ чувствомъ и «природой».

## III.

Представленіе о другой семьъ, чъмъ модная, давно существовало и сами аристократы знали объ этомъ: всъ искреннія отношенія между супругами, отцами и дътьми они презрительно обзывали буржуазными. Мы видъли, какого труда стоило маркизамъ и свътскимъ дамамъ посвятить мъщан-

<sup>48</sup> Le faux noble, par Chabanon. II, 9.

<sup>\*</sup> Le bienfait rendu ou le négociant, par Dampierre. Paris 1763. Acte III, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> L'orphéline ou le faux généreux. Théâtre de Bret. Paris 1778. 1-е представление въ Comédie Française 1758 г.—Асte II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> L'école des pères, par Pieyre. Com. Française 1787. Acte II, 3.

скихъ дѣвушекъ въ тайны свѣтской семьи. Всѣ эти Бенжамины, Юліи отказываются понимать уроки «хорошаго тона». Юлія, выслушавъ графиню, наивно замѣчаетъ: «я не знаю, что она хочетъ сказать. Что это значитъ—жениться, чтобы не любить? Я этого совершенно не понимаю. Графиня и я говоримъ на одномъ и томъ же языкѣ, и большую часть ея разговора я не понимаю. Почему это?» Юліи говорятъ, графиня объясняетъ ей модный бракъ. «Мода!» восклицаетъ Юлія. «Я хорошо знаю, что существуетъ мода для прически, для платъя, но развѣ есть мода для любви? Это значитъ сердце слѣдуетъ модѣ?»— «Нѣтъ, отвѣчаютъ Юліи, —сердце не слѣдуетъ модѣ, но мода заключается въ томъ, чтобы обходиться безъ сердца». Юлія не хочетъ слышать объ этомъ: «Для меня такая мода ничего не стоитъ. Я чувствую, что у меня есть сердце <sup>52</sup>...

Такъ разсуждали мъщанки, и драма воспользовалась ихъ міросозерцаніемъ, чтобы нарисовать новую семью. Новые женскіе типы заняли первый планъ въ этой картинъ.

Въ Письмь къ Даламберу Руссо пытается доказать вредъ даже добродътельныхъ и прекрасныхъ сценическихъ образовъ. Увидевъ, напримеръ, на сцене Констанцію, юноша можетъ увъровать въ существованіе женской добродътели и начнетъ искать ея въ дъйствительности. Онъ рискусть цорнбнуть, не распознавъ поддельнаго золота отъ настоящаго. Это въ высшей отепени важное заявление въ устахъ женевскаго философа. Въ то самое время, когда онъ осуждалъ воплощение добродътели въ лицъ драматической героини, онъ создавалъ не менье увлекательный женскій характерь въ романь. Новая Элонза вознивла одновременно съ Письмомъ къ Даламберу. Неужели Руссо могъ думать, что героиня романа менте соблазнительна для увлекающихся юношей, чёмъ героиня драмы? О жертвахъ Констанціи, одной изъ героинь Лашоссе, мы ничего не знаемъ, но самоубійство аббата, учителя знатной дввицы, упомянутое нами раньше, невольно напомнило

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Les moeurs du temps, par Saurin. Sc. III.

современникамъ исторію Сенъ-Прэ и Юліи. Интереснѣе всего связь двухъ женскихъ характеровъ — въ романѣ и въ драмѣ. Протекло больше двадцати пяти лѣть съ тѣхъ поръ, какъ появился *Модный предразсудок*ъ Лашоссе. Вышелъ романъ Руссо, и читательницы будто забыли, что въ старой драмѣ онѣ продолжали видѣть на сценѣ двухъ героинь, прямыхъ предшественницъ Юліи. Онѣ слышали тѣ же самыя идеи о любви, о равноправныхъ отношеніяхъ мужчины и женщины, о протестѣ слабѣйшей стороны. Все это въ пьесѣ изложено не въ такой пространной краснорѣчивой оормѣ, какъ въ письмахъ Юліи, но сущность одна и та же.

Драма Лашоссе направлена противъ отрицанія брава и сердечнаго союза между супругами. Герой любить своюжену, но боится обнаружить это чувство предъ обществомъ. На эту тему уже существовала комедія Летуша — Le philosophie marié. Но внутреннее различіе между пьесами бросается съ перваго взгляда. Герой Детуша скрываеть вообще свой бракъ, не чувства къ женв, а самый факть, и скрываеть по личнымъ, отчасти своекорыстнымъ, соображеніямъ. Предразсудокъ противъ брака затрогивается, какъ вопросъ второстепенный для пьесы: на первомъпланъ остается частный случай и личный интересъ героя. У Лашоссе драма перенесена на общественную почву. Всъ знають, что Констанція – жена Дюрваля, но никто не подозръваетъ, что онъ ее можетъ любить. Это слишкомъ смъшно. Дюрваль покоряется, и, горячо любя жену, встым силами старается скрыть свое чувство даже отъ самой Констанція. Драма кончается побъдой чувства: Дюрваль на колъняхъ просить у жены прощенія, торжественно свидётельствуеть скою любовь въ ней и выражаеть надежду, что его примъръподъйствуеть на другихъ и что столь ложный предразсудокъ не можетъ всегда оставаться непобъдимымъ 53.

Пьеса, имъла необыкновенный успъхъ. Констанція возбудпла энтузіазмъ зрителей и особенно зрительницъ. Всв по-

38 Acte V, 6.

няли, что въ лицѣ этой героини рѣшался вопросъ о чувствѣ и о значеніи жены въ семьѣ. Констанція побѣждала глубиной и силой супружеской любви и преданности мужу, совершенно невѣроятной въ современномъ обществѣ. Героина Лашоссе, оскорбляемая равнодушіемъ мужа, говорила: «Долгъ супруги—всегда казаться счастливой. Возмущеніе принесло бы мнѣ только вредъ. Оно возбудило бы ненависть противъ меня въ человѣкѣ, который мнѣ дорогъ. Не буду прибавлять еще этого наказанія къ моимъ мученьямъ. Непостоянство мужа менѣе ужасно, чѣмъ его ненависть.<sup>54</sup>.

Это одинъ типъ новой женщины — самоотверженной и покорно ждущей своей награды. У Констанціи есть кузина Софія. Это другой характеръ — гордый, протестующій, полный сознанія своихъ личныхъ правъ. Она негодуетъ при одной мысли, будто человъкъ имѣетъ возможность наносить ей оскорбленія и безнаказанно отравлять жизнь только потому, что онъ носитъ имя мужа и связанъ съ ней клятвами. «Права должны быть равны, — говоритъ Софья, — и этого нѣтъ только потому, что мужья одни писали законы <sup>55</sup>.

Эти рёчи французская публика слышала въ 1735 году и съ тёхъ поръ онё не переставали раздаваться со сцеим. Въ слёдующемъ году шла драма Вольтера L'enfant prodigue. Здёсь героиня еще полнёе высказываеть новыя ден. Лиза произносить длинную рёчь о бракъ и нёсколько разъ возвращается къ этому вопросу,—очевидно, вполнё современному, если Вольтеръ посвящаетъ ему свой талантъ. «По моему мнёнію,—говоритъ Лиза,—бракъ можетъ быть им величайшимъ благомъ, или величайшимъ зломъ. Средины нётъ. Замужество — самое высокое положеніе въ человёческомъ обществё, если умъ, сердце, чувства, вкусы и характеры скрёпляютъ узы, созданныя природой, образованныя любовью и очищенныя сознаніемъ личной чести. Боже! какое счастіе любить открыто и носить имя того, кого аюбишь!

54 Acte I, 2.

<sup>55</sup> Acte I, 5.

Вашъ домъ, ваши люди, ваша прислуга — все вамъ кажется въ какомъ-то высшемъ свътв. Ваши дъти, — этотъ драгоцънный залогъ любви, — являются новыми звеньями ся. Такой союзъ можно назвать небомъ на землъ. Но продать по контракту свою свободу, свое имя, свое положеніе, отдать все это на волю деспота, занять мъсто его первой прислуги, ежедневно ссориться или избъгать другъ друга, сидъть за столомъ въ тоскъ и ночь проводить безъ любви, въчно бояться измънить и въчно бороться, обманывать своего господина или жить безъ всякой надежды, влача ненавистный долгь, стонать, сохнуть въ глубовой скорби, — такой бракъ — истинный адъ на землъ » 54.

Личное чувство Лиза считаеть свободнымъ и предупреждаеть отца, что избранный имъ женихъ не можеть разсчитывать на ея сердце и вообще нъть силы, способной подчинить его. Лиза возвышается до идеи о высшемъ вліянін чувства. Она предвосхищаеть грозныя письма Юлія къ Сенъ-Прэ. «Истинная, неподдъльная и постоянная любовь, — говорить она, — величайшая узда для порока. Кто умъеть держать себя въ этой уздъ, тоть честный человъкъ или, навърное, станетъ имъ»<sup>57</sup>. И герой драмы оправдываеть этотъ принципъ: любовь Лизы является для него на всю жизнь спасеніемъ и руководствомъ <sup>58</sup>.

Въ драмъ Вольтера всъ главнъйшіе мотивы, какіе потомъ появились въ письмахъ Сенъ-Прэ и Юліи. Сцена расточительнаго сына съ Лизой въ немногихъ словахъ завлючають всъ изліянія героевъ Руссо. Нравственная сила чувства, значеніе сердечнаго союза и роль супруги выяснены. Новой программы и новыхъ положеній изобрътать не приходится. Остается развить намъченныя идеи. И драма развиваетъ ихъ съ поразительной быстротой и чуткостью къ общественнымъ запросамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Acte, II, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Acte I. 2, 3.

<sup>58</sup> Acte V, 6.

Вольтеръ и позже не переставалъ прославлять идею семейнаго союза и материнскаго чувства. Онъ дълалъ это подъ часъ въ формъ, довольно рискованной при литературныхъ условіяхъ стараго порядка.

Въ трагедія L'Orphélin de la Chine главная роль отдана супругь и матери. Идамев предстоить спасти ребенка-сына, котораго отецъ хочеть принести въ жертву своему върноподданическому долгу. Покоритель Китая хочеть во что бы то ни стало истребить послёднюю отрасль національной династін. Одинъ изъ китайскихъ придворныхъ, мужъ Идамен, подмёниваеть наслёдника престола своимъ сыномъ. Противъ этого плана возстаеть мать. Весь интересь трагедіи сосредоточенъ на борьбъ женщины за права своего сердца. Въ порывѣ негодованія на замыслы мужа, она высказываеть идеи, охватывающія всё основы культурнаго строя. «Нёть!» восклицаеть она, «имя подданнаго не святве для насъ, чёмъ столь священныя имена-отца и супруга. Природа и бракъвотъ первичные законы, обязанности, узы целыхъ народовъ. Эти законы установлены богами, все прочее — твореніе людей» 59. --- Мужество Идамен производить сильное впечатлъніе даже на враговъ. «Крикъ природы и сердце матери» воплощается въ лицъ самоотверженной женщины, и враги невольно преклоняются предъ этой органической мощью. Идамея — такая же доблестная супруга, какъ и мать. Она отвазывается отъ гнусной сделки съ победителемъ, обещающимъ всевозможныя блага ей и ея сыну-за ея любовь. Вся прама производить впечатлёніе настоящаго апоееоза семейныхъ добродътелей женщины.

Вольтеръ беретъ отдъльное драматическое положение: другие авторы незаботятся представить общую характеристику новой героини.

Наравнъ съ Констанціей Руссо ставить геронню другой чувствительной драмы— Cénie, принадлежащей г-жъ Графиньи. Драма по идеямъ не представляетъ ничего новаго сравни-

<sup>59</sup> Acte, II, 3.

тельно съ произведеніями Лашоссе и Вольтера. Герой говорить о любви — къ сердцу и душё женщины, а не къ ея внёшности. Мы видимъ самоотверженную супругу, готовую раздёлить съ мужемъ одиночество и бёдствія <sup>60</sup>. Одновременно съ драмой г-жи Графиньи понвлиется пьеса Муасси Le provinsialà Parie, изображающая нравственное вліяніе любящей женщины: новое подтвержденіе идей вольтеровской Лизы. Легкомысленный провинціалъ, фать и поклонникъ парижскихъ удовольствій, превращается въ скромнаго, вёрнаго мужа, тронутый высокими достоинствами и терпёливымъ чувствомъ дёвушки <sup>61</sup>. Еще краснорёчивёе этихъ пьесъ-комедія Колле, написанная въ 1756 году, — La veuve.

Предъ нами эмансипированная женщина въ лучшемъ смысль слова. Г-жь Дюрваль еще ньть 26 льть, она красива, богата, вполнъ самостоятельна. Въ самомъ началъ пьесы мы узнаемъ образъ жизни этой удивительной хозяйки: «она проводить время за книгами и писаніемъ, избъгаеть общества, она нелюдима и видается только съ своими друзьями». До 18 лёть она воспитывалась въ Англіи. По принципу она избъгаетъ связей съ высшимъ свътомъ, такъ какъ сама не принадлежить къ знати. Она любить, но не хочеть выходить замужъ: ни въ защитникъ, ни въ помощникъ не нуждается, сама ведетъ свои дъла, обходится даже безъ приказчика и находить время слёдить за научной литературой. Г-жа Дюрваль отлично знаеть, какъ современные мужчины относятся къ женщинъ. «Вы изумлены, -- говорить она одному изъ нихъ, --- встрвчая женщину, которая думаетъ по своему и не расположена слъпо повиноваться тому, кого любить. Вы хотите, чтобы женщина смотрела, судила и действовала собразно чужимъ впечатленіямъ... Вы думаете, не любитъ, если она не порабощена... Нътъ! женщина Пусть я буду вся проникнута любовью въ вамъ, буду питать

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Acte II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Le provincial à Paris, ou le pouvoir de l'amour et de la raison. Com. Fr. 4 mai 1750.

къ вамъ нѣжнѣйшее и страстное чувство, я все-таки надѣюсь сохранить за собой извѣстную свободу. Развѣ по справедливости вы можете отнять у меня свободу чувствовать, какъ я чувствую, думать, какъ я думаю, дѣйствовать, какъ я считаю долгомъ дѣйствовать?.. Любовь можетъ существовать только между личностями свободными и равными. Нашъ полъ чувствуетъ это еше лучше, чѣмъ вы». Г.жа Дюрваль соглашается выйти замужъ только послѣ такихъ откровенныхъ объясненій и когда любимый ею человѣкъ теряетъ состояніе и самъ отказывается отъ женитьбы на ней въ виду своей бѣдности. Развязка нѣсколько преднамѣренная и отчасти странная, но она не противорѣчитъ характеру героини — оригинальному и крайне любопытному среди общества половины XVIII вѣка. <sup>62</sup>.

И Важиве всего воспитаніе, полученное г-жей Дюрваль. Энинклопедисты энергично ратовали за реформу въ женскомъ образования. Даламберъ писалъ: «Философы! васъ природа разстяла по всему лицу земли, вамъ надлежитъ разрушить роковой предразсудокъ, насколько это въ вашихъ сидахъ. Твиъ изъ васъ, которые испытываютъ радость или горе быть отцами, слёдуеть первымъ дерзнуть сбросить иго варварскаго обычая-дать дочерямъ такое же воспитаніе, какъ и другимъ дътямъ. Пусть онъ получаютъ это драгоцънное воспитаніе, какъ предохранительное средство противъ праздности, оружіе противъ несчастій, а не какъ пищу для празднаго любопытства и предметь легкомысеннаго тщеславія». Энцивлопедисть видёль въ этомъ надежнёйшее средство облегчить цёлой половинё рода человёческаго тяготу жизни и борьбу съ житейскими невзгодами <sup>63</sup>. Драма шла навстрвчу этимъ стремленіямъ и спвшила создавать типы, воплощающіе философскій идеалъ. Типы появились раньше, чъмъ героиня Руссо писала философскія письма своему учителю.

a construction and and a construction of the

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Lettre à M. J. J. Rousseau. O. compl. de R. II, 255-6.

Послѣ Новой Элоизы тѣ же идеи не представлян, конечно, ничего новаго. Самый романъ былъ скоро переработанъ въ пьесы й Юлія стала истинной «героиней времени». Монологи въ духѣ г-жи Дюрваль повторялись безпрестанно и съ гораздо большей страстью и гнѣвомъ. Вопросъ перешенъ на трагическую сцену и, по исконному обычаю оранцузовъ, попадалъ въ самыя неожиданныя условія мѣста и времени. Въ 1773 году въ Comédie Francaise была представлена трагедія Orphanis. Дѣйствіе происходитъ въ Египтѣ во времена Сезостриса, но героиня поражаетъ мужчинъ упреками въ деспотизмѣ, въ присвоеніи себѣ исключительной власти. «По какому праву» — спрашиваеть она, «ихъ гордость осмѣливается ограничивать всѣ наши силы единственнымъ талантомъ — нравиться и увлекать?» <sup>64</sup>.

Философское воспитание женщинъ — éducation philosophique подробно характеризуется драмой, какъ и всё другія иден энциклопедистовъ. Отецъ герой пьесы, далъ своей дочери именно такое воспитание и объясняетъ, что это значитъ: «ты была единственнымъ предметомъ моихъ заботъ. Я хотвътъ собственными руками создать твое счастье, я просвётилъ твой умъ, образовалъ сердце. Я хотвътъ избёжатъ современнаго преступнаго способа воспитывать дочерей. Я не думалъ, что скучный монастырь долженъ бытъ колыбелью твоего дётства и юности. Подлё меня ты узнала свётъ. Мы вмёсть изучали его. Я видъть, — ты привычнымъ взглядомъ смотрёла на его блескъ, оставалась равнодушной бъ его соблазнамъ и въ трудномъ выборѣ мужа ты будешь брайне осмотрительна»<sup>45</sup>.

Послёднія слова подтверждаются фактами. Дёвушки, получившія новое воспитаніе и умёвшія изучить свёть, не спёшнли замужествомъ. Мерсье пишеть: «Что бы сказаль Ликургъ, если бы увидёлъ, какъ современныя дёвушки презирають бракъ, остаются незамужними и защищають своеобразную свободу жизни, невиданную еще нигдё у жен-

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Orphanis, tragédie par Blin de Sainmore Paris 1773. Acte I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Le vieux garçon, par Dubuisson. Paris. 1783. Acte II, 2.

щинъ» ". И это совершенно естественно. Отецъ сообщаеть своей кочери слишкомъ върную характеристику модныхъ взглядовъ на брабъ, чтобы у нея возникло желаніе выйти замужъ за перваго встрёчнаго. И девушка основательно понимаетъ этоть вопросъ. Къ ней сватается холостять преклонныхъ льть, проведшій весьма веселую молодость. Героиня объясняеть ему весь эгоизмъ его сватовства, просить припомнить, сколько радостей онъ пспыталъ, не позаботившись раздълить ихъ съ семьей, -- а теперь, когда нътъ больше снять гоняться за наслажденіями, онъ хочеть заручиться полодой сидельой. На это каждая девушка имееть право отвётить ему: «Я не делила радостей вашихъ юныхъ лёть и не обязана заботиться о вашей старости. Попытайтесь сами перенести ся тягости и бользни. Въ 20 лътъ я не намърена похоронить себя подлё васъ и связать свой вёкъ съ ва-ШНМЪ» <sup>67</sup>.

Сооья—отнюдь не синій чулокъ. Бракъ, при всемъ ея развитіи и знаніи людей, кажется ей такимъ же высшимъ благополучіемъ, какъ Лизъ Вольтера. Она мечтаетъ сдълать своего мужа счастливъйшимъ изъ мужей. У нея единственное желаніе—сохранить его сердце въ теченіе всей своей жизни. Она не можетъ допустить мысли. чтобы любящая жена увлекалась пустяками. Подлъ мужа все ея счастье, и въ ея жизни не будетъ мъста разорительнымъ прихотямъ и удовольствіямъ <sup>48</sup>.

Вольтеръ съ своей стороны воспользовался случаемъпредоставилъ идеалъ новаго брака по чувству. Въ трагедіи Les Scythes онъ прославляетъ естественное состояніе, сравниваетъ его съ цивилизованнымъ, исполненнымъ всевозможныхъ нравственныхъ извращеній. Вопросъ идетъ между прочимъ о бракъ и семьъ. Въ лицъ персовъ не трудно узнать современныхъ Вольтеру его соотечественниковъ. Одинъ

66 Tableau de Paris. IV, 41.

48 Ib. Acte III, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Le vieux garçon. IV, 2.

изъ героевъ такъ описываетъ бытъ скифовъ: «Бракъ въ нашей странѣ является узами, которыя создаетъ природа своею свободной и чистой рукой — между двумя существами, любящими другъ друга. У персовъ, говорятъ, ненавистный матеріяльный разсчетъ, безумное тщеславіе, гордость, честолюбіе, невыносимый деспотизмъ всевозможныхъ странныхъ законовъ—подчиняютъ—на великое горе—любовь фортунѣ. Здѣсь у насъ — все зависитъ отъ сердца; здѣсь живутъ своею жизнью, не вѣдаютъ о продажныхъ брачныхъ союзахъ, устраиваютъ по своему желанію свою судьбу. Здѣсь мужественная дѣвушка, раздѣляетъ славный путь своего дорогаго воителя, его труды, его участь, она сопровождаетъ его въ битвахъ и умѣетъ мстить за его смерть»<sup>69</sup>.

Совмѣстная дѣятельность мужа и жены на разумномъ жизненномъ пути, общіе духовные интересы, борьба единодушными усиліями — такова программа новой литературы.

Это дъйствительно онносооскій идеаль семьи. Энцивлопедисты не забыли ни одного вопроса, связаннаго съ семейными отношеніями. Дидро представиль систему семейной *транедіи* и въ своихъ произведеніяхъ изобразилъ всъхъ ея героевъ. Его Констанція—типичная женщина новаго направленія. Она—опора своего мужа и воспитательница своихъ дътей <sup>10</sup>. Дидро защищаетъ бракъ, раскрывая роковыя послъдствія колостой жизни для мужчинъ и дъвушекъ, рисуя счастье супруга и отца <sup>14</sup>. Это разсужденіе станетъ образцомъ для множества сценъ въ драмахъ XVIII въка<sup>13</sup>. Одинъ діалогъ Дидро будетъ распространенъ на нъсколько актовъ и превратится въ настоящій диспуть о бракъ и безбрачія; тоже самое произойдегъ съ идеями его героини относительно будущаго поколѣнія. Вопросъ о супругахъ неразрывно связанъ съ вопросомъ объ отцахъ и дътяхъ.

<sup>\*</sup> Acte II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Le Ftls Naturel, IV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Père de famille. II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Напрям'яръ въ пьесахъ Le Vieux garçon. Ш. 5. Le Vieux cèlibataire com. par Collin d'Harleville. V, 9.

IV.

Классическая комедія знаеть множество исторій о сыновьяхъ и дочеряхъ, обманывающихъ своихъ родителей или, поиобно Лонъ-Жуану, выказывающихъ чисто – злодъйское безсердечіе и лицемъріе. Отцы не были выше своихъ дътей. На влассической сцень неизбъжно присутствують наперсникъ и наперсница. И это не фантазія авторовъ, а върнъйшее отраженіе дъйствительности. У дътей не было другихъ повъренныхъ, кромъ слугъ. Отцы и матери не знали ихъ тайнъ и не интересовались знать. Дидро свтуетъ что онъ въ своей драмъ отвелъ много мъста повъреннымъ-слугамъ. Но они, -- говоритъ авторъ, -- должны оставаться на сценъ до твхъ поръ, пока воспитаніе двтей не улучшится и отцы не стануть ихъ друзьями и хранителями ихъ тайнъ <sup>73</sup>. Это постепенно достигается. У самого Дидро «Отецъ семейства»-другъ своего сына, «повъренный всъхъ его радостей и встахъ его огорченій». Онъ самъ воспитываетъ сына, не поручаеть его наемнику, пристально слёдить за его умственнымъ и нравственнымъ развитіемъ 74. Сынъ во имя этихъ отношеній умоляеть отца пощадить его чувство любви и иск. ренне разсказываеть ему свое увлечение. Больше нъть предъ вами комическихъ сценъ плутоватыхъ юношей съ одураченныин старцами. И ничего не можеть быть смъшнаго у этою отца, плачущаго тайно о заблужденіяхъ сына и бладодарящаго Бога, что онъ далъ ему друга въ его лицв 76.

На чемъ же основаны такія чувства? Отецъ у Дидро приписываеть ихъ природъ, мать въ драмъ Вольтера — богамъ. Эго нъчто врожденное, инстинитивное, безсознательное. Ничего подобнаго не знало старое общество: сыновья для него были только наслъдниками, а дочери бременемъ или предметомъ сдълки. Драма и онлософія впервые заговорили

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Entretiens sur le Fils Naturel. Premier entretien. p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Acte I, 7; II, 6.

<sup>75</sup> Acte I, 5.

объ инстинкть отеческой и сыновней любви. Лействе его ощущають невольно: оно въ крови и обнаруживается неожиданно, при взглядь на незнакомое лицо, вызывается каими то таинственными нятями, связывающими двухъ человъкъ на пространствъ долголътней разлуки. Отепъ не узнаетъ сына, но видъ именно этого человъка почему то сердце 76. «Ты заставляеть трепетать ero моя дочь», «Я это чувствую сердцемъ» <sup>77</sup>. Даже другой. говорить поступки сына отецъ знаетъ инстиктивно. Эту безсознательную силу авторы неръдко свлонны преувеличивать. Голосъ природы, молчавшій полтора въка, теперь слышался людямъ непрестанно, былъ для нихъ слишкомъ новъ дорогъ, особенно тамъ, гдъ ему естественнъе всего господствовать и гдё онъ до сихъ поръ былъ подавленъ. Знатный отецъ, прогнавшій сына за неравный бракъ, встръчается случайно съ малютками, - и съ нимъ начинаеть совершаться нъчто для него непонятное. Онъ ощущаетъ невъдомое раньше удовольствіе, онъ не можеть оторваться оть нихъ: малютки оказываются его внуки 73. Юноша съ первой встричи инстинктомъ отгадываетъ отца любимой девушки». Эта сила волнуеть даже людей, всю жизнь не ощущавшихъ ея и бъжавшихъ отъ чувства п природы. Знатный сеньоръ, ненсправимо легкомысленный, въчно бредившій городомъ и его удовольствіями, видитъ простаго не свътскаго юношу, воспитаннаго въ деревив. Его образъ мыслей и его манеры не

Ce qui se passe en moi ne peut se concevoir.

Je sens un plaisir à les voir!

J'éprouve un charme à les entendre!

C'est en vain que je m'en défends.

Je n'éprouvai jamais lee sentiment si tendre.

<sup>80</sup> Le bienfait rendu du le Négociant. На заявленіе старика, что онъ отець дівушки, геропни цьесы, влюбленный въ нее юноша говорить à part: Mon coeur me le disait.—Acte IV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> L'Enfant prodigue. III, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Cénie. Paris 1751. p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Le philosophe sans le savoir. I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Silvain, com. en un acte par Marmontel:

могуть нравиться аристократу, но въ первый разь въ жизни въ немъ начинаеть говорить какой-то внутреній голось: у сеньора оказывается сердце. Это потому, что деревенскій юноша его сыяъ, только подь другимъ именемъ <sup>\*1</sup>. То же самое происходить съ молодымъ богатымъ развратникомъ. При встрёчё съ своими бёдными родственниками раньше ему неизвёстными, онъ восклицаетъ; «У меня есть сердце!.. я его ощущаю. Я испытываю чувство, какого прежде не знаяъ. Это-первое, неизвёданное удовольствіе моей жизна»... <sup>82</sup>.

Руссо во второй диссертации выступиль съ прославленіемъ инстинита, «голоса природы», и заявилъ, что «состояніе рефлексія — противоестественно», «размышляющій человыкъ-существо извращенное». Женевскій гражданинъ требовалъ безграничнаго царства инстинкта, желалъ бы всю **жизнь человъка** свести въ стихійнымъ ощущеніямъ организиа. Это было неисполнимое желаніе, и отъ него вскоръ отвазался самъ авторъ. До появленія разсужденій Руссо, вопросъ объ инстинитъ обсужделся со сцены, и первую ясную постановку его слёдуеть приписать Вольтеру. Философъ, вонечно, не думалъ подчинять весь правственный міръ человъка безсознательной жизни организма и не намъренъ былъ способность мышленія и развитія причислять къ величайшимъ бъдствіямъ человъчества. Власть инстинкта ограничивалась кровными отношеніями людей, ихъ естественными связями. Здёсь голосъ природы не могъ подлежать сомнёню. Его не знало старое общество и не имъло поэтому семьи, среди него не было ни отцовъ, ни дътей, ни сестеръ, ин братьевъ. Были извъстныя опредъленныя обществомъ оормулы. Каждая семья обязана была свои отношенія привести къ этимъ формуламъ и если какой-нибудь членъ семьи не укладывался въ формулу, его спокойно отсъкали и гово-

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Les deux frères ou la prevention vaincue, par Moissy. Com. Fr. 1768. Acte  $\nabla$ , 6.

<sup>\*\*</sup> Le Juge, drame, par Mercier. IV, 5.

рили: «общепринятый обычай оправдываеть нась». Заговорить здёсь о врожденной сердечной связи между членами семьи, показать здёсь права безсознательнаго непреодолниаго влеченія—значило совершить дёло нравственнаго просвёщенія. Идеи Руссо шли обратнымъ путемъ, и въ то время, когда за инстинктъ Вольтера боролась сама жизнь, инстинктъ Руссо угасъ въ рукахъ самого автора, какъ мимолетное больное видёніе.

Отношенія между отцами и дётьми рёзво различаются въ зависимости отъ сословнаго положенія семьи. И писатели XVIII въка съ большой тонкостью проводять границу. Различіе совершенно естественно. Семья въ высшемъ обществъ и семья въ мъщанскомъ не походили одна на другую. Сколько бы буржуа ни увлекались аристократическимъ развратомъ. какъ бы охотно ни подражали двору въ разрушенія семейныхъ основъ, разница между двумя міражи не могла. нсчезнуть. Что при дворъ являлось правиломъ жизни, въ мъщанствъ было исвлюченіемъ, порчей, занесенной извив. Мольеровскій буржуа, задумавшій попасть въ дворяне, немедленно замышляеть измёну своей женё и начинаеть ухаживать за маркизой. Делается это изъ подражанія, подъ вліяніемъ соблазна аристократизмомъ. Это - бользнь и уродство. Такой процессъ, въроятно, проходили тъ столичные particuliers, о которыхъ говоритъ современникъ, какъ о нарушителяхъ семейной нравственности <sup>85</sup>. Супружеская върность считалась и должна была считаться исключительно---мъщанской добродътелью и еще больше добродътелью низшихъ влассовъ. Мерсье, не питающій особенной свлонности къ буржуазіи, пишетъ: «единственныя честныя женщины принадлежать буржуазіи, -- матери, жены, хозяйки» <sup>34</sup>. Здёсь, конечно, естественнъе всего господствовать инстинкту, вошедшему въ просвѣтительную проповѣдь въ видѣ новой идеи дия высшаго общества.

<sup>84</sup> Tableau de Paris. IV, 290.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Выражение Барбье. Ср. Lenient. О. с. I, 296.

Писатели, рисующіе высшіе слои, весьма часто изображають борьбу двухъ поколёній --- отцовъ и детей. Эту борьбу знаеть мольеровская комедія, но совершенно въ другой оорыв. Классические отцы и двти ведуть между собой хищническую войну на почвъ личной силы и ловкости. Принципіельные вопросы не входять въ житейскія отношенія первобытныхъ деспотовъ стариковъ и шаблонныхъ юныхъ любовниковъ. Условія измънились. Отцамъ, желающимъ по старому примёнять на дётяхъ свою власть, приходится оправдывать ее извъстными общими доводами и выслушивать такія же возраженія. Типичныя сцены въ этомъ отношеніябесъды президента съ сыномъ въ комедіи Лашоссе и «отца семейства» также съ сыномъ-въ драмъ Дидро. Предъ намивъ полномъ смыслё единоборство отживающихъ воззрёній съ новыми идеями, —и сторонникамъ старины приходится очень плохо: сила логики и чувства на сторонъ дътей. Единственный доводъ отцовъ-ссылка на общество, свётъ, установивmieca обычая. Quand tout le monde a tort, tout le monde a гаізоп. говорить президенть. Тоже повторяеть и «отець сеиейства»: «Вы не измѣните идей свѣта; сообразуйтесь же съ енин». <sup>85</sup>. Въчная исторія, неизбъжная при смънъ отживающаго строя новымъ. Ту же борьбу приходится выносить и дочерямъ. Отецъ Констанціи не понимаеть, почему она огорчается легкомысліемъ мужа: онъ-ея отець,-былъ танить же въ молодости, какъ и Дюрваль. По мнёнію стари-ка, --- оскорблять жену измънами--- въ порядкъ вещей. Дочь не аризнаеть этого порядка. Горячій споръ происходить и въ прамъ Вольтера между Лизой и ен отцомъ. Il faut du bien, говорить отець, намёренный по старому обычаю продать свою дочь. — Il faut de la vertu, — отвъчаетъ Лиза, представляющая по своему смыслъ брака. Мы видимъ ясно намъченныя новыя начала и энергичныхъ юныхъ защитниковъ и защитницъ этихъ началъ. Всъ сочувствія писателей сосредоточены на умъ и сердцъ этой молодежи,-и

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> La Gouvernante. I, 3, III, 4. Le Père de famille II, 6. **Y4. 341.** ct. UBABOBA.

<sup>29</sup> 

новые люди отвѣчають за побѣду своихъ героевъ и героинь «Не слѣдуетъ никогда отчаяваться въ молодежи», — заканчи ваетъ Вольтеръ свою драму, изображающую героизмъ дѣ вушкя, нравственное возрожденіе юноши и полную побѣду ихъ надъ старымъ поколѣніемъ. Но за эту побѣду еще пред стояло бороться съ президентами, сеньорами, бога́тыми бур жуа. Авторы открываютъ намъ міръ, осуществившій ихъ идеалъ семейныхъ отношеній безъ всякой борьбы, міръ — гді любовь въ бракъ, супружеская върность и сердечныя связи между отцами и дътьми — исконныя и вполнъ естественные явленія.

Въ драмъ L'honnête criminel идетъ сцена между отцомъ в сыномъ, простыми бъдняками. Они гугеноты, постигнутые жестокимъ закономъ, оспариваютъ другъ у друга право идти на каторгу за свою въру. Графъ, начальникъ галеръ. присутствуеть при этой сцень. Онъ не можеть скрыть своего изумленія и восторга. «О, истинный сынъ своего отца!»восклицаеть онъ. «Ты и старикъ, ---мои друзья -- придите въ мои объятья. На сколько ваши сердца выше, и благородные нашихъ! Вы у моихъ ногъ, --- мнё слёдовало бы быть у вашихъ. Ваша добродътель дълаетъ честь всему человъчеству». \*6 Мысль высказана въ очень громкихъ выраженіяхъ, но это не мъшаетъ ей быть обобщеніемъ основныхъ возгръній у всёхъ драматурговъ новаго направленія. Семья у низшихъ сословій, у мелкихъ горожанъ и крестьянъ считалась идеальной. Писатели вивсто теоретическихъ разсужденій рисують семейныя условія въ деревняхъ, среди городского трудового класса. Еще въ классическую эпоху на сцену стали появляться идиллическія картины сельской жизни. Тогда это было простой забавой, своего рода лакомствомъ. Приходилось часто «развлекать людей, уже более недоступныхъ развлеченію» \*7 и пресыщенный вкусъ могъ наброситься на что

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Acte V, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> M me Maintenon говорила о своихъ обязанностяхъ относительно Людовика XIV: "amuser un esprit qui n'est plus amusable". Corresp. litt. X, 392.

угодно, даже на деревню и мужиковъ, въ сущности презираемыхъ и занимающихъ мъсто рядомъ съ животными. Въ философскую эпоху продолжали сочинять идилліи, но онъ получили теперь совершенно другой смысль. Мы знаемь, какое опасное ядро прикрывалось легкомысленными, повидимому, арістками и маскарадными востюмами. Комическая опера присвоила себъ, какъ привилегію, воспроизведеніе сельской жизни и сельской любви. Итальянская сцена до самой революціи не переставала показывать публикъ красивыхъ крестьянокъ, убранныхъ дентами и цвътами, но въ тоже время отлично усвоившихъ новыя идеи и не желающихъ скрывать ихъ отъ публики. Прежніе идиллическіе герои и героини забавляли скучающій дворъ, — нынъшніе возбуждали его гоненіе наравнъ съ Энциклопедіей и книгами Руссо. И гоненіе, съ точки зрѣнія стараго порядка, являлось вполнё основательнымъ, когда дёло касалось общественныхъ вопросовъ Болѣе безобидно пристрастіе комической оперы и итальянскаго театра къ сельскимъ семейнымъ картинамъ. Ежегодно вознивають десятви пьесь, поучающихъ парижскихъ зрителей на счетъ семейнаго счастья поселянъ. Обладатели этого счастья не забывають предупредить публику, къ какому сословію они принадлежать, и объяснить, что они отнюдь не стыдятся своего положенія: никакое сословіе не позорить человъка, а напротивъ-многіе люди въ наше время позорять свои сословья. Послё такого невиннаго вступленія начинаются пъсенки на тему супружеской любви, родительскихъ радостей, скуднаго объда, превосходящаго въ такой обстановкъ всякое пиршество богачей. Каждый стихъ живая сатира на положеніе людей въ обществъ. <sup>88</sup>. Простодушные Туаноны и Туанетты, постоянно мъшавшіе лирическіе мотивы съ современными идеями, причиняли сильное безповойство маркизамъ и герцогинямъ. Притомъ семейныя илидлін комическихъ оперъ ничёмъ не отличались по со-

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Toinon et Toinette, op. com. 20 juin. 1767. Histoire du th. italien. VII, 173. Авторъ означенъ *М. D. В.*, можетъ быть, Dubuisson.

держанію оть монологовь въ мъщанскихъ драмахъ. Констанція Дидро разсуждала совершенно такъ же, какъ героини Седена, и никто изъ современниковъ, даже Академія, принявшая Седена подъ свой куполъ, не думалъ комическія оперы этого автора по значенію и серьезности содержанія: ставить ниже драмъ.

Но была одна разница между сельскими идилліями итальянскаго театра и пьесами, изображавшими въ прозв ту же деревню и тъхъ же героевъ. Свътлыя стороны оставались тв же, но фонъ совершенно измёнялся. Густыя тени были бы неумъстны въ «арісткъ», реальная проза бъднаго существованія прикрашивалась искусственнымъ весельемъ и фальшивыми цвътами. Философскія идилліи возмущали аристократическій міръ, но онъ не удовлетворяли наиболье энергическихъ проповъдниковъ новыхъ идей. Мерсье негодуетъ на посторали и пъсенки счастливыхъ мужичковъ. Онъ требуеть на сценъ дъйствительности во всей ея прозаической правдъ. \*\*. Онъ самъ удовлетворялъ этому требованію, у него были предшественники и подражатели. Въ предисловіи къ одной изъ своихъ драмъ онъ говорить: «Поэтъ, который изобразиль бы мив беднаго рабочаго, окруженнаго женой и детьми и, несмотря на работу отъ зари до глубокой ночи, удрученнаго всёми ужасами нужды, --- представиль бы картину правдивую, не сходящую со сцены дъйствительности. Эта картина просвётила бы чувства гражданъ, вызвала бы здравыя идеи относительно государства и законовъ, раскрыла бы предъ ними недостатки ихъ общественной жизни и принесла бы, слъдовательно, гораздо больше пользы, чъмъ исторіи о древнихъ переворотахъ, происходившихъ въ государствахъ, совершенно для насъ постороннихъ». . Этотъ взглядъ усвоенъ всёми драматургами XVIII въка. Они изображають тяжелое положеніе низшихь влассовь и на этомъ мрачномъ оонъ рисують идеальные образы героевъ семейной любви и преданности.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Du théâtre, p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jenneval vu le Barnewelt français. Paris 1769. Предисловіе, р. 12.

Здѣсь и слѣда нѣть эгоизма, отравляющаго жизнь знатныхъ фамилій. Дѣти бѣдняковъ мужественно жертвують своимъ счастьемъ, даже своей свободой ради благоденствія отцовъ. Въ то время, когда знатный баринъ, гнусный лицемѣръ, хочетъ заточить свою сестру въ монастырь, — крестьянинъ идетъ въ солдаты, чтобы заплатить отцовскій долгь. Оба явленія поставлены рядомъ, очевидно, для сильнѣйшаго эффекта. Исторія оканчивается обращеніемъ свидѣтельницы событій—знатной госпожи—къ юному герою деревни: «Подите, Любенъ, и сообщите своему господину, что вы на самомъ дњањ такой, какимъ онъ хочетъ казаться. Жертвовать свободой за своего отца и дѣлать это съ наслажденіемъ вотъ истинная гуманность <sup>91</sup>.

Крестьянскій мальчикъ попадаеть въ богатую семью. Ему дарять красивыя и цённыя игрушки, но онъ помнить, сколько безпокойства его отцу приходится выносить отъ сборщиковъ податей «Это его раздражаеть», разсказываеть ребенокъ, «и онъ тогда кричить, бранить мою мать». Ребенокъ возвращаеть игрушки и просить вручить ихъ сборщикамъ, лишь бы они оставили его «бёднаго отца въ покоё на всю жизнь» <sup>34</sup>. Тоть же самый сынъ, ставши взрослымъ, уплачиваеть налоги за свою мать деньгами, добытыми тяжелымъ трудомъ на женитьбу. Онъ отказывается оть горячо любимой дёвушки, лишь бы успокоить мать. «Развё я былъ бы достоинъ, говорить онъ-счастья съ своей женой, если о́ы не былъ добрымъ сыномъ» <sup>33</sup>.

Крестьянинъ попадаетъ въ тюрьму за то, что оказалъ сопротнвленіе сборщикамъ податей, когда тъ стали продавать домашній скарбъ бъдныхъ поселянъ. Сынъ переселяется въ городъ вмъстъ съ сестрой, работаетъ день и ночь, чтобы

<sup>•</sup> L'orphéline. III, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Fanfan et Colas ou les frères de lait, com. en un acte, par m-me Beaunoir. Ит. т. 7 сент. 1784. Paris 1784. p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Rose, suite de Fanfan et Colas, com. en 3 actes, par Beaunoir. Ит. т. 1785. Paris 1806. Acte II, 5.

достать денегь на платье и бутылку хорошаго вина для своего отца. Сынъ живеть его горемъ и каждую минуту посвящаеть нъжнъйшей заботь объ узникъ "4. Крестьяне знають, насколько кръпки у нихъ семейныя основы, и при случав со всей суровостью людей убвжденныхъ и искреннихъ поучають благородныхъ искателей приключений. Въ деревню является графъ, встрёчаеть молодую крестьянку. влюбляется въ нее и хочетъ увезти въ городъ, оторвать ее отъ мужа и детей. Мужъ обращается въ графу съ такой ръчью: «Послушайте меня, милостивый государь. Помнители вы честнаго угольщива, на чьей дочери я женился? Она создала мое счастье, и я всю жизнь буду стараться отплатить ей тёмъ же. Отецъ былъ при смерти, – его мы будемъ оплакивать всю жизнь, --- онъ говорилъ намъ: мой сынъ. мой дорогой Лука, моя возлюбленная Като, — мнё нечего оставить вамъ въ наслёдство, кромё доброй жизни. Я служилъ для васъдобрымъ примъромъ, пова жилъ. Вотъ все мое наслъдство. «Я никогда не забуду этихъ словъ», — продолжаетъ Лука. — «Они въ моемъ сердцѣ и останутся наслёдствомъ для нашихъ дътей. Мы никогда не будемъ искать богатства, которое заставило бы красивть насъ. Вотъ наши чувства. Откажись оть меня, Като, если тебъ позволить совъсть». Като готова скорће умереть. «Вотъ», обращается Лука въ графу, «нашъ образъ мыслей и вашъ»... Онъ объясняетъ, сколько эгоизма и жестовости въ минутной прихоти графа и свольво несчастій повлекла бы эта прихоть <sup>95</sup>.

Разсказы о крестьянскихъ дътяхъ, преданныхъ семьъ, очевидно, пользуются особенной популярностью. Плохая нъмецкая пьеса Признательный сынг передълывается нъсколько разъ, потому что герой ся — сынъ крестьянина, вышедшій въ офицеры и сохранившій всю любовь и уваженіе къ родителямъ.

<sup>\*\*</sup> L'Indigent, drame, par Mercier. Acte I, 6.

<sup>\*\*</sup> L'epreuve d'un moment. com. en un acte, par Monvel. Предст. 1773 г., Paris. 1773.

Материнскія чувства признаются врожденной добродётелью врестьяновъ. Драма рисуеть не только идеальныхъ матерей рядомъ съ ихъ родными дътьми, она создаеть необыкновенно привлекательный типъ деревенской кормилицы и няньки. Въ то время, когда благородные родители или портять дётей неумвренной снисходительностью въ ихъ вапризамъ и во всёмъ нержако порочнымъ наклонностямъ, или проявляютъ обычное равнодушіе и безсердечіе, — крестьянки являются превосходными воспитательницами и замёняють отвергнутымъ сътямъ матерей и семью. Крестьянка выкормила барича и по наивности вообразила, что ся молочный сынъ долженъ считать своимъ братомъ ея родного сына. Но у юнаго сеньора, благодаря поблажкамъ матери, развились деспотическія навлонности. При первой же попыткъ мальчика поздороваться сь нимъ, онъ кричитъ на сына своей кормилицы, «ты мужикъ, деревенщина, вовсе не брать мой», - и даже бьеть его. Перетта-мать побитаго ребенка не ожидала подобной жестовости: «Какъ, ты не братъ ему? Какъ это противоестественно! Вернемся, Коласъ, въ деревню. Тамъ не презираютъ бъдныхъ людей... Ваша слуга, г-жа Фіервиль. Господинъ Фан-Фанъ-вашъ сынъ, но я предупреждаю васъ, что не считаю его своимъ сыномъ, потому что онъ можетъ бить своего молочнаго брата. Поди, мое бъдное дитя, поди: гдъ нътъ равенства, тамъ нътъ дружбы... Мы только крестьяне, но и у насъ есть душа, природное влеченіе, чувство... Хотя онъ побиль моего сына, я желаю ему всякаго счастья, я сію иннуту отдала бы за него не одну каплю крови (une pinte de not'sang), лишь бы онъ былъ счастливъ <sup>96</sup>.

Еще трогательные исторія *Блаюродной служанки*. Мачиха удаляеть сына своего мужа, его береть на руки служанка

<sup>•</sup> Fanfan et Colos. "Qu'tu n'étois pas son frère? Queu dénaturél t'as raison, Colas, t'as raison: r'tornons au village, on n'y méprise pas le pauvre monde: vot sarvante, m-me Fierval; mr. Fanfan est votre fils; mais j'vous prévenons que je n'le regardons pas comme le notre, puisqu'il peut battre son frère de lait. Viens-t-en, mon pauvre fieu, viens-t en: où n'y a pus d'égalité, n'y a pas d'amiquié... Je n'sommes que des paysans, mais j'ons eune ame, un naturel, du sentiment. pp. 32-3.

до сихъ поръ терпѣвшая въ домѣ одно презрѣніе и обиды. Она принимается работать день и ночь, продаеть подарки, когда то полученные ею отъ прежней госпожи, — и даетъ прекрасное воспитаніе юношѣ. Въ заключеніе отецъ, бро сившій сына, обращается къ его воспитательницѣ: «Какъ мнѣ оцѣнить твое мужество? Мой сынъ всѣмъ обязанъ твонмъ благороднымъ заботамъ, его добродѣтели созданы тобой». И мы сами можемъ оцѣнить, въ чемъ заключаются достоинства этого воспитанія: Клитандръ не страдаетъ ни завистью къ богатымъ, или знатнымъ, ни суетнымъ честолюбіемъ. Онъ уважаетъ свое общественное положеніе и не хочетъ мѣнять его. Онъ воспитанъ въ принципахъ гуманности и равенства <sup>97</sup>.

Вліяніе такихъ воспитательницъ часто сказывается въ жизни людей, успѣвшихъ усвоить взгляды высшаго общества, вступившихъ на путь насилія и жестокихъ прихотей. Писателямъ XVIII вѣка вѣрилось, что даже у такихъ героевъ современнаго разврата просыпались по временамъ сѣмена, посѣянныя въ дѣтствѣ крестьянками, взлелѣявшими ихъ первые годы.

Предъ нами въ высшей степеви интересный, почти исключительный женскій характеръ. Крестьянка—по имени Моника — уже шестидесяти лётъ, занимаетъ особое положеніе среди своихъ односельчанъ. Она обо всемъ заботится, во все вмѣшивается и, конечно, далеко не всегда встрѣчаетъ признательность. Пріѣзжаетъ сеньоръ, графъ, когда-то вскориленный Моникой. Онъ хочетъ завладѣть дочерью садовника и уже заручается согласіемъ отца. Но Полина прибѣгаетъ къ помощи Моники,—завязывается борьба между сеньоромъ и его бывшей кормилицей. Графъ рѣшается силой завладѣть дѣвушкой,—но въ самый критическій моментъ его останавливаетъ Моника, и онъ невольно отступаетъ. Онъ самъ изумленъ, въ немъ заговорило какое-то давно забытое чувство.

.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> La Suivante généreuse, comédie en 5 actes. Com. Fr. 1759. Théâtre d'un Inconnu. (Charles Sablier). Paris 1765. Acte II, 9; IV. 2; V, 9.

Крестьянка объясняеть ему. Она указываеть на свой преклонный возрасть, на свою жизнь, прожитую безупречно, напоминаеть, что она любила графа, какъ сына, носила его на рукахъ, приводитъ на память его умершую мать... Графъ тронутъ, и побѣда остается за Моникой <sup>9</sup>.

Надо замётть, — чувства брестьянъ чаще всего излагаются на ихъ же жаргонѣ Авторы съ точностью слёдуютъ правилу Мерсье: деревня должна представляться на сценѣ со всёми ся особенностями, съ языкомъ, платьемъ, манерами и обычаями. Въ классическій вѣкъ только Мольеръ рѣшился показать зрителямъ, какъ говорятъ и держатъ себя престъяне — въ извѣстныхъ сценахъ Донз-Жуана. Въ оплосооскую эпоху на крестьянскомъ языкѣ пишется большинство сценъ въ пьесахъ, взятыхъ изъ народной жизни. Это нисколько не шокируетъ публику, — напротивъ, именно эти сцены вызываютъ слезы и восторженныя привѣтствія матерей и дѣтей <sup>29</sup>.

Народная жизнь идеализируется по двумъ причинамъ изъ сословныхъ соображеній и на основаніи соціальныхъ идей авторовъ. Постепенно съ полной опредѣленностью потокъ соціальныхъ стремленій выдѣляется среди демократическаго теченія эпохи. Буржуа и крестьянинъ являются героями новой литературы не только потому, что въ современномъ обществѣ требовалось распространить идеи политическаго равенства. Вопросъ объ экономическомъ положеніи низшихъ классовъ не сходитъ со сцены ни въ философскомъ трактатѣ, ни въ новой драмѣ. Онъ не могъ, конечно, не отразиться на семейныхъ и воспитательныхъ идеяхъ драмы. Идеализація семьи низшано сословія идетъ рядомъ съ идеализаціей семьи біміняковъ—все равно, къ какому бы сословію они ни принадлежали. Та же идея, какъ увидимъ, приметь

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> L'ascendant de la vertu ou la paysanne philosophe. Com. en 5 actes. Recueil de comédies nouvelles. Paris 1787.

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup> Разсказъ въ Corresp. litt. о представленіяхъ Fanfan et Colas. XIV, sept. 1784.

еще другую форму-идеализаціи несчастныха, форму еще болье широкую, обнимающую всь отношенія и состоянія. Всь эти мотивы не противоръчать другь другу. Бъднякъ при старомъ порядкъ принадлежалъ чаще всего въ низшему сословію и, конечно, больше всёхъ другихъ гражданъ рисковаль испытать горе и подвергнуться экстренсымъ обидамъ и невзгодамъ, изобрътеннымъ въ громадномъ количествъ для непривеллигированныхъ и слабыхъ. Естественно, поэтому, общее заявление драматурга, изображающаго идеальныя черты врестьянской семья: «только несчастные умъють любить» 100. Въ устахъ свободнаго демократическаго мыслителя прошлаго въка это-логическій выводъ изъ наблюденій надъ любимыми героями, звучить одинавово съ общепризнаннымъ правиломъ: «только въ народъ знають чувство», и извъстную намъ характеристику семейныхъ отношеній среди низшихъ классовъ въ XVIII въкъ авторы безъ всякихъ колебаній присвоять семейнымъ отношеніямъ бъдныхъ и обездоленныхъ.

Одна изъ драмъ, восхищавшихъ Марію Антуанетту и запрещенная по требованію двора, принадлежитъ Леблану, драматургу-экономисту. Содержаніе драмы основано на дъйствительномъ эпизодъ изъ жизни австрійскаго императора. Съ одной стороны изображено жестокое, эгоистическое и рабское существованіе придворныхъ, съ другой — трудовая, честная и мужественная жизнь бъдняковъ, вдовы и ея дочери. Идея пьесы заключается въ восклицаніи императора: «О небо! Какое величье! Сколько доблести живеть въ безднѣ несчастій среди людей безъ всякихъ средствъ, среди всевозможныхъ тревогъ... Я не могу удержаться отъ слезъ». Императоръ подробно узналъ, сколько взаимной любви проявила эта семья беззащитныхъ бѣдняковъ, какою вѣрностью къ памяти мужа могла гордиться вдова и какую борьбу за существованіе вынесла преданная дочь. Ничего подобнаго

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> L'Indigent, par Mercier "Il n'y a que les malheureux qui sachent aimer", Acte I, 1.

новниковъ и аристократовъ 101.

Трогателенъ съ точки зрѣнія эпохи сюжетъ другой драмы, постигшей также бѣдную семью. И здѣсь мать семьи вдова и безъ всякихъ средствъ. Одинъ изъ ея сыновей долго и напрасно искалъ какой-либо работы. По сосѣдству убивають богатаго сеньора, и сынъ убитаго обѣщаетъ богатую награду, кто отыщетъ убійцу. Бѣднякъ рѣшается выдать себя за преступника и уговариваетъ братьевъ донести на него На судѣ открывается обманъ, судья отдаетъ за примѣрваго сына свою дочь, увѣренный, что «нѣжнѣйшій сынъ будетъ такимъ же супругомъ» <sup>192</sup>.

Но семейными добродътелями не ограничиваются преимущества бъдняковъ передъ богатыми, низшихъ передъ привелегированными. Мы видфли, съ какой довфрчивостью и трогательной наивностью врестьянскій мальчикъ хочеть привътствовать своего молочнаго брата. Дружба также обычна на сельской почвъ, какъ и всъ другія нъжныя движенія сердца. Въ свётё на дружбу смотрёли отнюдь не выше, чёмъ вообще на какое-либо чувство. Одна умная дама XVIII въка такъ характеризовала свътскихъ друзейвъ письмё въ своему другу: «тё, кого называють друзьями,--не убьють вась, - этого вы можете не опасаться, но и не помъшають убійцамъ». На склонъ лъть та же дама, отлично познавшая свыть и его нравственныя качества, писала человъку, возбудившему ея симпатіи: «Будемъ друзьями, но друзьями безъ дружбы» 103. Болфе горькой ироніи нельзя вложить въ одну фразу, повидимому, совершенно спокойную.

<sup>103</sup> Г-жа Du Deffand къ Вальполю. Victor du Bled. La société française avant et après 1789. Paris 1892. p. 144.

1

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Albert I ou Adéline. Com. héroique en 3 actes. Com. Fr. 1775. Paris. 1775. Acte III, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Joachim ou le triomphe de la piété filiale, drame en 3 actes. Amsterdam. 1775. Авторъ Blin de Sainmore. Герой, рѣшаясь на отчаянное средство, ободряетъ себя, между прочимъ такимъ соображеніемъ: "En servant la nature on ne s'avilit pas". Acte I, 1. Пьеса основана на дъйствительномъ происшествия, имъвшемъ мъсто не во Франціи, а въ Японін Оно разсказано въ Mercure de France, mai 1775, p. 207.

Литература не замедлила и здёсь свётскимъ извращеніямъ противоставить возвышенный взглядъ на чувство дружбы и выбрала путь, наиболёе симпатичный для современниковъ.

Является драма на тему дружескихъ отношеній между деревенскими мальчиками-L'amitié au village. Одинъ бургундскій сеньоръ учредилъ медаль для мальчика, признаннаго въ округь «самымъ благоразумнымъ и добродътельнымъ . Ее чолучаеть достойный. Но немного раньше въ ръкъ утонуль другой мальчикъ, его пріятель-и награжденный дриносить свою медаль на могилу друга, признавая его болье достойнымъ награды. Это-дъйствительный фактъ, изъ него авторъ дѣлаетъ драму и приводить въ восторгъ публику 104, Для другой публики такія произведенія и такіе герон могли повазаться слишкомъ наивными и дътскими. Но въ XVIII въкъ извъстная идея все покрывала и за ея блескомъ, за благородной цёлью автора- въ глазахъ зрителей исчезаль всв художественные и психологические изъяны литературнаго произведения. На сценъ было чувство и ему приносв лись большія и малыя жертвы: этого было достаточно, чтобы люди прошлаго въка все простили и объяснили въ лучшук сторону.

Власть чувства и естественныхъ явленій была бы не вполні осуществлена, если бы драма забыла несчастнійшихъ па сынковъ семьи, — незаконнорожденныхъ. Драма затронуле этотъ вопросъ съ самаго начала. Въ пьесъ Лашоссе Méla nide—на сценѣ юноша, —сынъ и наслёдникъ, непризнанный закономъ. Его отчаяніе не имѣетъ границъ. Онъ жалуется небу на день своего рожденія, жизнь называетъ «бременемъ стыда и позора». Это—отверженецъ общества, не знающій своего мѣста на землѣ: болѣе мрачной трагедіи не могля создать даже фантазія классическихъ авторовъ. Послѣ Ла шоссе вопросъ о незаконныхъ дѣтяхъ не сходить со сцены,—

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Пьеса шла на сценѣ Ит. театра 31 окт. 1785 г. Авторъ Desforge XIV, 262.

<sup>&</sup>lt;sup>05</sup> Acte IV, 5.

ръшается, по обычаю времени, одновременно и въ драмъ и въ комической оперъ 106. Дидро посвящаетъ «незаконному сыну» свое первое драматическое произведение, -- и здъсь разсказъ героя о своихъ нравственныхъ испытаніяхъ--- лучшее, что написано Дидро въ области поэзіи. «Покинутый почти со дня рожденія», говорить Дорваль, «среди общества, какъ въ пустынъ, я искалъ связей, скръпляющихъ меня съ **людьми — и** не находилъ ихъ. Въ теченіе тридцати лёть я блуждаль среди людей — одиновій, непризнанный, пренебрегаемый, не вызывая чувства любви и не встръчая, кто бы искалъ моего сочувствія». И Дорваль пришелъ къ убъжденію, что во всемъ мірѣ ему не найти спутника. При одной мысли о бракъ онъ приходить въ ужасъ: «Дорваль осмълится взять на себя отвётственность за счастье женщины! Онъ будеть отцомъ! У него будуть дёти ... Дёти... Когда я подумаю, въ какой хаосъ предразсудковъ, варварства, порововъ и бъдствій попадаемъ мы со дня рожденія, -- мною овладъваетъ дрожь». Констанція требуется не мало труда убъдять Дорваля, что срождение намъ дается, а добродътели зависять оть насъ» и что внешнія блага безъ разбору выпадають на долю злымъ и добрымъ, и для любящаго мужа важны не общественные предразсудки, а мизніе любимой женщины 107.

Это «Философскій взглядъ» на предметь: такъ его будуть называть драматурги, слёдующіе за Дидро, — и проповёдовать еще съ большей энергіей. Въ пьесё Les prejugés разбиваются всё доводы сторонника господствующаго предразсудка. Дядя говоритъ племяннику: «чистота нравовъ» не допускаетъ брака съ незаконной дочерью». — «Чистота нашихъ нравовъ!» — восклицаетъ юноша. «Но развё вы считаете наши нравы чистыми, когда они дёлаютъ отвётственнымъ, налагаютъ клеймо позора — на ребенка двухъ свободныхъ личностей! Развё онъ виноватъ въ этомъ и развё не-

 <sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Напримъръ ор, сот. Седена – Felix ou l'enfant trouvé. Paris. 1782.
 <sup>107</sup> Le Fils Naturel. Acte IV, 3.

достаточно для него — не имъть права на имущество отца и матери и еще необходимо унижать его? Вотъ гдъ наши нравы страдають недостаткомъ чистоты, гуманности и справедливости. Проклятые предразсудки! неужели они всегда будуть держать разумъ въ оковахъ». Племянникъ ссылается на «болъе оилосооскій взглядъ» воспитательницы его невъсты: по ен мнънію, — каждый отвъчаетъ только за личныя ошибки <sup>108</sup>.

Еще пространиве изображено общественное положение незаконнорожденныхъ въ драмъ Le vieux garcon. Здъсь жертва предразсудка имфеть возможность самому отцу изанть годами накипъвшее негодованіе. «Вы, неразумные», воскляцаеть онъ, --- «даете сыновьямъ жизнь подъ вліяніемъ страсти и не даете имъ отца. Вы не понимаете, на какія жестокія мученія обрекаете этихъ несчастныхъ созданій. Они должны существовать одиноко среди цёлаго міра и умереть, не встръчая сочувствующаго сердца. Они должны въчно страшиться, что ихъ позоръ перейдеть на ихъ кровь и даже бракъ для нихъ недоступенъ». Дальше описываются страданія обеанутой дввушки, — страданія, падавшія и на ея сына. Такъ шли десятки лётъ для двухъ отверженцевъ общества 10%. Отецъ глубоко тронуть, онъ не знаеть, чёмъ загладить свою вину. Къ счастію для его сына и здёсь оказываются люди, стоящіе выше предразсудка. Ихъ оскорбляеть одно даже предположение, будто они не способны голосу природы принести въ жертву заблужденія людей и законовъ: «благородство сердца для нихъ выше всего»<sup>110</sup>. Такъ именно разсуждаеть дввушка, получившая отъ своего отца «Философское воспитание». Оно, очевидно, шло наперекоръ встать обычаямъ и установленіямъ стараго общества, подавлявшимъ ндеи справедливости и гуманности. Молодое поколѣніе начи-

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Les préjugés, par Moissy. Les jeux de la petite Thalie, Paris 1769. p. 306-7.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Acte V, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Acte V, 5.

нало воспитываться на другихъ принципахъ, считало своимъ долгомъ «вознаграждать людей, терпъвшихъ отъ жестокости законовъ и предразсудковъ»<sup>111</sup>. Возникалъ другой міръ рядомъ съ отживавшимъ и — въ ожиданіи всеобщихъ коренныхъ преобразованій – спъшалъ исцълять старыя язвы, на сколько это было возможно въ личныхъ и семейныхъ отношеніяхъ. Эта частная и сравнительно незамътная дъятельность послъдователей новой мысли расчищала путь грядущему строю.

До сихъ поръ мы неодновратно встръчались съ вопросомъ о новомъ воспитаніи дътей. Онъ непосредственно примыкаетъ къ реформъ взаимныхъ отношеній членовъ семьи и мы видъли, какъ общія основанія философской педагогики неизбъжно должны были опредълиться, лишь только была установлена законная власть чувства и личности. Но независимо отъ этой связи съ внутренней жизнью семьи, вопросу о воспитаніи предстояло занять общирное самостоятельное мъсто въ новой литературъ.

Me feriez vous l'injure De croire qu'en mon sein s'étouffe la nature Pour étouffer l'erreur d'un cruel préjugé? Des rigueurs de la loi soyez dedommagé

Раг nos tendres égards et notre amitié constante.—Acte V, 5. У Вольтера есть также трагедія, гдё одннъ язъ главныхъ героевъ незаконнорожденный.—Don Pèdre. Transtamare.—брать короля Кастильскаго Донъ Педро, онъ bâtard légitimé в ведеть борьбу за свои права. Средствами онъ пользуется несимпатячными для автора трагедія, —вмѣшательствомъ сената.—надо разумѣть парламента.—въ высшую политику. Такой образъ дѣйствій долженъ бросать взвѣстную тѣнь на личность героя, какъ революдіонера и мятежника. Transtamare торжествуетъ, но совершаетъ страшное преступленіе.—братоубійство...Возставать противъ предразсудка по поводу *такою* героя.—автору было невозможно. Вольтеръ все таки заставляетъ Transtamare'а произносить эвергическія рѣчи противъ "обиды наносимой природѣ слишкомъ несправедливымъ закономъ", т. е. противъ унизительнаго положенія незаконнорожденныхъ сравнительно съ другими ченами семьи. Асte I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Одинъ изъ героевъ комедія Le Vieux Garçon говорить незаконнорожденному:

Это былъ вопросъ объ образованія онлосооской армія и подготовкѣ гражданъ новаго отечества.

Здёсь мы снова встрёчаемся съ именемъ Руссо.

## ٧.

Педагогическая роль женевскаго философа единогласно признавалась современниками. Эмиль многими считался его лучшимъ произведеніемъ '''. Въ дъйствительности романъ произвелъ несравненно болъе серьезное и болъе оригинальное вліяніе, чъмъ Новая Элоиза. Онъ вызвалъ множество воспитательныхъ и образовательныхъ учрежденій, оживилъ педагогическіе интересы. Дюти заняли одно изъ первыхъ мёсть въ литературё, — и драма немедленно отозвалась на новые запросы. Возникають особые сборники драматичесвихъ произведеній, предназначенные для нравственнаго воспитанія юношества 113. Авторы, правда, ссылаются иногда на Локка и не упоминлють о книгъ Руссо, --- но со времени вниги Ловва о воспитанія прошли десятви лёть, — а во Франціи послё янсенистовъ, никто не придавалъ большаго значенія педагогическимъ вопросамъ. Эмиль заставилъ вспомнить о нихъ. Педагогическіе журналы появляются даже въ провинціальныхъ городахъ "", разными путями надъются сообщить дътямъ идеи современной философіи. По крайней мъръ, въ пьесахъ для юношества встръчаемъ нападки на серьезнъйшіе предразсудки стараго общества на счеть не. законныхъ дътей, образованныхъ женщинъ, для младшаго возраста изображаютъ въ лицахъ дурныя качества избалованныхъ дътей, «опасности свъта»<sup>115</sup>. Все это происходитъ

<sup>115</sup> Въ пьесѣ Moissy—Le gouté—разъясняются преимущества простыхъ деревенскихъ мальчиковъ предъ городскими избалованными дѣтым. Пред-

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Напримъръ отзывъ Даламбера, приводимый самимъ Руссо. Confessions. Partie II, liv. XI, p. 567.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Takobh—ynomshythe bhine Les jeux de.la petite Thalie, par Moissy; Théâtre à l'usage des jeunes personnes, r-жн Жанлисъ, вышедшій въ 1779 г.

<sup>114</sup> Journal d'éducation, въ Амьенъ съ 1768 года.

по выходъ книги Руссо. Раньше, чёмъ слёдить за отраженіемъ ся идей въ драмъ, посмотримъ, что было сдёлано до появленія книги Руссо.

Было бы совершенно ошибочно думать, будто Эмиль явился безусловно оригинальнымъ исключительнымъ вдохновителемъ общества XVIII въка. Мы видъли, — какъ мало новаго по существу могли узнать читатели изъ церваго романа Руссо: — то же самое, можно сказать и о второмъ.

За нёсколько лёть до славы Руссо — «воспитателя человёческаго рода» — идеи и планы, предложенные имъ въ крайне энергической «пророческой» формё, — стали общимъ достояніемъ художественной литературы и публики.

Мы снова должны начать съ произведенія, не разсчитаннаго на оплосооскую пропаганду.—Оно, напротивъ, подвергаетъ насмѣшкамъ одну изъ важнѣйшихъ просвѣтительныхъ идей. Но именно — путемъ смѣха — авторъ раскрываетъ положительное явленіе, отнюдь не комическое, явленіе съ блестящей будущностью въ литературѣ и въ жизни.

Комедія Детуша La force du naturel написана въ 1750 году. Она доказываеть стихійную власть врови. Происхожденіе сказывается, несмотря ни на какія внёшнія условія и вліянія. Въ семью маркиза попадаеть — путемъ обмана кормилицы – врестьянская дёвочка и, несмотря на всё усилія благородныхъ родителей, съ годами обнаруживаетъ свойства, менёе всего терпимыя въ аристократической средѣ. Характеристика этой мнимой аристократки — весьма любопытна. Детушъ, конечно, не хотёлъ выставить врестьянку въ розовомъ свётѣ, но его кисть нарисовала настолько правдивый и привлекательный образъ, что онъ совпалъ съ идеаломъ воспитателей философской школы.

Уч. Зав. ст. Иванова.

ставителенъ новыхъ идей является отецъ, мать—недовольна и обращается къ нему съ упрекомъ: "Ah, mr. Blandineau, voilà de la philosophie,—elle se fourre partout". Мужъ отвѣчаетъ: Non, m-me, ce n'est que du bon sens".— Въ сборникъ г-жи Жанлисъ напечатаны пьесы L'enfant gâté, Les dangers du monde, — иден ясны изъ заглавія.

Юлія настоящее дитя природы. «Она до безумія любить отврытый воздухъ, зелень, уединеніе», не разстается съ садомъ. Она сама воспитываетъ себя и энергически стоитъ за свою програму. «Я отвровенна», - говорить Юлія. «Нанболве открытыя сердца всегда самыя лучшія». — «Что вамъ кажется страннымъ во мнв?»-спрашиваетъ она у маркиза своего мнимаго отца. - «То, что я правдива и хочу остаться такою, что я презираю искуство вести напыщенные разговоры, что я ненавижу притворство и ни съ къмъ не умъю сдерживать себя? У меня нътъ кокетливаго вида благородныхъ дамъ, ихъ гримасъ. Къ несчастію, я съ своими простыми манерами не похожу на этихъ кривлякъ. Всякій непремънно найдетъ во мнъ что-нибудь заслуживающее порицанія и всякій хочеть передблать меня на свой ладь. А что касается меня-я предпочла бы жить въ деревнъ. Быть всегда простой-вотъ всв мои манеры. Человъкъ въ моемъ вкусь, будь онъ изъ захолустной провинции, принадлежн къ какому угодно сословію, понравится мнъ больше принца. Деревня на мой взглядъ красивъе двора и я хотъла бы навсегда остаться въ ней». Юдія, наконецъ, прямо сознается въ ненависти въ людямъ высокаго происхожденія и заявляеть, что свое чувство она ставитъ выше всякихъ предковъ. Она предупреждаеть графа, что у нея также есть личная воля н личные взгляды и ему придется считаться съ ними. 116.

Въ этихъ признаніяхъ основные причины оилосооскаго воспитанія: культъ простоты, чистосердечія, личнаго чувства, пристрастіе къ деревнъ и людямъ низшаго сословія, развитіе самостоятельной воли и критическаго взгляда на общество и его возгрънія. Другой предшественникъ Руссо — глава энциклопедистовъ.

Дидро изложнать требованія новой педагогики въ драмахъ и въ Посвященіи второй изъ нихъ принцессъ Нассау-Заарбрукской. Въ пьесахъ говорится о нравственномъ союзъ отцовъ и дътей, о неустанномъ наблюденіи родителей за

<sup>116</sup> Комедія шла въ Сот. Fr. 11 февр, 1750 г.-Асtе I, 5.

**гаждымъ** шагомъ ихъ умственнаго и нравственнаго развитія. Въ Посеящении вопросъ обсуждается подробние. Здись съ особеннымъ вниманіемъ указывается на развитіе демократическихъ наклонностей въ дътяхъ и подробно издагаются результаты воспитанія Дёти познакомятся съ жизнью деревни, бъдныхъ поселянъ, увидять, какъ голыя крестьянскія дати играють въ цыли, какъ мать-крестьянка кормить своею грудью ребенка, а мужчины добывають хлъбъ. На дътей произведуть меньше впечатлёнія колоннады и дворцы, чёмъ деревня и ея полуразвалившіяся хижины. Дъти увидять нужду, и привыкнуть быть чувствительными. Они узнають по личному опыту, что кругомъ существують такіе же люди, какъ и они и, можетъ быть еще выше ихъ и у этихъ людей едва есть содома для постелей и нъть хлъба. Дидро хочеть, чтобы воспитанникъ входилъ въ деревенскія хижины, подробно знакомился съ ихъ обстановкой, видълъ крестьянскій хлэбъ и одежду. Онъ будетъ помнить, что изъ-за одного могущественнаго и злого человъка сто тысячъ людей пластонуть и проклинають свое существование. Онъ чуть усвоить также истину, что природа не создаеть рабовъ и никто подъ солнцемъ не имъетъ больше власти, чъмъ та же природа. 117.

Вольтеръ считалъ это *Посвящение* «образцомъ красноръчія и торжествомъ гуманности». <sup>118</sup>.

Дъйствительно, вся филосовская партія, не исключая и Руссо, могла подписаться подъ этой программой. Четыре года спустя вышель Эмиль и, по единогласному заявленію современниковь, создаль эпоху въ воспитаніи дътей. Какія же идеи ознаменовали эту эпоху?

Въ первой же книгъ романа Руссо ставилъ во главъ восинтанія ребенка-жизнь въ деревнъ. <sup>119</sup>. Философъ давно уже привыкъ нападать на города, теперь эти нападки онъ

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Oewores. Paris. 1821. IV, 244-5.

<sup>110</sup> Въ письмѣ въ Палиссо 1760 г.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Emile. Livre I, p. 104 - Paris. 1827. Tome I.

строиль на самыхъ справедливыхъ и внушительныхъ основаніяхъ, какія только можно было придумать въ XVIII вёкё. Дъло, конечно, не обошлось безъ обычныхъ разсужденій на счеть тлетворнаго вліянія всякаго общества на отдъльнаго человъка, Мы увнаемъ, что человъкъ - «существо менъе всего созданное для стадной жизни». «Дыханіе одного человъка смертельно для другого въ собственномъ и переносномъ смыслё слова». Все это давнишніе отголоски спеціальныхъ парадовсовъ, знакомыхъ публивъ и уже не произволившихъ на нее впечатлёнія. Но за то разсужденія о физическомъ здоровьв и нравственномъ развитіи ребенка среди простой деревенской обстановки, на чистомъ воздухъ полей, – являлись какъ нельзя болъе современными, хотя и не новыми. Не ново было также требованіе Руссо воспитывать ребенка въ демократическомъ направленіи, знакомить съ трудовой жизнью поселянъ, внёдрять уваженіе въ личному труду, честной непрестанно двятельной бъдности. Руссо совътуеть пріучать воспитанника смотрёть на бъдныхъ и несчастныхъ, какъ на людей близкихъ себъ, родныхъ, испытанія и лишенія другихъ считать своимъ удёлонъ. Это въ высшей степени мудрое и гуманное правило, по обычаю Руссо, уснащается сентенціями совстви другаго характера. Восторги предъ народомъ являются для автора. предлогомъ-бросить лишній камень въ ненавистныхъ философовъ. Это опять исключительное настроеніе писателя. но-рядомъ съ нимъ-въ высшей степени красноръчивое сопоставленіе труженива изъ народа съ тунеядцемъ изъ такъ называемаго общества. Такая картина должна была поразить современныхъ читателей гораздо глубже, чъмъ общія разсужденія о вредъ цивилизаціи и партійныя выходки противъ ея представителей <sup>120</sup>. Другія наставленія Руссо не менње своевременныя, --- отличались большей оригинальностью.

Рисуя идеаль семьи Руссо обращался прежде всего къ

120 Ib. Livre IV, p. 34-9. Tome II.

матерямъ, и на женщину возлагалъ свои надежды.—видъть новую расу людей. «Пусть матери начнутъ кормить своихъ дътей», писалъ онъ, «и нравы преобразуются сами собой, чувства природы воскреснуть въ сердцахъ у всъхъ, нассленіе государства умножится... Лишь только женщины станутъ матерями, мужчины сдълаются отцами и мужьями». <sup>121</sup>.

Философъ въ яркихъ краскахъ описывалъ, при какихъ условіяхъ ростутъ дѣти на рукахъ наемныхъ кормилицъ, какъ наемницы вѣшаютъ на гвоздь спеленатыхъ младенцовъ и несчастные по цѣлымъ часамъ остаются въ такомъ положеніи.

Лишь только ребеновъ вскормленъ - кормилицу немедленно удаляють оть него. Къ кормилицамъ, если бы онъ даже и честно выполняли свой долгь, относятся, бакъ вообще къ прислугъ и даже дътямъ внушаютъ презръніе въ нимъ. Свътская мать такимъ путемъ хочетъ единолично овладъть сердцемъ ребенка. Но она достигаетъ только одного: светъ въ дэтскую душу сэмена неблагодарности и научаеть ребенка такъ же впослъдствіи презирать родную мать, какъ онъ презираеть ту, которая вскормила его своей грудью "2". Иден Руссо, слёдовательно, охватывають младенческій и дётскій періодъ воспитанія. Драматической литературь нелегко было отъ начала до конца идти по слъдамъ философа,---и все-таби нашинсь въ полномъ смыслѣ самоотверженные послѣдователи. Подъ несомнённымъ вліяніемъ Эмиля-появилась драиа La vraie mère—съ эпиграфомъ: La véritable mère est celle qui nourrit. Все произведение посвящено доказательству этой истины, теоріи Руссо превращаются въ сценическіе образы.

Пьеса разсчитана на высшее сословіе, такъ какъ, по заявленію автора, въ мъщанскихъ семьяхъ кормленіе дътей матерями—обычный порядокъ. Научную часть пьесы авторъ заимствуетъ изъ медицинскихъ сочиненій, одобренныхъ па-

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Emile, t. I, 36-9.

<sup>122</sup> Ib. I, 33-8.

рижскимъ факультетомъ <sup>113</sup>. Геронни пьесы слёдующія: дама родившая семь мёсяцевъ назадъ и кормящая своего ребенка; дама, беременная въ послёднемъ періодѣ; дама, родившая девять съ половиной мёсяцевъ назадъ; нянька; сидѣлка при родахъ; кормилица и мужья всёхъ дамъ. Одинъ изъ нихъ противникъ кормленія. — и сцены драмы наполнены рёчами за и протиюз кормленія. Въ пьесу введенъ драматическій эпизодъ: ребенокъ, порученный кормилицѣ, сломалъ руку и та молчала цёлый мёсяцъ. Авторъ обнаруживаетъ такъе разныя интриги няцекъ и кормилицъ. Въ заключеніе высказывается надежда на будущую «расу честныхъ людей» если матери сами будуть кормить дётей <sup>124</sup>.

Авторъ оказался слишкомъ оанатическимъ защитникомъ теоріи и заслужилъ ироническое прозвище — «акушера-моралиста» <sup>125</sup>. Другіе авторы пропускали первый періодъ младенческаго воспитанія, слишкомъ рискованный для воспроизведенія на сценъ, — и предлагали программы умственнаго и нравственнаго развитія дътей. Многія изъ этихъ произведеній имъли поразительный успѣхъ: современники описываютъ его иногда съ такими же подробностями, какъ, напримъръ, успѣхъ Свадъбы Фигаро. Можно представить, до какой степени былъ приподнятъ интересъ публики къ вопросу!

Во всёхъ программахъ мы находимъ одинъ еще раньше Руссо установленный параграфъ: дётей слёдуетъ воспитывать въ деревнё. Къ иному выводу нельзя было придти на основания литературныхъ и практическихъ свёдёній о семейныхъ явленіяхъ въ высшыхъ и низшихъ классахъ общества. Вп интересахъ нравственности и разносторонняго жизненнаго опыта новое поколёніе, конечно, должно было стоять

125 Corresp. litt. IX, avr. 1771.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> La vraie mère, drame didacti-comique, en 3 actes, par Moissy. Par ris 1771. *Предисловie*, p. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Одна изъ матерей говоритъ ребенку такую рѣчь: "L'amour, la nature, le devoir, la raison—tout me parle pour toi"... Она желаетъ, чтобы ея чувства къ ребенку видѣли другія матери – "pour ranimer en elles le sentiment de l'humanité". Acte I, 3, 4.

биже къ деревнъ, чъмъ къ модному свъту. Это превосходно понималъ Дидро и новаго по существу въ позднъйшей интературъ указать ничего. Но драма изорътала крайие любопытныя положенія для доказательства общаго принципа. Идея поясняется фактами, часто въ высшей степени реальными художественно обрисованными. Даже слабъйшія произведенія на эту тему не лишены обще-литературнаго и исихологическаго интереса.

Въ комеъін Les deux freres ou la prevention vainuce на сценъ два молодыхъ человъка, воспитанныхъ различно. Одинъ выросъ въ городъ и превратился въ блестящаго бездъльниа: онъ мечтаетъ исключительно о полкъ и богатой невъттъ. другой—его брать—скромкый, правдивый, гуманный и основательно образованный—жилъ въ деревнъ. Разница бросается съ перваго взгляда и конечно, не въ пользу городскаго воспитанія, развившаго эгоизмъ и легкомысленное отношеніе къ людямъ и икъ жизни. Воспитанникъ деревни—идеальный представитель развитаго ума, глубокаго чувства и тонкаго вкуса. <sup>126</sup>.

На деревню единственная надежда въ случав опасности городскому ребенку испортиться окончательно. Въ пьесв *Le Goûté* испорченнаго барчёнка привозять изъ города, вводять его въ среду деревенскихъ мальчиковъ, заставляютъ обращаться съ ними, какъ съ равными и преподаютъ тв же наставленія о полезности почтенныхъ тружениковъ, какія проповёдывали философы.

Пьеса съ точностью подтверждаеть одно изъ разсуждений Руссо. «Города», читаемъ въ романъ, «это-гибель для чеповъческаго рода. Въ течения нъсколькихъ поколъгий расы вымираютъ или вырождаются. Ихъ нужно обновлять, – н

- <sup>126</sup> Воспятатель идеальнаго юноши, его дядя, говорить о своемъ питомцѣ: Le mien est doux, sincère, humain, plein de droiture, Mon art chez lui n'a fait qu'embellir la nature. Il ne babille pas effrontement de tout, Il a du jugement, de l'esprit et du goût. Acte I. 4.
- Авторь пьесы Moissy. Com. Fr. 27 июля 1768.

всегда только деревня способствуеть этому обновлению. сылайте же своихъ дътей, такъ сказать, возрождаться и бирать среди полей силъ,которыя растиряваются обыкнове въ тлетворной атмосферъ слишкомъ густаго населения».

Тё же мотивы развиты съ большимъ искусствомъ въ медіи Fanfan et Colas ou les frères de lait. Комедія имѣда мадный успѣхъ. Современникъ разсказываетъ о потон слезъ, пролитыхъ матерями и дѣтьми на представленіяхъ : пьесы, и вѣритъ въ благіе результаты этихъ впечатлѣній. Вскорѣ появилось продолженіе комедіи—Rose ou la suite Fanfan et Colas и съ такимъ же успѣхомъ.

Фанфанъ – сынъ знатной дамы – избалованный и над ный ребеновъ. Ему предстоить опасность вырости съ же кимъ эгоистическимъ сердцемъ. Наставникъ Фанфана-аб -предлагаетъ матери произвести надъ ребенкомъ тяжелый единственно спасительный опыть. Фанфанъ долженъ пер литься въ среду врестьянъ. «Только подъ тростниковой в лей», говоритъ наставникъ,--- «онъ познаетъ достоинство ловъва и научится гуманности». И Фанфанъ мёняется лищемъ съ своимъ молочнымъ братомъ. Мать-вресты опасается, чтобы ея сынъ въ свою очередь не испорт въ большомъ свътъ. Но аббать объщаетъ показать ему э свёть въ такомъ видё, что воспитанникъ будетъ крайне | вернуться въ деревню. Опыть удается. Фанфанъ возвраща домой совершенно перерожденнымъ. Мать говорить ему: « сердце измёнилось. У тебя развилась чувствительность и счастливъйшая изъ матерей». Чувствительность и аб считаетъ «первою изъ добродътелей», и нигдъ съмена е дають такихь зрълыхь плодовь, какь въ средъ бъдняк рядомъ съ нуждой и лишеніями. <sup>129</sup>.

<sup>128</sup> Corresp. litt. XIV, 7 sept. 1784.

<sup>120</sup> Въ концѣ пьесы аббать обращается къ публикѣ съ такою р. "Bonnes mères, en aimant vos enfants n'oubliez jamais qu'ils ne seront reux qu'avec des moeurs, avec de la sensibillté, et que l'éducation seu veloppe dans leurs coeurs le germe des vertus et des vices". Авторъ пьє m-me Beaunoir, продолжение же написано г-номъ Beaunoir.

<sup>127</sup> Emile, I, 71.

Впосявдствія это воспитаніе отражается на всей жизни Фанфана. Вторая пьеса показываеть его юношей, семнадцатилётнимъ маркизомъ. Онъ на жизнь и на семью смотрить глазами новаго человёка, философа. «Развё мы обязаны», говорить онъ, — «жертвовать своимъ счастьемъ суетнымъ предразсудкамъ? И развё существуеть болёе высокое, болёе чистое счастье, чёмъ счастье чувствительнаго человёка?» Онъ выбираеть себё спутницу жизни въ безвёстной, бёдной, но почтенной семьё, и становится для своей жены «любовникомъ, другомъ, супругомъ, благодётелемъ». Дядя маркиза всёми силами возстаетъ противъ этихъ идей, но аббатъ предупреждаеть, что ему врядъ ли удастся разрушить въ натурѣ Фанфана основы полученнаго имъ воспитанія. Онъ въ дётствё вблизи видёлъ простой народъ, научился быть гуманнымъ и чувствительнымъ. И аббать остается правъ. <sup>13</sup>".

Новыя воспитательныя теоріи быстро вошли въ сознаніе оранцузскаго общества и стали вытёснять старые порядки въ самыхъ вліятельныхъ семьяхъ. Даже дѣти успѣвали проникаться новой системой и усвоивали оилосооскія идеи, наполнявшія, можно сказать, самый воздухъ. Двѣнадцатилѣтняя дочь Неккера, будущая m-me Stael, сочиняетъ двухъактную пьесу Les inconveniens de la vie de Paris. Двѣ сестры получаютъ разное воспитаніе — одна въ городѣ, другая въ деревнѣ. Мать оказываетъ предпочтеніе первой. Но дни испытаній горько разочаровываютъ ее. Деревенское воспитаніе, оказывается, развило въ нелюбимой дочери ся сестрѣ, добродѣтель и мужество, какихъ недостаетъ горожанкѣ.

Юный авторъ имълъ полное право взять темой своей

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Rose. Paris 1806. Acte I, 5.— Въ концѣ пьесы одинаково благородными оказываются и Colas и Fanfane, одинъ благодаря природю, другой воспитанию. Аббать говорить о Colas'ѣ: "C'est la nature toute brute, mais c'est une nature excellente". Объ обоихъ: "Voilà la fleur de la nature, voilà le fruit de l'education". Драматическое столкновение въ пьесѣ заключается въ любви Фанфана къ Розѣ, невѣстѣ Коласа. Фанфанъ побѣждаетъ въ себѣ страсть—подъ вліяніемъ нравственнаго мужества Коласа и собственныхъ чувствительныхъ побужденій.

пьесы -- женское воспитание. Его личный опыть и направленіе лучшаго современнаго общества ставило эту тему на первый планъ. Пожеланія Даламбера не оставались гласомъ въ пустынъ. Философская эпоха воспитала немало женъ. матерей и общественныхъ двятельницъ, съ достоинствомъ встрътившихъ и пережившихъ наступившіе годы смуть. Благородныхъ барышенъ переставали запирать по монастырямъ. Драматурги вслёдь за энциклопедистами требовали, чтобы двушки воспитывались въ трудв и истинномъ просвъщения. а не ограничивались танцами, рисованіемъ, игрой въ світское кокетство, составлениемъ мемуаровъ еще съ дътскаго возраста. Находятся отцы, дающіе дочерямъ «Философское воспитаніе», т.-е. развивають въ нихъ самостоятельную мысль и сознаніе личныхъ правъ и человъческаго достоинства. 131.

Такой отецъ на сценъ и у Дидро. Раньше чъмъ Руссс заявиль свое возмущеніе наемными воспитателями, 131 Heнавистные ему философы показали публикъ истинныхт отцовъ-воспитателей, не различающихъ въ своей двятельности сыновей отъ дочерей. Естественно въ обществъ появляются женщины, обладающія практическими талантами и умственнымъ развитіемъ наравнъ съ мужчинами. Онъ отлично умѣють справляться съ личными дѣлами, но не упускають изъ виду и высшихъ интересовъ. Литература и современное движеніе мысли имъ знакомы такъ же близко, какъ вствить лучшимъ дъятелямъ эпохи. Еще въ половинъ XVIII въка мы видели этоть типь во французской драме. Ничего неть удивительнаго, если конецъ въка будетъ гордиться такими женщинами, какъ m-me Роланъ, m-me Сталь, и за два года до революціи Кондорсе будеть требовать для женщинь гражданскихъ правъ, одинаковыхъ съ правами мужчинъ, такъ вакъ, по мнѣнію философа «между полами существуеть только та разница, какую создяетъ воспитаніе». Эпоха выбо-

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> B5 упомянутых выесахь Le goûté, Le vieux garçon. <sup>183</sup> Emile. I. 47.

ровъ въ Генеральные Штаты вызоветъ дъйствительно гражскую энергію у парижановъ. Онъ не замедлятъ представить иножество собственныхъ *жаказов*ъ. И это движеніе отнюдь не ограничивается высшими влассами.

Гораздо ниже салоновъ условія нравственной и умственной жизни быстро мёняются. Философскія идеи вступили въ союзь съ чувствительной литературой, - и этимъ путемъ провъ темные заброшенные углы. •Нравственное никли воспитаніе» — education honnête получають даже дочери врестьянъ. Онъ теперь не такъ легко поддаются соблазнамъ и насиліямъ знатныхъ господъ, - мало этого онъ встръча. ють соблазнителей ричами, повергающими юныхъ развратнвовъ въ крайнее изумленіе. И между тёмъ, источникъ ръчей крайне прость и доступенъ. Шарлотта --- дъвушка изъ народа-героиня одной изъ драмъ Мерсье-вмёстё съ братомъ читала Памелу: чтеніе было для нихъ отдыхомъ среди работы. Романъ Ричардсона, въроятно, былъ не единственвой внигой, услаждавшей досуги обитателей подвала. Шарлотта прекрасно усвоила содержание и смыслъ чувствительнаго романа, умветь оцвнить истинное значение блестящихъ объщаній богатаго господина. Ей доступно понятіе о самоуважения, о личномъ достоинствъ. "3". Всему этому она научилась въ трогательныхъ образахъ и сценахъ современной итературы. Недаромъ Памела безпрестанно передълывалась и переводилась во Франціи до самой революціи и чаще всего драматургами. Деатръ неуклонно шелъ во главв современныхъ вопросовъ. Онъ предупредилъ важнъйшія оригивальныя французскія произведенія о семьв и воспитанія----Новию Элоизу и Эмиля Руссо.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> L'Indigent. Acte II, 5. Шарлотта говорить соблазнителю: "Que je suis heureuse d'avoir reçu une éducation honnête! Sans elle je risquerais peut—être d'être séduite par ces faux biens que vous me proposez. Je perdrais le plus précieux des trésors cette estime de soi-même qui n'appartient qu'à celui qui fait se respecter".

٧I.

Шарлотта Мерсье — отнюдь не продукть личной фантазі демократическаго автора. Семья ея живеть въ Парижѣ в то время, когда происходить дъйствіе піесы. Но раньше эт люди были простыми землепашцами и принесли въ столни совершенно готовые нравственные и общественные взглядт Шарлотта читала романъ Ричардсона, брать ея, помин романа, знакомъ съ другими популярными произведеніям своего времени. Онъ—горячій сторонникъ личнаго достови ства, критически относится въ общественнымъ условіямъ, позже, когда ему придется заявлять свои желанія въ офої ціальной бумагѣ, онъ безъ всякаго затрудненія, вполнѣ с знательно, станегъ на сторону гуманности, просвѣщенія свободы.

Какого практическаго значенія достигли идеи о семьѣ воспитаніи — краснорѣчиво свидѣтельствують многочисленнь столичные и провинціальные наказы. Избиратели въ своиз челобитныхъ воспроизводять лучшія чаянія просвѣтителе и теоретическіе принципы стремятся закрѣпить новыми п литическими и общественными учрежденіями.

Прежде всего составителей наказова глубоко волнуел вопросъ о семейныхъ устояхъ, о нравственномъ дост инствъ домашняго очага, о правильномъ развитіи обт ства на основахъ супружеской върности. Избиратели изсл дують вопросъ о бракъ и семьъ — во всѣхъ его періодах Они начинають негодованіемъ на громадное количество х лостой молодежи, уклоняющейся отъ семейныхъ узъ — и тр буютъ карательныхъ мъръ, обыкновенно — особаго налот Проэкты весьма часто сопровождаются крайне суровы упреками по адресу ненавистниковъ брака. Кромъ нало избиратели предлагаютъ пополнять холостыми милицію. Он влеймятъ этихъ дурныхъ гражданъ — бездъльниками, эго стами, безъ всякаго различія обвиняютъ ихъ въ подлости, 1 разврать, въ отягощения общества незаконными дътьми <sup>134</sup>. Налоги, предлагаемые для холостыхъ должны быть вдвое выше налоговъ съ людей семейныхъ <sup>135</sup>.

Избиратели идуть дальше. Они стремятся опредёлить взаимныя отношенія супруговъ и становятся на сторону бѣдныхъ и слабыхъ. Они разбирають действующій порядовъseparation de corps, d'habitation и находять, что благами его пользуются только богатыя или вліятельныя жены. А всв другія женщины, не принадлежащія къ этимъ двумъ влассамъ, принуждены погибать подъ гнетомъ «тиранніи своихъ мужей». Если онв рвшаются обратиться въ судъпроцессъ покрываетъ ихъ несмываемымъ позоромъ. Избиратели требують уничтожить привидегія сильнаго. Они кромъ того ходатайствують объ учрежденіяхъ, могущихъ спасти бъдныхъ дъвушевъ отъ нужды и, слъдовательно, отъ соблазновъ. Между прочимъ мужчинамъ должно быть запрещено заниматься работами, составляющими спеціальность женскаго труда. Вдовы по смерти мужей должны пользоваться твми же правами, какія принадлежали ихъ мужьямъ 136.

Женщины сами напоминають о своемъ безправномъ положении. Онъ еще безпощаднъе возстаютъ противъ холостыхъ эгоистовъ, предлагаютъ лишить права занимать какой либо государственный постъ всякаго, кто не женатъ и не имъетъ, по крайней мъръ, одного ребенка. Челобитчицы хо-

<sup>1:5</sup> Cahier du tiers—état de la sénéchaussée du Beaujolais. Archives. II, 283. Купцы города Тіонвили налогъ въ такомъ же размёрё мотивирують обяліемъ незаконнорожденныхъ дётей. *Ib.* III, 783.

<sup>124</sup> Cahier du bourg et paroisse de chelles. Archives. IV, 423.—Chassin. Les cahiers. II, 489; III, 386; II, 458.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Cahier de la paroisse de Béssancourt. O MHIHIHI B35 "celibataires fainéants et inutiles". Archives. IV, 356. Тоже предлагаеть — Cahier des habitans de Sucy en Brie. Ib. V, 124. Въ одномъ изъ парижскихъ наказовъ — Cahier du Solitaire — читаемъ: "La classe des célibataires est aujourd'hui innombrable. Que ceux parvenus à l'âge de trente ans, non infirmes, restent dans cette classe... ou lâches, ou libertins, ou égoistes,... soit! mais qu'ils payent à peu près ce qu'ils supporteraient, s'ils avaient l'honneur d'exister civilement". Chassin, Les cahiers III, 186.

датайствують о реформѣ женскаго образованія, объ «уничтоженія принциповъ, превращающихъ женщинъ въ рабынь». Въ порывѣ желанія—обезпечить свободу чувству, личному выбору — онѣ проектируютъ — «обязать мужчинъ жениться на безприданницахъ» <sup>137</sup>.

Во всѣхъ этихъ часто наивныхъ и мало практичныхъ заявленіяхъ живетъ одна безусловно серьезная идея – о самостоятельности женской личности и женскаго труда, – идея всецѣло возникшая на почвѣ оилософіи. Наказы стремятся въ дѣйствительности создать тѣ самые женсвіе типы, какіє описывали энциклопедисты и воплощала драма.

Дъти занимаютъ въ наказахъ не менъе почетное мъсто, чёмъ вообще интересы семьи. Наказы дышатъ глубовимъ гуманнымъ чувствомъ по отношенію въ нимъ обнаруживають пристальную заботливость объ ихъ судьбъ съ самаго дня рожденія. Заявляя, сколько гибнеть жизней ежедневис по причинъ невъжества повивальныхъ бабовъ, челобитчиви требують учрежденія публичной школы акушерства <sup>138</sup>. Они сознають всю важность ухода за дётьми и разрёшають этотъ вопросъ наравнѣ съ важнѣйшими вопросами общественнаго и политическаго порядка. Оказывается, въ кормилицы попадаеть часто первая встрёчная, не снабженная никакимъ свидътельствомъ и удостовъреніемъ со стороны властей. Челобитныя настаивають, чтобы всякая кандидатка въ кормилицы имъла медицинское свидътельство о здоровьй и удостовъреніе отъ мъстнаго священника касательно порядочности и нравственности—l'honnêteté et les moeurs. Это требованіе идеть оть священниковь и сельскихь прихожань. Послёдніе пользуются случаемъ и здёсь заявить сожалёніе о гибеди и увъчьяхъ множества дътей въ рукахъ наемныхъ кормилицъ 139. Матери, кормящія дівтей, берутся подъ осо-

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Chassin. Ib. II, 596-7.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Cahier des habitants de l'île d'Oleron. Archives. V, 683.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Cahier de l'ordre du clergé des baillages de Melun et Moret. Archives. III, 738. Cahier прихода Asnières—Saint-Mahiel въ окрестностяхъ Парижа. Ib. IV, 319.

бое покровительство: челобитчики ходатайствують, чтобы во время кориленія новорожденнаго съ хозяина семьи не взыскивались долги, а напротивъ— заботились о поддержаніи ея, хотя бы путемъ налога на холостыхъ <sup>140</sup>.

Обученіе дітей стоить на первомъ планѣ именно въ деревенскихъ челобитныхъ. Мы уже указывали, какъ высоко составители наказово цёнятъ грамоту и просвъщеніе и съ какой настойчивостью и единодушіемъ требуютъ даровыхъ школъ въ интересахъ крестьянскаго населенія.

Выражая такую заботливость о воспитанія и образованіи двтей, избиратели не могли пройти молчаніемъ цвлый разрядъ несчастныхъ и обездоленныхъ, возбуждавшихъ глубокое сочувствіе новой литературы. Наказы настоятельно требуютъ—измёнить законодательнымъ путемъ общественное иоложеніе незаконнорожденныхъ.

Избиратели называють старый предразсудовъ «постыднымъ» (honteux), требують допущенія ни въ чемъ неповинныхъ отверженцевъ общества во всёмъ частнымъ и общественнымъ занятіямъ. Они должны быть текими же полезными гражданами государства, какъ и всё другіе '''. Таково желаніе третьяго сословія одного изъ парижскихъ приходовъ. Брестьяне также заботятся о судьбё незаконныхъ дётей. Одна община выражается очень точно и энергично: «Пусть будутъ предоставлены гражданскія и политическія права незаконнорожденнымъ, по примёру того, какъ сдёлано въ нёкоторыхъ сосёднихъ государствахъ... Французская нація не должна уступать никакой другой – въ гуманности». То же самое слово въ слово повторяется крестьянами другой общины <sup>1(1)</sup>. Иногда обсужденіе вопроса становится настолько

<sup>1</sup> <sup>0</sup> Cahier du district des Enfants Rouges à Paris. VI. 688. "Il ne sera jamais prononcé de contrainte par corps pour mois de nourrice, et on suppléera aux besoins des pères indigents par un impôt sur les célibataires".— Cahier particulier et local du tiers—état de la ville de Paris—возвагаеть на адинныстрацію обязанность приходить на помощь семью, кормящей новорожденнаго.—Ib. IV, 296.

141 Cahier des Théatins. Chassin. Les cahiers II, 437.

<sup>143</sup> Cahier de la Communauté d'Allen. Archives. VI, 242. Cahier de la comm. du Vernègues. Ib. p. 441.

подробнымъ, что рекомендуется какимъ именно молокомъ кормить незаконнорожденныхъ, а въ случав, если обязанность кормленія будетъ лежать на кормилицахъ, имъ увеличивается содержаніе. Эта мвра признается необходимой въ виду поощренія, такъ какъ, — говорятъ челобитчики, — въ настоящее время кормилицы относятся къ незаконнорожденнымъ крайне небрежно <sup>143</sup>.

/ Слъдовательно, далеко не безслъдно прошли иден просвътителей о семьъ, о взаимныхъ отношеніяхъ отцовъ и дътей, о воспитанія новыхъ поколъній.

И намъ не трудно видъть какъ ярко отразились въ наказаях основные принципы энциклопедистовъ и ихъ соратниковъ-драматурговъ, строившихъ новую семью на основахъ гуманнаго разума и свободнаго чувства. Ни одна черта онлософскихъ идеаловъ не была пропущена художественнымъ творчествомъ. Всякая *идея* неизбъжно воплощалась въ образ и, когда настало время*—литературный образ*ь долженъ быль превратиться въ факта дъйствительности. Къ новой литературѣ, построенной на чувствѣ, - естественно ближе всѣхъ другихъ вопросовъ, стояла семья. Но она только первая ступень-и среди явленій, подлежавшихъ преобразованію и въ развитіи самихъ преобразовательныхъ силъ-разума и чувства. Дальше слёдовало общество-съ его многообразными отношеніями — сословными, религіозными, политическими. И здъсь новымъ идеаламъ предстояло пройдти тотъ же тройственный путь, какой мы видёли въ области семьи и воспитанія.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Cahier des ordres réunis de la noblesse et du tiers-état du gouvernement de Péronne, Montdidier et Roye. Archives. V, 360. "Que les enfantstrouvés, souvent malsains, soient nourris, dans les hospices, au lait de vacheou de chèvre". Cahier du tiers-état de la sénéchaussée de la ville et gouvernement de la Rochelle-gésaers такое же предложение, мотивируя его тёмъчтобы интомдамъ не передавались болёзни кормилиць. – Archives. III, 488. Cahier du clergé de Lille-указываеть, что отъ небрежности вормилицъгибнеть три четверти дётей. *Ib.* p. 524.

## Реформа общественныхъ отношеній.

I.

Среди революціонныхъ произведеній XVIII въка одно изъ первыхъ мъстъ занимаютъ комедіи Бомарше, а наиболъе опасными мёстами въ нихъ считаются выходки противъ двора и высшаго сословія. Такъ поняла эти пьесы демократическая публика Франціи, такъ понимала ихъ проницательнъйшая часть аристократіи и самъ Людовикъ XVI. Но дворъ и даже цензура совершенно не замътили опасности тамъ, гдъ она дъйствительно существовала. Фигаро производить впечатлёніе такого безпечнаго и легкомысленнаго забавника, что казалось страннымъ ожидать отъ него какихъибо разрушительныхъ замысловъ. Именно въ такомъ смыслё высказался послёдній изъ цензоровъ, рёшившихъ судьбу Свадьбы Финаро. Онъ тщательно разсмотрёль, удовлетворительны ли сцены комедіи съ точки зрънія приличія, и безъ всякаго затрудненія пропустиль всё сарказмы Фигаро противъ господъ, «дающихъ себъ трудъ родиться». <sup>1</sup> Цензоръ

5 0

<sup>&#</sup>x27; Цевзоръ академикъ Gaillard пасалъ: "La pièce est d'une grande gaieté: mais quand les gaietés, quoiqu'approchant de ce qu'on nomme gaudrioles ne sont p as jusqu'à l'indécence, elles font plaisir sans faire de mal". Дальше цензоръ, считая Бомарше совершенно безопаснымъ для государственнаго порядка, приводитъ то самое соображеніе, на основаніи котораго Вольтеръ отвергъ обвиненіе Бомарше въ отравленіи жены. "Les gens gais ne sont pas dangereux", писалъ цензоръ. Lénient. O. c. П, 275. Loménie. Beaumarchais et Son temps. II, 313.

Уч. Зап. ст. Иванова.

счелъ эти нападки, очевидно, вполнъ невинными и даже знаменятый монологъ пятаго авта. Фактъ, едва въроятный послѣ того, какъ сама революція по части теоріи врядъ ле многое могла прибавить въ разсужденіямъ Фигаро и самъ Бомарше въ разгаръ переворота заявлялъ о несомнѣнно революціонномъ значенія своихъ комедій. Фактъ странный, но объясняется весьма просто. Выходки Фигаро противъ двора и аристовратіи, при всей рёзкости и смёлости, не могли поразить цензора новизною, показаться ему исключительнымъ свободомысліемъ. Напротивъ, всъ тъ ръчи, гдъ Фигаро издъвался надъ придворными, крайне непочтительно описы. валъ ихъ таланты и вообще нравственность знати, --- все это на цензора должно было произвести впечатлёніе избитыхъ современныхъ истинъ. Фигаро не говорилъ ръшительно ничого оригинальнаго, --- ни остроумныхъ замъчаній о придворномъ секретъ въ трехъ словахъ: «брать, получать и просить», ни злыхъ отвётовъ графу насчеть негодности господъ быть добродътельными слугами, ни даже насмъшекъ надъ министрама.

Все это цензоръ давно могъ прочесть въ произведеніяхъ безпрепятственно проникавшихъ въ публику и цёнимыхт даже при дворё и у министровъ, могъ онъ то же самоє слышать ежедневно въ какомъ угодно оранцузскомъ театрё Монтескьё былъ вполнё дозволеннымъ авторомъ, ннига егс даже являлась своего рода символомъ умёреннаго либерализма, онъ заявлялъ, что отнюдь не хочетъ порицать какое бы то ни было учрежденіе и въ какой бы то ни былс странъ<sup>3</sup>. И дёйствительно. здёсь высказывается принципъ праждебный всякимъ новшествамъ. «Древнія учрежденія обыкновенно исправляютъ людей, а новыя оказываются здо употребленіями», <sup>3</sup> и въ силу этого правила Монтескьё ща-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Je n'ai point naturellement l'esprit désapprobateur… Je n'ecris poin pour censurer ce qui est établi dans quelque pays que ce soit". Esprit des lois. Préface.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib. livre V, chap. VII.

дилъ такія «древнія учрежденія», какъ смертная казнь, твлесныя наказанія, преслёдованіе ерегиковъ, отдачу государственныхъ налоговъ на откупъ <sup>4</sup>. Ничего нётъ удивительнаго, если книга эта постепенно вытёсняется другими, болёе послёдовательными произведеніями. За двадцать лётъ до революція она считается устарёлою, ее цёнятъ только въ самыхъ знатныхъ фамиліяхъ судебнаго сословія <sup>5</sup>. И въ этой слишкомъ консервативной книгѣ современники могли прочесть замёчанія, цёликомъ предвосхитившія нёкоторыя идеи Фигаро. Они могли прочесть одну изъ самыхъ безпощадныхъ характеристикъ, какія только были посвящены двору въ теченіе XVIII вёка. Они могли отъ политическаго мыслителя узнать, до какой степени придворные заражены всевозможными нравственными недугами <sup>6</sup>.

Вообще, по мнѣнію Монтескьё — «придворная наука состоить въ томъ, чтобы человѣкъ отказывался отъ личнаго ве дичія и жилъ чужимъ». Министры подвергались не менѣе рѣшительной критикѣ. На этотъ счетъ достаточно одного

<sup>4</sup> Монтескьё о нѣкоторыхъ внзантійскихъ императорахъ, отказавшихся практиковать смертную казнь, говорить: "les empereurs grecs avaient oublié que ce n'était pas en vain qu'ils portaient l'épée". Liv. VI, chap. XXI. Относительно тѣлесныхъ наказаній авторъ выражается съ крайней осторожностью: "Un bon legislateur prend un juste milieu: il n'ordonne pas toujours des peines pécuniaires; il n'inflige pas toujours des peines corporelles". Ib. chap. XVIII. Относительно религіозныхъ преслѣдованій:—.Монтескьё приводитъ нѣсколько фактовъ жестокости, вызванныхъ суевѣрiемъ и заключаеть: "Je n'ai point dit ici qu'il ne fallait point punir l'hérésie; je dis qu'il faut être très circonspect à la punir". Liv. XII, chap. V. Объ отдачѣ налоговъ на отвупъ. Liv. XIII, chap. XIX.

• Тэвъ Происхож. общ. строя. Русск. изд. стр. 426.

• Liv. III, chap. V. "L'ambition dans l'oisivité, la bassesse dans l'orgueil le desir de s'enrichir sans travail, l'aversion pour la vérité, la flatterie, la trahison, la perfidie, l'abandon de tous ses engagements, le mépris des devoirs du citoyen, la crainte de la vertu du prince, l'espérance de ses faiblesses. et, plus que tout cela, le ridicule perpétuel jeté sur la vertu, forment, je crois, le caractère du plus grand nombre des curtisans, marqué dans tous les lieux et dans tous les temps".

<sup>7</sup> Liv. IV, chap. II.

31\*

характернаго замѣчанія: Министры, — пишетъ Монтескьё, — обязанные въ Англіи дѣйствовать на виду у публики, оказываются здѣсь «нѣсколько болѣе честными людьми» <sup>8</sup>.

Всю важность этихъ замѣчаній мы оцѣнимъ, вспомнивъ, что Монтескьё благоденствіе и самое существованіе монархіи ставитъ въ связь съ положеніемъ и нравственными вачествами знати и ближайшихъ исполнителей воли монарха.

Въ книгъ Монтескъё опредъляются принципы, управляющіе различными политическими формами. Для монархіи такимъ принципомъ является l'honneur, чувство чести, «предразсудокъ каждой личности и каждаго состоянія», предразсудокъ въ дъйствительности, конечно, свойственный только высшимъ сословіямъ. Въ республикахъ дъйствуетъ vertu, п объясненіе, какое Монтескъё даетъ этому термину, въ выспей степени важно для оцънки политическаго развитія французскаго общества въ XVIII въкъ.

Политическая добродѣтель есть любовь къ равенству и личной независимости; vertu c'est un renoncement à soi-même. Если тоть или другой принципъ признается всѣмъ обществомъ, предъ нами совершенныя формы монархіи или республики. Но при извѣстныхъ условіяхъ оба принципа одновремено могутъ входить въ сознаніе гражданъ. Монтескьё не говоритъ о совмѣстномъ существованіи двухъ противуположныхъ принциповъ въ одномъ и томъ же обществѣ, но косвенно указываетъ, когда такія условія могутъ наступить.

«Монархія» и, слёдовательно, монархическій принципъ сгибнетъ, когда государь, пріурочивая все къ своей личности, государство призываетъ въ столицу, столицу ко двору и дворъ къ собственной особѣ». Въ этомъ случаё «знать утрачиваетъ свой престижъ, становясь жалкимъ орудіемъ въ рукахъ произвольной власти» <sup>9</sup>. Основной принципъ при такомъ положении вещей утрачиваетъ нравственный смыслъ. *L'honneur* является уже не основой государства, а злоупо-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Liv. XIX, chap. XXVII.

<sup>\*</sup> Liv. VIII, chap. VI, VII.

требленіемъ. ---не правомъ, а насиліемъ. Монтескьё, описывая въ мрачныхъ чертахъ высшую французскую аристократію, твиъ самымъ произносить приговоръ современному обшественному строю. Называя l'honneur предразсудкомь-préjuqé, онъ говоритъ гораздо больше, чъмъ хочеть сказать. Принципъ, дъйствительно, остается только предразсудкомъ, если у него изть другихъ защитниковъ, кромъ придворныхъ и министровъ, изображаемыхъ авторомъ. Не разсчитывая ничего осуждать и преобразовывать, Монтескьё высказаль идею и даль ей выраженія, усвоенныя всею просвътительною литературой. Автора Духа законова можно считать однимъ изъ первыхъ и авторитетнъйшихъ критиковъ политическаго положенія общества и государства въ философскую эпоху. Монтескьё не подозръваль только, что указанный имъ республиканскій принципъ уже входилъ въ жизнь и немного спустя долженъ былъ сдълаться популярнъйшею идеей новой литературы.

Vertu Монтескьё понимаеть какъ стремленіе къ равенству, какъ сознаніе личнаго достоинства у каждаго граждаявна отдёльно. Это понятіе буквально заполняеть литературу второй половины столѣтія. Нельзя раскрыть ни одного политическаго, нравственнаго, художественнаго разсужденія, нельзя встрѣтить ни одной драмы, чтобы слово vertu не повторилось у автора нѣсколько разъ. Оно иногда испещряеть цѣлыя страницы. Публика придаеть ему какое-то исключительное значеніе, – по крайней мѣрѣ, она возмущается, когда его произносять съ бульварной сцены, и кричить, что произносить его здѣсь неумѣстно. Что же понимають подъ этимъ словомъ? Конечно, не республиканскую virtus, но нѣчто такое, чего не знали въ предыдущую впоху и что носить иечать новой свободной мысли.

Vertu противуполагается всёмъ преимуществамъ человёка, въ которыхъ онъ лично не виноватъ: знатному происхожденію, богатству, привилегіямъ. Vertu цёнится какъ нёчто личное, независимое отъ внёшнихъ условій. «Всё химеры, созданныя людьми, исчеваютъ въ монхъ глазахъ, лишь только

я начанаю сравнивать ихъ съ добродътелью» 10. «Простая добродътель замъняетъ собой знатное происхожденіе» ". «Если случайное происхожденіе создаеть для насъ различные ранги, добродётель всё ихъ уравниваеть». " «Суетныя отличія происхожленія изобрётены гордостью затёмъ, чтобы замвнить ими добродвтель и скрыть ея отсутствіе» 13. Это все ръчи людей привилегированныхъ. Онъ имъли бы меньше значенія, если бы мы слышали ихъ только изъ усть низшихъ и обдъленныхъ. Но философскія идеи находять отголосокъ вездъ и вмъстъ съ ними немедленно начинается прославление vertu, какъ силы, враждебной предразсудкамъ. На верху общества еще царствуеть старый принципъ, но снизу идеть другое теченіе и захватываеть прирожденныхъ носителей старой идеи. И мы видимъ, - эта непреставно выдвигаемая vertu недалеко стоить оть опредвления, даннаго у Монтескьё: гав не хотять больше признавать предразсудковъ, тамъ, конечно, принцицъ равенства встрётитъ сочувствіе, -- не республиканскаго равенства, не равенства гражданъ-законодателей, а равенства гражданъ-подданныхъ. Vertu на первый взглядъ только нравственное понятіе, и оно съ этой точки зрънія такимъ радикальнымъ писателемъ, какъ Руссо, отождествляется съ чувствомъ, съ чувствительностью. Въ такой формѣ vertu впервые появилось въ новой драмѣ. Раньше Руссо-у Лашоссе-добродътельный человъкъ значить чувствительный. Идеальные герои Дидро безразлично восхваляють vertu и sentiment. Вивсто vertueux, они гово-

- Si le hasard de la naissance
- A dans nos rangs mit la différence
- La vertu les approche tous.

<sup>18</sup> L'Honnéte criminel, Drame en 5 actes, par Fenovillot de Falbaire. Acte I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Cénie, pièce en 5 actes, par Graffigny. Acte IV, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Silvain, com. en 1 acte, par Marmontel. "La simple vertu tient lieu de la naissance".

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> La suivante généreuse, com. en 5 actes, imitée de M. Goldoni, par Sablier. Acte II, 9:

рять sensible: это качество свойственно идеальной супругв, идеальному отцу, идеальному юношв <sup>14</sup>. Если человвкъ попадаетъ въ несчастье, онъ разсчитываетъ найти помощь у людей добродвтельныхъ и чувствительныхъ <sup>15</sup>. Но мы здвсь же видимъ, что это объясненный выше принципъ, идущій противъ людей нечувствительныхъ, порочныхъ, т.-е., по толкованію оилософовъ, зараженныхъ предразсудками. Герой хочетъ искатъ помощи у чувствительныхъ противъ враговъ, желающихъ подчинить его волю предразсудкамъ, и намъ прямо говорятъ, что чувство и honneur de préjugé—двв воюющихъ другъ съ другомъ силы <sup>16</sup>. Эта война возгорается на каждомъ шагу и выростаеть въ сильнъйшую опасность для стараго общества, къ концу въка становится цёлью министра и крестьянина.

Государственный дёятель, разъясняя свои обязанности, не преминуль опредвлить все значеніе добродётели. Ея принципы, по его словамь, гораздо шире, чёмь силы генія: «нравственность—духь вёковь, таланты—отдёльнаго человёка». Оть vertu зависить общественное благо, оно руководить человёкомь на пути его самыхь сложныхь обязанностей по отношенію къ государству и обществу. Безъ нея нёть ни истиннаго гражданина, ни достойнаго министра <sup>17</sup>.

Тъ же идеи перейдутъ впослъдствіи въ Наказы. Избиратели заявятъ Генеральнымъ Штатамъ, что «благородство состоитъ исключительно въ добродътели». Они будутъ опре-

<sup>17</sup> De l'administration des finançes de la rame, par Necker Ed. 1785. I. Indroduction p. XX-XXI.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Le Fils Naturel. V, 2, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Père de famille. II, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> "Voilà comme un honneur de préjugé etouffe les sentiments de la nature et de la réconnaissance". Le philosophe suns le savoir. Acte II, 5. У Даржансона проводится такая же параллель между vertu и современной honneur. Разсуждая по поводу идей Монтескье, онъ пишеть: "nous avons placé anjourd'hui cet honneur à fuir la vertu et le véritable mérite, lesquels donnent le ridicule à ceux qui les ont". Mémoires. Paris 1858, V, 212.

дълять vertu словами Монтескьё и на основахъ этого опре дъленія—строить новый общественный порядокъ <sup>13</sup>.

Такимъ путемъ нравственное понятіе въ силу условій эпохи неминуемо превращается въ общественное и политическое. Литература не различаеть чувствительныхъ отъ добродътельныхъ и философовъ. Одного изъ чувствительнъйшихъ героевъ въ драмъ Лашоссе защитникъ старины ха. pakreph3yers: Philosophe un peu jeune et même trop ardent '\*. Герой у другого писателя, считающій сердце лучшею нравственною книгой и убъжденный врагь феодальныхъ правъ, здёсь же именуется философомз <sup>20</sup>. Множество другихъ чув. ствительныхъ людей прославляютъ добродътель, чувство п равенство. Всё эти понятія входять въ составъ философскаю міросозерцанія - одинаково крестьянки-философа и знатнаго сеньора героя вольтеровской комедія Nanine. Это факть въ особенности важенъ. Онъ указываетъ на первоначальный источникъ общественныхъ и политическихъ стремленій въ XVIII въкъ. Этотъ источникъ-нравственное негодование низшихъ на привилегированныхъ. Первые оранцузские революціонеры-моралисты, обличающіе пороки сильныхъ и правящихъ. Общество построено на такихъ основахъ, что всякое искреннее нравственное поучение принимаеть форму политическаго памолета. Естественно, послъ этого,-даже церковныя проповъди лучшихъ проповъдниковъ XVIII въка неръдко буквально совпадають съ жесточайшими нападками современной общественной комедія и иногда поднимаются на такую высоту гражданскихъ идей, что ихъ могли бы привътствовать «прирожденные революціонеры», въ родъ Мерсье. А между твиъ, проповёдники говорятъ только о гордости богачей и «великихъ міра сего» и противуставляютъ скромныя добро-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Cahier de la paroisse d'Essonnes. "Qu'est ce autre chose que la vertu, si non le sacrifice généreux et volontaire de sa personne ou de tout interêt personnel au service de la patrie". Cp. Cahier de la paroisse de Fosses. Archives. IV, 525, 565.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> La gouvernante. Acte I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Le bon seigneur. Comédie en 1 acte. Histoire du théâtre italien. IV, 514.

дътели бъдняковъ. Массильонъ преимущественно такимъ темамъ посвящалъ свое краснорвчіе и стоить прочесть одну чего проповъдь, чтобы почувствовать изумительное родство идей у придворнаго предата и у философа энциклопедической школы. И Массильонъ-не единственный примъръ. Аббать Бовэ, только что посвященный въ епископы, произнесъ въ присутствіи короля и двора проповёдь. за которую философъ неизбъжно попалъ бы въ Бастилію. Проповъдникъ, по словамъ современника, изобразилъ праздное и тунеядное прозябаніе богачей и двятельную и полезную жизнь бъд ныхъ. Ораторъ представилъ патетическую картину бъдствій народа и искусно далъ понять. что онъ лучше, чёмъ ктолибо, знаетъ эти бъдствія; онъ самъ вышелъ изъ народа. Проповёдникъ напомнилъ королю объ его болёзни, счастливъйшемъ эпизодъ его царствованія, такъ какъ именно по случаю болъзни сказалась восторженная любовь подданныхъ къ нему. Ораторъ указалъ. что эта любовь ослабъла, народъ, отягощенный налогами, стонетъ подъ бременемъ лиmeнiй. Онъ далъ почувствовать монарху,-хотя у его трона и есть друзья, но лучшимъ его другомъ долженъ быть на. родъ. Епископъ закончилъ эту необыкновенную проповъдь убъжденіемъ, чтобы король не полагался исключительно на своихъ министровъ, склонныхъ къ корыстолюбію и обманамъ: пусть собственное сердце государя руководить имъ 21.

Призывъ былъ обращенъ къ Людовику XV, гуманныя идеи не могли, конечно, вызвать отголосокъ въэтомъ сердцѣ. Но для насъ важно отмѣтить, въ какой неразрывной связи стояли въ XVIII вѣкѣ мотивы нравственности и политики. Массильонъ шелъ еще дальше. На тему тѣхъ же пороковъ знатныхъ онъ представилъ Людовику XV настоящую теорію Общественнаго доювора. Въ Sermon sur les ecueils de la pieté des grands знаменитый ораторъ напомнилъ королю о происхождения его власти. Король обязанъ этою властью первоначальному соглашенію націи. Его предки были избраны

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Mem. sccr. 17 avr. 1774.

волей народа затёмъ, чтобы они и ихъ потомви, помня источникъ своей власти, пользовались ею только для блага. того же народа <sup>22</sup>.

Существенныя политическія идеи XVIII вѣка, очевидно, неизбѣжнымъ естественнымъ путемъ возникали на основаніи правственныхъ. Путь моралистовъ, приходившихъ къ выводамъ и принципамъ, общимъ съ просвѣтительною литературой, въ подробностяхъ и частностяхъ, конечно, также совпадалъ съ новымъ движеніемъ мысли. Массильонъ въ своихъ проповѣдяхъ давалъ такія же характеристики высшаго общества, какія были представлены у Монтескьё и какая безпрестанно повторялась въ драматической литературѣ. Это совпаденіе идей въ различныхъ, даже противуположныхъ, областяхъ мысли доказываетъ неотразимый, удручающій реализмъ явленій п краснорѣчивѣе всякихъ разсужденій оправдываетъ дѣятельность просвѣтителей.

Высшій классь общества утратиль нравственное право пользоваться исключительнымь положеніемь, — эта очевидная и простая истина влечеть цёлый рядь послёдствій. Полнёе всего они отражаются въ драматической поэзіи. Здёсь авторы воплощають идею п ся вліяніе на жизнь въ типичныхъ образахъ, соединяя силу пдеи съ ясностью живой илиостраціи и не отступая, подобно политикамъ и проповёдникамъ, предъ изображеніемъ силь, стремящихся разрушить предразсудки и водворить новый принципъ.

<sup>22</sup> "Un grand, un prince n'est par né pour lui seul; il se doit à ses sujets. Les peuples, en l'élevant lui ont confié la puissance et l'autorité et se sont reservé en echange des soins, son temps, sa vigilance. Ce n'est pas une idole qu'ils ont voulu se faire pour l'adorer, c'est un snrveillant qu'ils ont mis à leur tête pour les protéger et pour les défendre... Ce sont les peuples qui, par l'ordre de Dieu, les ont faits tout ce qu'ils sont: c'est à eux à n'être ce qu'ils sont que pour les peuples. Oui, Sire, c'est le choix de la nation qui mit d'abord le sceptre entre les mains de vos ancêtres, c'est elle qui les éleva sur le bouclier militaire, et les proclama Souverains. Le royaume devint ensuite l'héritage de leurs successeurs; mais ils le durent originairement au consentement libre des sujets. En un mot comme la première source de leur autorité vient de nous, les rois n'en doivent faire usage que pour nous". Petä Carême. Paris 1865 p. 148-9. II.

Крайне унизительное изображение на сценъ двора и высплей аристократіи идеть со времень влассической комедіи. Мольеровскія Marquis ridicules открывають галлерею комическихъ в ничтожныхъ героевъ сословнаго эгонзма и прпвидегій. Во времена блассическаго поэта галлерея уже была неисчерпаема: по крайней мъръ. Мольеръ не разсчитывалъ срисовать всё ез портреты до конца своей жизни. <sup>13</sup>. Его наслъдники продолжали дъло при еще болъе благодарныхъ условіяхъ. Дворъ, очевидно, падалъ все ниже и возбуждалъ презръніе даже среди лучшей части аристовратіи. Драматурги рисують сцены и характеры едва в вроятные въ культурномъ обществъ. Реньяръ, ближайшій преемникъ Мольера, неодножратно изображаеть одинь и тоть же типь свътскаго фата. Въ комедія Le Distrait шевалье выслушиваетъ такую рёчь: «Вы считаете честью быть откровеннымъ распутникомъ. Вы гордитесь твиъ, что много пьете. Съ годовой, нереполненной вниными парами, едва держась на ногахъ, вы являетесь въ театръ и здъсь среди такихъ же пріятелей, какъ вы сами, вы дурачитесь, цвлуетесь, какъ барышни, стараетесь, чтобы васъ видъла вся публика, толкаете другъ друга, разсказываете свои похожденія, своимъ голосомъ покрываете ръчь автеровъ, п весь Парижъ, видя ваши безумства, гораздо чаще смвется надъ вами, чвиъ надъ комедіей. 24. Это говорить дядя своему племяннику. Отъ слугь господамъ приходится выслушивать то же самое. Одинъ изъ нихъ заявляеть: «Довольно часто я видалъ васъ совершенно пьянымъ и принужденъ былъ за руки доводить васъ до постели». "5.

Но кутежами не ограничиваются доблести благородныхъ героевъ. Мы видимъ ихъ въ качествъ жениховъ. мужей,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> L'improptu de Versailles. Sc. III.

<sup>\*</sup> Le Distrait. I, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Les Menechenes, com. par Regnard. Acte I, 2.

обольстителей и питомцевъ кокотокъ и молодящихся старухъ. Они простираютъ эксплуататорскія наклонности еще дальше. Регенство, повидимому, нанесло послѣдній ударъ сословной чести высшей аристократіи. Въ эту эпоху баснословнаго разврата, роскоши и разореній произошло настоящее нашествіе благородныхъ нищихъ на буржуазію. Процессъ, извѣстный въ высшемъ свѣтѣ подъ именемъ s'encanailler, совершался теперь безъ малѣйшихъ разсужденій: никогда, по словамъ современника, не было столько браковъ маркизовъ съ буржуазками, сколько въ годы регенства. <sup>14</sup>. Если вѣрить драматической литературѣ, маркизы дѣйствовали съ поразительною откровенностью.

Благородные люди, прежде всего, заявляють, что онв выше всякихъ нравственныхъ соображеній.

«Я совершенно не върю въ принципы», -- заявляетъ марвиза, сватающая богатую буржуазку за своего сына. Но она за то преклоняется предъ табуретомъ-отличіемъ герцогинь при дворъ-и не можетъ понять, какимъ образомъ женнина можеть толковать о принципахь въ виду такого искушенія. <sup>27</sup>. Подобная же сцена происходить у графа съ крестьянкой, тоже разсуждающей о принципахъ, невъдомыхъ ея благородному собесёднику. 28. А если у аристократовъ и оказываются принципы, они въ свою очередь повергають въ изумленіе всъхъ честныхъ людей. У герцоговъ, маркизовъ и графовъ единственный идеалъ-жить при дворв. Они приходять въ ужасъ при одной мысли похоронить себя въ провинціи. Но жизнь при дворъ разорительна, деньги требуются безъ конца, -- остается доставать у буржуа, у провинціаловъ. Шевалье отвровенно говорить богатому буржуа: «Какъ же вы хотите, чтобы поступала знать? Все золото въ рукахъ подобныхъ вамъ людей, --- чтобъ имъть свою часть намъ остается единственное средство-много занямать и ни-

<sup>26</sup> Cp. Hist. philos. et litt. du th. fr. par Hippolyte Lucas. p. 270 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> La veuve, com. cyr 1 acte. par collé. Paris 1764.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> La paysanne philosophe, dr. par m-me de Gléon.

чего не платить». \* И знать не брезгуеть никакими средствами. Баронъ продаетъ свои пергаменты тщеславному буржуа, захотвышему пощегодять знатнымъ титудомъ. Герцогъ продаетъ дочь, зная, что его будущій зять — поддъльный графъ. Во время торга является баронъ и заявляеть. что онъ «долженъ имъть свою долю въ прабежеть». 30. Если не удается афера въ столицъ, шевалье отправляется въ провинцію, присвоиваеть себ'в какой угодно титуль - и пользуется вошельками буржуа или устраиваеть выгодную женитьбу. ». Аристовраты не пренебрегають и менње существенными услугами: толпой собираются на объды богатаго торговца, завъряють его въ искреннъйшей дружбъ и немедленно разбъгагаются, нишь только двла амфитріона начинають имъ казаться ненадежными. <sup>32</sup>. Бываеть еще хуже. Маркиза живеть на счеть своего брата. Онъ-изъ новыхъ и занять торговлей, считая это занятіе вполнъ благороднымъ. Но маркиза не прощаеть ему такого униженія, береть у него деньги, бываеть въ гостяхъ, но требуетъ, чтобы онъ не называлъее своею сестрой и никому не говориль объ ихъ родствв. 33.

\*\* Le Bienfait rendu. Com. en 5 actes, par Dampierre. Acte III, 4.

\* Le faux noble, com. par chabanon. Acte III, 3. Баронъ:

A parler sans fard

Je dois bien du pillage avoir aussi ma part.

<sup>31</sup> L'école des péres, com par Pieyre. Буржуа говорить о знатномъ repote: Monsieur le chevalier

A proprement parler n'est qu'un aventurier.

Il cite fort son nom, vante fort sa naissanre.

Mais des siens et de lui j'ai pleine connaissance.

C'est un de ces messieurs si communs à Paris,

Qui sont comme il leur plait des comtes ou marquis,

Dont les provinciaux entretiennent la bourse

Et de qui l'industrie est l'unique ressourse:

Classe inéséstimée et cependant reçue. (Acte III, 7).

Характернстикѣ такого же рода господъ посвящена Ор. com. Le petil-matire en provence, шедшая на сценѣ ит. т. въ октябрѣ 1765 года.

<sup>23</sup> Lés amis du jour, com. en acte par Beaunoir. Ит. т. 1 септ. 1786 г. Paris 1786.

<sup>28</sup> Le Philosophe sans le savoir. com. par Sedaine. Acte II, 5.

Богатые аристократы, случается, поступають до врайней степени позорно: отнимають всёми неправдами у родственниковъ наслёдство и отдають деньги въ рость, но все это че мёшаеть имъ играть роль благороднёйшихъ въ мірё людей. <sup>34</sup>. Одинъ нзъ этихъ господъ обобщаеть подобныя дёйствія въ такой нравственной сентенціи: «Что вы говорите мнё о друзьяхъ, о родителяхъ? Родители, если говорить по правдё, годятся только для оемильной галлереи. Въ единственномъ случаё ихъ можно цёнить, когда оси оставляють наслёдство». Это совершеннёйшій скептикъ: онъ рёшительно ни во что не вёрить, ни въ честность мужчинъ, ни въ любовь женщинъ, ни въ какія-либо обязательныя отношенія между людьми. Это — представитель полной нравственной анархіи, или, по выраженію другой комедіи, идеальный *Гhomine du jour*---<герой времени». <sup>35</sup>.

Послё этого можно представить, какими насмёшками и злыми нападками полна литература по адресу двора и высшей аристократіи. И литература на этоть разъ только вёрный отголосокъ дёйствительности. Маркизъ Даржансонъ, минпстръ иностранныхъ дёлъ при Людовикё XV, нёсколько разъ въ своихъ Запискахъ принимается описывать дворъ, его міросозерцаніе, его нравственность и въ особенности его тлетворное вліяніе на всю націю и—описанія одно другаго безотраднёе. Чёмъ дворъ многочисленнёе, тёмъ народъ бёднёе, нравы распущеннёе, оинансы запутаннёе, правосудіе слабёе. «Дворъ! въ одномъ этомъ словъ заключается все бёдствіе націи!»—восклицаетъ маркизъ и не находитъ словъ изобразить всё гибельные результаты этого учрежденія—въ законодательствё и въ дёятельности правительства. Что касается отдёльныхъ личностей, по мнёнію Даржансона,—со-

Soyez l'homme du jour, et vous serez charmant. (Acte V, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> L'orpheline ou le faux généreux. Com. par Bret, Com. Fr. 18 SHB. 1758. B5 Inéâtre de Bret. Paris 1778.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> L'Impertinent, com. par Desmahis. Sc. VII. L'homme de jour ou les Dehors trompeurs, com. par Boissy. Графяня даеть совъть барону:

Ne soyez plus ami, ne soyez plus amant,

**ЕЗДЕМЕННЫЙ СМУ ПРИДВОДНЫЙ** ВИОЛНЬ СООТВЪТСТВУЕТЪ ПОДТрету Катилины у Саллюстія. «Дворъ зараженъ всёми поровами ума и сердца» --- стало общепринятою истиной, пишеть другой современникъ во второй половинъ въка. <sup>36</sup>. Авторъ \_Одной изъ самыхъ жестобихъ сатиръ на высшую знатьавадемикъ Шабанонъ-считаетъ нужнымъ оговориться, что онъ въ принципѣ сторонникъ аристократии, но въ послёднее время она утратила всякое достоинство, - честь и доблести нсчезли, а гордость и привилеги остались. Сочувствуя жалобамъ на такое неестественное положение вещей, авторъ н написаль сатибу. <sup>37</sup>. Всв другіе наблюдатели стоять на той же почвъ. Сочиняя комедіи и драмы противъ знати, они старавотся всю сословія и общественныя состоянія сделать органами своего гражданскаго негодованія. Въ одной драмъ, очень йонравившейся Маріи-Антуанеть, императоръ нападаеть на безполезное существование придворныхъ среди интригъ и лести и первыми гражданами считаеть земледельцевъ, видить въ нихъ единственную опору трона. Это говорится въ лицо придворнымъ и министрамъ. <sup>3</sup>'. Въ другой пьесъ кородева сътуетъ на низкихъ придворныхъ льстецовъ, окружающихъ ее въ молодости и воспитавшихъ въ ней своевольныя навлонности п легкомысліе. . Старый аристократь, отлично изучившій дворъ, рисуеть его, какъ очагъ всевозможнаго притворства и клятвоприступления. 40. Въ драмъ,

- <sup>16</sup> Mémoires et journal inédit du marquis D'Argenson. Paris. 1858. II, 319; V, 210, 349. "Le fameux portrait de Catilina par Salluste, c'est celui de nos courtisans d'aujourd'hui<sup>2</sup>.—Corresp. secrète. II, 35.
- <sup>37</sup> Oeuvres de théâtre et autres poésies. Paris 1788. Le faux noble Préface. p. 30-3.

<sup>40</sup> L'Officieux, com. en 3 actes, par m-me de la Salle. Ит. т. 18 янв. 1780. Paris 1780. Acte II, 5. "Les protestations que le coeur dement, des offres de services interessées, et presque toujours sans effet, des visites importands, des egards simulés, des serments qu'on se promet bien de rompre: ٠

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Albert. I., par Le Blane. Acte III, 2.

<sup>\*</sup> Jeanne de Naples, trag. en 5 actes, par de la Harpe. Com. Fr. 12 d. 1787. Brest. 1814. Acte I, 4.

посвященной исключительно характеристикъ двора, одниъ наъ героевъ — поэтъ, секретарь притворнаго – изображаетъ своего господина въ не менве мрачныхъ краскахъ. чёмъ Сганарель-Донъ-Жуана. «Его положеніе, -- говорить секретарь, -- не боле, какъ печальное рабство. Судьба ремесленлика во сто кратъ счастливъе». И дальше красноръчнво описывается въчный страхъ придворнаго предъ каждынъ словомъ и взглядомъ монарха, нескончаемыя интриги, зависть, зависимость отъ каждой мальйшей случайности. Но отъ этого не дегче тёмъ, кто ниже придворнаго. Онъ всё свои униженія и разочарованія вымещаеть на слабвйшниз: «возвращаеть намъ по мелочамъ то, что дають ему оптомъ». Въ той же комедіи герцогъ еще енергичнъе нападаеть на придворныхъ: они вдали отъ столицы играють роль самодержцевъ, угнетаютъ народъ, дълаютъ тысячу низостей, чтобы поддержать свой блескъ и, бравируя народною нищетой, разоряются на женщинъ. ".

Буржуа, столь часто попадавшіе въ благородныя когти маркизовъ, умѣютъ нерѣдко, по горькому опыту, оцѣнить достоинства знатныхъ друзей. Они въ лицо говорятъ шевалье и графамъ, что ихъ отнюдь не прельщаетъ унизительное право знатныхъ — пользоваться деньгами глупцовъ, смѣяться надъ законами общества, поднимать шумъ и вести роскошную жизнь на чужой счетъ и, въ то же время, обманывать короля, грабить народъ и величаться своимъ бездѣльнымъ существованіемъ. <sup>42</sup>. Даже мужикъ на своемъ жаргонѣ умѣетъ сказать по адресу придворнаго весьма ядоватое .замѣчаніе: »Queu chien de conte! ça vit à la cour et ça ne ment jamas! Eh! c'est mentir ça». <sup>43</sup>. Гораздо краснорѣ-

voilà le fantôme trompeur qu'on met dans ce pays à la place de l'amitié mais son temple est dans nos provinces". Такая характеристика тъмъ красно ръчивъс, что пьеса принадлежитъ маркизъ.

<sup>41</sup> L'homme de cour., com. en 5 actes, par Chauveau. Londres 1767\_ Acte I, 2; IV, 10.

\* Le Bienfait rendu. Acte II, 5, 7; IV, 9.

<sup>43</sup> La partie de chasse de Henri IV. Com. en 3 actes, par Collé. Pariss 1766. Acte II, 11.

•

чиве и богаче наблюденіями молодан бойкан крестьянская двушка, проведшая нёсколько времени при дворё. Она уметь представить всё комическія стороны придворныхь, скопировать ихъ сюсюкающій лепеть, ихъ кукольныя онзіономія, ихъ манекенные жесты, посмёяться надъ мелкими интростями придворныхъ красавицъ и въ результатё высказать вполнё серьезное соображеніе. Она видёла сеньора, весьма строгаго и грубаго съ крестьянами, надменнаго со всёми, но при дворё онъ обыкновенно тихъ и любезенъ и, къ удивленію Нинетты, никому не внушаетъ страха. Она спрашиваетъ: «Развё дворъ дёлаетъ ихъ лучшими?» Здравый смысяъ подсказываеть отвётъ: «Нёть! если они поступаютъ горошо здёсь, безъ сомнёнія, только потому, что имёютъ право дёлать зло въ другомъ мёстё». Общее впечатяёніе Нинетты: дворъ — рабство — la cour n'est qu'un esclavage. ".

Des merveilles c'est le sejour. Tout change ici le caractère: Les hommes y sont différents.

Je viens de rencontrer le seigneur d'un village De notre voisinage;

Ce gentillâtre âltier, qui sur les paysans Roulait les yeux, levoit la canne,

Dans la foule des courtisans

Ici s'abaisse et fait la cane.

Pourquoi sont-ils si complaisants,

Tous ces maitres si fiers qu'au village on redoute?

La cour en les changeant les rend-elle meilleurs?

Non s'ils font bien ici, sans doute,

C'est pour avoir le droit de faire mol ailleurs. Дальше Нинетта, разговаривая съ молодымъ врестьяниномъ копируетъ придворную даму. (Acte II, 12).

Si vous cercez fortune

Ze vous en promets une:

Mais quelle vapeur vient me saisir!

Daignez me soutenir

Уч. Зан., ст. Изанова.

<sup>\*</sup> Ninetté à la cour ou le caprice amoureux, com. en 3 actes, mélée d'ariettes. Ит. т. 15 ф. 1755. Разсказъ Нинетты о придворной жизни. (Acte II, 7):

Замѣчательно, дворъ не спасается отъ сатиры со сторон авторовъ, менъе всего склонныхъ создавать себъ враговъ в этой области. Мариво смъется надъ дворомъ и противе ставляеть испорченности высшаго общества простоту нравственность крестьянъ. Мариво не пользовался благч склонностью ни у публики, ни у писателей философскс эпохи. Вольтеръ отзывался о Мариво, будто «онъ въ теч ніе своей жизни взвѣшиваль пустяки на вѣсахь изъ пауті ны», 45 въ кругу энциклопедистовъ его находили невыносі мымъ. ". Критика Даламбера сводится въ единственно похваль: «у него были моменты чувствительности». Фил совъ, очевидно, не придавалъ большого значенія влюблен нымъ героинямъ Мариво, борьбъ ихъ чувства съ предра: судками. 47. Но архіепископъ Ланге, принимая Мариво в академію, отмътилъ даже у этого нефилософскаго и мал чувствительнаго драматурга любопытную черту: Марив «изобличалъ лицемърныя добродътели, гордость и тщеславі скрывающія пороки у людей, которыхъ обманутый свізт называетъ великими людьми, но которые часто бывают настоящими чудовищами». ". Но если Мариво и предста

Ah la saleur m'assomme!

Je vais mourir.

Результать всёхъ этяхъ разсказовъ самый безнадежный:

Quel pays! quel chaos! ah! le bon sens murmure

De tout ce qui s'offre à mes yeux

On ne s'occupe dans ces lieux

Qu'à contrarier la nature (III, 4).

Въ подражание этой пьесъ вскоръ появилась Colinette à la cour.

<sup>43</sup> Приведено у Гримма. Corr. litt. VIII, 254. Въ другой разъ, впрочен Вольтеръ, отозвался о Мариво благосклониће, находилъ даже въ произви деніяхъ Мариво "свои собственныя чувства".—D'Alembert. Eloge de Ma rivaux. Notes, 2<sup>-4</sup>. Но и здѣсь Вольтеръ не приминулъ укоритъ Мариво в искусственности стили, въ выборѣ слишкомъ ничтожныхъ сюжетовъ, в запутанности интриги.

\*\* Corresp. litt. VI, juin 1765.

\* Eloge de Marivaux.

48 Рѣчь приведена въ книгѣ Нірр. Lucas. Hist. du théâtre. p. 232.

нять въ такой формѣ сильныхъ людей, онъ дѣладь отсюда выводъ, совершенно неудовлетворительный для XVIII вѣка. У него есть пьеса L'ile des esclaves: изображаются печальныя послѣдствія общественнаго неравенства, и мораль пьесы такая: «Различіе сословій — испытаніе, посылаемое богами. Больше я ничего не скажу». "У Для парижскаго партера такой выводъ могъ показаться насмѣшкой, и комедіи Мариво не имѣли никакого значенія во второй половинѣ XVIII вѣка. Онъ никогда и не искалъ, и не могъ искать демократической популярности, и тѣмъ краснорѣчивѣе его сатира на придворныхъ и «великихъ людей».

Вольтеръ отнюдь не хотвлъ ссориться съ дворомъ. Даламберъ, мы знаемъ, не разъ укорялъ его въ излишней снискоантельности въ «большимъ господамъ». Вольтеръ любилъ посвящать свои произведенія вліятельнымъ и знатнымъ дидамъ, на что впослёдствія презрительно намекалъ Робеспьеръ. оцвнивая политическое значение энциклопедистовъ. Но никадая осторожность и терпимость не помѣшади Вольтеру рисовать правственность двора въ самыхъ мрачныхъ красзахъ. И дълаетъ онъ это вездъ, лишь только заходить ръчь о придворныхъ. Они играютъ родь предателей, клеветниковъ. низкихъ угодниковъ власти и гонителей несчастныхъ. Придворные, окружая тронъ, отдаляють отъ своего владыки всвхъ истинно добродвтельныхъ, предоставляютъ имъ косвъть въ неизвъстности и лишенияхъ. Ради удовольствия гослодина они готовы на всякое варварство и измену. Величайшіе государи иногда снисходять до простыхъ подданныхъ, нцуть среди нихъ спасенія отъ «льстивыхъ ръчей, надменаой низости и обманчивыхъ почестей» знатныхъ. 50.

**Анчно отъ се**бя Вольтеръ выражался не менње энергично. «Вы», писылъ онъ къ Даламберу, «двлаете свое имя безсмертнымъ, въ то время когда у насъ большіе господа стре-

<sup>\*\*</sup> L'ile des esclaves. Sc. XI

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Les Scythes. Acte I, 3. Les Guèbres. Acte I, 1; III, 2; IV, 1.

<sup>32\*</sup> 

мятся на первыя мёста государства, плутуя въ игрё и воруя по карманамъ <sup>51</sup>.

Какъ бы рёзкимъ ни казался этоть отзывъ, онъ для самого Вольтера былъ только логическимъ выводомъ изъ оактовъ. Вольтеръ былъ свидётелемъ, какъ при дворё обыграли m-me du Châtelet въ одинъ вечеръ на восемъдесятъ четыре тысячи оранковъ. Вольтеръ не сдержался и заявилъмаркизё, съ кёмъ она имъетъ дёло. Заявленіе было сдёлано на англійскомъ языкѣ, но, конечно, Вольтеръ и маркиза немедленно должны были оставить Фонтенебло. <sup>52</sup>. Подобные оакты—обычны при дворѣ въ XVIII вёкѣ. Воровство и нечестная картежная игра даже въ комнатахъ королевы предметъ постоянныхъ толковъ въ свётѣ и во всемъ городѣ. Легко представить, – какъ это отражалось на общественной репутаціи двора.

Парижъ пользовался всякимъ случаемъ выказать свое презрвніе къдвору. Онъ апплодируєть твиъ пьесамъ, которыя проваливаются при дворъ, и дълаеть это до такой степени тенденціозно, что современники напередъ могуть предсказать судьбу того или другого спектакля. Всякій, кто находить покровительство при дворѣ, рискуетъ подвергнуться въ Парижѣ величай. шимъ оскорбленіямъ. Именно вмёшательство двора раздуло процессъ графа Моранжіеса и превратило его, по словамъочевидца, въ борьбу патриціевъ съ плебеями. Графу нельзя было показаться въ театръ: толпа встръчала его криками: escroc! voleur!... Ничего подобнаго современники не помниль ня объ одномъ завёдомомъ преступникъ. Ненависть и крайнее недовъріе ко двору были распространены по всей Францін. Въ годъ революція солдаты были убъждены, что принцы и придворные желають уморить парижань и приказывають бросать муку въ Сену 53.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Письмо отъ 19 дек. 1777. Lettres. II, 307.

<sup>52</sup> Desnoiresterres. Voltaire. III, 132.

<sup>58</sup> Төнъ. О. с. руссв. изд. стр. 491.

Кромѣ родовой аристократіи, существовала другая, не менъе хищная и едва ли не болъе тягостная для народа и государства-денежная, въ лицъ врупныхъ откупщиковъ и оннансистовъ. Старый порядовъ зналъ не мало такихъ аристократовъ, вышедшихъ изъ дакеевъ. Типъ-въ высшей степени благодарный для комедін, нарисованный впервые во всей краст Лесажемъ. Авторъ нъкоторое время служилъ по откупамъ и видълъ собственными глазами бъдствія, приноснымя отвупщивами. Результатомъ опыта явилась комедія Turcaret. О мътвости ся содержанія можно судить по ужасу, охватившему финансистовъ при одномъ извъстіи о ней: автору предлагали 100,000 экю, лишь бы онъ не ставилъ своей пьесы на сцену. Тюркаре, бывшій дакей, неизвъстно **закния путями раз**богатввшій, является со вс**вми пороками** современной знати: расточителенъ, развратенъ, циниченъ въ вопросахъ нравственности и общественнаго приличія. Вокругъ него группируется достойное общество: баронесса-кокотка, маркизъ и шевалье-типичные hommes du jour. Взаимныя отношенія этой шайки характеризуеть Фронтенъ, слуга шевалье, въ словахъ краткихъ, но сильныхъ: «Удивляюсь теченію челов'вческой жизни. Мы щиплемъ кокотку, кокотка Эсть Финансоваго двльца, Финансовый двлець грабить другихъ. Выходить забавнёйшій въ мірѣ рикошеть плутовства» 54. Здёсь однимъ влеймомъ отмёчены всё «веливіе люди» XVIII въка.

Монтескье и въ этомъ случав можетъ считаться сотрудникомъ и отчасти вдохновителемъ комедіи. Въ Персидскията письмаята онъ неоднократно принимается описывать лакеевъ, пробравшихся въ знать. «Во Франціи сословіе лакеевъ гораздо болве уважается, чвмъ въ другихъ странахъ: это—разсадникъ вельможъ, они пополняютъ пробвлы въ другихъ сословіяхъ. Принадлежащіе къ нему люди замвщаютъ неудачниковъ-вельможъ, разорившихся судей, дворянъ, убитыхъ среди ужасовъ войны, а если они не могутъ замвщать вакансіи

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Tarcaret. Acte I, 13.

лично, то снасають знатные дома отъ всякихъ бёдъ посредствомъ своихъ дочерей, изображающихъ нёчто вродё навоза, удобряющаго каменистую и безплодную почву». <sup>55</sup>.

Дъйствительно, — знать и дъльцы находятся между собой въ твенъйшемъ союзъ. Деньги всегда нужны при дворъ, ихъ съ каждымъ годомъ становится здъсь меньше и въ по-ловинъ XVIII въка Тюркаре приняты не только у баронессъ — это едва ли не вліятельнъйшіе члены аристократическаго общества. «Когда-то орнансисть умълъ только считать, — говоритъ герой комедіи, — въ этомъ заключалась вся его наука, и онъ не смълъ показываться въ свъть. Теперь его всюду принимаютъ съ наслажденіемъ, онъ проводитъ свои досуги въ избранныхъ салонахъ, онъ приноситъ туда утъхи жизни и не только не вредить, но даже создаетъ новыя удовольствія» <sup>56</sup>.

Эти господа подражають аристократамъ въ ихъ презръній въ низшимъ и слабвйшимъ. Они ни во что не пвнятъ. личность бъдняка. Это соціальные тираны, рядомъ съ сословными, и стремятся создать своихъ рабовъ. Одинъ изъ такихъ героевъ изображенъ въ драмъ Бре Protecteur bourgeois, взятой изъ жизни извъстнаго современнаго финансиста. Къ этому финансисту имълъ несчастие обратиться за помощью бъдный поэть: финансисть ссудиль ему 50 луидоровь и даль мёсто у себя. Поэть нёсколько разъ пытался возвратить эти деньги, но его не принимали. Наконецъ онъ добился аудіенци и сталъ жаловаться своему докровителю «Это потому, что вы-глупы,-отвётилъ тотъ:-слёдовало сказать моему привратнику, что вы принадлежите мнв» (vous êtes à moi). Оскорбленный поэтъ воскликнулъ: «Свидътель Богъ, я никому не принадлежу. Вотъ ваши деньги, и я не хочу больше служить у васъ». Таковъ дъйствительный фактъ". Въ драмъ

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Письмо XCVIII Русск. изд. Москва 1892.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> L'esprit du jour. Com. en 1 acte. Напечатано въ Histoire du théâtre, italien. VI, 189. Шла на сценѣ 11 сент. 1754 г.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Разсказанъ въ Journal historique—Collé. II, 331. Ср. Corresp. litt. V, 431, rem.

прибавлены нёкоторыя черты, характеризующія вообще представителей денежной аристократіи. Но правительство искони щадило ее больше, чёмъ родовую знать. Мольеръ, получавшій отъ самого Людовика XIV мотивы для «смёшныхъ марказовъ», не трогалъ современныхъ ему Гурвилей, за комедю Лесажа долженъ былъ вступиться дофинъ, а драма Бре была безусловно запрещена.

Всъ указанныя злоупотребленія нашли впослёдствія въ высшей степени энергичный отголосовъ въ Наказахъ. Всв сословія съ точностью воспроизвели мотивы, вдохновлявшіе новую литературу. Дворяне, горячо принимавшие въ сердцу родовое достоинство сословія, должны были особенно строго отнестись къ повальному стремленію городской и придворной знати — s'encanailler. Нёкоторые избиратели прямо требують, чтобы бракъ дворянива съ буржуазкой влекъ за собой потерю наслъдственнаго дворянства 58. Другіе, менъе прямодинейные, желають освободить свое сословіе оть разныхъ нечистыхъ элементовъ. Въ Наказахъ весьма распространено требованіе — розысвивать людей, неправильно присвоивающихъ себъ дворянские титулы, и строго наказывать. Со стороны знати эта заботливость вполнв естественна. Она проявляется даже у избирателей, обнаруживающихъ демократическія чувства 59. Но и третье сословіе не хочетъ преклоняться предъ самозванцами-будутъ ли они изщанскаго или благороднаго сословія. Избиратели выражаются совершенно въ томъ смыслё, какъ — мы видёли говорилъ буржуа, герой комедіи. Они желають, чтобы roturiers

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Cahier de la sénéchausiée de Lauzerte, art. 36. "Que la noblesse ne soit héréditaire à l'avenir qu'autant que les personnes nobles ne s'allieront point avec celles du tiers-état; et que le seul fait de misaillance opère la dérogeance à perpétuité". Archives. V, 501.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Напримъръ дворянство сенешальства Этребуетъ уничтоженія "увизительныхъ отличій, безчестившихъ третье сословіе на послѣднихъ собраніяхъ Геперальныхъ Штатовъ". Оно также отказывается отъ податныхъ привилегій Звати, — но требуетъ, чтобы дворянскій титулъ но сили только дѣйствительвые цворяне. Archives, I, 694.

не украшали себя дворянской кличкой, и чтобы дворяне въ свою очередь не называли себя разными титулами, имъ не принадлежащими тевалье, виконта, графа, барона. За всякое самозванство назначается штрафъ <sup>60</sup>.

Финансовая аристократія не пользуется сочувствіемъ ни одного сословін. Это-Haut-Tiers-одинаково ненавистно народу и дворянству. Финансисты, какъ истые parvenus, презирають народъ больше, чёмъ настоящіе аристобраты: объ этомъ отврыто заявляють избиратели третьяго сословія "! Въ виду этого благопріобрътенныя привилегіи буржуа преслёдуются наказами всёхъ сословій. Всё единодушно желають, чтобы дворянство давалось исключительно только за «добродътель и услуги, оказанныя государству». Въ этомъ акті должны принимать участіе Генеральные Штаты, по требованік нъкоторыхъ избирателей, --- даже муниципалитеты и общины" Les faux nobles a roturiers annoblis-gba flacca sugen, otho сительно которыхъ сошлись во взглядахъ кровные аристо краты и избиратели мелкой буржуазіи. Ненависть протива самозванныхъ маркизовъ и откупщиковъ, осчастливленных привилегіями, соединила и твхъ, вто заботился о возстанов леніи стариннаго блеска дворянства и твхъ, кто мечталъ ( всеобщемъ равенствъ. Комедія въ теченіе почти цълаго сто льтія рисовала героевъ эксплуатаціи, какъ бы закръпляя ві умахъ публики ихъ истинное значение для всъхъ слоев:

<sup>60</sup> Cahier général du tiers état de la ville et faubourg de Dinan. Archeves. IV, 150.

<sup>•</sup> Chassin. Les cahiers. II, 402. Объ этомъ фактѣ намъ уже приходи лось упоминать.

<sup>48</sup> Demandes et doléances du clergé d'Anjou. Archives II, 30. Cahier ge néral du tiers-état du baillage de Bar-le-Duc. Ib. 194. De la noblesse d baillage de Crépy. III, 74. Cahier du tiers-état de la ville Dinan-требует участія въ актѣ дарованія дворянства-мѣстныхъ властей-муниципальных и общинныхъ-по мѣсту жительства подлежащаго лица. III, 150. Нѣкото рые кзбиратели третьяго сословія предлагаютъ: "la suppression des charge annoblissant, ou en tout, des privilèges de noblesse" (Extrait du cahier a Tours VI, 52), Изъ этого сопоставленія видно, какое значеніе придава лось реформѣ, направленной противъ финансистовъ. общества. Комедія воспользовалась весьма остроумнымъ средствомъ—съ цёлью всесторонне выяснить нравственныя и общественныя стороны современнаго явленія. Она призвала на помощь его естественныхъ критиковъ, — тёхъ самыхъ, которымъ впослёдствія предстояло составлять челобитныя въ Генеральные Штаты.

Упадокъ аристократіи, прежде всего, конечно, должны были замѣтить люди, ближе всѣхъ къ ней стоявшіе, — слуги. Они къ XVIII вѣку утратили всякое уваженіе къ господамъ, въ лицо говорятъ имъ чего сто̀итъ нынѣшняя аристократія. Графу приходится отвѣчать кислою улыбкой на рѣзкія реплики Фигаро, — въ такомъ положеніи находились господа почти за сто лѣтъ до комедін Бомарше. Сганарель еще боится говорить правду своему господину, онъ рискуетъ быть побитымъ и прогнаннымъ, но у преемника Мольера, Реньяра, слуги разговариваютъ съ господами совершенно свободно и часто съ явнымъ презрѣніемъ.

«Я подражаю вамъ во всемъ, — говоритъ слуга господину, -- вы ругаетесь въ комнать, я -- на лъстницъ. 63. Но во всемъ подражать господамъ слуги считають даже ниже своего достоянства. Маркизы изобрёли словечко s'encanailler иля выраженія своихъ связей съ буржуазными семьями. У слугь есть свое несравненно боле оскорбительное — s' acoquiner, и сопровождается оно соображеніями несравненно болье серьезными, чемъ насмешки аристократовъ нать мешалами. «Отановишься плутомъ-говорить слуга, ---служаютимъ **мошенникамъ»...** «Они не платятъ жалованья, они ссорятся, нервако дерутся. Ты, гораздо умнее ихъ, помогаешь имъ жить. Изобрътай сколько угодно плутовскихъ продълокъ, --на ихъ долю непремънно придется большая половина барыпей, и послё этого мы все-таки ихъ слуги, а они-господа. Это несправедливо. На будущее время я хочу работать за свой счеть. Кончено. Я также хочу сделаться господиномъ» "4.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Les Menechmes. Acte 1, 2.

<sup>&</sup>quot; S'acoquine à servir ces gredins là"... Le Sérenade. Asc. XII.

Въ 1748 г. на сценъ итальянскаго театра идетъ комедія, Les valets-maîtres. Можно изумляться, какъ цензура стараго порядка могла пропустить такое безпощадное унижение вліятельнъйшаго сословія. На сценъ слуги собираются устроить спектакль и представить своихъ господъ. Лизетта-горинчная президентши, старой кокетки, плутующей въ карточной игръ: слуги ея умирають съ голоду и остаются безъ жалованья, а она разоряется на любовника. Ла-Флеръ-курьеръ маркиза, напыщеннаго моднаго глупца, сладкор вчиваго, тщательно завитаго салоннаго комедіанта. Арлекинъ-слуга шевалье, легкомысленнъйшаго созданія въ міръ, «бездъльника по общественному положенію и вѣчно занятаго на-показъ изъ чванства» — c'est l'oisif par l'état et l'affairé par faste. Онъ постоянно въ сустахъ п самъ разсказываетъ о себъ: «У меня столько дёль, что спль не хватаеть. Нужно десятокъ мужей повергнуть въ отчаяніе, обмануть мать, справиться съ двумя тетками, утъшить трехъ вдовицъ, написать двадцать писемъ, представить четыре судебныхъ заявленія, велёть переписать докладную записку, начать два процесса, наконецъ, полкъ, который я хочу купить. У менн уже все кончено, -- остается занять денегь». Лизетта думаеть, что ея госпожа и шевалье, можеть быть исправятся, если увидать ихъ представление. Коломбина, горничная баронессы, не върить этому: «Старая кокетка и молодой фать никогда не могутъ ни покраснёть, ни перемёниться. «Я имёю честь слишкомъ хорошо ихъ знать. Еслибъ они могли враснёть, они покраснёли бы скорёе отъ добродётели, чёмъ отъ порока». Остальныя двъ геропни -- баронесса, старуха, жертва шевалье, и графпия, выбъгающая на сцену съ крикомъ: «Point de reflexion et vive la folie!»

Было бы невъроятно, если бы слуги продолжали серьезно относиться къ такимъ господамъ и работать на нихъ. Въ комедіи Реньяра слуга намъренъ трудиться для себя, и немедленно принимается за дъло. У Лесажа лакеп шевалье, баронессы, финансиста работаютъ за свой счетъ и такъ искусно, что Фронтэнъ занимаетъ мъсто Тюркаре. Въ другой комедіи Лесажа— Crispin rival de son maître— лакей рѣшаетси на дерзкій замысель— отбить у господина невѣсту ч богатое приданое. Его нисколько не затрудняеть мысль разыграть роль свѣтскаго оранта и достигнуть успѣха, выпадающаго на долю аристократовъ. Мы видимъ, какой большой шагъ сдѣлали слуги съ тѣхъ поръ, какъ господа посылали ихъ играть заданную роль кавалеровъ и, по окончаніи игры, прогоняли ударами палокъ. Теперь сословный авторитети исчезъ совершенно, барину приходится серьезно бороться со своимъ лакеемъ и не трудно предсказать, на чьей сторонѣ останется побѣда. Отчанніе графа, безсильнаго справиться съ уловками Фигаро,— одинъ изъ безчисленныхъ актовъ аристократической трагикомедіи. Всѣ эти Фронтэны, Жасмэны, Криспэны задолго до Фигаро успѣли совершить тотъ самый путь, на которомъ заблудился графъ Альмавива.

Въ описанной борьбъ идетъ дъло объ энергіп и силъ ума. Нравственный вопросъ ръшается господами и слугами въ одномъ и томъ же направлении: всв герои-плуты и мошеники, -- побъждаеть тоть, кто искуссиве и изворотливве. Правда, слуги жалуются, что они сдёлались плутами на сиужбъ у господъ и въ своей дъятельности часто подражають имъ. Это справедливо, но, конечно, нисколько не возвышаеть учениковъ надъ учителями. Фронтонъ прямо разсчитываеть явиться новымъ Тюркаре. Это характерно для опънки всей бездны разврата и безпринципности, созданной вь обществе Тюркаре и его пріятелями – баронессой, маркизоять. шевалье. Само общество нисколько не выигрывало, есе равно, кому бы ни доставалась побъда, Криспэну или его господину, --- до тъхъ поръ, пока борьба шла съ хищническими и эксплуататорскими цёлями. Проигрышъ были несомнънный для высшаго сословія: оно упало до такой стецени, что принуждено или входить въ стачку со своими закеями, какъ дълаетъ шевалье Лесажа, или покорно очищать имъ мѣсто, даже привѣтствовать ихъ, какъ поступаетъ родовая знать съ опнансистами вродѣ Гурвиля и Буре. Истиное прогрессивное теченіе обнаруживалось не въ лакейскихъ и салонахъ, не въ этой темной свалкъ низменныхъ инстинктовъ, а вив свътскаго общества, за предвлами господскихъ замковъ и службъ, тамъ, гдъ съ одинаковымъ презръніемъ относились и къ барину, и къ дакею. Презръніе это создалось тёми же явленіями, какія заставили слугь утратить всякое серьезное чувство по отношенію къ господамъ. Но здъсь, вмъсто того, чтобы вызвать такія же хищническія стремленія, какими были воодушевлены господа, оно выдвинудо новые правственные принципы и опредвляло основы грядущаго общественнаго строя. Фронтэнамъ и Крнспэнамъ, людямъ, лишеннымъ почвы и самостоятельнаго подоженія, естественнёе всего пуститься въ приключенія я ноеры и здъсь выказать на благородныхъ союзникахъ свое превосходство. Среди подданныхъ старой монархін, вооруженной безчисленными ограниченіями и пропитанной рабскими идеалами, конечно, не могло быть ръчи о гражданскомъ равноправія и открытыхъ гражданскихъ стремленіяхъ. Самое слово гражданинъ-citoyen-до конца XVIII въка звучить странно и слишкомъ либерально; произнесенное со сцены въ 1761 году, рядомъ съ словомъ sujet-оно вызываеть у публики тенденціозный восторгь. Но и подъ властью Людовиковъ стояди мидліоны подданныхъ, обладавшихъ извъстною матеріальною независимостью и не обязанныхъ пресмыкаться въ дакейскихъ. Здёсь господствоваль другой нравственный строй, та vertu, которая прославлялась просвётительною литературой и которая, какъ мы видели, естественнымъ путемъ превращалась въ политическій принципъ. Паденіе аристократіи рёзко выдвигаеть нравственныя достоинства низшихъ влассовъ-буржуа и врестьянъ. Эти достоинства, конечно, существовали и раньше, но для нихъ не было такого благодарнаго, исключительно мрачнаго фона, какимъ постепенно становились нравы высшаго сословія, Кромъ того, и сами обладатели этихъ достоинствъ никогна не имъли такихъ могущественныхъ побужденій и вполнъ законныхъ основаній придавать имъ рвшающее практическоє значеніе, какъ въ XVIII въкъ. Въ результать, -- рядомъ ст развращенными, безпринципными маркизомъ и шевалье, --ны видимъ новыхъ буржуа и крестьянъ, исполненныхъ сознанія и личнаго достоинства и сословнаго значенія. Они такъ же, какъ и слуги аристократіи, отлично видять ся нравственное и общественное банкротство и ставять вопросъ почему же послъ этого эти люди -- господа, а мы только мужики и мъщане? И здъсь также объявляется война сословію, незаслуженно стоящему наверху общества, но во яна совершенно другихъ соображеній. Фронтэнъ велъ ее, вотому что онъ болёе умный и энергичный плуть, чёмъ его господинъ. Буржуа и крестьянинъ ведутъ ее, потому что они болье полезные граждане, несравненно болье достойные отцы и мужья и видять въ своей средвистинныхъ **кодей будуща**го — сильныхъ, принципіальныхъ, одушевленныхъ любовью въ отечеству и общему благу. Маркизы и шевалье должны очистить имъ путь не потому только, что знать лишена практическихъ талантовъ, а потому, что она иертвый и загнившій членъ общественнаго и политическаго организма. Лакен боролись съ господами за право эксплуапировать общество, другіе борцы-за право спасти его отъ эвсплуатація шевалье-авантюристовъ, лэкеевъ-дёльцовъ и поднять на уровень гражданской политической силы.

## III.

Новый типъ крестьянина, подвергающаго критикъ общественныя явленія, -- непосредственно-остроумнаго и простодушно-насмъшливаго, -- появляется въ драматической литературъ очень рано и независимо отъ философской пропаганды. Достаточно указать на Мариво. Въ его комедіи Le denouement imprévu происходитъ такой діалогъ: «Дорант». Ты не понимаешь меня. Я хочу сказать, что въ моей семьъ нътъ благородныхъ. Пьерз. Ладно! Развъ это по-вашему такъ важно, чтобы изъ-за этого огорчаться? Дорантз. Не въ этомъ дъло, но слъдуетъ быть благородной крови. Пьерз. Благородной крови? Что за чортовская выдумка -- различать въ крови

сорта, когда она течеть изъ одного и того же источника!» " Съ теченіемъ времени подобныя разсужденія все чаще слылатся въ въ деревенскихъ хижинахъ. Личности героевъ ясны изъ заглавія пьесъ: Socrate rustique, La paysanne philosophe, La suivante généreuse. Ихъ отличительная врожденная черта — сознаніе собственнаго достоинства. Они ни шагу не уступають сеньору, его притязаніямь, и совершенно не смущаются блескомъ его привилегированнаго положенія. Авторы влагають въ уста врестьянъ простыя, но въ высшей стецени красноръчивыя идеи личной чести. Одинъ изъ этихъ новыхъ героевъ говоритъ сеньору, затъявшему съ нимъ неиравый процессъ: «Вы, очевидно, считаете насъ очень нечувствительными, угнетая д) такой степени. Вы, благородные, полагаете, что мы должны спокойно переносить всь обиды, какія вамъ вздумается причинить. Разъ. ты - мужикъ, ты-ничтожние собаки съ задняго двора, которую прогоняють пинкомъ ноги. Если бы мы воспротивились вашимъ притесненіямъ, мы немедленно попали бы въ тюрьму, къ позорному столбу, на каторгу и не дождались бы даже, чтобы судъ насъ выслушалъ. Подобные вамъ съ нами действуютъ смёло. Они, не стёсняясь, говорять: «Рисковать нечёмъ. Съ деньгами мы укротимъ этихъ бъдняковъ и они еще придутъ лизать намъ руки». Вотъ какъ вы обращаетесь съ нами, а мы еще такъ уважаемъ всв ваши права, --- уважаемъ до такой степени, что ваши кролики размножаются тысячами и съвдають насъ живьемъ. Вашъ сторожъ убилъ нашу собаку за то, что она погналась за кроликомъ, събвшимъ весь нашъ приваровъ. Я былъ при этомъ и не сказалъ ни слова... Вы хотите, чтобы мы были отвровенны, господинъ графъ... Эти длинныя аллеи, эти большія дороги, эти загороди, гдъ нътъ ни единаго плодоваго деревца, все это отнято у земледвльцевъ. И я не могу безъ стона смотръть, когда мъшаютъ привозу продуктовъ. Между твмъ, Богъ излилъ на эту землю такую благодать, что отнятаго пространства хватило бы на

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Le denouement impréru. Sc. I.

прокормленіе цёлой провпнціи. Вы оскорбляете самого Бога: вёдь это настоящая кровь народа, растраченная на дётскія забавы <sup>64</sup>.

Такимъ тономъ и такія истины говорять новые крестьяне свониъ сеньорамъ. Они больше не допускають фамильярностей съ собой и немедленно протестують при мальйшей презрительной выходать большого барина. «Ты мнъ кажешься добрымъ собесвдникомъ, - говорить ему аристократь, - и я буду въ восторгъ познакомиться съ тобой». Мишо «хмурить брови»: «Съ тобой!... Да, вы фампльярны, господинъ королевский офицеръ. Но мы, можетъ, стоямъ васъ. Чортъ возьми! Не тыкайте меня. Я не люблю этого». Ему отвъчають шутливымъ тономъ: «Тысячу извиненій, сударь, простите». Мишо и этимъ недоволенъ: »Э, нътъ не зубоскальте! Я не гордъ, но не допускаю только фамильярности съ къмъ бы то ни было, не зная, заслуживаеть ли онъ ея. Воть въ чемъ діло» 67. Такой же отпоръ встрізчаеть богатый городской джентльменъ. Въ разговоръ съ бъднымъ рабочимъ, сыномъ крестьянина, джентльменъ обращается къ нему: «другъ мой», но тоть быстро прерываеть его: «Милостивый госунарь, я Жозефъ, рабочій, а не другъ вашъ. Еслибъ я былъ ниъ, мы бы могли говорить другъ другу ты. Не заставляйте иеня красивть. Я бъденъ только потому, что слишкомъ **иного богатыхъ»** "`.

Мы видимъ, какъ чувство личнаго достоинства постоянно связывается съ общими идеями: сельскій житель переходить непосредственно къ обсужденію феодальныхъ правъ, горожанинъ къ соціальному вопросу. И это потому, что обладатели правъ и богатства въ ихъ глазахъ стоять ниже ихъ. Они лично не уступаютъ имъ ни одного шага, — не хотятъ помириться съ ихъ препмуществами п на почвъ общественной. Буквально то же самое настроеніе обнаружится потомъ

<sup>\*\*</sup> Le Juge, drame en 3 actes, par Mercier. Londres 1774. Acte II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Le partie de chasse de Henri IV. Acte II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> J'Indigeut, drame en 4 actes, par Mercier. Paris 1774. Acte II, 2.

при составлении Наказова. Крестьяне vertu объявять единственной основой благородства, на сознания личнаго достоинства построять отрицаніе унизительныхъ феодальныхъ порядковъ "9. Новый врестьянинъ не хочеть ни въ чемъ быть обязаннымъ сеньору. Онъ любить родную деревню, уважаеть свое сословіе и не хочеть слышать о городв в еще менъе о подчиненныхъ отношеніяхъ къ господамъ. Городъ кажется ему очагомъ всевозможныхъ пороковъ, великолбиные дома ничего не стоять въ его глазахъ, въ сравненіи съ деревенскими крышами. А жить можно и въ деревнь: «природа-добрая мать, она обо всъхъзаботится и вто работаеть, тому нечего бояться нужды» 70. Когда врестьянина зовуть изъ его лачуги и хотять изменить его общественное положеніе, онъ заявляеть: «Я своими достоинствами, можеть быть, и обязанъ только своему положению. Оставьте вашу знатность при себъ»<sup>11</sup>. «Хотя я и бъденъ, — говорить другой, — но у меня есть чувства, честь бываеть и у бъдныхъ людей»<sup>72</sup>. Крестьянинъ хочетъ только, чтобы сеньоръ оставилъ его въ поков, и совершенно равнодушно относится въ смёнё господъ въ замкахъ и имёніяхъ. Онъ знаеть свою землю. Ни за какія богатства онъ не покинеть хижины, гдв родился. «Это счастіе, какого вы не знаете,--говорить крестьянинь феодалу. -- «Съ твхъ поръ, пока стоитъ наша деревня, эта земля перемънила двадцать владъльцевъ. Но мои виноградники не мъняли хозяевъ, ихъ не вырвуть затемъ, чтобы выстроить дворецъ». И всё предложе-

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> "La noblesse ne consiste que dans la vertu". *Cahier de la paroisse d'Essonnes. Archives.* IV, 525. Крестьяне въ Провансѣ феодальныя права считаютъ "несовмѣстимыми съ достоннствомъ человѣка". Chassin. *Le génie de la revolution* I, 175.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Favart. Les amours de Bastien et de Bastienne. Sc. III.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Le roi et le fermier, com. en 3 actes, par sédaine. Acte III, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Les Moissonneurs, com. en 3 actes, par Favart. Ит. т. 27 янв. 1763. Paris 1768. Acte III, 4.

Quoique pauvre, il est irai, j'avons des sentiments; L'honneur est chez les pauvres gens.

нія богача купить родовую крестьянскую землю остаются безъ результата <sup>73</sup>. Другой въ такомъ же положеніи, прибавляетъ еще укоръ въ легкомысленныхъ и мимолетныхъ капризахъ, одолъвающихъ знатныхъ господъ <sup>74</sup>.

Въ деревив врестьянинъ разсуждаетъ, что лучше претерпъть всъ невзгоды, чъмъ обратиться за помощью въ сеньору, а одна мысль о службъ у господъ въ городъ повергаеть его въ отчаяние. Новый крестьянинъ глубоко презирасть лакейскую обязанность. Это презръніе — одинъ изъ ! нюбимъйшихъ мотивовъ драмы. Деньги, заработанныя въ у услужении у господъ, кажутся крестьянамъ «дурно пріобрътенными»<sup>75</sup>. Это-стыдъ для крестьянской 'дъвушки и крайнее унижение для пария. Одинъ изъ молодыхъ врестьянъ на приглашеніе маркизы повхать съ ней въ городъ отввчаеть: «Богъ далъ намъ руки не затёмъ, чтобы безпрестанно играть въ карты въ передней, или не затъмъ, чтобы стоять на запяткахъ кареты и подпрыгивать, возбуждая смъхъ всъхъ встрвчныхъ. Мы не хотимъ называться слугой, мы думаемъ, • что имя земледёльца или виноградаря гораздо лучше» 74. Пренебрежение въ лакейству рисуется иногдя въ самыхъ врайнихъ формахъ. Сынъ покупаетъ для своего отца ливрейный плащъ и приказываеть ему немедленно спороть шитье, чтобы на его «почтенномъ отцъ не увидъли ливреи». «Онъ простой земледелець, орошаль землю своимь потомь, но всегда питалъ отвращеніе въ низкимъ работамъ рабства»<sup>77</sup>.

<sup>78</sup> Rose, com. en 3 actes, par Beaunoir. Acte I, 8. Баронъ предлагаетъ престьянину въ обмѣнъ за его владѣніе вдвое больше земли. Крестьянинъ отвѣчаетъ: "Vous nous offiriais la centuple que vous ne nous feriais pas deserter la chaumière sous laquelle j'sommes nés; c'est un bonheur que vous n'connaissais pas; d'puis qu'not'village existe, cette terre a changé vingt fois de mâitres, mes vignes n'en ont point changeais, on ne les arrache pas pour y élever des palais".

<sup>1</sup> Le Juge. Ib.

<sup>73</sup> Les Moissonneurs. Le jardinier et son seigneur. Op. com. O sapaforkt городской прислуги крестьянинъ выражается: "Un argent mal acquis est toujours un mécompte". Acte II, 3.

<sup>16</sup> Le Campagnard drame, par Mercier. Hayes 1779. Acte I, 4.

<sup>17</sup> L'Indigent. Acte I, 6.

Уч. Зап., ст. Иванова.

33

Эта сравнительно второстепенная черта доживеть до революціи и оставить слёдь въ тёхъ же Наказахъ. Избирателя будуть съ презрёніемъ отзываться о лакеяхъ, какъ «скопащё людей одинаково унижаемыхъ и своею должностью и праздностью, хотя, къ несчастью, лакеи набираются изъ сильныхъ и здоровыхъ молодыхъ крестьянъ». Лакеевъ избиратели признають «безспорно, самой безполезной, самой обременительной и самой развращенной частью націи». Даже бракъ не исправляеть ихъ. Они, женившись, принимаются за самыя недостойныя профессии. Составители наказовъ въ виду всего этого измышляютъ даже особый налогъ на даже кеевъ <sup>78</sup>.

Феодальныя права не могли, конечно, избѣжать критики. Крестьяне пользуются всякимъ случаемъ заявить свое негодованіе. Объ этихъ правахъ безпрестанно напоминаеть драма, они переходятъ на сцену комической оперы. Крестьянка поетъ куплеты о разорительности охотничьихъ увлеченій сеньоровъ: «чтобы затравить одного зайца, они опустошаютъ сорокъ десятинъ»<sup>79</sup>. Появляется комическая опера Droit du seigneur, тъмъ болѣе интересная, что тема и заглавіе даны Вольтеромъ. Современный источникъ говоритъ даже о заимствованіи <sup>80</sup>, но сравненіе обоихъ произведеній указываетъ только на общее сходство въ сюжетѣ, — подробности различны. Во всякомъ случаѣ, важно отмѣтить фактъ: Вольтеръ первый написалъ комедію на ту самую тему, которой позже воспользовался Бомарше, и Вольтеръ исчерпалъ основную идею раньше всѣхъ своихъ современниковъ.

Комедія сначала появилась подъ названіемъ L'ecuieil du sage и безъ имени Вольтера; первое представленіе ся состоя-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Cahier du tiers-état de la ville et juridiction de Langon. Archives II, 270. Налогъ на завеевъ проэктируется во всёхъ тёхъ наказахъ, гдё предзагается обложить цредметы роскопи. Для слугь сельскихъ хозяевъ, напротивъ, проэктируется пенсія за двадцатилётною безупречную службу. Cahier du bourg de Vicheray. Archives. VI, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ninette à la cour ou le caprice amoureux. Acte I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> ABTOPЪ Desfontaines. La Harpe Corresp, litt. IV, 194.

-пось на сценъ Comédie Française 18 января 1762 года, партеръ восторженно привътствовалъ разсужденія о феодальзномъ правъ.

Молодой парень Матюрэнъ вздумалъ жениться. Бальи предупреждаеть его на счеть феодальнаго права сеньора при бракъ вассала. Матюрэнъ крайне возмущенъ этимъ правомъ. «Довольно того, — говорить онъ, — что сеньоры пользуются частью нашего имущества, имъ еще нужны наши жены... Подлое право». Онъ хочеть знать происхождение права, бальи объясняеть ему: «предки сеньора были господами предковъ арестьянъ и царствовали надъ деревнями». По мнѣнію Матюрэна,-предки крестьянъ, очевидно, были большими глупцами. И вообще почему существують феодальныя права?--спрашиваеть онъ.--«Развъ мы созданы не изъ одной глины. не питаемся молокомъ, также какъ и сеньоры? Развъ унасъ не ть же руки, ноги, и еще болье стройныя, сильныя и ловкія, или мозгъ, которымъ мы думаемъ, – и гораздо лучше, чёмъ они, потому что мы ихъ часто проводимъ. Когда я остаюсь одинъ, я глубоко задумываюсь надъ этимъ вопросомъ. Я вижу-рожденіе людей, смерть ихъ и въ городъ, и въ деревнъ похожи, какъ двъ капли воды. Почему же жизнь различна? Я не вижу разумныхъ основаній. Меня это мучить. Матюрэны, волокиты и бальи, ей-Богу, всё равны»<sup>81</sup>.

Матюренъ не ограничивается теоретическими сомнёніями. Онъ хочеть принципъ равенства и личнаго достоинства осуществить въ дёйствительности, насколько достанеть у него силъ. У него есть деньги. Женившись, онъ купитъ должность королевскаго сборщика податей при соляной конторё. Его сынъ будетъ совётникомъ, а дочь спасетъ отъ разоренія какую-нибудь знатную фамилію. Внуки сдёлаются прегидентами и потомки сеньора современемъ будутъ ухаживать за потомками Матюрена. Карьера по существу не представлявшая ничего фантастическаго, и Матюренъ имѣетъ право еще больше сердиться, сравнивая ету перспективу съ феодальнымъ рабствомъ.

**33\*** 

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Acte I, 1.

Въ комедіи не обходится безъ ядовитыхъ замѣчаній пе адресу знати, независимо отъ осодализма. Колетта, будущая жена Матюрэна, не можетъ вынести заявленія, будто у благородныхъ умъ и чувства выше, чъмъ у крестьянъ. «Да. говоритъ она,—съ первыхъ лътъ съ великой заботой образовываютъ ихъ душу. Наша, увы, прозябаетъ въ полномъ пренебреженіи. Свътскіе люди такъ же учатся думать, какъ иъть и танцовать»<sup>82</sup>.

Оцера Le droit du seigneur не представляетъ особеннаго интереса. Заслуживаетъ вниманія развъ только сцена совмъстнаго протеста всъхъ подданныхъ сеньора противъ ненавистнаго права<sup>83</sup>.

Драматическіе авторы во всевозможныхъ сормахъ воплощаютъ на сценѣ презрѣніе крестьянъ къ дворянскимъ привиллегіямъ и энергично развитое чувство личнаго достоянства. Въ пьесѣ *Rose* — молодой крестьянинъ, вступаетъ въ борьбу съ юнымъ сеньоромъ за свою невѣсту, является на дуэль съ палкой. Сеньору не удается отдѣлаться отъ своего соперника, хотя онъ и заявилъ со всею надмен-

Les mortels sont égaux; ce n'est point la naissance,

C'est la seule vertu qui fait leur différence (Acte I, 4).

Въ трагедія Скифы—идеальный первобытный человѣкъ высказываетъ тотъ же принципъ:

Je sais, que les humains sont nés égaux et frères. (Acte I, 3). Другой герой восклицаеть: "L'heurense égalité!" (Acte IV, 2). Въ эпоху Генеральныхъ Штатовъ появилась брошюра крайне демократическаго со

держанія противъ дворянства—Le cri de la Nation et Doléances de Vingt trois millions de Français. Эпиграфонъ авторъ взякъ вышеприведенныя два стиха изъ Maio.wema.—Chassin. Les elections. III, 209.

<sup>88</sup> Acte II, 11. На изданій 1783 года стоить надпись: "par exprès commandement de sa majesté". Пьеса шла въ первый разъ въ Фонтэнбло. Толпа вассаловъ объявляеть сеньёру, что она протестуеть противъ "унизительнаго права": "Nous respectons votre puissance, mais nos coeurs, nos coeurs sont à nous". Ясно, какая разница между этимъ чувствительнымъ изліяніемъ и мучительными вопросами вольтеровскаго Матюрэна.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Acte I, 6. Слѣдуетъ замѣтить, что Вольтеръ нерѣдко проводплъ идею равенства въ самыхъ серьезныхъ свопхъ произведеніяхъ. Въ трагедіи Маюметъ одпнъ изъ героевъ говоритъ:

еюстью, что онъ, какъ маркизъ и офицеръ, не можетъ драться съ мужикомъ. Со второго представленія вызовъ этотъ быль уничтожень: онь, по словамь современника, вредиль успѣху пьесы <sup>84</sup>. Къ сожалѣнію, у насъ нѣтъ болѣе опре**г**вленнаго извъстія, въ чемъ заключался этоть вредъ. А, между твиъ, весьма важно было бы указаніе, какъ та или другая публика отнеслась въ этому, дъйствительно, слишвомъ сивлому пріему. Можно думать, --- даже демократическій авртеръ. чуткій ко всёмъ крайностямъ и противохуложественнымъ увлеченіямъ, не проявилъ особеннаго сочувствія къ герою-крестьянину. На самомъ дълъ, авторъ пьесы врядъ и быль особенно далекь оть действительности. Незадолго ко революціи врестьяне встрёчали оскорбленіями аристовратовъ и даже грозили имъ палками. Современники единодушно говорять о полномъ исчезновеніи былаго почета низшихъ сословій въ высшимъ 85. И сцены революціонной эпохи, вонечно, давно были подготовлены въ идеяхъ и чувствахъ угнетеннаго власса: этимъ объясняется быстрое распространеніе пожара по всей странь и тождественность настроенія варода всюду, гдъ только предстояла борьба съ феодализмомъ.

Мы видёли, съ какимъ пренебреженіемъ крестьяне въ свонхъ наказахъ отзывались о свёдёніяхъ министровъ на счетъ инзни и потребностей деревень. По миёнію сельскихъ избирателей, — каждый крестьянинъ въ этомъ отношеніи превосходилъ почти всёхъ государственныхъ людей Франціи, во есю свою жизнь хорошо видёвшихъ только одинъ Парижъ. Легко представить, какъ эти избиратели думали вообще о правящихъ и привилегированныхъ классахъ. Монологи драматическихъ героевъ отнюдь не являются безпочвенными вымыслами поэтовъ, — вёроятно, даже, по цензурнымъ условіямъ, не соотвётствуютъ вполнё чувствамъ дёйствительныхъ лицъ. На самомъ дёлё, Матюрэны, можетъ быть, и не пускались въ такой тонкій анализъ, Нинетты не блистали

<sup>\*</sup> Corresp. litt. XIV, 226.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Тэнъ Происх. общ. строя. Руссв. изд. стр. 495.

такимъ остроуміемъ, какъ мы читаемъ это въ драмахъ и комедіяхъ. Но настроеніе, духъ, воодушевлявшій деревню наканунь революціи, воспроизведенъ авторами съ исторической точностью, --- и несомнённо, --- весьма часто въ сильной степени возбуждался ими. Крестьянинъ, попавшій въ итальянскій театръ на представление комеди Фавара, и пришедшій въ восторгъ отъ гражданскихъ чувствъ автора, былъ, конечно, не единственнымъ явленіемъ своей эпохи. Это не значить, ---будтоврестьяне должны были отправляться въ театръ за идеями для будущихъ наказовъ. Тъ же самые избиратели, которые обличали министровъ въ невъжествъ, объяснили, какимъ путемъ могли возникнуть идеи у самаго простаго обитателя деревни: стоило только присмотрёться къ современнымъ злоупотребленіямъ и неправдамъ. Мы хотимъ указать, до какой степени твсно примыкала драматическая литература къ насущнымъ вопросамъ времени. Даже крестьяне могли съ живъйшимъ интересомъ слёдить за спектаклемъ и изъявляли желаніе----«расцѣловать» автора <sup>86</sup>.

## I٧.

Драматическая литература, давая такую полную картину нравственнаго переворота въ жителяхъ деревни, должна была еще ярче нарисовать подобный же переворотъ въ горожа-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Письмо Beauchamp'a къ Фавару отъ 10 апр. 1761 г. "J'étais auprèsd'un homme simplement vêtu et dont l'exterieur n'annonçait rien de distingué, sa tête en avant, sa bouche béante pendant toute la pièce, des eclats de rire interrompus par une prompte attention, attriroient de tems en tems mes regards de son côté. La pièce finie, il a enfin rompu le silence qu'il avait gardé jusque là pour me dire d'un ton brusque et en me serrant le bras. "Mr! qu'est-o-qu-a fait ça?"—Charmé de son enthousiasme, je vous ai nommé. "Morbleu je voudrais tenir c't'homme là", m'a-t-il repondu,— "je le baiserais jusqu'à lui enlever la peau des joues". Cet epanchement de coeur, dans une espèce de paysan, m'a paru délicieux. Ce n'est pas un conte que je vous fais, mr., je vous donne ses expressions à la lettre". Спектаки состоять изъ комедіи Soliman second, гдѣ между прочить citoyen противополагалось sujet.—Favart. Mem. et corresp. II, 289—290.

нахъ. И мы заранве можемъ угадать его основныя черты. Ояв вызваны тою же причиной. Феодальные тираны въ де-) ревняхъ, въ городѣ являлись придворными авантюристами. Въ былое время крупная буржуазія считала особеннымъ счастьемъ пользоваться милостями этихъ господъ, вступать съ ними въ родство, подражать имъ въ образъ жизни, въ нравственныхъ и общественныхъ взглядахъ. Мющанинз вз деорянство --- одинъ изъ реальнъйшихъ типовъ оранцузской комедін. Но аристократія слишкомъ быстро и открыто падала на глазахъ всей Франция, слишкомъ цинически стремилась эксплуатировать буржуа, и если мольеровскій герой еще не умъеть оцвнить по достоинству своего маркиза, -ближайшіе потомки его не только сдёлають эту оцёнку, но по пути произведуть переоцънку и собственнаго сословія, критическимъ взглядомъ посмотрять на претензіи и привилегіи маркизовъ, сначала попытаются стать на собственныя ноги рядомъ съ маркизами, а вскорѣ заявять въ лицо самимъ маркизамъ, что они, буржуа, болъе почтенное и полезное для отечества сословіе, чёмъ родовитые банкроты и искатели привлюченій. Этоть процессь не можеть занять много времени. Онъ начнется съ эпохи регентсва и закончится въ половинъ столътія. Революція застанеть повольніе буржуа, уже выросшее на почвъ буржуазной сословной гордости и презрънія въ титуламъ. Философскій въкъ успъеть увидъть, какъ дучшая, энергичнъйшая часть французской родовой знати присоединится въ противникамъ старой аристократической исключительности и собственнымъ примъромъ подтвердить несправедливость въкового униженія буржуазія.

До конца классической впохи комедія продолжаеть еще рисовать мёщань и мёщанокь въ дворянствё, — по преимуществу мёщанокь. У Данкура такихъ героинь нѣсколько, у Лесажа жена Тюркаре изображаетъ графиню. Всё ети фигуры комичны до каррикатурности и среди другихъ кажутся уродливыми пережитками старины. Онъ встръчаются на сценъ до самой революціи, но уже перестаютъ интересовать пуб•

лику: пьесы съ такими героями падають, --- върный признакъ, что жизнь перестала отвъчать слишкомъ запоздалому вдохновенію поэтовъ <sup>87</sup>. Публика узнала другихъ героевъ буржуазіи одновременно съ появленіемъ новой драмы. Это совершенно понятно. Драма назначалась именно для героевъ и героинь третьяго сословія, здёсь хотёли искать паеоса, добродътели, положеній, равныхъ по значенію и серьезности трагическимт. Драма не могла бы существовать, если бы современная буржуазія не представляла всёхъ этихъ данныхъ. Драма была бы дискредитирована съ самаго начала, если бы главною фигурой въ третьемъ сословіи былъ мвщанинъ, изнывающій по дворянству и чувствующій стыдъ въ своемъ состояния. Драма, наконецъ, не достигла бы своей цёли, если бы въ средё третьяго сословія не могла найти независимыхъ, свободомыслящихъ, исполненныхъ достоинства гражданъ. Объявляя принципы новаго творчества, драма предвосхитила позднъйшія идеи наказовъ этимъ самымъ третьяго сословія и политическихъ трактатовъ вродъ брошюры Сійэса. Не могло быть сомнѣнія, --- она должна была представить достойные типы твхъ людей, въ чью пользу будуть потомъ ратовать вожди національнаго собранія. Это произойти независимо отъ философскаго движенія должно эпохи. Новая художественная литература неразрывно связана съ вопросомъ, вошедшимъ въ просвътительную программу, но онъ поставленъ внё связи съ философіей, такъ же, какъ и вопросъ о просвътительномъ значеніи театра и объ основахъ самой драмы. Мы здъсь снова встрвчаемся съ именемъ Лашоссе.

Въ драмѣ L'homme de fortune взятъ типъ оинансиста, но совершенно не похожій на Тюркаре. Брисъ — богатый купецъ, сохранившій всю простоту и честность энергичнаго буржуа. Онъ обладаетъ добродѣтелями истиннаго гражданина, помогаетъ государству изъ чувства патріотизма, знаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Послѣдняя пьеса, написанная на эту тему при старомъ порядкѣ, ноявняась за годъ до революціи—le Faux noble—Шабанона.

нравственную цёну своихъ услугъ и поэтому высоко ставитъ свое положеніе. Его предки — крестьяне, и онъ гордится ими не менѣе, чѣмъ аристократы своею генеалогіей. «Тѣ, отъ кого я происхожу, говоритъ онъ, — были фермерами близъ Ангулема, земледѣльцы, по крайаей мѣрѣ, со времени потопа. По моему мнѣнію, я совершенно случайно въ молодости посвятилъ себя морской торговлѣ. Такова наша исторія. И я могъ бы доказать пятисотлѣтнее существованіе земледѣльческаго сословія»<sup>88</sup>.

Брисъ-свромный буржуа, признающій значеніе и достоинства за всябимъ сословіемъ и не желающій свое мъщанство мънять ни на какой титулъ. Рядомъ съ нимъ буржуа другого типа, его сынъ. Онъ ушелъ гораздо дальше отца въ сословныхъ идеяхъ. Онъ несогласенъ признавать прениуществъ родовитой знати. Онъ смъло ставить себя рядомъ съ ней и даже выше. Онъ съ негодованіемъ видить, какъ всв блага достаются на долю аристократамъ, даже если они лишены личныхъ талантовъ и заслугъ. Каждая мелочь, разъ она касается знати, способна создавать героевъ, а буржуа осужденъ на ничтожество и безсильную злобу. Брисъ-сынъ далеко не такъ равнодушно относится къ титулу, какъ отецъ. Онъ гордится именно благопріобрътенною, личною знатностью. Та, что достается по наслёдству, только жалкіе остатки заимствованнаго блеска, чужихъ заслугъ. Истинный дворянинъ обязанъ дворянствомъ только себъ \*9.

И этотъ юноша, конечно, энергически воспользуется всёми выгодами своего положенія, не уступить ни единаго шага врожденнымъ аристократамъ, — напротивъ, по принципу, оставитъ ихъ позади, презирая ихъ не меньше, чёмъ они презираютъ буржуа.

L'homme de fortune появился въ началъ 1751 года. Вторая половина въка открылась, слъдовательно, двумя представителями новой буржуазіи. Они принадлежатъ въ разнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Acte II, 1.

<sup>\*</sup> Acte I, 3.

поколъніямъ и старшему, конечно, придется сойдти со сцены. а молодому внести свои идеи въ жизнь и дождаться съ ними великаго переворота. Какія это будуть иден и въ какой двятельности онв будуть осуществляться, нетрудно предугадать. Бриса давятъ привилегіи недостойныхъ людей, какъ личное оскорбленіе, какъ рабское ярмо. Аристократы для него являются незаконнымъ препятствіемъ на пути, какой соотвѣтствуетъ его энергіи и способностямъ. Онъ не можетъ помириться съ мыслью, что для этихъ способностей нътъ отврытаго поприща, а еслибъ онъ-буржуа-и оказалъ услуги отечеству, на нихъ, навърное, не обратили бы вниманія. Если бы онъ даже въ двадцати сраженіяхъ отличился мужествомъ,-его бы не удостоили награды, а знатнымъ ничтожествамъ почести и слава достаются ни за что. Негодованіе Бриса тёмъ значительнёе, что оно оправдывается и литературой, и жизнью. Имъть полкъ-самый распространенный идеаль юной знати при старомь порядкв и осуществлялся онъ какими угодно способами, только не путемъ личныхъ заслугь и способностей. Въ комедіи старый аристократь смъется надъ такимъ командиромъ, своимъ внукомъ: «Онъ обнаружить предъ встами свою глупость и бездарность. Раньше, чъмъ поучиться служить, онъ хочеть командовать и заставлять себю повиноваться»<sup>90.</sup> Но это не мъщало маркизамъ достигать всякихъ почестей. Если же буржуа удавалось выслужиться, его положение среди знати нисколько не улучшалось: «они помнять о моемъ происхожденін, — жалуется одинъ изъ этихъ офицеровъ, --и забывають шрамы, которыми покрыта моя грудь»<sup>91</sup>. Дъйствительность едва ли не превосходила драму. «Однажды.— разсказываеть современникъ, — военный министръ, услышавъ имя одного генерала, добившагося этого чина исключительно своими заслугами, сказаль: «Ахъ. да, это — генералъ по счастливому случаю!» Разсказчикъ прибавляеть, что это замъчаніе возбудило толки в надълало

<sup>\*</sup> Les deux frères ou la prevention vaincue. Acte I, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Deserteur, drame par Mercier. Acte III, 1.

много зда <sup>92</sup>. И это понятно, --- легко представить, какъ эти слова могли быть приняты людьми вродъ молодого Бриса и сколько злобы должно было накопиться у нихъ до революцін. Въ наказахъ они жестоко напали на безправное положеніе третьяго сословія въ арміи. Съ солдатами простого происхожденія-писали избиратели-дворяне обращаются такъ позорно, какъ нельзя допустить относительно вообще человъка, не говоря о воинъ. Служащимъ третьяго сословія не дають офицерскихъ чиновъ, все равно какъ бы эти служащіе ни были воспитаны и какимъ бы имуществомъ ни обладали. А между тёмъ, - по убъжденію избирателей, изъ третьяго сословія выходили офицеры отнюдь не хуже дворянъ. Наказэ называеть такой порядокъ вещей настоящимъ заговоромъ дворянства противъ всёхъ незнатныхъ. Съ одной стороны ниъ не дають доступа въ высшимъ обязанностямъ, съ другой подвергають рабской дисциплинь. Всъ эти разсуждения изумительной точностью соотвётствують монологамъ съ драматическихъ героевъ <sup>93</sup>. Въ Генеральные Штаты обезбуржуа принесли неукротимую ненависть **ТОТЕНН**ИЕ БЪ людять и правамъ, отравлявшимъ ихъ жизнь въ теченіе не одного поколёнія. Въ революціснныхъ собраніяхъ такихъ Брисовъ, конечно, были сотни и у каждаго изъ нихъ была своя причина негодовать на ту или другую несправедливость, охраняемую старымъ порядкомъ.

У Лашоссе не было никакихъ соображеній на счеть общественнаго значенія новыхъ типовъ и онъ, конечно, не задавался вопросомъ, какое будущее предстоитъ его героямъ. Общія идеи не входили въ талантъ и стремленія этого автора, и твиъ красноръчивъе созданные имъ характеры. Другой авторъ, также не помышлявшій ни о какой пропагандъ, одновременно съ Лашоссе писалъ въ своемъ журналѣ слѣдующее: «Я только что видълъ человъка, ожидавшаго важ-

<sup>\*</sup> Тэнъ О. с. Русск. изд. стр. 419.

<sup>\*\*</sup> Remontrances que le tiers-état du baillaige de Nemours charge ses députés de porter aux Etats Généraux. Archives. IV, 121.

наго сеньера въ залѣ. Я разспросилъ его, потому что на его лицѣ была написана честность вмѣстѣ съ какою-то робкою грустью. Его физіономія и горе расположили меня въ его пользу. Увы, — сказалъ я про себя, честный человѣкъ ночти всегда печаленъ, потому что онъ почти всегда бѣденъ и почти всегда униженъ. У него нѣтъ друзей, потому что его дружба не приноситъ выгоды. О немъ говорять: вотъ честный человѣкъ, но, говоря о немъ такъ, избѣгаютъ его, пренебрегаютъ имъ, презираютъ его, даже краснѣютъ, встрѣчаясь съ нимъ. А почему? — только потому, что все его достояніе ограничивается нравственными достоинствами»<sup>34</sup>.

Эго писалъ Мариво, не имъвшій ничего общаго съ философіей п политикой, но его честный человъкъ-l'honnête hommeдля современнаго читателя значило буржуа. Honnêtes gens на языкъ XVIII въкъ все, что не принадлежить къ сотту, le monde, что не знатнаго происхожденія, и если современникъ успѣхъ драмы приписываеть ея героямъ-honnêtes gens, это значить — онъ говорить о драмъ съ героями изъ сословія буржуа "5. И мъщанская драма называется le genre honnêie". Мариво, слёдовательно, изобразиль отношенія между сословіями, вёрнёе — между привилегированными и непривилегированными. Въ статъъ Мариво и въ комедіи Лашоссе ничего нътъ тенденціознаго, но сами факты тенденціозны до крайней степени и свидътельствують о наэлектризованной общественной атмосферъ. Если honnête homme Мариво только жалуется и грустить, молодой герой Лашоссе легко можеть иотерять теривніе.

Онъ до самой революціи не сходитъ со сцены. Въ комедіи *Le bienfait rendu* передъ нами снова два буржуа разныхъ поколѣній — дядя и племянникъ. Пьеса на двѣнадцать лѣтъ моложе драмы Лашоссе, и представитель старшаго по-

<sup>\*</sup> Мариво въ Spectateur français. См. Histoire du th. fr., par Hipp. Lucas.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Corresp. litt. VII, 486-7.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Beaumarchais. Essai sur le genre dramatique sérieux. Oeuvres. Paris 1828, p. 7.

колёнія уже не довольствуется скромнымъ сознаніемъ буржуазной чести. Онъ не отрицаетъ извёстныхъ преимуществъ знатнаго происхожденія, но честная и дъятельная буржуазія рисуется ему въ такихъ краскахъ, что эти преимущества совершенно блёднёють. «Люди нашего сословія, - говорить онъ графу, — и безъ старыхъ пергаментовъ знати, подобно ей, имеють право гордиться своею службой отечеству и иножествоиъ заслугъ. Въ Бордо вы сами можетъ убъдиться, ной милый графъ, должно ли внушать стыдъ мое положение. Вы увидите офицеровъ, солдатъ, матросовъ, содержимыхъ иной въ такомъ количествъ, сколько у сеньора вассаловъ. Ихъ успъшный трудъ обогащаеть провинцію и часто въ ущербъ врагамъ нашего государя. Наконецъ, если счастье благопріятствуеть нашимъ заботамъ и посылаеть намъ богатства сверхъ нашихъ нуждъ, то, въдь, они не плодъ темнаго промысла, источникъ пхъ не ворыстолюбіе, не ростовщичество, не искусство грабить народъ и обжанывать кородя: всё эти постыдныя средства недостойны меня. Путемъ опасностей я пріобрѣлъ свое богатство и удѣляю часть его свониъ согражданамъ. Полагаю, - это стоитъ благороднаго бездылья гордаго сеньора, надутаго своею знатностью и воображающаго, что всв преблоняются предъ сомнительною честью-быть сыномъ своего отца, ".

Младшій герой держится взглядовь, высказанныхъ Брисомъ сыномъ: онъ не придаетъ никакого значенія случайности происхожденія, но онъ одушевленъ другою, несравненно болье благородною гордостью <sup>36</sup>.

Поднѣе всего взгляды молодаго покольнія буржуа высказаны героемъ комедія *Le faux noble*. Это сынъ богача, купившаго титулъ маркиза; юноша считается графомъ. Но ему

Du désir des grandeurs si je connais l'écueil, Je n'ai point abjuré toute espèce d'orgueil, Et celui qui m'anime est plus noble peut-être Que celui d'un état où le hasard fait naître.

<sup>&</sup>quot; Acte IV, S.

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> Acte I, 4:

ненавистенъ титулъ. Онъ ведетъ съ отцомъ непрестанную борьбу по этому вопросу. Отецъ жалуется на сына: «Онъ хочеть жить въ неизвъстности. Онъ боится показываться. У него это цёлая система. Онъ хочеть, чтобы свое достоинство каждый полагаль въ самомъ себв». Графъ доказываеть отцу все безуміе его увлеченій: «Никогла человіческая гордость не могла узаконить болёе суетнаго предразсудва. чъмъ права рожденія, удаляющія на такое разстояніе человъка отъ его ближняго. Этотъ роковой предразсудовъ, усвоенный людьми, награждаеть одного почетомъ, а десать тысячъ презръніемъ. Развъ этому слъдуеть поучать людей? Мы и безъ того игрушки страстей, а намъ еще хотять лать особое право дълать зло и презирать другь друга». Грась протестуеть противъ явленій, возмущавшихъ также Бриса. Онъ считаетъ жестокимъ оскорбленіемъ гуманности полную возможность знатному глупцу достигнуть чего угодно, въ то время, когда человёкъ талантливый, «дитя природы», живеть подъ гнетомъ низкаго общественнаго положения и чувствуеть. какъ втунъ увядаютъ его дарованія ".

Съ теченіемъ времени аристократамъ все труднѣе становится соблазнять буржуа своимъ блескомъ и отличіями. Искушеніямъ ихъ не поддаются даже женщины. Одновременно съ типами новыхъ буржуа на сценѣ появляется новый типъ женщины изъ мѣщанскаго сословія. Она такъ же, какъ и Брисъ-отепъ, вполнѣ довольна своимъ положеніемъ, не хочетъ даже водить знакомства съ аристократками и по принципу не выйдетъ замужъ за аристократа. «Но вы будете съ

\*9 Acte I, 11; II, 4. - Графъ говорить отцу:

C'est l'humanité que je plains, c'est pour elle Que je parle; on lui fait une injure cruelle, Par ces distinctions que l'on veut maintenir. Un sot de qualité pourra tout obténir, Et l'homme de talent, enfant de la nature, Rude seul accablé du poids de sa roture; Il sent flétrir en lui d'inutiles virtus! Et vous approuverez de semblables abus. табуретомъ ставши его мужемъ», —говорять ей. Но и табуреть инсколько не предъщаетъ ея <sup>100</sup>. Еслибы она не обладала утонченнымъ образованіемъ, она, въроятно, выразилась бы словами современнаго ей буржуа. Тотъ на предложеніе табурета для его дочери отвѣтилъ: «Велика важность имѣть табуретъ гдѣ бы то ни было, когда у себя дома можно сидѣть въ хорошемъ креслѣ!» <sup>101</sup>

Свидътельства драматической литературы о настроеніи низшихъ сословій вполнъ подтверждаются наказами. Крестьяне и буржуа повторяють тв же идеи, какія драматурги вкладывали въ уста своихъ героевъ, и даже выраженія оффиціальныхъ источниковъ часто сходны съ монологами драмъ. Избирателя не ограничиваются ръзкой критикой аристократическихъ привилегій. Они стремятся вознаградить себя за всв въковыя правственныя унижения. Парижане понимають народь, какъ нёчто противоположное привилегированнымъ, стоящее выше его по своимъ талантамъ и трудолюбію. Крестьяне прямо выражаются «народъ или третье сословіе».оно-истинная опора государства, источникъ его славы. Предъ нимъ совершенно блёднёють духовенство и дворянство -и по своей численности и по своему политическому значевію 102. Народъ съ одинаковымъ презрѣніемъ относится къ придворнымъ и ихъ дакеямъ. Онъ оберегаетъ своихъ представителей отъ тлетворнаго вліянія милостей двора, требуеть. чтобы депутаты не принимали никакихъ благодвяній изъ этого источника не только во время пребыванія въ Генеральныхъ Щтатахъ-и послё въ теченіе трехъ лёть 103. Тавово требованіе парижанъ. Въ провинціи на этотъ вопросъ сиотрять еще строже: всякій депутать, воспользовавшійся иностями двора, долженъ быть подвергнуть публичному позору 104. Такъ же рёзко отдёляеть себя народъ и отъ «кре-

<sup>100</sup> La veuve, com. en un acte par Collé.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Les moeurs du temps, com. par Saurin, sc. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Chassin. Les cahiers. III, 212; II, 398. Archives. IV, 527.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Cahier du tiers-état de la ville de Paris. Archives V, 288.

<sup>&</sup>quot;" "Que député du tiers aux Etats généraux qui acceptera des grâces de

атуръ людей богатыхъ и могущественныхъ» — всякаго рода прикащиковъ и слугъ. Мы узнаемъ, что эта, по выраженію избирателей, «наиболѣе развращенная часть націи», не умѣетъ даже вести себя на народныхъ собраніяхъ, заводитъ интриги, поднимаетъ смуту. Истинный народъ, всѣ, живущіе «независимымъ трудомъ», — отличаются политическимъ тактомъ и благоразуміемъ. Ихъ не слѣдуетъ смѣшивать съ «низкими» наемниками <sup>105</sup>.

Избиратели требують даже уничтоженія термина tiers-état какъ двусмысленнаго и не соотвътствующаго дъйствительности «только по роковому заблужденію», читаемъ въ накази, «называють *третьима сословіема* то, что составляеть болёе девяносто девяти сотыхъ націи, и это считають сословіемъ и ставять наравнѣ съ двумя влассами привилегированныхъ! Это заблужденіе должно превратиться, и то, что до сихъ поръ называли третьимъ сословіемъ королевства, должно вмъстъ съ привилегированными или безъ нихъ--именоваться народомъ или націей, ---единственныя наименованія --- справедливыя и соотвътствующія достоинству народа. Это достоинство всегда будуть помнить тв, кому достанется честь представлять народъ. Они не потерпять, чтобы онъ — въ лицъ ихъ или какъ нибудь иначе — подвергся какому бы то ни было униженію. Ни одинъ влассъ не имъетъ права — унижать народъ; величіе государя было бы оскорблено этимъ; государь въ Генеральныхъ Штатахъ — отецъ среди семьн, онъ никогда не будетъ столь великъ и любимъ, какъ при томъ условіи, если всё его дёти будуть пользоваться одинаковымъ уваженіемъ» 106.

Ясно, какъ высоко должно было стоять чувство личнаго достоинства у людей, заявлявшихъ такія воззрѣнія королю. Легко представить, какое нравственное удовлетвореніе полу-

la cour, soit déclaré infâme". Cahier du tiers-état de la sénéchaussée de Rhodes et du baillaige de Milhau. Archives. V, 557.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Chassin. Les cahiers. II, 402.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Cahier du peuple de la sénéchaussée de Rennes. Archives. V, 538.

чали будущіє составители наказовъ, въ теченіе полустолітія видя на сцені столь близвіе для нихъ образы «почтенныхъ людей», гордыхъ своими личными достоинствами и плодами своей независимой и плодотворной діятельности.

Тв же наказы дають точный ответь, съ какими чувствами сама знать переживала послёднія досятилётія стараго порядка. Мы знаемъ о распространении философскихъ идей среди высшихъ сословій, о благородныхъ поклонникахъ Вольтера, энциклопедистовъ, даже Руссо. Въ этомъ поклоненіи слишкомъ много легкомыслія, поверхностнаго понаманія, стремленія къ эффекту, чтобы каждое либеральное заявленіе можно было считать серьезнымъ убъждевіемъ и искренне усвоеннымъ принципомъ. Иначе слъдуеть относиться въ наказама дворянства, обнаруживающимъ гуманныя и гражданскія идеп. Несомнённо, и здёсь не мало реторики, заученныхъ модныхъ фразъ, но рядомъ съ этимъ остается вполнѣ реальное зерно. Подавляющее большинство дворянскихъ наказовъ не имъютъ его, и тъмъ дъйствительвже извъстные взгляды тамъ, гдъ они существуетъ.

## ٧.

Преобладающая тема аристократическихъ инструкцій — защита сословныхъ привилегій.

Эта защита нерёдко подкрёпляется философскими авторитетами эпохи. Дворяне считають свои привилегія «въ особенности свойственными монархическому правительству». Составители наказа могли здёсь сослаться на Духз Законовз. Они даже предвкушають «счастливую революцію», но на ихъ языкё это значить—утвержденіе «правъ феодальныхъ и сеньеріальныхъ». Они дворянство считають главнёйшимъ предметомъ заботливости короля. Именно это сословіе сохраняетъ «старинный духъ націи», и между тёмъ «обыкновенно не пользуется дарами фортуны» <sup>107</sup>.

 <sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Cahier de la noblesse de la sénéchaussée de Montpellier. Archives.
 IV, 48-9. "Tous vos sujets, sire, ont des droits à la protéction de Votre Уч. Зап. ст. Иванова.

Среди «гражданъ — дътей отечества» — «высшее предиочтеніе» принадлежить дворянству, -- это голось многочисленныхъ наказова. Дворяне въ виду безвыходнаго финансоваго положения страны отказываются оть податныхъ привилегій, но зльсь же немедленно требують вознагражденія болье бъдныхъ за ихъ жертвы, поддержки---- «уважаемой и необходимой части согражданъ»<sup>198</sup>. На ряду съ феодальными правами и исключительнымъ положеніемъ относительно правительственныхъ заботъ дворяне удерживають за собой привидегию.-особенно ненавистную третьему сословію — на офицерскіе чины. Они или совсёмъ не хотятъ дёлить этой привилегіи съ другими сословіями, или допускають крайне скромную оговорку на счеть «храбрыхъ воиновъ, отличившихся на низшихъ мъстахъ, 109. Весьма часто также дворяне подчеркиваютъ сщои исключительныя права на знаки отличія. Нъкотбрые треують этихъ знаковъ-для своихъ женъ и дочерей: вся семья должна носить знаки военныхъ чиновъ, въ которыхъ состоять отцы и мужья 110.

Очевидно, — это голоса тёхъ самыхъ маркизовъ и шевалье, какими переполнена комическая сцена со временъ Мольера. Но мы уже знаемъ — изъ заявленія самихъ избирателей, третьяго сословія — о существованіи другаго сорта дворянъ — мыслящей знати — la noblesse pensante. Она также не приминула заявить свои идеи въ наказахъ.

Мы встрвчаемъ въ полномъ смыслв благородные и патрітичесміе принципы. Дворяне свтують на раздвленіе, царствую-

Majesté, mais cet avantage appartient plus particulièrement au corps de la noblesse. Ce corps, distingué par son zèle pour votre service, destiné à conserver et à transmettre l'ancien esprit national, est ordinairement peu favorisé de la fortune".

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Instructions de la noblesse de la sénéchaussée d'Auvergne. Archives. V, 566. Cahier de la noblesse du bailliage du Quesnoy. Ib. p. 505 "de soulager cette respectable et intéressante portion de nos concitoyens".

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>, Archives IV, 48—la sen. de Montpellier; Cahier de la noblesse du baillage d'Evreux. Ib. III, 299.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Cahier de la noblesse du bailliage d'Alençon. Archives. I, 715.

щее между сословіями, особенно на обособленное положеніе третьяго сословія. Они «горячо желають возродить во всёхь сердцахъ духъ мира» и съ этой цёлью предлагаютъ - вотировать въ Генеральныхъ Штатахъ поголовно. Частные интересы сословій должны быть уничтожены, депутаты будуть создавать общественное благо на основахъ взаимнаго довърія 111. Нъкоторые, съ цълью обезпечить третьему сословію одинаковое вліяніе съ первыми двумя, предлагають количество непривилегированныхъ представителей уравнять съ числомъ депутатовъ дворянства и духовенства <sup>112</sup>. Дворяне не ипискають более «унизительныхъ отличій», какимъ подвергались представители третьяго сословія на прежнихъ Генеральныхъ Штатахъ: они считаютъ эти отличія-униженіемъ вообще достоинства оранцуза ". Еще важиве желаніе мыслящей знати допустить третье сословіе ко всёмъ должностямъ-гражданскимъ и военнымъ, на основания заслугъ и талантовъ и уничтожить одновременно всв препятствія въ карьеръ этихъ лицъ. «Дворянство», пишутъ избиратели, «можетъ считать только за честь, --- видёть на одномъ уровнѣ свои заслуги, таланты и добродътель другихъ» 114- - «Мъста и должности — церковныя, гражданскія и военныя должны быть цёной п наградой за добродётель и заслугу, а не удёломъ одного привилегированнаго власса». Дворяне, даже вроникнутые чувствомъ уваженія къ своему сословію, рѣ-почетнъйшимъ правомъ на карьеру»<sup>115</sup>. Естественно-всъ составители такихъ наказовъ считаютъ долгомъ патріотизмаотказаться отъ податныхъ привилегій.

<sup>112</sup> Cahier de la noblesse de Sisteron. Archives. III, 363.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Cahier de la noblesse de la province du Thimérais. Archives. II, 640. Objet des doléances de la noblesse de la sénéchaussée de Forcalquier en Province. Ib. III, 328.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Cahier de la noblesse de Dôle, Ornans et Quingey. Archives. III, 155 cp. Ib. p. 328, 579; I, 694.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Cahier de la noblesse du baillage de Saint-Mihiel. Archives. II, 238. <sup>115</sup> Cahier de la noblesse de la prov. du Thimerais. Archives II, 644. Cp. Ib. V, [691.

Осторожные всего дворяне относятся въ сеньеріальнымъ правамъ. Но и здъсь иногда проявляется большая смълость и самоотверженіе, - правда только у избирателей столичныхъ или близкихъ въ столицъ. Нъкоторые парижскіе дворяне «согласіе и единеніе трехъ сословій» объявляють основами общественнаго блага и желають, чтобы представители всёхъ сословій вмёстё составили одинь наказу и представили королю одну челобитную un seul voeu et un seul cahier 116. Въ такомъ накази конечно, не могло быть рвчи о защитв феода-тожить всецбло и окончательно имущественную и личную зависимость на всемъ пространствѣ королевства», не щадить и права охоты. Авторъ предложенія указываль на эгонзмъ сеньеровъ и ждалъ реформы только отъ отеческаго милосердія короля 117. Право охоты казалось феодаламъ особенно драгоценнымъ и на счеть этого были согласны люди. въ другихъ отношеніяхъ несомнённо либеральные и просвёщенные. Парижская знать и здёсь идеть впереди.

Въ общемъ наказъ дворянства парижскихъ окрестностей требуется уничтоженія дикихъ животныхъ и изданія закона, по которому владъльцы охотъ должны будутъ награждать крестьянъ за потраву полей "\*\*.

Одни дворянскія рёчи, слёдовательно, соотвётствують надменнымъ декламаціямъ традиціонныхъ героевъ оранцузской сцены, другія — свидётельствують о свёжемъ, идейномъ теченіи въ старомъ сословіи. Теченіе живеть и развивается задолго до революціи, до знаменитой ночи 4-го августа, и драматическая литература, вёрная своему назначенію, рядомъ съ косными дётищами предразсудковъ, выводитъ на сцену благородныхъ дёятелей будущаго.

<sup>118</sup> Chassin. Ib. IV, 424.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Cahier du 8-me département, art 15. Chassin. Les Cahiers. II, 272. <sup>117</sup> "Abolissez entièrement et complèment la servitude réelle et personnelle dans toute l'étendue de votre royaume; abolissez-la, sire, en conséquence de votre autorité royale et paternelle, puisque plusieurs seigneurs n'ont pas voulu répondre à la généreuse invitation que vous leur en aviez faite et que vous aviez presque commandée par votre exemple. Chassin. Ib. p. 267.

Одною изъ популярнъйшихъ темъ у драматурговъ XVIII въка слъдуетъ признать исторію О добромз сеньёрю, его отношеніяхъ къ вассаламъ, феодальнымъ правамъ и дворянскимъ привилегіямъ.

Придворная жизнь не всёхъ сводитъ съ ума и не для всёхъ дворянъ провинція и деревня кажутся ссылкой. Въ достоинствахъ придворнаго существованія сомнёваются представители знатнёйшихъ фамилій. Родовыя земли они считають прекраснёйшею резиденціей, дёятельность помёщика, покровителя и патріархальнаго судьи своихъ вассаловъ, стоитъ выше придворныхъ удовольствій и почестей. Искреннёйшіе демократическіе писатели любятъ изображать такихъ феодаловъ и заставляютъ ихъ обсуждать современные вопросы съ «философской» точки зрёнія.

Въ драмъ Мерсье, Le campagnard, герой-богатый помъщикъ жившій раньше при дворъ, превосходно образованный, свътски изящный и умственно развитой. Онъ живетъ въ деревнъ и всъ заботы посвящаетъ своимъ крестьянамъ. Онъ наже не охотится, не чувствуя желанія убивать, и если бы быль государемъ, открыль бы охоту на грабителей госуарства, ставъ во главъ честныхъ гражданъ. Утромъ послъ прогулки онъ принимаетъ всвхъ, кто нуждается въ его помощи и совътахъ, разбираетъ крестьянскія дъла и ссоры, за что на него недовольны бальи. внимательно выслушиваеть все, что крестьяне считають нужнымъ сообщить ему, и узнаеть, по его словамъ, любопытныя, новыя, оригинальныя вещи и знакомится съ трогательными, вполнѣ реальными харавтерами. Бъдняби осыпають его благословеніями, в онъ чувствуетъ себя особенно счастливымъ, когда ему удается облегчить чье-нибудь горе, спасти кого-нибудь оть голодной смерти. Все это сеньёръ разсказываеть столичнымъ гостямъ. Тъ не върятъ въ голодную смерть среди врестьянъ и обвиняють разскащика въ реторикъ. Онъ повторяеть, что это, въ несчастью, слишкомъ горькая правда, и разсказываетъ, какъ землевладъльцы эксплуатируютъ рабочихъ, уменьшая

заработную плату до такого предъла, что бъдняки принуждены работать полуголодными <sup>119</sup>.

Этотъ помѣщикъ пристально слѣдитъ не за одною жизнью деревни, онъ посвященъ во всъ современныя теоріи и. въ качествъ землевладъльца, особенно интересуется экономистами. Столичные гости даже считають его однимъ изъ членовъ этой секты. Онъ дъйствительно признаетъ экономистовъ превосходными гражданами, но ничто не мѣшаетъ ему видѣть заблужденія этихъ философовъ. Они воображають, — на всякой почвъ можно насаждать благородныя растенія, п ... политическія условія страны-вопросъ второстепенный. Просвъщенному и опытному помъщику это кажется непростительною ошибкой. Нива непремённо должна быть подготовлена для извёстныхъ сёмянъ. «Первая основа заключается въ политическомъ управлении страны, о чемъ экономисты забыли или не сочли нужнымъ даже вспомнить. Какую пользу можеть принести прекраснъйшее зданіе, если его основа ненадежна и всегда можетъ повлечь внезапное разрушеніе?» Свверо-Американскіе Штаты преуспівають потому, что ихъ земля свободна, и всякое доброе свмя можетъ дать здъсь счастливый плодъ. На почвъ рабства все гніеть в благороднъйшія начинанія остаются безъ результата. Первою реформой, поэтому, нашъ философъ считаетъ реформу политическихъ законовъ. Если государственное устройство испорчено до самыхъ основъ, что бы ни предпринимали благородные дъятели, ихъ добро на слъдующій день превратится въ величайшее зло. Слова добродътель, справедливость, разумо не управляють государствами. Безусловно необходимы физическіе противовѣсы, чтобы возстановить равновѣсіе въ обществѣ. Если одна часть государства неустанно давить другую, вновь открытые источники плодородія, богатства, доходовь послужать на пользу только угнетателямъ, а для всёхъ другихъ гнетъ станетъ еще сильнёе. Рядомъ съ общими соображеніями издагаются частные вопросы госу-

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Le campagnard ou le riche désabusé. Acte II, 3.

дарственнаго управленія. Откупа и регаліи признаются язвой страны, требуется одинаковый налогъ на землю и на промышленность <sup>120</sup>.

Развѣ это не настоящій политико экономическій трактать? Въ устахъ феодала XVIII вѣка онъ не представляеть ничего удивительнаго и не является плодомъ поэтическаго воображенія. Напримѣръ, наказъ парижскаго дворянства настаиваеть, чтобы депутаты не вступали съ правительствомъ ни въ какія соглашенія раньше чѣмъ не будуть признаны и установлены основы политической свободы: личная свобода, имущественная безопасность, свобода печати, неприкосновенность писемъ, періодичность и финансовыя права Генеральныхъ Штатовъ, отвѣтственность министровъ <sup>124</sup>.

Въ другихъ пьесахъ нътъ такихъ обстоятельныхъ разсужденій, но міросозерцаніе героевъ-феодаловъ не менѣе гуманно и свободно, и, по обычаю времени, драма и комическая опера идуть рядомъ въ изображеніи «добрыхъ сеньёровъ». Въ комедіи L'officieux графъ превозносить сельскую дъятельность знатнаго барина надъ бездъльнымъ прозябаніемъ придворныхъ. Его идеалъ-хорошій дворянинъ, тратящій деньги на улучшеніе своихъ земель, спасающій оть нужды заработною платой своихъ престьянъ, просвъщающій вассаловъ совътами. Онъ самъ поступаеть по этой программъ и его врестьяне ничего не предпринимають, не ведуть никавого процесса, не посовътовавшись съ нимъ. Насколько эта дъятельность полезнѣе для государства, чѣмъ мотовство и разврать придворныхъ! 122. Герой комической оперы Moissonneurs, особенно возмутившей столичную знать, обращаеть такую рвчь въ свътскому франту, своему племяннику: «Мы своимъ существованіемъ обязаны труду крестьянъ. Этотъ народъ, воторый ты презираешь, является жертвою людей, ни на что негодныхъ. Когда вы проигрываете все свое состояніе, вы

<sup>120</sup> Acte II, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Chassin. Les cahiers. IV, 419.

<sup>122</sup> L'Officieur. Acte I, 3.

начинаете нажимать ихъ, чтобъ они заплатили за ваши глупости. Крайности, макимъ вы предаетесь, ожесточають ваши сердца и дѣлають ихъ недоступными для чувства. Бездѣльники счастливы, а работники — труженики стонутъ. Они увеличивають цѣнность вашихъ имѣній, а вы ихъ тѣсните и разоряете, когда сами разоряетесь. Они воздѣлываютъ землю, а вы ее бремените»<sup>123</sup>.

Можно представить, какое впечатлёніе эти рёчи производили на паряжскій партеръ. Аристократы жаловались даже Вольтеру, а архіепископъ придрался къ упоминанію имени Руфи и запретилъ пьесу <sup>124</sup>.

Еще больше шуму надвлала комическая опера Silvain н по той же причинв. Здвсь описывается сеньеръ, поступающй"съ своими крестьянами, какъ съ двтьми, признающій за ними и за собой одинакозыя права и единственную зависимость—отъ государя и отъ законовъ. Юный герой пьесы, во имя честественнаго права»—droit de la nature, отрицаетъ право феодальной охоты, а его отецъ заканчиваетъ пьесу заявлениемъ: добродвтель выше происхождения. Всв эти истины высказывались знатными господами. Мы уже говорили, до какой степени дворъ и свътъ возмутились моралью пьесы обвинили энциклопедистовъ въ заговорв путемъ комической оперы ниспровергнуть всв основы общественнаго порядка.

Іюбопытнёе всего—Вольтеръ былъ призванъ въ третейскіе судьи по поводу новыхъ проповёдей. Между тёмъ, вождь оилософовъ могъ только горячо сочувствовать рёчамъ «добрыхъ сеньёровъ». Они исповёдывали главнёйшій членъ въ его философскомъ символё—гуманность и глубокую любовь къ несчастнымъ. Герой оперы Moissonneurs заявляетъ: «Несчастіе для меня священно», «самые несчастные—всегда самые близкіе». Онъ возмущается гордымъ богачомъ, не приз-

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Les Moissonneurs. Acte I, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>12+</sup> Lettre a M. de Voltaire sur les opéra philosophi—comiques p. 63-4. Hallays Dabot. O. c. p. 94.

чающимъ въ бѣднякѣ своего родственника. Другой сеньоръ «уроки несчастія» считаетъ лучшимъ воспитательнымъ средсквомъ и заставляетъ своего внука рости въ деревнѣ и знакомиться съ крестьянскою нуждой <sup>125</sup>. Для этихъ людей высшее удовольствіе дѣлать другихъ счастливыми <sup>126</sup>. По ихъ инѣнію, кому это удастся, тотъ самъ не можетъ быть несчастнымъ <sup>117</sup>. Очевидно, чувство состраданія, любви къ билжнему является ихъ первымъ руководителемъ, и оно внушаетъ имъ идеи общественной свободы и равенства.

Вольтеръ еще по другой причинъ не могъ сочувствовать врагамъ такихъ пьесъ, какъ Moissonneurs, Silvain, Lucile: онъ самъ создалъ двухъ героевъ, тождественныхъ съ «проповъдниками» комическихъ оперъ. Одинъ изъ нихъ безкорыстный защитникъ гуманности и равенства. У другого та же защита вызвана сильнымъ личнымъ чувствомъ. И въ томъ, и въ другомъ случаъ предъ нами типичныя фигуры новыхъ сеньоровъ. Первый является въ комедіи Le droit du seigneur.

Маркизъ прівзжаеть въ свою деревню и выражаеть жезаніе навсегда забыть дворъ, «всё важные пустяки и пышныя химеры». Онё оставляють только пустоту въ сердцё, свёть порабощаеть личность, человёкъ свободенъ и счастливъ только у себя. Маркизъ считаетъ долгомъ служить примёромъ для своихъ крестьянъ. Въ отвёть на критическое замёчаніе, что онъ, вёроятно, философъ, маркизъ защищаетъ философію и клеймитъ ен враговъ—легкомысленныхъ фатовъ, трусливыхъ глупцовъ и негодяевъ: по его мнёнію,

Ne doit qu'à la vertu sa force et sa candeur.

<sup>&</sup>lt;sup>1:5</sup> Les deux frères, par Moissy. Воспитатель говорить своему воспитанвику (Acte II, 3):

Ton âme docile aux leçons du malheur

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Rose. Acte III, 8. Маркязъ аббату домашнему наставнику: "Ah, mon ami, il est donc un bonheur au dessus du plaisir même, c'est celui de faire des heureux".

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> L'honnête criminel. "Il n'est point de malhereux pour qui fait deheureux" Acte IV, 3.

только эти люди могутъ возставать противъ онлософіяистинной «любви въ добродътели». Маркизъ намъренъ женитьсяотнюдь не на богачкъ, и стать сельскимъ хозяиномъ <sup>128</sup>.

Другой герой Вольтера еще популярнёе въ драмё XVIII въка. Это- аристократь влюбленный въ простую дёвушку. Чувство любви на каждомъ шагу вызывало возмущеніе предразсудками и общественнымъ неравенствомъ. Въ драмё Лашоссе влюбленный герой, --отрицая значеніе ранговъ и богатства, оправдывалъ свою любовь къ бёдной дёвушкё. Борьба чувства съ чредразсудками стала любимымъ мотнвомъ драматическихъ авторовъ. Ею воспользовался Дидро для второй своей пьесы. Его герой объявляетъ: «Любовь не знаетъ предразсудка», и этотъ принципъ до самой революціи остается однимъ изъ важнёйшихъ поводовъ къ либеральнымъ рёчамъ драматическихъ героевъ. Пьеса Вольтера Nanine въ этомъ случаё можетъ служить образцомъ.

Графъ влюбленъ въ служанку Нанину. Героиня, какъ это постоянно делается въ новыхъ драмахъ, изображена обладательницей всёхъ идеальныхъ свойствъ. Даже баронессафанатическая аристократка-признаеть эти свойства, видить въ Нанинъ красоту и выдающійся умъ. Но графъ находить еще vertu-это волшебное качество, неразлучное съ новынъ героемъ и героиней низкаго происхожденія. Онъ превлоняется предъ сердцемъ и чувствами Нанины. Самъ онъ, въ глазахъ баронессы, «чувствительный философъ». Онъ беретъ на себя обязанность развивать богатыя способности Нанины. даеть читать ей книги новаго овлооскаго направления. Нанина, напримъръ, прочла англійское сочиненіе о братствъ людей, объ ихъ естественномъ равенствъ. Графъ возстаетъ на предразсудки, считаетъ ихъ врагами гуманности и добродътели. Величіе не въ гербахъ, а въ сердцъ. Общественное мнѣніе не имѣеть никакого смысла рядомъ съ голосомъ чувствительнаго сердца. Только обезьяна создана подражать, человъкъ же долженъ дъйствовать, какъ свободная личность.

<sup>128</sup> Acte III. 1.

Добродътельнаго солдата, проливающаго вровь за государя и отечество, графъ цёнить выше, чёмъ знатнаго проходница, сосущаго спокойно кровь своей родины 129. На июбовь онъ смотритъ какъ на высоко-правственную силу жизни. «У меня есть недостатки,--говорить онъ,--но небо создало женщину, чтобъ исправлять наше сердце, умягчать наши огорченія, наши правы, укрощать насъ и дълать лучшими. Таково ея назначение, и что касается меня, я предпочитаю неврасивую женщину съ благороднымъ сердцемъсуровой и гордой красоть 130. Предъ Наниной ему не приходится прибъгать къ такой оговоркъ: «Я вамъ оказываю,--говорить онъ, -- только то, чего вы заслуживаете, чего достойны ваша красота и ваша добродътель». Но графъ не любовью. Сама любовь возникла подъ слёпленъ вліяніемъ исключительныхъ нравственныхъ достоинствъ простыхъ июдей. Графъ одинаково восторженно относится къ Нанинъ и къ ея безкорыстному, благородному отцу. Баронесса упрекаеть его въ безумномъ увлечении. Онъ отвъчаеть «Нътъ. Страстная любовь не поработила моей мысли; такія доблести заслуживають награды; оне только могуть трогать меня, а не унижать. У этого старика то, что называють низкими, происхожденіемъ, составляеть заслугу, его благородство, а ное заключается въ томъ, чтобы отдать добродътели должную честь. Предъ этими сердцами, благородными, независимо отъ происхожденія, — одушевленными правственными величіемъ, все кажется слишбомъ обыкновеннымъ. Связь людей, одаренныхъ такими добродътелями, съ монмъ домомъ является для него лишнимъ признакомъ благородства». Мать графа, не раздёляя демократическихъ воззрёній сына, согласиа, что дъйствительно добродътеля Нанины и ея отца достойны награды. Графъ становится мужемъ Нанины.

Наше внимание невольно останавливается на непрестанно иовторяющемся восторть предъ vertu, правственными совер-

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Nanine. Acte III, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1.0</sup> Acte I, 1.

пенствами крестьянъ. Эти совершенства считаются, повипривилегіей визшаго сословія, какія лимому, такою же существують наверху относительно рожденія, общественнаго ранга. И только что признанная привилегія вступаеть въ борьбу со всёми старыми отличіями и побеждаеть ихъ, потому что, по мнёнію самихъ привилегированныхъ аристократовъ, она выше всѣхъ предразсудковъ. Новый принципъ, вытесняющій старые, --- принципъ личный, существующій независимо отъ какихъ бы то ни было внёшнихъ условій. Онъ характеризуеть человъка и природу, а не сословіе и об-«цество. Старый принципъ-честь-принадлежалъ опредъленной группъ лицъ и былъ немыслимъ внъ формальныхъ связей. Добродетель обусловливается сердцемъ и умомъ, не связана, слёдовательно, ни съ какими традиціями. Теперь, когда традиціонныя основы поколебались и утратили уваженіе, когда «быть сыномъ своего отца» стало сомнитель ною честью, когда истинно благородными оказались благородные лично, по выраженію Вольтера, annoblis par *mêmes*, <sup>134</sup> — **личн**ыя eux качества выступили на первый цаанъ и поэтому о нихъ такъ часто говорять предновой мысли. Праматическіе выбиставители поэты для защиты демократическаго раютъ знатныхъ героевъ принципа. Графъ Вольтера говоритъ, что онъ считаетъ своею честью вознаградить добродътель, — рядомъ съ своей родовой знатностью поставить нравственное совершенство иростой дввушки: это значить--старый сословный принципъ замёнить новымъ. Дворянскій наказъ мы знаемъ, съ буквальной точностью повторить это желаніе. Такимъ путемъ идутъ герои всвхъ другихъ драмъ и приходятъ въ тому же результату.

Сынъ знатнаго сеньёра полюбилъ крестьянскую дъвушку и женился на ней. Отецъ его прогналъ, но изгнанникъ встрътилъ столько добродътелей въ новой средъ, что не только не раскаялся въ своемъ поступкъ, но и свою дочь выдаетъ замужъ

<sup>1,1</sup> Nanine. Acte III, 5.

за простого мужика. Онъ разсказываеть, чёмъ онъ обязанъ этимъ людямъ: «Когда мои руки еще не были достаточно тверды для работы, ихъ благородныя руки обработывали наши поля. Только эти люди облегчали наши страданія. Мы погибли бы раньше, чёмъ выучились бы работать. Ихъ заботы, ихъ усердная помощь не оставляли насъ въ нашемъ уединеніи. Я нашелъ у нихъ состраданіе, и состраданіе такое естественное, такое благородное, такое нёжное, столь похожее на дружбу, что мое сердце не могло ошибиться». И эти отношенія рёшили вопросъ и для сына, и для отца. Люди съ такими добродётелями не подлежатъ власти предразсудковъ <sup>132</sup>.

Другой знатный герой считаеть простого крестьянина благороднымъ, потому что онъ честенъ: La probité l'annoblit Крестьяне «настолько же почтенный классъ, насколько и полезный». Породниться съ ними, т. е. «принять въ свою среду честь и мудрость», не значить унизить себя»<sup>133</sup>.

И такъ безъ конца. До самой революціи, несмотря на гоненія двора, духовенства и цензуры, со сцены изъ устъ привилегированныхъ продолжаютъ раздаваться похвалы людямъ безъ предковъ и оффиціальныхъ отличій, — похвалы во имя личныхъ достоинствъ сердца и ума. Среди парижскихъ аристократовъ эти похвалы далеко не всегда могли встрётить сочувствіе, но и здёсь нашлись бы желающе подписаться подъ сдёдующимъ разсужденіемъ иностраннаго барона. На сценё шла трагедія Сорена Спартакъ. Авторъ героя превратилъ въ сына вождя, т.-е. вмёсто раба, вывелъ знатное лицо, затёмъ, чтобы придать больше значенія виновнику возстанія: «какъ будто, — пишетъ баронъ — простой военный плённикъ, попавшій въ рабство, разбившій оковы

<sup>183</sup> Silvain, com. en 1 acte.

<sup>138</sup> Lucile, com. en 1 acte.<sup>\*</sup> Герой изъ привелигиров. сословія говорить (Sc. XII):

Ce n'est pas de mesallier

Que d'admettre chez soi l'honneur et la sagesse.

личными благородными усиліями и мстящій тиранамъ великими подвигами, недостаточно интересенъ самъ по себъ, чгобы еще стоило прибъгать къ вульгарнымъ отличіямъ крови и рожденія» <sup>134</sup>.

Общее настроение городской парижской публики сказалось уже по поводу комедіи Вольтера Nanine. Авторъ очень опасался за ея судьбу и обставилъ первое представление всевозможными предосторожностями, превратилъ его почти въ спектакаь для друзей. Но опасенія оказались излишними: комедія имвла успъхъ, вызвала эпиграммы, пародіи и наконецъ, побудила Детуша сочинить пьесу, разбивающую идеи Вольтера. Современникъ разсказываетъ, будто благородные отцы и матери боялись за своихъ дътей, какъ бы Нанина не убъдила ихъ на самомъ дълъ въ равенствъ сословій и преимуществъ личной добродътели передъ знатностью. Пьеса Детуша La force du Naturel стремилась доказать, что чувства и идеи не зависять отъ воспитанія, а исключительно отъ пройсхожденія. Пьеса не понравилась публикъ, даже аристократы нашли ее неудовлетворительной. Авторъ, очевидно, переусердствовалъ. <sup>138</sup>. Его произведение немедленно было забыто, Нанина же Вольтера оставалась въ репертуаръ до революція и до такой стенени была популярна, что ее давали въ твхъ случаяхъ, когда иолиція внезапно запрещала какую-либо пьесу передъ самымъ спектаклемъ.

Еще болёе шумный успёхъ имёла драма Седэна Philosophe sans le savoir. Дидро, прослушавъ пьесу въ чтеніи, бросился обнимать Седэна и воскликнулъ: «Другь мой, еслибы ты не былъ такъ старъ, я выдалъ бы за тебя свою дочь!»

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Grimm. Corresp. litt. IV, 189.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Corresp. litt. I, 417. У самого Вольтера есть пьеса на тему комедіи Детуша — Charlot ou la comptesse de Givry. Она была представлена на фернейской сценѣ въ 1767 году. Авторъ называеть ее ріèсе de societé, она спеціально написана для нѣсколькихъ лицъ высшаго круга. Здѣсь и танцы и пѣнie, идейнаго значенія пьеса, очевидно, не имѣла въ глазахъ самаго автора. Единственная черта, заслуживающая вниманія, восторженная характерпстика Генриха IV. О ней намъ предстоить говорить дальше.

«Воть дъйствія и идеи почтенныхъ людей! — восклицалъ онъ послѣ спектакля. <sup>136</sup>. Такое же впечатлѣніе пьеса произвела и на публику. Даже цензура и полицейскія власти были тронуты. Пьеса продолжала выходить отдѣльными изданіями въ провинціи долго спустя послѣ революціи. <sup>137</sup>.

Иден пьесы были тв же самыя, какія въ комедіяхъ Воль тера и въ новыхъ драмахъ, только на этотъ разъ дёло шло не о крестьянахъ, а о буржуазія. Герой по имени Вандеркъ 🛥 благороднаго происхожденія, бъжалъ изъ Франція всявлствіе дуэли, попаль на голландское судно и сталь купдомъ. Центральная сцена драма — бесъда Вандерка съ сыномъ относительно занятія торговлей. Со временъ Монтескье вопросъ этотъ ежегодно вызывалъ множество брошюръ и статей. Монтескье запретиль дворянству заниматься торговлей 138. Но такое ръшеніе вопроса далеко не всъхъ удовлевлетворило, и пьеса Седэна-одинъ изъ отвътовъ, противорвчащихъ Монтескье. Сынъ ссылается на предразсудокъ, освященный авторомъ Духа Законовъ. Вандеркъ отвѣчаетъ: «Такой предразсудокъ въ глазахъ разума – ничто. Какъ высоко звание человъка, который однимъ почеркомъ пера передаеть свою волю съ одного конца вселенной на другой! Его имя, его подпись не нуждаются, подобно монеть моварха, чтобы цённость металла служила залогомъ при займё, --его личность дълаеть все. Онъ подписалъ и этого достаточно. Онъ не служить одному храму, одной націи, --- служить всвиъ націямъ... Онъ міровой человъкъ». Сынъ соглашается, но не знаеть, что въ купцъ почтеннаго? «То же самое, возражаетъ отецъ: — что въ дворянинъ узаконяетъ права рожденія, что служить основаніемъ его титуловъ: честь,

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> "Oui, mon ami, voilà la vérité domestique, voilà la chambre, voilà les actions et les propos des honnêtes gens, voilà la comédie". *Corresp. litt.* VI, 441.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Выше было разсказано, какимъ путемъ пьеса Седэна прошла цензуру. Ми пользовались экземпляромъ, изданнымъ въ Труа въ 1816 году.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> L'esprit des lois, livre V, chap. IX.

иравдивость, честность... Нёсколько дерзкихъ гражданъ воз буждаютъ государей къ войнё. Война возгорается, все вт огнё. Европа распадается на два враждебныхъ лагеря. Не негоціантъ— англійскій, голландскій, русскій или китайскій гѣмъ не менёе, остается моимъ искреннямъ другомъ. Мь на земной поверхности своего рода шелковыя нити, связу ющія народы и побуждающія ихъ жить въ мирё. такт какъ торговля неизбёжна. Вотъ что такое почтенный него ціантъ».— «А дворянинъ, военный?» — спрашиваеть сынъ. Вандеркъ: «Я знаю только два званія, стоящія выше комер санта: магистратъ, осуществляющій волю законовъ, и воинъ защищающій отечество»<sup>139</sup>.

Это говорить шевалье, имѣющій право гордиться своимъ своимъ происхожденіемъ и знатностью родственниковъ. Не чувство, природа, гуманность — единственныя понятія, накія онъ признаеть для себя обязательными, и не на основанія какихъ-либо теорій, а въ силу здраваго смысла и совъсти Онъ—оилосооъ не сознавая этого. Авторъ хотълъ показать какъ просты и жизненно-правдивы общественные идеалы но вой мысли. Достаточно быть честнымъ человъкомъ, чтобь исповъдовать взгляды новой оилософіи. То же самое гово ритъ Вольтеръ въ комедіи Droit du siegneur устами благороднаго маркиза, нисколько не претендующаго на званіе онлосооа.

Идеи Вандерка должны были встрётить сочувственный отголосокъ у многихъ благородныхъ зрителей. Вопросъ с правё дворянства торговать, безъ всякаго ущерба дворянскому званію и титулу, занимаетъ много мёста въ дворянскихъ наказахъ. Это право проектируется въ разныхъ формахъ: торговля оптомъ и въ розницу, исключительно для обдныхъ дворянъ и для всёхъ безъ исключенія. Многіе избиратели видятъ прямую государственную необходимость допустить знать не только къ занятію торговлей, но вообще по всёмъ профессіямъ, полезнымъ для общества, но по воз-

139 Acte II, 4.

Зрвніямъ стараго порядка, не соотвётствующимъ дворянскому Аостоинству <sup>140</sup>. И здёсь, слёдовательно, на мёсто традиці-Оннаго предразсудка, дворянской чести, ставятся личныя заслуги, понятіе объ общемъ благѣ, независимомъ отъ частныхъ сословныхъ интересовъ.

Драматическая литература не могла ограничиться разборомъ сословныхъ отношеній, хотя они занимали первенствующее мъсто въ общественной жизни старой Франціи. Идеи просвътителей переходили за предълы вопроса о привилегіяхъ и стремились освѣтить свѣтомъ разума и безграничнаго человъколюбія всъ темные углы, гдъ странали слабые и несчастные. Во французской литературъ второй половины XVIII въка сказываются художественные и общественные мотивы, позже воскресшіе въ романтической школъ. Все, что было у романтиковъ гуманнаго и прогрессивнаго, -- мы находимъ въ нашей драмъ. Чувство природы, нубовая симпатія къ народной жизни, стремленіе изучить ея реальныя условія и проникнуть въ психологію народа, изобличение источниковъ гнета и несираведливостей, терпиность и уважение въ личности несчастнаго, нищаго, неграраба, даже преступника, --- все это проходить передъ нами. пронивнутое обычнымъ, страстнымъ воодушевленіемъ авторовъ просвътительной эпохи. И здъсь нътъ ни одного прихотливаго, безцёльнаго увлеченія, ни одной случайной, миколетной черты: назначение писателя здъсь понимають слишкомъ высоко, чтобы даромъ тратить слова. Пусть предъ нами нескромный романъ, --- откровенность въ духв времени, --**летучее стихот**вореніе, интимное письмо, — все это имфеть жизненный смысль, все блещеть идеей. Чистыхъ художниковъ и досужихъ враснобаевъ здъсь нътъ: они отживаютъ свой въкъ вмъсть съ античными героями сцены и тунеядными вомедіянтами салона.

<sup>140</sup> Cahier de la noblesse de Sisteron. Archives. III, 364. Cp. V, 667; VI, 68. Chassin. Les cahiers. II, 259.

Уч. Зап., ст. Иванова.

-- -

35

## ٧I.

Въ влассическую эпоху иногда заговаривали о народв и деревнъ, сочиняли идилли и пасторали, но все это такъ же походило на дъйствительную природу, какъ г-жа Помпадуръ на невинную пастушку.

Писатели философскаго періода съ самаго начала порвали съ этой традиціей. Подъ ихъ перомъ народъ и его жизнь впервые явились во всей неприкрашенной правдѣ. Еще въ началѣ второй половины вѣка народу новой литературой было посвящено два въ высшей степени краснорѣчивыхъ произведенія — одно въ стихахъ, другое въ прозѣ. Въ стихахъ—*Epître au peuple*, академика Тома, удостоенное академическаго приза<sup>141</sup>, въ прозѣ — статья Энциклопедіи — Peuple. Оба эти произведенія дополняютъ другъ друга.

Энциклопедическая статья объясняеть, кого въ ен время разумёють подъ именемъ народа. Когда-то народъ считали «полезнёйшей, драгоцённёйшей и, слёдовательно, наиболёе уважаемой частью націи», а теперь — народъ въ сущности только рабочіе и земледёльцы. Когда-то народъ заключалъ въ себё всёхъ, кто не принадлежалъ къ дворянству—а теперь изъ народа выдёлилось множество самостоятельныхъ классовъ. Юристы стали знатью, – безъ помощи шпаги, писатели, по примёру Горація, считаютъ народъ невъжественнымъ; было бы неприлично назвать народомз — художниковъ, производителей предметовъ роскоши, комерсантовъ, оинансистовъ, легко попадающихъ въ дворяне, благодаря деньгамъ Въ томъ блескё, какой окружаетъ ихъ, нётъ и слёда народнаю. Народъ живетъ совершенно иначе, ёстъ что при-

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Тома вообще возбуждалъ сенсація своими академическими рѣчами. Его Eloge de Sully, по отзывамъ современниковъ "была первой академической рѣчью, произведшей сильное и всеобщее впечатлѣніе". Bersot. O. c, p. 57. О его рѣчи, посьященной вохваленію писательской профессіи мы говорили Среди поклонниковъ Тома числились между прочимъ, Вольтеръ, и г-жа Невкеръ, приходившая въ восторгь отъ академика – демократа.

Астся, во всё сезоны носить одно и то же платье, терпить невзгоды всёхъ стихій, надменность вельможъ, наглость богачей, разбой откупщиковъ, грабежъ прикащиковъ, хищниство дикихъ звёрей. Коласъ женится на Колеттѣ, потому что онъ любитъ ее; Лука передъ смертью оставляетъ свое лиущество всёмъ дётямъ, а не старшему только, какъ въ обычаѣ у знатныхъ. Статья оканчивается страстнымъ призывомъ — улучшить положение народа, вёрнѣйшаго слуги отечества и трона: такъ смотрёлъ на него Генрихъ IV '4'.

Посланіе Тома обращено къ твиъ людямъ, какіе признаны въ Энциклопедіи народомъ. Авторъ перечисляеть гражданскія заслуги народа предъ страной, ставить мирный трудъ престьянина выше военныхъ подвиговъ сотни королей, исключительно народнымъ сокровищемъ признаетъ нравственность, чувствительность, гуманность. Благородное сердце земледвльца, его открытая простая натура рисуется поэту въ ослёпительномъ блескъ сравнительно съ корыстными, праздными, лукавыми эгоистами-придворными. Посланіе переполнено идеями времени: «природа всегда обладаетъ собственнымъ благородствомъ», «только порокъ низокъ, и только добродѣтель возвышаетъ», «справедливѣйшій человѣкъ въ тоже время самый великій». Наконецъ, поэтъ обращаетъ къ народу энергическій совѣтъ: «Научись уважать себя п незнай свое величіе»<sup>143</sup>.

Въ статьъ и особенно въ Посланіи ръчь не обходится безъ реторики: это вообще въ духъ всякой оранцузской ръчи и болъе всего — стихотворной. Но оорма въ данномъ случать отнюдь не вредитъ значительности содержанія. Оно заключается въ возвышенномъ пониманіи политическаго значенія народа и въ върномъ изображеніи — дъйствительныхъ условій, угнетающихъ народную жизнь. Извъстный павосъ былъ даже полезенъ, когда приходилось выставлять на видъ одну изъ самыхъ вопіющихъ историческихъ несправедливо-

Me Encyclopedie. A Génève. 1759, XXV, p. 572-4.

<sup>\*\*</sup> Epttre au peuple. 1760, безъ назв. города.

стей. Энциклопедическая статья и Послание Тома могуть считаться типичными произведениями эпохи, вызвавшей народъ и деревню изъ міра фантастическихъ виденій. До самой

революція мы встрёчаемъ все тв же мотивы.

Для всёхъ новыхъ авторовъ деревня — міръ неустаннаго труда и глухихъ подавленныхъ страданій. Они посылають сюда поэта не за тёмъ, чтобы показывать потомъ публикъ ВЗРОСЛЫХЪ МЛАДСНЦЕВЪ ЗОЛОТОГО ВЪКА ВЪ ЦВЪТАХЪ И ЛЕНТАХЪ. «Въ деревнъ по необходимости приходится думать о многочисленнъйшей части человъческаго рода, ее здъсь видять во-очію, видять, какъ она сгибается подъ тяжестью труда, добывая предметы первой необходимости». А въ городахъ, между твмъ, утонченнъйшія искусства существують только затъмъ, чтобы тъшить взглядъ богача. Въ деревнъ земледълецъ въ ежедневной работъ одерживаетъ полезнъйшую к благороднъйшую побъду надъ природой, онъ больше встать другихъ гражданъ содъйствуеть блеску, преуспъянію и снлъ государства, и, между тъмъ, его унижаютъ бездъльники п эксплуататоры. Безъ мозолистыхъ, затвердълыхъ рукъ земледвльца бъдность и горе проникли бы даже въ мраморные дворцы, въ царство роскоши и легкомыслія, но такова несправедливость человъческая, -- достаточно быть полезнымъ человъку, чтобы возбудить его презръніе и, въ то же время, будеть чувствовать безсмысленное удивленіе предь онъ людьми которые давять его и топчуть ногами 144.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Le Campagnard. Науе 1779 р. XVI. Преднсловіє въ драмѣ посвящено вохваленію деревни и ся нравственнаго вліянія—въ особенности на писателя. Оно въ высшей степени любопытно для эпохи видѣвшей возрожденіе чувства природы и художественнаго реализма. "La campagne est eloquente pour l'âme, saine pour le coeur vertueux, elle est animée pour le coeur sensible, elle est mère des sentiments honnêtes... C'est à la campagne que les ecrivains acquierent plus de noblesse et d'élévation dans les idées, deviennent plus forts et plus touchants, c'est là que se composent les ouvrages généreux, c'est à dire ceux qui embrassent le plan de la felicité publique". Дальше приводятся въ примѣръ нѣмецкіе поэты, умѣюще влохновляться природой и сельской жизнью. Мерсье, сгѣдовательно, предваряетъ важнѣйшія иден г-жи Сталь о нѣмецкой литературѣ и о преобразованіи французской.

Такъ заканчиваетъ авторъ свою рёчь, начавъ съ прославленія природы, сельскаго уединенія, столь краснорёчиваго для ума и сердца. Эти люди говорятъ о красотъ и счастьи, чтобы ярче оттънить все безобразіе и все горе современной вародной жизни.

Эта эпоха знаетъ писателя-крестьянина, сына пастуха, оригинальнаго самоучку, страстно любящаго деревню, ея жизнь и ся жителей, и весь свой крупный литературный талантъ посвящающаго имъ:-Ретифа де ла-Бретонна. Онъ. вромъ того, распространяетъ идеи Руссо среди малограмотной публики и дълаетъ это съ большимъ успъхомъ при посредствъ романовъ и драмъ. О достопнствъ романовъ можно судить по впечатлёнію лучшихъ современныхъ цёнителей художественной литературы: они приписывають произведенія Ретифа Дидро или Бомарше<sup>145</sup> когда авторъ не ставилъ своего имени на нъкоторыхъ сочиненіяхъ. Романъ Ретифа Le paysan perverti сталъ модною книгой и подвергся запрещенію. Романъ и теперь читается съ интересомъ. Во французской литературъ трудно встрътить болъе задушевное изображеніе испытаній крестьянина, легкомысленно покинувшаго родную деревню ради городскаго шума. Яркія картины столичнаго разврата чередуются съ жестокою психодогическою драмой. Въ пьест La prevention nationale авторъ возвращается въ той же темъ. Въ каждой строкъ звучить страстная любовь въ сельской жизни со всёми ея невзгодами и нуждой. Здёсь ны слышинь оть самого автора тв рвчи, какія въ драмахь крестьяне говорять сеньёрамъ. Передъ нами почтенный французскій врестьянинъ съ въковою привязанностію къ земль, сь непоколебимою нравственной силой, когда вопросъ идеть объ его жилищъ и семьв 147.

<sup>145</sup> Corresp. litt. XI, 160.

<sup>146</sup> "Le paysan perverti est devenu le livre du jour". Corresp. secrète. II, 348, 365.

<sup>147</sup> Собраніе сочиненій Ретифа вышло въ Гагѣ въ 1784 году. Въ розавѣ—лучшее мѣсто письмо героя къ брату въ деревню—разсказъ о гоМы можемъ быть увърены, — эти писатели не ограничатся общимъ негодованіемъ на судьбу трудового власса. Они съ точностью экономическихъ изслъдователей сообщать намъ, отъ какихъ причинъ страдаетъ деревня. Передъ нами пройдутъ бальи въ роли маленькихъ мъстныхъ тирановъ, своевольно устраивающіе браки и сдающіе въ солдаты бъдныхъ или непріятныхъ для нихъ парней, сборщики податей, всегда готовые за недоимку распродать домашнее хозяйство мужика, сеньоры деспоты, эксплуататоры рабочихъ и подчасъ ростовщики, полицейскіе сержанты и разные комми, покорные слуги откупщиковъ и помъщиковъ <sup>148</sup>.

Все это публика увидить въ драмъ. Авторъ позаботится, независимо отъ разсказовъ дъйствующихъ лицъ, воспроизвести внъшнюю обстановку существованія бъдняка. Къ первому акту драмы L'Indigent читаемъ такое описание: «Театръ представляетъ жалкую низкую комнату безъ камина. Табуреть безъ сидёнья, остальная мебель старая, сильно подержанная. Кусокъ ткани закрываеть диванъ. Съ одной стороны столярный верстакъ, у ствны старая оконная рама. на половину завлеенная бумагой». Здёсь живуть брать и сестра, работая день и ночь. Дальше оказывается, --- въ этой «вомнать» до такой степени холодно и темно, что нельзя помъстить двухъ собаченовъ, принадлежащихъ богатому молодому человъку, сосъду бъдняковъ. Хозяинъ подвала соглашается поправить помъщеніе, но только ради собакъ: бъдныхъ постояльцевъ при какихъ угодно условіяхъ будетъ достаточно.

родскихъ впечатлѣніяхъ и тоскѣ по родному дому. Письмомъ заканчивается романъ.—Пьеса направлена противъ международной вражды. О Ретвфѣ книга—Charles Monselet: *Rétif de la Bretonne, sa vie et ses amours*. Рагіs. 1858.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Сцена распродажи крестьянскаго имущества за неплатежъ налоговъ описывается въ драмѣ Мерсье—*L'Indigent*. Герой этой драмы, старикъ, попалъ въ тюрьму—за сопротивление властямъ во время распродажи: самъ онъ былъ вполнѣ исправнымъ крестьяниномъ и сталъ защищать скарбъ "своихъ братьевъ—земледѣльцевъ". Acte III, 1.

Такъ живуть въ городахъ рабочіе, изнывающіа, притомъ ежедневно въ поискахъ, кому сбыть свою работу <sup>149</sup>.

Эти картины не являются исключительной принадлежностью крайнихъ демократическихъ произведеній. Они вообще во вкусѣ впохи. Вольтеръ и здѣсь подаетъ примѣръ. Въ его драмѣ L'enfant prodigue на сценѣ слуга, замѣчательно живо напоминающій Фигаро, хотя между произведеніями Вольтера и Бомарше лежитъ сорокъ лѣть. Жасмэнъ, слуга «расточительнаго сына», остается единственнымъ утѣшителемъ своего господина въ несчастіи. Его участь также весьма бѣдственна, но онъ о себѣ не жалѣеть: «Рожденный для страданій,— говоритъ онъ,— я умѣю страдать съ веселымъ духомъ—је sais souffrir gaiment. Во всемъ нуждаться — вотъ моя стихія. Твоя старая шляпа, твои грубыя лохмотья, есе, отъ чего ты краснѣешь, было моимъ нарядомъ. Ты поистинѣ долженъ весьма сожалѣть, что не былъ всегда Жас-

<sup>140</sup> Въ той же драмѣ авторъ не преминулъ указать даже на дурные фальсненцированные продукты, которыми приходится питат ься бёднякамъ. Сыну узника удалось заработать денегь на бутылку хорошаго вина для отца. Ons soboperts cectors: "Enfin Je crois avoir trouvé du vin qui n'aura pas été falcifié. Heureuse découverte! Je crains toujours d'empoisonner mon père en voulant reparer ses forces. On nous fait boire la mort, et personne n'y songe pas". (Acte I, 6). Объ этомъ вопрост позаботится впоследствии третье сословіе Парижа: въ его наказю требуется учрежденіе гигіеническаго conseil de santé) ил надзора за питаніемъ народа и за торговлей ринковъ и съёстныхъ завокъ. Archives. V, 297. Теже избиратели позаботатся и о поденной заработной плать бъдняковъ, подобныхъ герою мерсьс, ,Que le salaire des macleureux journaliers soit reglé équitablement sur les besoins de l'humanité, au lieu de l'abandonner aux estimations dédaigneuses arbitraires, de riches que la grande concurrence favorise toujours". Cahier du tiers-état de la paroisse de Noisiel-sur Marne en Brie. Archies. IV, 771. Интересы бѣднаго городскаго населенія защищаются даже въ мелочахъ п врайне горячных тономъ. Напрямъръ въ одномъ парижскомъ наказю статья противь неосторожной fagh начинается такой pf чью: "Puisque dans un siècle que l'on dit le plus eclairé, le plus policé de tous, rien ne peut arrêter le délire des hommes opulents; puisqu'ils se fontun barbare plaisir de voler dans les chars rapides à travers une multitude de piétons"... Cahier des Réatins. Chassin. Les élections II, 439.

**.** ·

мэномъ». Этому Жасмэну нужно было дождаться полнаго паденія господина и раздълить съ нимъ одиночество, чтобы тотъ призналъ его человъкомъ. «Отъ рожденія равный со мной, такъ какъ въ концъ-концовъ и онъ человъкъ, --говорить благородный герой, — онъ поддерживаеть меня среди удручающаго горя и весело делить со мной мою злосчастную участь въ то время, когда друзья мои покинули меня». Когда господинъ приходить въ отчаяние, Жасменъ указываеть ему на рабочихъ, достающихъ хлъбъ тяжелынъ трудомъ рукъ своихъ, и совѣтуетъ по примѣру ихъ самому работать на себя. Расточитель завидуеть ихъ судьбъ: оны, по крайней мъръ, владъютъ спокойною совъстью, душев. нымъ миромъ и физическимъ здоровьемъ 150. Въ драмъ Сократь великій мудрець изображень другомь бъдныхь и высказано убъжденіе: благородная и трудолюбивая бъдностьестественное состояние человъка 151,

И новый писатель, идеализирун природу и простоту, идеализируеть бёдняка. Въ его уста онъ влагаеть высокогуманныя рёчи; онё должны казаться современникамъ тёмъ трогательнёе, что произносятся на грубомъ крестьянскомъ жаргонё. «Мы бёдные люди, говорить одинъ изъ такихъ ораторовъ, — но у насъ есть честь и чувствительное сердце. Мы никогда не могли равнодушно видёть чужихъ страданій Пусть несчастный придетъ къ намъ, — всё деньги, какія у насъ есть, мы отдадимъ ему. Если онъ богаче насъ и скажетъ, что у него на сердцё горе, мы поможемъ ему совётами, и, правду сказать, совёты наши хороши, потому что ихъ даетъ намъ природа»<sup>152</sup>.

<sup>132</sup> L'epreuve d'un moment, com. en acte par Monvel. Mr. r. 14 inna 1773, Paris 1773. "J'sommes de pauvres gens; mais j'ons d'honneur e l'coeur sensib'. Je n'ons jamais pu voir souffrir personne. Qu'un malheureur vianne anvars nous, tout q'j'ons d'l'argent, il est à li. S'il est plus riche eq'nous et qu'il gniait que son coeur en souffrance, j'l'aidons d'nos conseils et ventreguenne ils sont tous bons car c'est la nature qui nous les donne'

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Acte III, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Acte I, 6.

Эти разсужденія не совсёмъ подходять къ деревенскому жаргону, но герои XVIII вёка, эти Философы безъ собственнаго вёдома, иначе не могли говорить.

Писатели, иделизировавшіе бъднаго человъка, не могли пройти молчаніемъ дикарей, дъйствительно обсадоленныхъ цивилизаціей. Преслёдуя рабство во встахъ формахъ, драматурги неоднократно и во всевозможныхъ произведеніяхъ напоиннали оранцузской публикъ о рабствъ негровъ. L'esclavage des négres, чувствительная драма, удостоилась впервые появиться на сценъ въ декабръ 1789 г., хотя напечатана была. гораздо раньше. Комическая опера La Negresse разсказывала исторію караблекрушенія: негритянка спасаеть француза, выучивается французскому языку, обнаруживаеть высокія нравственныя достоинства и съ разръшенія партера выхоинть замужь за спасеннаго ею оранцуза <sup>153</sup>. Въ комедін Le marchand de Smyrne рабство негровъ упоминается мимохоломъ, но очень эффектно. Каледъ, работорговецъ, выводитъ на продажу, между прочимъ, француза. Французъ упреваетъ его въ позорномъ промыслъ. Каледъ нисколько не смущается: «Что онъ хочетъ сказать?» -- кричитъ онъ на француза.---«Развѣ вы не торгуете неграми? Ну, а я вами торгую. Развѣ это не одно и тоже? Вся разница только въ бѣломъ **И** Черномъ цвѣтѣ». <sup>154</sup>.

Мы уже знаемъ, какую популярость пріобрѣла эта идея къ эпохѣ наказовъ. Избиратели всѣхъ сословій поспѣшили заявить свое возмущеніе вѣковой несправедливостью и потребовали освобожденія негровъ. Мотивы реформъ чисто философскаго характера въ духѣ XVIII бѣка—«священныя права гуманности», «священныя права природы». Эти мотивы, вполнѣ естественные въ наказахъ низшихъ сословій, приводятся, какъ мы видѣли, въ наказахъ дворянства и даже духовенства. Естественное право, очевидно, для всѣхъ сословій кажется наиболѣе твердой основой для свободы людей, чье рабство

<sup>138</sup> Corresp. litt. XV, 120: dée. 1789.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Le marchand de Smyrne, com. en 1 acte, par Chamfort. Sc. II.

искони было освящено европейскимъ государствомъ и католической церковью.

Въ той же самой пьесѣ Le marchand de Smyrne покупщикъ рабовъ ведеть остроумную бесѣду съ законникомъ (l'homme de loi). На вопросъ, въ чемъ заключается ремесло юриста, законникъ отвѣчаетъ: «Я вмѣшиваюсь за деньги въ чужія дѣла, часто выигрываю самыя отчаянныя тяжбы или по крайней мѣрѣ, заставляю ихъ тянуться 10, 15, 20 лѣтъ». Купецъ спрашиваетъ, оказываетъ ли онъ свои услуги безразлично-правымъ и виновнымъ? По словамъ законника, въ этомъ нечего и сомнѣваться: правосудіе существуетъ для всѣхъ. Собесѣдникъ не можетъ понять, какъ такого человѣка терпятъ въ странѣ.

Драма не ограничивалась явленіями. Она съ большою охотой излагала подробности судебнаго ремесла и описывала старый процессъ. Въ одной изъ интереснъйшихъ пьесъ XVIII въка, въ комедіи Arlequin sauvage главный герой Арлекинъ встръчаетъ въ культурной странъ, между прочимъ, человъка, только что проигравшаго процессъ. Между ними происходитъ такой разговоръ. Прохожій. Десять лътъ тому назадъ я началъ процессъ съ сеоими должникомъ изъ-за 500 франковъ. Я только что проигралъ его, перебывавъ въ тридцати разныхъ судахъ.

«--- Арлекинъ. Зачъмъ же назначать тридцать судовъ для одного только дъла?

« По причинъ инцидентовъ, которые накапливаетъ судебная кляуза.

«--- Кляуза? Что это такое?

«--- Это искуство, которое изобрѣли для того, чтобы запутывать самыя простыя дѣла п они становятся непонятными послѣ того, какъ адвокатъ или прокуроръ поработаютъ надъ ними мѣсяцевъ шесть.

«- Что же это за люди-прокуроръ и адвокать?

«- Это-господа, изучпвшіе законы и формальности.

«— Формальности? Я не знаю, что это такое.

«— Это форма и порядокъ, которые слёдуетъ соблюдать въ процессахъ, чтобъ избёжать внезапныхъ затрудненій.

«— Прекрасно! Значить, съ этой формой нечего опасаться внезаностей?

«— Напротивъ. Именно самая эта форма создаетъ пхъ.

и Почему же?

«— Потому что кляуза въ формальностяхъ черцаетъ всевозможные поводы запутывать дѣла.

«— Но въдь судья назначены затъмъ, чтобъ оказывать правосудіе, почему же они не препятствуеть кляузъ?

«— Они не въ силахъ этого дёлать, потому что кляуза пріемъ, основанный на забонё, и установленная форма процесса допускаеть ее.

«— Слёдовательно, этоть законъ и эта форма такъ же запутаны, какъ вашъ разсудокъ?... Но скажи мнё, пожалуйста, судьи у васъ не могутъ уничтожить зла, и вы знаете, что адвокаты и прокуроры запутываютъ ваши дёла, почему же вы настолько глупы, что позволяете имъ совать своп носы въ ваши дёла? Клянусь небомъ, еслибъ у меня былъ процессъ и еслибъ эти канальи захотёли прикоснуться къ нему кончикомъ мизинца, я ихъ уничтожилъ бы.

«— Безт нихъ невозможио обойтись. Они установлены законами. При посредствъ этихъ людеи дъла должны представлятся въ судъ, потому что самому истцу не дозволяется вести собственное дъло.

«— Потому что истецъ не изучилъ законовъ и не знаетъ оормъ процесса.

«— Какъ? Потому, что я не владъю искусствомъ запутывать свое дъло, я не могу его вести?

- Нѣтъ.

«— Послушай, я могь бы тебё расшибить голову за твое безстыдство. — Арлекинъ, внё себя, воображаетъ, что съ нимъ шутятъ. Прохожій отвёчаетъ:

«— Я вовсе не шучу, я говорю вамъ только правду. Законы мудры, судьи – люди просвъщенные и честные, но человъчеткая злоба, всъмъ злоупотребляющая. пользуется правосудіемъ, чтобы поддерживать неправду. Такъ какъ постоянно нужны деньги, бъдные не могутъ поддерживать своихъ правъ, разоряются и другіе.

«— Какъ, —вы платите деньги? .

«— Безъ сомнѣнія. Ихъ всегда нужно имѣть подъ руками, иначе Өемида останется глуха и ничего не выйдетъ.

«— Жители этой страны будто одержимы бъсомъ, все превращающимъ въ деньги. Они торгуютъ даже правосудіемъ.

«— Правосудіе васается только сущности. Но форма стоить очень дорого и форма всегда преобладаеть у нась надъ сущностью дъла. Я разорился на своемъ процессъ. И я проигрываю теперь, потому что не соблюлъ формы.

«— И ты этимъ недоводенъ?

<- Еще бы!

«— По-настоящему, ты—большой глупець. Ты долженъ бы радоваться.

ини почему?

«— Ты отдёлался отъ такого сквернаго дёла, что съ радостью могъ бы проиграть его десять лётъ тому назадъ. Еслибъ у меня была такая обуза, я ее скоро заброснать бы». <sup>155</sup>.

Это – наиболёе обстоятельная характеристика стараго суда, изложенная со сцены итальянскаго театра въ 1721 году. До самой революція жалобы на правосудіе повторяются безпрестанно. Юристь откровенно заявляеть, что бъдняки не въ силахъ вести процесса, и ихъ можно мучить тяжбой всю жизнь, заставить умереть съ голоду раньше, чъмъ дъло подвинется на одинъ шагъ. «Мнъ эти извороты отлично извъстны», — прибавляеть знатокъ закона чтобы уничтожить послъднія сомнънія у своего кліента <sup>156</sup>. Въ такомъ

<sup>153</sup> Arlequin sauvage, com. par. D''' (Delisle). Ит. т. 17 іюня 1721 года. Асte III, 2. Съ этой пьесой намъ еще придется встрѣтиться.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> L'Indigent, Acte IV, 3.

же смыслё хвастается всякій богачъ, начинающій процессъ съ бёднякомъ. <sup>457</sup>.

Arlequin sauvage появился на сценъ въ первой четверти XVIII го въка, но до самого конца стараго порядка мотивы сатиры оставались действительными. Составители наказовь нашли богатвйшую пищу для своихъ жалобъ въ современномъ положении суда. Ихъ въ собенности возмущаетъ обиле судебныхъ инстанцій, дороговизна процесса и бляузы прокуроровъ и адвокатовъ. Избиратели требуютъ-ограничить число инстанцій двумя, дать право низшимъ судамъ разрѣшать споры о незначительныхъ суммахъ безапеляціонно, освободить процессъ отъ судебныхъ издержевъ. <sup>158</sup>. Противъ адвокатовъ и прокуроровъ, для своихъ выгодъ растягивающихъ процедуру, предлагается нёсколько рёшительныхъ мёръ. Нѣкоторые крестьяне прямо требують устранить юристовъ и дать право сторонамъ самимъ вести процессы. 159. Другіе избиратели предлагають опредълить крайніе сроки процедуры и подвергать штряфу прокуроровъ и адвокатовъ, не соблюдающихъ сроковъ. <sup>160</sup>. Другая мёра-установить опредёленную и ограниченную таксу за труды юристовъ. Избиратели въ этомъ случав доходятъ до величайшей точности въ опредвленіи гонорара, имвя въ виду до какой степени тяжело вести дъла малосостоятельнымъ жителямъ деревень. 161. Съ особенной тщательностью всё эти вопросы обсуждаются въ парижскихъ избирательныхъ собраніяхъ. Ни одно первичное cahier, ни одно частное заявленіе отдёльнаго избирателя необходится безъ указанія на современный процессъ, -и-что

<sup>138</sup> Cahiers du tiers-etat de la commune de la ville de Douai. Archives. III, 186. Cahier des habitants de la ville de Marchiennes. III, 192. Cahier de la communauté de Brillon, baillaige de Douai. III, 218.

<sup>160</sup> Plaintes du tiers-état de la ville de Remiremont. Archives. IV, 16.

<sup>161</sup> Cahier du chapitre de Carrouge. V, 337. Cahier de la paroisse de Bouffremont (въ окрестностяхъ Паряжа). IV, 367.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Le Juge. Acte II, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Cahier du tiers-état du village, corps et communauté de Courtiches. Archives. III, 198.

особенно любопытно именно въ столицё чаще всего требують дароваго судопроизводства и уничтоженія продажи судебныхъ должностей <sup>162</sup>.

Судъ своею дъятельностью вполнъ благопріятствовалъ кляузникамъ и насильникамъ. Въ преступники попадали люди, виноватые только бъдностью и беззащитностью. Драмы не могли миновать этихъ несчастныхъ жертвъ современнаго правосудія. Мерсье совѣтовалъ писателямъ пользоваться судебною хроникой, --- раньше совъта на сценъ появились отголоски нъкоторыхъ вопіющихъ несправедливостей суда. Она изъ драмъ носила противоръчивое, повидимому, но весьма характерное и совершено ясное для современниковъ заглавіе: L'honnête criminel—Честный преступникъ. Въ этомъ сопоставленіи выразился общій взглядъ драмы на одинъ изъ жгучихъ вопросовъ современнаго общества. Идеи Беккаріи, быстро вошедшія въ программу французскихъ произведеній второй половины въка, немедленно отразились на драматической литературъ. Драма L'honnête criminel, разсказывающая действительную исторію невиннаго каторжника, написана три года спустя по выходъ книги милансваго профессора. Здёсь развивается такая идея «Это несчастный. Развъ слъдуетъ быть безчеловъчными, потому что онъ преступникъ? Его слёдуетъ только жалёть и я хочу ему помочь 163. Начальникъ галеръ свободенъ отъ жестокихъ предубъжденій, столь обычныхъ, когда дъло идетъ объ осужденныхъ. Онъ наблюдаетъ за преступниками внимательнымъ, человъколюбивымъ взоромъ, привътствуетъ каждый проблескъ чувства, готовъ признать глубокій смыслъ въ душевной жизни отверженцевъ общества. «Этотъ человъкъ невиненъ, – говоритъ онъ, – здъсь не можетъ быть ошибки. У него возвышенная душа и нъжное сердце. Его совъсть чиста, Я ВЪ ЭТОМЪ НЕ СОМНЪВАЮСЬ: ОНЪ ТОЛЬКО НЕСЧАСТНЫЙ». 164.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Cahier du tiers-état. Chassin. Les cahiers IV, 442. Les assemblées primaires. II, 444, 450, 457.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> L'honnête criminel. Acte III, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Acte IV, 6.

----

Другой авторъ «благородствомъ, гуманностью считаетъ чувство состраданія къ людямъ слабымъ, виновнымъ и вообще къ человъческому роду» 165. У новыхъ писателей своя система отношеній въ человёку, совершившему дурное дёло. Юноша увлекся страстью, растратиль чужія деньги, и его лядя, потерпъвшій, высказываеть такой взглядь на преступника: «Потерять 2,000 экю - ничего не значить, но потерять чувствительное, отъ природы благородное сердие-вотъ эту великую утрату слёдуеть предотвратить. Наблюдайте за нимъ, но давайте понять, что вы полагаетесь на его поведеніе, на него самого, выказывайте къ нему уваженіе, -- это хорошее средство спасать благородныя сердца отъ ожесточенія. Если онъ раскается, онъ сохранить прежнія права на мою любовь... Каждую вину слёдуетъ цёнить сообразно съ возрастомъ, характеромъ. Лучше просвътить виновнаго, чъмъ наказать. Не строгость достигаеть цёли, а снисходительность» 166. На этихъ идеяхъ воспитываются новые судьи и новое общество. Въ одной драмъ приходится ръшить вопросъ о молодомъ преступникъ, обвиняющемъ себя въ убійствъ. Всё поражены фактомъ, но не поддатся первому впечатлёню. «Не достойные ли, спасти виновнаго, чымь осудить невиннаго?... «Несчастный можеть быть, заслуживаеть только сожалънія. На приступленіе часто толкаеть нужда» 167.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> *Hirza*, tragédie par Sauvigny. *Com. Fr.* 27 май 1767. Paris 1768 "Qu'est ce que la générosité, la clémence, l'humanite, sinon la pitié appliquée aux faibles, aux coupables ou à l'espèce humaine en général?" Авторъ цитируетъ слова Беккарін. Предисл. р. III.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Jenneval ou le Barnewelt françaïs, drame en 5 actes, par Mercier. Paris 1769. Acte I, 3; III, 2: "Il vaut mieux éclairer le coupable que de le punir... Ce n'est pas la severité qui réussit c'est l'indulgence".

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Joachim ou le triomphe de la piété filiale, drame Amst. 1773. ABT. Blin de Sainmoré Acie I, 5.

Ne vaudrait—il pas mieux quand le doute est pressant Sauver un criminel que perdre un innocent?

Acte II, 8: Hélàs! ce malheureux n'est peut-être qu'à plaindre: Au crime quelquefois le besoin peut contraindre.

Эти люди заранве уавждены въ правственныхъ основахъ человъческой природы. Добро - естественно, а зло - только случайное уклонение отъ общаго закона. Непоколебимая въра въ человъческую природу руководить новыми философами. Эта природа поражаетъ самые затвердълые сердца и неотразимые укоры совёсти подчиняють ихъ своему годосу» 168. Вождь энциклопедистовъ въ слёдующихъ прекрасныхъ словахъ высказалъ глубокое убъжденіе всъхъ просвътителей: «Когда я вижу преступника, совершающаго героическій подвигъ, я остаюсь при убъжденіи, что люди добра болъе реальные добрые люды, чёмъ злые на самомъ дёлё злы. Добро неразрывнъе связано съ нашею природой, чъмъ зло, и вообще въ душъ здого остается больше доброты, чъмъ зда въ душъ добрыхъ» 169. Одинъ этотъ принципъ былъ достаточно могущественъ и объемлющъ, чтобы зажечь энергическую борьбу новой мысли со старою жизнью.

Въ концъ въка гуманныя идеи просвътителей должны были перейдти къ практическому осуществленію—и въ той области, гдъ господствовали сильнъйшіе предразсудки, взгляды, основанные на всевозможныхъ соображеніяхъ — психологія, нравственности, религіи, общественнаго блага. Писателямъ удялось и сюда бросить лучъ разума. Составители наказовъ смотрятъ на преступниковъ, какъ на несчастныхъ и заботятся—облегчить ихъ участь. Вопросъ о тюрьмахъ—одинъ изъ самыхъ популярныхъ среди всъхъ сословій и ръшается онъ въ одномъ направленія: устройство тюремъ должно быть

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Jean Hennyer, evâque de Lisieus, drame ens trois acte. Acte III, 8. "La nature frappe les coeurs les plus endurcis et le remord inévitable les tronsforme à ses voix". На Женевскомъ изданія этой пьесы—1772 года стонть имя Вольтера, на Лондонскомъ—1775 года—имя Мерсье, Гримъъ не знаетъ автора (Corresp. litt. X, 88). Авторъ Мегсіег и пьеса приписана Вольтеру, какъ вообще привисывалось ему множество произведеній, направленныхъ противъ фанатизма. Въ Библіографіи—Жоржа Бенжеско— Jean Hennyer совершенно справедливо отнесенъ къ апокрифическимъ сочиненіамъ Вольтера. IV, 386.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Oeuvres complètes. Paris 1824, IV, 174.

улучшено, чистота воздуха и качество пици стоять на первомъ планѣ. Избиратели напоминаютъ, что заключенные уграчиваютъ «первое изъ всѣхъ благъ», т. е. свободу: заблюченіе, поэтому, должно быть возможно гуманнѣе, тюрьмы отнюдь не должны усиливать наказаніе, пишетъ третье сословіи Парижа <sup>170</sup>. Крестьяне изъ окрестностей столицы предлагаютъ устроить при тюрьмахъ мастерскіе въ надеждѣ дать примѣненіе талантамъ и дѣятельности заключенныхъ и тѣмъ «усладить ихъ неволю <sup>171</sup>.

Мы видимъ въ какой неразрывной связи стоитъ художественная литература XVIII въка съ политическимъ настроеніемъ общества, создавшаго великій перевороть. Каждая ирама авляется своего рода прологомъ къ статъв оффиціальнаго документа, каждое сценическое лицо воплощаетъ современнаго дъятеля въ той или другой области общественной жизни. Для тэхъ, кто пристально слъдилъ за явленіями драиатической сцены и отдавалъ върный отчетъ въ ихъ смыслъ п значенія, — «принципы восемьдесять девятаго года» должны были казаться не болёе, какь логическимъ вполнё естественнымъ результатомъ идей и впечатлёній, назрёвавшихъ въ теченіе полувѣка. Наконецъ, по исключительной, по совершенно цвлесообразной случайности, за пять лють до революціи, драма по собственной иниціативъ подвела итоги своей просвътительной дъятельности, представила въ нъсколькихъ сценахъ обозръніе истинъ, уже давно посвинныхъ въ умахъ публики, свела въ одно цёлое множество мыслей и образовъ, разбросанныхъ раньше въ произведеніяхъ разныхъ авторовъ. Это обозръніе — трилогія Бомарше и преимущественно ея вторая часть, — Свадьба Фигаро.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Archives V, 289. То же самое Pouvoir du deputé de l'ordre de la noblesse de sénéchaussée, ville et gouvernement de la Rochelle. III, 488. Въ *Cahier* третьяго сословія парижскаго прихода des Théatins говорится: "On fera construire à Paris une ou plusieurs prisons, spacieuses, éclairées, salubres, antant que peuvent l'être des lieux où l'on perd le premier des biens". Archives IV, 317. Chassin. Les cahiers. II, 43.

<sup>171</sup> Archives. IV, 364.

Уч. Зап. ст. Иванова.

## VII.

О комедіи Бомарше принято говорить, какъ о явленіи условно оригинальномъ, исключительномъ во всёхъ отни ніяхъ. Представленіе Свадьбы Фигаро оказалась «событ безъ прецедентовъ», и авторъ сразу произвелъ револющ по собственному замыслу и собственными силами, не и за собой ни учителей, ни предшедственниковъ <sup>174</sup>. Эти : нія не соотвётствуютъ дёйствительности и созданы подъ яніемъ необыкновеннаго успёха, выпавшаго на долю ком скихъ произведеній Бомарше и ихъ несомнённо высокихт тературныхъ достоинствъ. Что касается общественнаго сс жанія комедій, — здёсь не было ни одного слова котороє могло произвести на современныхъ зрителей впечати новости, неслыханнно смёлой идеи. Этого мало. Дажа художественномъ вопросё зрители стояли отнюдь не є самого автора.

Бомарше самъ разсказалъ о первомъ представленія вильскаю цирюльника. Оно вышло врайне неудачнымъ: п провалилась и до такой степени безнадежно, что всѣ п ніе сторонники ся отвернулись отъ автора. Партеръ нялъ настоящую бурю и едва дослушалъ комедію до ца. Можетъ быть, Бомарше отчасти преувеличилъ кари «кораблекрушенія», —но во всякомъ случав онъ не рѣші представить пьесу публикѣ во второй разъ въ прежн видѣ, выбросилъ цѣлый актъ, —и пьеса только въ исправ ной редакціи имѣла успѣхъ <sup>173</sup>. Свадьба Филаро, при вс

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Напрямѣръ, Lenient—сцены даже Своильскаю Цирюльника счи для парижской публики "сюрпризомъ". La com. en France II, 265. Мш свое сочинение L'Histoire par le théâtre" начинаеть разсказомъ о 1 ставлении Свадьбы Филаро: "Le mardi 27 avril 1784, apparut cette ос bizarre, hardie, sans aucun precédent"...

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Lettre modérée sur la chute et la critique du Barbier de Se Oeuvres compl. Paris 1828, I, 263, 277.

достоинствахъ и зрълой опытности автора, въ первый . была принята публикой далеко не безъ протестовъ. Мы приводили разсказъ современника, наблюдавшаго, съ какой точвостью и тактомъ партеръ отмётилъ нёкоторыя мёста комедіи, лишнія или неудачно написанныя. Авторъ и на этотъ разъ принужденъ былъ послъдовать указаніямъ публики и исправить пьесу согласно впечатлёніямъ партера 174. Ясно, слёдовательно, Бомарше отнюдь не пришлось господствовать надъ литературнымъ вкусомъ нарижанъ, — напротивъ въ лицв ихъ онъ нашелъ самыхъ проницательныхъ и справедивыхъ критиковъ. Успъхъ комедій созданъ именно готовностью автора -- подчиняться указаніемъ публики, его умъніемъ — приспособить свои произведенія къ современнымъ антературнымъ запросамъ. Въ еще большей зависимости отъ общественнаго построенія находились идеи Бомарше. Его великой заслугой было заключить ходячія, всёми признанныя истины въ превосходную, необыкновенно меткую остроумную драматическую форму. Множество писателей раньше Бомарше подвергали критикъ различныя стороны современой **дъйстви**тельности. написали не мало сценъ и монологовъ сатирическаго содержанія, — но никому не удавалось однимъ взмахомъ кисти отмѣтить то или другое явленіе съ такой яркостію, что каждая фраза немедленно превращалась въ пословицу. Бомарше сдёлаль своего рода экстракть изъ всего, что писалось и говорилось въ теченіи второй половины XVIII-го въка, схватилъ сущность современныхъ толковъ, предложилъ публикъ ся же собственное достояніе, но въ такой геніальной формулировкъ, что другимъ писателямъ остава. лось изумляться его довкости и смётливости. Достаточно нёсколькихъ примъровъ. чтобъ понять, какое громадное значение имена именно формулировка всёмъ известныхъ положений, до какой степени облегчался путь реформаторскихъ идей, разъ онъ облекались въ привлекательнъйшій для фран-

36\*

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Muret. O. c. I, 7.

цузовъ нарядъ — остроты, валамбура, иногда простой игры словъ.

Сколько разъ публика слышала насмъшки слугъ надъ господами, начиная съ Мольера! Реньяръ потратилъ не мало таланта на монологи лакеевъ, глубоко презирающихъ господъ за разныя плутни и распутство. Мы приводили примъры: это-искусно составленныя ръчи, злыя и внушительныя. Но для Фигаро вмъсто всъхъ разсужденій достаточно нъсколькихъ словъ. — «При добродътеляхъ, какія требуются отъ слуги, ваша свътлость много ли знаетъ господъ, достойныхъ быть слугами?» — Спрашиваетъ Фигаро у графа и тому нечёмъ возразить, вромё вислой улыбви. Еще чаще драматурги нападали на придворныхъ: мы знаемъ, сколько стръдъ бросилъ въ этомъ направлении одинъ Вольтеръ. Подробно были описаны нравственныя извращенія, царствующія при дворѣ, эгоизмъ и эксплуататорскія наклонности вельможъ. Бомарше и здъсь достаточно нъсколькихъ словъ,--но за то эти слова горять клеймомъ на жертвахъ сатирика. «Получать, брать и просить» — и тольво, по мнёнію Фигаро, въ этихъ трехъ словахъ все ремесло придворныхъ. На счетъ длятельности вельмомъ въ кругу людей непривелигированныхъ и слёдовательно, по старому порядку, беззащитныхъ, еще Мольеровскій Сганарель выразился: «большой баринъ и при томъ злой человъкъ — нъчто ужасное» 175. Фигаро въ сущности пользуется мыслью Сганареля, но умъетъ придать ей несравненно больше яркости и осязательности: «знаете ваша свътлость, вельможа много ужъ добра оказываетъ намъиъ такомъ случав, если не двлаетъ зла». Еще эффективе игра словъ, часто неуловимая, неожиданная, но замъняющая цвлый рядъ логическихъ доводовъ: L' usage est souvent un abus, бросяеть Фигаро юристу-крючкотвору разчитывающему формой погубиль самое дьло-и мы чувствуемь,-

<sup>175</sup> Don Juan. Acte I, 1.

отвётъ Фигаро, немедленно запомнятъ всё зрители и на слъдующій же день онъ превратится въ поговорку. И такъ во всёхъ вопросахъ, бакихъ только касается Фигаро, а онъ не упускаетъ изъ виду ни одного, сколько нибудь интересующаго его современниковъ.

Фигаро настоящее олицетвореніе общественной оппозиціи въ послъдние годы стараго порядка. Впервые въ одномъ лицъ собраны мотивы протеста, раньше одушевлявшіе людей различныхъ блассовъ низшаго сословія —слугъ, крестьянъ, буржуа. Такой широкій размёрь критики Фигаро создается непосредственно его крайне пестрой и разнообразной практической двятельностью. Авторъ умышленно-на пространстве трехъ пресъ-ставить своего героя въ положенія, какія только возможны для энергическаго, талантливаго простолюдина. Авторъ намъренъ представить «оживленную борьбу между злоупотребленіемъ властью, забвеніемъ всякихъ принциповъ мотовствомъ исвлючительнымъ благопріятнымъ случаемъ и всёмъ обаяніемъ соблазна-съ одной стороны, - и огнемъ, умомъ, всёми средствами, какія можеть придумать для самообороны задітый за живое человъкъ низшаго сословія, - съ другой»<sup>176</sup>. При такой программъ можно захватить какую угодно область современной действительности. На стороне привилегированнаго всв силы современнаго строя, всв онв могуть быть ириведены въ движение, — и Фигаро придется считаться со всевозможными злоупотребленіями и предразсудками. Оть таланта автора зависить борьбу одушевить живой страстью ивльной драматической личности, представить сложную исторію не въ видъ мертваго случайно набраннаго матеріяла, а-вполнь естественной, логически развивающейся біографія одного героя. Бомарше блистательно выполняеть эту задачу и здесь онъ поднимается на недосягаемую высоту надъ вствии своими предшественниками, не исключая Вольтера и Седэна.

<sup>176</sup> Préface къ Свадьбъ Финаро. О. compl. II, 16.

Протестующіе и свободомыслящіе герои предшественниковъ Бомарше большею частью довольно блёдныя фигуры въ драматическомъ отношеніи, и иногда просто отвлеченныя формулы — для выраженія авторскихъ взглядовъ и впечатленій. Бомарше удалось создать фигуру, почти исключительную во всей французской комедіи — по своей жизненной типичности, по неотразимой реальной правде. Фигаро быстро превратился въ народнаго героя, — будто всегда жилъ въ чувстве и сознаніи французовъ, и поэть только извлекъ его и далъ ему имя. Бомарше не трудно было сдёлать это: онъ въ плоть Фигаро облекъ свою собственную душу, сообщилъ ему не только свои идеи, но даже множество черть своей личной жизни. Это должно было еще выше поднять интересъ драматическаго лица и еще рёзче подчеркнуть его современный животрепещущій смысль.

Бомарше сдълаль все, чтобы завоевать сочувствіе публики. Первыя двъ части трилогіи называются комедіями. Въ Скромномъ письмю авторъ съ добродушной ироніей вспоминаеть о своихъ «двухъ печальныхъ драмахъ-произнеденіяхъ, какъ извъстно, чудовищныхъ». Драмы не имъли успъха, но авторъ отнюдь не разочаровался въ самомъ жанръ. Онъ и теперь. написавши Севильскаго цирюльника, издъвается надъ сторонниками старой эстетики: драма по прежнему близка его сердцу и онъ доказываетъ это въ своихъ же комедіяхъ. Добиваясь постановки Свадьбы Фигаро на сценъ, Бомарше усиливается придать пьесъ возможно болье легкомысленный хаparteps. Это, по его словамъ, «un ouvrage frivole, la plus folle rêverie de bonuet de nuit». Онъ даже выдумываеть второе заглавіе—La folle journée, долженствующее смягчить менъе всего «забавный» смыслъ комедіи. Герой ея повидимому, обладаеть неисчерпаемой веселостью, способень острить и смёшить другихъ при самыхъ крутыхъ обстоятельствахъ. Но это совсёмъ особенная веселость и не то остроуміе, какимъ слуги комедіи обыкновенно потвшали своихъ господъ. Изъ-за улыбки Фигаро свътится серьезный и по

временамъ истинно - драматическій взглядъ. Веселость Фигаро — «веселая философія», созданная у него «привычкой къ горю». Фигаро подъ часъ спѣшитъ смѣяться, чтобы не заплакать. Слезы ему свойственны не меньше, чёмъ смёхъ, но Фигаро подавляетъ ихъ, какъ нъчто совершенно неуивстное въ той средв, гдв ему приходится вести борьбу за свою жизнь. Онъ понимаетъ, что показывать свое горе, свои задушевныя чувства-въ роли дакея и притомъ такому господину, какъ графъ Альмавива, -- значитъ унижать свое юре, позорить свои чувства и свою личность ставить въ еще болье жалкое положение, чъмъ она уже поставлена об. цественными отношеніями. Это одна причина, почему Фигаро смёхъ предпочитаетъ слезамъ. Другая — основана на народной пословиць: «слезами горю не поможешь». Фигаро буквально слёдуеть этой истинё. Сусанна и графиня упрекають его, - зачемъ онъ не горюетъ вместе съ ними, когда вопросъ объ его женитьбъ принимаетъ дурной оборотъ. Фигаро отвѣчаеть: «По мнѣ лучше серьезно приняться за него.... И такъ будемъ дъйствовать»...

Фигаро одаренъ непоколебимой энергіей. Его задача стоять вездѣ и во всемъ «выше обстоятельствъ», «стойко выносить удары судьбы, подтрунивая надъ своею бёдностью». По его мнѣнію, -- «люди, которые ничего не умѣютъ сдѣлать изъ ничего, никогда ничего не добьются да и не стоютъ ничего». Его энергія и самоувъренность дъйствують заразательно даже на другихъ: «Онъ такъ въ себѣ увѣренъ, что я начинаю върить ему», говорить графиня. Очевидно, такому человъку не до слезъ, хотя отъ природы у него чувствительное сердце. Въ первый и единственный разъ въ теченіе вомедій Фигаро плачеть, когда нашлась его мать и бракъ съ Сусанной – дъло ръшенное. Онъ самъ называетъ эти слезы «первыми въ своей жизни», но и теперь ему будто стыдно ихъ: чувствительная роль тавъ для него необычна! И она немедленно смёняется энергическимъ настроеніемъ: «Никакое горе мнѣ теперь не страшно!»-восклицаеть Фигаро сквозь слезы.

Итакъ, — драма идетъ рядомъ съ комедіей въ первыхъ двухъ частяхъ трилогіи. Фигаро-по натуръ истинный сынъ логія XVIII-го в'яка, — естественный, — но, по обстоятельствамъ и общественному положенію, онъ считаетъ болъе цвлесообразнымъ-смвяться н шутить, чвмъ плакать и жаловаться. Драма переплетается съ комедіей еще и по другой цричинь: Фигаро-философъ въ смысль того же XVIII въка, слёдовательно,---безпощадный критикъ всевозможныхъ нравственныхъ извращеній и общественныхъ неправдъ. Подобная критика неразрывна съ гнёвомъ и страстью, ---и мы знаемъ много примёровъ въ этомъ смыслё. Но гнёвъ Фигаро облекается въ такую же личину, какъ и его горе; это-забавный инъю — la joyeuse colère. Стрълы Фигаро окрылены блестящимъ чисто-французскимъ остроуміемъ, — но отъ этого онъ не становятся менъе острыми и мътбими. Напротивъ,--смюшное для француза еще болве страшное оружіе, чвиъ патетическое. Вольтера привели въ восторгъ именно пріемы Бомарше въ борьбъ, разсчитанные на всъхъ rieurs. А ихъ, конечно, было не мало среди публики, возведшей самого Вольтера на высшую ступень литературной славы.

Слѣдовательно, – Бомарше подвелъ итоги не только современнымъ идеямъ, но и современнымъ художественнымъ вкусамъ и исконнымъ симпатіямъ своихъ соотечественниковъ, сумѣлъ совмѣстить комедію и драму, выполнить во всемъ объемѣ двѣ, повидимому, непримиримыя программы просвѣтительнаго искусства: riez et instruisez—Вольтера и persuader par le sentiment — всѣхъ чувствительныхъ авторовъ. Кто бы осмѣлился слить такія два понятія, какъ игривое и поучительное? Это дѣлаетъ Бомарше, онъ не боится наименованія — la moralité badine — для выраженія смысла своей пьесы <sup>177</sup>.

.1.

177 Préface p. 16.

Соединеніе двухъ силъ—павоса и смѣха—въ высп. пени выгодно для автора. Онъ одновременно можетъ зить — все жестокое и безобразное, пороки п странностъ злоупотребленія общаго характера и эгоистическія претензін отдѣльныхъ личностей. Фигаро вездѣ окажется на своемъ мѣстѣ.

×....

Онъ – по профессіи дакей – наканунъ свядьбы. Мы знаемъ, какъ эти событія изображались обыкновенно въ комедіяхъ даже новаго нанравленія. Примъръ-любовь и бракъ Фронтэна и Лизетты въ комедіи Лесажа. У Фронтэна много общаго съ Фигаро. -- онъ также дълаетъ свою карьеру окольными путями, которыя Фигаро признаетъ единственно возможными для людей своего круга при современныхъ условіяхъ, табже пользуется глупостью и оплошностью господъ въ личныхъ интересахъ. Но Фронтэнъ-только комическое лицо,-и его бракъ съ Лизеттой-просто новая компанія для дальнъйшихъ продълокъ въ томъ же направленія. Не то свадьба Фигаро и Сусанны. Фигаро — острословъ и забавникъ — не шутитъ съ чувствомъ и сердцемъ, онъ любить ради дъйствительнаго семейнаго счастья, онъ поэтому дорожить върностью своей жены, ея личными нравственными качествами, вопросъ о бракъ-для него въ полномъ смыслъ драматическій вопросъ, онъ изъ-за него даже выходить изъ своей обычной роли - проливаеть слезы, не можеть сладить «съ своей натурой», впадаетъ прямо въ отчаяние и готовъ надълать глупостей 178. Все это черты, исключительныя для дакея комедін, – и авторъ пользуется ими для защиты одного изъ жгучихъ современныхъ вопросовъ — семьи. Фигаро съ презръніемъ относится къ современной модной женщинъ. Для него Сусанна твмъ и дорога, что она «исключеніе изъ общаго правила», объщаетъ «любить только одного своего мужа». Сусанна не любить пускаться въ критику, но и она

. .

<sup>178</sup> La folle Journée. IV, 15.

въ своей области совершенно единомышленна съ Фигаро: она знаетъ, съ какой непринужденностью лгутъ свътскія дамы и уличаетъ въ этомъ искусствъ свою же госпожу. Очевидио, — предъ нами мужъ и жена въ новомъ смыслъ слова, — это почтенные люди, не смотря на свою профессію, и семья ихъ будетъ построена на новыхъ идеальныхъ принципахъ.

Именно такой возвышенный взглядъ Фигаро на первую основу нравственнаго порядка — на семью — сообщаеть знаменитому монологу пятаго авта громадную общественную силу и патетическая рёчь является вполнё умёстной и разумной въ устахъ этого лакея. Мы чувствуемъ трепетъ живой человъческой души, изнывающей въ тоскв по истинно-человвческому благу. Фигаро поднимается на высоту настоящаго драматическаго героя и его ръчи дышать гражданскимъ мужествомъ трибуна именно потому, что въ нихъ вложенъ благороднъйшій мотивъ сердца, вакой только могъ одушевить безправную жертву стараго общества. Безъ этого мотива длиннъйшій монологь Фигаро быль бы утомительнымь риторическимъ изліяніемъ, повторилъ бы для парижскаго партера уже избитыя истины, - и, конечно, не произвелъ бы и малой доли того впечатлёнія, какое имъ было вызвано. Цензура, разръшая ръчь Фигаро, была права съ своей точки зрѣнія: она увидѣла только ходячія фразы, и прогляд**ѣла**. живой духъ, проникающій ихъ: для этого требовалось художественное и психологическое чутье. А между твмъ, - Бомарше, оказалось, не даромъ написалъ когда-то «двъ печальныхъ пьесы»: драматургъ новаго направленія принесъ нооцененную услугу автору комедія, вложиль плоть и кровь героя въ комическое лицо и старымъ истинамъ сообщиль непреодолимую силу личнаго чувства.

«Забавный гнёвъ» Фигаро не щадитъ аристократовъ, какъ мужей, какъ членовъ общества. Мы видёли съ точки зрёнія драматическихъ просвётителей—эти вопросы стояли въ неразрывной связи. И Фигаро—повсюду—подводитъ тё же итоги: относительно феодальныхъ правъ, стараго суда,

•

возэрѣній привилегированныхъ господъ на низшія Все-истины, давно знакомыя публикѣ, но впервые денныя въ такой стройный порядокъ и такъ естес. связанныя съ содержаніемъ пьесы и личной жизнью ствующихъ лицъ.

Всв эти лица одной породы съ Фигаро, -- на столько же принадлежать комедіи, на сколько и драмѣ. Мы говоримъ, конечно, о лицахъ протестующихъ. Марселина, попадающая въ самое комическое положение, умветъ высказать нисколько вполнъ серьезныхъ истинъ. Онъ также не новы. Марсеина говорить о соблазнителяхъ, ихъ жертвахъ, падающихъ въ годы иллюзій, неопытности и нужды и потомъ всю жизнь искупающихъ свой гръхъ. Все это — мы слы**шали** — прекрасно было объяснено въ другихъ драмахъ. Марселина не забываетъ укорить мужчинъ за ограниченіе женскаго труда, за рабское положение женщины-при всемъ внаимомъ почтении къ ней со стороны мужчинъ. Марселина заканчиваеть - картиной идеальной семьи. Это - буквальное повтореніе мотивовъ, не сходившихъ со сцены уже около полувъка. Но оригинальность опять заключается-въ сліяніи трогательнаго съ комическимъ въ одномъ и томъ же инцъ. Авторъ будто говорилъ публикъ: смотрите, какъ бы сившонъ ни былъ человъкъ, въ какое бы жалкое положеніе ни ставила его судьба, -- въ его природъ всегда таится источникъ истинной человъчности, благородства и нравственной красоты. И эту истину авторъ доказывалъ не отвлеченными положеніями, а художественными образами. Философія XVIII въка нашла, наконецъ, въ лицъ Бомарте первостепенный драматическій таланть. Идеи протеста и реформы. одушевленныя творческимъ геніемъ, могли показаться даже чвиъ-то новымъ, неслыханно-смвлымъ очарованной публикв., и представленія Свадьбы Фигаро создали, по словамъ современниковъ, революцію на сценѣ 179.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> До конца 1784 года Свадъба Филаро была сыграна 67 разъ т.-е. шая почти по три раза въ недѣлю. Мы не пересказываемъ сообщеній источ-

Третью часть трилогіи — Jautre Tertuffe ou la Mere coupable-самъ авторъ считалъ слабъйшей, по крайней мъртв онъ настойчиво просилъ вритиву о снисхожденіи, ссылался на свою старость. Но авторъ недостатки пьесы видълъ не тамъ, гдъ они дъйствительно существуютъ. Не въ томъ дъло. что Фигаро пересталъ быть весельчакомъ-за что Бомарше готовы укорять даже новъйшіе критики, а въ томъ, что онъ пересталь протестовать и критиковать, перешель въ разрядъ удовлетворенныхъ. Онъ, правда, негодуетъ на лицемъріе Бежарсса, — но это негодованіе частное, личное. Протесть Фигаро утратиль общественный характерь. Фигаро теперь върный старый слуга и энергичный оберегатель господскаго счастья. Это — почтенный лакей, но ничтожный н ограниченный человных. Весь смысль натуры Фигаро заключался въ борьбъ ума и таланта съ привилегіями и матерьяльной силой. Такъ объяснилъ цёль комедіи самъ авторъ. Но Фигаро, очевидно, прекратилъ всякую борьбу, ставъ мужемъ Сусанны. Онъ остался слугой у графа и вполнъ примирился съ той самой системой общественныхъ отношеній, какую онъ такъ остроумно и горячо развёнчивалъ въ день своей свадьбы. Правда, — онъ выказываетъ безкорыстіе, отвергаеть деньги, предлагаемыя графомъ за услугу, --- но этоть поступокъ не возвышается надъ уровнемъ добродътелей «старыхъ слугъ». Зритель въ правѣ спросить, - въ чемъ же состояли идеалы Фигаро, вогда онъ громилъ людей «дающихъ себъ единственный трудъ-родиться?» Отвътъ-жить и умереть у добраго господина, графа Альмавивы, излъчившагося съ годами отъ дегкомыслія молодости.

Такой отвътъ менъе всего могъ удовлетворить публику, привътствовавшую Фигаро комедій. И — естественно драма была принята равводушно—тъмъ болъе, что она по-

.:

никовь о первомъ представлении пьесы, опускаемъ и историю Свадьбы Фигаро до появления на сценѣ: все это подробно повторяется во всёхъ сочиненияхъ, посвященныхъ французской литературѣ XVIII-го вѣка.

явилась уже предъ двятелями революціи, въ 1792 году. Но независимо даже отъ эпохи. -- драма обличала ограниченвость общественныхъ воззрѣній автора. Она доказала, что Бомарше быль несравненно болье художникомъ-писателемъ. чень политикомъ-философомъ. Онъ, въ самомъ деле, могъ пскренне удивляться, когда его обвинали въ «ниспровержени государственныхъ основъ» по новоду его комедій 480. Онъ и самъ не сознавалъ ясно-всего общественнато значенія свонхъ произведеній, поба революція не открыла ему глаза. Въ 1779 году Бомарше заявлялъ о своихъ трудахъ на пользу революціи, разумёя, конечно, своего Фигаро, -- действительно ставшаго революціонной фигурой "". Но это заявлене не помъшало ему-впасть въ грубую ошибку-пдеализировать Фигаро на третьей ступени его развитія. Мы виивли, --- съ какимъ презрѣніемъ говорили о «ливрев» составители наказова, тоже самое до революціи непрестанно слышалось со сцены. Никакой почтенный слуга большого барпна не могъ – въ нравственномъ и общественномъ отношеніи сравниться съ простымъ, но независимымъ земледёльцемъ. На этотъ счетъ просвътительная литература и городскіе и деревенскіе избиратели единодушны. Общимъ идеаломъ являлась личная свобода и чувство личнаго достоинства. Фигаро, даже обращаясь въ графу «съ большой чувствительнозтью »<sup>182</sup>, не удовлетворяль этому идеалу, пока графъ оставался сеньеромъ и на одной сторонв были привидегіи, а на другой добродътели лакея.

Можеть быть, оппозиція господскаго слуги въ сущности и не могла идти дальше личныхъ интересовъ и немедленно замиряла, лишь только исчезалъ частный поводъ — сопротивляться и протестовать. Но Фигаро—по рожденію свободный

<sup>180</sup> Préface въ Свабьб Филаро. р. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Corresp. litt. XV, 75. Годъ спустя въ предисловін къ Tarare Бо **марше инсаль**: "O citoyens, souvenez vous du temps où vos penseurs inquiétés, forcés de voiler leurs idèes, s'enveloppaient d'allégories et labouraient péniblement le champ de la Rèvolution".

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> La Mere coupable. IV, 18.

человёкъ, не феодальный рабъ, въ родё юрскаго горца. ставить его въ положеніе вассальной зависимости — был лей автора. Этимъ самымъ авторъ подорвалъ принципі ную общественную силу своего героя, сузилъ путь его витія и, вложивъ сначала въ его уста истинно-просв тельныя идеи, въ результатъ сдълалъ его человъкомъ чум и постороннимъ для будущихъ преобразованій. Очевидн новый порядокъ должна была создать не свободомысля ливрея, какъ бы далеко ни простиралась подчасъ ея тика, а народъ строго отграничивавшій себя — одинаково и господъ и отъ ихъ слугъ.

## Реформа религіи и церкви.

I.

Философія XVIII въка касалась самыхъ разнообразныхъ вопросовъ, но философская борьба въ собственномъ смыслъ слова происходила на почвъ религіи и церкви. Этою борьбой отврылось движеніе новой мысли, ей по преимуществу посвящена деятельность вождя просветителей, она колебала священнъйшія основы стараго порядка и создала философамъ сильнъйшія препятствія. Вольтеръ главной цълью своей жизни и своихъ соратниковъ считаетъ—ecraser l'infâme 1. Эти слова-его боевой кличъ. Ими онъ постоянно заканчиваетъ свои письма въ друзьямъ, подписываетъ Ecrlinf, какъ условный знакъ философской секты. Непосвященные полагають, --это фамилія автора писемъ <sup>2</sup>. Но друзья знаютъ, что значатъ эти таинственные знаки. Называя уничтожение l'infâme величайшей услугой, вакую только можно оказать роду человъческому, Вольтеръ объясняетъ его смысль: «Вы отлично знаете, что я говорю только о суевъріи. Что касается религіи,—я люблю и почитаю ее такъ же какъ и вы» 3. Эти

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Tachez toujour d'écraser *l'inf...*; votre principale occupation dans cette vie doit être de combattre ce monstre". Письмо къ Даламберу отъ 30 янв. 1764 года. Lettres. I, 279.

<sup>\* &</sup>quot;Ce M. Ecrlinf n'écrif par mal".—говорным почтовые чиновники, всярывавшіе переписку энциклопедистовъ. Voltaire. O. com. (Beuchot), t. LXIV, 545.

<sup>\*</sup> Lettres. 1, 121.

слова обращены къ Даламберу, п тотъ немедленно подтверждаетъ увѣренность друга въ его религіозныхъ чувствахъ и вполнѣ соглашается съ нимъ на счетъ толкованія *l'infâne* и борьбы съ нимъ <sup>4</sup>. Вольтеръ идетъ дальше въ раскрытіи свонхъ религіозныхъ взглядовъ. Онъ— послѣдователь деизма, т.-е. «чистаго обожанія Верховнаго Существа—безъ всякой примѣси суевѣрія». <sup>5</sup> Дается болѣе точное опредѣленіе и *l'infâme*: оно ничто иное, какъ церковь, религіозный культъ, и прежде всего, конечно, католичество. Филосооъ прямо отождествляетъ гибель *l'infâme* съ упадкомъ римской церкви, говорятъ безразлично о побѣдахъ свободной мысли подъ суевѣріемъ и священниками <sup>6</sup>.

Такой смыслъ религіозной борьбы Вольтера и его ближайшихъ единомышленниковъ опредбляются на основании непосредственныхъ заявленій философовъ, ихъ писемъ. И Вольтеръ неизмънно въренъ ему. Въ эпоху жесточайшаго озторленія противъ Руссо онъ признаетъ Савойскаго викаріяединственнымъ хорошимъ дъломъ всей жизни несчастнаго оилософа<sup>1</sup>. Это едва ли не въ первый и послъдній разъ оба вождя современной мысли сошлись въ своихъ взглядахъ. Согласіе, конечно, ограничивалось общими религіозными представленіями: Вольтеръ не могь раздѣлять чувствительпыхъ'и молитвенныхъ изліяній Руссо, но онъ долженъ былъ привътствовать ръшительное отрицание церковныхъ догматовъ и обрядовъ. Онъ не могъ съ такой увъренностью, какъ Руссо, говорить о свободъ воли, о безсмертіи души-но иламенный протесть философа одновременно противъ матеріялизма и церковнаго ученія о въчныхъ мукахъ-былъ вполнъ убъдителенъ и для Вольтера .

Слёдовательно, — въ вопросё религіозной борьбы согласны представители разныхъ міросозерцаній. Этотъ фактъ красно-

- <sup>a</sup> Ib. p. 201, 471.
- <sup>7</sup> *Ib.* I, 307.
- <sup>8</sup> Emile. II, 158, 159, 165, 175.

<sup>\*</sup> *Ib.* p. 237.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ib. p. 42.

рёчно подтверждаль настоятельность борьбы и ея глубовій практическій смысль. По словамь Вольтера, — Руссо сдёлало несчастнымь именно исповыданіе впры Савойскаю викарія. Оно вызвало жесточайшія гоненія на женевскаго философа, начиная сь его свободнаго отечества и кончая Франціей. Это значило — всё христіансвія церкви единодушно возстали противь новой религіи. Вольтеру требовались его необыкновенные практическіе таланты и исключительное положеніе во всей Европё, чтобы избёжать участи своего соперника. Такъ встрётили новыхъ апостоловъ — господствовавшія силы вёка. Безпристрастные наблюдатели, далеко не страдавшіе слёпой преданностью философія, подтвердили значеніе ея дёятельности иженно въ области религіи.

«Величайшее благодвяніе оплософіи», говорили они, въ томъ, что она очистила, усовершенствовала, просвътила религію... Философія освободила родъ человъческій отъ множества нелъпыхъ предразсудковъ и безсмысленныхъ обрядностей, дълавшихъ человъка врагомъ общества, смъшнымъ и жестокимъ... Философія погасила повсюду костры инквизиторовъ, превратила человъческія жертвы, которыя невъжество — всегда суевърное — совершало по всему земному шару» '.

Въ глазахъ онлосооа — освободить людей отъ суевърій значило вообще сдълать ихъ свободными, вернуть имъ человъческій образъ ". Защитники существующаго порядка, съ своей стороны были убъждены, что вопросъ о суевъріяхъ неразрывно связанъ съ существованіемъ не только религія и церкви, но самого общества и государства ". Легко представить, какими опасностями грозила онлосооская пропаганда на этомъ попришть и какое значеніе имъли си результаты.

Здесь вопрось о побъде быль вопросонь о судьбе всей просветительской деятельности, и онлосоом более всего риско-

<sup>11</sup> Въ Journal de *Изгичет* применено Манdement архіон. Парижилич (парть 1757): велина кретика релийскиот и периовано хараница оновроспланенся съ манивеских булговъ и клайной государа. IV, 430-1

<sup>•</sup> Caona Caopa. Mémoires de Condonest. II, 16-17.

<sup>\*</sup> Le Fanaliene, traz. par Voltaire Acte I. 3.

вали потерпёть неудачу, если бы положение ихъ враговъ въ порядкъ и въ народъ отличалось достоинствомъ и устойчавостью. Но съ самаго начала борьбы оказалось, въ старомъ обществъ ни для какихъ идей не существовало болъе благопріятной почвы, чёмъ для критики современной церкви и ся служителей. Здёсь сочувствующими учениками являлись даже принципіальные враги всёхъ другихъ новыхъ ученій. Высшее свътское общество могло искренно возмущаться проповъдями о всеобщемъ равенствъ, о несправедливости и безсмыслиць привилегій, могло издъваться надъ мъщанскими понятіями о нравственности, но духовное лицо, представленное въ отталкивающемъ или шутовскомъ видв, приходилось по вкусу и парижскому буржуа, и придворному маркизу, н даже мужику. Для единодушнаго сочувствія публики требовалось только взять служителя церкви повыше рангомъ. Тогна одни рукоплескали совершенно сознательно, слёдуя свободному направленію современной мысли, другіе подъ вліяніемъ легкомыслія и скептицизма, питаемаго гораздо болже развращеннымъ нравственнымъ чувствомъ, чёмъ развитымъ умомъ, третьи-и такихъ было особенно много среди простой пуб. лики-помня все старое здо, связанное съ Римомъ и его слугами. Здёсь звучать отголоски и протестантскихъ гоненій, и жестокихъ догматическихъ споровъ, и всевозможныхъ феодальныхъ злоупотребленій. Чувства эти прорываются наружу весьма рано, немедленно послѣ Людовива XIV. Эпоха рагентства, разоблачившая столько давно назръвшихъ, но замаскированныхъ язвъ, и въ этомъ случав выцустила на свобеду мятежныя страсти изъ долголётняго невольнаго заключенія. Наслёдники общества Esprits forts классической эпохи, вродъ Вандома, Конти, Лафонтэна, Фонтенелля, не имъли больше нужды скрываться, и съ необыкновенной быстротой, поражавшей очевидцевъ, воцарилась настоящая противоцерковная и даже противорелигіозная оргія. Она разгорёлась тёмъ свободнее, что въ великосветской среде не предстояло, въ сущности, никакой борьбы какихъ бы то ни было принциповъ. Религія и церковь легко превратились въ предметы

салонной потёхи. Какъ это происходило, разсказано въ одномъ изъ Персидскихъ писемъ Монтескьё.

Священникъ жалуется на трудность и двусмысленность своего профессіональнаго положенія среди современнаго скептически-настроеннаго общества, на невозможность---открыто защищать религію. «Удивительный народъ эти міряне!»--восклицаеть онъ, -- «они не выносять ни нашего одобренія, ни нашего осужденія; если намъ вздумается ихъ исправлять, они находять, что это очень смёшно съ нашей стороны; если мы ахъ одобряемъ, они считаютъ, что мы унижаемъ свое званіе. А нъть ничего унизительнъе кавъ сознать, что скандализируешь самихъ невърующихъ. Такъ что намъ приходится вести себя двусиысленно и держать въ повиновеніи вольнодумцевъ не опредъленнымъ образомъ дъйствій, а именно тъмъ **ледоумён**іемъ, въ которое мы ихъ повергаемъ своею манерой относиться въ ихъ ръчамъ. Для этого нужно очень иного ума; это нейтральное положение очень трудно: свётскимъ людямъ все ни по чемъ; они позволяють себѣ всевозможныя выходни и, смотря по результату, отрекаются отъ своихъ же «Словъ или на нихъ настаивають, и потому имъ гораздо легче».

Обыкновенно завидують спокойной, вполнь обезпеченной жизни служителей алтаря. Это большое заблуждение. Современное невъріе давно лишило духовный санъ былыхъ преимуществъ.

«Въ свътв». -- продолжаеть священяикъ, -- «мы ничуть не сохраняемъ этого хваленаго, счастливаго и спокойнаго состоянія. Какъ только мы попадаемъ, насъ сейчасъ же заставляють спорить: заставять, напримъръ, доказывать пользу молитвы человъку, который и въ Бога то не върить, или необходимость поста тому, кто всю свою жизнь отрицаль безсмертіе души: дело ужь и безъ того очень трудное, а нать нимъ же еще в смеются. Этого мало: насъ безпрестанно мучить желаніе привлечь и другихъ въ нашему взглялу на вещи; это желаніе, такъ сказать, неразрывно съ нашею профессией. Это такъ же смъшно, какъ если бы европейцы 37\*

вздумали, на благо человъчества, трудиться надъ тъмъ, чтобы выбълить кожу африканцамъ»<sup>12</sup>.

Разсказъ подтверждается множествомъ современныхъ свидътельствъ.

Проницательнъйшіе наблюдатели увърены, что религія гибнеть во Франціи главнымъ образомъ не оть философской пропаганды, а отъ всеобщей ненависти противъ духовенства-ненависти, доходящей до крайности. Въ салонахъ это чувство умъють прикрывать изящными пріемами, но не скрывають полнаго презрвнія къ вврв и ся проповёднякамъ. Священникъ Монтескье — еще счастливецъ: съ нимъ по крайней мъръ, вступали въ споръ. Съ теченіемъ времени перестали оказывать духовенству и такое внимание. «Больше не спорять», пишеть современникъ, «надо всёмъ смёются и пребываютъ въ матерьялизмѣ»<sup>13</sup>. Народъ поступаеть откровеннъе. Уже въ самомъ началъ второй половины XVIII-говъка очевиденъ пишетъ: «Священники едва осмъдиваются показываться на улицахъ, мхъ обязательно сопровождаютъ свистками». Авторъ боится, какъ бы это не привело къ упраздненію всякаго священства, откровенія и таинствъ. «Все будто сговорилось — внушать намъ отвращение къ священнивамъ. Ихъ царство кончилось: тв изъ нихъ, которые появляются на улицахъ, въ длинной одеждъ, рискують жизныю. Большая часть скрывается и показывается рёдко. Въ хорошемъ обществъ ниято не сибетъ говорить въ пользу духовенства, --- такихъ стыдять и считають за прислужниковъ инквизиціи». Дальше авторъ перечисляеть признаки упална. религіознаго духа во всёхъ сословіяхъ: число причащающихся уменьшается въ громадной пропорціи, коллегія іезу-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Письмо LXI. Въ *Ме́тоігеs* Даржансона находится врайне ра́зкая характеристика весьма многочисленной части духовенства XVIII-го вѣка, совершенно равнодушной ко всякных религіознымь вопросамь. Характеристика. оваглавлена: *Du Scandale. Eteindre l'espèce ridicule d'hommes du monde appelés abbés.* V p. 180—1.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> "On ne dispute plus, on se rit de tout, et l'on persiste dans le matérialisme". Слова Даржансона, cit. y Aubertin'a *L'esprit public*, p. 289.

итовъ — пустуеть, во время карнавала публика съ особеннымъ удовольствіемъ наряжается въ шутовскіе уборы епископовъ, аббатовъ, монаховъ и монахинь. «Вообще», заключаетъ разсказчикъ, «ненависть къ священству и епископству дошла до послёдней степени»<sup>14</sup>.

Такъ пишетъ современникъ, принадлежащій къ высшимъ слоямъ общества. Другой свидётель — парламентскій адвокатъ — не только подтверждаетъ эти сообщенія, но даже роковой исходъ для католической церкви и для духовенства — считаетъ вполнё естественнымъ въ виду его инквизиціонныхъ наклонностей и жадности къ матерьяльнымъ благамъ <sup>15</sup>.

Скептическое теченіе неудержимо разливается, становится глубже и стремительнѣе. Въ шестидесятыхъ годахъ оно уже производить впечатлѣніе всеобъемлющей стихіи, захватившей цѣлый рядъ культурныхъ странъ и наложившей свою печать на все столѣтіе. Именно въ такомъ смыслѣ выражается современникъ, отлично освѣдомленный въ настроеніи общества и литературы. «Отвращеніе къ христіанству, пишетъ онъ обнаружившееся со всѣхъ сторонъ и въ особенности въ католическихъ государствахъ, безпокойство, глухо волнующее умы, побуждающее ихъ нападать на религіозныя и политическія злоупотребленія, одно изъ характерныхъ явленій нашего вѣка,—все равно какъ реформація характеризовала XVI вѣкъ. Оно предвѣшаетъ грозную и неизбѣжную революцію» <sup>16</sup>.

Революція настала для всего стараго порядка, но ненависть къ духовенству дъйствительно сказалась едва ли не энер-

<sup>&</sup>quot; Даржансонъ Aubertin. Ib. p. 281-2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>: Journal de Barbier. V, 2; IV, 406—о длинныхъ рукахъ духовенства по поводу сопротивления духовенства налогу съ церковныхъ имуществъ (поябрь 1749).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Grimm. Gorresp. litt. VIII, 13, janvier 1768. — "Cette lassitude du christianisme qui se manifeste de toutes parts, et particulièrement dans les Etats catholiques, cette inquiétude qui travaille sourdement les esprits et les porte à attaquer les abus réligieux et politiques, est un phénomène caractéristique de notre siècle, comme l'esprit de reforme l'était du seizième et présage une révolution imminente et inévitable".

гичнёе, чёмъ въ другому привилегированному сословію. По крайней мёрё, бунтующая толпа хватаеть и подвергаеть астязаніямъ вообще духовныхъ лицъ, независимо отъ ихъ ранга: аббатовъ топчатъ, бьютъ кнутами, и здёсь же осыпаютъ камнями кареты епископовъ и архіепископовъ <sup>17</sup>. Очевидно, такая злоба должна была рости въ теченіе многихъ лётъ.

Інтературѣ оставалось только отвѣчать на господствующее настроеніе. Большая публика могла и не идти за ней во всѣхъ ея выводахъ, — но, несомнѣнно, должна была встрѣчать сочувствіемъ всякій ударъ, направленный противъ іерархіи и духовенства, какъ сословія. Эта публика въ своемъ творчествѣ не отстаетъ отъ писателей и ведетъ дѣло отрицанія, какъ только можетъ, сочиняя пѣсни, эпиграммы, анплодируя въ театрахъ пьесамъ философскаго направленія.

Нападки на традиціонные священные предметы превратились въ своего рода патентъ на философский образъ мыслей. Литература ежедневно поставляеть множество брошюрь отрицательнаго содержанія: изъ одного Амстердама, этихъ сочиненій летять во Францію цвлыя тучи съ невъроятною быстротой. Вольтеръ, мы знаемъ, не успъвалъ жаловаться на присвоеніе его таланту той или другой брошюры. И эти произведенія читаются вездё съ одинаковымъ удовольствіемъ,--при дворъ и на улицъ, въ городахъ и въ деревняхъ. Дъятельнъйшій современный прелать, архіепископь Бомонь, безпрестанно подвергается оскорбленіямъ. Проходить рёдкій мёсяцъ безь новыхъ куплетовъ по его адресу 18. Та же участь постигаеть и другихъ церковныхъ администраторовъ. Архіепископъ ліонскій издаеть весьма умфренное и гуманное пастырское послание о современномъ невёрія, но посланіе все-таки встречають необыкновенно дерзкою пъсней на частную жизнь прелата ". Духовный костюмъ сталъ казаться всюду подозрительнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Taine. Les Origines. La Révolution. Paris 1888, p. 44-6.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Mém. secr. 25 janv. 1764.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Corresp. litt. XI. 225, приведена пѣсня.

------

ни смёшнымъ: театры немедленно воспользовались имъ , потёхи зрителей: архіепископъ парижскій принужденъ вмёшиваться въ костюмерную часть даже бульварныхъ сценъ <sup>1</sup>". Но у театровъ было оружіе противъ духовенства. несравненно болёе серьезное, чёмъ костюмы и смёхотворная забава публики. Театръ открылъ войну противъ *l'infâme* и велъ ее до самой революціи съ неустанной энергіей. Иначе и бытъ не могло: вождь философіи, при всёхъ своихъ разностороннихъ литературныхъ работахъ, былъ прежде всего драматургомъ. Мы указывали, трагедіей Вольтера началась власть онлософіи надъ театромъ. Эдинз создалъ опоху въ идейномъ развитіи французской сцены: онъ же явился первой страницей въ исторіи противоцерковнаго направленія театра.

Въ классическій въкъ неръдко обсуждались со сцены вопросы религіи и церкви и, конечно, въ одномъ и томъ же направленіи: авторы трагедій прославляли мучениковъ. Вольтеръ пересчитываеть этихъ авторовъ, называя ихъ на своемъ обычномъ ироническомъ языкъ своими предшественнитами. Вольтеръ дъйствительно былъ непосредственнымъ насяъдникомъ Ротру, Корнеля и Расина; но считать ихъ предшественниками поэта-философа можно развъ въ томъ же смысяъ, въ какомъ језуитовъ—его учителями.

Іезунтскія коллегін научили отрицательно относиться ко иногимъ предметамъ не одного Вольтера. Педанты Мольера, ножетъ быть, не увидёли бы свёта, если бы авторъ не восинтывался въ Клермонтской школѣ. Даже Тартюфъ, по всей вёроятности, не чуждъ ученическимъ впечатлёніямъ поэта. Въ этихъ впечатлёніяхъ много сходныхъ чертъ съ извёстіями изъ школьнаго возраста Вольтера. Школы, воспитывавшія будущихъ геніальныхъ писателей, были пропитаны педантизмомъ, рабскимъ обожаніемъ авторитетовъ и неизлёчимой косностью мысли. Воспитанники, не смотря на это, въ школѣ умѣли развить въ себѣ свободный взглядъ даже на такіе предметы, какъ современная наука и католическая церковь.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Mém. secr. XIX, 52-3.

- 584 -

Мольеръ увлекается положительной оплософіей Гассении. даже идеями матеріализма. Вольтерь, если върить преданіямъ, повергаеть своихъ наставниковъ въ отчаяние невъриемъ и ироническими замъчаніями насчеть самыхъ священныхъ предметовъ. Одинъ изъ «отцовъ» будто даже предсказалъ грядущую двятельность ученика-деиста, разрушителя церковныхъ преданій ". Впослёдствія Вольтеръ вспоминаль о своемъ воспитаніи у іезуитовъ совершенно въ томъ же духъ, какъ н Мольерь, только въ другой формъ. Въ Философском словаръ онъ разсказалъ, вакіе ученые выходили изъ іезунтскихъ коллегій. Они знали «кое-что по латыни и нъсколько глупостей». не имъли представленія объ исторіи и географіи даже родной страны, не слыхали ни о философіи, ни о математикъ <sup>22</sup>. Вольтеръ не воспользовался для комедіи своимъ знакомствомъ съ такими наставниками, какъ le père Lejay, внушавшій отвращеніе всей школь; но ему ничто не мъшало, подъ влія. ніемъ того же опыта, взять боле широкую тему и изобразить общій типъ людей, способныхъ даже на мъстъ учителей насиліемъ и оскорбленіями подавлять пытливую мысль ребенка<sup>23</sup>. Нътъ ничего удивительнаго, если планъ и содержаніе Эдипа постепенно сложились у Вольтера еще во время пребыванія у іезуитовъ <sup>24</sup>. Въроятно тв же условія школьной жизни и взаимныя отношенія воспитанниковъ и воспитателей внушили юному поэту пріёмъ, наиболье подходящій въ такой рискованной борьбъ. Кромъ того, французские драматурги и романисты искони пользовались разными историческими именами и событіями для прославленія современныхъ лицъ и происшествій. Людовикъ XIV привыкъ безъ затруд-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Desnoiresterres Voltaire I, 17 etc. Здёсь тщательно собраны анекдотн изъ школьной жизни Вольтера.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Art. Education.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> По разсказамъ, Lejay послѣ какого-то скептическаго замѣчанія Вольтера вскочилъ съ казедры и бросился на маленькаго спорщика съ "ужаснымъ" крикомъ: "Malheureux! tu seras un jour l'étendard du déisme en France". Desnoiresterres. O. c. p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Cp. David Strauss, Voltaire, франц. нзд. Paris 1876. p. 17.

ненія узнавать себя въ лиць Оттоновъ, Меровеевъ и Титовъ. Поэть новой эпохи пойдегь тёмъ же путемъ, но только цъль будетъ не панегирикъ, а сатира. И Вольтеръ съ самаго начала въ высшей степени удачно ръшилъ вопросъ: изъ-за какой засады вести борьбу съ ненавистнымъ infâme. Другимъ оставалось слёдовать его примёру. На сценё оказались всевозможныя религіи, римское и греческое язычество, огнеповлонничество, друидизмъ и браминство. Вопросъ заключался не въ религи и не въ народъ, а въ жрецахъ; свойства же жрецовъ предподагались вездъ тождественныя. Съ правственной и политической точки зрвнія не было никакой разницы между друндомъ, магомъ, римскимъ папой, браминомъ и језуитомъ. Преданія классической трагедіи и здъсь принесли свою пользу. Французская публика давно привыкла не придавать никакого мъстнаго и историческаго смысла трагическимъ героямъ съ именами разныхъ странъ и эпохъ. Она искала здъсь вообще типовъ, олицетвореній тъхъ или другихъ нравственныхъ свойствъ. Такой вкусъ, несостоятельный съ художественной и психологической точки зрвнія, въ высшей степени удобенъ для идейной пропаганды. Вольтеръ въ предисловін къ трагедін Guèbres говоритъ, будто онъ не савлаль ее христіанскою пьесой только изъ почтенія въ христіанству, и въ то же время, по его мнѣвію, напрасно въ Гебрахъ отысвиваютъ намеки на језуитовъ и инквизицію. Очевидно, заявленія противоръчать одно другому и возмущеніе Вольтера противъ толкователей трагедін настолько же серьезно, насколько и его уважение въ католичеству. Слова Вольтера показывають, съ какою свободой можно было пользоваться религіозными темами и какъ легко достигались цъли авторовъ въ современной публикъ. Для самого Вольтера ничего не могло быть желательнъе именно такихъ впечатявній публики, какія будто бы его возмущали. Его ученики шли тъмъ же путемъ, въ твердомъ убъжденіи, что зрители и читатели съумѣють въ должномъ смыслѣ понять ихъ маговъ и друидовъ.

Подъ покровомъ иноземныхъ культовъ на сценъ подверга-

---- критикъ важнъйшія преданія и историческія событія римской церкви: притязанія папы на политическую власть, вліяніе духовенства на государей и подданныхъ, кровавые подвиги инквизиціи, жертвы ісзуитскаго ордена, злоупотребленія монаховъ и зло монастырей. И замъчательно, — наибольшій успъхъ на сценъ имъли трагедіи, нападавшія на церковь окольными путями, какъ-будто публика испытывала двойное удовольствіе---разгадать намъренія и намеки автора и выразить ему полное сочувствіе.

Все это блистательно обнаружилось на первомъ же представленіи первой философской трагедіи.

Эдипь появился на сценъ французскаго театра 18 ноября 1718 года. Мы говорили о препятствіяхъ, какія Вольтеру пришлось преодолёть: актеры отказывались играть пьесу. такъ какъ въ ней не было любовной интриги, смъялись надъ Софокломъ по поводу заимствованій новаго автора изъ античной трагеди... Публика щедро вознаградила Вольтера за всъ испытанія. Въ началъ въка она выказала всъ качества, какими впослёдствія партеръ приводиль въ восторгь новыхъписателей и повергалъ въ отчаяние цензуру. Спектакль прошель съ оживленіемъ, для самого автора совершенно неожиданнымъ<sup>25</sup>. Во время нъкоторыхъ сценъ вся зала приходила. въ трепетъ и единодушно подчеркнула ръчь Эдипа, соотвътствовавшую недавнимъ политическимъ событіямъ. Эдипъ говориль о государь, превозносимомь при жизни и обожаемомь подданными, а по смерти осужденномъ на жестокое униженіе. \* Всвиъ памятна была всеобщая радость по кончнив Людовика XIV и отмъна его завъщанія регентствомъ. Новое

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Молодой авторь врядь им отдаваль себё полный отчеть въ значения своей трагедія. Извёстна, напримёрь, его выходка, показавшаяся публикё интритой со стороны его враговь: Вольтерь вышель на сцену, неся въ рукахь края мантіи первосвященника. Вольтерь устроиль этоть выходь въ такомъ родѣ, что трагедія едва не превратилась въ фарсь. Только настроеніе публики и внутреннее содержаніе пьесы спасли автору его первый театральный успѣхъ. Ср. Desnoiresterres. *О. с.* I р. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Oedipe. Acte I, 3.

правительство быстро охладило восторги парижанъ и рёчь. Эдипа могла встрётить у многихъ искреннее сочувствіе.

Несравненно болёе сильное впечатлёніе произвели стихи, направленные противъ духовенства и отнынё ставшіе безсмертными въ исторіи французскаго театра. Іокаста, утёшая Эдипа, хочеть развёнчать служителей алтаря, отнять у нихъ исключительное значеніе, какъ посредниковъ между небомъ и людьми. Она возстаетъ противъ вёры въ ихъ сверхъестественную силу, въ пхъ таинственные обряды, въ ихъ гаданія, бросаетъ имъ упрекъ въ беззаконномъ присвоеніи правъ божества и заканчиваетъ рѣчь словами, приведшими въ страшное волненіе всѣхъ зрителей и позже неизмённо производившими сильное дѣйствіе на всѣхъ представленіяхъ трагедіи:

Nos prêtres ne sont point ce qu'un peuple pense;

Notre crédulité fait toute leur science...<sup>27</sup>.

Впечатлёніе должно было усиливаться еще драматическимъ иоментомъ: отъ справедливости этихъ словъ зависитъ счастье авухъ человёкъ, неизвёстно за что караемыхъ слёпымъ рокомъ. Чувствительность зрителей приподнималась до крайней степени, и весь актъ этотъ, заимствованный у Софокла, и публикой и критикой единогласно былъ признанъ однимъ изъ прекраснёйшихъ достояній французской сцены <sup>28</sup>.

Но это не единственная стрёла, направленная въ духовенство и въ религіозный культь. Приближенный Эдипа указываетъ на интриги жрецовъ: «У подножія святилища часто стоятъ измённики», и они по собственной волё и въ личныхъ интересахъ управляютъ властью боговъ. «Будемъ вёрить только самимъ себё и на все будемъ смотрётъ собственными глазами. Это – наши треножники, наши оракулы, наши боги». <sup>29</sup>.

Такой же рёзкой критикё подвергается вопросъ, напол-

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Acte IV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Съ этимъ согласенъ былъ даже Аббатъ Дефонтэнъ. Desnoiresterres. 0. с. I, 141.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Oedipe. Acte II, 4.

нявшій смутами цёлые вёка европейской исторіи—вопрось о власти свётской и духовной. Филоктеть представитель государственнаго верховенства. «Священникъ, кто бы онъ ни былъ, какой бы богъ ни вдохновлялъ его, долженъ молиться за своихъ государей, а не проклинать ихъ.» Филоктеть разсказываетъ, сколько бёдствій причиняетъ государямъ и народамъ честолюбивый первосвященникъ. Безсмысленный народъ, ослёпленный усердіемъ, изъ чувства благочестія попираетъ ногами священнёйшіе законы и думаетъ угодить богамъ, измёняя государямъ. <sup>30</sup>.

Наконецъ, --- господствующій духъ трагедія совершенно другой, чёмъ въ античной. Смертные не склоняются предъ всемогущимъ рокомъ. Они не понимають его дъйствій и поэтому не чувствуютъ предъ нимъ благоговънія. Эдипъ говорить: «Я, противъ своей воли, въ состояніи ослёпленья, былъ рабомъ и орудіемъ невъдомой силы: вотъ всъ мои преступленія; другихъ я не знаю. Безжалостные боги! мои вины-ваши и вы за нихъ меня наказываете!» loкаста умираеть, но ея ръчь еще величественнъе и надменнъе: «Священники и вы оиванцы, мои бывшіе подданные, почтите мою кончину и запомните навсегда, что среди ужасовъ судьбы, меня угнетающей, я заставида покраснъть боговъ, вынудившихъ меня на преступленіе». <sup>31</sup>. Трудно ярче изобразнть чувство человъческаго достоинства, въру личности въ силы своего разума. Жрецы, представители сверхъестественныхъ силь, кажутся ничтожными рабами или преступными интриганами предъ этими истинно-драматическими образами, воплощающими свободную мысль и нравственное мужество.

Эдипъ выдержалъ сорокъ пять представленій — успѣхъ неслыханный для своего времени, вызвалъ множество брошюръ за и противъ, иностранцы не замедлили присоединить свой голосъ къ славѣ Вольтера...<sup>31</sup>. Философія, слѣдовательно, вы-

<sup>33</sup> Desnoiresterres. O. c. I, 151-3.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Acte III, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Acte. V. 3, 6.

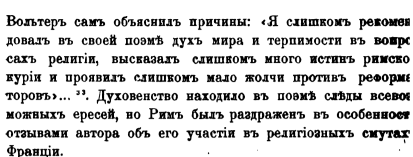
ступила на сценъ при самыхъ благопріятныхъ предзнаме ваніяхъ.

Одновременно съ первой философской трагедіей Вольтерь. обдумываль первую поэму, посвященную историческому сюжету, но не менве философскую, чвмъ Эдина и въ томъ же направлении. Поэма должна была прославить Генриха IV. Вольтеръ съ большимъ усердіемъ работалъ надъ этимъ произведеніемъ, нъсколько разъ исправляль и дополнялъ, выпустилъ сначала въ 1723 году подъ именемъ La Ligue ou Henri le Grand, а пять лъть спустя появилась Генріада. Автора заставляла столько лёть работать, несомнённо, мысль нанести католичеству ударъ болъе мъткій и опредъленный. чёмъ было сдёлано въ трагедіи. Тема для этой цёли избрана необыкновенно удачно: имя популярнъйшаго короля Франція, покрывавшее нападки на фанатизмъ римской цериви, заранње объщало побъду. Для насъ важна поэма потому, что она знаменовала перемёну въ философской борьбъ Вольтера.

Эдинз принципіально возстаеть противъ бульта и духовенства, съ точки зрънія разума и чувства. Историческая роль **духовенства** затрогивается мимоходомъ и второстепеннымъ героемъ. Отвлеченный характеръ трагедія соотвътствоваль первой ступени общественнаго развитія автора. Съ теченіень времени идеи его становились конкретнее, мотивы осязательные, теоретические доводы уступили мысто исторической дыйствительности. Это не значить, будго Вольтеръ въ трагедінхъ сталъ на строго-фактическую почву. Это совершенно было не въ духъ классической эстетики, которой Вольтеръ держался въ трагедіяхъ, и потомъ цёль Вольтера была не исихологическая и не бытовая, а философская. Онъ взялъ общую основу двятельности католическаго духовенства въ исторіи Западной Европы, религіозныя войны и борьбу властей. Такая постановка вопроса была несравненно ближе публикъ, чъмъ общія разсужденія Эдипа и Іокасты.

Генріада опредѣлила новый путь. Она при первомъ же появленія возбудила живъйшее недовольство богослововъ.





Вольтеръ обращался въ отдаленной исторія христіанств и указываль, вакія извращенія съ теченіемъ времени водно рились въ христіанской церкви. Онъ изображалъ первых пріемниковъ Петра и сравнивалъ съ ними позднъйшихъ пари запятнавшихъ свою власть преступленіями и заставивших даже Римъ «сожалъть о своихъ ложныхъ богахъ» 34. Потож авторъ вспоминалъ древнихъ отшельниковъ и противостві лялъ имъ монаховъ различныхъ орденовъ <sup>25</sup>. Римскій церцо священникъ является олицетвореніемъ Раздора. Въ уста этог страшнаго бича народовъ вложены принципы свътской вла сти папъ и религіознаго фанатизма католическихъ монаховъ 3 Въ концъ поэмы описываются ужасы осажденнаго Парижи Въ годину всеобщихъ страданій одно лишь духовенств «живеть въ изобилія подъ сънью алтарей». Оно не дв лить съ народомъ его страданий, ограничивается объщаніям загробныхъ благъ и проклятіями на голову еретическаго во родя <sup>37</sup>. Правовърные священники всюду являются обманиц ками, фанатиками и эгоистами, а Римъ-неизсякаемымъ ис точникомъ бъдствій народовъ и государей. Духовенство, н смыслу поэмы, не имъетъ ничего общаго ни съ небомъ, на съ религіей. Милости неба щедро изливаются на короля еретика, проклинаемаго Римомъ и священниками, сверкъ

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ib. p. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> La Henriade, chant IV. Paris 1828, p. 57-8.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Ib. chant V. p. 69.

<sup>\*\*</sup> Chant IV, p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Chant X, p. 753.

естественныя силы вмёшиваются въ его судьбу и католическая политика принуждена преклониться предъ Генрихомъ. Этотъ пріемъ—отдёлять служителей алтаря отъ истинной религіи и отъ самого Бога—одна изъ основныхъ чертъ противоцерковной философской пропаганды.

Въ теснейшей идейной связи съ Генріадой стоять философскія трагедія, слёдовавшія за ней,-прежде всего Маюмета. Вольтерь работаль надь этой пьесой съ истинно-отеческой любовью, каждый стихъ, каждая сцена отдълывались съ безпримърной ищательностью. Философъ выступалъ, навонецъ, отврыто предъ громадной публикой французскихъ театровъ-противъ l'infâme. Цъль свою онъ объяснилъ въ письмё къ Фридриху II 38. Она, впрочемъ, была ясна всякому читателю. Аббаты «теряли голову и вричали», что трагедія-«кровавая сатира» противъ христіанства и что въ словъ **Маhomet** столько же слоговъ, сколько въ имени Jésus-Christ <sup>39</sup>. Криви не помъшали блестящему успъху Магомета въ провинціи 40, но въ столицъ пьеса прошла всего три раза: авторъ счелъ нужнымъ снять ее со сцены послё необыкновенно шумныхъ спектаклей, окончательно раздражившихъ католическую партію. Эта уступка не помѣшала Вольтеру посвятить трагедію Бенедикту XIV. Въ письмѣ авторъ спрашиваль: «Кому же приличные всего посвятить сатиру на жестовость и заблужденія лже-пророка, какъ не намъстнику и соревнователю Бога мира и истины?» ". Отвътъ папы могъ заставить замодчать многихъ противниковъ Вольтера, но онъ не отнялъ у трагедіп ея истиннаго смысла.

Въ письмъ къ Фридриху Вольтеръ говоритъ: «Магометъ ничто иное, какъ Тартюфъ съ оружіемъ въ рукахъ». Эта

<sup>\*</sup> A sa majesté le roi de Prusse. Théâtre de Voltaire. IV, p. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Desnoiresterres. O. c. II, р. 337. — Трагедію продолжали преслѣдовать еще въ XIX вѣкѣ. Въ 1823 году Одеону правительство не разрѣпило играть Магомета, несмотря на согласіе цензуры. Georges Bengesco. Bibliographie. 1, 37.

<sup>••</sup> Выше мы говорили о представлении трагедии въ Лиллъ.--

<sup>\*</sup> Lettre de Voltaire au pape Benoît XIV. Théâtre IV p. 117.

характеристика не вполнѣ соотвѣтствуеть дѣйствительности. Магометь — деспоть, стремящійся соединить въ своихъ рукахъ духовную и свѣтскую власть и для этой цѣли убить у людей свободную мысль, сознаніе личнаго достоинства и заполонить весь міръ предразсудками и заблужденіями. Все это онъ откровенно высказываеть самъ: Богъ создалъ его первосвященникомъ и государемъ. Разсуждать — значить совершать кощунство; его «торжество во всякое время основано на заблужденіи, предразсудки — цари толпы» <sup>44</sup>. Магометь вепримиримый врагъ всѣхъ идей, неразлучныхъ съ просвѣщеніемъ человѣчества и особенно дорогихъ поэту XVIII вѣка: онъ убиваеть чувствительность, для него природа не болѣе, какъ привычка, т. е., поясняеть онъ, привычка къ безусловному подчиненію <sup>45</sup>; понятіе человъкъ не совмѣстимо съ его властью <sup>46</sup>.

Трудно было яснѣе выразить многообразныя нравственныя и практитескія свойства фанатизма. Слѣдуеть отмѣтить еще одну черту. Чудовищность личности Магомета особенно рѣзко подчеркивается его гоненіемъ на чувство, нѣжлыя и гуманныя движенія сердца. Въ его глазахъ состраданіе—слабость: «людей слѣдуеть непрестанно или уничтожать, или обманывать» <sup>47</sup>.

<sup>43</sup> "Mon triomphe en tout temps est fondé sur l'erreur". Acte IV, 2.

\*\* "Les préjugés sont les rois du vulgaire". Acte II, 3.

<sup>45</sup> Acte IV, 3; 2: "La nature à mes yeux n'est rien que l'habitude".

46 Acte V, 4.

Je dois régir en dieu l'univers prévenu;

Mon empire est détruit, si l'homme est reconnu.

Нельза не обратить вниманія на совпаденіе ндей Вольтера и Шилера въ драм'я Донь Карлоса. Здісь Магометь условіемъ своего господства считаеть отсутствіе человика, тамъ Филиппъ II, почувствовавъ отвращеніе въ деспотической власти, молить Бога-послать ему человика. Типы вольтеровскаго Магомета и Шилеровскаго Филиппа по существу тождественны, и ученикамъ французскаго философа, какъ увидимъ дальше, вполет естественно будеть перейдти въ изображенію испанскаго короля, какъ совершеннаго деспота я фанатика.

<sup>47</sup> "Faut-il toujours combattre ou tromper les humains!" Acte V, I.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Mahomet. Acte III, 6 "le pontife et le roi"; "On devient sacrilège alors qu'on delibère".

Онъ не понимаетъ естественнаго голоса сыновней и братской любви: уничтоживъ отца и сына, онъ добивается ласкъ дочери и сестры. Всъ лучшія чувства воплощены въ лицъ Сеида и Пальмиры: они рабы Магомета. Сендъ — жертва религіознаго ужаса и подъ вліяніемъ пророка онъ совершаетъ убійство, не въдая, что убиваетъ отца. Сеидъ смертью искупаетъ свое преступленіе; за нимъ слъдуетъ и Пальмира.

Здъсь всъ мотивы новой драмы: борьба чувства съ эгоизномъ и безсердечіемъ, чувство удѣлъ низшихъ, эгоизмъ на сторонь владыкъ. Духъ новой литературной эпохи, очевидно, въялъ надъ Вольтеромъ, когда онъ сочинялъ трагедію. – И это вполит естественно: еще шестью годами раньше Вольтеръ написаль чувствительную пьесу — L' Enfant prodique. Это сліяніе драмы съ противоцерковной философіей-въ высшей степени важный фактъ. Онъ созданъ Вольтеромъ-и немед-**Јенно завлад**влъ творчествомъ всвхъ его последователей. Оъ нетерпимостью и суевъріями стали бороться оружіемъ чувствительности и гуманности, а не только отвлеченными разсужденіями. Стоило внушить публиб' состраданіе въ жертвамъ, -- отвращеніе въ фанатизму являлось само собой. Благородные порывы сердца должны были производить со сцены болве глубоков впечатлёніе, чёмъ доводы разсудка. Это отлячно поняль Вильтерь, — и слёдующая его философская трагедія—Гебиы—оказалась уже настоящей мъщанской чувствительной драмой.

Цёль пьесы, по объясненію автора, «внушить уваженіе къ законамъ, всеобщее милосердіе, гуманность, снисходительность, терпимость». Во всёхъ этихъ добродётеляхъ заинтересованы особенно люди слабые, беззащитные, п авторъ беретъ своихъ героевъ «въ будничной сферё». Онъ не боится вывести на сцену садовницу, молодую дёвушку, работинцу у своего отца-поселянина, и даже простого солдата. Эти личности, по мнёнію Вольтера, ближе къ природё и своею простотой, и естественностью, скорёе могутъ достигнуть цёли, чёмъ влюбленные принцы и страстныя принцессы Въ пьесё дёйствуетъ императоръ, но не затёмъ, чтобы поражать величіемъ и въ напыщенныхъ стихахъ расписывать свое могущество. Онъ появляется въ концъ трагедіи, чтобы провозгласить идею терпимости.

Герои фанатизма на этотъ разъ жрецы римскаго божества Плутона, ихъ жертва — молодая дввушка огнепоклонница. Дъйствіе происходить въ пограничномъ замкъ, начальникъ гарнизона — трибунъ Ираданъ, при немъ братъ Сезенъ. Жрецы убѣдили императора, что всякая другая религія, кромѣ римской, вредна для государства, и онъ слушаеть ихъ. Сезенъ возмущается такимъ смъщеніемъ властей: «Честный полланный во всѣ времена различаеть государство и вѣру, тронъ и алтарь не зависять другь оть друга, мое сердце приналлежить моимъ богамъ, моя рува – императору». Но жрецы хотять действовать съ одинавовою свободой именемъ боговъ и именемъ цезаря. Они отвровенно отрицаютъ возможность служить небу и, въ то же время, быть сострадательнымъ 48. Ихъ власть Ираданъ объясняетъ обманомъ, переходящимъ въ народъ изъ рода въ родъ: «чъмъ древнъе злоупотребленіе, тъмъ оно священнъе», и «преслъдователи, тираны мысли» пріобрѣтають громадную власть надь толпой, пользуются ел почетомъ, хотя ложь ясна: боги не могутъ имъть палачей своими служителяли ". Трибунъ хочетъ спасти юную огнепоклонницу. Это истичный герой чувствительной драмы. Онъ въ восторгъ отъ добродътели бъдной крестьянки и увъренъ, что эта добродътель «облагороживаеть ее». Величіе, блескъ двора исполнены низости, обмановъ: естественная простота поселянина можеть усладить взоры самого цезаря 50. Гибель жреца-фанатика еще ярче оттвняеть благородство и сердечную врасоту огнеповлонницы: жрецъ умираеть съ проклятіями богамъ, не защитившимъ его. Цезарь окончательно осуждаеть религіозный фанатизмъ и привозглашаетъ верховную власть государства надъ peanвсѣми

<sup>48</sup> Les Guèbres. Acte I, 4.

<sup>\*\*</sup> Acte I, 1, 6; Acte II, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Acte IV, 1.

гіозными спорами. «Я думаю, какъ гражданинъ, — говорить онъ, — дъйствую какъ императоръ. Я ненавижу фанатика н гонителя». Въ этихъ словахъ, по указанію самого автора, заключается идея пьесы. Но Вольтеръ не могъ удовлетвориться нападками на фанатизмъ и гоненія. Мы видъли — въ трагедіи *Магомета* — онъ хотълъ слить въ одинъ образъ два величайшихъ порока — религіозное самовластіе и лицемъріе. Одновременно съ *Гебрами*, онъ посвятилъ отдъльную пьесу ханвеству, уже раньше выставленному на позоръ въ лицъ Тартюфа<sup>51</sup>.

Сначала комедія называлась Le depôt ou Ninon, потомъ вошла въ сочинения Вольтера подъ именемъ Le Dépositaire. Въ основъ ея лежить дъйствительная исторія, разсказанная еще Мольеру знаменитою куртизанкой Нинонъ Ланкло. Нъкое крайне набожное лицо получило на хранение деньги и не возвратило ихъ владъльцу. Лицо это, между тъмъ, слыло примърно-добродътельнымъ, исполняло обязанности «духовнаго руководителя душъ» у многихъ ханжей 52. Вольтеръ, чтобы не смущать цензуру, превратиль героя въ церковнаго старосту. О немъ говорятъ: «Это человъкъ врайне могущественный, у него много денегъ. На его широкомъ лицъ видны всв его достоинства. Онъ уменъ и часто наслёдуетъ после ищъ, съ которыми не состоялъ ни въ какомъ родствв. Онъ всегда жилъ своими талантами. Онъ состоить духовнымъ руководителемъ больше чёмъ у двадцати фамилій: онъ зегно можеть сдвлать много добра дввушнамъ...» 53.

Въ комедіи онъ играетъ отвратительную роль. Съ его изыка не сходятъ нравственныя проповъди, сожалънія о бъд-

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Первое изданіе этой пьесы вышло въ 1772 роду въ Женевѣ я въ Парижѣ, но она была послана къ Thieriot еще весной въ 1769 году я къ Дидро въ сентябрѣ того же года. Bengesco. *О. с.* I, 72.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Le Dépositaire. Préface. Corresp. litt. X, 5. Случай произошель съ извістнымъ Гурвилемъ, отдавшимъ на храненіе часть денегь Ланкло и часть—ханжі: и только Ланкло возвратила свою долю. Исторія воспроиззедена въ комедія, сохранены имена дійствующихъ лицъ.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Le Dépositaire. Acte III, 1.

ныхъ, негодованіе на пороки и даже на обыкновенное легкомысліе молодежи. Ему завёщаны на храненіе деньги двухъ молодыхъ людей, и лишь только заходитъ рёчь объ этихъ деньгахъ, лицемёръ изчезаеть по дёламъ бёдныхъ. Онъ хочетъ жениться на Нинонъ, соединить капиталъ молодыхъ людей съ ея приданымъ и путемъ подкуповъ и талантовъ опытной жены добиться хорошаго мёстечка. Всё эти планы рушатся и Тартюфъ получаетъ должное возмездіе. Нинонъ предупреждаетъ одну изъ жертвъ лицемёра—избёгать мошенниковъ, залёзающихъ въ чужой карманъ съ именемъ Бога на языкё <sup>54</sup>.

Несмотря на всё предосторожности Вольтера, пьеса не была разрёшена къ представленію въ Comédie Française Это не мёшало ей появляться на частныхъ сценахъ.

Помимо пьесъ, поражавшихъ исключительно фанатизмъ в духовенство, Вольтеръ не пропускалъ случая и въ другихъ трагедіяхъ коснуться ненавистныхъ вопросовъ. Трагедія Скиом прославляеть добродётели первобытныхъ племенъ. - и въ числь достоинствъ изображается простота религіознаго культа: у Скиеовъ нътъ роскошныхъ храмовъ, богатыхъ приношеній богамъ, сложныхъ таинствъ: все это они считаютъ «безподезной пышностью, утомительной для боговъ» 55. Въ предсмертной трагедія философа на сцень снова защитникъ сусвърій, нарушающихъ права чувства: онъ провозглашаеть волю неба непоколебимой, а его обвиняють въ томъ, чтоона заставляетъ говорить небо и дълаетъ людей несчастными <sup>56</sup>. Не имѣя силъ присутствовать на представленіяхъ пьесы. — Вольтеръ справлялся, какія сцены производять сильнъйшее впечатлъніе на публику. Ему отвъчали-больше всего аплодирують стихамъ, направленнымъ противъ духовенства. Вольтеръ былъ восхищенъ :парижане, очевидно, забыли его исповъдь и причащение 57.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> "Qui volent dans la poche en vous parlant de Dieu". Acte V, 3.

<sup>55</sup> Les Scythes. Acte II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Irène. Acte IV, 3.

<sup>57</sup> Mém. secr. XI, 165; 24 mars 1778.

Можеть быть и не забыли-во всякомъ случав временныя малодушныя уступки Вольтера тому, что онъ самъ назваль l'infâme-совершенно померкли предъ дъломъ всей его жизни - въ глазахъ враговъ и сторонниковъ. Одни именовали его Прометеема ниспровергающимъ власть боговъ 5%. Другіе на его смерть сочиняли пьесу — Voltaire triomphant ou les prêtres deçus 59. Не мало современниковъ обвиняло его въ томъ, что онъ отврылъ «эпоху нечестія» на французской сцень. Но еще больше нашлось готовыхъ идти по его слёдамъ. Въ нёсколько лёть театры превратились въ настоящія позорища католической церкви, ея исторіи и ея служителей. «Во всёхъ новыхъ пьесахъ, --- пишетъ современ-**НИКЪ, --- ВЪ НАЧАЛЪ ШЕСТИДЕСЯТЫХ**Ъ ГОДОВЪ, «ДУХОВНЫЕ ИГОАЮТЪ на сценѣ роль мошенниковъ» 60. Перепуганное духовенство начинаеть вычеркивать стихи въ пьесахъ за одно слово рие. ire» ". Дълается это очевидно, въ виду публики, считающей оскорбительныя исторіи о духовенствё интереснёйшимъ зрълищемъ. Съмена, посъянныя Вольтеромъ принесли обильную жатву. Длинный рядъ драматурговъ до самой революція неутомимо ведеть войну съ католической іерархіей и ся ученіемъ.

## II.

Въ вопросахъ о религи и церкви за Вольтеромъ шли писатели самы: тъ разнообразныхъ направлений и далеко не во всемъ согласные съ фернейскимъ патріархомъ. Преданный и усердный подражатель учителя, Лемьерръ стоитъ рядомъ съ экономистомъ Лебланомъ и крайнимъ демократомъ Мерсье. Эти люди исповъдуютъ различные взгляды на политическія и общественныя реформы, — но они безусловно единодушны

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Promethée, опера Помпяньяна о которой мы говоряли раньше.

<sup>59</sup> Cortesp. secrète. IV, 388, 18 août-1778.

<sup>40</sup> Corresp. litt. V, 312.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Bz Jeanne de Nuples. Corresp. litt. XIII, 43.

предъ лицомъ современнаго католичества и его јерархіи. Противоцерковная пропаганда въ драматической литературъ особенно усиливается съ шестидесятыхъ годовъ: именно въ этой эпохъ, по наблюденіямъ современниковъ, скептицизмъ въ обществъ достигаетъ высшей степени развитія. Деизиъ смвняется матерьялизмомъ. Королевская декларація отъ 21 апръля 1757 года заявляеть о разнузданной дерзости свободомыслія. Писатели — злоумышленники подрывають основы религіи и королевской власти. Декларація грозить смертной казнью авторамъ, издателямъ и даже розносчикамъ и всякимъ распространителямъ противорелигіозныхъ и противомонархическихъ сочиненій. Этого мало. За простое несоблюденіе установленныхъ формальностей при изданіи какой-бы то ни было книги определяются галеры. Смотря по обстоятельствамъ двла-даже пожизненныя. Устанавливается громадный штрафъ на всё учрежденія и всёхъ владёльцевъ, допускающихъ въ своихъ владенияхъ частныя и тайныя типографіи 62.

При такихъ условіяхъ театръ долженъ былъ оказать великія услуги просвётительной литературѣ. Идеи, гонимыя въ печати, обильнымъ потокомъ нахлынули на драматическія сцены. Королевская декларація не спасла отъ жестокихъ ударовъ ни римское католичество, ни монархію Людовика XV.

Льтомъ 1763 года на сцень Comedie Françaice появилась трагедія Леблана Manco-Capac; она была посвящена собственно вопросу о происхожденіи государства и политической власти. Но, въ силу исторіи и ученія католической церкви, государственный вопросъ естественно связывался съ церковнымъ. Въ трагедіи Леблана великій жрецъ солнца — Тамзи, по своему политическому вліянію и честолюбивымъ стремленіямъ, точное воплощеніе римскаго первосвященника.

Тамзи возбуждаеть Манко къ жестокости и деспотизму: «инлуеть только слабость, а не могущество», говорить жрецъ. Подданные должны трепетать, являться игрушкой въ глазахъ

48 Barbier. VI, 522-3.

надменнаго владыки. Тамзи требуетъ казней. Его власть основывается на ослъпленіи толпы. Одинъ изъ приближенныхъ Манко говорить жрецу: «Чтобы легче, подчинить слабаго нгу вашихъ забоновъ, вы небо сдълали представителемъ своего права. Вы отношения между человъкомъ и небомъ превратили въ священный культь, невъдомый нашимъ предкамъ, разукрасили пышностью, блескомъ празднествъ и таинствъ и повсюду возбудили благоговъніе толпы, захотвли царствовать надъ трономъ и алтаремъ, ни съ къмъ не дълить верховной власти, держать въ своихъ рукахъ скипетръ и ка. анльницу» <sup>63</sup>. Манко изумляется, какъ безстыдный обольститель толпы для собственнаго возвышенія злоупотребляеть именемъ неба. Въ концъ трагедіи Тамзи провозглашаетъ себя кородемъ, поднимаетъ бунтъ противъ Манко, покушается убить его храбръйшаго вождя, но самъ гибнетъ отъ руки анкаря, побъжденнаго Манко, но несравненно болъе честнаго, чъмъ жрецъ. Указывая на умирающаго, Тамзи, дикарь произносить стихъ, вызывавшій въ публикѣ бурю восторговъ: «Voilà l'homme civil, reconnois le sauvage». Послѣ нѣсколь-

Lorsque nous tirant de nos sutres sauvages, Pour mieux lier le faible au nouveau joug des loix, Vous rendîtes le ciel protecteur de leurs droits, Quand par un culte auguste, ignoré de nos pères, Sa pompe, sa splendeur, ses fêtès, ses mystères On vous vit établir un rapport glorieux, Nécéssaire peut-être entre l'homme et les dieux; Vous déviez, en tour lieux imposant au vulgaire, Regner et sur le trône et dans le sanctuaire. Sans partager les droits du suprême pouvoir, Retenir en vos mains le sceptre et l'encensoir, Et ne point, à nos yeux, livrer l'obéissance Aux dangers, aux retours, aux chocs d'une balance, Où l'interêt du ciel peut mettre un poids fatal, Donner au Prince un maître, ou du moins un égale.

pp. 16--17.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Manco-Capac, premier Unea du Pérou, Com. Fr. 12 ilons 1763. Paris 1782. Idamore:

кихъ представленій пьесу запрещено было печатать и давать на сценв. Ее возобновили спустя почти двадцать лють и только тогда напечатали <sup>64</sup>.

Но успёхъ этой пьесы блёднёеть предъ шумомъ, поднятымъ другою трагедіей Леблана-Druides. Первое пдредставленіе вышло неудачно, въ дёло вмёшались энциклопеднсты Тома и Кондорсе, въ течение одной ночи совратили и исправили трагедію, и успъхъ превзошелъ всъ ожиданія 65. Партеръ на этотъ разъ сошелся въ своихъ восторгахъ съ герцогомъ Орлеанскимъ и велъ себя такъ, что очевидецъ второе представление трагедии называеть «истиннымъ свандаломъ въ виноградникъ Господнемъ». «При такомъ настроени всей публики, - прибавляетъ онъ, -- невозможно, чтобы власть духовенства уцълъла». Въ Парижъ немедлено возникло множество догадокъ: друидовъ называли именами современныхъ архіепископовъ и фанатичнъйшій изъ жрецовъ отождествлялся съ архіепископомъ парижскимъ. Было дано подрядъ двёнадцать представлений съ полными сборами и партеръ требовалъ все новыхъ спектаклей. Пьесу дали въ Версали, при дворъ, что привело Парижъ въ неслыханный восторгъ. Парижскій архіепископъ, наконецъ ръшилъ прекратить смущеніе правовърныхъ и настоялъ на запрещеніи Druides. Привазъ былъ полученъ передъ самымъ представленіемъ, но спектакля отмёнить не позволили: актеры сыграли комедію Nanine, не менње ненавистную для охранителей стараго порядка, чвиъ Друиды. Одновременно появилась трагедія Вольтера Lois de Minos на тему далеко не консервативнаго характера. Такимъ образомъ, цензуръ и духовенству почти не представлялось выхода. Едва спасали архіепископовъ, опасности подвергались графы и маркизы; удавалось удалить со сцены жреца-философа, на ней грозилъ появиться царьоилосооъ. Зданіе, очевидно, горѣло со всѣхъ сторонъ 66.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Corresp. litt. V, 313.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Desnoiresterres. La Com. Sat. p. 171. Было выброшено до 500 стиховъ.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Вся исторія съ Druides подробно разсказана въ Corresp. litt. IX, 471 etc.

Въ трагедія Леблана происходить борьба между самими жрецами, великимъ друидомъ Галліи и главой друидовъ племени Карнутовъ. Вождь этого племени объщалъ за спасеніе Галліи посвятить богамъ свою дочь, принести ее въ жертву. Глава друидовъ господствуетъ надъ волей вождя и надъ всъмъ алеменемъ. Великій друидъ возмущается честолюбіемъ, притязаніями духовенства и суевфріемъ толпы. Вождь готовъ сложить ворону въ его ногамъ, онъ отвергаетъ всв почести. «Да погибнетъ первосвященникъ, опьяненный своимъ величіемъ, питающій безстыдно-тщеславные замыслы... Вы, жрецы, будьте покорны вашимъ королямъ, строго различайте арава земли и неба и бойтесь заблужденій слёпого усердія»» 67. Указывая на легковъріе и слъпоту толпы, великій друидъ считаеть долгомъ жрецовъ просвъщать народъ, а не питать въ немъ въру, будто небо возвъщаетъ свою волю устами священниковъ и открываетъ имъ тайны, недоступныя простымъ смертнымъ. Жрецы должны заслужить уважение простыхъ людей, а не красть его путемъ обмана и умственной тьмы <sup>68</sup>. Великій друидъ просв'ящаеть и вождя на счеть его обязанностей: «Короли не должны повровительствовать заблужденіямъ.. Голосъ неба сказывается въ сердцъ человъка. Онъ требуетъ милосердія и справедливости... Разумъ въ свою очередь убъждаеть: чьиъ могущественнъе Богъ, тъмъ онъ милостивъе. Онъ самъ далъ намъ свътъ, чтобъ отличать

- <sup>67</sup> Les Druides. На изданія 1783 года стонть—S.-Petersbourg. Périsse le Pontife, ivre de sa grandeur Qui nourrit, sans rougir, la vanité secréte... p. 32.
- 68 Cyndonax, великій друндъ:

Que le faible vulgaire enivré d'un faux zèle, Pense qu'à nos regards, devoilant ses secrets, Le Ciel, par notre bouche annonce ses decrets, C'est à nous détruire une érreur dangereuse, Souvent fatale au monde, au Ciel injurieuse Que, peut-être, en secret, l'orgueil autorisa, Et dont plus d'une fois, l'hypocrisie abusa. Aux respects des humains si nous osons prétendre, Sachons le mériter, et non pas surprendre. p. 29. правду отъ обмана: будемъ прислушиваться къ голосу природы и мы постигнемъ истинную волю божества» 6°.

Этоть стихь: Ah! ce n'est point aux rois protéger l'erreurпревратился въ пословицу. Такія же рѣчи произносить и жертва друидовъ, юная дочь вождя. Великій друидъ возмущается обычаемъ жредовъ-принимать вынужденные объты отъ суевърныхъ поклонниковъ, онъ не допускаетъ мысли. чтобы небо требовало человъчесскихъ слезъ и какихъ бы то ни было жертвъ. Принцесса, поддерживаемая друидомъ, обращаетъ къ жрецамъ пламенные упреки: называетъ ихъ ввяными виновниками раздора и ненависти, дикими обманщиками, разрушителями гуманности и величайшими оскорбителями имени Бога 70. Даже вождь, покорный исполнитель воли духовенства, подъ конецъ драмы возмущенъ представленіемъ друидовь о Божествь: «Какъ, этотъ Богъ, чьи перуны устрашають преступнивовъ, на всёхъ людей смотритъ, какъ на свои жертвы? Вы его изображаете ревнивымъ деспотомъ, онъ въчно опьяненъ яростью и пламеннымъ гнъвомъ. Его нужно укрощать кровью и слезами. Что же мы посла этого? Со всёхъ сторонъ окруженные бёдствіями, мы — жалкія игрушки силы, поражающей нась по своему усмотрвнію, и мы можемъ только со страхомъ взирать на небо?» 71.

Великій друидъ одерживаеть верхъ. Его противникъ подвергается смертельной опасности, но оплосооская гуманность безпредѣльна: «сѣтуя на его заблужденія», — говоритъ друидъоплосооъ, — «щадите его кровь; онъ — человѣкъ, этого достаточно. Не подавайте примѣра злодѣяніямъ, какими онъ самъ загрязнилъ храмъ. Онъ довольно наказанъ, если его совѣсть проснулась. Пусть онъ живетъ для раскаянія... Различайте же впередъ, — заканчиваетъ друидъ, — голосъ неба отъ голоса оанатизма — органа злодѣйствъ» <sup>72</sup>. Среди галловъ воцаряется

<sup>\*\*</sup> Ib. p. 54; 83-4.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Ib. p. 60, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Ib. p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Ah! de la voix du ciel distinguez désormais.

La voix du fanatisme, organe des fortaits. p. 100.

религія сердца, связывающая людей чувствами любви и теримости, а не внушающая имъ ужасъ.

Такова проповёдь, раздававшаяся, — пишетъ современникъ, — въ теченіе целаго великаго поста противъ церкви и духовенства. На этотъ разъ авторъ простеръ свободу своихъ убъжденій гораздо дальше, чёмъ въ первой трагедіи. Указать на сердце и разумъ, какъ на единственные источники религіп, — значить подорвать авторитеть вообще церковныхъ установленій. Объявить устами великаго друнда священниковъ такими же людьми, какъ и всъ остальные, — значить отвергвуть јерархію и религіозныя таинства. Не признать за священниками исключительнаго права сообщать върующимъ божественную волю — значить отринуть преданія церкви и священническій санъ понимать съ точки зрѣнія крайнихъ раціоналистическихъ сектъ. При такихъ взглядахъ, высказанныхъ публично съ театральной сцены, опасность грозила не только римской церкви, но вообще всякому религіозному культу. Церковь какъ нѣчто отличное отъ свѣтскаго общества, теряла право на существование и не могла искать зациты у политической власти. Сердце и разумъ-единственные догматы, признанные великимъ друндомъ. Послъ этого понятно безпокойство даже свободомыслящихъ современниковъ при видъ всей столицы, привътствовавшей эти догматы и настоятельно желавшей, чтобы духовенство познакомилось съ ними непремънно въ театръ 73.

Пьеса, дъйствительно, въ свое время являлась единственной надеждой просвътителей и публики, сочувствовавшей ихъ дълу. Кондорсе, сътуя на медленный пропускъ траге-

•

5

\*

L

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> "Le parterre a redemandé la continuation des représentations après Pâques avec toute la chaleur que les comédiens ont été obligés de le promettre; le parterre veut absolument ménager à l'assemblée du clergé l'occusion de Voir cette pièce pendant sa tenue au mois de mai, de s'édifier et de s'infinire des devoirs du sacerdoce".— Corr. litt. IX, p. 481. Особенно любошино, что пьесу разсматриваль духовный цензоръ и пропустиль ее. Очевщею, эта цёнзура мало научилась провицательности со временъ первыхъ токовъ Энциклопедiu.

дія, писалъ Тюрго въ январѣ 1771 года: «наша литература не произвела ничего, благодаря гасильнику полиціи. Не хотять даже дозволить трагедін Друиды, потому что тамъ возстаютъ противъ человѣческихъ жертвъ, – а это сильно оскорбило бы убійцъ Лабарра»<sup>14</sup>. Но пьеса, все таки, была пропущена, къ великому удивленію энциклопедистовъ и вознаградила публику за временное оскудѣніе въ литературѣ.

Тлетворное вліяніе католическаго духовенства на государей - общепризнанная истина у драматурговъ XVIII въка. Во всёхъ пьесахъ жрецы являются первыми руководителями десиотизма, проповъднивами народнаго рабства, достигаемаго какою бы то ни было цёной. Цёлый рядъ трагедій возникъ исключительно для доказательства этой истины. Въ пьесъ Olinde et Sophronie магъ Исменъ обращается съ такою рвчью въ султану: «Ты царствуешь по волё Предвёчнаго. Это Богъ возвелъ тебя на тронъ,. Онъ воздожилъ корону на твою главу, вложиль скипетрь въ твои руки. Вмъстъ съ властью онъ даровалъ тебъ знаніе и духъ мудрости. Отгони же отъ себя пустыя тревоги...» <sup>тв</sup>. Исменъ требуетъ истребленія всёхъ христіанъ: это кажется ему законнымъ въ религіозномъ и нравственномъ отношении. «Народъ, -- говоритъ онъ, -- созданъ затъмъ, чтобы чувствовать страхъ, жить въ рабствв и превлоняться предъ господиномъ» 76. Въ такихъ принципахъ наставляеть Исменъ султана съ цёлью самому пользоваться властью. Его бесталы съ султаномъ напоминаютъ шиллеровскую сцену Филиппа II съ великимъ ичквизиторомъ, и признанія самого Исмена ничто иное какъ политическіе взгляды римской церкви.

Эти же мотивы перенесены и въ античную исторію. Въ трагедіи Idomenée происходить такая же борьба между чув-

- <sup>75</sup> Olinde et Sophronie, drame héroique par Mercier Paris 1761.
- <sup>76</sup> "Il est né pour craindre, pour servir et pour adorer". Acte V, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ouevres de Condorcet. Paris 1877. I. 180—2. Какое значеніе придаваль Кондорсе трагедін Леблана видно изъ письма Вольтера къ Даламберу: Кондорсе сообщаеть Вольтеру о Друидахъ, какъ о "l'abolition de l'ancienne prêtraille". Lettres. II, 123.

ствомъ и жреческимъ оанатизмомъ, какая въ Друидахъ. Царь обязанный пожертвовать сыномъ, жалуется, что онъ не въ силахъ примирить въ своемъ сердцъ голосъ природы и волю боговъ, а мать обращаетъ къ жрецу вопросъ, одинаково не разръшимый для разума и чувства: «Какой же богъ можетъ управлять убійствами и повелъвать несправедливость?» <sup>77</sup>.

Въ трагедія Hypermnestre жрецы являются усерднъйшими помощниками узурпатора и деспота. Данай замышляеть погубить семью своего царственнаго брата, онъ намъренъ об**жануть** народъ съ помощью жреца: «Плуть служить моимъ желаніямъ. Онъ продалъ мнѣ свой голосъ, свою честь и своихъ боговъ» <sup>1</sup>". Жрецъ пользуется върой народа въ чудеса, въ предсказанія, распространяеть ужасъ, оправдываеть свои дъйствія ссылкой на оракула, на знаменія. Гипермнестрасвободный мыслитель, она подвергаеть жестокой критикъ всъ суевърія. Нападеніе на чудеса внушено истинно-вольтеровскимъ духомъ: «Случай въ монхъ глазахъ не можетъ быть чудойъ. Я не могу оказывать такой чести нашему ревнивому самолюбію, чтобъ осмълиться върить, будто міровой порядовъ нарушается ради насъ, не дерзаю наносить и богамъ обиду, воображая, что они связываютъ скрытое отъ насъ будущее съ какими-то предзнаменованіями» 79.

Авторъ Идоменея и Гипермнестры, Лемьерръ, усердивйшій, по мивнію современниковъ, послёдователь Вольтера. Его третья драма противъ церкви—La veuve de Malabar—одна изъ популяривйшихъ пьесъ всего репертуара XVIII вёка. Современникъ, мало расположенный признавать талантъ Лемьерра, называеть трагедію «прекраснёйшею проповёдью,

- <sup>78</sup> Hypermnestre. Com. Fr. 31 août 1758. Paris 1759. Acte I, 4.
- <sup>70</sup> Acte II, 2:

Le hasard à mes yeux ne peut être un prodige; Je ne fais point l'honneur à notre orgueil jaloux D'oser croire aucun ordre interrompu pour nous; Ni cette injure aux dieux de penser qu'ils attachent A des signes si vains l'avenir qu'ils nous cachent.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Idonenée, Com. Fr. 13 f. 1764. Paris 1764. Acte V, 3.

вакая только къ теченіе года была произнесена противъ епископской власти, противъ религіозныхъ предразсудковъ» <sup>30</sup>. Публика вполнѣ раздѣляла это мнѣніе. Дора, авторъ противооилосовской сатиры Les prôneurs, до такой степени былъ восхищенъ этимъ безусловно-оилосооскимъ произведеніемъ, что въ день перваго представленія. смертельно-больной, говорилъ окружающимъ: «Возможно скорѣе извѣстите меня объ успѣхѣ Малабарской едовы: это поможетъ мнѣ спокойно провести ночь» <sup>31</sup>. Спустя десять лѣтъ, въ 1780 году, Лемьерръ передѣлалъ свою пьесу µ она снова имѣла блестящій успѣхъ, выдержала двадцать спектаклей, чего современники не помнили въ теченіе послѣднихъ пятнадцати лѣтъ <sup>82</sup>.

Интересъ трагедія заключается, конечно, не въ сюжеті: вопросъ идеть объ извъстномъ индусскомъ обычать – сожженій женъ по смерти мужей. Важны идея великаго брамина и его юнаго товарища относительно преданій и духовенства. Великій браминъ объясняеть чувствительному юношѣ, что людьми правять обычай, привычки и преданія. Только врѣпостью традицій и держится власть браминовъ и ихъ учениковъ: «Уничтожьте одинъ обычай, упадеть другой, – говорить браминъ, —и наши священнъйшія, драгоцѣннѣйшія права, наши почести рушатся, храмы опустѣютъ. Передъ этими законами смерти и ужаса пораженные народы всегда склонялись во прахъ» <sup>83</sup>.

<sup>80</sup> Отзывъ Гримма, которому вообще не нравилось обиліе философія въ современныхъ трагедіяхъ; онъ сѣтовалъ, что въ пьесахъ мало исторической правды. Corresp. litt. V, 455, по поводу Идоменея п Гипермнестра. О Малабарской вдовъ – IX, 116.

<sup>81</sup> De l'influence de la chaire, du théâtre et barreau dans la sosiété civile, par Boieldieu, avocat. Paris, an XII, p. 100.

82 Corresp. litt. XII, 29 avr. 1780.

<sup>58</sup> La Veuve de Malabar ou l'empire des coulumes. Com. Fr. 30 jl. 1770. Paris 1780. Acte I, 5.

Une coutume ôtée

L'autre tombe; nos droits les plus saints, les plus chers Nos honneurs sont détruits, nos temples sont deserts; Plus la coutume est dure et plus elle est puissante, Toujours devant ces lois de mort et d'épouvante, Les peuples étonnés se sont courbés plus bas.

Старикъ борется противъ всего новаго и свободнаго. Его опора-невъжество и слъпая покорность толпы. Онъ не церестаеть повторять, что онъ «органъ небесъ». Юноша отъ природы мягкосердеченъ, чувствителенъ. Онъ не можетъ помириться съ религіознымъ ученіемъ, требующимъ жестокости и рабскаго повиновенія. Его поддерживаеть начальникъ французскаго войска. Сцена генерала съ браминомъ вызывала особенно шумныя одобренія публики<sup>84</sup>. Генераль обращается въ брамину во имя гуманности: «Я говорю, какъ человъкъ». Браминъ отвъчаетъ: «А я, какъ органъ небесъ, какъ жрецъ, **вакъ смертный**, вдохновленный богамп». Французъ возмущенъ до глубины души: «Ты-жрепъ! ты-браминъ! Но ты даже не человъкъ! Кроткая гуманность-скоръе инстинктъ, чъмъ добродътель, это первоначальное чувство, никогда не замолкавшее, родившееся съ нами, душа нашего существа, она дълаетъ человъка человъкомъ, и ты можешь отвергать ее! Какимъ же дыханіемъ былъ ты призванъ къ жизни въ иннуту рожденія? Какое чудовище, какая скала создала тебя въ своихъ нѣдрахъ? Ты, несчастный, никогда не проливалъ слезъ! Ты никогда не испытывалъ прелести нъжнаго чувства! Мнъ надо было придти въ этимъ мятежнымъ берегамъ, чтобы научить тебя, что существують сострадательныя сердца». Браминъ оправдываетъ индусскій обычай тёмъ, что жены отравляють мужей. Генераль, какъ истинный ученикъ просвътительной оилософія, отвъчаеть: «Преступленіе на земль --всегда явленіе исключительное. Оно мимолетно, какъ всъ бъдствія... Если ты лишенъ чувствительности, не будь безчеловъчнымъ, это не такъ трудно. Оставь свой обычай,--вопросъ въ томъ, чтобы быть человъкомъ» 85.

Успъхъ трагедіи, помимо идей, несомнънно объясняется ея общимъ характеромъ. Это-чувствительная драма съ без-

Le crime sur la terre est toujours etranger, Comme tous les fléaux il n'est que passager.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> De l'influence de la chaire p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> La veuve. Acte III, 5. *Генерал*ь: "Je parle en homme!" Вел. Браминь. "Et mni comme organe des cieux".—*Генераль*:

престанными напоминаніями о сердцё, о чувствё, о состраданіи. Противникъ брамина борется съ его консерватизмомъ не доводами разума, а чувствительными изліяніями. Онъ глубоко убѣжденъ, что человѣкъ по природѣ добръ, и буквально повторяетъ идею Руссо: у человѣка врожденное отвращеніе къ страданіямъ ближнихъ, милосердіе—единственная и всеобщая добродѣтель. L'Etre sensible—любимое нравственное понятіе женевскаго оплософа—выставляется идеаломъ человѣчества. Французская публика семидесятыхъ годовъ была достаточно знакома съ произведеніями Руссо, чтобы оцѣнитъ монологи юнаго брамина и оранцузскаго генерала, а слезы, прославляемыя въ пьесѣ, для XVIII вѣка были рѣшающимъ мотивомъ успѣха драматическаго произведенія. Тѣ же слезы создали популярность драмѣ Совиньи La mort de Socrate.

Смерть Сократа въ XVIII въкъ считалась вообще очень благодарною темой для чувствительной философской драмы. Дидро умеръ бы съ радостью, если бы написалъ такую драму \*6. Вольтеръ ради той же цѣли издалъ, противъ своего убъжденія, пьесу въ прозъ и согласился, что «сліяніе патетическаго съ будничнымъ имветъ свои достоннства»<sup>87</sup>. Совиньи выполнилъ свою задачу въ современномъ духъ. Сократь-простой, добрый, исполненный гуманныхъ чувствъ другъ народа. Его философія сильно отзывается мечтаніями Руссо. «Я не занимаюсь, — говорить онъ, — безполезными ИСКУССТВАМИ, ЭТИМИ ВЪТРЯНЫМИ ДАННИКАМИ ГОРОДСКОЙ РОСКОши. Чтобы высвободиться изъ тенеть заблужденій, я хотвль изучить самого себя и углубиться въ свое сердце». Это --основной принципъ его жизни и философіи. Онъ-человъкъ, противъ него — жрець. Одинъ изъ друзей, перечисляя его доблести, говорить: «Онъ, можетъ быть, на свое несчастіе, отличалъ законъ отъ злоупотребленія, человъка отъ жреца»\*.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Oeuvres compl. de Diderot. Paris 1821, IV, 451.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Socrate, ouvrage dramatique. Préface.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> La mort de Socrate, Paris 1768, Acte II, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Acte I, 5:—Il a distingué pour son malheur peut-être

La loi d'avec abus, l'homme d'avec le prêtre.

На сторонъ враговъ Сократа ярость, жестокосердіе: -- ученики философа признають единственное средство искоренять заблужденія — вротость. Обвинитель Сократа говорить: «Его всегда видъли среди низкихъ плебеевъ. Онъ попиралъ ногами почести и богатство. Вокругъ него тёснилась молодежь. Онъ умълъ внушить ей свои идеи, свои принципы нравственности. Онъ образовывалъ умы, воспитывалъ сердца» 90. Передъ нами, слъдовательно, опять борьба чувствительности, гуманности съ честолюбіемъ и фанатизмомъ. Со**грать и его ученики** редигію фанатиковъ изображають какъ «политическое орудіе», средство, наводящее ужасъ на темный народъ. Ихъ боги – несправедливые, ревнивые тираны. «Неужели каждый обманцикъ, – восклицаетъ Критонъ – подъ твоимъ именемъ, всемогущій Боже, будеть владіть страшнымъ правомъ губить невиннаго?.. Если когда-нибудь несчастный осворбить Тебя, если онъ заглушить въ Твоей груди голосъ милосердія, неужели Твоего грома, гремящаго надъ смертными, недостаточно будетъ отомстить за твои алтари?»<sup>91</sup>.

Трагедія Совиньи явилась во время гоненій на Эмиля и нападокъ Палиссо на оплософовъ. Цензура усмотръла въ лицъ Сократа сначала намеки на Руссо, потомъ авторъ Философовъ присвоилъ себъ роль Аристофана и въ результатъ трагедія была запрещена, но въ чтеніи продолжала вызывать обильныя слезы у современниковъ <sup>92</sup>.

## III.

Если публика XVIII въка могла въ высшей степени отзывчиво встръчать личности и событія отдаленныхъ историческихъ эпохъ и чужихъ народовъ, тъмъ сильнъйшее впечатлъніе должны были производить на нее преданія евро-

<sup>\*</sup> Acte I, 6. "Il formait les esprits, il façonnait les coeurs".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acte I, 4.

<sup>92</sup> Corresp. litt. V, 286.

цейскихъ націй. Вольтеръ и здёсь повазалъ примёръ. Генріада своей популярностью въ сильной степени была обязана своему герою, столь близкому сердцамъ оранцузовъ. Недостатки поэмы въ глазахъ лучшихъ критиковъ отступали на задній планъ предъ свободнымъ чувствомъ авторскаго патріотизма <sup>94</sup> Религіозныя смуты, связанныя съ именемъ Генриха IV, въ теченіе всего XVШ въка оставались благодарнъйшей темой новой литературы: популярность беарнейца росла съ каждымъ годомъ и его враги являлись естественнымт врагами Франціи. Драматическая поэзія считала своимъ нравственнымъ долгомъ «обновить» прошлое, чтобы спасти современниковъ отъ повторенія старыхъ заблужденій, т.-е. отъ фанатизма <sup>94</sup>.

Эпоху лиги драматурги считають «особенно венавистной для оилософовь». Религіозная нетерпимость вызвала гражданскую войну, но не создала гражданскаго порядка. Она надолго лишила націю благь политической свободы. Религіозныя войны, по мивнію людей XVIII ввка, настоящая причина деспотизма, поработившаго Францію со времени Ришелье <sup>95</sup>. У просвітителей, слідовательно, были всё основанія – идти по слідамъ Вольтера.

Подражаніе иногда доходить до полнаго воспроизведенія на сценѣ разсказовъ Генріады. Такова драма La destruction de la lique. Ея содержаніе — осада Парижа Генрихомъ IV.

Первый акть ничто иное, какъ десятая пъснь вольтеровской поэмы. Предъ нами усердный католикъ, отецъ семьи, едва не умирающій съ голода, но глубово върующій—и въ католичество и въ его служителей. Священники утъшаютъ несчастныхъ объщаніями небесныхъ радостей по смерти,

<sup>95</sup> *Ib.* р. IV. Тотъ же самый смыслъ имѣютъ харавтеристики Ришелье, Мазарини и Людовика XIV въ *Генріадю*, chant VII, р. 108-9.

<sup>\*</sup> Consid. géneralis sur la Kenriade. O. compl. de V. Paris 1828, XIII, 396.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> La destruction de la ligue ou la réduction de Paris, pièce nationale en quatre actes. Amsterdam 1782. Préface, р. І. На изданія не стоить именя автора, но уже стиль предисловія обличаеть перо Мерсье.

дваствують на ихъ воображение процессиями, предсказаниями чудеснаго избавленія и неминуемой гибели вороля-еретика. Но истинный смысль действій духовенства раскрывается въ бесвяв двухъ священияковъ. Оказывается, у нихъ большіе запасы продовольствія, но они искусно скрывають оть народа свое положение, умъютъ послъ роскошнаго объдя-явиться предъ толпой съ постными вытянутыми лицами, съ трасущниися ногами, говорить пророческимъ тономъ и вообще превосходно играть роль святошъ и мучениковъ. Здёсь же они отврывають другь другу тайну своей власти надъ народомъ. Ихъ цёль-гасить мысль, народъ -- безсмысленное стадо, дающее стричь себя кому угодно:-пока онъ въ таконъ состоянія — власть духовенства обезпечена. Каждый проблесть разума, свободнаго слова-гибель для церкви,собесвдники величайшимъ бъдствіемъ считаютъ-книгопечатаніе. Но, по ихъ мизнію, еще тысячу лътъ цэпь предразсудковъ и невъжества будетъ сковывать человъчество и оно вскренне будеть приходить въ ужасъ отъ проклятій Рима и въ восторгъ отъ надежды на мученическіе вёнцы <sup>96</sup>.

Совершенно другой міръ—Генрихъ и его министръ Сюлли. Генрихъ — истинный государь — оилосооъ. Онъ вполнѣ согласенъ съ своимъ другомъ, —государи должны постепенно освободить людей отъ суевѣрій, унижающихъ разумъ, подавляющихъ нравственную энергію, —и создать «разумный культъ, достойный человѣка». Генрихъ представляетъ даже программу ближайшихъ реформъ: уничтоженіе ежегодной дани Риму, отмѣна безбрачія духовенства, упраздненіе монастырей — и вообще «всѣхъ произвольныхъ и странныхъ цѣпей, сковывающихъ права человѣка и гражданина». Генрихъ в Сюлли единодушно преклоняются предъ «священнымъ ученіемъ евангелія», но не могутъ допустить власти священняковъ надъ королями и рабство народа предъ «непроницаемой смутой догматовъ и таинствъ» духовенства <sup>97</sup>.

<sup>\*</sup> La Destruction. Acte I, 5.

<sup>•7</sup> Acte II, 3.

Общій строй этой драмы — обычный: идеальный Генрихъ IV — чувствительный челов'якъ: онъ тайно посылаеть хлібоъ осажденнымъ парижанамъ, его сердце — пріють •гуманности, покинувшей алтари» <sup>98</sup>. Его враги — лишены всякаго чувства, они отнимають у сына трупъ матери, восьмидесятилётней старухи, чтобы бросить его на живодерню...

Ужаснъйшій эпизодъ религіозныхъ смуть напомнила драma-Jean Hennyer, evêque de Lisieux. Первое изданіе драмы вышло въ 1772 году, въ двухсотлётнюю годовщину Вареоломеевской ночи. Имя Генриха IV и здъсь, конечно, занимаеть центральное мъсто. При крайне возбужденномъ настроеніи общества въ послъдніе годы царствованія Людовика XV, воспоминанія о популярномъ королѣ легко переходили въ укоризны по адресу современнаго правительства,--и большая часть драмы посвящена политическому вопросу. Дворъ, совѣтники короля подвергаются жестокому униженію. епископъ подробно ръшаетъ вопросъ о пассивномъ повиновени верховной власти. Вареоломеевской ночи посвященъвъ высшей степени эффектный разсказъ гугенота, избъжавшаго смерти при всеобщемъ истребленія протестантовъ. Ръчи католическаго епископа, исполненнаго гуманныхъ чувствъ, проникнуты сердечностью. Все это на современияковъ производило чарующее впечатлъніе: автору были благодарны за восторги передъ личностью Генриха IV и за чувствительныя сцены мира и терпимости между гугенотамы. и католическимъ престоломъ <sup>ээ</sup>. «Я не сомнъваюсь, - говорить современникъ, -- что эта драма скоро появится на сценахъ во всёхъ странахъ, гдъ фанатизмъ недостаточно вліятеленъ, чтобы мъшать прогрессу разума и терпимости. Такіе спектавли гораздо полезнѣе для народа, чѣмъ испанскія

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Acte II, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup> Епископъ лицо дъ́йствительное, жиль отъ 1497 до 1578 года. Въ предисловія къ пьесѣ разсказаны факты, легшіе въ основу ся содержанія. Епископъ отказался привести въ исполненіе приказъ короля – истребять гугенотовъ: единственный примъръ гуманности въ эту эпоху, прибавляеть Мерсье.

фанфоронады римлянъ Корнеля и вся благозвучная французская болтовня грековъ Расина»<sup>100</sup>.

Но во Франціи драма не могла не только появиться на сценъ, — даже быть напечатана. Оба изданія ся вышли заграницей: первое — въ Женевъ, второе — въ Лондонъ.

Благодаря отмёнё Нантскаго эдикта, писатели могли освободить себя отъ историческихъ изысканий въ области религіозныхъ гоненій: новъйшая дъйствительность представляла сколько угодно мотивовъ для драмы. Однимъ изъ нихъ сначала воспользовался Мармонтель для разсказа. Протестанть изъ города Нима по имени Фабръ былъ захваченъ солдатами на молитвенпомъ собраніи гугенотовъ, —и присужденъ въ ссылвъ на галеры. Сыну удалось заступить мёсто отца и вытерпёть за него каторгу. Другъ Дидро Фенуйо-Фальберъ вошелъ въ переписку съ этимъ героемъ: Фабръ-сынъ уже находился на свободъ послъ семилътняго пребыванія на галерахъ, но все еще былъ лишенъ гражданскихъ правъ. Его письма въ Парижскому автору произвели сенсацію, --- новое литературное произведение могло только усилить интересъ публики яъ «честному преступнику»<sup>101</sup>. Фенуйо, какъ и слъдовало Ожидать, сдёлаль изь эпизода чувствительную мёщанскую драму. Въ современномъ театральномъ журналъ писали: «Воть одно изъ произведеній, разсчитанныхъ на сердце и душу, драма чувства, которую съ полнымъ основаніемъ можно рекомендовать молодымъ и зрълымъ читателямъ вся**ваго сосл**овія и состоянія.<sup>402</sup>.

Въ драмѣ вопросъ о религія и терпимости остается на второмъ планѣ. Современникъ даже недоволенъ авторомъ: главный герой ведетъ себя слишкомъ скромно, не говоритъ о вѣрѣ, за которую страдаетъ, не обнаруживаетъ восторга среди страданій <sup>103</sup>. Этотъ упрекъ – для автора похвала. Его

<sup>103</sup> Grimm. Corresp. litt. VII, 486-7.

<sup>100</sup> Corresp. litt. X, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Corresp. litt. VIII, janv. 1768.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Affickes, 23 nov. 1768, Ne 47, p. 186.

арама не страдаеть риторикой, не переполнена отвлеченнымъ резоненерствомъ и дъйствуетъ на зрителей силою чувства. Гугеноты защищають себя и оправдывають свою религію не доводами разсудка, не словами, а личною жизнью, исполненной самоотверженія и гуманности. Тамъ, гдъ сынъ идеть на каторгу визсто отца за общія уб'яжденія, гд'я незаслуженныя страданія не только не ожесточають страдальца, но въ теченіе долгихъ лёть уживаются рядомъ съ чувствительнымъ сердцемъ, чистой отзывчивой душой, оть такихъ людей, очевидно, естественнъе всего ожидать гражиенскихъ доблестей и образцовой службы отечеству. Именно такимъ выводомъ и оканчивается драма. Старый протестанть говорить католикамъ: «Если мы въ чемъ-нибудь и заблуждаемся и не сходимся съ вами, святыя чувства преданности отечеству и нашему государю соединяють насъ съ остальными гражданами»<sup>104</sup>.

Судьба гугенотовъ, конечнио, привлекаетъ особенное вниманіе оранцузскихъ драматурговъ. Но эта судьба стояла въ связи съ общеевропейскимъ вліяніемъ католичества. Гоненія на протестантовъ во Франціи находили сочувствіе въ иноземныхъ государяхъ-фанатикахъ,-и авторъ драмы La Destruction de la lique не приминулъ предупредить читателей, что Вареоломеевская ночь была подготовлена и обсуждалась въ течении семи лътъ между дворами Карла IX и Филиппа. II. 105. Личность испанскаго короля, слёдовательно, неизбёжно возставала въ воображени авторовъ, лишь только они останавливались на исторіи фанатизма. Кромѣ того, Филиппъ II въ XVIII въкъ вообще считался совершеннымъ типомъ оанатика и деспота. Шиллеръ талантливъйшій выразитель этой. идеи. Его драма пріобрѣла всемірную извѣстность, во оранцузской интературѣ появилась пьеса Mepche Portrait de Philippe II, roi d'Espagne. И это была не первая трагедія о Филипов II. Президенть Эно, поклонникъ и подража-

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> L'honn. crim. Acte  $\nabla$ , 6.

<sup>105</sup> Préface, p. VII.

тель Шекспира, раньше Мерсье воспользовался этою фигурой. Мерсье говорить, что онъ самъ пришелъ въ ужасъ, создавъ своего героя \*\*\*. Филиппъ-принципіальный деспоть и основываеть свои принципы на первородномъ грбхф че**довъчества.** «Съ народомъ ничего не достигнешь путемъ милосердія. Бичомъ и желёзомъ слёдуетъ управлять имъ,-и тотъ, кто щадитъ народъ, -- рано или поздно становится жертвой своей снисходительности. Человъческая раса навсегда нспорчена въ самомъ источникъ. Слъдуетъ безпрестанно свирепствовать, чтобы помешать естественной склонности человическаго рода въ разврату 107. Его религіозныя убъжденія не менье рышительны: «Спасеніе зависить оть слыпой въры». Но религія въ его глазахъ имъеть назначеніе преимущественно политическаго орудія. «Лучшее средство, говорять онъ, --- довести до поднаго отупёнія умъ юноши---погрузить его въ брайнюю набожность. Ничто лучше не обезпечиваетъ покорности подданнаго, чъмъ слъпая преданность католическимъ догматамъ. Брутъ, связанный исповъдью, никогда бы не поразилъ Цезаря. Съ религіей и ея священниками я хочу создать более неограниченную и боле могущественную имперію, чёмъ мой отецъ съ своими многочисленными арміями» 108. И его миссіонеры распространяють

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Portrait de Phil. II. Amst. 1785. Précis historique, р. П. Въ пьесѣ Мерсье много сходныхъ чертъ съ драмой Шиллера, — напримѣръ, — отношенія Донъ Карлоса и королевы Елизаветы, сцена между принцемъ и королевой, уговаривающей его — отдать всѣ свои силы народу, — почти буквально соотвѣтствуетъ Шиллеровской сценѣ. Но Филипиъ II у Мерсье являетси безъ всякихъ проблесковъ гуманнаго настроенія.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> "La race humaine tient toujours de son origine carrompue. Il faut sévir sans lesse pour l'empêcher de retourner au penchant qui l'entraîne à la perversité naturelle". Acte I, Sc. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Acte I, 4. "Le meilleur moyen d'abrutir l'esprit d'un jeune homme est de le plonger dans une dévotion outrée... Rien n'assure mieux la soumission d'un sujet, qu'un attachement aveugle aux dogmes catholiques... Brutus enchaîné, par la confession n'eut jamais frappé César. Avec la réligion et ses prêtres je veux aequérir un empire plus illimité et plus puissant que n'auraient pu faire les nombreuses armées de mon père".

католическое ученіе съ такими жестокостями, что даже находится монахъ, отказывающійся отправиться въ Америку миссіонеромъ. По иниціативъ Филиппа, во Франціи открывается гоненіе на гугенотовъ. Малъйшій проблескъ свободной мысли приводитъ его въ ярость. Онъ, подобно священникамъ французской лиги, громитъ проклятіями книгопечатаніе, готовъ смести его съ лица земли <sup>195</sup>.

Мы видимъ,---въ философскихъ драмахъ раскрываются двв основныя черты политики духовенства --- стихійное вліяніе на суевърную толпу и стремленіе располагать свътской властью, пользоваться представителями ся, вакъ послушнымъ орудіемъ. Эта политика воодушевила фанатическую двятельность Филиппа II и создала религіозныя смуты во Франція. Но съ эпохи реформации папство встръчало суровый отпоръ въ лицъ такихъ государей, какъ Генрихъ IV и-цълыхъ націй, въ родъ нидерландцевъ. Въ средніе въка проклятія римскаго первосвященника на непокорныхъ гремъли невозбранно надъ цёлыми народами. Протесть отдёльныхъ личностей въ результатъ только усиливалъ блескъ папскаго престода. Одинъ изъ драматурговъ взялъ задачей изобразить эту борьбу, показать публикъ XVIII въка, какія бъдствія народовъ 🗉 государей вызывало честолюбіе католическаго первосвященника.

Въ 1767 году въ Женевъ была напечатана трагедія Гюдона де-Брюнелля Lothäire et Valrade ou le royaume mis en interdit. Въ Римъ ее сожгли по распоряженію инквизиція. Черезъ десять лътъ вышло второе изданіе въ Женевъ, но было похищено и автору осталось неизвъстнымъ, какъ оно разошлось. Въ третій разъ трагедія была напечатана въ Парижъ въ 1801 году<sup>110</sup>. Второе изданіе посвящено Вольтеру

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Acte I, sc. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Corresp. litt. XI, 309. Тоть же авторь въ 1776 году выпустиль въ высшей степени жестовую сатиру на царствование Людовика XV—Aux mânes de Louis XV et des grands hommes qui ont vécu sous son règne. Бомарше удостоявается величайшихъ похвалъ: авторъ называетъ его Брутомъ и Катономъ Франція за его процессъ съ Гезманомъ и Мемуары.

съ эпиграфомъ: «C'est la cause des rois, que j'ai voulu défendre». Трагедія направлена противъ папства, хотя, можетъ быть, авторъ несовстмъ удачно выбралъ сюжетъ: вмъшательство папы въ семейныя дъла короля, оставившаго законную жену ради другой женщины. Подобныя нарушенія брачныхъ союзовъ со стороны средневъковыхъ государей и феодаловъ нервако были двиствительно своеволіемъ сильнаго, - и авторитеть цервовной власти, здъсь могъ быть голосомъ справедливости. Но для автора, важенъ не самый мотивъ папсваго вмѣшательства, а сопутствующія обстоятельства и въ особенности общіе принципы средневъковаго католичества. Король Лотарь оставиль жену Эмирену и женился на Вальрадъ. Папа прислалъ легата расторгнуть этотъ бракъ н казнить Вальраду. Лотарь разсказываеть легату, сколько несчастій причиняеть государствамъ деспотизмъ папы. «Путь пословъ римскаго первосвященника обозначають поля, поврытыя мертвецами, развъянный по вътру пепелъ, кровавыя развалины городовъ...» Легатъ отвъчаетъ: «Въ крови отлученныхъ омываются судьи».---«На васъ, слъдовательно, не простирается власть гуманности?» — «Нёть, я слушаю только Бога, я повинуюсь только Его голосу»<sup>111</sup>. Лотарь отказывается исполнить волю легата, тогда тоть прибъгаеть въ интердикту: «Не пощадимъ ничего, покажемъ всёмъ королямъ, насколько тщетны ихъ стремленія избъжать нашихъ законовъ»,--и легать возбуждаеть подданныхъ Лотаря въ возстанію: ссылается на безчисленные примъры, объщаетъ отпущение всъхъ злодвяній, даже убійствъ, тому, кто убьеть отлученнаго короля. Въ послёднемъ актё въ сильныхъ краскахъ изображена слъпая покорность толпы представителю церкви. Лотарь-популярный государь, его любять всв подданные; легать внушаеть отвращение, но повинуются ему, а не королю. Одна изъ придворныхъ дамъ разсказываеть Вальрадъ о вліяніи легата на толпу: «Этого священника провлинаютъ, но идуть за нимъ. Высшая непреодолимая власть сообщаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Lothaire. A Rome de l'impimerie de Vatican, 1777. Acte IV, 3.

всёмъ его рёчамъ непобёдимую силу. Онъ говорить и всёхъ охватываетъ дрожь. Каждый, исполненный ужаса, повинуется его приказанію и служить ему противъ своей воли. И даже я, вся подъ вліяніемъ окружающаго ужаса, я не въ силахъ повёрить, чтобы Богъ повелёвалъ намъ измёнять клятвамъ, ниспровергать законы, изгонять, низлагать, проклинатъ наимхъ королей, – и я не дерзаю, однако, остаться вамъ вёрной. Я боюсь оскорбить его, питая къ вамъ любовь. Я вижу, что онъ готовъ наказать меня, и я прихожу, охваченная дрожью, и, предлагаю совершить по его приказу возмутительное преступленіе. И короли, когда на нихъ падаетъ его ирость, вмёстё съ нами обрекаются на адскія муки. Спасите же вашу пораженную проклятіемъ жизнь, ваши слишкомъ преступные дни отъ неотразимаго возмездія, отъ вёчнаго огня» <sup>112</sup>.

Двятельность легата влечеть цвлый рядь страшныхъ катастрооъ. Онъ самъ дрожитъ при видъ своихъ преступленій, онъ сознаетъ ихъ, но здъсь же обращается къ толпъ съ такими словами: «Вы, народы, свидътели преступленія и кары, преклонитесь предъ Въчнымъ и страшитесь Его правосудія».

Сожженіе перваго изданія трагедіи, очевидно, было исполнено не совсёмъ удачно. Спустя двё недёли послё сожженія мы встрёчаемъ такое извёстіе: «Священники смотрятъ на это произведеніе какъ на одно изъ самыхъ скандальныхъ, какія только появлялись съ давнихъ поръ». Это значитъ, прибавляетъ современникъ, «оно дёлаетъ особенную честь человёческому разуму»<sup>113</sup>. Слёдуетъ замётить, — авторъ

Songez qu'Aod, Buza, Judith et Samuel En massacrant des rois ont obtenu le ciel. Osez, comme eux, d'un Dieu miriter l'indulgence, Les erreurs, les fortaits, le meurtre, la licence, Tout sera pardonné, tout au zélé chrétien, Qui de ce roi proscrit pourra percer le sein. (Acte V, 10). <sup>118</sup> Mém. secr. 14 nov. 1768.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Асte V, З. Въ уста легата, говорящаго въ толић, вложены следующія слова:

этого вывода здёсь же выражаеть глубокое сожалёніе о побёдё новой онлосооіи надъ религіей, ся правствернымъ ученіемъ, догматами, культомъ, служителями <sup>114</sup>. Очевидно, католическихъ священниковъ XVIII вёка естественно было отдёлять не только отъ религіи и нравственности, но даже отъ настоящихъ служителей церкви.

Всв эти нацалки на католическое духовенство, собраны въ цвльную и крайне смълую картину Фенуйо де-Фальберомъ въ трагедіи Les Jammabos ou les moines japonais. По словамъ Дидро, этотъ поэтъ всъ свои силы сосредоточнлъ на изображении духовенства 145. Пьеса Les Jammabos вызвана современнымъ вопросомъ, бичуеть језуитовъ: такъ заявляеть самъ авторъ въ предисловія. Трагедія, кромъ того, изобилуеть несомнънными указаніями на этоть предметь, и онъ же подробно излагается въ примъчаніяхъ. Политика католической церкви выражена въ слёдующихъ словахъ принца Таммы, обращенныхъ въ его старшему брату, приверженцу **Жаммабо:** «Священники тебѣ будуть говорить, что власть на земль, установленная небомъ, не можетъ быть ограничена. Они, сдълавшись высшими представителями ПDABИтельства, превратять тебя въ деспота, чтобы самимъ быть деспотами. Но если со временемъ ты вздумаешь сбросить нго, --- будь увъренъ, --- они внезапно заговорятъ другимъ языкомъ и измёнять взгляды: стануть оправдывать преступленія противъ верховной власти, взвътлить на алтаряхъ твои титулы и твои права, разсуждать, когда можно убивать королей, начнутъ проповѣдовать твоимъ подданнымъ свободу и возбуждать среди нихъ духъ мятежа. Такими всегда были эти опасные люди, такими они останутся до конца въковъ» \*\*\*.

513

res

TP

ГЪ

Ъ,

i --

٠.

Z

ß.

h

<sup>110</sup> Les Jammabos. 1779 безъ обознач. города. Эпиграфъ: Sint ut sunt aut non sint. Et respondit terra,—non sint. Ричь Тамиы. – Acte II, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Ib. 22 sept. 1768.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Письмо въ Гаррику отъ 20 янв. 1764 года. Дидро высово ставилъ талантъ и благородныя стремленія молодаго драматурга. Онъ совѣтовалъ ему даже писать для лондонскаго театра, такъ какъ французская цензура запрещала выводить на сцену епископовъ, священниковъ, монаховъ, и даже аббатовъ. Ср. Desnoiresterres. La com. Sat. p. 168.

Авторъ заставляетъ самого главу Жаммабо отврыть принципы ордена: «Пусть каждый изъ насъ пользуется оружіемъ, какое ему больше подходить. Будемъ проповёдовать при всякомъ случав сообразно съ нашими интересами: деспотизмъ государямъ, бунтъ-подданнымъ, однихъ будемъ превращать въ тирановъ, другихъ въ цареубійцъ и будемъ одновременно ихъ оракулами и ихъ вождями». Въ особенности слёдуеть овладёвать людьми предъ ихъ кончиной: «когда человъкъ ослабъваетъ, мы становимся его господами» 117.

Первый министръ императора такъ выражается о священникахъ: «Творецъ, создавая всъ существа изъ глины, обмакнулъ ее въ желчь, создавая священниковъ». Глава Жанмабо, будто подтверждая эту мысль, дълаеть **VAOBMIIHOE** признаніе своему наперснику: «слушай, другъ, мы теперь безъ свидътелей: если есть боги, -- повърь мнъ, я въ нихъ не нуждаюсь. Я не хочу и не жду поддержки неба: оно даеть мнъ свое имя, а моя рука дълаетъ остальное».

Но, по мнѣнію императора, т.-е. самого автора, теперь эти люди не страшны: «времена перемънились». Жаммабо все еще честолюбивы, искусно прикрывають свою слабость маской силы, --- но писатели уже давно подкопали основы надменнаго колосса. «Писатели безраздёльно управляють общественнымъ мнѣніемъ, величайшей пружиной въ государственномъ порядкъ. Если Жаммабо будутъ уничтожены,это будеть подвигомъ литературы 118.

Орденъ іезуитовъ уже оффиціально не существовалъ во Франція, когда Фенуйо издаль трагедію. Шуазелю писатели неоднократно посвящали свои произведенія, Фенуйо свою

117 Acte II, 4:

Que chez nous chacun trouve une arme à son usage. Oui, prêchons tour à tour selon nos interêts, Le despotisme aux rois, la révolte aux sujets, Rendons les uns tyrans, les autres régicides, Et soyons à la fois leur oracles et leurs guides.

<sup>118</sup> Монологи перваго министра, императора и ричь главы монаховъ перепечатаны въ Corresp. litt. XII, janvier 1780. . . .

**иьесу посвятилъ памяти** Генриха IV, можетъ быть, потому, что зналъ участіе министра въ дѣятельности Палиссо противъ философовъ или потому, что хотѣлъ придать своей трагедіи болѣе шировій смыслъ, чѣмъ обличеніе іезуитовъ: въ посвященіи онъ защищаетъ гугенотовъ, ихъ гражданскія добродѣтели и восхваляетъ протестантское вѣроисповѣданіе. По его словамъ, разумъ успѣлъ уничтожить фанатизмъ, но раны, нанесенныя лучшимъ гражданамъ Франція, еще не закрылись, Очевиднэ, авторъ не совсѣмъ вѣритъ и въ побѣду разума надъ фанатизмомъ, именемъ Генриха IV Франція умолнетъ потомковъ великаго короля не преслѣдовать религіи, давшей Генриха IV и двухъ Сюлли.

Эти мольбы въ концъ XVIII въка были далеко не излишни. Старинный фанатизмъ правовърныхъ католиковъ вспыхивалъ яркимъ пламенемъ при всякомъ случаѣ. За два года до революція появился Эдикта терпимости, возвращавшій гугенотамъ гражданскія права. Правительство считало едиктъ «веикимъ актомъ законодательства»<sup>119</sup>. Такъ смотръла на дъло и более гуманная часть французской нація, требовавшая впослёдствія въ наказах» «полнаго примёненія» эдикта на практикѣ "10. Но нашлось также не мало недовольныхъ эдик*помъ,* — даже въ самомъ Парижъ, — прежде всего аристобраты, поручавшіе духовнымъ писателямъ составлять памфлеты на новый законъ и усердно распространявшіе ихъ. Монахи совершали торжественныя богослуженія, молясь о томъ, чтобы Богъ отвратилъ короля отъ пагубнаго намъренія-терпъть протестантовъ <sup>121</sup>. При такихъ условіяхъ драмы, защищавшія гугенотовъ и идею терпимости не могли появиться на. парижскихъ сцепахъ. Провинція-мы видбли-была гораздо иберальнье и въ течени второй половины XVIII-го въса. смотръла представленія пьесъ, запрещенныхъ въ столицъ.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Archives I, 268. Discours de M. Lamoignon à la séance du roi au **Parlement**, le 19 novembre 1787.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Chassin. Les cahiers. IV, 40.

<sup>181</sup> Bersot. Etudes. p. 202-3.

Въ этомъ отношения только Версальский театръ шелъ иногда наравнѣ съ провинціальными. Маріи Антуанетѣ удалось выхлопотать постановку на придворной сценѣ драмы L'honnête criminel. Но одной драмой все и ограничилось. Парижу пришлось ждать революціи, чтобы увидѣть на своихъ сценахъ героевъ вѣковаго фанатизма и ихъ жертвъ <sup>122</sup>.

Революція открыла двери театровъ вообще произведеніямъ, нападавшимъ открыто на католичество. Это были старыя пьесы, нѣкоторыя написанныя больше чѣмъ за двадцать лѣтъ до появленія на сценѣ. Фактъ подтверждалъ—полную цѣлесообразность политики Вольтера—поражать *l'infâme* подъ прикрытіемъ разныхъ языческихъ культовъ. Такого рода трагедіи еще могли проникнуть на сцену, но лишь только авторы снимали маски съ своихъ героевъ,—цензура проявляла неумолимую строгость. Та же революціонная опоха показала, какія именно противоцерковныя пьесы подвергались исвлючительному гоненію и, между тѣмъ, какъ нельзя болѣе удовлетворяли запросамъ общественнаго мнѣнія. Это—пьесы, направленныя противъ фанатичнѣйшей части духовенства монаховъ и противъ учрежденій, особенно ненавистныхъ новому духу разума и природы.

## IV.

Появленіе на сценѣ драмъ, враждебныхъ монахамъ и монастырямъ, совпадаетъ съ законодательной дѣятельностью революціонеровъ. Лишь только въ націонэльное собраніе было внесено предложеніе аббата Монтескью противъ монашескихъ обѣтовъ, орденовъ и конгрегацій, связанныхъ съ обѣтамя,--въ театрѣ ставятъ драмы, Le Couvent, Victimes Cloîtrées, переполненныя ужасами. Въ Le Couvent герои впервые появляются на сценѣ въ монашескихъ костюмахъ. Дальше слѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Первое представлен е L'honn. crim. состоялось на сценѣ Théâtre de la Nation 4 января 1769 года. Corresp. litt. XV, 508.-Muret. L'histoire par le théâtre. I, 43-4.

дуютъ пьесы, безъ всякаго удержу и мъры, громящія монашесную жизнь, монастырскіе нравы, изображающія обитателей монастырей въ самыхъ отталкивающихъ положеніяхъ<sup>123</sup>. Этому вновь возникшему репертуару предшествують драмы, написанныя на ту же тему еще при старомъ порядкъ, но встрътившія непреодолимую цензуру Ericie ou la Vestale, драма Фонтанеля и Melanie ou la réligieuse—Лагарпа.

По поводу Весталки парижскій архіепископъ устронять собраніе священниковъ и докторовъ Сорбонны. Собраніе запретило пьесу представлять и даже печатать. Это не помъшало ей пати на сценъ въ Ліонъ. Но и здъсь ее вскоръ запретили, а въ Парижъ сожгли руками палача. Пьеса, все-таки, появилась въ печати, -- разнощиковъ принялись ставить къ позорному столбу 124. Вышло действительно, по выражению соврешенника; настоящее государственное дѣло. Melanie Jarapпа появилась въ февралъ 1770 года и немедленно завладъла вниманіемъ публики. Въ три дня разошлось 2,000 экземпляровъ, хотя цензура выбросила почти цёлую сцену 125. Къ восторгамъ публики присоединилась философская партія-въ лицв Даламбера и Вольтера: одинъ считаетъ Монахиню лучшить произведениемъ Лагарпа, другой-произносить провлятіе на всяваго, вто не будеть плавать, читая драму 12". Архіепископъ запретилъ трагедію даже на частныхъ сценахъ,запрещеніе, какъ намъ извъстно, не достигшее цъли. Во время революціи драма имъла блестяцій успъхъ и служила сиягчающимъ обстоятельствомъ для автора, измѣнившаго своимъ убъжденіямъ.

Объ драмы написаны на одну и ту же тему, уже встръченную нами раньше, — о насильственныхъ обътахъ. Мы

<sup>135</sup> Выброшенные стихи напечатаны въ Corresp. litt. VIII, 472.

<sup>126</sup> Lettres. II, 43, 49. Эта пьеса, несомнѣнно, повліяла вообще на отношеніе философовъ къ произведеніямъ Лагарпа, крайне благосилонное и горячее. Lettres. II, 104, 112, 207.

С-са 944--Ку 92--К, Х

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Hist. du th. fr., par C. Q. Etienne et A. Martainville. II, 49. Muret. O. c. I, 45-46.

<sup>124</sup> Mém. secr. 11 jn. 1768.

слышали въ Друидахъ, въ Идоменењ возмущеніе противъ принудительныхъ жертвъ богамъ. Драмы Фонтанеля и Лагарпа посвящены исключительно этому вопросу. Въ одной героиня — римская весталка, въ другой — будущан католическая монахиня, — но сущность драматическихъ положеній тождественна. Въ уста старой весталки вложена слёдующая характеристика монастыря: «Отчаяніе, смущеніе, ужасъ царствують со всею яростью въ этой оградъ. Здёсь, подъ гнетомъ обязанностей, душа непрестанно стонетъ. Вёчный коршунъ терзаетъ ее, рыданія не смёютъ вырываться изъ груди. Здёсь страшатся слезъ и подавляютъ ихъ. Даже добродѣтель, столь проткая и мирная въ другомъ мѣстѣ, здѣсь является для насъ жесточайшимъ наказаніемъ <sup>127</sup>.

Это сописаніе сопровождается обычнымъ негодованіемъ на жреческое представленіе о богахъ, какъ о тиранахъ и кровожадныхъ мучителяхъ. «Первичный объть человъка быть свободнымъ. Какая клятва можетъ отмънить этотъ обътъ? Тъ, кто прибъгаетъ къ насилію, развъ могли уничтожить его? Развъ значитъ оскорблять небо и совершать преступленія, — разбивая невыносимое иго рабства? Неужели боги находятъ удовольствіе въ нашихъ мученіяхъ, въ нашихъ слезахъ, въ нашихъ крикахъ и стонахъ? Неужели они обременяютъ насъ оковами и цъпями? Мы ихъ дъти, а не рабы» <sup>123</sup>. Но всъ усилія автора направлены на изображеніе беззащитной участи дъвушекъ, насильно попадающихъ въ заключеніе. Та же весталка характеризуетъ рабскую судьбу жен-

<sup>128</sup> Acte III, 4.

Le premier voeu de l'homme est celui d'être libre. Quel serment à ce voeu peut jamais déroger? Ceux qui imposent la force ont—ils pu l'abroger? Est—ce offencer le ciel et se rendre coupable, Que de briser un joug, un joug insupportable? Les Dieux se plaisent—ils à causer nos tourments, A voir nos pleurs, nos cris et nos gémissements? Entassent—ils sur nous les fers et les entraves? Nous sommes leurs enfants et non pas leurs esclaves.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Ericie. Londres 1768, безъ имени автора. Acte I, 3.

щины. «Развѣ когда-нибудь нашему полу предоставляется свобода? Жертва моды, раныня обычая, она должна взять себѣ супруга по обязанности, а не по выбору, пресмыкаться предъ его властью, повиноваться его волѣ, выносить его пороки, уважать капризы, ласкать его, оказывать почеть даже его обидамъ. Развѣ можно желать столь ненавистнаго положенія?»

Весталка не забываеть и отношеній родителей къ дочерямъ, — ужаснаго обычая при старомъ порядкъ, — хоронить заживо дочерей въ интересахъ сыновей. Все это дъйствительно въ высшей степени драматическіе мотивы и показывають искусство автора окружить главную идею крайне популярною чувствительною оправой.

О драмъ Лагарца говорили, что въ ней больше «жара и чувствительности», чёмъ въ какой-либо другой его пьесв 12". Въ первой же сценъ мать, защищающая дочь противъ отца, заявляеть: «Наше сердце должно имъть величайшія права надъ нами». Потомъ: «Слезы несчастья священны для насъ». «Гуманность-воть что должно защищать насъ» "з". Эти мотивы проникають каждую сцену, мрачныя описанія монастырской жизни, негодующее изображение монаховъ. Мать героини характеризуеть монастырь: «Тамъ стонутъ, тамъ горькими слезами омывають по ночамъ одиновія ложа, тамъ просять у неба милости, -- сплы жить или рёшимости умереть. Можеть быть съ течениемъ времени горе смягчается, въ потухшихъ глазахъ высыхають, наконецъ, слезы, мрачная подавленность, поражая на смерть, смёняеть отчаянье, его бурные взрывы. Но это ввроломное спокойствіе всегда можеть перейти въ грозу... Этоть обманчивый ядъ объщаеть сонъ, но пробужденіе сопровождается часто страшными потоясеніями».

Юный герой драмы спрашиваеть, почему же монахи и монахини разныхъ орденовъ ежедневно убъждаютъ другихъ

375

F-

ie-

£.

40

<sup>129</sup> Corresp. litt. XVI, 207.

<sup>180</sup> Mélanie, Amst. 1770. Acte I, 1; II, 5.

произнести объть? Ему отвъчають: «Подъ вліяніемъ подлаго, жестокаго, отвратительнаго чувства, совершенно недостойнаго человѣка и, все таки, несомнѣнно, существующаго. Рабь, лишенный правственнаго достоинства, проклинаеть въ другомъ то, что онъ самъ потерялъ. Онъ втайнѣ льстить себя надеждой, что удручающая цѣпь станетъ легче, если ее наложить на другихъ. Люди часто ожесточаются среди страданій. Даже въ тюрьмѣ жаждуть вліянія на другихъ. Вотъ что создаетъ этихъ пламенныхъ проповѣдниковъ, чье фальшивое усердіе населяетъ монастыри. Они хотятъ властвовать надъ другими несчастными, заставить носить иго, возложенное на нихъ самихъ, отомстить за свои страданія. Духъ тираннія легко проникаетъ въ охладѣлую душу. Право угнетать порабощенныхъ плѣнниковъ является удовольствіемъ для того, кто не знаетъ другихъ радостей».

Въ драмъ появляется священникъ, вратъ религіознаго рабства и принудительныхъ обътовъ. Онъ думаетъ, что человъку-христіанину, всего просящему у неба, не слъдовало бы ничего объщатъ. Онъ высказываетъ презръніе къ людянъ «безъ принциповъ, безъ мужества, глухихъ къ истинъ, подчиненныхъ обычаю, считающихъ предразсудки въ числъ обязанностей»<sup>131</sup>.

Въ разобранныхъ драмахъ нельзя не отмътить одного въ высшей степени любопытнаго явленія. Очень часто свободомысліе и гуманность воплощаются въ лицъ священника, епископа, жреца, даже монаха-брамина. Очевидно, нападенія на духовенство чужды слъпой нетерпимости. Писатели готовы признать исключенія въ ненавистной фанатической средъ, пользуются втими исключеніями съ безпристрастіемъ философовъ и оптимистической върой просвътителей. Одинъ изъ самыхъ энергическихъ защитниковъ новой мысли---Мерсье героемъ драмы избираетъ католическаго епископа, дъйствительно существовавшаго, но, несомнънно, забытаго громаднымъ большинствомъ публики при крайне ограничен-

<sup>181</sup> Acte II, 3.

ныхъ историческихъ познаніяхъ людей XVIII въка. Еписконъ является выразителемъ благороднъйшихъ и гуманнъйшихъ ндей, доказываеть, что философы въ самомъ пылу борьбы оставались несравненно терпимъе и справедливъе своихъ враговъ, не допускавшихъ ни единаго свътлаго проблеска въ новомъ движенін. У върнаго ученика экономической секты, великій друнаъ мыслить какъ филосовъ, какъ почитатель Вольтера рядомъ съ толпой своихъ товарищей-фанатиковъ. Въ драмъ, популярной даже среди революціонной публики, священникъ ведеть борьбу за гуманность и прогрессъ. Только у Вольтера сплошная мрачная окраска лежить на всемъ, что причастно церкви и јерархіи. Въ результать мы можемъ сдълать завлючение, намъченное уже выше: противоцерковная борьба въ XVIII въкъ въ общемъ не была противурелигіозною борьбой, и навъты современниковъ, будто философы разрушають реднгію, оказываются обвиненіемъ, преувеличеннымъ въ жару полемики. Лагариъ въ своей Корреспонденции инсаль: «Дидро обезчестилъ свою философію, проповъдуя атеизмъ» 182. Основатель Энииклопедіи многими идеями могь подать поволь нь такому обвинению, но въ драмъ онъ обнаруживаетъ глубовое сочувствіе въръ. У него одно изъ дъйствующихъ лицъ упреваеть автора драмы въ томъ, что онъ не упомянуль о Вогв въ извъстной сцень: «развъ запрещено произносить со сцены святое имя Бога?» Правда, это лицо принадлежить въ народу, но Дидро одарилъ его всеми совершенствами чувствительнаго, т.-е. идеальнаго человъка. Оно даже приходить въ восторгь отъ «христіанской морали» 133. Но тотъ же Дидро въ драмъ Le père de famille раньше всъхъ другихъ авторовъ изобразилъ бъдствія и общественный вредъ монастырской жизни. Христіанская мораль признается идеальной и другими авторами. Манко-Капакъ говорить: «Богъ гражданина, въ обществъ, долженъ быть богомъ мира, любви, гу-

Π.

×.

'n

۲-

je.

►

-

16

ŧ

3

ť

E

)

40\*

<sup>183</sup> Corr. litt. IV, 275.

<sup>138</sup> Oeuvres. c. IV, 150. Entretiens sur le Fils Naturel.

<sup>126</sup> Acte II, 2.

манности» 135. Если служитель религіи удовлетворяеть этимъ принципамъ, онъ признается служителемъ истиннаго Бога. Генрихъ IV преклоняется преъ «священнымъ ученјемъ Евангелія», и по мнѣнію автора драмы, осуществленіе этого ученія въ дъйствительности — ничто иное какъ идеальная ионархія государя-философа 136. Намъ говорять, что источникъ религіи-сердце, этимъ отрицается, слъдовательно, историческая церковь и ся ісрархія, но не отрицаются вообще духовные руководители върующихъ. Авторы драмъ этого не дълають даже въ твхъ случаяхъ, когда дають полную свободу своимъ идеямъ, не разсчитывая на допущеніе пьесы ни на сцену, ни въ печать. Великій друндъ указываеть на разумъ и сердце, въ противовёсъ традиціямъ и суевёріямъ, и, въ то же время, у него есть готовая программа двятельности духовенства: оно должно просвъщать толпу и бороться съ суевъріями и предразсудками, --- въ нравственномъ отношеніи священникъ долженъ стать человѣкомъ. Свобода мысли и гуманность-основы просвётительной философія-должны входить въ въроученіе идеальной религіи и священники такимъ путемъ сливаются съ философами и просвётителями. Философы готовы были привётствовать мысль и сердце вовсякомъ одъянія и въ этомъ отношенія были терпимъе аристократовъ, издъвавшихся надъ духовенствомъ при всякихъусловіяхъ, терпимѣе толпы, ненавидѣвшей духовныхъ по принципу. И мы знаемъ философы находили оправдание своей терпимости въ самой жизни. Среди фанатиковъ, вродъ архіеписвопа Бомона, и безчисленныхъ аббатовъ, ---шутовъ и соревнователей развратной знати, — встръчались люди свободной мысли и ръдкаго мужества. Двадцатилътній монахъ издаеть трагедію Marsellus ou les persécutions, превосходную защиту терпимости, причемъ юный авторъ не можетъ скрыть, какой опасности онъ подвергается 137. Аббатъ съ церковной ка-

<sup>135</sup> Manco-Capac, p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> La destruction de la Ligue. II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Вышла въ Швейцарія, въ Verdon'ž въ 1765 году. Гримиъ горячо хвалить трагедію и предисловіе къ ней, ратующее противъ фанатизма. *Corresp. litt.* VIII, 325.

еедры защищаеть новую онлософію и особенно иден эконоинстовь и реформы Тюрго, за что и платится своимъ мѣстомъ <sup>138</sup>. Другой, мы видѣли, за подобныя проповѣди подвергается жестокому гоненію и умираеть въ страшномъ горѣ. Нѣкоторые аббаты принимають дѣятельное участіе въ Энциклопедіи. Если низшіе и слабые проявляли столько смѣлости на пути къ просвѣщенію, нисколько неудивительно участіе вліятельныхъ духовныхъ особъ въ собраніи философовъ, рѣшившихъ почтить Вольтера статуей <sup>139</sup>.

Эти факты превосходно оттённють усиленные навёты духовенства в ханжей на Тюрго, обвиненія его въ безбожія, протесть архіепископовъ противъ церковнаго обряда подь прахомъ Вольтера, противъ рёшенія академіи—допустить похвальное слово философу <sup>140</sup>. Такой разладъ въ средё духовенства лучше всего доказывалъ шаткость и этой основы стараго порядка. Что же касается нападокъ на церковь и іерархію съ театральной сцены, — нападокъ особенно чувствительныхъ, — здёсь безпомощность фанатиковъ и ханжей сказалась съ особенною яркостью. Мы знаемъ — духовенство не побрезгало такимъ оружіемъ, какъ пьеса Палиссо, признанная безнравственной даже актерами. И лучшаго выбора не было. Единственною защитой римской религіи со сцены за весь XVIII вёкъ оказалась опера Помпиньяна Прометей,

<sup>140</sup> Mém. secr. 17 jn. 1775: священники и ханжи не перестають интриговать (cabalent sans relâche) противъ Тюрго, какъ безбожника.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Аббать Fauchet, впослѣдствін авторь брошюры De la réligion nationale, въ эпоху Генеральныхъ Штатовъ проявившій мужественную дѣятельность въ пользу реформъ. Мы говорили выше объ его идеяхъ. Fauchet быть членомъ конвента и казненъ вмѣстѣ съ жирондистами. Chassin. Les élections et les cahiers. IV, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Corresp. litt. IX, 15. Гриммъ, разсказавъ объ этомъ собрания, прибавилетъ. "On remarqua comme singulier que le hasard eût placé les pairs ecclésiastiques à la queue, au contraire de ce qui s'observe dans les autres cours des pairs en Europe. Ce qui semblait présager que si jamais il y avait lieu de réformer la chambre, l'élection commencerait par ceux qui étaient le plus près de la porte, a moins qu'ils n'aimassent mieux quitter une uniforme devenu generalement suspect".

направленная противъ Вольтера. Трудно сказать, могло ли духовенство найти соратника позорите Палиссо или комичите Помпиньяна. А публика въ громадномъ большинствъ была на сторонъ философовъ. Это блистательно доказали Наказы. Именно борьба просвътителей противъ римскаго католичества и современнаго духовенства оставила въ этихъ документахъ самые прочные и наглядные слёды.

## ٧.

Наказы рисують въ высшей степени яркую картину печальнаго положенія религіи и католической церкви во Франція XVIII въка. Особеннымъ красноръчіемъ отличается духовенство, когда изображаетъ «въкъ распущенности и нравственной порчи». Оно прежде всего указываеть не неограниченное распространение по всему государству «правиль новой философіи». Съ каждымъ днемъ, по словамъ священниковъ, появляется «невъроятное множество сочиненій, гдъ царствуеть духъ распутства, невърія и свободы, гдъ съ одинаковой дерзостью нападають на въру, совъсть тронъ в алтарь». Брошюры проникають во всё классы общества, даже въ деревни и «заражають ядомъ мирныхъ гражданъ--патріотовъ, одушевленныхъ нѣжнѣйшей любовью въ своему августвйшему самодержцу и къ благоденствію французской монархія» "". Религіозное чувство стало быстро исчезать. Составители наказова точно указывають эпоху его упадка, совпадающую съ развитіемъ просвѣтительныхъ идей: «религія дошла до плачевнаго состоянія менъе чъмъ въ теченіе полув'яка» 142. Духовенство, следовательно, подтверждаеть факты, извёстные намъ оть самихъ просвётите-

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Cahier du clergé du baillaige de Châteauneuf en Thimerais. Archives. II, 639. Progrès de l'irreligion.—Cahier de la chambre ecclésiastique du diocèse de Riez. Réligion. III, 340—1. Этому наказу принадлениять выранение "un siècle de relâchement et de corruption".

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Cahier du clergé de la sénéchaussée d'Aix. Archives. I, 692.

лей. Но еще важнёе результаты «новой оплософія», засвидетельствованные вполнё компетентными очевидцами.

Нечестивыя сочиненія, по словамъ духовнаго наказа, «развратили безчисленное множество върныхъ всякаго сословія, и почти всю молодежь». Священные обряды оказываются въ пренебреженіи. Парижане избъгаютъ ежегодной исповъди, обычнаго пасхальнаго причастія — все это считается мелочами, и люди остаются христіанами только по внъшности. А многіе даже разорвали и эту слабую связь съ христіанствомъ. Ужаснъйшія богохульства стали вполнъ обычнымъ явленіемъ <sup>143</sup>.

Картина—необыкновенно мрачная, —и духовенство, кромъ того, судьбу религіи связываеть съ вопросомъ политическаго и національнаго развитія Естественно, — избиратели стараются указать путь — къ исправленію зла и спасенію страны отъ конечной погибели, и—проявляютъ полное единодушіе.

Вся надежда духовенства на правительственную власть: она должна «вернуть религіи и ея служителямъ уваженіе и почетъ, которому грозитъ смертью систематическое безбожіе въ союзъ съ легкомысліемъ»<sup>144</sup>. Оружіе противъ враговъ религіи—единственное: по возможности энергичное преслъдованіе произведеній литературы. Начиная съ парижскаго духовенства и кончая сельскими священниками отдаленныхъ провинцій, — этотъ проектъ повторяется въ каждомъ наказъ. «Свобода печатя да будетъ ограничена», — требуетъ единогласно и въ тождественной формъ духовенство Парижа и его превотства. Столичные избиратели простираютъ цензуру ръшительно на всъ произведенія искусства: статуи, картины, гравюры <sup>145</sup>. Ихъ провинціальные товарищи вмъсто этихъ

Ja The Line Line Line Line Line Line Line

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Archives. III, 340. Cp. Cahier du clergé de la prévoté et vicomté de Paris. Chassin IV, 394. Les cahiers. Cahier du clergé de la sénéchaussée de Sisteron. Archives. III, 361.

<sup>14</sup> Cahier de la sénéchaussée de Condom. Archives. III, 33.

<sup>145</sup> Chassin, Les cahiers. III, 310; IV, 394.

подробностей — тщательно описывають обязанности правительственнаго надзора за печатаніемъ и изданіемъ книгь. Тоже повторяется и въ другихъ наказахъ: все зло отъ философскихъ сочиненій. Книги представляются непреодолимой темной силой, безъ. всякаго сопротивленія уничтожающей чувства патріотизма и набожности. Если книги будуть уничтожены — Франція вновь процвётеть. Нёкоторые избиратели рядомъ съ цензурой ставятъ усиленную опеку правительства надъ учебными заведеніями, рекомендують при назначеніи профессоровъ обращать внимание не на ихъ «таланты и способности», а на ихъ «нравы» И это правило примънять также въ школьнымъ учителямъ. Догматы и исторія ватоличества должны быть «главнымъ и основнымъ предметомъ преподаванія»<sup>146</sup>. Эти проэкты разнообразятся мёрами противъ гугенотовъ. Предлагается возобновить жесточайшие законы, дъйствовавшіе въ эпоху отмъны Нантскаго эдикта: обязать всёхъ некатоликовъ приносить новорожденныхъ младенцевъ въ церковь для крещенія по католическому обряду.

Таковы пути, по мнёнію духовенства, ведущія къ торжеству религіи и нравственности. Всё другія реформы имёють второстепенное значеніе и касаются несущественныхъ подробностей бытоваго и финансоваго положенія духовенства.

Первое сословіе, слёдовательно, въ лицё подавляющаго большинства своихъ членовъ, до самой революціи сохранило въ полной неприкосновенности ненависть къ свободной мысли и пристрастіе къ борьбё съ идеями — исключительно путемъ матерьяльной силы. Особенно любопытны заявленія духовонства о необыкновенно быстрыхъ и обширныхъ завоеваніяхъ философіи и рядомъ полная увёренность, что вся причина въ «ядё» новой философіи: почему этотъ ядъ нашелъ такую воспріимчивую почву, — правовёрное духовенство даже не подозрёваетъ этого вопроса. На него даютъ отвётъ наказы, составленные не менёе религіозными, но болёе правдивыми избирателями.

148 Cahier de la chambre éclés. du diocèse de Ries, Collèges Arch. III, 341.

Во главъ идуть янсенисты. Они — естественные вритики римскаго католичества и могли быть не вездъ безпристрастными. Но ихъ заявленія подтверждаются двумя совершенно различными свидетельствами: философсвими сочиненіями и наказами врестьянъ. Янсенисты утверждають: «религія обезчещена тъми, кого она награждаетъ почестями и богатствомъ». Въ доказательство приводится характеристика катодическаго духовенства. Прежде всего описывается жизнь прелатовъ. Они почти исключительно пребывають въ столицв и ни въ чемъ не отстають отъ прочихъ придворныхъ: «нътъ ни одной интриги, ни одного здаго умысла, гав бы епископъ не былъ творцомъ или подстрекателемъ». Низшее столичное духовенство --- слёдуеть примёру своихъ начальниковъ. «Оно совершенно выродилось», и прямо стыдится своихъ обязанностей и самой религи. Священники пускаются въ роскошь, проматывають благотворительные ваниталы, устраивають духовныя собранія подъ благовидными предлогами, — на самомъ дълъ для оргій. Наказ приводить случай внезапной смерти одного священника на одномъ изъ такихъ пиршествъ. Требы это духовенство выполняетъ только по приглашенію богатыхъ, исповѣдуеть только богатыхъ женщинъ — les femmes à sac, крестить только ихъ дътей и хоронитъ только богатыхъ прихожанъ. Въ результать-янсенисты предлагають реформу суховенства и заканчивають наказ горячей модитвой въ Богу - вдохнуть въ представителей націи мужество — «преобразовать церковь» 147.

Такой же ходъ мысли и въ врестьянскихъ наказахъ. Избиратели сравниваютъ первобытную христіанскую церковь съ современной, —и находятъ все зло въ богатствъ духовенства. «Въ отдаленныя времена намъ проповъдовали примърами; теперь ограничиваются поученіями, довольствуются тъмъ, что говорятъ намъ: «Дълайте то, что мы говоримъ вамъ, и не смотрите на то, что мы дълаемъ». Чтобы воскреситъ счастливыя времена и преобразовать такой порядокъ, ко-

<sup>147</sup> Cahier des jansénistes. Chassin. O. c. II, 94-116.

торый въ сущности является злоупотребленіемъ и источникомъ всёхъ другихъ золъ, у духовенства слёдуеть отнять богатства, развратившія его и мешающія ему-заслужить и пользоваться уваженіемъ, приличнымъ его сану». Дальше избиратели назначають точныя циоры содержанія на различныхъ духовныхъ должностяхъ "". Товъ крестьянъ, при всей ихъ сдержанности, часто становится грознымъ. Они надъются, что Генеральные Штаты непремённо исправять «злоупотребленіе очень тонкаго свойства». «Скандалы, совершающіеся ежедневно», пишуть избиратели, «грозять разрушить религіюокончательно. И какъ устоять ей?» Духовенство, одъленное громадными матерьяльными благами, только и занимается удовольствіями и вляузами. И первая роль принадлежить «Праздность мать всёхъ пороковъ», говорять монахамъ. врестьяне, полная свобода, предоставленная монахамъ, ведеть въ безчисленнымъ порокамъ и злоупотреблениямъ 149. И въ такомъ духъ написано большинство крестьянскихъ челобитныхъ 130. Крестьяне совершенно не раздёлнютъ вздляда. духовенства на просвъщеніе, какъ причину всъхъ золь. Мы вильли.---они настаивають на всеобщей грамотности. хотять поставить школы въ зависимость не отъ мъстныхъ священниковъ, а отъ сельскихъ обществъ, проектируютъ даже преподавание гражданскихъ идей и знакомство учениковъ съ лучшими экономическими произведеніями своего времени. Естественно, --- тв же избиратели стоять за въротернимость----«гражданскую и религіозную», требують, чтобы «не-католики пользовались всёми правами гражданина и чтобы ихъ гражданское состояніе было обезпечено и санкціонировано Генеральными Штатами»<sup>151</sup>. Мало этого. Крестьяне католики даже ссылаются на протестантскія деревни, гдв, по ихъ мив-

<sup>146</sup> Cahier de la paroisse de Villiers-le-Sec. Archives. V, 214.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Cahier de la paroisse d'Atilly. IV, 321. "Cette assemblée respectable de la nation, qui aura pour chef son Roi, et où residera la science et la sagesse, saura certainement remédier à l'abus le plus délicat".

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Cahier de la paroisses de Villiers-le Bel. Archives. V, 210.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Cahier de la paroisse de Triel. V, 144.

ню, «гораздо больше благочестія и набожности». Протестанты также гораздо усерднёе посёщають церковь, потому что у нихъ богослуженіе совершается на оранцузскомъ языкё. Того же крестьяне требують и въ католическихъ храмахъ <sup>133</sup>. Это требованіе весьма популярно: крестьяне считаютъ его «разумнымъ» и спёшатъ предупредить, что въ немъ не заключается нукакого новаго догмата, и разрёшить вопросъ можетъ государство своей собственной властью<sup>153</sup>. Въ этой оговоркё виденъ и страхъ избирателей предъ религіозными спорами, и желаніе устранить вмёшательство духовной власти въ насущныя нужды населенія.

Не лишено интереса и еще одно также весьма распространенное желание врестьянскихъ наказовъ. Крестьяне тяготятся обнліемъ праздниковъ и не только предлагають сократить число ихъ, но настаивають на разръшени работать по воспреснымъ и праздничнымъ днямъ. У избирателей есть очень важный мотивъ. «Жители деревень», пишуть они, «обогащають королевство своимъ трудомъ. Поэтому важно накъ можно ръже отрывать ихъ отъ работы» 154. Крестьянамъ, конечно, случалось и безъ всякаго разръшения работать по праздникамъ, --- но священники и полиція мъшали имъ. Теперь они требують, чтобы этого визшательства больше не было 155. Сельчане иногда пускаются въ довольно странныя разсужденія, не лишенныя наивности, но по существу весьна обидныя для духовенства. Одинъ наказъ требуеть уничтоженія колоколовъ. Они, по мнёнію авторовъ наказа, причнняють безсчисленныя несчастья, --- въ родъ громовыхъ ударовъ и града. Приводится даже примъръ. Послъдній градъ въ извъстной мъстности былъ особенно силенъ. Это объяснается исключительно звономъ колоколовъ по случаю торжественной объдни. Звуки произвели сильное колебание воз-

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Cahier de la paroisse de Fosses. Archives. IV, 565.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Cahier de la paroisse d'Essonnes. IV, 532.

<sup>194</sup> Cahier de la paroisse de Triel. V, 146.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Cahier de la paroisse de Ris. V, 51.

духа; оно въ свою очередь повлекло разрывъ облаковъ и паденіе водяныхъ массъ. Капли воды падали сквозь воздухъ, лишенный солнечнаго жара благодаря густотъ облаковъ, быстро смерзались—и въ результатъ градъ причинилъ большія опустошенія <sup>156</sup>.

Подобное врасноръчіе мало свойственно врестьянскому языку. Жителямъ деревни естествениве было, напротивъ,--просить разръшенія-звонить въ колокола во время грозъ. Такъ и поступаеть одинъ наказа 157. Но въ общей картинъ здравыхъ и вполнѣ практическихъ идей крестьянъ на счетъ церкви, ся служителей и обрядовъ, даже и такое разсужденіе имбеть свой смысль. Оно показываеть, что крестьяне научились отдёлять религію отъ церкви, вопросъ совёсти оть обязанностей. Избиратели буквально такъ и выражаются: ихъ представители должны предложить Генеральнымъ Штатамъ «различать интересы духовенства отъ интересовъ религіи»<sup>158</sup>. Духовенство не могло ръшиться на такое разграниченіе, и поэтому оно старается обходить вопросъ о реформь и распространяется о цензурь. Нападки на духовенство были въ его глазахъ нападками на религію, критическое отношеніе къ служителямъ алтаря, двйствительно, нечуждое большинству врестьянъ, вазалось ему безбожіемъ, «ядомъ новой философія». Съ этой точки зрвнія, сама философія являлась сплошнымъ атенаконечно. И и Вольтеръ превращался въ разрушителя всякаго момъ редигіознаго чувства. Но стоидо отдёлить іерархію оть религін-и необходимыя реформы представлялись въ совершенно другомъ видъ. Оказывалось, -- ихъ слъдовало начать именно съ самого духовенства и его вопли противъразвращающаго вліянія новой мысли были только воплемъ самозащиты, указывали на нежелание привилегированнаго сосло-

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Cahier du village de Jagny. IV, 612.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Cahier de la paroisse d'Herbeville. IV, 605.

<sup>&</sup>lt;sup>1'8</sup> "Les députés—proposeront de distinguer l'interêt du clergé de celui de la religion". Cahier de la ville de chevreuse. IV, 430.

вія разстаться съ своими преимуществами политическаго характера. Въ виду этого крестьяне совершенно логически потребовали отнять у духовенства право числиться сословіемз. Оно, по мявнію избирателей, только корпорація или профессія, все равно какъ адвокаты, купцы, военные, земледвльцы <sup>159</sup>. Оно, следовательно, въ политическомъ отношении должно слиться съ двумя остальными классами. Это требованіе наносило рёшительный ударъ свётскимъ претензіямъ перваго сословія, тёмъ болёе, что избиратели отнимали у духовныхъ лицъ право быть министрами и вообще занимать какую-либо гражданскую должность. Такимъ образомъ, составители наказовъ сумёли рёшить одинъ изъ самыхъ жгучихъ вопросовъ— безо всякихъ отвлеченныхъ разсужденій, — совершенно нагляднымъ практическимъ соображеніемъ.

Продолжая идти тъмъ же путемъ—т.-е. отдъляя религію отъ духовенства, — избиратели должны были повторить всъ иден просвътителей. Третье сословіе ссылается на миъніе «всъхъ политиковъ» о вліяній религіи на благоденствіе общества. «Они говорять, что народъ безъ религіи — народъ безъ нравственности, а народъ безъ нравственности—народъ безъ законовъ». Въ виду этого избиратели считають нужнымъ — воздъйствовать на служителей религіи, чтобы сдълать ихъ болъе полезными и уважаемыми <sup>160</sup>. На сторонъ религіи, слъдовательно, и политики и народъ, —и они же единодушно—противъ современнаго духовенства. Всъ вопросы, поэтому, народъ будетъ разръшать согласно съ «полититиками» и вопреки взглядамъ духовенства.

Прежде всего вопросъ о терпимости. Мы уже видъли, какъ его ръшаютъ крестьяне. Третье сословіе не менъе либерально и чаще всего мотивируетъ свой либерализмъ. Эти мотивы представляютъ особенный интересъ. Третье сословіе Парижа заявляетъ: «Христіанская религія повелъваетъ

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Cahier de la paroisse de Saint-Etienne de Vernouillet-sur-seine.  $\nabla$ , 167. Cahier de la paroisse de Bagnolet. I $\nabla$ , 330.

<sup>100</sup> Cahier du tiers-état du bailliage de Beauvais. Archives. II, 299.

тражданскую терпимость. Всякій гражданинъ должевъ пользоваться личной свободой совъсти». Это мотивъ религіознаго характера. Другой парижскій наказ отрицаеть у человъка право ръшать о томъ, что не имъетъ отношенія къ человъку. «Всъ религіи позволены среди просвъщеннъйшей нація въ мірѣ». Это-онлософія 161. Провинціальное третье сословіе, оба эти мотива ставить рядомъ: «свобода совъстиестественное право. Всякій только Богу обязань отдавать отчеть въ своей въръ. Люди, живущіе въ одномъ государствъ, только одного могутъ требовать другъ отъ друга,--чтобы никто не нарушалъ общественнаго порядка, и интересъ государствъ заблючается въ томъ, чтобы собирать подъ своею властью всвкъ, кто своимъ знаніемъ, искусствомъ, промышленностью, способенъ. создать въ странъ изобиле и преуспёяніе». Избиратели желають, чтобы всё севты пользовались во Франціи одинаковой терпимостью. Дальше-область религія: Церковь получила оть Інсуса. Христа едияственное оружіе --- убъжденія и добраго примъра. Всякое преслёдованіе оскорбляеть Бога мира и милосердія "\*\*.

Христіанство, слёдовательно, отнюдь не противорёчить оилософіи въ вопросё религія. Такъ—мы видёли—понимали христіанство Вольтеръ и Даламберъ. Наказы подтверждають представленія Вольтера о l'infâme и по существу ведуть ту же борьбу. По миёнію третьяго сословія воспитаніе должно уничтожать въ дётяхъ суевёрныя иден, порабощавшія въ теченіи вёковъ народы и государей. Невёжество, прибавляегь наказа, лишаеть народы разума и дёлаеть ихъ рабами <sup>143</sup>. Лучше не могъ бы выразиться сотрудникъ Энциклопедіи. Ясно, — у наиболёв энергической и разватой части французской націи интересы одинаковы съ

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Chassin. Les élections et les cahiers. III, 351: Cahier des Théatins Ib. II, 436.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Doléances du tiers-état du bailliage de Bar-sur-Seine. Archives. II, 256.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Cahier du troisième ordre de la sénéchaussée de la ville de Signe. III, 350: "éloigner de leur coeur toute l'idée de supertition qui rétrécit l'esprit, et qui a desolé, pendant des siècles les peuples et les rois".

просвётительными стремленіями онлософовъ. Отсюда у избирателей совершенно другой взглядъ на литературу, чёмъ у духовенства. Крестьянскій наказа писателя считаеть истиннымъ руководителемъ общества на пути къ счастью, и нигдё ни крестьяне, ни третье сословіе не обращаются къ власти съ просьбой—преслёдовать иден <sup>164</sup>.

Въ частныхъ вопросахъ то же единодушие наказова и философія. Мы виділи, --- съкакимъ чувствомъ говорять крестьяне о монахахъ. У избирателей практическая точка зрвнія: ионяхи-праздны и совершенно безполезны для общества. Въ результатъ --- болъе консервативные наказы, напримъръ, дворянскіе, совѣтують предварительно попытаться сдѣлать монастыри «полезными государству и религи»,--и въ случав неудачи — уничтожить 165. Третье сословіе не разсчитываеть на целесообразную реформу монастырей и безъ всякихъ оговорокъ требуетъ упраздненія ихъ 166. Тонъ избирателей часто въ высшей степени ръзокъ и суровъ. «До какняъ поръ», обращаются они къ кородю, «эти благочестивые бездельники будуть существовать на счеть деятельной и трудолюбивой части вашихъ подданныхъ, безъ всякой пользы, безъ всяваго вознагражденія?» 167. Другой наказа монашеские объты считаеть противными собщественному объту и благу отечества» 148. Парижское третье сословіе также желаеть уничтоженія монастырей, — но опасается, какъ бы не встрвтилось препятствій-и требуеть,-по крайней мірів, ре-

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Cahier de la paroissr d'Essonnes. IV, 531: ,l'homme de lettres, par ses lumières, donne à la societé des hommes plus de connaissances pour travailler à leur bonheur".

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Cahier de la noblesse de Saint-Mihiel. Archives. II, 238. Cahier de l'ordre de la noblesse de Dôle. III, 155.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Cahier du tiers état dubaillage principal de Blois et celui secondaire de Romarantiu. Archives. II, 388.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Les assembles primaires, Cahier du 8-e département. Chassin. O. c. II, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Cahier des Théatins. Chassin. Ib. p. 436<sup>•</sup> "contraires au voeu social et au bien de la patrie".

формировать порядокъ произнесенія монашескихъ обътовъ. Наказъ устанавливаетъ предъльный возрастъ для послушничества, — двадцать пять лътъ и для постриженія — тридцать "6".

Не менње спорный и въ экономическомъ отношени важный вопросъ предстояло ръшить избирателямъ относительно Рима. И здёсь отвёть дается такой же рёшительный и основательно мотивированный. Парижское третье сословіе заявляеть, что «громы Ватикана больше не гремять, --- вулканъ, гдъ ихъ выковывали, погасъ», --- зачъмъ же послъ этого платить папъ деньги? <sup>176</sup>. Избиратели требують уничтоженія конкордата, поставившаго французскую націю въ зависимость отъ папскаго престода. Въ случать отмъны этого актапрекращались аннаты и у папы отнималось всякое вибшательство въ дъла галликанской церкви,--начиная съ избранія епископовъ и кончая разръшеніемъ браковъ въ извъстныхъ степеняхъ родства 171. Въ Парижв это требованіе могло быть создано янсенистскимъ духомъ, - но оно не менве популярно и въ провинціальныхъ, вполнѣ католическихъ наказахъ. Конкордатъ Франциска I съ пачой Львомъ оказывается въ высшей степени ненавистнымъ явленіемъ для всёхъ сословій, — и самыя энергичныя жалобы принадлежать даже духовному наказу 172.

Первое сословіе и янсенисты, вооружаясь противъ папскаго вліянія во Франціи, конечно, менёе всего помышляли о оилосооскихъ идеяхъ. Но у избирателей другихъ сословій совершался здёсь такой же процессъ мысли, какъ въ вопросѣ объ общей реформѣ, церкви и іерархіи. Папа утра-

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Chassin. O. c. IV, 445. Въ видъ исключенія можно указать на Cahier du tiers-état du baillaige de Saint-Lo. Авторы наназа возстають противъ упраздненія монастырей и хотять только преобразовать ихъ по образцу древнихъ. Archives III, 66—7.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Cahier du 8-me departement. Chassin. O. c. II, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Cahier du tiers-état de la prêv. et vic. de Paris hors les murs. Chassin. IV, 443. Cahier général du tiers-état du grand bailliage de Besançon. Archives. II, 338.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Cahier du bailliage de Toul. Archives. VI, 2.

тить значеніе духовнаго главы католическаго міра. Для оранцузскихъ избирателей онъ — мъстное духовное лицо, когда то наводившее страхъ ватиканскими громами. Теперь громы недъйствительны, — потому что оранцузы стали «просвъщеннъйшей націей въ міръ», —и они на одномъ и томъ же основаніи требуютъ всеобщей религіозной терпимости и прекращенія аннатовъ.

Другія предложенія наказова, сравнительно второстепенныя, --- не менње красноръчивы для оцънки общественнаго настроенія наканунь революціи. Избиратели возстають противъ целибата, о которомъ съ такой осторожностью отозвался Монтескьё 173. Они во имя правственности и государственной пользы требують разръшенія священникамъ жениться. Одинъ наказа третьяго сословія пишеть по этому новоду рачь въ духа философовъ XVIII-го вака: «Пусть священники женятся. Нъжность женъ пробудитъ въ ихъ сердцахъ чувствительность, признательность, сострадание, столь свойственныя человёку. Между тёмъ все это заглушено обётами цъломудрія и одиночества почти у всъхъ, кто произнесъ ихъ». «Невинныя ласки дътей окажутъ безконечное благодъяніе отцамъ», напомнять имъ былыя семейныя радости въ годы ихъ дътства, напомнятъ о томъ, что они -- священники - такіе же люди, какъ и всъ другіе и отнюдь не стоятъ выше обыкновенныхъ смертныхъ, - если только не отличаются особыми добродътелями. Авторы наказа ссылаются на преданія церкви, и вездѣ видять опроверженіе ученія о це**либать.** «Богъ всегда съ изумленіемъ слышалъ объты, противные его воль, объты, которые никогда не могли быть искренними: это подтверждается ежедневно» 174.

Подобныя разсужденія дышать наивностью и непосредственностью чувства. Но именно этими качествами они все-

Уч. Зап. ст. Иванова.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> L'esprit des lois, livre XXIII, chap. XXII. Разбярая законы относнтельно умноженія населенія, авторь восклицаеть: "A Dieu ne plaise que je parle ici contre le célibat qu'a adopté la réligion"...

<sup>174</sup> Cahier de la ville de Châlais. Archives, V, 677.

цёло принадлежать своей эпохё. Девламаціи Дидро, Руссо, Мерсье совершенно такого же характера и въ этомъ ихъ сила. Составители наказова усвоивали реторический тонъ современной литературы, --- но здёсь не оканчивалось ея вліяніе. Чувство, въ какой бы формъ оно ни выражалось, -- дъйствовало, неизмённо, какъ просвётительная культурная сила и въ философскихъ произведеніяхъ и въ челобитныхъ. Мы видъли-оно лежало въ основъ семейной нравственности и общественной гуманности, создавало новыхъ отцовъ, дътей, новыхъ общественныхъ дъятелей. То-же чувство въ области религіи вызвало протесть противь насилій надь человъческой природой и совъстью, создало новаго христіанина, новаго члена религіознаго общества. Чувство въ союзъ съ разумомъ до самой революціи вело войну противъ предразсудковъ, опутывавшихъ человъка на всёхъ путяхъ его личвой и общественной жизни. Естественно, -- составители наказова говорили языкомъ современной философской литера. туры и заявляли признательность своимъ учителямъ, объявляя писателя—творцомъ общественнаго блага.

## Реформа государства.

Ι.

Одинъ изъ любопытнъйшихъ памятниковъ старой оранцузской монархія- несомнённо-Записки Людовика XIV-ю. Особеннаго вниманія заслуживаеть здісь отзывь «великаго короля» о своихъ подданныхъ. Въ 1666 году Людовикъ наставляль своего наслёдника, какъ слёдуеть относиться къ народу и его волъ. Послъдняя степень униженія для государя, когда онъ принужденъ справляться съ желаніями народа, имъть абло съ презръннымъ «сборищемъ черни», т. е. съ какимъ бы то ни было представительнымъ собраніемъ. Всв эти собранія страшны только для трусовъ и въ доказательство король разсказываеть, какъ онъ разъ обошелся съ парламентомъ-съ истинной строгостью надменнаго и самовластнаго господина. Принципъ Людовика: чъмъ больше народу даешь, твиъ больше онъ требуеть, чвиъ болве его ласкаешь, твиъ глубже онъ васъ презираетъ. И на этомъ принципв построено государственное ученіе типичныйшаго представителя французской монархія 4.

Авторъ этого ученія пережилъ крайне тяжелые и унизительные дни въ началѣ своей власти надъ Франціей. Онъ бродилъ по странѣ изгнанникомъ, его преслѣдовали отряды иноземцевъ, въ него стрѣляли мятежные подданные. Они успѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mémoires de Louis XIV. Paris 1806. Ed. J. L. M. de Gain-Montagnac. I, 60, 62.

ли въ общихъ чертахъ повторить мъропріятія англійскихъ революціонеровъ, рядъ декларацій 1648 года устанавливалъ во Франція конституціонные порядки. Молодого короля поучали о происхожденіи власти отъ народа, о зависимости государей отъ народной воли. Въ Париже были сооружены баррикады, взяга Бастилія, заходила рёчь о Генеральныхъ Штатахъ. Мятежъ охватилъ многія провинція. — и вообще столица и отчасти страна представляли вартину, довольно близко напоминающую великій перевороть, сто соробъ літь спустя уничтожившій вёковой строй власти и общества. Но вся исторія окончилась lit de justice. Людовику XIV естественно было смотрёть съ презрёніемъ на всякіе «корпусы»представительные и непредставительные и послё всёхъ декларацій фронды увёрять дофина, что сущность королевской власти — въ парадъ, во внъшнемъ блескъ: это «долгъ государя предъ современниками и потомками», потому что народъ и публика не въ силахъ проникать въ сущность вещей. судять о нихъ по наружному виду и оказывають почеть и повиновение сообразно «церемониямъ и рангамъ»<sup>2</sup>.

Ниже этого уровня нельзя, конечно, цёнить политическое развитіе цивилизованной націи, но Людовикъ XIV былъ, повидимому, совершенно правъ: его подданные блистательно подтвердили его идеи. Политическая мысль и художественная литература не только безусловно прониклись принципами Людовика, — даже превзошли ихъ. Боссюв обожествляетъ королевскую власть, на основании священнаго писанія—подтверждаетъ изрёченіе Людовика XIV на счетъ тождественности личности государя съ государствомъ, признаетъ священную основу королевскаго сана, которую не можетъ поколебать никакое преступленіе даже у невёрныхъ государей, отдаетъ во властъ господину даже совъсть его подданныхъ, уполномочивая его на какія угодно понудительныя и карательныя мёры <sup>3</sup>. Поеты

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Ib. p. 98-9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Politique tirée des propres paroles de l'Ecriture sainte. Bruxelles 1710. Dieu est le vrai roi. I, 51.—Il n'y a pas de force coactive contre le prince.

сначала пытались выражать сочувствіе фрондь: Сида Корнеля привель въ восторгь благородную публику краснорёчивыми тирадами въ пользу дуэли, жестово гонимой правительствомъ. Но даже и такія ричи должны были умолкнуть. Ришелье быстро охладиль испанскій павось Корнеля, ему не приходилось по нёскольку разъ повторять знаменитыя слова, обращенныя въ автору Cuda: П faut avoir un esprit de suite. Оь теченіемъ времени Корнель превратился въ идеальнаго придворнаго поэта. Ему французская монархія и ватолическая церковь обязаны краснорёчивёйшими восхваленіями, а Людовъть XIV-самыми дестными сравненіями съ разными историческими героями 4. Классическая трагедія свободно вдохновлялась даже романическими приключеніями Людовика, -- Корнель воспёль m-lle Лавальерь, Расинь -- г-жу Ментееонъ <sup>5</sup>. Такіе факты свидітельствовали больше, чівмъ о вврноподданническихъ чувствахъ литературы.

Но полувѣковое царствованіе окончилось при совершенно другомъ настроеніи народа. Смерть божественнаго «короля—солица» привѣтствовали, какъ освобожденіе. Оппозиціонный духъ, уже давно воспитанный бѣдствіями Франціи въ послѣдніе годы правленія Людовика, немедленно сказался въ двухъ главнѣйшихъ областяхъ, чувствовавшихъ тяжелую руку покойнаго короля,— въ религіи и въ политикѣ. Тамъ скептицизмъ шелъ рядомъ съ нравственной распущенностью: общество протестовало противъ эпохи ханжества и фанатизма, оскорблян одновременно догматы и принципы,—здѣсь колебалась идея королевской власти. Эту идею Людовикъ XIV

I, 107.—Tout l'état est en lui I, 202.—Au caractère royal est inhérente une sainteté qui ne peut être effacée par aucun crime, même chez les princes infidèles. I, 234.—Ceux qui ne veulent pas souffrir que le prince use de rugueur en matière de réligion, parce que la réligion doit être libre, sont dans une erreur impie II, 24.

<sup>•</sup> Сіппи ои la clémence d'Auguste. Защита монархін въ особенности. — Acte II, 1. Polyeucte.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mile Лавалльеръ узнали въ лицѣ геронни трагедіи Othon. Г-жа Мен<sup>•</sup> тенонъ послѣ трагедіи Расина—*Esther*—сама именовала себя Эсенрыо.

развилъ до такого предъла, что уже въ его рукахъ она привела къ результатамъ, унизительнымъ и опаснымъ для самой монархіи. Передъ смертью Людовикъ совершилъ поступокъ, смутившій искреннъйшихъ почитателей королевскаго достоинства: онъ узаконилъ дътей г-жи Монтеспанъ, даровалъ имъ права на корону, одинаковыя съ правами законныхъ принцевъ. Этимъ распоряженіемъ подрывалась самая сущность наслёдственной монархіи, и ея принципіальные защитники должны были въ этомъ случав сойдтись съ ея противниками. Это обнаружилось тотчасъ же по кончинъ короля.

Первый акть новаго правительства заключался въ отмънъ предсмертной воли Людовика. Герцогъ орлеанскій объявиль себя регентомъ въ то время когда, по смыслу завъщанія, онъ могъ быть только предсъдателемъ совъта регенства, а членами герцогъ Бурбонскій и оба сына г-жи Монтеспанъ, причемъ герцогъ Мэнскій-одинъ изъ этихъ сыновей-назначался опекуномъ малолётняго короля. Всё эти статьи оказались недъйствительными. Наконецъ, регенть отнялъ у незаконныхъ принцевъ права, дарованныя покойнымъ королемъ. Во всёхъ этихъ актахъ дёятельное участіе долженъ былъ принимать парламенть. Со времени оронды эта корпорація не имъла никакого самостоятельнаго значенія, — теперь герцогъ Орлеанскій обратился къ ней-за толкованіемъ завѣщанія въ желательномъ для него смыслъ, а потомъ парламенту пришлось разръшать споръ о правахъ узаконенныхъ принцевъ. Юристы объяснили завъщаніе сообразно желаніямъ герцога и въ награду регентъ призналъ право парламента обсуждать правительственные акты. Новый порядокъ пошелъ гораздо больше. Сначала принцы, а потомъ и само правительство провозгласили теорію договора. Герцогъ Мэнскій и его брать доказывали, что королевская династія получила свою власть отъ народа, и въ случав прекращенія династіи, народъ возстановляется въ своихъ первичныхъ правахъ и можеть войдти въ новый договоръ, все что спасаетъ династію отъ вымиранія, - въ пользахъ націи, - и только онавъ лицъ трехъ сословій — можеть ръшить вопрось о закономърности акта покойнаго короля.— Правительство въ своемъ отвътъ подтверждало теорію договора и именно на основаніи первичныхъ правъ націи отрицало за къмъ бы то ни было право отчуждать корону: только нація можетъ путемъ выбора установить новую династію.

Эти событія совершились въ теченіе двухъ лёть по смерти Людовива XIV, — и должны были произвести сильнъйшее впечатлёніе на современниковъ. Парламентъ съ этихъ поръ энергически поддерживаеть свои законодательныя права и самому регенту и королю предстоить вести нескончаемую борьбу съ корпораціей, встръчавшей такое презръніе у его предшедственника. Наступить царствование lits de justice et lettres de cachet. И основаніе такому порядку положено регентствомъ. Публика не останется безучастной зрительницей борьбы. Она принимается политикантствовать съ перваго же дня новаго правленія. Даже женщины, «не исключая и кухарокь», обсуждають политические вопросы <sup>6</sup>. Постоянныя демонстраціи со стороны парламента поддерживають это направление. Парижские магистраты попадають въ положеніе «отцовъ отечества», «истинныхъ римлянъ». Наиболее виднымъ ораторамъ даютъ прозвища Демосеена, Цицерона. Парижане горячо интересуются засъданіями парламента, привътствують на улицахъ популярныхъ членовъ, записывають ихъ ръчи. Современникъ такое отношение пубинии въ членамъ парламента называетъ «самымъ блестящимъ и лестнымъ» 7. Имена Демосоена и Цицерона, истинныхъ римлянь, являются не случайной игрой словъ, они выражають смысль парламентской опозиціи и тоть же современникъ, самъ принадлежавшій къ корпораціи адвокатовъ, въ половинъ въка своихъ товарищей признаетъ «отчасти республиванцами» ". То же самое повторяеть и другой наблюдатель,

<sup>•</sup> Aubertin. O. c. p. 52. Buvat. Journal de la régence. Paris 1855. Подробный разсказъ о судьбѣ завѣщанія Людовика XIV— въ *Pièces justifica*tions. I, 479. О мѣрахъ противъ узаконенныхъ приказовъ—I, 286, 518. <sup>7</sup> Barbier. Journal. "Rien n'est plus glorieux et plus flatteur". II, 366.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Journal de Barbier. V, 253, juillet 1752: "un peu républicains".

не менње знакомый съ вопросомъ <sup>9</sup>. Парламентъ, въ это время, дъйствительно заявляетъ претензіи, ограничивающія кородевскую власть еще больше, чёмъ она ограничена въ Англіи <sup>10</sup>.

Подобныя идеи въ то же самое время проникали въ общество и овладъвали умами молодого покольнія. Въ школахъ никогда не были такъ популярны античные греки и римляне, какъ въ эпоху Людовика XV. Наставники восхваляли древнихъ гражданъ и воспитывали въ своихъ ученикахъ восторженныя чувства въ республикамъ Брута и Ликурга. Политическая литература шла на встръчу этому настроенію. Совершалась подная реакція историко-философскимъ возэрвніямъ предыдущей эпохи. Боссюз едва считалъ нужнымъ упоминать языческія культуры въ общемъ развитіи человвчества. Теперь Греція и Римъ заняли центральное мъсто. Талантинвъйшіе писатели Мабли, Монтескьё посвящають свои труды античнымъ законодательствамъ, характеризуютъ гражданскіе идеалы республиканцевъ, сравниваютъ римлянъ съ оранцузами-и незамътно подготовляють путь позднъйшимъ мечтателямъ о возстановлени Спарты или Крита на почвъ оранцлзской монархіи ".

Популярность античнаго міра нигдё не могла встрётить такой благодарной почвы, какъ въ драмё. Французскій театръ искони питался исторіей и мисологіей Греціи и Рима. Но раньше онъ извлекалъ отсюда политику и мораль въ духё Боссюэ и Людовика XIV. Республика, по воззрёніямъ классиковъ, не могла имёть защитниковъ на столько сильныхъ и добродётельныхъ, чтобы не пасть предъ блескомъ монархін и искушеніями женской любви. Такимъ именно является Цинна, готовый забыть и Римъ и свободу за улыбку Эмиліи и

<sup>•</sup> Mémoires du marquis d'Argenson. V, 110. Маркизъ также произносить слово—républicanisme.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ib. V, 42-3, Le marquis d'Argenson à son frère, письмо оть 9 авг. 1751 года.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Droz, Hist. du règne de Louis. XVI. Indroduction, p. 28.

еъ концё трагедіи трепещущій отъ смущенія предъ великодушіемъ Августа. Классики могли выводить на сцену респубииканцевъ съ единственной цёлью — возвысить преимущества монархіи и ся подданныхъ. Иначе будетъ вопросъ поставленъ у поэтовъ, пережившихъ эпоху регентства. Поэтъ, первый заявившій протестъ въ области религіи и подавшій со сцены знакъ въ борьбѣ съ суевѣріями и фанатизмомъ, явился также выразителемъ новаго политическаго настроенія. Цёль всей дѣятельности Вольтера состояда въ войнѣ съ католичествомъ, но политическія задачи до такой степени захватили общество, что философъ счелъ нужнымъ отозваться на нихъ въ цёломъ рядѣ своихъ лучшихъ произведеній.

Первая трагедія Вольтера — Эдипъ появиласъ три года спустя послё смерти Людовика XIV и, какъ мы видёли, напомнила зрителямъ судьбу завъщанія покойнаго короля. Она вромѣ того, завлючала нъсволько общихъ замъчаній на счеть вородевской власти, немыслимыхъ раньше. Филовтетъ оплавиваетъ смерть Геракла, своего учителя и руководителя, Онъ всёмъ обязанъ герою: понятіемъ о добродётели, мужествомъ, сознаніемъ своего долга. «Чэмъ бы я былъ безъ него? Только сыномъ короля»<sup>12</sup>. Это значило — отнимать у рожденія его исключительныя права. Регенство, видъвшее упадовъ родовой знати и поколебавшее основы аристократаческихъ привилегій, такое же вліяніе оказало и на высшую няъ всёхъ родовыхъ привилегій - королевскую наслёдственность. Зрители могли совершенно основательно привътствовать слова, противоръчившія священнъйшимъ преданіямъ французской монархіи, — потому что они отъ принцевъ и самого правительства уже слышали настоящую революціонную теорію о договорѣ націи съ государемъ, -- н два сына Людовика XIV, на самомъ дълъ оказавшіеся не болве какъ сыновьями короля, именно націи приписывали право возвысить ихъ положеніе. Другія замъчанія трагедія не столь реальнаго характера,-но и оть нихъ вветь новымъ духомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> "Qu'eussé-je été sans lui? rien que le fils d'un roi". Oedipe. Acte I, 1.

Эдипъ высшей обязанностью королей считаеть смерть за свою страну и въ то же время признаеть за ними способность дёлать грубёйшія ошибки: «короли не могуть читать въ сердцахъ людей, — и ихъ удары часто поражають невинныхъ 'з. Людовикъ XIV думаль совершенно иначе. Короли, по своему сану непремённо понимають вещи лучше, чёмъ всё другіе люди. Короли, занимая мёсто Бога на землё, являются участниками и его власти и его всевёдёнія <sup>14</sup>.

Событія личной жизни заставили Вольтера еще больше заинтересоваться вопросомъ о государственной власти. Путешествіе въ Англію и почти трехлётнее пребываніе въ этой странъ обогатили умъ молодого философа новыми илеямипо всёмъ областямъ — религіи, общества, искусства. Иден нашли довольно полное отражение въ Философских письмахь. Здёсь, между прочимъ, два письма посвящены парламенту и констинтуція. Англійская нація, по мизнію автора. елинственная на землё -- обладающая мудрымъ правленіемъ. Только ей путемъ сопротивленія удалось «регулировать власть королей». Въ Англіи государь всемогущъ для того, чтобы двлать добро, — но для зла у него связаны руки. Англійскіе сеньёры — не заносчивы и, не имъють вассаловъ, и народъ участвуетъ въ управлении съ полнымъ успѣхомъ. Англичане любятъ свободу не только у себя. Они воевали съ Людовикомъ XIV безкорыстно, изъ за его честолюбія. Они сами не заражены «блестящимъ безуміемъ одерживать поб'вды» 15.

Вольтеръ писемъ—совершенный демократь. Онъ считаеть народъ «полезнъйшей, добродътельнъйшей и, слъдовательно самой почтеной частью человъчества». Онъ въ мрачныхъ краскахъ описываеть феодальные порядки: тогда все, что не

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Oedipe. Acte II, 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Mémoires. II, 16. "Il en est sans doute de certaines (fonctions) où, tenant pour ainsi dire la place de Dieu, nous semblons être participans de sa connaissance aussi bien que de son autorité".

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Lettres sur les Anglois. A Francfort sur le Mein. 1735. Lettre VIII.

тиранствовало, т. е. народъ, считалось скотомъ и только съ теченіемъ въковъ восторжествовала гуманность, поняли, кавая ужасная несправедливость — заставлять большинство свять затвмъ, чтобы меньшинство собирало плоды. Авторъ особенно ценить анлійскую конституцію за то, что она даеть мъсто въ политической и общественной жизни всъмъ гражданамъ. Во Франціи напудренный господинъ, знающій въ вакомъ часу король встаетъ и ложится и играющій роль раба въ передней министра, - считается полезнъе него ціанта, хотя тоть обогащаеть страну и посылаеть изъ своего кабинета приказы во всъ концы міра. Совершенно другія общественные взгляды въ Англія. Авторъ не забываеть жестоко насмёяться надъ французской фрондой; сравниваеть ее съ англійской революціей, «утопившей въ моряхъ крови идола деспотической власти», -- и признаеть ее не боле вакъ смёшнымъ бунтомъ.

Письма вышли въ 1734 году, но англійскія впечатлёнія Вольтера уже выразились въ двухъ поэтическихъ произведеніяхъ.

Генріада воспіваеть мудрость англійской конституцій, соединяющей три власти — народныхъ представителей, вельможъ и короля. Вольтеръ наговорилъ много лестныхъ словъ по адресу королевы, но это не мішаетъ ему повторить съ буквальной точностью заявленія принцевъ и правительства на счетъ происхожденія королевской власти. Когда династія угасаетъ, — «народъ въ тоже мгновеніе возвращается къ своимъ первичнымъ правамъ. Онъ можетъ выбрать государя, измізнить законы, собраніе сословій — оргакъ Франціи — назначаетъ самодержца, ограничиваетъ его власть». И Вольтеръ такой именно актъ видитъ вь возшествіи Капета на престоль каролинговъ <sup>18</sup>. Изображая діятельность Промысла въ исторіи, поютъ приписываеть его благости — появленіе на землів добродітельныхъ правителей: «неисповідимое и справедливое Про-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Lettre X.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> La Henriade. Chant. I, p. 19-20.

<sup>18</sup> Chant VI, p. 83.

видёніе не допускаеть всегда преуспёвать насилію; иногда его благость, благосклонная въ людямъ, влагаеть королевскій скипетръ въ достойныя руки»<sup>19</sup>. Это довольно скромное выраженіе монархическаго чувства, хотя герой поэмы—король. Но Вольтеру еще нёсколько лёть предстояло вдохновляться конституціонными, даже республиканскими мотивами.

Вольтеръ не могъ оцёнить Шекспира, но и на него подъйствовнаи многія созданія англійскаго драматурга. Гамлета. Отелло, Ромео и Джульетта нашан свои отголоски въ Семирамида, Заира, Танкредъ. Въ области историческихъ драмъ сильнъйшее впечатавніе произвелъ на Вольтера Юлій Цезаръ. Поэтъ задумалъ создать рядъ собственныхъ римскихъ трагедій. Въ результатъ явились Брутъ, Смерть Цезаря, Спае иный Римъ.

Важнёйшая изъ этихъ пьесъ-Брутз. Она, какъ и Генріада, вышла раньше Писема, была восторженно принята парижской публикой. Пьеса дъйствительно отличается краснорвчіемъ, часто весьма преднамъреннымъ. Врутъ подробно излагаеть конституціонный порядовь. Римляне дали Тарквинію «клятву повиновенія, а не рабства». Онъ въ свою очередь поклялся — соблюдать законы. Онъ нарушиль объщаніе-и «Римъ больше ему не подвластенъ и одинъ лишь царь — бунтовщикъ». Это значило воспроизводить теорію Ловка о правѣ возстанія <sup>20</sup>. Дальше Бруть признаеть право государства мёнять политическія формы, разрывать договоръ съ государями, высказываетъ полное недовъріе къ принципу послёдственности: «кто родился въ пурпурё — тоть рвдко его достоинъ», преемство власти въ одной и той же семьв «могила доблести». Эта идея могла быть отраженіемъ взглядовъ англійскихъ революціонеровъ съ Мильтономъ во главъ, доказывавшимъ несовмъстимость правъ наслъдствен.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Chant X, p. 159-160.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> — Et des qu'aux lois de Rome il ose être infidèle Rome n'est plus sujette, et lui seul est rebelle (Acte I, 2).
<sup>31</sup> Acte II, 4.

вой власти, съ человёческимъ достоинствомъ подданныхъ \*\*. Впоследстви Руссо усвоиль тоже самое представление, настоятельно совётоваль полякамъ- лучше учредить абсолютную монархію но безъ права преемства, чёмъ монархію безь всякой действительной власти, но наследственную 23. Вольтеръ изображаетъ Римъ царскаго періода конституціонной монархіей въ духъ англійскихъ политическихъ мыслителей. Онъ первый переносить на почву Франціи важнёйшія теоріи, созданныя въ Англіи революціями и ся новымъ государственнымъ порядкомъ. Отъ Вольтера французы впервые услышали о гармоніи трехъ властей, поэтъ не давалъ имъ точнаго юридическаго опредъленія, — но достаточно было, что онъ видвлъ здесь основу политической свободы. Трагедія Вольтера излагала теорію договора и возстанія въ стихахъ — энергичныхъ, прекрасно составленныхъ: запомнить ихъ не стоило ни малъйшаго труда, — и въ послъдствіи идеи Руссо должны упасть на почву уже давно для нихъ подготовленную. Вольтеръ не ограничился разъясненіемъ конституціонныхъ порядковъ. Его герои ведуть борьбу вообще противъ монархін. Титъ — не допускаетъ нивакихъ оговорокъ. «Я сынъ Брута», говорить онъ, «въ моемъ сердцѣ запечатлёна свобода и отвращеніе къ королямъ <sup>24</sup>. Именно это заявленіе вызвало бурные апплодисменты даже принцевъ крови. На этихъ зрителей могла дъйствовать заразительная смёлость автора и блестящая форма стиха. Но драма не менъе блестяща и въ ръчахъ посла царя Порсенны, восхваляющихъ участь царскаго любимца и придворнаго: эти ръчи не удостоились вниманія-ни аристократовъ, ни партера 25.

<sup>29</sup> The tenure of Kings and Magistrates.

<sup>38</sup> Considerations sur le gouvernement de Pologne, chap. VIII. O. compl. de Rousseau. Paris 1827, VI, 294-7.

<sup>34</sup> Je suis fils de Brutus et porte en mon coeur

La liberté gravée, et les rois en horreur. (Acte II, 2).

<sup>25</sup> Acte II, 2.

Недостатки пьесы Вольтера, какъ трагедія, ясны всякому современному читателю: она переполнена реторикой, бъдна жизнью, естественностью, гораздо больше величія въ ръчахъ героевъ, чъмъ въ ихъ личностяхъ. Но для оранцузской публики XVIII-го въка эти соображенія почти не существовали. Теоріи и идеи вполнъ вознаграждали ее за художественные пробълы. Въ литературномъ произведеніи она искала прежде всего автора, его міросозерцанія, а не исторіи и психологіи.

Следующая римская трагедія Вольтера — Смерть Цезаря совпада съ появленіемъ разсужденія Монтескьё — О причинахъ величія и упадка римлянъ. Пьеса Вольтера ничто иное, какъ первая часть трагедіи Шекспира — Юлій Цезарь. Ея главный герой-Бруть. У Вольтера онъ сынъ Цезаря, трагическая борьба гражданской доблести и личнаго чувства становится еще напряженнъе, чъмъ при обыкновенной дружбъ заговорщика и его жертвы. Бруть ~ идеальный человъкъ и гражданинъ. Цезарь говорить, что онъ былъ бы Брутомъ, если бы не былъ Цезаремъ. Тамъ, гдъ Вольтеръ отступаеть отъ трагедіи Шекспира, - онъ повторяетъ мотивъ своей пьесы о Бруть старшемъ. Раньше сенать предлагалъ отцу рѣшить участь сына-заговорщика, теперь сынъ просить республиканцевъ-указать ему путь дъйствій противъ отцамонарха. Бруть умоляеть Цезаря — отказаться оть власти: тоть оправдываеть ее современнымъ положеніемъ римскихъ нравовъ и государства, излагаетъ республиканцу настоящую оилософію исторія <sup>2</sup><sup>6</sup>. Вообще Цезарь производить очень выгодное впечатлёніе. Самъ Брутъ не можетъ отрицать его высокихъ нравственныхъ качествъ. Въ то время когда одинъ изъ заговорщиковъ-Кассій-сыновнія чувства Брута называетъ-«пошлымъ предразсудкомъ»<sup>27</sup>, Цезарь является мудрымъ правителемъ, гуманнымъ человѣкомъ, любящимъ отцомъ. По смыслу трагедіи, --- онъ--не только не узурпаторъ и не тираннъ, а спаситель римскаго народа, утратившаго

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Acte III, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> "Un préjugé vulgaire impute à la nature". Acte III, 2.

нравственныя силы — охранять гражданскую свободу. Онъ, по законамъ исторія, не можетъ дъйствовать иначе. Такая постановка вопроса скоръе возвышаетъ представителя монархической власти, чъмъ оправдываетъ заговорщиковъреспубликанцевъ. Кромъ того, у Вольтера нътъ шекспяровскаго Брута—идеалиста, предъ которымъ сама природа могла-бы возстать п сказать: «вотъ человѣкъ». Сынъ, пдущій на отца, подобнаго Цезарю, даже республиканскими принципами не можетъ оправдать своего противоестественнаго поступка. Въ результатъ, трагедія производитъ на насъ другое впечатлѣніе, чъмъ могли ожидать (республиканцы). Заговоръ является дѣломъ фанатиковъ, не отдающихъ себѣ яснаго отчета въ современномъ политическомъ положении и, кромѣ того, нравственно стоящихъ ниже своего врага.

Чему приписать такое недоразумёние? Или крайней осторожности автора въ своихъ чувствахъ къ античному гражданству или у автора не хватило поэтическаго таланта возсоздать образъ республиканца, подобный шекспировскому Бруту. По нашему мнѣнію, — и то и другое. Вольтеръ могъ заявлять полное сочувствіе паденію такого царя, какимъ былъ Тарквиній, — но стоило Римомъ завладъть личности безупречной въ политическомъ и общечеловъческомъ смысль,-Вольтеръ становился сторонникомъ монархической власти. Его Цезарь-существо высшаго порядка, чемъ Брутъ и другіе заговорщики. Это-идеальный государь, какъ его представляли ФИЛОСОФЫ: ПРОНИЦАТЕЛЬНЫЙ МЫСЛИТЕЛЬ, ГУМАННЫЙ ВЛАДЫКА, чувствительный отецъ семьи. Предъ этими доблестями, въ глазахъ просвътителей, блъднъли всякіе республиканскіе оринципы. Но лишь только верховная власть попадаеть или грозить попасть въ недостойныя руки, --- философъ по прежнему — республиканецъ. Это доказываетъ послъдняя римская трагедія того же Вольтера — Катилина.

Возникла она семнадцатью годами позже Смерти Цезаря. Политические взгляды Вольтера успёли совершенно опредёлиться и, — мы увидимъ — менёе всего въ пользу республики. Но на сценё корыстный, безпринципный заговорщикъ, — и

его противникъ Цицеронъ долженъ явиться во всемъ блескъ гражданскаго мужества. Онъ громить одинаково тиранновъ и народъ, уже предвъщающій эпоху упадка 23. Одновременно съ самыми ръзкими нападками на тиранническую власть, Вольтеръ признаетъ принципъ монархін. Въ трагедіи Ме́горе находится стихъ, повидимому, необыкновенно смълый, тщательно замъченный современниками и позже оказавшійся пророческимъ: «Первый кто сталъ королемъ-былъ счастливымъ соддатомъ» <sup>19</sup>. На самомъ дълъ, въ этихъ словахъ не завлючалось ничего оскорбительнаго вообще для королевскаго сана. Герой пьесы только хочеть выдвинуть на первый планъ личныя заслуги кого бы то ни было предъ страной п повторить уже извёстную намъ идею поэта о наслёдственности. «Право повелъвать — не есть преимущество, даруемое природой, въ видъ наслъдства. Оно – плодъ трудовъ, пролитой врови, награда за мужество» 30. Очевидно, - самый принципъ господства одного надъ всвии не отрицается. Требуется только, чтобы властитель оправдываль свое исключительное положение личными качествами Съ этой точки зрвния им должны понимать республиванскія нападки въ трагедіяхъ Вольтера-на тираннію. Деспотизмъ, создающій изъ людей рабочій скоть, ненавистень философу-одинаково и вь эпоху Писемь объ англичанахъ и въ эпоху послъдней полнтической трагедіи Донз-Педро, изданной за три года до смерти автора. Но если носитель монархической власти Цезарь или Генрихъ IV-она истиный источникъ счастья и народовъ, н оилософовъ. Этотъ выводъ оилософы не замедлять полтвердить прямыми личными заявленіями, совершенно искренними. такъ какъ они не разсчитаны на постороннюю публику.

Теперь мы можемъ оцёнить по достоинству «республиканизмъ», владёвшій парламентомъ и отчасти обществомъ въ

28 Catilina ou Rome sauvée. Acte I, 5; 6:

Les vices des Romains ont vengé l'univers.

La vertu disparaît, la liberté chancelle.

<sup>30</sup> "Le premier qui fut roi fut un soldat heureux". Acte I, 3.

<sup>30</sup> Mérope. Acte I, 3.

эпоху регентства и въ царствование Людовика XV. Давидъ Штраусь весьма насмёщливо отзывается о римскихъ трагедіяхъ Вольтера: Катилину онъ называеть «гимназической драмой»: она могла появиться во всякой школь посль знакомства воспитанниковъ съ сочиненіемъ Саллюстія, Брутапочти исплючительно декораціи и реторика зі. Въ этихъ слишкомъ суровыхъ отзывахъ есть доля справедливости. Французы-республиканцы, съ членами парламента и писателями во главъ, — несомнънно, сильно увлекались эффектами фразы и позы, рёчи ихъ заблючали не мало заученныхъ----- «Блассическихъ» тирадъ на тему гражданской свободы. Глубоваго истинно-реформаторскаго жара было не иного — и въ блестящихъ протестахъ адвоватовъ, и въ апплодисментахъ толпы. Адвокатамъ, по заявленію одного нуъ нихъ, просто не доставало политическаго развитія и опытности э<sup>2</sup>. Они являлись то прямодинейными теоретиками, то трусливыми подданными подъ давленіемъ lits de justice. У нихъ ниногда нехватало смелости-на какую-либо праквсе оканчивалось гражданскими изліятическую мвру: ніями, иногда и очень смѣлыми, - но для власти только досадными и отнюдь по существу не опасными.-Тоже самое можно сказать и о парижанахъ.

Мы знаемъ, — какое значеніе придавалъ очевидецъ, какъ членъ парламента, привътствіямъ толпы, — но онъ же другими сообщеніями — отнимаетъ у этихъ привътствій всякую дъйствительную цънность. Вплоть до второй половины въка король — популярнъйшая личность во Франціи, и въ Парижъ. Въ эпоху регентства, когда королевскій принципъ терпитъ, повидимому, столько потрясеній, — малолътній король поглощаетъ вниманіе парижанъ. Его восторженно привътствуютъ на улицахъ, съ величайшими подробностями узнаютъ объ его здоровьи, привычкахъ, вкусахъ, настроеніи <sup>33</sup>. Позже эти

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Voltaire, франц. изд. Paris 1876. р. 67.

<sup>\*\*</sup> Journal de Barbier. I, 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Buvat. Journal de la régence. I, passim.

Уч. Зап. ст. Иванова.

чувства сказываются во всей силь во время метцской бользни вородя. «Извъстіе о ней», иншеть очевидець, «повергло Париять въ такое безпокойство и отчание, которое нользя и одисать: оно охватило всв сословія, знатныхъ, незнатныхъ и народъ» 34. Дальше разсвазывается о томъ, какъ почтовая станція по цёльмъ днямъ была переполнена. экипажами и народомъ, ожидавнимъ въстей, какъ Соборъ Парижской Богоматери быль завалень требованіями молебствій. ваяъ муницицалитеть устроиль телеграфъ изъ курьеровъ отъ Метца. Не только исключительные случан Парижа по вызывали такой интересь парижань въ Людовику XV. Въ обычное время народъ зорво слъднтъ за жизнью своего пороля, узнаеть много ведостойныхъ и часто прямо нозорныхъ фавтовъ,----во остерегается подвергать ихъ критикъ. Находятся шутники и скептики, позволяющие себь нескромные разговоры я летучія песенки на счель романическихъ увлеченій вороля. Но «добрые французы страдають оть этихь «вольностей», --- они отъ души желали бы видъть примърное наказаніе виновныхъ 33, потому что даже сердечныя прихоти Людовика считають священными и говорять о ниль съ глубокимъ сочувствіемъ <sup>36</sup>. Г-жа Помпадуръ, напримеръ, удостонвается настоящей вёрноподданической демонстраціи. Когда Вольтеру вздумалось написать остроумный, но совершенно неоскорбительный медригаль въ честь маркизы, на поэта посычались эпиграммы. Одни негодовали на «деракіе стихи», находили, что «любовныя увлеченія королей и боговъ не созданы для толпы» и смертнымъ остается только «благоговъть и молчать», другіе прямо грозили Вольтеру Бастиліей «по справедливости» и Шарантономъ, если королъ сми-

<sup>36</sup> Aubertin. *Ib.* p. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Journal de Barbier. III, 534 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Journal de police. Journal de Barbier. VIII, 192, 195. "Les bons français gémissent de la licence avec laquelle on parle de leur mattre, et désireraient qu'on fit quelques exemples pour apprendre aux imprudents à se taire et à respecter ce qu'ils doivent respecter".

лосердится <sup>37</sup>. Въ академія свободоныслящій ораторь произносить річь съ восторженными похналами Людовику XV и публика апплодируеть преимущественно этикъ покваламъ <sup>34</sup>. Ападенія выдаеть обычную награду за стяхи, изображающіе. Любогь французовь из своимь поролямь, осепценную публичными памятниками. Воздівникоть намятники и Людовику XV. Отопица занита соображеннями на накой площади воздинтвуть понументь: «Дли Людовика Возлюбленнаю», шинеть совремелный шооть, «несь Парижъ превращается въ архитентора <sup>34</sup>. Отатун открывается одновременно съ заключеніемъ Губертсбургснаго мира, на сценахъ устраниваются апоесовы пороля, «очникнотся пьесы патріотическаго содерживна. Все время дійствують Людовикъ Воздюбленный и патріоты <sup>40</sup>.

Политическое развитие отихъ натріотовъ восбуждаєть презраніе современнаго наблюдателя. Отолица «унивается» всевозможными пустяками. Даже такое событіе, какъ Губертсбургскій миръ, вызываеть «двтскія и мелкія» проявленія чувствъ ". На «общественное право не обращноть почти инканого вниманія». Монтескье является ревелюціонеронъ въ этомъ отношеніи. Но и его нинга не всегда могла привъ этомъ отношеніи. Но и его нинга не всегда могла присести польсу политической мысли: по привиснію просващенийниять критиковъ, стонвшихъ въ тоже время во главъ современной политики, Дулъ законозъ завлючать въ себв не маю рертоградныхъ возграній ". Когда вышла пер-

<sup>41</sup> Гриннъ по новоду патріотическихъ торжествъ весной и лѣтонъ 1763 года. ниметь: "Tout ce qui se fait sur nos théâtres de relatif aux évenements publics a d'ordinaire un caractère puéril et mésquin".

<sup>48</sup> Отзывъ Даржансона o *l'Esprit des lois:* "Les chapitres en sont fort inégaux; il y en a d'une tres grande supériorité. Cet auteur est un homme d'une imagination forte, et son jugement ne vient qu'à la suite de son esprit.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Corresp. litt. I, 130, приведены эпиграммы. Мы говорили объ этомъ :эпизодё: Вольтеръ былъ наказанъ изгнаніемъ.

<sup>\*</sup> Рѣчь Даржансона. Corresp. litt. I, 153.

<sup>\*</sup> Ib. p. 380.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> *Ib.* V, 254. Въ *Ме́т. secr.* подробности этихъ спектавлей, 21 јп. 1763. Извѣстиѣйшая изъ патріотическихъ пьесъ этого времени *L'Anglais* -à *Bordeaur*-Дора.

вая диссертація Руссо, переполненная парадоксами, — во всей Франціи не нашлось достойнаго оппонента. Нёсколько замізчаній короля Станислава оставалось считать лучшимъ возраженіемъ. Среди утоцченнёйшей культуры не нашлось никого, кто бы могъ оправдать ее предъ нападками ничему неучившагося юнаго литературнаго дебютанта. <sup>43</sup>.

Но правительство не считаеть свое положение прочнымъ въ виду возникшей «секты» новыхъ философовъ. Мы безпрестанно слышимъ «объ инквизици» въ книжной торговлъ. Этимъ не довольствуются. Въ самый разгаръ патріотическихъ чувствъ открываютъ литературный походъ противъ философіи. Палиссо выступаеть на сцену одновременно съ патріотическими произведеніями и двйствуеть рядомъ съ королевскими аповеозами. Въ Литературной Корреспонденции на разстояния нёсколькихъ мёсяцевъ сообщаются такія извёстія: «Въ настоящее время цензура пропустила бы развъ только двв пьесы Мольера». «Все, что пишуть теперь относительно правительства, законодательства, администрации в общественнаго блага-носить характеръ легкомыслія и дётскости, вызывающей сострадание» ". Другой очевидецъ въ этому же времени относить жесточейшее озлобление противъвсяхъ, кто только обладаль талантомъ и извъстностью,точные, -- вто не проявляль шумнаго патріотизма "5. Цензурная инквизиція не помъшала разыграться безпримърной. исторіи съ трагедіей Беллуа. Это самый яркій факть изъ

<sup>14</sup> V, p. 43, 297. Гриммъ сравниваеть англ. политич. литературу съ французской и отдаеть преимущество первой, не смотря на p'askocть партійныхъ нападокъ: "parmi nous dès que quelques excellents esprits, aussi connus que peu nombreux, se taisent, tout ce qu'on ecrit sur les matières du gouvernement, de legislation, d'administration et de félicité publique porte une caractère de futilité et puérilité qui fait pitié".

45 Favart. Mém. et corresp. I, 29.

Ainsi l'on trouve de grands pas en avant dans la politique, mais quelquesuns rétrogrades, et qu'il foudrait bien se garder de suivre". *Mémoires*. V, 106.

<sup>48</sup> Corresp. litt. II, 319.

исторін драмы въ царствованіе Людовика XV. Онъ рядомъ съ римскими трагедіями Вольтера характеризуеть уровень политическаю развитія публики, разсыпавшей привётствія покровителю маркизы Помпадуръ и даже самой маркизё.

Намъ приходилось упоминать объ этой пьесв. Siege de Calais появилась на сценъ Comédie Française въ мартъ 1765 года и немедленно стяжала титулъ «національной пьесы»-pièce de la nation. Восторги предъ трагедіей стали доказательствомъ патріотизма и вёрноподданическихъчувствъ. Ее приказано было сыграть во всёхъ гарнизовахъ, даже на островъ С. Доминго. Она первая изъ театральныхъ пьесъ была напечатана въ американскихъ колоніяхъ. Авторъ посвятнять ее королю и въ посвящени писаль: «Изъ всёхъ яародовъ на землъ вашъ умъетъ особенно любить и вы --вороль, котораго онъ призналъ достойнъйшимъ своей дюбви. Отецъ отечества, удостойте милостиво принять произведеніе, написанное ради отечества». Изъ предисловія видно, что Беллуа кромъ того намъренъ былъ спасти вкусъ публики оть вліяній «резонеровъ», т. е. энциклопедистовъ. И здёсь, слёдовательно, патріотизмъ шель рука объ руку съ ненавистью къ свободной мысли.

Достаточно было бы отмътить успъхъ трагедіи Беллуа и не заниматься ея идеями, если бы авторъ, помимо патріотизма не коснулся политическихъ принциповъ. Противяикъ оранцузовъ — англичанинъ король Эдуардъ III въ слъдующихъ словахъ описываетъ порядки своего государства: «Я прибылъ съ моего мятежнаго острова, всегда покрытаго кровью, благодаря неизбъжнымъ ссорамъ между трономъ и свободой. Народъ, соперникъ и тиранъ своего господина, хочетъ чтобы его сдълали счастливымъ и отказывается отъ счастья. Государь и подданные, среди ревнивыхъ споровъ, забываютъ общіе интересы, недовъріе создаетъ ненависть. Король, чтобы поддержать свое непрочное, могущество, принужденъ заботиться только о самомъ себъ и пренебрегаетъ нуждами государства. Но что я видълъ во Франціи? Короля, верховнаго владыку, въ которомъ вы чтите само болюство, вельможъ; ихъ могущество зависить только оть государа, и они въчно признательны своему защитнику,--народъ протній, чувствительный: все это-пеобъятная семья и среди нея одна любовь управляеть покорностью. Народъ подчиняеть свои права своему отцу, увъренный, что этотъ отецъ всегда хочеть счастья своихъ дътей» ". Сами французы вту поворность съ восторгомъ называють «идолопонлонствомъ»---idolatrie и отождествляютъ монарха съ отече-ствомъ. Авторъ не могъ въ самой драмъ – хотя бы она была изъ эпохи столётней войны-не бросить камнемъ въ энциклопедистовъ. «Я ненавижу», говорить одинъ герой, «эти деданыя сердца, мертвыя для своей страны. Эти люди, считающіе несчастьемъ глубовій миръ, хвалятся великимъименемъ - гражданъ вселенной, воображають, что они повсюду любять гуманность затёмь, чтобы презирать ее въ собственномъ отечествъ. Неблагодарныя дъти, позорное бремя того лона, которое родило ихъ, --они достойны ничтожества и полнаго забвенія»47.

Эта неизмённая связь патріотическихъ чувствъ съ выхолками противъ ненавистной партіи, лишенной, повидимому, всякаго патріотизма, совпаденіе върноподданническихъ востор. говъ сцены съ драматической сатирой противъ тъхъ же враговъ короля-показываетъ, что рядомъ съ патріотами и публикой, кричавшей Vive le roi et monsigneur de Belloy. существоваль другой мірь, не признанный и гонемый при дворъ, но тъмъ не менъе жившій своими идеями. Мы отчасти знавомы съ ними по Генріадь и трагедіямъ Вольтера. Подойдемъ въ нимъ ближе и увидимъ, что онъ заслуживали гоненія развё только со стороны такого государя, какимъ сталъ Людовикъ XV вскоръ послъ метискихъ. событій. Мизніе Дидро несравненно справедливве, чвить овлиппика Беллуа: энциклопедисты въ дъйствительности были «лучшіе подданные» во всякомъ случав не менве вврные н. гораздо более благоразумные, чемъ авторы патріотическихъ драмъ и противофилософскихъ пасквилей.

Acte III, 2.

<sup>47</sup> Acte IV, 2.

Ц.

Мы видёли,-историческія условія, независимо оть какихъ бы то ни было теорій, привели оранцузское общество начала XVIII-го въка къ вопросу о происхождении государственной власти. Источникомъ ея оффиціально былъ признанъ народъ — и теорія договора открыто провозглашена лицами, окружавшими тронъ Людовика XV. Эти событія отчасти напоминали вторую англійскую революцію. Послѣ сверженія Іакова II учредительный конвенть вотироваль существованіе первичнаго договора между королемъ и народомъ, и на основаніи общечелов'вческихъ правъ была призвана на англій. скій престолъ новая династія. Четверть въка спустя во Франція не было нужды мёнять порядокъ престолонаслёдія,--но долголётнее царствованіе совершеннёйшаго представителя монархіи поставило на очередь дня тъже революціонныя идеи, — и мы знаемъ — литература не замедлила воспользоваться ими въ буквальномъ смыслъ. Въ Генріадь оранцузская публика читала о томъ, какъ нація въ извёстныя эпохи исторіи «возвращается къ своимъ первичнымъ правамъ» и «мъняетъ законы». Въ трагедія Бруть таже теорія развивалась подробнѣе и яснѣе: государь, не выполняющій своихъ обязательствъ предъ народомъ – бунтовщикъ и --- по справедливости - лишается престола. Гораздо раньше Вольтера другой, несравненно менње знаменитый писатель, представилъ подробную характеристику вообще гражданскаго общества, сравнивая его съ первобытнымъ состояніемъ человѣчества. Эта картина выходила гораздо эффективе и реальнее, чемъ отвлеченныя положенія объ одномъ только вопросѣ современной политики-о происхождении власти. И въ данномъ случав мы встрвчаемся съ твиъ самымъ фактомъ, на который мы указывали при разборъ идей въ другой области драматическая литература идеть впереди политическихъ трактатовъ и подрываеть права на оригинальность у Руссо, на этоть разъ вакъ автора знаменитыхъ диссертацій. Больше чэмъ за тридцать лъть до второго разсуждения Руссо, - на сценъ появляется пьеса, предвосхищающая всё основныя идеи оилосооа, даже превосходящая его сочиненіе глубиной и основательностью общественныхъ взглядовъ <sup>48</sup>. 17 іюня 1721 года на сценё итальянскаго театра появилась комедія Делиля— Arlequin sauvage.

Раньше мы приводили взгладъ дикаря на французское правосудіе. Общекультурныя впечатлёнія Арлекина также безотрадны. «Вотъ», восклицаетъ онъ, «дурная страна. Я вижу здёсь, какъ одни, нахальные дикари повелёвають другими и заставляють служить себъ, а большинство другихъ настолько трусливо, что боится господъ и остается въ положенія животныхъ». Ардекину объясняють, что онъ теперь не среди дикихъ, а среди цивилизованныхъ народовъ, живущихъ подъ властью законовъ. А законы имъютъ назначеніе — заставлять людей исполнять свои обязанности, внушають людямъ благоразуміе и честность. Дикарь логически завлючаеть отсюда: цивилизованные рождаются глупцами и мошенниками, если требуются законы, чтобы они были честны и благоразумны. «Я происхожу», говорить Арлевинь, «изъ великаго лёса, глё живуть такіе же невёжды, какъ и я, они ничего не знають о законахъ, но добры отъ природы. Мы не нуждаемся въ наставленіяхъ, чтобы знать свои обязанности, мы настолько невинны, что для насъ до. статочно одного разума»<sup>49</sup>. Еще меньше Арлекинъ понн-

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Морли учителемъ Руссо считаеть отчаст: Морелли; автора поэмы Basiliade, появившейся въ 1753 году. Авторь особенно хвалить Морелии за мѣткость экономической критики современнаго общества, и въ доказательство приводить изъ поэмы обычную въ XVIII вѣкѣ декламацію. Въ пьесѣ экономическій вопрось на первомъ планѣ и нападки на имущественное неравенство гораздо остроумиѣе и сильнѣе. Если, слѣдовательно, въ этомъ отношеніи Руссо, по миѣнію Морли, уступалъ Морели, онъ еще ниже стоить автора комедіи.—Руссо, русск. изд. стр. 104—5.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Acte I, 5, 6. "Je suis d'un grand bois où il ne croît que des ignorants comme moi, qui ne savent pas un mot de lois, mais qui sont bons naturellement. Ah, ah! Nous n'avons pas besoin de leçons, nous autres, pour connaître nos devoirs, nous sommes si innocents que la raison seule nous suffit".

маеть экономическія отношенія цивилизованныхъ народовъ. Ему объясняють, что существуеть два сорта людей-богатые и бъдные. У богатыхъ всегда есть деньги, у бъдныхъ вичего нътъ. Чтобы имъть деньги, они должны работать на богатыхъ. Тъ платятъ, смотря по работъ, а сами въ это время спять, гуляють, проводять жизнь въ удовольствіяхъ и мотовствів. «Это очень удобно для богачей», замізчаеть Арлекинъ, --- «но знаешь ли, что я думаю о цивилизованныхъ народахъ?... Я думаю, — вы глупцы, мнящіе себя мудрецами, невъжды, считающіе себя учеными, бъдняки и рабы, дужающіе, что вы богаты и свободны. Вы глупцы, потому что съ великими заботами изобрътаете безконечное множество ни на что не нужныхъ предметовъ, вы слѣпы потому, что считаете богатствомъ только деньги и прочую чертовщину вмёсто того, чтобы просто наслаждаться природой, аодобно намъ, не желающимъ ничего, кромъ свободнаго пользованія ся дарами. Вы — рабы вашихъ богатствъ, ихъ вы предпочитаете свободъ и вашимъ братьямъ, которыхъ вы заставили бы перевѣшать, если бы ови взяли малѣйшую долю изъ того, что вамъ не приносить никакой пользы. Наконецъ, вы-невъжды, вся ваша мудрость заключается въ знаніи законовъ, и вамъ недоступенъ разумъ, который научнаъ бы васъ обходиться безъ законовъ, какъ мы». Арлекинъ горько жалуется, - зачёмъ его вывезли изъ родныхъ льсовъ, гдъ онъ, не зная о своей бъдности, былъ для себя и государемъ, и господиномъ, и слугой, а теперь-оказалось, онъ бъднякъ и рабъ»<sup>50</sup>. Въ заключеніе Арлекинъ, олицетворяющій, - по отзыву его цивилизованныхъ пріятелей, арироду и разумъ естественной чистоты, -- заявляетъ этимъ пріятелямъ: «Я увъренъ, — самое лучшее, чъмъ только могуть законы облагод тельствовать васъ, --- сделать --- столь же разумными, какъ и мы, и вы — люди лишь на столько, на сколько похожи на насъ». Слушатели вполнъ съ нимъ соглашаются <sup>51</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Acte II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Acte III, 4, 5. "C'est la nature et la raison toutes simples qui s'expliquent par sa bouche".—Arlequin. "Je connais que tout ce que les lois

. Комедія, идеализируя первобытнаго человъка, не нападаеть, нодобно Руссо на оплософію, на мышленіе, вакъ противоестественную способность, не отрицаеть у естественныхъ людей наслонностей къ какимъ бы то ни было связямъ. Арлевинъ рядомъ съ природой признаетъ разумъ, готовится завлючить брачный союзь и о своихъ родныхъ говорить какъ объ обществъ, руководимомъ, вмъсто законовъ, побужденіями природы и разума. Въ практическомъ отношеніи номедія стоить несомнённо выше диссертація. Арлекинь подвергаеть остроумной критикъ наболъвшія язвы стараго порядка-привилегіи, судебную неправду и волокиту,---намъчаеть реформы, признанныя настоятельными не только среди поклонниковъ миюическаго «естественнаго человъка». Дикарь комедіи является органомъ современной мысли, враждебной въковымъ предразсудкамъ и исторически наросшему гнету. Несомнённо, диварь --- одаренный гуманными чувствами и логическимъ смысломъ --- такое же мало вѣроятное существо, какъ и «естественный человъкъ» Руссо. Но въ одномъ случав--воплотилась двйствительно прогрессивная реформаторская мысль, не теряющая практической почвы, въ другомъ самъ авторъ свою цваь объясняеть. «познать состояние, которое не существуеть, можеть быть. никогда не существовало и которое, конечно, не будетъ существовать» 52.

Вопросъ о происхождении политическаго общества не сходитъ со сцены въ течение всего оилосооскаго періода. Кондорсе сообщаетъ важныя свъдънія о судьбъ слъдующихъ стиховъ въ трагедіи L'oruhelin de lu Chine:

La nature et l'hymen, voilà les lois premières,

Les devoirs, les liens des nations entières:

Ces lois viennent des dieux: le reste est des humains.

peuvent faire de mieux chez vous c'est de vous rendre aussi raisonnables que nous sommes, et que vous n'êtes hommes qu'autant que vous nous ressemblez<sup>\*</sup>.

<sup>53</sup> Disc. sur l'orig. et les fondem. de l'inégalité parmi les hommes. Préface. O. compl. I, 231.

Трагедія была представлена 20 августа 1755 г., немного позже выхода въ свъть второй диссертаціи Руссо. По словань Кондорсе, публика, услышавь эти слова въ первый разъ, изумилась и неудомъвала, «потребовались извъстныя соображенія, чтобы крикъ природы былъ понять». Позже въ этокъ меств всегла разлавались восторженные апплолисменты. 53. Извёстіе Кондорсе повазыраеть, съ какого момента ндея о происхождения гражданскихъ порядковъ входить въ сознаніе публики. И действительно, редкій годъ на сцене не появляется новая пьеса, обсуждающая вопросъ объ естественномъ и политическомъ состояніи. Вольтеръ, столь иронически встрътившій парадоксы Руссо, не разъ останявливается на этой темъ. Руссо быстро перемънилъ свой взглядъ на естественнаго человъка и блага дикого существованія. Но драматическая литература оказалась послёдовательнёе и прежде всего Вольтеръ явился однимъ изъ върныхъ защитниковъ дикаря.

Его трагедія Скивы появплась на сценъ 16 марта 1767 года, ровно пять лють спустя послё того какъ авторъ Общественнаю договора окончательно порваль съ своимъ «естественнымъ человѣкомъ». Скием Вольтера — въ сущности философы XVIII въка, отлично знающіе условія культурнаго быта и превосходные ораторы на тему свободы, братства и равенства. Они говорять: «Мы вст равны, живемъ не зная ии государя, ни подданныхъ, всё свободные, и всё братья». Они презирають «безполезныя искусства — орудія изнѣженности», источникъ правственной порчи, плодъ вражды къ «простой природъ». Въ среду ихъ попадаетъ культурный человъвъ, персъ, и приходитъ въ изумление отъ ихъ нравственныхъ совершенствъ. Это-правдивый народъ, признающій только власть законовъ. Персъ даже называеть ихъ гражданами въ республиканскомъ смыслѣ. У нихъ нѣтъ честолюбія, жадности, «они усердные хранители совершенной

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Vie de Voltaire. O. compl. de V. 1790. LXXI, p. 83.

<sup>\*</sup> Le Scythes. Acte I, 1.

справедливости, ихъ единственная слава — жить въ ра ствѣ».<sup>55</sup>. Скиеъ въ яркой картинѣ изображаетъ персу и висимость дикаря и рабское состояніе цивилизованнаго: « ужели ты осмѣлишься утверждать, что — стоитъ имѣть нея стіе родиться въ твоемъ государствѣ, — и права челов немедленно утрачиваются? Развѣ небо, создавая челов создало его рабомъ? Развѣ природа, чей голосъ ты оск ляешь, можетъ человѣческія существа ярмомъ придавить землѣ, какъ мы дѣлаемъ это съ безсмысленными животны Пусть человѣкъ будетъ рабомъ на поляхъ Мидіи, из пресмыкается тамъ — я согласенъ, — но онъ свободенъ Скиейи». <sup>56</sup>.

Въ трагедія Законы Миноса мъсто Скноовъ занния сидонцы. На представителя культурнаго государства также производять идеальное впечатлёніе: ихъ «надмен правдивость выше законовъ Крита и всёхъ HCEVCC Аеинъ» 57. Они изумлены, какъ люди могли до такой пени утратить свое «первичное достоинство» и «естести ныя права», чтобы стать подданными. 58. Въ той и дру пьест Вольтеръ, конечно, не забываетъ въ числъ прен ществъ первобытнаго состоянія указать на простоту реляг наго культа, наивныя, но гуманныя върованія дикарей здъсь же поставить рядомъ фанатизмъ и сустную пышн( «культурныхъ» жредовъ. Первобытный человъкъ, слъд тельно, ничто иное, какъ врагъ политическаго деспотиза религіозной нетерпимости. Это-чувствительный граждан энциклопедической республики. Идея Руссо, какъ виднит чистомъ видъ осталась только достояніемъ самого филос. До его диссертаціи и позже естественный человъкъ низит является воплощеніемъ разума и мысли-силь, столь не вистныхъ женевскому философу въ эпоху идеализаціи

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Acte I, 3; II, 4.

<sup>56</sup> Acte IV, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Les lois de Minos. Acte II, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Acte III, 1.

наря. Это въ высшей степени важный факть. Онъ заранъе указываеть путь, какимъ философы придуть къ ръшенію политическаго вопроса. Имъ не потребуется ни опроверженія собственныхъ взглядовъ, ни новыхъ мечтательныхъ вымысловъ-всего, что вошло въ болъе зрълую политику Руссо. Ихъ дикарь-готовый гражданинъ философскаго идеальнаго государства.

Рядомъ съ логикой разума у дикарей также благородна и иогущественна логика чувства. Мы знаемъ, какъ поэтически уньють описывать любовь и бракъ по любви--скисы Вольтера и именно на эти сцены авторъ возлагалъ всъ свои надежды. Подобныя издіянія свойственны всёмъ юнымъ дикарямъ. Въ этомъ отношения каждый изъ нихъ близкій родичъ естественнаго человъка Руссо, существа, по преимуществу чувствительнаго но только неумвющаго говорить о чувствахъ. Одноавтная комедія Шамфора—La jeune indienne одна изъ симпатичизйшихъ иллюстрацій на эту тему. Она яе ставить политическихъ вопросовъ, но интересна, какъ образецъ чувствительной критики современнаго общества. Сюжеть заимствовань изъ вниги Рейналя Histoire philosophique des deux Indes и неоднократно повторяется въ комедін XVIII въка. Европеецъ потерпълъ кораблекрушеніе. быль спасень индіянкой, между ними возникла любовь, но, по возвращении въ среду европейцевъ предразсудки становатся на пути въ браку. Бетти испытываетъ еще болъе горькое чувство, чёмъ Арлекинъ-дикарь: вопросъ идетъ объ ея личномъ счастьи. Бетти приходить въ негодованіе, узнавъ какое значение у европейцевъ имъютъ деньги, особенно богатство злыхъ приводить ее въ ужасъ. Бельтону-ея жениху -другь предлагаеть денегь, но тоть отказывается. Бетти снова изумлена, -- у европейцевъ могутъ говорить слова на вътеръ, любезныя ръчи могутъ не заключать ни капли искренняго чувства. Наконецъ, она восклицаетъ: «проблятый врай, убъжище несчастья, гдъ имъють другія потребности, чъмъ желанія сердца, гдъ забываютъ благодъянія, оскорбляють любовь. Въ чемъ же здёсь заключается законъ счастья,

въ чемъ его опора?... Въ результетъ искренность и трога тельныя ричи Бетте торжествують надъ предразсудками ея добродётели, по словамъ европейца, - лучшее ся прида ное. 59. На почвъ чувствительности построена также траге нія Совиньн-Hirea ou les Illinois. Пьеса не низла усизка Вольтеру это доставило удовольствіе, можеть быть, отчасти потому что Совиньи обвиняль его въ плагіать "----но неза висимо отъ личнаго пристрастія Вольтеръ вийстё съ публи кой быль правь. Авторь потерлаь всякую мару въ своих восторгахъ предъ дикарами и въ негодования на европей цевъ, довелъ старыя вден Руссо до нелъпости. Главная добро детель динихъ - чувство, необыкновенно благородное и челове колюбивое сердце. На эту тему написано предисловіе къ пьесы Въ самой пьесь Гирза-вождь дикихъ-уличаеть европейцева въ жестокосердии, въ наклопности «издъваться надъ слезания несчастныхъ. Признавая ихъ физическую силу, онъ ставит на недосягаемую высоту своё сердце. ". У европейца, напро тивъ, ослышивое сердце и тиранническій умъ. Онъ чувотву еть себя осворбленнымъ, если встрвчаетъ народъ, боль счастлявый и болве свободный, чэмъ онъ самъ. ". Счасть икарей — въ свободъ», говорить одинь изъ вождей евро цейцу. «Она для насъ такъ драгоцённа, какъ ты и предска вить не можешь. Со дня рожденія ты пресмыкаешься цран господиномъ. Твоя храбрость не имъеть въ монхъ глазали никакого значенія: ты умбешь только повиноваться или быт тиранномъ. "3.

<sup>63</sup> Acte II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> La jeune indienne была представлена на сценѣ Com. Fr. въ mai 1764 года, издана въ томъ же году въ Паряжѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Desnoiresterres. Voltaire. VII, 184.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Hirza, trag. par Sauvigny. Com. Fr. 27 mai 1767. Paris. 1768. "S'il ont le bras d'un Dieu, je le coeur d'un sauvage. (Acte I, 1).

 <sup>&</sup>lt;sup>62</sup> — Connais l'Européen, connais sa politique, Son coeur faux, et surtout son esprit tyrannique.
 Son oeil parait blessé de rencontrer ici Un peuple plus heureux et plus libre que lui. (Acte II, 1).

Подобное траснорёчіе было настоящей медважьей услугой насальному дикарю. Публика, очевидно, желала видёть на сцень не такого первобытнаго человъка и не раздъляла санатической ненависти автора въ европейцамъ. Ей необходнио было примирить высокія доблести сердца и ума съ цивилизаціей. Свободный сынъ лесовъ для французовъ XVIII выва --- тоже саноя, что гражданинъ античной республики. Онъ могъ снолько угодно прославлять свободу и равсяство, громять изъяны цявилизація-на самомъ двлё порови и предразсудки подданныхъ Людовика XV,-- по въ результать онь должень быль признать разумныя основы монархическаго принципа. Республиканецъ на языкъ питонца просвётительной эпохи значило не больше чёмъ-противникъ деснотизна, тираннів, добродітельный диварь — врагь раб. ства и всякаго рода насилій надъ челов'яческой природой и личностью. Но эта вражда отнюдь не устраняла изъ идеальнаго строя общества --- государя, главы племени и народа Напротивъ, протестанты оказывали высшую честь именно такъ властителямъ, предъ которыми слагали свой протестъ. Монархическая власть получала послё этого освящение разума и сердца, утверждалась на самыхъ прочныхъ основахъ. вакія тольво вёдомы людямъ.

Новые писатели всевозможными путями старались поднять уровень политическаго развитія общества. Оригинальныхъ сочиненій выходило мало, но за то, какъ мы уже видёли въ громадныхъ размёрахъ развивалась переводная литература, — и развитіе шло въ совершенно опредёленномъ направленіи. Книга Монтескьё, при всёхъ ея недостаткахъ, счастливо повліяла на своихъ современниковъ, познакомивъ ихъ съ конституціей Англіи въ болёе подробной формѣ, чёмъ Вольтеръ. Монтескьё ошибочно понялъ эту конституцію, главнёйшій его принципъ—раздёленіе властей—исчезъ окончательно еще въ началѣ вѣка, съ эпохи возникновенія кабинета. Но важно было дать французской публикѣ представленіе о государственномъ порядкѣ, осуществлявшемъ политическую свободу и отличномъ отъ французской монархіи. Фантастическій

принципъ трехъ властей пережилъ самое сочинение Монтесвьё и носился въ воображения французскихъ политиковъ въ то время, ногла уже не читали Лиха законова, и автора, если бы онъ жилъ, --- навърное причисли бы въ врагамъ отечества и свободы.---Интересь въ англійской конституців не ослабъвалъ до самой революции. Французы подробнознакомились съ исторіей англійскаго парламента, англійской торговля и мореплавания. Накоторые переводы явились подънепосредственнымъ вліяніемъ Монтескьё. ". Спросъ на этя книги, очевидно, постепенно увеличивался, и политические термины — свобода, пражданина, сообщавшіе, такую заразнтельную привлевательность травтатамъ Руссо, успѣли войти въ моду гораздо раньше. Въ 1749 году издается книга La voix libre du citoyen, за годъ до Contrat social появляется Dictionnaire du citoyen, а въ началъ 1762 года, т.-е. на мъсяцъ или на два раньше сочинения Руссо начинаеть выходить журналь Citoyen. Все это показываеть, что новыя понятія, впослёдствія неразрывно связанныя съ именемъ женевскаго философа,-понятія, характеризующія два оппознціонныхъ политическихъ мотива XVIII-го въка citoyen и l'homme naturel---стяжали популярность независимо отъ врасноръчія Руссо. Они выросли одновременно съ патріотическимъ шумомъ. Тюрго восторги поэтовъ въ родъ Беллуа окрестиль «nampiomusмом» передней—patriotisme d'antichambre, — и эти чувства, дъйствительно, не проникали дальше «передней» современной литературы. ". Въ гостиной царствоваль другой тонь, здесь критиковали книги Монтескьё, развѣнчивали миеы Руссо, но въ тоже время высоко ставили и гражданина и естественнаго человъка, — придавали только этимъ словамъ болве реальный и прогрессивный смысль. Комедія наканунь появленія Общественнию договора

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Сынъ Монтескьё, напримъръ, выпустилъ переводное сочинение Considérations sur le commerce et la navigation de la Grande Brétagne. Женева 1750 года.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Corresp. litt. VIII, 453.

· · · · · · · ·

**110** (11) (12) (13) позволила себъ крадне смълое и оригинальное опредъление идеальнаго государи — le roi-citoyen, а въ трагедіи дикарь приветствоваль наря-человика. Эти два факта бросають истинный свъть на гражданскіе идеалы философіи и ся посла**дователей.** Ни англійская конституція, въ теоретически стройномъ изображении Монтескьё ни античныя предания, въ блестящихъ монологахъ, ни прелести золотого въка въ, лирическихъ изліяніяхъ Руссо не могли у просвъщеннъйшихъ, оранцузовъ XVIII-го въка поколебать національной въры въ монархическій принципъ и надежды подъ покровомъ этого принципа осуществить высшія стремленія разума и гуманности.

## III.

Одинъ изъ основныхъ принциповъ просвътителей - признаніе монархической власти. Платоновская идея о государьончосооф имъ вазалась послёднимъ стовомъ разумной политики. Для Вольтера будущее торжество разума неразрывно связано съ воплощеніемъ этого идеала въ дъйствительности. Онъ не перестаетъ проповъдовать союзъ философовъ съ государями противъ духовенства, пресъкающаго Hapoдамъ, пути въ свободной мысли. Онъ началъ свою дъятельность прославленіемъ древняго царя-философа и французсваго, короля-протестанта. Эдипъ — сначала жертва, потомъ. энергическій врагъ религіозныхъ суевърій язычества. Онъ уличаеть верховнаго жреца во лжи и измънъ. Трагизиъ его судьбы заключается въ борьбѣ съ политикой жрецовъ, внушившихъ народу жестовія, безчеловъчныя представленія о богахъ и ихъ волъ. Генрихъ IV-одицетвореніе терпимости и гуманности. Эти два образа, созданные Вольтеромъ въ молодости, не покидають его до самой смерти. Вождь философовъ – убъжденный монархисть, и по временамъ доходить въ своихъ чувствахъ до крайняго предъла върноподданической преданности. Онъ не перестаеть въ поэзіи рисовать государей-философовъ, враговъ фанатизма, — въ личныхъ настав-

Уч. Зап. ст. Иванова.

леніяхъ друзьямъ развиваеть идею о культурномъ назначеніи монархіи.

Оно тоже самое что и у философіи. Энциклопедисты принципіальные враги свётской власти духовенства, слёдовательно, заключаеть Вольтеръ, они первыя опоры королевскаго авторитета. <sup>66</sup>. Вольтеръ радуется любви испанскаго инфанта къ наукамъ. Въ этомъ чувствё лучшій залогь будущаго для всей страны и для наукъ, «которыя особенно нуждаются въ расположения государей». <sup>67</sup>. Философъ представляетъ счастье людей при единственномъ условіи, если государи станутъ философами. <sup>64</sup>. Вольтеръ рёшаеть вёковой иолитическій вопросъ Западной Европы о свётской и ду<sup>\*</sup> ховной власти, совершенно просто. Онъ врагъ католичества и прежде всего, конечно, его главы. Одного этого факта достаточно, чтобы онъ смотрёлъ на себя и своихъ соратниковъ, какъ на людей, возвращающихъ государямъ все, что похитили у никъ священники <sup>69</sup>.

Взамёнъ этой услуги, государи должны оказывать покровительство онлосооіи не заключать онлосооовъ въ тюрьмы, а, напротивъ, защищать ихъ отъ оанатизма «божьихъ людей», подобно тому какъ онлосооы оберегаютъ права государей отъ злоумышленной политики духовенства. <sup>70</sup>.

Ради этой мечты, ради союза монарховъ съ оилосоолми, Вольтеръ готовъ многое простить современнымъ государямъ. По поводу Фридриха II, не внявшаго желаніямъ энциклопедистовъ, опредблить писателя Делиля на какую-нибудь службу въ Берлинъ, онъ замъчаетъ въ письмъ къ Даламберу: «что дълать, мой дорогой другъ? Королей надо брать, каковы они

<sup>70</sup> Ib. I, 354.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Leitres. I, 382. "On ne s'était pas douté que la cause des rois fût celle des philosophes; cependant il est évident que des sages qui n'admettent pas deux puissances, sont les premiers soutiens de l'autorité royale".

<sup>67</sup> Ib. II, 183.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> "Celui qui dit le premier que les hommes ne pourraient être hereux que sous des rois—philosophes, avait sans doute grande raison". *Ib.* I, 465 <sup>69</sup> *Lettres.* I, 489.

есть». 71. Такъ писалъ Вольтеръ незадолго до смерти, слъдовательно, послё многочисленныхъ разочарованій, причиненныхъ философской партіи монархами, послъ того какъ оннософъ остроумно и не безъ основания прусския Анны видель только въ кабинете Фридриха II, после того какъ австрійскій императоръ жестоко оскорбиль патріарха, -- провзжая мимо Фернея, - не посвтилъ «сеньёра», послъ того. какъ внутренняяя политика Екатерины возбуждала серьезныя недоумёнія того же Вольтера. <sup>72</sup>. Философъ все прощаль и забывалъ — въ виду сочувственнаго отношенія этихъ правителей въ гуманнымъ стремленіямъ новыхъ писателей, въ виду красоты идеи о государъ — просвътителъ. Раньше Вольтеръ отзывался съ похвалой даже о Людовикъ XV. Одновременно съ гоневіями на Энциклопедію онъ находить возможнымъ писать Дидро: «Повърьте, король въ сердцъ своемъ умветь какъ следуетъ различать философовъ, любящихъ государство, отъ мятежниковъ, поднимающихъ смуты» Посяв смерти этого короля, когда на его память отовсюду сыпались только эпиграммы, Вольтеръ выражалъ убъжденіе, что «повойный король могъ желать только добра, но онъ плохо брался за него». Его преемника Вольтеръ считаеть послъдователемъ Марка Аврелія. 74.

Такой судъ произносился послё того, какъ авторъ въ трагедіяхъ успёлъ прославить гражданскія чувства, природу и естественное состояніе. Мы видёли, — во что превращались республиканскіе принципы предъ лицомъ такихъ монарховъ, какъ Цезарь. Та же самая судьба постигаетъ у Вольтера и первобытное равенство. Можно думать, — прелести естественнаго состоянія именно затёмъ и нарисованы въ яркихъ чертахъ, чтобы еще болёе возвысить монархическую власть,

\*\* Lettres. II, 219.

<sup>71</sup> П. П. 311, письмо оть 4 янв. 1778 года.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> О Фридрихѣ II, — Lettres I, 7; объ Екатеринѣ II, 201.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Corresp. de Diderot. Письмо Вольтера въ декабрѣ 1760 г. Oeuvres de D. Paris 1821, XII, 313.

добровольно, даже восторженно признаваемую вождёми счастливыхъ дикарей.

Въ трагедія Сжизы — еще въ началѣ идеальный дикарь предупреждаеть насъ на счеть своего уваженія къ монархія и ея порядкамъ. «Я знаю, что людй оть рожденія равны и братья; но мнѣ также извѣстно, что слѣду́еть уважать тѣхъ, кого государь отличаеть среди всего народа и простота нашей республики — отнюдь не указъ монархическому государству»<sup>15</sup>. Очевидно, такой дикарь легко примирится и съ монархами и съ вельможами, если они свою власть и исключительное положеніе будуть оправдывать личными заслугами. Такъ именно поступаеть естественный человѣкъ Вольтера въ трагедія Законы Миноса. Онъ убѣдился въ гуманныхъ и разумныхъ стремленіяхъ цари, —и готовъ стать его подданнымъ: «Ты полубогь на землѣ, великій человѣкъ, великій государь, царствуй вѣчно надъ моимъ народомъ и надо мной! <sup>16</sup>.

Законы Миноса рышають и другой политическій вопросъ, еще глубже волновавшій современное общество, чыть идея республики и естественнаго состоянія. Мы знаемъ, — Вольтеръ первый въ XVIII-мъ выкъ познакомилъ оранцузовъ съ англійской конституціей, —и представилъ ее въ весьма привлекательномъ свъть. Но уже въ Генріадъ была сдълана существенная оговорка; «три власти» — народные представители, вельможи и король — «счастливы, когда народъ, памятуя свой долгъ, чтитъ верховную власть и еще болъе счастинвы, когда государь, кроткій, справедливый и благоразумный уважаеть, по своей нравственной обязанности, общественную свободу»<sup>17</sup>. Монархъ, слъдовательно и здъсь на первомъ планъ. Его личность — первое условіе народнаго благоденствія.

Вольтеръ написалъ двъ трагедіи — для болъе подробнаго уясненія этой мысли. Законы Миноса написаны по поводу

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Les Scythes. I. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Les lois de Minos. Acte V, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> La Henniode. Chant I, p. 20.

царламентской реформы Мопу, — но въ пьесъ вопросъ поставленъ на общую почву. Дъло идетъ о преимуществахъ представительнаго образа правленія и монархическаго, — и ивкоторыя черты взяты изъ польской конституція — liberum veto, избирательный престолъ, періодическая анархія государства. Разсчетъ поэта — очевиденъ: противъ такого порядка весьма легко возражать, — а между тъмъ въ результатъ торжествуеть вообще монархическій принципъ.

Представитель его — царь Тевкръ — государь-философъ, врагъ религіознаго фанатизма и тиранній вельможъ. Онъ самъ себя называетъ «чувствительнымъ», и своей цёлью данныхъ, цивилизовать дикую страну»<sup>78</sup>. Его враги – варвары жрецы, совершающіе человъческія жертвоприношенія, сильнъйшіе представители наци-тираны и эгоисты, оставляю. щіе царю только тінь власти. Съ такими противниками Тевкръ защищаетъ свою власть во имя природы и прогресса: онъ сътуетъ, что «міръ медленно приближается въ разуму», и государи должны идти во главъ этого движенія. Верховная власть—ип suprême pouvoir торжествуеть и поэть считаеть необходимымъ объяснить, что онъ разумъеть подъ этой властью: «разумный авторитеть, основанный на законахъ, сдерживаемый законами, власть справедливая и умъренная, она не можеть пожертвовать свободой и жизнью гражданина здобѣ льстеца, она сама покоряется справедливости, которая неразрывными узами связываеть интересы государства и трона, изъ королевства создаеть великую семью съ отцомъ во главъ. Кто имъетъ другое представление о монархін, тотъ виновенъ предъ всёмъ человёчествомъ»<sup>79</sup>.

Такой же монархъ на сценъ въ трагедіи Don Pedre. Вольтеръ началъ работать надъ ней въ 1761 году, а вышла она въ свътъ въ 1775 году: это доказываетъ прочность политическихъ взглядовъ Вольтера <sup>80</sup>. Донъ-Педро ведетъ борьбу

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Les lois de Minos. "Je suis nétrop sensible". Acte I, 1; III, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Notes sur Les lois de Minos.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Bengesco. Bibliographie. I, 82.

съ своимъ незаконнорожденнымъ братомъ. Тотъ опирается на сенать, на сословія и требуеть оть короля — полнаго уваженія къ ихъ волё. Транстамаръ говорить о новыхъ временахъ, низвергшихъ тиранническую власть, вручившихъ политическое верховенство — штатамъ, «всёмъ истиннымъ гражданамъ» — возстановителямъ общественной свободы <sup>81</sup>. Но оказывается-эти граждане только классъ привилегированныхъ. Донъ-Педро глубоко возмущенный, восклицаетъ: «Какъ! я стану уважать этотъ чудовищный скопъ пустыхъ привилегій, которыхъ я не признаю, этотъ вѣчный источникъ смуть, возмущеній, который дерзають называть нашими основными законами, этихъ феодальныхъ тиранновъ, надменныхъ бароновъ, всю эту новую знать, анархическій сенать, провозглашающий своеволіе общественной свободой, штаты, въчно несогласные другъ съ другомъ въ своихъ обширныхъ замыслахъ и готовые раздавить подданныхъ подъ Dasbaluhamu TDoha!>...82

Конституціонное собраніе, слъдовательно, -- не имъетъ ничего общаго съ народнымъ представительствомъ. Это не болёе какъ верхняя цалата и король правъ въ своемъ гнёвь. Но тоть же король чувствуеть такое же презрѣніе къ черни и призываеть содать противъ толпы. Ему говорять, -- съ громомъ въ рукахъ --- легко раздуть пламя, поражать гражданъ не значитъ ихъ укрощать <sup>83</sup>. Донъ-Педро остается при своемъ рѣшеніи-и гибнеть. Его враги-торжествують, но все сочувствіе поэта на сторонъ побъжденнаго. На сцену появляется Дю-Гекленъ и торжественно въ присутствіи многочисленныхъ свидътелей называеть Транстамара тиранномъ и лишаеть его рыцарскаго сана. Самъ Дю-Гекленъ — при всвхъ совершенствахъ героя --- върный подданный своего «господина». Очевидно, — и здъсь — le suprême pouvoir, низвергаемая народомъ, и даже прибъгающая въ военной

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Don Pèdre. Acte II, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Acte II, 7.

<sup>88</sup> Acte III, 1.

силё для защиты своихъ правъ, въ глазахъ автора остается непоколебимымъ принципомъ. Нельзя, конечно, признать, что Вольтеру удалось опровергнуть конституціонную идею: его феодальная палата — не представительное народное собраніе, все равно какъ польскій государственный строй только частная форма конституціи Но Вольтеръ и не разсчитывалъ на подробное обсужденіе вопроса: ему нужно было высказать свой политическій принцилъ и къ доказательствамъ онъ относится, не какъ мыслитель, а какъ поэтъ. Драматическій образъ долженъ восполнить пробѣлы въ meopiu. И предъ нами неизмѣнно идеальный монархъ-философъ, другъ разума и отецъ подданныхъ: Эдипъ, Тевкръ, Донъ Педро, Императоръ въ трагедіи Гебры. Въ его лучахъ блѣднѣетъ античная республика, новѣйшая конституція и доисторическая идиллія.

Вольтеръ стоитъ во главъ драматурговъ-политиковъ. Ихъ воодушевляетъ та же идея, ихъ излюбленный герой — тотъ же «великій царь, великій человъкъ». Поэтъ Лебланъ, съ такимъ успъхомъ нападавшій на l'infâme въ трагедіи Друиды — написалъ политическую драму — Manco Capac — въ духъ вольтеровскаго идеала, представилъ исторію возникновенія государства и совершенный типъ государя.

Эта пьеса отражаетъ одновременно два различныхъ теченія — съ одной стороны идеи Общественнаю доювора Руссо, съ другой — монархическія вожделёнія энциклопедистовъ.

Она появилась на сценѣ годомъ позже Общественнаю доювора и излагала его содержаніе въ монологахъ главнаго героя Манко. *contrat social* подвергся гоненію даже въ Швейцаріи, былъ сожженъ по распоряженію Женевскаго совѣта. Трагедію Леблана допустили на сценѣ, представили при дворѣ, самъ Людовикъ XV нашелъ роль Манко — интересной, печатать пьесу пока запретили, но позже позволили возобновить и даже напечатать. Возобновленіе разрѣшили потому, что авторъ не находился въ тѣсныхъ связяхъ съ оилософами. Такъ передаетъ вполнѣ серьзный источникъ, хотя ничего не могло быть страннѣе подобнаго соображенія: идеи трагедіи нисколько не уступали по своему значенію идениъ философовъ. До такой степени была слівна ненависть правящихъ сферъ къ философіи! <sup>54</sup>.

Въ Общественномо договоръ Руссо отвазался отъ ндеализація дикаго состоянія и въ самомъ началь заявиль: «Общественный порядокъ-священное право, служащее основаніемъ для всёхъ другихъ» \*5. Дальше читаемъ: «Переходъ изъ естественнаго состоянія въ гражданское измъняеть человъка, вивсто инстинкта является справедливость, способности кринуть и ростуть идеи расширяются, чувство облагораживается и если бы не элоупотребленія, человъкъ долженъ бы непрестанно прославлять моменть, вырвавший его изъ животнаго состоянія». Теперь естественное состояніе развівнчивается въ самыхъ энергическихъ выраженіяхъ. Человъкъ дълается нравственно-свободнымъ, господиномъ своей личности только съ той минуты, когда становится гражданиномъ. «Природныя влеченія-рабство, повиновеніе предписанному законусвобода» 86. Остается, слёдовательно, опредёлить основы и законы, чтобы создать идеальный общественный строй, --точные - отъ организаціи правительства зависить судьба культурнаго состоянія, — и Руссо предлагаеть свой планъ. Придеть время, когда программа Руссо, его политические термины и авсіомы будуть призваны къ практическому осуществленію, когда даже профессора книгой Руссо будуть пользоваться какъ найлучшимъ руководствомъ при изученіи общественнаго права \*7. Это будеть въ послёдніе годы стараго порядка. Пока изъ посылки Руссо объ естественномъ и гражданскомъ состоянии дълаются другіе выводы, чтыъ у самаго автора.

Король Перу—Манко—такъ объясняетъ своимъ вождямъ происхождение государства: «Вы знаете, до насъ люди ко-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Возобновление состоялось 28 янв. 1782 г. Corresp. litt. XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Contrat Social. Liv. I, chap. I.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Liv. I, chap. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Тэнъ. О. с. русск. изд. стр. 416.

чевали какъ жалкія стада, подверженныя случайностямъ.--и, прозябая въ невъжествъ, не умъли наслаждаться жизнью среди изобилія. Ослиценные благами, которыя встричали на своемъ пути, они владъли землей, но не пользовались ею. Мы, подобно имъ, - родились въ лъсахъ, но скоро познали себя, постигли значение и права человъка и напоннии объ этомъ значения и правахъ слишкомъ долго презпраемымъ, — изумленнымъ дикарямъ. Влагодаря нашимъ заботамъ воздвигся городъ — благородное и гордое убъжище для искусствъ и добродътелей... Темные обитатели лъсовъ стали являться со всёхъ сторонъ и населили наши стёны. Выгодныя торговыя сношенія ділали людей — по одиночків слабыхъ — полезными другъ другу. Но едва они собрались вивств,-страсти вызвали раздорь. Чтобы слить эту необъятную семью, мнъ вручили верховную власть. Я далъ имъ завоны и съ этого великаго дня человъкъ могъ пользоваться своей свободой съ извёстными ограниченіями. Путемъ двятельныхъ усилій я обезпечилъ миръ — и вскоръ поля стали вознаграждать наши труды, удовлетворять нашимъ нуждамъ. Преступленію грозить законная кара, за обидувозмездіе, робкая добродътель находить любовь и покровительство и быстро развивающіяся искусства предупреждають наши желанія и открывають обширное поприще для новыхъ удовольствій. Такова перемёна, споспёшествуемая самимъ Богомъ, — залогъ славы и счастья вселенной»<sup>88</sup>.

<sup>Manco-Capac, Paris 1782, Acte I, 2.
Nés comme eux dans les bois, mais prompts à nous connaître, Reclamant le titre et les droits de notre être, Nous avons rappelé dans leurs coeurs étonnés, Et ce titre et ces droits trop longstemps profanés On a vu par nos soins, s'élever une ville, Des arts et des vertus noble et superbe asyle. Des forêts à l'envie, sortis de toutes parts, Leurs obscures habitants ont peuplé ces remparts, Et les noeuds fortunés d'un commerce facile, A l'homme toujours faible ont rendu l'homme utile. Mais à peine assemblés, le choc des passions</sup> 

Манко такого же низкаго мнёнія о дикаряхъ, какъ и Руссо въ эпоху Общественнаго договора: «Дикари унижаютъ человёка своими свирёпыми чувствами. Просвётимъ ихъ съётомъ искусствъ и добродётелей»... Манко считаетъ для человёка необходимымъ благодёяніемъ — узду и законы: они должны сдерживать порочныя наклонности: «Это благодётельное иго люди приняли изъ моихъ рукъ, измученные бёдствіями» <sup>89</sup>.

Подобныя рѣчи, повидимому, переходили даже границу основного представленія XVIII-го вѣка о человѣческой природѣ, по существу склонной къ добру. Но Лебланъ оставался только вѣрнымъ ученикомъ Руссо, покорно перелагалъ въ стихи страницы изъ его книгъ. Руссо требовалъ оть законодателя способности – «измѣнять человѣческую природу», лишить человѣка его естественныхъ силъ и наклонностей и сообщить другія, по природѣ ему чуждыя. Прочность гражданскаго порядка прямо зависить оть упраздненія естественныхъ силъ <sup>90</sup>.

Но это не значить, чтобы авторъ пьесы хотвлъ до конца унизить естественное состояніе. Дикарь восхваляеть счастливую, свободную жизнь лёсовъ, говоритъ о сердцё, какъ

Les eut livrés encore à leurs divisions. Pour lier sans effort cette famille immense, On remit en mes mains la suprême puissance: Je lui donnai des loix et sur sa liberté, L'homme dès ce grand jour n'eut qu'un droit limité. De la societé pour jamais réunie Par ce ressort actif j'assurai l'harmonie... <sup>89</sup> L'homme a besoin d'un frein. Rarement à son choix

Il est juste sans crainte et vertueux sans loix; Et ne peut être heureux que sous le joug propice Qui malgré ses penchants l'attache à la justice. C'est le joug fortuné que les tristes humains Lassés de tout de maux ont reçu de mes mains.

<sup>90</sup> "Plus ces forces naturelles sont mortes et anéanties, plus les acquises sont grandes et durables, plus aussi l'institution est solide et parfaite". Liv. II, chap. VII. единственномъ источникъ счастья, и негодуеть на внъшнюю пышность цивилизованнаго государя. Манко лично гръшитъ одной изъ вопіющихъ несправедливостей общества: онъ отказывается выдать свою дочь за мужественнаго героя только потому, что онъ ниже ея рожденіемъ. Но побъда все-таки должна остаться на сторонъ монарха. Его политическіе принципы до такой степени благородны и гуманны, что вождь дикихъ добровольно подчиняется такому государю. Онъ—идеальный правитель государства, какъ его понимали современники трагедіи.

Одинъ изъ нихъ называетъ Манко «добродътеныльмъ буржуа». Это говорится иронически, но правда здёсь, несомнённо, есть и доказываеть лишній разъ, какъ общирно и неотразимо было вліяніе новой драмы. Оно, мы видёли, проникло въ проповъди религіозной терпимости, оно же наложило свою печать и на политическій идеаль. Манко вышель похожимь на буржуа не потому, что у автора не было силъ нарисовать его другимъ, а потому, что «добродътельный буржуа» дъйствительно являлся идеальнымъ типомъ и обожаемый король французовъ — Генрихъ IV въ XVIII-мъ въкъ слился съ этимъ типомъ. Идеи «добродътельнаго буржуа», какъ государя, высказаны Манко. «Пусть они знають», говорить онъ о дикаряхъ, «что я смотрю на людей, какъ отецъ, а не какъ господинъ... Съ тъхъ поръ, какъ я взошелъ на престолъ, я понялъ, что въ моемъ рангъ заключается счастье людей и что мой долгъ-жертвовать собой. Я долженъ былъ отречься отъ самого себя, и быть только государемъ. Сколько слезъ я продилъ изъ-за этого великаго имени! Сколько вынесъ тоски, страданій, борьбы, волненій... Имя короля внушаеть людямъ уваженіе, они почитають въ лиць моемъ создание рукъ своихъ. Я понимаю всю цвну этой высокой почести, и если бы я обратилъ свой санъ во здо, я сталъ бы недостоинъ его» <sup>92</sup>. Это ръчи истиннаго героя чувстви-

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Грнымъ Corresp. litt. V, 93 jn. 1763.

<sup>\*\*</sup> Manco-Capac. pp. 11, 13-14.

тельной драмы. Въ пьесу введена обычная борьба идеальнаго государя съ оанатическимъ духовенствомъ. Жрецъ излагаетъ Манко свою теорію деспотической власти. Манко протестуетъ. По его мнѣнію, люди избрали себѣ монарховъ только затѣмъ, чтобы осуществить требованія природы и законовъ. Законы — верховные защитники людей, царствуютъ надъ ними, царствуя въ то же время надъ королями <sup>98</sup>. Вождъ дикихъ напоминаетъ Манко объ его человѣческой слабости, объ его зависимости отъ случая и счастья.

Только при такихъ качествахъ государя гражданское состояніе выше естественнаго. Вождь дикихъ подчиняется Манко-убѣдившись въ его гуманности и человѣческомъ смиреніи. Если же король — тиранъ, если онъ не признаетъ въ лицѣ своихъ подданныхъ *гражданъ* и людей — онъ «позоръ и ужасъ вселенной»<sup>94</sup>.

Философскій идеаль государя не оставался въ области теоріи. Писатели и государственные люди одинаково жаждали видить его воплощеніе въ лицъ государей XVIII-го въка. Людовику XV-му на ряду съ другими предстояло удовлетворить этимъ запросамъ. Записки маркиза Даржансона полное и точное отраженіе политическихъ мечтаній эпохи, на сколько они касались личности монарха.

Іюдовихъ XV, по мнёнію его бывшаго министра, обязанъ былъ стать во главё общественнаго мнёнія, во главё ондосооіи и справедливости, явиться вождемъ реформаторовъ, вообще долженъ слить въ себё «абсолютный авторитеть съ силой разума»<sup>35</sup>.Это значило — обезпечить оранцузамъ свободу и благоденствіе. Даржансонъ искренне вёрилъ въ одновременное торжество «свободы Рима и власти Цезаря». Же-

Sachez, que l'homme enfin ne s'est donné des Rois Oue pour venger, par eux la nature et ses loix. Les loix sont des humains les arbitres suprêmes, Mais ne régnent par nous qu'en régnant sur nous-mêmes.

<sup>•</sup> *Ib.* p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Cp. Aubertin. O. c. p. 205.

зая быть исторически-понятнымъ, онъ во французской исторіи находилъ совершеннаго главу государства, — того же Генриха IV, прославленнаго Вольтеромъ вмъстъ съ царямифилософами.

Даржансону не трудно изобразить личность и политику беарнейца: король гугеноть — во всемъ противоположность Людовику XIV. — Этого государя авторъ развънчиваетъ до послъдней степени. «Людовикъ XIV,» пишетъ онъ, «былъ обожаель, какъ преврасное и гордое божество; наше тщеславіе заставляло восхищаться этимъ прекраснымъ автеромъ въ его роли надменнаго монарха, хотя въ сущности онъ быль истиннымъ тираномъ своего народа: несправедливыя войны, безиврныя постройки, восточная роскошь --- настоящая причина нашего разоренія.-Разореніе благодаря истощению, разорение благодаря беззаконию и гнету, разорение благодаря порокамъ совътниковъ и исполнителей» ". Этотъ «деспоть» обезлюдель Францію, создаль тлетворнейшее учрежденіе -- дворъ и этимъ подорвалъ всякую надежду на правильную систему управления и на лучшее положение народа <sup>э</sup><sup>7</sup>. Даржансонъ не признаеть даже заслугь Людовика XIV предъ вультурой. Искусства и литература въ классическую эпоху не болье какъ пустяки, удалившие людей и отъ природы и отъ добродътели. Они только вызвали страсть къ роскоши и устранили всякую серьезную двятельность французскаго ума. Даржансонъ смъется надъ Вольтеромъ за его восторги предъ Людовикомъ XIV. Философъ въ этомъ слу чав — поэть, bel esprit, даже дитя; онъ ради игрушевъ забываеть существенное, упускаеть изъ виду счастье людей, восхищаясь блестящими предметами роскоши \*\*.

Совершенно въ иномъ видъ рисуется Генрихъ IV. Его преобладающее качество — доброта, — le bon roi — постоянно повторяется Даржансономъ. Новое слово аббата Сенъ-

• Ib. p. 179; 145-6.

4

<sup>\*</sup> Mémoires. Paris 1858, V, 277-8.

<sup>&</sup>quot;, Ib. pp. 800, 312; II, 309.

Піерра-bienfaisance-характеризуеть именно отношенія Генриха IV въ подданнымъ". Онъ вполнъ довърялъ народу, жилъ въ Парижъ, не заводилъ другихъ резиденцій, не собиралъ вокругъ себя многочисленнаго тунеялнаго и развратнаго двора, въ публикъ не говорили о suffrages des cabinets въ важныйшихъ государственныхъ вопросахъ, не видыя - расточительной анархіи, вошедшей въ моду съ Людовика XIV 100. Всъ дъйствія Генриха IV и мельчайшія черты его эпохи вызывають сочувствіе Даржансона. Генрихъ выбралъ Росни министромъ послё того, какъ увидёлъ благоустройство его имъній. Онъ былъ другомъ гугенотовъ и заимствовалъ у нихъ здравыя идеи народнаго блага и въротериимости, показалъ примиръ, на сколько монархія можетъ усвоить черты республики 101. Съ такимъ же чувствомъ Даржансонъ относится и въ министру Генриха. Онъ восхищается Записками Сюлли, заботится издать ихъ въ исправленномъ видъ, портретъ автора помъщаетъ у себя въ кабинетъ, чтобы непрестанно имъть предъ глазами черты, принцицы и образъ дъйствій великаго государственнаго человъка "".

Естественно, — Даржансонъ всъми силами души будетъ желать, чтобы царствующій король походиль на его идеаль. Онъ тщательно отмъчаетъ оакты, сколько нибудь напоминающіе въ Людовикъ XV его предшественника. Мы узнаемъ, что молодой король читаетъ Записки Сюлли, на балу съ нимъ произошелъ эпизодъ, «достойный Генриха IV», онъ, несомнънно, хочетъидти по слъдамъ великаго монарха и репутація его въ этомъ направленіи устанавливается съ каждымъ днемъ. Онъ, правда любитъ развлеченія, но онъ — уменъ, твердъ, а что касается удовольствій—ими увлекался и Ген-

<sup>9</sup> Mémoires. II, 16; V; 119, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Ib. IV, 79; 320-1; V, 344-une anarchie depensière.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> "L'on voit par l'exemple de ce règne qu'une monarchie peut s'approprier en grande partie les biens de detail et le bonheur d'une république". V, 334.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Mém. I, 149. Mémoires de Sully вышин въ 1747 году подъ редакціей аббата de l'Ecluse.

рихъ. Вообще — въ глазахъ Даржансона — даже эти черты сходства Людовика XV съ Генрихомъ предзнаменуютъ счастливое царствоованіе <sup>103</sup>.

Совершенно такою же тоской томится и вся современная литература. Драма или изображаеть монарха — философа и отца, или выводить на сцену Генриха IV: она также эти образы считаеть тождественными. Поэты, подобно Даржансону, возстають противъ деспотическихъ страстей, принесшихъ Франціи столько бъдствій въ недавнее царствованіе,-и нервако довольно прозрачно указывають на «великаго короля». Одинъ такъ описываетъ «обыкновеннаго государя»---какими «кишить исторія»: Онь всюду возбуждаеть войну, все приносить въ жертву своей гордости, своему честолюбію, это Аттилла, Александръ — герой вздорной славы. Гораздо выше-кротость, милосердіе, гуманность.--- «Эти добродътели, до нашего въка не признавались королевски-**МИ», ГОВОРИТЬ ПОЭТЪ, НО ИМЕННО ОНЪ ДОСТОЙНЫ ВСЯКИХЪ ПОХ**валь 104. Другой авторъ знаменитыхъ завоевателей уполобляеть разбойникамь, забывшимь въ пылу побъдь, что люди братья»<sup>105</sup>. Другая страсть Людовика XIV -- къ пышному двору, къ роскошнымъ постройкамъ изображается, какъ величайшій порокъ государя во время мира. При такомъ королв земледвлець стонеть подъ гнетомъ страшной нужды, приходить въ отчаяние, становясь отцомъ, а рядомъ льстецы жиръють оть его драгодънной крови и до небесь высятся надменные дворцы. Такой король не въ состояния видъть и понимать--- людей: онъ окружаеть себя низкими и лживыми рабами, отравляющими источники общественнаго благосостоянія. Такой король сошель со сцены, -и всё ждуть, что преемникъ пойдетъ другимъ путемъ: будетъ отцемъ народа, «рабомъ своего долга», приблизитъ къ себъ скоръе безпо-

4

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Ib. II, 77, 68, 307, 270, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Théatre de Sédaine. Paris 1757 – 1786. II v. L'ouvrage de coeur. **Предст.** въ июнѣ 1763 года.

<sup>105</sup> Saurin. Spartacus. Acte II, 1. Oeuvres chonsis. Paris 1812, p. 17.

Figure 1 - Agencie Agencie - Agen

щадно-правдиваго друга, чёмъ угодливаго льотеца, станетъ покровителемъ бъдняковъ и земледъльцевъ 106. Именно такими чертами исторія изображаеть Генриха IV, кормившаю парижанъ во время осады, а потомъ посвятившаго свои заботы довольству врестьянина. Теперь начинають припоминать преданія о политической и частной жизни идеальнаго монарха, повторяють его изречения, съ умидениемъ пересказывають его многочисленныя романическія исторіц.

Колле первыйвыводить на сцену Генриха, пытается нарисовать (repos en déshabillé), государя, ненавидъвшаго театральное величіе власти, искренне веселаго, доступнаго, одареннаго гуманнымъ благороднымъ сердцемъ 107. Всъ эти качества-совершенная противоположность фигурѣ короля, созданной Людовикомъ XIV. Авторъ и отъ актеровъ требуетъ «наивнъйшей простоты» въ игръ и поднаго отсутствія деяламаціи. Это-король буржуа, отецъ семейства среди своихъ подданныхъ И пьеса Колде воспроизводитъ чувствителную картину изъ жизни простыхъ людей. . . .

Генрихъ поссорияся съ министромъ Сюлли, ихъ поссориян придводные интриганы. Интрига открылась и король удрекаеть Сюлли, зачёмъ онъ первый не пришелъ опровергнуть. навъты своихъ враговъ: «Ахъ! слезы невольно выступаютъ на моихъ глазахъ... неужели короли не могутъ имъть друзей?» Онь разсказываеть, какъ ему трудно было сохранить холодную серьезность въ бесвдахъ съ Сюлли во время ссоры какъ онъ едва, удерживался, чтобы не броситься на шею своему министру. Сюлли отвѣчаеть ему прерывающимся голосомъ, и «со слезами радости и нъжнъйшей чувствительности» бросается въ ногамъ вородя 108 • • . . ..

Король на охотв. Онъ заблудился и попадаеть въ крестьянскую хижину. Генрихъ въ восторгв. «Какое удовольствіе! Со мной обращаются, какъ съ обыкновеннымъ человъкомъ...

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Saurin. Blanche et Guiscard, I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> La partie de chasse de Henri IV, Paris. 1766. Avertissement, p. VIII. He de la cala <sup>108</sup> Acte I, 6.

Видёть неподдёльную человёческую природу-очаровательно. Они даже не остерегаютоя меня». Крестьянская семья садится за столъ, король вместв съ ней. Заходить речь о Генрихв. Крестьяне хорожь поють известную песенку о «прелестной Габріеди»; король «едва не плачеть». Дальше начинають пить за здоровье Генриха, осыпая его всевозможными цохвалами: Генрихъ, охваченный воднениемъ, съ трудомъ можетъ отвёчать на тосты. Хозяева подозрёвають своего, гостя въ неискреннемъ отношения въ доброму, мужественному, великому государю. Придворные наконець, отыскивають короля. Сюлли обращается къ нему съ суровыми удреками, въ дегкомыслія, и король добродушно сознается, что она, слишкомъ опрометчиво одинъ пустнася въ авсъ. Пьеса оканчивается богатыми милостями короля и слёдующими словами Сюдли: «Ахъ, мой дорогой государь! Вы приводите, меня въ восторгъ вашей справедивостью и благородствомъ. Вы поступаете, какъ монархъ и отецъ съ этими нобрыми врестьянами; они такје же ваши подланные и ваши дата, какъ и ваще дворанство» 109. Изъ комеди вилно, что даже бодьще, чёмъ дворянство. Рядомъ съ испренними, честными, преданными, врестьянами придворные являются, нитриганами, врагами Сюлли, развратнивами, прирожденными: джецами. Сочувствіе и уваженіе Генриха, на сторонъ врестьянской тижины.

Пьеса Колле, мы знаемъ, не могда, ндти на парижснихъ спанатъ, но въ провинція она пожинала обильные давры. Авторъ получалъ привътственныя письма отъ членовъ парламентовъ <sup>110</sup>, въ подражаніе его комедіи начали писать провинціалы <sup>111</sup>. Пъсенка, распъваемая крестьянами Колле, является излюбленной народной пъсней до самой революции:

------

<sup>140</sup> Письмо Dupaty, генеральнаго адоката въ бордосовонъ парламентъ́: Bersot. Etudes sur le XVIII-е s. p. 74.

<sup>111</sup> Henri IV, drame lyrique, par M. de Rosoy, Citoyen de Toulonse. Paris 1775. O nell mu crament galame.

Уч. Зан., ст. Изанова.

<sup>199:</sup> Acte III, 14.

- 690 -

Vive Henry Quatre! Vive le Roy vaillant! Ce Diable à quatre A ce triple talent De boire et de battre Et d' être un ver galant.

На тему этихъ словъ Вольтеръ пишетъ комедію Charlot. Это одна изъ второстепенныхъ пьесъ философа, написана въ формъ салоннаго развлеченія и ея единственный интересь въ карактеристикъ Генрика IV. Король появляется на сцену только въ концё послёдняго акта, но имъ полна вся пьеса: его появленія ждуть, какъ величайшаго событія, имъ заочно восторгаются, именують его «героемь французовь, опорой отечества, королемъ благородныхъ сердецъ» "". Юная героиня пьесы произносить ръчь – перезсказъ народной пъсни, прославляеть Генриха за его искусство торжествовать одновременно «надъ лигой, римлянами, героями и красавицами» <sup>113</sup>. О приходъ его докладывають: «воть — великій Генрихъ!» – Вольтеръ, почти на разстояніи полувѣка хранить върность предмету своего юношескаго вдохиовенія и имъеть полное право считаться первымъ пъвцомъ политическаго національнаго героя XVIII-го въка. Къ шестидесятымъ годамъ имя Генриха IV стало одинавово популярнымъ-среди философовъ, и среди народа. Мы видъли,одинъ изъ достойнъйшихъ государственныхъ людей эпохи присоединиль свой голось въ общему мивнію. Какъ же относился въ великому монарху человъвъ, болъе всего заинтересованный въ вопросъ? 

ΙΥ.

· · · · ·

. .

۰.

. .....

Мы уже говорили — имя Генриха IV въ теченіе всего царствованія Людовика XV — считалось нецензурнымъ для сцены. Ни одна пьеса, посвященная Генриху не могле идти въ

and the second second

•••

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Charlot Acte I, 5. <sup>113</sup> Acte II, 1.

Парижѣ, несмотря ни всѣ ходатайства Маріи Антуанетты и герцога Орлеанскаго: —послѣднему Колле посвятилъ свою комедію. Генрихъ IV раздѣляетъ участь философовъ: тѣхъ Людовикъ считаетъ «дурными гражданами», а Генриха — опаснымъ королемъ. Чтеніе сочиненій Сюлли не принесло никакихъ плодовъ и все, напоминавшее въ молодомъ Людовикѣ его доблестнаго предшественника, въ зрѣлый возрастъ исчезло безслѣдно. Тотъ же Даржансонъ шагъ за шагомъ отмѣтилъ это исчезновеніе. Оно сказалось вскорѣ послѣ безпримѣрнаго взрыва вѣрноподданническихъ чувствъ парижанъ послѣ метцской болѣзни короля, —въ августѣ 1744 года, —и около этого времени Даржансонъ даетъ первую печальную характеристику Людовика.

Маркизу будто жаль разстаться съ своими иллюзіями, и онъ ненавидить только одинъ существенный порокъ въ Людовикъ — слабость. Правда, — описаніе этого порока крайне энергично: онъ зрълый возрасть превращаеть въ дътство, на мъсто твердости создаетъ упрямство, слабые люди «думаютъ не разсуждая», забывають объ опасностяхъ, которыя они сами признали. Таковъ Людовикъ XV. Онъ кромъ того отличается всъми недостатками, свойственными оранцузамъ: точенъ въ мелочахъ, непостояненъ и равнодушенъ въ важныхъ предметахъ, непостояненъ и равнодушенъ въ важныхъ предметахъ, неосмотрительный игрокъ въ серьезныхъ дълахъ, жаденъ на удовольствія и въ тоже время — подверженъ скукъ, на минуту чувствителенъ, — но въ общемъ глубоко-апатиченъ. Въ общемъ, замъчаетъ авторъ, «это добрый господинъ, лишенный общечеловъческихъ добродътелей»<sup>114</sup>.

Съ теченіемъ времени Даржансонъ все болёе разочаровывается въ Людовикѣ, высказываетъ даже надежду, что какая нибудь болѣе достойная фаворитка, можетъ быть, заняла бы мѣсто друга и сдѣлала бы изъ Людовика XV Генриха IV<sup>115</sup>. Очевидно, на такое средство Даржансонъ могъ разсчитывать

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Mémoires. II, 330. "Au total, bon maître sans humanité". <sup>115</sup> Ib. III. 378.

только въ минуты, близкія къ потеръ всякой надежды, — и дъйствительно въ 1856 году онъ произносить окончательный и безналежный приговоръ.

Авторъ начинаетъ говорить по поводу государственнаго долга и переходить въ общей вартина совреженнаго правительства. Никакой вдасти въ сущности нътъ во Франции: иногда развъ только фаворитка даетъ направление дъламъ, но чаще всего король-олюгерь, подчиняющися мальищему дуновенню вътра. «Анархія приближается большими щагами»,-и Даржансонъ предсказываеть моменть, когда королю откажуть въ повиновении. Повскоду слышатся слова — свобода, республиканизма, общественное мивние — всемогуще. Новая форма правленія можеть возникнуть каждую минуту, «Горючаго матерына накопилось достаточно во встать классахъ общества, отъ возстания дегво перейдти въ бунту, оть бунта-ко всеобщей революции, избрать настоящихъ народныхъ трибуновъ, консуловъ, учредить комиціи, лишить короля и министровъ непомврной власти — вредить». И авторъ не считаетъ эти факты противоестественными: абсо-•лютная монархія — превосходная форма при Генрихъ IV, -но развъ всегда царотвують Генрихи? — Даржансонъ совътуеть правительству образовать мыстныя представительныя собранія, — иначе нація создасть общегосударственный парзаменть на англійскій образець, присвоить себъ законодательную власть и оставить королю только исполнительную

Не вст предсказания Даржансона были оправданы дъйствительной револющей, — и прежде всего маркизъ не угадалъ ен вождей. По его мнънію, - національную революцію моган начать парламенты, стяжавше въ половина вака всеобщую популярность (1). На самомъ двла, — переворотъ совершился на болье шировихъ основанияхъ, оронда парламентовъ соверщенно потускивла предъ двятельностью народнаго представительства. Но Даржансонъ въ одномъ безусловно правъ:

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Finances, Dettes nationales. 1756. Mémoires. V, 342–9. <sup>117</sup> Ib. IV, 104.

онъ понялъ нравственное банкротство королевской власти въ лицѣ Людовика XV и призналъ этотъ фактъ важнѣйшей причиной революціоннаго настроенія въ обществѣ. Неуваженіе къ личности монарха естественно вызывало вопросъ о повиновеніи его волѣ. На эту связь указываетъ Даржансонъ, она же подтверждается и явленіями другой области.

Въ началъ шестидесятыхъ годовъ парижская публика начинаеть обнаруживать крайне дерзкое отношение къ Лю́довику XV. Партеръ перестаеть поддерживать крики актеровъ vive le roi!—и восторженно привътствуеть стихи, изображающіе гънивыхъ монарховъ <sup>119</sup>. Даржансонъ все зло приписывать отсутствію воли и общихъ интересовъ у Лю́довика, это, очевидно, было мнъніемъ всего Парижа: Въ уличной литературѣ, всегда богатой и отзывчивой, мы встръчаемъ длинный ридъ сатиръ на короля, на его правленіе, и съ каждымъ годомъ сатиръ на короля, на его правленіе, и съ каждымъ годомъ сатиръ на короля, на его правленіе, и съ каждымъ годомъ сатиръ на короля, на его правленіе, и съ каждымъ годомъ сатиръ на короля, на его правленіе, и съ каждымъ годомъ сатиры увеличиваются въ числѣ и становятся энергичнѣе и зъбе по содержанію. Въ 1768 году оранцузскую отолицу посѣтилъ датскій король, по случаю его отъвъзда появились куплеты Les adieux d'un Danois aux Français.

Авторъ объясняеть датчанамъ оранпузские вкусы и поридки, и «въ особенности покорность оранпузовъ». Онъ рясуеть картину иклиности и мотовства знатныхъ и — рядомъ голодъ всего населения. «Но образдовкие подланные, териныйвые рабы, приходили въ весеное настроение при видъ биестящихъ огней, вдыхали дымъ, который доносниъ до нихъ сострадательный вътеръ и забыли о голодъ, гназва на пышныя процессия»... «Сколько добродътелей!» — восклищаеть въ заключение авторъ. «Какое кроткое териъніе. Не знаю, какъ инъ и восхвалить јего!»<sup>119</sup>. Энитеть, данный Людовику во время его болъзни и когда то принятый съ восторговъ всей Франціей. теперь становится предметовъ насмъщки. Парижане поють:

4

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Стихи изъ траг. Dorat. *Théagène et Chariclée*. Они были приведены выше.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Les Adieux Halley. B5 Corresp. litt. VIII, 238.

Le Bien-Aimé de l'almanac N'est pas le Bien Aimé de France... Il fait ab hoc, ab hac, Le Bien-Aimé de l'almanac. Il met daus le même sac Et la justice et la finance; Le Bien-Aimé de l'almanac, N'est pas le Bien-Aimé de France...

Появляются каррикатуры, рисующія Людовика, его министровъ и его тайныя приключенія въ самыхъ откровенныхъ изображеніяхъ и «молитва», обращенная къ королю говоритъ, что его воля «не исполняется ни на небѣ ни на землѣ» <sup>120</sup>. Поэты все еще продолжаютъ мечтать объ идеальномъ государѣ, но рядомъ съ этими мечтами являются произведенія, свидѣтельствующія о разочарованномъ настроеніи литературы. Авторы не всегда заставляють торжествовать монархическій принципъ и склоняться предъ нимъ республиканцевъ.

Осенью въ 1766 году на сценѣ оранцузскаго театра шла трагедія Лемьерра— Guillaume Tell. Герой швейцарской свободы возмущается тиранами, воображающими, что можно извратить геній цілой націи, проповізуеть, что «люди рождены свободными и равными и осуждены носить единственное иго—трудь», убіждаетъ швейцарцевъ возстановить «права природы и честь Швейцаріи»<sup>121</sup>. Любопытнійшее місто въ трагедіи Лемьерра—сцена Вильгельма Телля съ Клеофе, его женой. Она напоминаетъ отчасти сцену Брута съ Порціей у Шекспира и Гертруды съ тімъ же Теллемъ у Шиллера. Клеофе возмущена положеніемъ женщинъ даже въ республикахъ: здісь «благородное равенство, поддерживающее свободу», не простирается на женщинъ. Она изумляется, какъ можно порабощать того, кого любишь? Она негодуеть, что отъ нея скрывають политическій заговоръ: пусть въ дру-

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Ме́т. secr. 11 d. 1770. Молнтва напеч. 17 janv. 1771.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> G. Telle, C. F. 17 nov. 1766. Neuchâtel 1767.

<sup>-</sup> les humains nés libres, nés égaux

N'ont de joug à porter que celui des travaux (Acte I, 2).

гомъ мёстё у женщинъ нёть голоса въ государственныхъ дёлахъ, пусть для нихъ молчать законы тамъ, гдё развращены нравы, — но въ Швейцаріи каждая изъ нихъ — *гражданка*. Онё заботятся о дётяхъ, онё первыя наставляють дётей, внушають имъ любовь къ законамъ, развивають въ нихъ умъ, съ какимъ впослёдствіи они выступять въ совётахъ мужчинъ. «И послё этого», восклицаеть Клеофе, «тамъ, гдё насъ не принимають въ разсчеть, мы будемъ подобно рабынямъ ждать отъ васъ повелёній? Нёть. Гдё дёйствуетъ сила, тамъ нёть нравственности. У насъ нёть больше обязанностей, законъ связываеть насъ лишь только въ томъ случаё, если онъ принять и одобренъ нами. Ты говоришь о тиранахъ, — какая же разница для насъ — быть ихъ рабами, или вашими!..»<sup>122</sup>.

Эти рёчи могуть показаться слишкомъ громкими, но въ началь второй половины XVIII въка онъ входять въ жизнь, слово пражданка становится такимъ же издюбленнымъ титуломъ, какъ гражданинъ "з Лемьерръ только въ безусловномъ прославления республики ушелъ слишкомъ впередъ сравнительно съ настроеніемъ большинства публики шестидесятыхъ годовъ. Въроятно, и цензура считала это прославленіе безвредной риторикой въ духъ ложно-классической трагедія — и безъ затрудненій пропустила пьесу на сцену. Но трагедія Лемьерра цёнилась очень долго и очень высоко. Въ 1791 году появилась драма Guillaume Telle -- «гражданина» Седена. Авторъ посвящалъ ее Лемьерру: «онъ гордо развернуль на сцень знамя свободы, умъль воспользоваться голосомъ Мельпомены для того, чтобы вернуть человъку слишкомъ долго оспариваемое право и въ поразительной картинъ показалъ Франціи цълый народъ, возстающій на

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Acte II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Ме́т. secr. называють членовь — женщинь Потріотическаю бретонскаю общества. Среди нихъ немало аристократокъ, именующихъ себя пражданками: "C'est le terme mystique", пронически поясняеть авторъ. Ср. Вегsot. O. c. p. 75—6; Тэнъ O. c. русск. изд. стр. 367.

зовъ гордой свободы»<sup>114</sup>. Не, очевидно, публика Леміерра еще не усибла созр'ять для этой картины: автор'я принужденъ былъ снить свою пьесу посл'я седьмого представления, зрителей кватало только на четыре спектакля<sup>125</sup>. И все-таки произведение Лемьерра отивчаеть изв'ястный симитомъ въ литературѣ. Она выпла одновременно съ усиленными гоненіями на Генриха IV, и жесточайшими цензурными преслъдованіями литературы. Людовикъ XV лично запретилъ представленіе йьесы изъ исторіи Генриха IV, воспоминанія объ этомъ королъ стали считаться политическимъ преступленіемъ, — и съ етихъ поръ писатели, очевидно, начинаютъ терять надежду на осуществленіе королевскаго идеала въ лицъ парствующаго монарха.

Людовикъ XV не замедлилъ довести и публику до такого же настроенія. Парламентская реформа Мопу оказала великое вліяніе на политическое развитіе французовъ, круто повериула даже умъренную оппозицію на революціонный путь. Правительство въ первий разъ могло убъдиться, — въ какую сплоченную политическую силу выросло общественное живніе. Обществу не потребовалось ни вождей, ни наставниковъ: оно, напротивъ, безъ всякаго колебанія разошлось съ величайшимъ представителенъ современной мысли. Вольтеромъ — и единодущно возстало противъ правительственной мъры.

Раньше громадное большинство, при всёхъ толкахъ о происхождении государства, о республикахъ и конституцияхъ, сохраннаю вёру въ жизнеспособность монархической власти, — не переставало идеализировать ся представителей, переносило идеализацію на дъятелей далекаго прошлаго, если современный властитель окончательно не подходилъ подъ идеальную формулу. Литература обсуждале чаще всего вопросъ не о томъ, какая должна быть власть въ государствъ,

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Guillaume Tell, drame en 3 actes. Предст. въ мартѣ 1791 r. Paris 2-e année de la rép. fr.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Corresp. litt. VII, 243.

а какими качествами долженъ отличаться обладатель власти, Принципальная сторона не затрогивалась, она пока считалась не подлежащей сомнению. Критике подвергалась личность монарха, и критика, слъдовательно, выходила заъсь гораздо болве нравственной, чемъ политической. Кроме того, оппознцій находила извёстное удовлетвореніе въ парламентской орондв. Этимъ объясняется то «всеобщее довъріе» къ парламентамъ, о какомъ говоритъ Даржансонъ. Разъ парламенть упразднялся, - исчезала последняя тень общественной свободы, оставался одинъ грозный призракъ деспотизма, воздвигнутый совершенно ничтожнымъ королемъ и его менъе всего почтеннымъ министромъ. Общество уже привыкдо отридать йсключительныя привилеги за тъми, кто ихъ не достоинъ нравственно. Такимъ путемъ было дискредитировано духовенство и дворянство. Людовикъ XV, какъ личность, также вызываль одно лишь презрвніе болье двадцати льть и вдругь заявилъ претензія, которыя были бы подъ силу развъ Ришелье или Людовику XIV и то не въ XVIII въкъ.

По единогласному свидътельству современниковъ реформа Мопу, замънявшая старый парламентъ «высшими совътами изъ креатуръ двора», —вызвала небывалое волненіе во всѣхъ сословіяхъ. Даже принцы крови протестовали. На новую магистратуру со всѣхъ сторонъ сыпались оскорбленія, остроты, эпиграммы, на улицахъ — свистки. Салоны дышали оппозиціей. Дамы принялись разсуждать о конституціи, объ основныхъ законахъ, о неотъемлемости должностей. Въ знатнъйщихъ семьяхъ происходили разводы изъ-за того, что мужья и жены различно смотрѣли на парламенты Мопу <sup>188</sup>. Гораздо серьезнѣе былъ необыкновенный подъемъ общихъ политическихъ интересовъ въ литературѣ и во всей странѣ. Провинціальные парламенты, протестуя противъ насилія, требовали Генеральныхъ Штатовъ. Въ ко-

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Г-жа Биронъ развелась съ своимъ мужемъ послѣ 30-лѣтняго супружества, потому что онъ былъ сторонникомъ новой магистратуры. Desnoiresterres La com. sat. p. 190.

роткое время вышло до пяти соть брошюръ, изъ нихъ только четвертая часть защищала канцлера и то потому, что авторы были подкуплены. Брошюры, на основании исторіи и философія, доказывали права парламентовъ, приводили ихъ въ связь съ исконными правами націи и вообще усиливались поколебать самый принципъ абсолютной монархіи, основанной на божественномъ правъ. Предсказание Даржансона отчасти оправдалось: парламенты вызвали революціонное движеніе: и ихъ члены и защитники представили теоріи и требованія, лишавшія короля исконныхъ основъ его власти. Идеямъ еще далево было до осуществленія и парламенты, требуя Генеральныхъ Штатовъ, этимъ самымъ подагали конецъ своей роли и указывали настоящій источникъ революція. Но парламентскій вопросъ показаль, что французская нація достаточно созр'яла для горячаго интереса въ политическимъ событіямъ и для единодушнаго протеста. При такихъ условіяхъ вызывать общество на обсужденіе основъ и правъ монархической власти, — являлось громадной ошибкой со стороны правительства. Историческія свъдънія, мы знаемъ, были врайне мало распространены среди французовъ XVIII. въка. Мопу помогь и здъсь. Изгнанные адвокаты въ провинціяхъ принялись изучать государственное право, исторія начинаеть проникать въ среду, не чувствовавшую раньше никакого влеченія къ этой отрасли знанія. Впослёдствія въ наказахъ историческія ссылки займуть почетное мъсто прежде всего потому, что составители пережили эпоху парламентской реформы. Они будуть писать цёлыя главы «о происхождении парламентовъ», обсуждать, на основании ордонансовъ, его права, пользоваться cahiers старыхъ Генераль. ныхъ Штатовъ и цитировать историко-юридическія сочиненія "?. Парижская публика, конечно, принимаеть въ общемъ протеств главное участіе и идеть путемъ оппозиція, несмотря ни на какія визшнія вліянія.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Типичное въ этомъ отношение Cahier de la paroisse d'Essonnes (Paris hors les murs). Archives IV, 519.

Мопу находить себѣ защитника въ лицѣ Вольтера. Патріархъ пишеть рядъ брошюръ противъ старыхъ пардаментовъ, сочиняетъ трагедію, вообще пускаеть въ ходъ весь свой додгодётній подемаческій опыть. Водьтеръ понимаеть. что идеть противъ общественнаго мизнія и иногда прибъгаеть въ старому средству — маскируеть свое имя 128. Нивакихъ эгоистическихъ разсчетовъ у Вольтера нътъ. Въ вопросъ о парламентахъ на его сторонъ-Даламберъ и Кондорсе. Даламберъ только находить, что оба учрежденія одинаково дурны —и старый; парламенть и «совѣты» Мопу 189. Кондорсе пишеть длинное письмо — съ цёлью оправдать Вольтера, въ его ненависти противъ парламентовъ. Эта корпорація — совершенно равнодушна въ нуждамъ народа, она проявляеть «позорную угодливость» въ процессахъ вельможъ, парижскій парламенть одобриль Вареоломеевскую ночь, прованскій совершиль цэлый рядь насилій надь протестантами, — и всѣ они непрестанно преслѣдовали филосоою. Кондорсе даже изумляется, какъ могутъ писатели возставать противъ уничтоженія парламента? "30.

Но публика думала иначе. Для нея на первомъ планъ стоялъ политическій вопросъ. Являлся благодарнъйшій случай — излить чувства негодованія и презрънія, давно накопившіяся противъ правительства. Она не могла не понимать насколько законна месть Вольтера фанатикамъ; популярность философа нисколько не потерпъла послъ его нападокъ на парламентъ. Но еще важнъе для нея была месть — мини-

<sup>128</sup> Lettres. II, 102.

<sup>129</sup> Lettres, II, 144.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Mémoires de Condorcet. Paris 1824. I, 21. Какъ на примъръ угодинвости парламентовъ людямъ сильнымъ можно указать на бракоразводный процессь принцессы Монако, ръшенный въ самый разгаръ борьбы парламента съ короной. Принцъ Конде, заинтересованный въ процессъ, объщать адвокатамъ спасти ихъ отъ замысловъ Мопу, если они удовлетворять принцессу. Парламентъ немедленно ръшилъ дъло въ пользу принцессы. Droz. Hist. du règne de Louis. XVI. p. 13.

стерскому произволу, —о чемъ позже безпрестанно будутъ говорить наказы <sup>131</sup>.

Врошюры стремились объяснить читателямъ разницу иежду положеніемъ подданнаго въ культурномъ государствё и пассивнымъ повиновеніемъ. <sup>133</sup>. Онѣ характеризовали деспотизмъ и истинный политическій порядокъ: публика видѣла, что ся правительство нарушаетъ основныя права чело́вѣка и гражданина, и привѣтствовала въ литературѣ малѣйшій намекъ, отвѣчавшій этому настроёнію.

Художественная латература посившила сказать свое слово. Въ драмъ нвились тв же разсужденія, какія читались въ брошюрахъ. Взаимныя отношенія государя и подданныхъобычная тема поэтовъ въ эпоху реформы Мопу, и вопросъ ръшается всегда въ одномъ направленіи. На сценъ выводятся представители идеи о сверхъестественномъ источникъ монархической власти и новаго принципа — сознательной граждайской върности. Ведется горячій споръ, — и въ заключеніе свободомыслящій герой заявляеть своему государю: «Истинная върность — отнюдь не рабская безграничная покорность. Я не продаваль тебъ своей души и своей мысли».<sup>33</sup>.

Въ другой драм'в предъ нами спископъ, историческое лицо. Онъ во время Вареоломеевской ночи не исполнить варварскаго приказа короля, возстать на защиту гугенотовъ—и оправдываеть свое ослушание королевской воль следующими соображениями: «Если монархъ говорить, что онъ обязанъ отвъчать только Богу, это значить онъ отвергаеть всякую отвътственность, потому что не признавая законовъ, онъ не признаеть источника всякой справедливости... Нътъ нужды вдаваться въ глубокія разсужденія, чтобы понять, что мы

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Remontrances du tiers état du baillaige de Nemours-этоть вопрось справедниво признаеть предметомъ ходатайствь всего королевства Archives. IV, 187.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> De la constitution de l'Angleterre, брошюра Delolme'a вышедшая немедленно посл'я изгнанія парижскаго парламента

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Olinde et Sophronie, dram héroique, par Mercier. Paris 1771. Acte III, 1.

прежде люди и христіане, а потомъ подланные, что монархъ, только временно правящій государствомъ, не замѣняеть отечества, которое безсмертно, и если королевская власть переступаеть законныя границы, подланный превращается въ жалкое орудіе рабства. Голосъ добродътели, искони въковъне умолкающій въ человъческомъ сердцъ, долженъ предупреждать насъ когда слъдуеть повиноваться и когда слъдуеть оказать сопротивленіе... Повърьте мнъ, гуманность имъетъ высшія права, чъмъ королевская власть. Кло перестаеть говорить какъ человъкъ, тотъ не можетъ повелъвать, какъ король. <sup>134</sup>.

Епископъ рѣшаеть вопросъ о происхожденіи монархической власти и опредѣляеть ен характерь. Доказательства епископа весьма близко напоминають нѣкоторыя идеи Общественного договора Руссо: «Законъ безъ всякаго сомнѣнія выражаеть всеобщее соглашеніе націи. Но когда же народы избирали себѣ короля деспота, своевольнаго, абсолютнасо? Когда они вручали ему власть умершвлять подданныхъ ихъ же оружіемъ? Онъ парствуеть падъ ними только затѣмъ, чтобы защищать противъ врага, поддерживать миръ внутри государства, бодрствовать во время, ихъ сна, а не распоряжаться ихъ жизнью по своей прихоти». <sup>135</sup>.

Но можно возразить, предъ глазами короля нъть органа общественнаго мнънія, ему трудно открыть истиниую, водю-

<sup>134</sup>, Jean Hennyer Génève 1772. Acta III, 2. "Le monarque qui dit. ne devoir, repondre qu'à Dien, dit en d'autres termes ne vouloir, repondre, a personne, car méconnaissant les loix, il méconnait l'auteur de toute justice. Il ne faut raisonner profondement pour sentir qu'on est homme et chrétien, avant que d'être sujet, que le monarque qui passe n'est point la Patrie, qu'il est des bornes que le pouvoir royal ne saurait franchir, sans quoi le sujet ne seroit plus qu'un vil instrument de servitnde; que la vertu enfin est de, toute eternité dans le coeur de, l'homme pour l'ayertir quand il doit obéir, on resister... Humanité, croyez-moi, a ses droits, hien ayant ceux, des la royauté. Qui ne parle plus en homme ne péut plus commander en roi<sup>s</sup>.

"Isb", La loi a pour caractère non equivoque le consentement général de la nation; et depuis quand les peuples se sont-ils élus un roi despote, arbitraire, absolu?"... народа, услышать голось справедливости. Епископь увёрень, эту волю всегда легко распознать, развё только государь будеть отвращать свой слухь оть ея требованій. Всё распоряженія короля должны получить предварительно одобреніе людей закона, посвятившихь себя правосудію, посредниковь и представителей правь граждань. Епископь, очевидно, имѣеть въ виду парламенты. Ихъ члены, по его мнѣчію, давно пріобрѣли всеобщее довѣріе доблестями и трудами. Епископь указываеть на опасности, неразлучныя съ произволомъ. «Нарушеніе священныхъ формь» ведеть къ беззаконіямъ, создаеть для самого виновника множество неожиданныхъ затрудненій. Его власть принимаеть характеръ жестокой тиранніи, а его исполнители становятся «сообщийками преступленія». <sup>136</sup>.

Цензура, конечно, не могла пропустить такое произведеніе на сцену. Дворъ оказался болъе чъмъ когда-либо, заинтересованнымъ въ цензурныхъ мърахъ Мопу совершилъ свою реформу съ одобренія двора и новую магистратуру составилъ изъ его креатуръ. Двору приходилось зорко оберегать свое достоинство при всеобщемъ негодованіи на дъйствія Мопу. Цензура двора оказалась въ высшей степени придирчивой и неумолимой. Извъстный намъ Лебланъ написатъ драму Albert I, повидимому; на самый благонамъренный сюжетъ: прославляется австрійскій императоръ Іосифъ II, и Марія Антуанета всъми силами добивалась представленія комедіи. Но весь дворъ возсталъ противъ супруги дофина, и пьеса появилась на сценъ только нослъ смерти Людовика XV.

Дебланъ, върный своимъ учителямъ-экономистамъ, заставляетъ своего героя больше заниматься экономическими вопросами, чъмъ политическими и преимущественно съ экономической точки зрънія подвергасетя униженію дворъ. Императоръ горячо возмущается придворными интригами, льстецами и бездъльниками. Высшее уваженіе онъ оказываетъ

. .

. :

. . .

<sup>136</sup> Acte II, 3.

-----

земледъльцамъ и писателямъ. Принимая оермера, Альберть восклицаеть: «Воздълалъ онъ сто десятинъ! насадилъ лъсъ! Осушилъ два болота!.. Ждите достойной награды. За что же мы обязаны глубочайшей благодарностью, какъ не за труды источникъ истинныхъ благъ?».. Указывая на земледъльца императоръ обращается къ придворнымъ: «Да, это первые граждане. Я почитаю ихъ. Заблужденіе слишкомъ жестокое унижаетъ земледъльцевъ, а между тъмъ только ихъ полезное усердіе можетъ обезпечить величіе престола». <sup>137</sup>.

Такихъ же привътствій удостоивается авторъ книги. «Какой возвышенный кодексъ добродътели, одушевляющей васъ, ваша книга! — восклицаетъ государь. Гуманность водила вашимъ перомъ. Благодаря такимъ трудамъ, вы останетесь покровителемъ и излюбленнымъ другомъ среди нашихъ потомковъ такъ же какъ и среди насъ». Снова обращаясь къ придворнымъ, императоръ совътуетъ поощрять искусства и талантъ: на нихъ основана слава государствъ. Альбертъ сознается, насколько трудно государю всегда быть справедливымъ и милостивымъ «Гуманность напрасно внушаетъ намъ свои законы, мы въчно въ плъну у собственнаго величія»: <sup>134</sup>.

Эти мысли, — особенно о покровительстве литературы были не менее тягостны для правительства Людовика XV, чемъ для придворныхъ — укоры въ лицемеріи и праздномъ пресмыкательстве предъ взорами «идола». <sup>139</sup>. Но настроеніе совре-

<sup>138</sup> Ib. Acte III, 3. –

Encouragez les arts et le genie, C'est assurer la gloire des Etats. L'humanité nous dicte en vain ses lois,

Toujours captifs dans nos grandeurs suprêmes.

189 Придворный, ожидающій авдіенція, разсуждаеть о своей участи (Acte III, 1);

Que de dégoûts il faut qu'on dissimule! Qu'attends—je ici? quel devoir ridicule Nous faisons—nous de venir chaque jour

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Albert I ou Adéline. Com. Fr. 4 февр. 1775. Acte III, 2. Пьеса запрещена осенью 1772 года. Mém. secr. 30 oct. 1772. Corresp. litt. X, 92

менной публики ушло дальше цатріархальныхъ издіяній насчеть идеальнаго монарха.

Публика въ сущности мало была замитересована направленіемъ и судьбой литературныхъ произведеній. Она стойко выдержала рѣчи Вольтера въ пользу учрежденій Моцу и доказала, что вообще не нуждается въ примомъ руководительствъ писателей, чтобы произнести свой судъ надъ подитическими событіями. Всъ цензурныя запрещенія и всякія другія правительственныя воздъйствія оказывались безціздьными именно въ описываемую эпоху. На несчастіе Мопу его магистратура терпить одну неудачу за другой, Два процессаграфа Моранжіеса и Бомарше—сосредоточивають всеобщее вниманіе. Весь Парижъ выступаеть судьей и произносить свои приговоры въ театральной заль независимо отъ содержанія произведеній и намъреній авторовъ.

Мы говорили, съ какой жадностію публика ловила но время представленій всевозможныхъ пьесъ малъйшій намекъ на современную злобу минуты, трагедів Расина, превращала въ цолитическіе помолеты, его героевъ отождествляла съ Мопу, Слово тираннъ вдругъ утрачиваетъ невинный классическій смыслъ. Публика находитъ, что новъйшіе правители вполнъ заслуживаютъ этого имени, Мопу оказывается положимъ на Нарцисса, и одинъ только стихъ, клеймацій политическую тираннію, спасаетъ всю трагедію: зада гремитъ рудоплесканіями, услышавъ, что «всякій человъкъ—солдатъ протинъ, тиранніи». <sup>140</sup>.

Процессы Моранжиеса и Бомарше сопровождаются безчисленными манифестациями, — и никакая мара не въ силахъ

> Secher d'ennule pour augmenter la cour D'un prince?... un homme enfin, mais notre idole. Idole vaine! Empressement frivole De nous montrer, de quêter un regard. Qu'on nous refuse, ou qu'on jette au hasard.

<sup>140</sup> "Tout homme est soldat contre la tyrannie,". Sophomisbe, trag. de Mairet. Corresp. litt. X, 388.

предотвратить ихъ, потому что публика является въ театръ съ заранве принятымъ рвшеніемъ – протестовать во что бы то ни стало. Исторія Бомарше съ Гёзманомъ окончательно добиваеть ненавистное учрежденіе, —и преемникъ Людовика ХУ спъшить упразднить его. Это было настоящей политической побъдой общественнаго мнънія. Раньше чъмъ наказы заявили объ отвътственности министровъ предъ этой новой силой,--она уже успъла доказать свою власть и безъ всякихъ законодательныхъ и юридическихъ гарантій, осуществила ее по поводу одной изъ самыхъ важныхъ и смелыхъ мъръ правительства. И произошло это безъ видимой организаціи протестующихъ элементовъ, безъ опредѣленныхъ руководителей. Напротивъ, --- самые популярные философы не сочувствовали протесту. Очевидно, - воспитанное ими общество могло теперь обойтись безъ ихъ указаній по каждому отдёльному случаю. Теперь самому обществу приходилось — по своей воль — направлять содержание литературы. Мольеръ и Расинъ въ его рукахъ -- становились вдохновителями оппозиціи. Центръ общественной мысли и политическихъ страстей со сцены окончательно переходить въ партеръ. Просвётительная роль драматической литературы достигла вершины своего развитія,---и съ этого времени тенденціи писателей отходять на второй планъ, -- энергія протеста и реформаторскихъ стремленій сосредоточивается въ самой публикъ. Эта перемъна совпадаетъ съ предпріятіемъ Мопу, оно будто однимъ ударомъ воспламенило горючій матерьялъ, скопленіе котораго еще пятнадцать лёть назадь замёчаль Даржансовь. Съ этихъ поръ современники начинаютъ сообщать о поразительныхъ спектакляхъ, происходящихъ по поводу политическихъ событій. Поведеніе публики часто изумляеть очевидцевъ тактомъ и смысломъ и ставитъ правительство въ безвыходныя затрудненія. Запрещать пьесы было, конечно, несравненно проще, чёмъ предупреждать и укрощать волненія зрителей. Теперь даже запрещенія имѣють второстепенный интересъ, потому что публика всегда можетъ найти случай — вознаградить себя. Ей не позволять увидёть на

Уч. Зав. ст. Иванова.

45

сценъ революціонной трагедія Мерсье, - она въ итальянскомъ театръ, по поводу совершенно незначительной комедіи создасть зрълище, которое современники будуть называть «прелюдіей въ Генеральнымъ Штатамъ» 141. И въ слъдующее царствование властямъ придется вести гораздо болъе серьезную борьбу съ самимъ обществомъ, чёмъ съ литературой, энергичные дыйствовать на партеръ, чымъ на сцену. Таковъ результать царствованія Людовика XV. Онъ намізчался за много лъть до реформы Мопу. О всеобщей анархів Даржансонъ говорилъ еще въ концё пятидесятыхъ годовъ, когда нравственный престижъ личности короля успёль пасть совершенно. Публика сосредоточила всъ свои исконныя монархическія чувства на благородномъ образъ Генриха IV. Правительство принялось упорно преследовать воспоминания о великомъ королѣ--живомъ укорѣ современному порядку вещей. Оно пошло дальше. Не обладая никакимъ нравственнымъ кредитомъ --- оно заявило самыя высокія претензія на верховную власть. Результаты вполнё естественны и логичны. Мопу и Дюдовикъ XV оказались въ томъ самомъ положения. въ какомъ уже давно были первыя сословія. Они-опора монархін-являлись въ глазахъ народа незаконными обладателями привилегій, людьми-лично и нравственно стоявшими несравненно ниже своего оффиціальнаго положенія. Этоть оппознціонный процессь пока не восходиль до ступеней трона. Принцы и епископы развёнчивались, -- но монархъ казался недосягаемымъ на своихъ историческихъ основахъ. Правительству Людовика XV суждено было прорвать послёднюю грань на пути отрицательной критики. Парижскій парламенть вдругь оказался центромъ всенароднаго сочувствія. Это характеризовало не столько политическое значеніе парламента, сколько-силу общественнаго недовольства, обиліе горючаго матерьяда. Если парламенть могь вызвать такую бурю, что же должно было произойти, когда очагомъ протеста явятся -- дъйствительно народные представители?..

<sup>141</sup> Corresp. litt. XV, 192 - 3.

Людовикъ XV, при всей своей апатін, предчувствоваль грозное будущее. Въ концъ царствованія онъ пришель въ крайнее волненіе, когда въ его присутствіи по поводу парламентскихъ смутъ намекнули на Генеральные Штаты: въ нихъ король видълъ-гибель монархіи и государства. И онъ имъть всъ основанія -- ощущать ужасъ предъ націей. Вспоменая подъ старость о своей популярности въ молодые, годы онъ говорилъ съ горькой ироніей: «Людовикъ Возмобленный превратнися въ Людовека Ненавистнано» 142. Смерть краснорвчиво подтвердила эти слова. Радость народа по поводу вончины Людовика XIV ничто въ сравнени съ потоконъ сатиръ, эанграммъ, оскорбительныхъ пъсенъ, сопровождавшихъ ковець царствованія его преемника. Злополучное прозвище короля, его тайныя приключенія, неудачный выборъ министровъ ничто не забыто въ этой стихотворной исторіи. Источники устають, наконець, сообщать все новыя дотища торжествующаго общественнаго презрънія и гнъва, и додго спустя послё смерти Людовика ограничиваются замёчаність: «Саркозны и пасквили по адресу покойнаго короля не пре-SDAMAIOTCA> 143.

Но вся эта оргія и теперь не была результатовь непримиримыхъ революціонныхъ страстей. Унижали только Людовика XV, а не вообще монарха. Насмѣшки надъ покойнымъ королемъ почти неизмѣнно сопровождались восторгами предъ его преемникомъ. Монархическія чувства французовъ вспыхнули въ честь Людовика XVI необыкновенно яркимъ пламенемъ, будто въ послѣдвій разъ напрягая всѣ свои силы и сжигая заключительный фейерверкъ на вѣковомъ праздникѣ королевской власти.

٧.

Надежды всёхъ, кто привётствовалъ вступленіе на престолъ Людовика XVI, не представляли ничего новаго, выра-

<sup>143 &</sup>quot;Louis le Bien-Aimé est devenu Louis le Bien-Haï".

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Corresp. secrète. I, 41. Особенно много этихъ произведений приведено въ Mém. secr. 3 jn. 1774; 1 oct. 1774 etc.

жались въ давнишней формъ, извъстной съ самаго начала предыдущаго царствованія. Новый государь долженъ воплотить въ себъ Генриха IV. Въ этомъ смыслъ Парижъ даеть Людовику прозвище Желаннаго — le Desiré, съ этой точки зрвнія оцвнивають нравственныя качества в первые шаги новаго короля. Онъ изображается демократомъ. отпомъ подланныхъ, бережливымъ. Его записка, назначающая раздачу денегъ бъднымъ парижанамъ, производитъ впечатлъніе приказовъ Генриха IV, и весь Парижъ, по словамъ современника, тронуть до слезъ 144. Всякая похвала коронованному лицу, звучащая со сцены, вызываеть восторгь публики <sup>145</sup>. Генрихъ IV, гонимый въ предыдущее царствованіе. теперь не сходить со всёхъ театральныхъ сценъ, парижскихъ и провинціальныхъ. Современникъ, перечисливъ рядъ пресъ во славу беарнейца, замъчаеть: «Обожаніе, вызываемое однимъ именемъ Генриха IV, надежда на новое царствованіе, наполняющая всё сердца,-заставляють насъчувствовать столь живой и трогательный интересь къ этимъ сюжетамъ»<sup>146</sup>. Немало посвящается пьесъ и самому Людовику XVI. причемъ не пропускаютъ случая бросить камнемъ въ егопредшественника и слить въ одно-личности Генриха и парствующаго короля 147.

144 Corresp. litt. X, 425. Приведена записка.

J'enchaîne la discorde aux pieds de la justice,

Je rends aux tribunaux leur auguste exercice.

*Mém. secr.* VII, 284. Эти стихи должны были намекать на возстановление парламента.

<sup>146</sup> Corresp. litt. X, 508—9. Въ началѣ 1775 года пьесы о Генрихѣ IV появляется даже на ярмарочной сценѣ, въ дѣтскомъ и маріонеточномъ театрѣ.

<sup>147</sup> Пьеса — Панегерикъ Людовику XVI и витесть съ твиъ сатира на Лю довика XV — *M. Péteau on le gateau des rois.* Въ концъ вставлено два стяха:

> Il est des sages à vingt ans Et des étourdis à soixante.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Наприм'тръ съ энтузіазмомъ прив'тствовали стихи въ траг. Дора: Adélaide de Hongrie:

Сюлли по прежнему раздёляеть славу съ своимъ государемъ. - и парижане спъщать находить сходство съ знамеяитымъ министромъ въ совётникахъ новаго кородя. Дётомъ 1774 года Тюрго вступилъ въ министерство. Онъ зналъ, съ какими препятствіями ему предстоядо бороться и обратился къ Людовику XVI съ трогательной, но мужественной рёчью: «Я болње полагаюсь на Васъ, ваше величество, какъ на честнаго, справедливаго и добраго человъка, чъмъ какъ на короля». Эти слова живо напомнили отношенія Сюлли къ Генриху, - и въ ноябрѣ на сценѣ французскаго театра шла драма, проздравлявшая Людовика XVI, «воскресшаго Генриха IV», съ новымъ Сюдли 148. Здёсь Генрихъ говорилъ «Парижане добры по характеру, роялисты по природъ, признательны по склонности: они жаждуть видёть короля» 149. Героя безпрестанно прославляють върнонодданническія чувства. «Для народа любезнаго и чувствительнаго — первое благо добрый король. Для любви этого народа все возможно чувство-его законъ». - «Воспѣвая любимаго короля, солдать смёло идеть на смерть, трудолюбивый земледёлець благословляеть свою судьбу» 15%. Пьеса написана не особен-

Намекъ былъ вполиъ ясенъ, — и актриса, произнесшая ихъ поплатилась суточнымъ заключеніемъ въ тюрьмѣ, авторъ – Imbert—просидѣлъ нѣсколько дней, а цензора пропустившаго пьесу, на три мѣсяца отрѣшили отъ дол жности. Corresp. litt. XI, 22.—Выше мы говорили о пьесѣ Le Couronnement d'un roi, шедшей въ Реннѣ и возбудившей большой интересъ въ Парижѣ.

<sup>148</sup> *Henri IV*, drame lyrique par M. de Rosoy. Paris 1775. Авторъ представилъ первый печатный экземпляръ Людовику XVI—съ стихотворнымъ посвящениемъ. Послёдния строки:

Joins les jours de Nestor aux vertus de Henri:

Tu veux que notre amour ajoûte à ta puissance;

Le Ciel à ce biênfait devoit sa récompense;

Mais il s'acquitte... il te donne un Sulli.

<sup>149</sup> Acte I, 1. "Les paistens sont bons par caractère, royalistes par nature, reconnaissants par penchant; ils seront affamés de voir un Roi".

<sup>150</sup> Acte I, 4, 5.

Pour un peuple aimable et sensible, Le premier bien c'est un bon Roi, A son amour tout est possible, Le sentiment devient sa loi. но изящнымъ языкомъ и нёкоторыя выраженія возбуждали смёхъ слишкомъ придирчиваго парижсваго партера. Но — по содержанію драма вёрно отражала настроеніе своихъ современниковъ. Они въ эпоху вступленія Людовика XVI на престолъ дёйствительно находились во власти чувствъ, сознавали себя искренними роялистами и, по словамъ другого современника, доблести молодаго монарха вполнё оправдывали въ'ихъ глазахъ почести родоначальнику Бурбоновъ<sup>151</sup>.

Новое правительство на первое время оцёнило эти чувства и выказало внимание и довърие къ общественному мивнію, невъдомыя прежде. Цензура не мъшала появленію въ печати всевозможныхъ проэктовъ по финансамъ, администраціи, политической экономіи и предоставляло публикъ быть судьей '5<sup>2</sup>. Протестанты воспряли духомъ и писали королю челобитныя, исполненныя надеждъ. Мы снова слышимъ отъ современниковъ буквально ту самую фразу, какую Даржансонъ написалъ въ началъ правленія Людовика XV: все сулить счастливую эпоху начавшуюся при такихъ предзнаменованіяхъ 153. Но Генрихъ IV снова оказался толькопредметомъ поэтическихъ мечтаній Тюрго могъ походить на Сюлли, ему король даже говориль: «Не бойтесь ничего, я васъ поддержу», --- и немного спустя тоть же король, чтомленный проэктами министра, воскликнуль: «Ахъ! опять мемуаръ» 154. Эти два факта показывають, на какомъ шаткомъ основани строилась въра наци въ новое царствование

Духовенство и возстановленный парламенть идуть исконнымъ путемъ оанатизма. Уже въ первые годы правления мы безпрестанно встръчаемъ извъстия, о сожжении книгъ, о преслъдования авторовъ, — и книги дъйствительно въ высшей степени характерны. Коронование Людовика въ іюнъ 1775 года сопровождается энтузіазмомъ народа и энту-

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Corresp. litt. X, 508.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Ib. X, 504.

<sup>153</sup> Ib. X, 425.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Droz. O. c. p. 57.

зіважь еще усиливается, когда король, въ интересахъ экономія, запрещаеть оффиціальныя торжества. Но одновременно выходить брошюра, доказывающая первичныя права нація и опровергающая принципъ абсолютной власти 155, потомъ брошюры — Друга законова п Катехизиса гражданина, возстающія противъ новой формулы коронованія: архіепископъ Реймскійпропустиль обращеніе къ народу, желаеть ли онь королемъ ЛюдовикаXVI. Обращеніе, конечно, — чисто формальнаго свойства, но факть подняль такіе толки, что парламенть постановилъ сжечь брошюры. Правительство могло судить, до вакой степени стало чутко общественное мизніе въ мельчайшимъ политическимъ вопросамъ <sup>156</sup>. Въ то же время мы узнаемъ о подавляющемъ изобилія періодическихъ изданій<sup>157</sup>. Со временемъ доходы ихъ поднимаются до громадныхъ цифръ 158. Это, несомнѣнно, доказываеть горячій интересь общества въ государственной жизни и общимъ вопросамъ. Оно зорко слёдить за распоряженіями двора и дёятельностью правительства, — смѣлость и нервность его критики растетъ съ поразительной быстротой. Вскорѣ Людовикъ XVI принужденъ лично дать распоряжение цензорамъ-съ возможной осмотрительностью пропускать пьесы въ печать и на сцену. Его приводить въ смущеніе слишкомъ шумный смѣхъ партера въ присутствіи августвішихъ особъ 139. Но онъ не въ силахъ предотвратить самыхъ зажигательныхъ событій. Вынужденный принять отставку Тюрго, онъ сожалѣеть, что не можеть, подобно ему, удалиться оть дълъ. И дъйствительно, съ каждымъ днемъ поднимаются вопросы, спутывающіе всю

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Le Sacre Royal, ou les droits de la nation française reconnus et confirmés par cette cérémonie. Cp. Mem. secr. 15 jl. 1775.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Le cathechisme du citoyen излагалъ, кромъ того подробно иден Монтескье о раздълении властей и – Руссо о договоръ, защищалъ свободу печати. Ср. Mém. secr. 15 jn. 1776.

<sup>137</sup> Mém. secr. 21 н. 1775: "задыхаешься (on egorge) отъ газетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Journal de Paris въ 1785 году давалъ 100.000 фр. чистой прибыли. Corresp. litt. XIV, 162.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Corresp. litt. XI, 227 mars 1776; août 1777.

традиціонную систему оранцузской монархіи, — и притомъ поднимаются не только литературой а самой публикой. Государственный человёкъ, принявшій власть вскорё послё Тюрго, засвидётельствовалъ громадную силу общественнаго миёнія. Мы знаемъ съ какимъ поворнымъ чувствомъ и личной признательностью онъ говорилъ объ этой силё. Неккеръ не ограничился теоріей. Его Compte rendu знаменуетъ впоху, когда правительстве признало свое безсиліе дъйствовать безъ поддержки общества. За нёсколько лётъ до выхода Omvema парижане сдёлали, по словамъ современника, первый опыть на поприщё политической власти. Его вызвало само правительство.

Американская война явилась для французовъ своего рода практической иллюстраціей ихъ утопій. Народъ возставаль противъ тиранніи и основаль республику подъ руководствомъ вождей --- демократовъ. Особенный энтузіазмъ молодежи быль вызвань контрастомь мужественной республики и старыхъ монархій. Парижане вспомнили Грецію, Римъ,-и современникъ признаетъ, что ихъ увлеченіе «нечувствительно» втянуло правительство въ интересы американцевъ 160. Медлительность правительства --- высказаться открыто за новую республику возбуждала всеобщее негодование. Оно достигло врайнихъ предбловъ, когда въ Парижъ явился Франклинъ. Философы шли во главъ страстнаго восторга предъ великимъ демократомъ. Даламберъ не спалъ ночи, придумывая стихи въ его портрету 161. Даже внышній видъ Франклина. съ особенной яркостью оттёняль въ глазахъ парижанъихъ «изнъженную и рабскую цивилизацію» 162. Одинъ изъ самыхъ блестящихъ представителей этой цивилизаци ръшился на самоотверженный поступовъ, чтобы довазать иск-

<sup>160</sup> Mémoires, par M. le comte de Ségur. Paris. 1827, I, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Въ *Mémoires de Condorcet* помъщено любопытное письмо Даламбера, разсказывающее, сколько мученій стоило энциклопедисту сочинить стихи. Каждая строка—а ихъ всего четыре—стоили философу продолжительныхъ филологическихъ и эстетическихъ соображеній—I, 165--8.

<sup>162</sup> Ségur. Mémoires. I, 104.

ренность своихъ республиканскихъ увлеченій. Маркизу Лафайту было всего девятнадцать лють. Въ обществъ онъ слылъ человёкомъ равнодушнымъ, холоднымъ, неспособнымъ на сильныя увлеченія. Его ръшеніе — отправиться въ Америку поразило всвхъ неожиданностью. Дворъ немедленно послаль запреть, маркизъ бъжалъ изъ столицы, его арестовали на пути, ему вновь удалось бъжать-сначала въ Испанію, оттуда въ Америку. Въсть о первыхъ военныхъ подвигахъ Лафайэта была принята въ Парижъ съ восторгомъ. Общественное мнѣніе брало окончательно верхъ надъ раздумьемъ правительства. Морепа жаловался, что воинственная французская молодежь «обезоружила мудрость совъта и принудила правительство къ войнъ»<sup>163</sup>. Но раньше чёмъ это произошло, — король и дворъ успѣли вызвать въ обществѣ. цвлую бурю негодованія. Въ числь противниковъ войны считали королеву. Это было первымъ важнымъ политическимъ грѣхомъ Маріи Антуанетты. Парижане запомнятъ его.

Съ Американской войной и пребываніемъ Франклина въ Парижъ совпали другія событія, будто заранъе разсчитанныя на возбужденіе страстей. У власти находился протестанть и гражданинъ республики. Это было совершенной новостью въ исторіи Французской монархіи и популярность Неккера въ сильной степени основывалась на его исключительномъ личномъ положеніи: «Министръ Франціи — настоящій гражданинъ» — казалось необыкновенно лестнымъ и пикантнымъ<sup>164</sup>. Наконецъ пріъздъ Вольтера въ Парижъ далъ послѣдній ударъ уже возбужденнымъ нервамъ. Къ патріарху дворъ отнесся такъ же равнодушно, какъ и къ Франклину<sup>165</sup>.

<sup>165</sup> Относительно Франклина Людовикъ XVI позволилъ себѣ крайне оскорбительную выходку, плохо даже вяжущуюся съ обычнымъ скромнымъ характеромъ этого государя. Bersot. *О. с.* р. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Подробнѣйшія свѣдѣнія о Лафайэтѣ даеть Сегюръ, намѣревавшійся вмѣстѣ съ нимъ и виконтомъ de Noailles также илыть въ Америку. Распоряженіе двора остановило Сегюра и виконта. I, 106. О дѣятельности Лафайэта въ Америкѣ также въ *Mémoires. de Condorcet.* II, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> "C'était une nouveauté assez piquante que le ministre de France füt un citoyen". Mém. de Cond. I, 165.

Публика, конечно, почерпнула въ этомъ равнодушіи новый мотивъ для свошхъ восторговъ предъ вождемъ философовъ. Представление Irène въ присутстви Вольтера является веливимъ событіемъ. Энтузіазмъ зрителей создаеть неслыханное зрълище, писателя, ненавистнаго власти, врага опаснъйшихъ современныхъ силъ-духовенства и парламента, -- вѣнчаютъ вънками и вызываютъ у него крикъ: «Французы, вы заставите меня умереть отъ удовольствія». Общество и на этоть разъ производитъ впечатлёніе на правительство. Хранитель цечати, по просьбѣ друзей Вольтера, даеть цензорамъ расноряженіе, чтобы они не позволяли ничего печатать противъ философа, не омрачали его радости. Правда, --- духовенствопоспѣшило съ каеедры возмутиться поступкомъ министра, --но самый факть подобнаго распоряженія показываеть, какимъ могучимъ потокомъ шла протестующая общественная мысль и непреодолимо захватывала самихъ стражей государственнаго порядка. Она теперь одинаково вліяла на внъшнія и внутреннія дъйствія правительства. Она вызвала трактатъ съ Американскими Штатами, явилась настолько върной и сильной защитницей Неккера, что онъ счелъ нужнымъ публично выразить ей свою признательность и преданность, --наконецъ, --- открыто увёнчала многолётнюю деятельность писателя-признаннаго врага батолической церкви. И эти побъды совершились одновременно и должны были укоренить въ обществъ прочную увъренность въ своемъ политическомъ значеніи.

Правительство, если и понимало современное настроеніе публики, — дёйствовало будто съ заранёе составленнымъ планомъ — волновать и раздражать ее. Въ то время, когда воздухъ былъ переполненъ сочувствіями въ республиканцамъ, идеями о гражданской свободѣ, разочарованіемъ въ старой монархіи, – духовенство и цензура не прекращали инквизиціи въ литературѣ. Мы выше разсказывали о процессѣ надъ книгой Делилля Philosophie de la nature. Онъ произошелъ полгода спустя послѣ объявленія независмпости Соединенныхъ Штатовъ, одновременно съ побѣдами республиканцевъ, прітадомъ Франклина въ Парижъ, наканунт прибытія Вольтера. Все вызывало у парижанъ страстную жажду свободы и обновленія, — а рядомъ судъ придумывалъ жесточай. шія кары автору весьма посредственной книги. Но на этомъ цензура не остановилась. Не имбя силь пресвчь тріумоы Вольтера, она отомстила философу немедленно по его кончинъ. Духовенство отказало ему въ церковномъ погребения, власти запретили говорить о немъ въ журналахъ и на сценъ ставить его пьесы. Это распоряжение свидътельствовало о полномъ безсиліи и растерянности правительства. Такъ думали даже современники, менње всего склонные къ восторгамъ предъ новой философіей 146. Вскорѣ послѣ Вольтера умеръ и Руссо. Одновременно сощли со сцены два величайшихъ вдохновителя общества XVIII въка. Но смерть поразила учителей уже въ то время, когда ученики совершенно созрѣли и могли идти самостоятельнымъ путемъ вритики и протеста. Отставка Неккера сопровождается такими фактами. какихъ не могли ожидать ни Вольтеръ, ни Руссо. Уже давно взволнованное море производить бурю, -- твиъ болѣе грозную, что она обнаруживаеть полную сознательность и цвлесообразность дъйствій.

Событія отчасти напоминають эпоху Мопу.— Тогда оппозиція охватила также всё слои общества, — но это быль скорёе стихійный протесть, чёмъ систематическая самоувёренная критика. Тогда негодовала толпа подъ вліяніемъ общаго чувства разраженія, не разбирая повода, — представился бы только случай возстать на правительство. Теперь въ лицё Неккера Парижъ и провинція чествовали единственнаго, по ихъ миёнію, государственнаго человёка, способнаго спасти Францію. Это убъжденіе оставалось непоколебимымъ до самой революціи. Еще наказы будуть обращаться къ министру съ лирическими воззваніями, умолять короля — отдать въ его руки всю власть, предсказывать, что имя Неккера «обогатить» оранцузскій языкъ и станеть именемъ гражда-

144 Mém. secr. 14 jn. 1778.

нина, соединяющаго въ себѣ всѣ добродѣтели: предъ такимъ человѣкомъ «будутъ восклицать въ святомъ восторгѣ: вотъ Неккеръ!» <sup>467</sup>. Съ такими чувствами Парижъ встрѣтилъ вѣсть объ отставкѣ Неккера... Политическая оппозиція можетъ являться въ двухъ формахъ: во-первыхъ, исключительно отрицательной, когда нѣтъ предмета, сосредоточивающаго идеальныя стремленія недовольныхъ. Такая оппозиція можетъ достигнуть крайней энергіи, стать опасной, —но безусловно прочное основаніе и могучую внутреннюю жизнь она пріобрѣтаетъ только въ другомъ случаѣ, когда ей удается найдти опредѣленную пѣль своихъ желаній, когда счастливая случайность воплотить ея надежды на лучшее будущее въ одной личности.

Первую стадію протестующее общественное мнѣніе Франція пережило во время парламентской реформы Мопу, вторую-при Неккеръ. Неккеръ сталъ животворящимъ духомъ всвхъ, кто только имвлъ основанія негодовать на дворъ, цензуру, правительство, общественныя отношенія. Въ мат 1781 года въ Парижъ и въ провинціи были увърены, что Франція очутилась на краю пропасти, лишившись правителя въ лицъ Неккера. Такъ думали принцы крови, даже иностранные государи, Іосифъ II и Екатерина, - и мы знаемъ, какъ внушительно, съ какимъ «невольнымъ единодушіемъ» парижскій партеръ выразниъ этотъ взглядъ на слёдующій день послё отставки Неккера, на представленіи пьесы La partie de chasse de Henri IV... Съ этихъ поръ публика находится будто въ хроническомъ нервномъ раздраженін. Она постоянно нарушаеть правильный ходъ спектаклей, требуетъ однихъ пьесъ и уничтожаетъ другія, заставляя опускать занавъсъ среди представлений. Важнъйшія правительственные мёры подвергаются насмёшкамъ и, наконецъ, публичныя оскорбленія поражають личность самой королевы.

Драматическая литература все время идеть въ уровень съ общественнымъ настроеніемъ. Не всё пьесы попадають на

<sup>167</sup> Cahier du village de Jagny (Paris hors les mars). Archives, IV, 613.

сцену, но непремённо появляются въ печати, -- и публика ничего не теряеть: она собирается въ театръ уже съ готовыми впечатлёніями. Республиканскій энтузіазмъ, совпавшій съ цензурными мёропріятіями, заставляеть авторовъ защищать исконныя права народа и просвътительное значеніе писателей. Въ трагедіи Jammabos императоръ говорить: «только писатели создають общественное мивнie - величайшую силу въ государственномъ порядкв. Это писалось наканунъ появленія Отчета Неккера. Нъсколько мъсяцевъ спустя на сценъ Французскаго театра появляется трагедія Лагариа Jeanne de Naples, доказывающая верховную власть Генеральныхъ Штатовъ. Ихъ созвала сама королева, она допустила убійство своего мужа, возмущенная его пороками. Штаты намфрены судить преступную королеву и лишить ее короны. Одинъ изъ ея подданныхъ отрицаетъ это право Штатовъ. Онъ сътуетъ на королеву, зачвиъ она созвала народныхъ представителей. «Это зіяющая пропасть для верховной власти, поглотившая уже не одного вороля» 169. Королева во всемъ обвиняетъ придворныхъ, воспитавшихъ въ ней деспотическія наклонности, а теперь покинувшихъ ее. Принцъ Тарентскій, сторонникъ королевы, защищаетъ Генеральные Штаты, признаеть ихъ власть подъ собой и надъ всъми подданными Жанны, именуеть ихъ великими гражданами 170.

За восемь лёть до собранія оранцузскихь Генеральныхь Штатовь эта рёчь совершенно точно выражала представленіе современниковь объ источникѣ политическихъ золъ м

<sup>168</sup> Les lettrés forment seuls l'opinion publique,

Le plus grand des ressorts dans l'ordre politique.

<sup>169</sup> Jeanne de Naples Acte I, 1.

Il faudrait ménager plus peut-être Un pouvoir qu'avec moi vous devez reconnaître. Les Etats sont ici vos maîtres et les miens: Seul balancez—vous tous ces grands citoyens?

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Принцъ говоритъ Неаполитанцу, возстающему противъ Штатовъ. (Acte V, 3).

средствахъ исправить ихъ. Публика по достоинству оцённаа идеи пьесы. Въ теченіе двухъ мѣсяцевъ трагедія не сходила со сцены, пока, наконецъ, на нее не возстали цензоры, полиція, даже архіепископъ и министры иностранныхъ дѣлъ и юстиціи. Любопытное единодушіе послѣ того, какъ весь Парижъ могъ свободно перебмвать на представленіяхъ, а хранитель печати только спустя два мѣсяца сообщилъ, что королеву немыслимо подвергать суду Генеральныхъ Штатовъ <sup>111</sup>.

Еще энергичные разрышался тоть же вопрось о правахь нація надь государемь вь драмь Мерсье—La réduction de Paris. Здісь прославлялся Генрихь IV, но оранцузы уже давно потеряли надежду видіть на тронь его двойника, —и авторь счель нужнымь объяснить имь неизобжность и заковность гражданской войны въ извістныя эпохи. Пьеса появилась вскорь послі отставки Неккера и разсужденія иміли весьма острый смысль. <sup>172</sup>!

Такую радикальную политику рѣшаются проповѣдывать, конечно, не всѣ писатели, даже искренне желающіе преобразованія старой монархія. Они стараются защитить если не принципъ, по крайней мѣрѣ, личность царствующаго короля, другіе подробно обсуждають разныя политическія формы и отдають преимущество монархической. Но само правитель-

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Corresp. litt. XIII, 21 dec. 1781.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> La reduction. Amst. 1782. Préface p. XI-XII. "Quand vous verrez la tyrannie, l'anarchie n'est pas eloignée. Nous ferons quelques réflexions sur la guerre civile. C'est la plus affreuse de toutes, sans doute, mais c'est le seule, peut être qui soit utile et quelquefois nécessaire. Quand un état est parvenu à un certain degré de dépravation et d'infortune, il est agité de mille maux intérieurs. La paix, qui est le plus grand bien, lui est échappée et cette paix ne peut plus être malheureusement que l'ouvrage de la guerre civile. Il faut alors la conquérir les armes à la main, pour rétablir l'équilibre. La nation qui sommeilloit dans une inaction molle, sentiment habituel de l'esclave, ne reprendra sa grandeur qu'en repassant par ces épreuves terribles, mais propres à la régénérer. Ce n'est qu'en tirant l'épée que le citoyen, pourra jouir encore du privilege des loix; privilege que le despote voudrait ensevelir dans un éternel silence.

ство чувствуеть себя въ такомъ безпомощномъ положения, что даже боится допускать публичныя похвалы государю и монархической власти, --- и дворъ и цензура въ такихъ случаяхъ ссылаются на «неистовое» настроеніе публики "3. При Людовикъ XIV Корнель могъ свободно обсуждать вопросы о демократіи и монархіи, -- теперь трагедія Zoroi, развінчивающая даже конституцію, подвергается запрещенію послі перваго представленія. Публика, не сочувствуя пьест въ цвломъ, приветствуетъ ссылки на политическия сочинения: явторъ, напримъръ, буквально приводить изъ Духа Законовъ харавтеристику деспотическаго образа правления. Бурными апплодисментами сопровождають каждый стихъ, который можно примънить къ личности и судьбъ Неккера, хотя со времени его отставки прошло полтора года. Между прочимъ овчь о томъ, какъ иногда одинъ человъкъ и притомъ иностранецъ-можеть охранять благоденствіе цвлой націи, отнесена въ Неккеру и была встръчена цълой бурей восторговъ: по словамъ очевидца, зрители принимались рукоплескать шесть или семь разъ и надолго прервали спектакль 174. Стихи, действительно, весьма близко напоминали бывшаго министра и можно думать, --- авторъ при всёхъ своихъ вёрноподданническихъ чувствахъ, --- въ вопросъ о Неккеръ раздвляль взглядъ громаднаго большинства публики. Въ результать, все

<sup>178</sup> По поводу оперы *Demophon*-- мы приводиля выше письмо цензора. Запрещена была также пьеса Севиньи Abdir, панегирикъ короле и королевѣ.

Les mortels près du thrône appelés par leur maître, Eclairés, vertueux, car tels ils doivent être, De ses soins vigilants partagent le fardeau, Et même l'etranger qui, d'un emploi si beau, Par d'utiles vertus s'est fait connaître digne, Citoyen adoptif, monte ce rang insigne Où des hommes actifs, unissant leurs travaux Sont pour le souverain des organes nouveaux.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Zoraï, ou les Insulaires de la Nouvelle Zélande, авторъ Marignié. Пьеса, какъ мы уже говорния, не была напечатана. Стихи, отнесенные къ Неккеру, слёдующіе:

таки тиранніей оказывалась англійская конституція, а не оранцузская монархія. При дворъ выражали крайнее недовольство, что со сцены обсуждаются такіе предметы <sup>175</sup>.

Проницательность двора не поднималась выше подобныхъ соображений. Одновременно съ гоненіемъ на Zorai, тоть же дворъ усиленно хлопочеть о допущения на сцену Свадьбы Фигаро. По мнънію двора, очевидно, эта комедія не заключала политическихъ идей, потому что Фигаро не разсуждалъ о республикв и не цитировалъ Руссо и Монтескьё. Правда, онъ подрываль тё силы, которыя Монтескьё призналь необходимыми опорами монархіи, условіемъ ся существованія.-- но смыслъ благородныхъ критиковъ не шелъ такъ далеко. Кромъ того, Фигаро острилъ необывновенно забавно, --- и въ резульпартеръ испыталъ величайшее наслаждение — на татв пережилъ все что раньше удавалось одномъ спевтакив видёть по частямъ. въ теченіе нёсколькихъ часовъ апплодисментами, смёхомъ, торжествующими возгласами праздновалъ побёду надъ всёмъ старымъ порядкомъ. Одинъ только Людовикъ XVI смотрълъ на пропускъ Фигаро, какъ на крупный политическій шагь. Говорять, — онъ открыто заявиль, что Бомарше пріобрётеть въ публике гораздо больше кредита, чъмъ министры. Это блистательно подтвердилось послёдующими событіями.

Положеніе литературы и правительства двухъ противоположныхъ силъ, ярко опредѣляется наканунѣ революціи. Писатели оилосооскаго направленія, уже давно сошедшіе со сцены, встрѣчаютъ страстное сочувствіе благодарной публики. Мы уже говорили, съ какой энергіей она прекращала представленія пьесъ, направленныхъ противъ авторовъ. Правительство вздумало было обратиться къ старому средству, къ пасквилямъ на оилосооію,—и распорядилось о возобновленіи комедій Палиссо. Теперь онъ вызываетъ бурю негодованія и во время самыхъ эооектныхъ сценъ публика вынуж-

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Corresp. litt. XIII. 214. Людовикъ XVI, запрещая пьесу личнымъ приказомъ, дѣлалъ видъ, что онъ щадитъ честь англичанъ.

даетъ актеровъ опускать занавёсъ. Цензура удаляетъ изъ сатиры всё личныя намеки на писателей, — партеръ не поддается уловкё и со второго акта прерываетъ пятиактную комедію. Современнику кажется, что никогда и не бывало такого бурнаго спектакля <sup>176</sup>.

Совершенно иное отношение къ мърамъ правительства Оно во что бы то ни стало хотвло избъжать Генеральныхъ Штатовъ и собрало сначала нотаблей. Идея принадлежала Калонну. Онъ еще раньше удостоился особой драматической сатиры: министръ являлся здёсь въ видё гарпіи 177. Пьесу, конечно, запретили, но кредита Калонну не создали даже при дворъ. Въ Версали во время представленія оперы Раїsiello въ ту минуту, когда герой попадаеть въ затруднительное положеніе, — въ театръ раздался вопросъ: «Отчего вы не соберете нотаблей?» Также насмъшливо отнеслись въ затвъ Калонна и въ Парижъ. Здъсь осмъяли собраніе, какъ шутовской спектакых названія актовъ комедіи Fausses Apparences, Dettes, Méprises 178. Появилось множество эпи. граммъ, – Людовику совътовали лично безъ всякихъ совътниковъ приняться за управленіе государствомъ, жестоко насмъхались надъ нотаблями, возлагали надежду на монарха и его единение съ третьимъ сословиемъ 179. Но въ самомъ факть собранія нотаблей общество увидьло серьезное желаніе короля — помочь странь. Путь быль выбрань неудачно, — вину приписывали совътникамъ Людовика и ожидали спасенія оть Генеральныхъ Штатовъ и-неизмённо-оть Неккера. Оть народныхъ представителей король долженъ, узнать чего хочеть Франція, а Неккеръ «зло замёнить добромъ»<sup>180</sup>.

Уч Зап. ст. Иванова.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Дѣло ндеть о *Réputations*, Біэвра, спектакль въ *Com. Fr.* 23 янв. 1788 г. *Corresp. litt.* XV, 216.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Пьеса Фавара (сына)—Les trois folies. Ср. Corresp. litt. XIV, 345.
<sup>178</sup> Corresp. litt XIV, janv. 1787.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Эпигранны такого содержанія напечатаны въ *Ме́т. secr.* 4 jn. 1787 XXXV, 196 и *Mémoires de Condorcet.* I, 245.

<sup>180</sup> Любопыти в памятникъ политической стихотворной литературы этого времени— Considérations politiques des notables de la Halle de Paris

Авторы этихъ произведеній не щадили рядомъ съ привилегированными сословіями и парламента, —и имбли всё основанія. Парламенты немедленно посль нотаблей доказали. что интересы народа и коренныя реформы были такъ же для нихъ безразличны, какъ для дворянства и для высшаго духовенства. Бріеннъ, обратившійся къ царламентамъ за помощью, встрётилъ упорное сопротивленіе всякимъ преобразованіямъ. Снова загоръдась борьба — и приведа къ учрежденію Cour plenière въ Парижъ и Grands bailliages въ провинціяхъ — вмёсто парламентовъ. Новые суды тотчасъ же напомнили публикъ реформу Мопу и этого было достаточно, чтобы общественное мнёніе возстало противъ правительства. Появилась пьеса La Cour plenière, héroi-tragi-comédie. Главныя дъйствующія лица Ламуаньовъ и Мопу. Канцлеръ Людовика XV восторженно привътствуеть «кузэна». Соль привътствій заключалась въ томъ, что Ламуаньонъ когда то протестоваль противъ насилій Мопу, и теперь, сдёлавшись хранителемъ печати, самъ пошелъ по его дорогъ. Въ пьесъ онъ самъ наединъ подробно объясняетъ свои интриги 181. Въ провинціи появились свои представленія—Le grand bailliage, въ Руанъ и Ліонъ. Спектакли давались даже на площадяхъ, экспромптомъ. Парламенты снова побъдили, опять не по своему политическому достоинству, а по своему оппозиціонному положенію. Король вынуждень быль снова призвать Hennepa.

Парижъ и Франція встрѣтили безумной радостію это рѣшеніе. Снова вспыхнула въра въ новаго Генриха IV, — но

sur les affaires présentes. Это ряцъ куплетовъ на народномъ языкѣ. Каждый поется отдѣльнымъ лицомъ. Главпѣйшей реформой предлагается — обложеніе первыхъ двухъ сословій. Жестокимъ нападкамъ подвергается также магистратура. Напечатано въ *Corresp. litt.* XV, 343.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> La cour-plenière, com. jouée le 14 jl. 1788 par une societé d'amateurs dans an château aux environs de Versailles, par l'ablé Vernon, lecteur de la reine. Baville 1788. — Вернонъ, конечно, нисколько не повиненъ въ этомъ произведения. Авторъ ея — адвокатъ парижскаго парл. — Daveyrier. Acte I, 6; II, 1.

Генриха съ Генеральными Штатами. Ихъ давно уже ждала нація: еще во время собранія нотаблей, по словамъ современника, каждый день приносилъ все новыя брошюры о Генеральныхъ Штатахъ и именно Неккеръ долженъ былъ осуществить надежды. Нетерпёніе достигло крайнихъ предёловъ...

Въ ожиданія настоящаго политическаго собранія, нарижане устраивають миттинги въ театрахъ, — въ итальянскомъ «прелюдію», во оранцузскомъ — настоящее засёданіе, и то и другое по воводу совершенно благонамъренныхъ пьесъ.

О «засёданів» сохранился подробный полицейскій протоколъ. Главной жертвой публики оказалась королева.

Популярность Марін Антуансты, столь блестящая въ первые годы ся пребыванія въ Парижв, постепенно исчезала и бъ восьмидесятымъ годамъ королеву оскорбляли одинаково при дворћ и въ городъ. Дворъ, по словамъ современника, наводненъ пасквилями. -- Этого мало, --- дворъ ръшается публично бросить камнемъ въ королеву во время представленія исторической трагедін. Зала разражается апплодисментамы, вогда со сцены произносится судъ надъ женщиной, --- занимающейся политикой "\*\*. Именно въ политикъ, ненавистной оранцузамъ, и заключалось несчастіе Маріи Антуанеты. Королева усердно поддерживала интересы Австріи, заставила Людовика заплатить Іосифу значительную сумму денегь лишь бы предотвратить войну между Австріей и Голландіей, вмъшивались въ назначение и смъну министровъ и въ тоже время продолжала вести себя крайне легкомысленно, совершенно не сообразуясь съ достоинствомъ своего положенія. Извъстная исторія съ ожерельемъ нанесла окончательный ударъ: въ Парижъ больше не уважали супруги вороля.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Corresp. litt. XV, 343.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Corresp. secrète. X, 114, 7 août 1779.—О представления Elizabeth de France мы говорили выше.

Шестнадцатаго августа 1787 года пла трагедія Расина— Athalie. Полицейскій протоколь точно отмічаеть количество и силу апплодисментовь во всёхь сценахь: мы видимь, какь всякій стихь, сколько нибудь намекавций на политическую роль женщины и на тлетворное вліяніе совітниковь короля,—тщатёльно подчеркивается зрителями. Въ результатів королева и министры оказываются виной всёхь бізствій, но на монархів попрежнему сосредоточиваются надежды <sup>184</sup>

Этоть спектакль показываеть, съ какими чувствами ждали въ Парижъ грядущихъ событій. Попытки правительства устранить неурядицы въ финансахъ при помощи различныхъ собраній немедленно отразились на общественномъ настроеніи. Нація не върила ни въ нотаблей, ни въ парламенты, но она видъла, что правительство сознало свое безсиліе традиціонными средствами — справиться съ современными политическими затрудненіями. Калоннъ и Бріеннъ — засвидътельствовали свою несостоятельность, сами произнесли при-

<sup>184</sup> Протокогъ въ Mémoires de Condorcet. I, 231. Конецъ документа заслуживаеть особеннаго вниманія: онъ раскрываеть общее политическое настроеніе публики. На сценѣ говорить Ioad.—"Grand silence qui semblait préparer les battements, qui presque à chaque vers ont interrompu l'acteur".

Ioad: De l'absolu pouvoir vous ignorez l'ivresse,

Et des lâches flatteurs la voix enchanteresse...

(Première interruption à force de battements de mains).

Bientôt ils vous diront que les plus saines lois

Maîtresses du vil peuple, obéissent aux rois... (Seconde interruption),

Qu'un roi n'a d'autre frein que sa volonté même... (Troisième interruption).

Qu'aux larmes, au travail, le peuple est condamné... (Cinquième interruption).

Et d'un sceptre de fer veut être gouverné...

(Sizième interruption)

Ils Vous teront enfin hair la vérité (Septième; iuterruption).

Vous peindront la vertu sous une affreuse image;

Hélas! ils ont des rois égaré le plus sage.

(Explosion générale de battements de mains dans toute la salle).

говоръ «министерскому деспотизму», перенесши обсуждение дъль изъ тесныхъ пределовъ совета въ многолюдныя собранія. Общество понимало, что эти предпріятія неизбъжно приведуть въ Генеральнымъ Штатамъ-и еще до возвращенія Неккера въ министерство его имя неизмённо сливалось съ идеей о ръшительномъ шагъ правительства. Въ публикъ упрочилось убъжденіе, что Штаты были бы созваны давно, если бы у короля нашлись болье честные и благоразумные совътники. Въдь одобрилъ же король созваніе нотаблей, лишь только Калоннъ предложилъ эту мъру. Такой взглядъ неминуемо долженъ былъ поднять популярность Людовика XVI и вмёстё съ тёмъ санъ вородя. И дёйствительно, ~ съ эпохи нотаблей мы опять слышимъ о Генрихъ IV, о монархъотцъ, о подданныхъ какъ его большой семьъ. Еще въ началь царствованія драма, прославляя новаго короля и его великаго предшественника, заставляла Генриха IV-объщать послё войны собрать «нотаблей всёхъ городовъ»: --- «пусть они будуть оракулами мира», и первые представители знати стануть годосовать вмёстё съ ними 186. Въ этой рёчи-самая либеральная программа, какую могло представить третье сословіе. И оно впослёдствія въ наказах воспроизведеть идеи Генриха; наканунъ революціи оно върить въ ихъ осушествленіе.

Собраніе нотаблей было рёшено въ концё 1786 года '<sup>з</sup>. За нёсколько мёсяцевъ на сценё шла послёдняя «республи-

<sup>186</sup> Король такъ мотивировалъ цѣль созванія: "pour leur communiquer ies vues qu'elle se propose pour le soulagement de son peuple, l'ordre de ses finances et le réformation de plusieurs sbus". Уже это заявление должно было встрѣтить сочувствие націн. Extrait du procès verbal de l'Assemblée des Notables. Archives. I, 182.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Henri IV, drame lyr. par Rosoy. Acte III, 5. Генрихъ говоритъ своимъ сподвижникамъ: "Mes amis, vous et moi avons combattu en braves chevaliers: assemblons maintenant les Notables de toutes mes bonnes villes, déposons nos lauriers sur la table du Conseil; que ces bonnes gens soient les oracles de la paix, vous avez été ceux de la guerre. Et je vous assure alors, Monsieur Roger que les Sulli, les Durfort, les la Trémoille ne seront pas jaloux de vous voir opiner avec eux; votre roi, leur frère d'armes, leur en donnera l'exemple".—Roger — буржуа, купецъ.

ская» трагедія. Ея автору предстояло въ недалекомъ будущемъ превратиться въ горячаго реакціонера, — но теперь онъ давалъ весьма смълое опредъление гражданина въ отличіе оть noddanato. Virginie Лагарпа была представлена 11 іюля 1786 года и не произвела большаго впечатлёнія. Иден и рвчи римскаго трибуна Ицилія отлично были знакомы публикъ. Она готовилась скоро перейти къ дълу. -- герои. ческая декламація уже не производила на нее зажигательнаго дъйствія. Зрители выслушивали ее въ благосклонномъ сповойствіи. Ицилій много говориль о «злоупотребленіи властью», о «верховенствѣ законовъ», объ «общей волѣ», la volonté commune — создающей законы, объ единственномъ свойствъ подданнаю — повиноваться и о мужествъ и бди*тельности* — гражданина, грозилъ тиранну Аппію — рововымъ пробужденіемъ народа, уснувшаго только на время, порядовъ при деспотическомъ правленіи называль «молчаніемъ и спокойствіемъ могилъ» 187. Все это было сказаноочень красноръчиво, но тотъ же Ицилій не забылъ оговориться на счеть воролей. Онъ считаеть ихъ власть законной, если она основана на общей воль 188. Республиканець. признающій монархическій принципъ---это вполнѣ въ духѣ XVIII въка. Но вскоръ исчезаетъ республиканское краснорвчіе п въ теченіе двухъ лють предъ собраніемъ Генераль-

 <sup>187</sup> Virginie. Acte II, 3. Эффективйше стихи—Acte III, 2: Un sujet a tout fait quand il sait obéir; Il suffit d'être vil pour savoir être esclave: Le citoyen doit être et vigilant, et brave.
 <sup>188</sup> La volonté commune... C'est elle qui peut tout sous le saint nom de loi,

Qui fait les magistrats, qui légitime un roi.

<sup>18</sup> Пьеса Фабра д'Эглантина: Les gens de lettres была ошикана, но апилодисменты сопровождали разсказъ крестьянина, въ первый разъ попавшагона Pont-Neuf:

> Monté sur un cheval on voit un vieux grand père: C'est un saint, car un pauvre y faisait sa prière... Je donnerais cent beaux louis, je crois, Pour que ce mot heureux fût entendu du roi.

ныхъ Штатовъ со сцены слышатся спокойныя и, повидимому, совершенно върноподданническія ръчи. Въ самый разгаръ парламентской борьбы, публика строго отличаетъ монарха отъ его министровъ. Издъваясь надъ Cour plenière, она восторженно привътствуетъ пмя Генриха IV и вообще имя короля. Она даже съ особенной силой подчеркиваетъ свои чувства. Она проваливаеть всю цьесу, но апплодируетъ стихамъ, посвященнымъ Генриху 189. Pont-Neuf -- становится центральнымъ мёстомъ столицы: здёсь у статуи беарнейца всегда толпа, она останавливаеть экипажи и заставляла даже женщинъ вричать: Vine Henri IV! au diable Brienne et Lamoignon! '". Это одновременно и политический протесть и монархическій пдеализмъ. Знаменитвйшему драматургу эпохи удалось слить оба мотива въ одной пьесъ. Бомарше, творецъ Фигаро-революціонера, пишеть оперу — Tarare -- и снова вызываеть энтузіазмъ публики. Болже тицичнаго и для своего времени болфе краснорфчиваго произведенія невозможно было написать.

Бомарше раскрываеть на сценъ весь процессъ происхожденія монархической власти. Предъ нами два монарханаслёдственный, и имъющий сменить его-избирательный.Въ прологѣ природа создаетъ двухъ человѣкъ --- государя-деспота и солдата-его подданнаго. Они по природъ-равны, общество должно отдёлить ихъ другъ отъ друга неизмёримымъ пространствомъ. Спустя соровъ лётъ-они являются дёятелями въ полномъ развитіи. Атаръ-деспотъ, лично ничтожный, праздный, пресыщенный властью. Тараръ-его военачальникъ, покрытый славой, обожаемый народомъ. Атаръ завидуетъ славѣ и достоинствамъ Тарара и горитъ желаніемъ — унизить, уничтожить его. Ему помогають жрецъ лицемъръ и обманщивъ народа, юноща знатнаго происхожденія, но низкихъ нравственныхъ свойствъ. Борьба насилія и добродътели даетъ автору возможность высказать цълый рядъ философскихъ истинъ: жрецъ хвастается тёмъ, что онъ

<sup>190</sup> Droz. O. c. p. 127.

постигъ тайны политики, въ его рукахъ сердце императора. Знатный юноша возстаеть противь власти «счастливаго солдата» Тарара надъ вельможами. Тараръ «гордо» отвъчаеть: у него вмъсто предковъ-побъды въ сотнъ сраженій. Иввецъ при дворв Атара убъжденъ, что «злоупотребление верховной властью — потрясаеть самую власть, 191. Тараръ является-человёкомъ «чувствительнымъ» и идеальнымъ подданнымъ. Онъ защищаетъ Атара противъ народа, RTOX деспоть отняль у него жену, провозглашаеть, -- что «уваженіе къ королямъ — первый долгъ» подданныхъ, и принимаетъ власть только послё того, какъ Атаръ кончаетъ самоубійствомъ. Конецъ оперы — прославленіе королевской власти въ лицъ идеальнаго короля. Народъ обращается къ Тарару: «Король, мы слагаемъ свободу въ стопамъ твоей верховной доблести. Царствуй надъ народомъ, любящимъ тебя, - царствуй по законамъ и по справедливости». Таинственный хоръ поеть: «Человъкъ! твое величіе на землъ заплючается не въ твоемъ положения, а въ твоей личности» (92.

Цёль оперы объясниль самъ авторъ. Ему казалось, что нація переживаеть счастливый переломъ, свёть разума распространяется всюду. Всё охвачены волненіемъ, жаждутъ реформъ, всё классы общества увлекаются идеями и желаніемъ — осуществить ихъ <sup>193</sup>. По мнёнію автора, — господствующія силы вёка — разумъ и философія достигли высшей ступени развитія и — недалеко преобразованіе самой жизни. Онъ въ свою оперу включаетъ всё основы будущаго, — и даетъ отвётъ на самый жгучій современный вопросъ — о монархіи. Она торжествуеть — среди свободнаго, равноправнаго, просвёщеннаго народа. Общественные предразсудки, религіозныя суевёрія, политическій деспотизмъ гибнуть одновременно: торжествуеть высоко-иравственная личмость — человикъ, остающійся таковымъ и на тронѣ. Бомарше

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Tarare. Acte II, 2, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Acte V, 6, 9, 10.

<sup>1</sup>º Aux abonnés de l'opéra. O. compl. II, 362.

въ оцерѣ совершилъ то же самое, что и въ конедіятъ, обозръть однимъ взглядомъ культурные результаты своего въка. Раньше онъ представилъ сводъ критики и протеста, отримательныта выводовъ онлоссоосной мысли, теперъ —собрать въ одно цълое ез положительныя завоеванія, ез клеады. Фигаро — революціонеръ-разрушитель, Тараръ — революціонеръ-творенть. И публика съ одинаковымъ единодушіемъ привѣтствовала оба произведенія, видя въ нихъ отраженіе своихъ собственныхъ сѣтованій к надеждъ. Въ теченія нѣсколькихъ мѣсяцевъ, съ іюня до самого конца 1787 года, успѣхъ Тарара не прекращается. Современнику кажется, что публика слушаетъ оперу съ такимъ вниманіемъ, — «своето рода восторженныхъ паумленіемъ», какого еще не бываю ни въ одномъ театрѣ». Нотабли отступаютъ на второй плавъ: о нихъ говорятъ гораза: меньше, чѣмъ о Тараръ <sup>114</sup>.

Ненного спустя на сценъ появляется пьеса, также позволящая нтоги положительныхъ идеяхъ эпохи-L'Optimiste. Автогов-Collin d'Harleville - ropazzo nente, razantines, viers Eo-HADING, BO ON'S BIOWRITS BY CROID KONCHIED INVERSE READERACE чувство и оно въ извъстной стецени также соотвътствовало настроению современниковъ. Дыханіе наступающей революція вбяло вадь обществомь, — во ово вызывало у неогназ. не нучниельное безполойство за булушее, а сладия неопоедаленныя волненія. Всі благородныя вдел просвітительной ORIOCOOIR TELEPS BE ROHUE BERA BOSCTABALE UDETE INTELE. готовыми пойти новымь путемь-разуна, попроды, своболнаго чурства. Всъ эти понятія назались необылновенно ясными и пректически гластвительными. Автоос новазова ранонь сь политическими проянтами булуть выслазывать така истины «Франца возроядается въ просвъщенный въкъ. въ зоблоть возрасть и совершения вооруженная, нать Минерва вышла изъ головы Юлитера... Пусть никогла не за-CHERRYTS. 9TO 62 CHACTLEBUS BLIDERTS H IDROGIE CHERRYTS. серна-гухангвала, благородгванна и чужтвительныйны.

🚥 Corresp. ist XV, 99, 173.

Та же природа, по убъжденію избирателей, одарила оран. дузовъ образомъ мыслей - возвышеннымъ, умъреннымъ я мудрымъ 195. Такъ думали не только наивные мечтатели захолустій, буквально тёже рёчи повторяеть одинь изъ самыхъ видныхъ дъятелей революци - Малуе, и несомнънно тв же чувства испытывають столичные избирателя, восклицающіе во главъ наказа: Une glorieusse révolution se prépare! Поэтому составители наказова съ такой любовью останавливаются на отвлеченныхъ терминахъ философіи: эти термины имъ кажутся своего рода конституціонными и юридическими опреавленіями. --- и избиратели не считають даже нужнымь доказывать основы важнъйшихъ реформъ, потому что все это «выяснено уже съ излишней ясностью», можно приступить къ дѣлу «безъ всякихъ колебаній»<sup>196</sup>. При такомъ взглядѣ на практическіс результаты эпохи — оптимизмъ и чувствительныя илиллическія изліянія вподнѣ естественны. Коллэнъ переносить это настроеніе на сцену, онъ самъ чувствительный оцтимисть-въ нравственномъ и политическомъ смыслъ.

Герой комедіи — М. de Plinville — «всегда доволенъ». Его ечастіе невозмутимо. Во всемъ онъ находитъ хорошую сторону, даже въ томъ, что «одна половина міра служитъ другой». Оптимистъ восхищенъ Провидиніемъ, создавшимъ богача и бидняка рядомъ: одинъ нуждается въ рукахъ, другой въ деньгахъ, — и гармонія остается ненарушимой <sup>197.</sup> Въ результати — личность выходитъ нисколько утрированной и утомительной. На автора не замедлили сдилать жесточайшее нападеніе. Фабръ д'Эдлантинъ противопоставилъ Оптимисту героя совершенно другого склада, мольеровскаго Альцеста. Комедія Фабра— Le Philinte de Molière впервые появилась на сцени уже въ революціонную эпоху, 22-го февраля 1790 года, — но идея созрила гораздо раньше, возникла по поводу пьесы Коллона.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Remontrances du tiers-état du bailliage de Nemours. Archives IV, 188.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Archives. IV, 180.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> L'Optimiste. Acte I, 8.

Фабръ не разсмотрълъ въ Оптимисть типичнъйшихъ черть своего времени----въры въ прогрессъ, въ неизсякаемыя благодътельныя силы природы, въ идеальную основу существа человѣка. Все это было не менѣе законнымъ достояніемъ эпохи, чъмъ пессимистическія декламація Руссо противъ общества и цивилизаціи. Но Фабръ увлевся исключительно идеями женевскаго философа, премущественно его вритикой на Мольеровскаго Мизантропа и создалъ Альцеста по указаніямь Руссо. Фабръ смотръль на свое произведение, какъ на подлинное завъщание философа, ставилъ себя и своего героя подъ его покровительство 19%. Комедія носить названіе Le Philinte de Molière и, по замыслу автора, пзображаетъ оптимиста и философа, какъ его понималъ Руссо. Филэнтъ униженъ до послъдней степени. Эгоизмъ, по мнѣнію Руссо, отличительная черта философовъ, мътаетъ Филэнту принимать какое-либо участіе въ своихъ ближнихъ. Альцестъ, напротивъ, постоянно раздраженъ, горитъ желанісмъ всёмъ помочь и всёхъ защитить. Намъренія автора очевидны, и онъ самъ ихъ объяснилъ. Фабръ отврыто обвинялъ Коллэна - въ защить богачей, всякаго рода эксплуатацій и насилій и считаль «своей обязан. ностью гражданина -- спасти истину». Вопросъ, слъдовательно, былъ поставленъ на врайне опасную почву, твмъ болъе что Фабръ заявленіе свое сдёлалъ въ 1791 году, - наканунъ террора. Оно, несомивано, въ это время могло найдти благодарную почву въ обществъ, быстро совершавшемъ путь революція. Но въ началъ 1788 года - комедія Коллэна несравненно больше соотвътствовала настроенію націи, чъмъ ненавистническія чувства его врага. Нападки Фабра, перешедшія въ революціонную эпоху, являются врасноржчивымъ симптомомъ смёны одного настроенія другимъ. Вскорё эта смъна погубила и самого Фабра: онъ умеръ на эшафотъ жертвой террористовъ. Но всего за пять лътъ парижане

<sup>198</sup> Collection de pièces dé théâtre. Tome III. Paris 1830. Details historiques sur le Philinte de Moliére, p. 149. восторженно привётствовали другое произведеніе автора Оптимиста — и Фабръ въ началё 1789 года могъ сочувствовать идеямъ пьесы, даже ненавидя Коллэна. Самъ онъ только что прославлялъ Генриха IV: Коллэнъ эту славу распространилъ вообще на предсгавителя монархической власти.

Въ концъ 1788 года было, наконецъ, ръшено созвать Генеральные Штаты. Въ слёдующемъ январё появилось Лисьмо короля въ губернаторамъ провинцій. Людовивъ XVI заявляль: «мы нуждаемся въ помощи нашихъ върныхъ подданныхъ, чтобы преодолёть всё затрудненія, въ которыхъ мы находимся относительно финансовъ, и чтобы установить, сообразно съ нашими желаніями, постоянный и неизмънный порядокъ во всёхъ частяхъ правительства, затрогивающихъ счастье нашихъ подданныхъ и благоденствіе нашего королевства». Дальше король говориль о «взаимномъ довъріи и взаимной любви между самодержцемъ и подданными»<sup>199</sup>. Въ февралѣ послѣдовалъ приговоръ государственнаго совѣта, обезпечивавшій свободу выборовъ и составленіе наказовъ непремённо самими избирателями, и опять король ссылался на свои «доброжедательныя цвли и волю націи»<sup>200</sup>. Вся страна немедленно пришла въ движеніе,---и мы говорили, съ какой силой оно охватило даже крестьянъ самыхъ отдаленныхъ провинцій. Теперь французы видёли несомнённое доказательство заботливости монарха объ ихъ нуждахъ: въ результатъ - горячія заявленія върноподданическихъ чувствъ. Въ то же время, --- не даромъ прошло полъвъка философской пропаганды:---въ результать проэкты декларацій, конституцій, трактаты, часто наполовину списанные съ популярныхъ внигъ и брошюръ.

Чего хотвла Франція, посылая своихъ представителей въ Генеральные Штаты? Изслёдователь, подробно разсмотрёвшій желанія, проэкты и требованія всёхъ трехъ сословій,

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Lettre du Roi pour la convocation des Etats généraux à Versailles 26 avril 1789. Archives. I, 611.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Arrêt du conseil d'état du roi. Archives. I, 629.

приходить къ крайне печальному выводу. Онъ находить «туманность и сбивчивость понятій», «антагонизмъ не только политическихъ воззръній или партій, но противоположныхъ намъреній и противоръчивыхъ принциповъ у однихъ и тъхъ же лицъ, въ одной и той же программѣ»<sup>101</sup>. Эта путаница ндей началась задолго до составленія наказова и при томъ съ самаго общаго основнаго политическаго вопроса. Даржансонъ мыслилъ, конечно, несравненно самостоятельнъе и отчетливве, чёмъ большинство составителей наказов. У него не мало разсужденій о «хорошемъ правительствв», --- и отвътъ весьма эффектный: La démocratie dans la monarchie. т.-е. соединение принциповъ республиканскаго и монархическаго "". Тотъ же Даржансонъ мечталъ и о Генеральныхъ Штатахъ и предлагалъ, какой политикъ слъдуетъ королю держаться съ этимъ собраніемъ. Отвёть на этоть разъдается въ стихахъ:

Pour forcer les François à devenir heureux

Etre de ses sujets le vainqueur et le père.

По мнѣнію Даржансона «добрый король» долженъ во что бы то ни стало «добиваться Генеральныхъ Штатовъ», и непремѣнно въ результатѣ явится — монархическая демократия съ государемъ отцомъ во главѣ <sup>203</sup>. У Даржансона были свои подробности на счетъ этого устройства, — но важно общее представленіе, вѣра въ сліяніе двухъ противоположныхъ принциповъ. Французы XVIII-го вѣка научились восторгаться республиками, свобода и равенство — боевыя идеи эпохи. — но тѣ же французы прожили вѣка подъ властью монархіи, они дѣйствительно royalistes par nature, по выраженію поэта, и — начиная съ Даржансона и кончая Парижемъ 1789 года — мы неизмѣнно видимъ двухъ героевъ одинаково прославляемыхъ и чествуемыхъ — Генриха IV и Бру-

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Понятія о власти и о народнь въ наказахъ 1789 года, проф. Герье Рнчь и отчеть, читанные въ торж. собр. И. М. У. Москва 1884, стр. 127 <sup>203</sup> Mémoires. V, 311.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Ib. p. 263.

та, государя — просвътителя и идеальнаго дикаря. Между этими врайними образами движется политическая мысль онлософской эпохи, и, какъ мы видёли, часто сливаеть ихъ въ одинъ-Le Roi-Citoyen. Что именно заключалось въ этомъ понятіи-подробный, действительно конституціонный, юридическій отвёть не могло дать ни одно сословіе, и вёроятно, ни одинъ ораторъ революціонныхъ собраній. Наканунъ революціи --- одновременно говоряли о добромъ сердцё короля и о свободномъ народъ: двъ силы въка-чувствительность и отвлеченный разумъ-дълили власть надъ умами избирателей и заставляли ихъ вотпровать монументъ Людовику XVI — Возстановителю свободы, Возродителю націи и всявдъ за этимъ сочинялись конституціи на философскихъ основахъ. Ясно было одно -- вся нація находится въ состоявія броженія, въ нее брошено множество новыхъ идей, -- я старый монархическій порядовъ уже немыслимъ. Неказы съ презрвніемъ говорний о временахъ варварства и невъжества и спѣшили въ первой же стровѣ установить: Une révolution se prépare. Такъ, между прочимъ, заявило третье сословіе Парижа, -- но дальше свою конституцію построило на знаменитомъ принципъ Монтескье, никогда и нигдъ не существовавшемъ и врядъ ли вообще возможномъ въ дъйствительности. Людовику XVI, слъдовательно, цриходилось разсчитываться за всъ теоріи, выросшія въ теченіе полувъка, завсю политическую незр'влость своихъ подданныхъ, всегда и вездъ идущую рядомъ съ крайними утопіями, королю предстояло вступить въ борьбу съ отвлеченнымъ республиканизмомъ, съ фантастическимъ представленіемъ о демократія, вмъщающей въ себъ свойства-и античнаго римлянина и первобытнаго человъка, осуществить республику и золотой въкъ и спасти также свое положение. Всего этого ръшительно желали составители наказою. Они искренне върятъ въ неповолебимость монархическаго принципа, хотя самому монарху предлагають разръшить жесточайшую дилемму, какую только можно придумать. Личной слабости короля и ошибкамъ его министровъ врядъ ди можно придавать ръшающее значеніе.

Задача, поставленная 1789 годомъ, оказалась бы не посильной для какого угодно правительства. Старый порядокъ роковой неизбъжной карой расплачивался за въковое порабощеніе нравственныхъ и умственныхъ силъ націи. Она явилась преобразовывать государство, имъя самыя смутныя представленія о государственной жизни, съ единственнымъ сознаніемъ—своей стихійной силы и съ единственнымъ оружіемъ теоріями, часто не только не осуществимыми на почвѣ въковой культуры, а вообще невозможными на нашей планетѣ. А между тѣмъ, -- эти люди считали себя върными подданными короля и его дѣтьми.

Въ февралѣ 1789 года во французскомъ театрѣ произошелъ послѣдній «праздникъ чувства». Публика уже во всей силѣ обнаруживала революціонное возбужденіе. «Судьба пьесъ», пишетъ современникъ, «весьма печальна съ нѣкотораго времени. Нетерпѣніе публики не дозволяетъ даже освистать бобѣе одного или двухъ актовъ»<sup>304</sup>. Но Коллэну удалось вызвать всеобщій энтузіазмъ комедіей—Les Châteaux d'Espagne. Мы приведемъ разсказъ очевидца <sup>205</sup>. Онъ превосходно изображаетъ настроеніе общества наканунѣ переворота.

Коллэнъ вставилъ въ свою пьесу стихи о послъднихъ мърахъ правительства, напомнилъ обращение короля къ нации и публика восторженно отозвалась на призывъ къ — монархическому чувству. Герой комедии говорилъ:

> Etre élu chef des siens, et devenir leur roi! S'il allait m'arriver la même chose, à moi! Roi, je choisis d'abord un ministre honnête homme; Le choix est bientôt fait quand le publie le nomme. Et j'attache un grand prix à son opinion Je fais plus: je ressemble un jour ma nation, Et me fais un plaisir d'invoquer ses lumières. Les peuvres, les petits, du fond de leurs chaumières, Ont leurs représentants, le peuple un protecteur Dans ce digne ministre, et surtout dans mon coeur.

<sup>204</sup> Corresp. litt. XV, 383, janv. 1789.
 <sup>205</sup> Mémoires de Condorcet. II, 55

J'apporte un esprit droit, des bontés paternelles: .Aidez-moi, leur dirai-je, amis vrais et fidèles, "A rendre mon état solide et florissant; "Vous serez plus heureux, j'en serai plus content. "Oui, d'un jour doux et pur j'ose entrevoir l'aurore "Et le bonheur public est sur le point d'eclore".

«Было бы трудно», разсказываеть современникъ, передать впечатлёніе, какое произвела въ первый разъ на публику эта картина: ея идея была такъ близка нашимъ желаніямъ и надеждамъ. Можетъ быть, никогда въ театръ не было такихъ рукоплесканій, — и эти рукоплесканія твмъ замъчательные. что съ ними сливались слезы радости и нъжнаго чувства. занимались вопросомъ, минуту **УДАЧНО** Въ эту MAJO или нъть созданъ этотъ Испанскій замокъ. Столь яркое изображеніе любви и признательности націи къ своему королю, всеобщее вниманіе въ нему, безконечные восторги и рукоплесканія, не дали публикъ замътить-комизмъ положенія, когда слуга говорить своему, господину съ выраженіемъ глубочайшаго уваженія:

"Sire, on a servi le thé,

Et chacum n' attend plus que Votre Majesté!"

Фраза несомнённо комичная, но ее можно было примёнить къ величайшему современному событію: въ Генеральныхъ Штатахъ нація тоже ждала его величество и также исполненная признательности и вёрноподданническихъ чувствъ...

Спектавль, только что описанный, послёдняя краснорёчивая страница въ общественной и политической исторіи драмы и театра XVIII-го вёка.

Революція немедленно признала значеніе этой исторіи. Послё открытія Генеральныхъ Штатовъ на сценахъ начинаютъ появляться пьесы, запрещенныя раньше. Эти спектакли будто преднамёренно разжигаютъ революціонныя страсти. Духовенство теперь безсильно — удалить со сцены исторіи о религіозномъ фанатизмё, о насильственныхъ монашескихъ обътахъ. Партеръ бурно протестуетъ, если цензура ръшается показать свою прежнюю власть. Въ августъ 1789 года публика требуеть полной отмъны театральной цензуры. Агитація начинается съ партера и переходить въ періодическую печать 20%. Театръ быстро становится очагомъ революціонной агитаціи. Мирабо встръчаеть здъсь горячія привътствія, и первый громовымъ голосомъ требуетъ представленія популярной пьесы, Здёсь же впервые пробъгаеть по залъ страшный крикъ à la lanterne — угроза всякому, кто нарушитъ представление философской трагеди <sup>207</sup>. Національное собраніе считаеть долгомъ поддерживать театръ: иначе «новый порядокъ вещей заслужилъ бы упреки». Народные представители стараются пробудить гражданскія чувства у актеровъ и поднять ихъ до уровня современныхъ политическихъ интересовъ <sup>108</sup>. Среди возобновленныхъ пьесъ главное мъсто занимаетъ Брутз Вольтера. Онъ появляется на сценъ 17 ноября 1790 года и производить на парижанъ впечатлёніе настоящей трибунской рёчи. Мирабо привётствують именемъ Брута; каждая сцена, говорящая о республикв, сопровождается бурнымъ энтузіазмомъ, но имя короля — пока еще по прежнему окружено уваженіемъ: измънилась только формула патріотическаго крика: въ Vive le roi, непремънно прибавляють — Vive la nation! Vive la liberté Провинція слёдуеть примёру столицы--- Бруть и тамъ создаеть «гражданскія» зрълища. Возобновляется другая трагедія Вольтера Смерть Цезаря и- съ такимъ же успѣхомъ. Тогда рыпаются въ самомъ театры поднять вопросъ о величайшей почести, такую только нація можеть оказать писателю. На третьемъ представления Брута одинъ изъ зрителей обращается къ публикъ съ ръчью — о гражданскихъ заслугахъ

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> По поводу неразрѣшенія трагедін Charles IX, 19 авг. 1789 г. Corresp. litt. XVI, 509.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Всѣ эти происшествія относятся въ той же пьесѣ Шенье. Мигеt. Hist. par le théâtre I, 32. Corresp. litt. 4 nov. 1789.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Corresp. litt. XVI, 27.

Уч. Зап. ст. Иванова.

Вольтера-и предлагаетъ перенести его прахъ въ базилику Св. Женевьевы.

Основывается «храмъ для великихъ людей», --- Вольтеръ первый удостоявается почестей Пантеона-и ихъ впервые предлагаеть не политическое собраніе, а театръ, превращенный поэтомъ въ школу просвъщенія и свободы 309. Это самимъ самыхъ блестящихъ примъровъ исторической отинъ изъ Вольтеръ могъ сочувствовать всёмъ вывологиби. не дамъ, какіе двлала революціонная публика изъ его трагедій, — но онъ врядъ ли могъ желать для себя болёе умёстной и болье высокой похвалы, чъмъ слова, раздавшіяся въ театральной заль въ ноябрь 1790 года — при глубокомъ и единодушно-сочувственномъ внимании публики: «Господа! я требую во имя отечества, чтобы гробъ Вольтера быль перенесенъ въ Парижъ. Это перенесеніе будеть послёднимъ ударомъ фанатизму. Великій человёкъ, создавшій характеръ Брута, въ настоящее время былъ бы первымъ защитникомъ народа» <sup>\$10</sup>.

Въ этотъ моментъ торжествовалъ не только геній Вольтера: люди новой эпохи вънчали въ лицъ вождя философовъ культурныя силы, проложившія широкіе пути къ разуму, терпимости и свободъ.

Въ эпоху привилегій и предразсудковъ, узаконеннаго безправія личности, господства моды и лицемърнаго формализма у лучшихъ людей родилась страстная жажда обновленія, — и драма явилась любимымъ, общепризнаннымъ дътищемъ этой страсти. Раньше чъмъ философская мысль двинулась на просвътительную борьбу во всеоружіи разума и логики, драма уже воплощала новаго человъка въ художественныхъ образахъ. Онъ — одновременно проповъдникъ и герой — вно-

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> "Nous avons assez de temples pour les réliques des saints, qu'il y en ait un pour nos grands hommes".—Слова Камилла Демулона. Desnoiresterres. *Voltaire* VIII, 479.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Desnoiresterres. *Ib.* p. 474. Laurent. *Etudes sur l'hist. de l'humanité* XIII, 263.

силь въ старое общество представления о свободномъ чувствъ, о человъческомъ достоинствъ, о личной независимости. Онъ, вдохновляемый гуманными порывами сердца, пересоздавалъ семью на основахъ природы и правды, общество--на началахъ правственной справедливости, религію-на идеяхъ терпимости и свободной совъсти, государство на единеніи и взаимномъ довъріи между подданнымъ и государемъ. Оъ теченіемъ времени драматическій герой сталъ философомъ и чувствительный пасосъ слиль съ критическимъ анализомъ. Драма достигла высшаго литературнаго и идейнаго развитія. Она упразднила испусственное и экзотическое — все, чёмъ жило старое искусство. Она стала во главѣ всѣхъ новыхъ жизненныхъ направленій въ творчестве. Ея преклоненіе предъ естественностью и будничной дъйствительностью отврыло путь реалистамъ, ея культъ идеи предвосхитилъ благородные принципы романтиковъ, ся мужественныя гражданскія стремленія стали источникомъ демократической струи въ искусствъ.

У новыхъ проповъдниковъ не было ни трибуны, ни каеедры: они театру превратили въ свой храмъ и свой парламенть. Въ эпоху всепоглащающей правительственной власти и инквизиціонныхъ гоненій на свободную мысль, въ ствнахъ театра, въ теченіе нъсколькихъ часовъ, каждый французъ чувствовалъ себя господиномъ своихъ идей и впечатлёній. Здёсь онъ становился лицомъ къ лицу съ передовыми представителями націи, 'оффиціальная преграда между литературой и публикой оказывалась недъйствительной,-и все что волновало умы и сердца талантливъйшихъ и умнъйшихъ людей эпохи, становилось общественнымъ достояніемъ, неизсякаемымъ потокомъ художественныхъ образовъ и свътлыхъ идей подмывало старые устои. За ствнами театра надъ народомъ все еще царила въковая опека и независимый взглядъ на нее считался политическимъ преступленіемъ,--надъ партеромъ вѣялъ духъ критики и протеста и немыслимое для подданнаго являлось обычнымъ дёломъ зрителя. Въ теченіе полувѣка общество несло въ театръ всевозможныя чувства, вызванныя фактами государственной жизни, --- и ничто не могло предотвратить—ни восторговъ и привътствій въ честь популярныхъ дъятелей, ни насмѣшекъ и оскорбленій противъ ненавистныхъ. Театральная публика выдержала долголѣтній искусъ политическаго развитія, пріобрѣла необыкновенно червную чуткость къ злобамъ минуты и неослабный интересъ къ общимъ вопросамъ. Писатели XVШ-го вѣка провозгласили величайшій принципъ новой литературы: поэтъ долженъ быть учителемъ и трибуномъ и всѣ таланты писателя ничто, если они безполезны для общественнаго прогресса. Просвѣтители умѣли найдти и общественнаго прогресса. Просвѣтители умѣли найдти и общественную школу и народную площадъ. Въ то время когда драма, предупреждая оилософію, изображала новыхъ людей, театръ, предупреждая революцію, воспитывалъ новыхъ гражданъ.

\*3\*\*\*

# СОДЕРЖАНІЕ.

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

### Философія XVIII-го вѣка.

I. (1-46) Настроеніе французской нація въ началъ и въ концъ царствованія Людовика XVI—Патріотическія заявленія *Cahiers.* — Взгляль правительства на собрание Генеральныхъ Шгатовъ.---Иден избирателей; духовенства, дворянства, третьяго сословія.-Событія въ Дофинэ и вліяніе ихъ на парижское населеніе. — Вліяніе философскихъ сочиненій на Cahiers третьяго сословія. Монтескье, Руссо, Беккарія.—Взглядъ избирателей третьиго сословія на просвѣщеніе.-Третье сословіе и крестьяне.-Совибстная дъятельность города и деревни.-Отношение крестьянъ къ выборамъ въ Генеральные Штаты и составленію Cahiers.—Взглядъ крестьянъ на свое политическое и общественное значение. -- Теоретические вопросы въ крестьянскихъ наказахъ. Крестьяне о всеобщей грамотности и программахъ сельскихъ школъ. — Общественное мниние въ ХУШ-мъ въкъ.-Неккеръ и Мальзербъ объ общественномъ мивния.-Связь представитслей философскаго движенія съ обществомъ. — Сліяніе философіи XVIII-го въка съ общественнымъ мнъніемъ.—Общій дарактеръ философія XVIII-го въка. II (47-85). Отношение писателей XVIII-го въка къ стонкамъ, какъ своимъ предшественникамъ — Отзывы Монтескье, Даламбера, Дидро. — Общія черты эпохи XVIII-го съ эпохой стопцизма.-Взглядъ стопковъ на практическую діятельность философа.---Иден стоиковъ родственныя просвътительной философіи.--Нравственное настроеніе стоиковъ и вліяніе его па практику стоицизма. — Стоики и энциклопедисты какъ проповъдники идей. — Стоицизмъ — "секта", философія XVIII-го въка "церковь" — Религіозный характеръ просвътительной мысли. — Вольтеръ какъ глава философской церкви.—Отношение Вольтера кь Энциклопеди.— Философа по воззръніячь энциклопедистовь. — Практическіе таланты философа. — Вопрось о популяризацій идей и огношеніе къ нему Вольтера. — Пріемы философской пропаганды и ихъ значеніе. Личности вождей философіи. Политическая дъятельность Вольтера въ пользу демократіи.—Даламберъ о роли философіи.— Дидро какъ редакторъ Энциклопедіи. Литературная респиблика. III (85—101). Эпоха разцвъта философіи и его характерные признаки.-Сатира Жильбера.—Новыя идеи среди высшихъ классовъ французскаго общества и ихъ практические результаты.—La noblesse pensante.—Hoвые общественные типы, сложившиеся подъ вліяниемъ новыхъ идей. — Философія въ парламентахъ.—Литературная дъятельность представителей высшихъ классовъ. — Истинный характеръ философскихъ увлеченій аристократіи. IV (101—117). Тайные враги и ложные друзья философіи.—Высшіе интеpech opahuyackaro geoda by XVIII byky.—Une époque de douleur pour la noblesse française.—Отношеніе двора къ новой мысли.—Палпссо и

его покровители.-Роль Шуазеля въ философскомъ движеніи.--Герцогъ Ришелье. — Юмъ и принцы. Пр. Сегюръ о либерализмъ высшихъ классовъ. — Magnificae voces Сенеки. — Приговоръ Вольтера. — Хозяйки философскихъ солоновъ. — Г-жа Жоффренъ. — Г-жа Дюдеффанъ. — Les papillonsphilosophes.—Исторія аббата Одра.—Демократическое назначеніе философін.—. У (117—140). Явные враги философін.--Пессимизмъ философовъ.--Poor lady. — Междоусобицы философовъ. — Руссо и энциклопедисты.-Музыкальная война.—Вліяніе идей Гельвеція и Гольбаха на положеніе философіи.—. Литературные враги просв'ятителей.—.Вопрось о самоубійствахъ въ Парижъ.—Le malheureux imaginaire.—Періодическія изданія, враждебныя философіи.—Satire sur la fausse philosophie.—Духовенство.— Парламенты.—Университеть.—Француская академія.—Помпиньянъ.—Ръчи Тома.—Отношение общества къакадемии.—Академическия собрания.— Cahiers о французской академін.—VI (140—158) Цензура.—Декларація 1757 года.-Вліяніе сочиненій Гельвезія и Руссо.-Сравнительное положеніе Месмера, Калліостро и философовъ. — Печатаніе и распространеніе книгъ въ XVIII въкъ. — Положеніе почты. — Цензура при Людовикъ XVI. — Процессь по поводу сочинения Phiolosophie de la nature.--Шпіоны.--Кругь читателей главнъйшихъ философскихъ сочиненій. — Распространенность Энциклопедіи и ея философское содержаніе. Вольтеръ переносить философію на сцену. - Классическія преданія французской сцены. --- Популярность Вольтера какъ драматическаго писателя.

#### Театръ.

I (159—185). Популярность театральныхъ зрълящъ въ XVIII въкъ.---Театральные интересы Людовика XV.—Siège de Calais.—Сатира на суды по иниціативѣ короля.— Manco-Capac. -- Père de famille.— Маркиза Пом. падуръ какъ артистка и покровительница новой литературы.—Мадригалъ Вольтера.—Отношеніе къ театру Людовика XYI.— Veuve de Malabar.— Tartuffe.—Сценическая дъятельность Маріи Антуанеты.—Мерсье и Бомарше.—Роль Генриха IV на сценъ XVIII въка.—Популярность Маріи Антуансты. — Отношеніе къ театру принцевъ и высшей аристократіи.-Театръ въ войскахъ. — Аббаты въ роди актеровъ и авторовъ. – Театръ среди буржуазін.—Интересь провинцій къ драматической литературъ. Провинціальная публика и провинціальные авторы.—Вліяніе парижскихъ событій на провинцію. — Вольтеръ и Мерсье — "провинціальные драматурги". — Сравнительная свобода драматической литературы. II (185-215). Эдинь Вольтера какъ первая философская трагедія. — Нравственно — просвътительное направление театра XVIII въка.-Ръчь епископа Ланге о Лашоссе.-Взглядъ на театръ европейской періодической печати. — Обсужденіе вопроса вь философской литературб. — Статья Даланбера въ Энциклопедіи. — Письмо Руссо.-Отвътъ Даламбера.-Полемика.-Брошюры адвоката и офицера.—Брошюра Le pour et contre spectacle.—Apologie du théâtre—Мармонтеля.—Брошюра Маркиза Хименеса.—Брошюра Considerations sur l'art du théatre. – Личныя нападки на Руссо. — Значение спора для энциклопедической партія. III (215-225). Философскій взглядь на новое назначеніе театра.— Volkserklärung—Канта.—Образовательная роль театра.-

Экономическія идец на сценѣ.—Характерныя черты комической оперы ХУШ-го вѣгя.—Философій проникаеть на всѣ театральныя сцены.

#### Драма.

Ï

Ż

I (226—243). Судьба классической трагедія и комедіи въ XVIII въкъ.— Характеристика трагедія у Мольера.—Взглядь новой критики на героевь Расина. — Вырожденіе трагедія.—Совътъ Вольтера Мармонтелю. — Судьба классической комедін.—Главная цъть стараго комическаго жанра.—Перемъна въ настроенія публики и истинный смысль этой перемъны.-Роль чувства въ высшихъ классахъ. -- Исторія чувствительности во Франціи. ---Теоретическое значение новаго мотива.—II (243-251). Первый періодъ французской драмы.— Отношеніе Вольтера къ новому жанру.— Мотивы драмы до Дидро.—III (251—265). Теоріи и пьесы Дидро.—Le genre sérieux.—Rapprochez-vous de la vie réelle.—Les conditions.—Motuвы драмъ Дидро.—Полемнка о новомъ жанръ.—Статън Бомарше—IV (265-278). Шлен Мерсье о новой литературъ, о театръ, объ обязанностяхъ новаго поэта. Теорія соціальной драмы.— Демократическій натурализмъ.— Періоды въ развитіи новой драмы --Положеніе Мерсье среди другихъ ради-**Б**альныхъ писателей. — V (278—287). Иностранныя вліянія на французскую драму.— L'esprit anglais.—Вопросъ о Шексинръ.—Роль нъмецкой интературы во Франціи.—Отголоски другихъ литературъ.—Изученіе исторіи, политическаго и общественнаго строя иностранцевъ. VI (287-296). Характеристика парижскихъ театровъ: итальянскато, комической оперы, бульварныхъ сценъ.—Docteurs modernes.—Iugo o drame burlesque. Cahiers o petits spectalles. — Отношсніе философія въ различныть жанрамъ сценической литературы.

## Публика. Театральная цензура. Актеры.

I (297—332). Французское общество и народъ при старой монархіи. — Театральная публика въ классическую эпоху.---Партеръ въ театръ Мольера.-Отношение партера къ зрителямъ-аристократанъ и ихъ вкусамъ.--Роль театра при старомъ порядкъ. <u>Публика XVIII-го въка.</u> Перемъны въ составъ театральной публики -аристократической и демократической--Вопросъ о малыхъ ложахъ въ парижскомъ Cahier.-Реформа Лорагэ.-Переселение Comédie française въ кварталъ S. Honoré и Palais-Royal.—Господство партера.—Общая характеристика партера.—Альмана*хи муз*ъ. — Эпиграммы и народныя пъсни. — Увлеченія парижанъ. — Jannotisme, Jannomanie. — Отношеніе партера въ актерамъ. — Злобы дня на драматической сценъ.—L'honnête criminel.—Deserteur.—Месмеризмъ.— Вопросъ о воздухоплавании и оснопрививании. — Художественное чутье партера. — Комплименты актеровъ. — Вліяніе партера на репертуарь. — Druides. — Севильскій цирульникъ. — Представление Свадьбы финаро въ присутствіи Густава III и Эдипа въ присутствіи Іосифа II.—Тріумфъ Вольтера. — Популярность Лафайэта, Маріп Антуанеты.—Эпизодъ съ Вестрисовъ.-Представление: Тапкреда.-Чуткость партера къ намекамъ пьесъ на современныя событія. — Британнико. — Plaideurs. — Гоненіе на С. Жер-

мэна.—Исторія по поводу Неккера.—La partie de chasse de Henri IV.— Другіе примъры оппозиція.—Anglais à Bordeau.— Théagène et Chariclée. — Оппозиція партера двору. — Оппозиція двора Марін Антуанеть. — Elizabeth de France.--Юридические процессы предъ судомъ партера: графа Моранжieca, Бомарше, Victoire Salmon и Catherine Estines.-Партеръ защищаеть философовъ.--II (332 - 343). Театральная цензура и ся затруднительное положение. — La montagne délivrée d'une souris. — Démophon. – Arvire et Evelina. — Вибшательство иностранныхъ правительствъ. — Elizabeth de France. — Barnenelt — Zorai — Guillaume Tell.-Магометъ.-Вибшательство двора и высшихъ классовъ.-Духовная цензура.—Druides – Jeanne de Naples. – Вопросъ о prêtre, – Цензоръ Марэнъ. — Составъ цензуры и лъйствія ея отлъльныхъ агентовъ. — Театральная стража.— Патріотическія оваціи. — Црелставленіе антифилософскихъ комедій. Правственное вліяніе театральной обстановки на парижскую публику.—III (343—357). Cahiers актеровъ.—Брошюра Libertés de la France contre le pouvoir arbitraire de l'excommunication.-Отношеніе деркви къ актеранъ. – Театральная администрація. – Cahiers о М. М. genfilhommes.—Характеристика актеровъ въ литературъ.—Le paradoxe sur les comédiens.— Correspondance littéraire, Memoires secre's. Correspondance secrète.-Даланберъ, Мерсье-объ актерахъ.-Отношение актеровъ къ авторамъ. — Statuts de la Comédie Française. — Совътъ Мальзерба актерамъ.— Andriscus. — Комитетъ актеровъ. — Отношения актеровъ въ Вольтеру, Дидро, Седэну, Мерсье.-Политические интересы актеровъ.—Актеры и театральная критика.—Процессъ Мерсье.—Роль партера какъ художественнаго судьи и выразителя общественнаго миънія.

#### Сатира.

I (358-388). Отношение правительства къ сатиръ.-Положение Руссои Гельвеція.-Первая антифилософская сатира.- La critique.-Дъятельность Палиссо.—Le cercle ou les originaux.—Роль двора и Шуазеля.— Les Philosophes.-Роль публики.-Май 1760 года.-Элементы мольеровслой комедія въ антифилософскихъ сатирахъ.-- Руссо и Дидро въ сатиръ Палиссо.-Отношенія Палиссо и Вольтера.-Брошюры и пьесы по поводу Les Philosophes.-Les quand.-La vision de Charles Palissot.-Dis-12 cours sur la satire. - Les philosophes manqués. - Le petit philosophe. Les philosophes de bois. — Вольтеръ и Фреронъ. — L'Ecossaise. — Сатиры Ha BOJLTEPA. — Le fanatisme des philosophes. — Le cercle ou la soirée à la mode.-Общіе пріемы сатириковъ.-Детушь о философахъ.-Полисco — Apucmochano. — Le satirique. — Les courtisanes. — OTHOMENIE AVIOвенства въ Палиссо.- II. (388-412). Значение сатиръ Палиссо въ исторіи философской пропаганды.—Антифилософскія сатиры въ концъ въка.— Le triomphe de Sophocle. — Возобновление конедии Палиссо. - Партеръ защищаетъ память Руссо. — Актеры и Палиссо въ эпоху революціи. — Маркизъ Біевръ и его сатира. Le Séducteur. Réputations. — Сатиры на "ученыхъ женщинъ." Дора и его комедія Les Prôneurs.—Le Bureau d'esprit.—Лагарпъ въ сатирической литературв.—Calihava d'Estandoux # ero catupa Les journalistes anglais. --- Catupa na grany.---La fausse

sensibilité.— La manie des drames sombres.— Мерсье о классическихъ трагедіяхъ. — Le Campagnard. — Раскаяніе врага новой драмы. — Théâtre moral. — Кюбьера. — Ecole des riches. — Le concours académique. — Результаты борьбы сатириковъ противъ философіи. — Положеніе Вольтера. — Опера Помпиньяна. — Промстей. — Voltaire apprecié.

#### Реформа семьи.

I (413—423) Руссо какъ реформаторъ семьн. — Sentiments de reconnaissanse d'une mère. — Новая Элоиза. — Сень-Поэ о семейныхъ отношеніяхъ парижанъ. — Юлія,—-ея нравственныя и общественныя идеи.— /Эмиль /Отношение романовъ Руссо къ современной мысли. —Значение драны въ реформъ семьи. — II (423—434). Аристократическая семья въ комедін XVIII-го въка.—Le chevalier à la mode.—Французскій шевалье и русскій Молчалинъ. — Turcaret. — Les valets-maîtres. — La cocquette corrigée. — Бракъ и любовь — по понятіямъ высшаго сръта. — Модный кавалеръ въ роли отца, сына и мужа. — Les jeunes gens du siècle. — L'école des mères.-Les deux pères.-La mère coupable.-Mélanie.-Le Distrait.-Prejugè à la mode.-L'école des bourgeois.-Le pholosophe marié.-Свътскія женщины.—Гериониня – въ сатиръ XVIII-го въка.—Les moeurs du temps. — La campagne. — Положение мужей въ свъть. — Le quart d'heure d'une jolie femme.-Положение дочерей - Роль монастырей въ аристократическихъ семьяхъ. III (354-444). Буржуазцая семья въ комедін XVIII-го въка. — Новыя женщины. — Драмы Детуша и Лашоссе.— Типъ новой героини въ драмахъ Вольтера, г-жи Граффиньи, Муасси. — Типъ энансипированной женщины. — La veuve. — Взглядь энциклопедистовь на женское образование.-- Education philosophique.--Мерсье о новыхъ дъвушкахъ.—Идеалы семья въ трагедія Вольтера.—ІУ (445—464) Отношенія родителей и дътей въ классической комедія.--Новыя отцы.--Le père de famille.-Le pholosophe sans le savoir.-Silvain.-Le bienfait rendu.—Les deux frères.—Le Juge.—Вопросъ объ инстинктъ у Руссо и въ новой драматической литературъ. — Борьба поколъній. — La Gouvernante. — Отиы и абти въ низшихъ классахъ. — L'honnête criminel.— Врестьянская семья.— Toinon et Toinette.—Семья рабочаго.— Jenneval où le Barnewelt français.-L'orphéline.-Fanfan et Colas.-Rose.-L'Indigent.—L'epreuve d'un moment.—Крестьянка-кормизица.—La Suivante généreuse. — L'ascendant de la vertu.—Семья бъдняковъ. — Albert I.—Ioachim.—Чувство дружбы среди аристократовъ и среди крестьянъ .- L'amitié au village. - Вопросъ о незаконнорожденныхъ дътяхъ.---Le fils Naturel.-Felix ou l'enfant trouvé.-Le préjugès.-Le vieux garçon.—Don Pèdre.-V (464-475). Педагогические вопросы.-Эмиль.-Вопросъ о воспитании до романа Руссо.—La force du naturel.-Иден Дидро.—Вліяніе романа Руссо.—Вопросъ о кормленіи.—1.a vraie mère.— Воспитание дътей въ деревнъ.-Le Gouté.-Fanfan et Colas.-Пьеса дочери Неккера.— Education honnete.— Героння Мерсье.— VI (476—480). Наказы о семьт и воспитания. Вопросъ о иравственныхъ и юридическихъ отношенияхъ супруговъ. — Cahiers женщинъ. — Вопросъо дътяхъ. — Защита незаконнорожденныхъ.

#### Реформа общественныхъ отношеній.

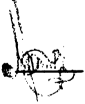
I (481-490) Обычный взглядъ на комедія Бомарше и отношеніе къ имъ цензуры XVIII-го въка.---Неоригинальность ихъ идей.----Политические принципы Монтескье. — Значеніе понятія vertu въ литературъ XVIII-го въка и въ Cahiers. — Нравственный вопросъ предшествуеть общественному и политическому. -- Иден церковныхъ проповъдниковъ объ общественномъ и нолитическомъ строб. — II (491 — 509). Благородные герои въ комедін и драмъ.—Marquis ridicule—Мольера. Шевалье- Реньяра. — Отношение аристократовъ въ буржув.—Le faux noble —L'école des pères.—Les amis du jour.-L'impertinent.-L'homme de jour.-Xapastepsctuka двора въ Запискахъ маркиза Даржансона.— Jeanne de Naples.— L'Officieux.--L'homme de cour. - Взглядъ крестьянъ на придворныхъ. - Ninette à la cour.--Придворные у Мариво.--Вольтеръ о дворъ.--Отношение парижанъ къ двору.—Денежная адистократія.—Карьера откупшиковъ по Персидскимь письмамь Монтескье. — L'esprit du jour. — Protecteur bourgeois — Наказы о faux nobles и roturiers annoblis. - Новый типъ слуги. - Les Menechmes.—La sérenade.—Les valets-maîtres.—Crispin rival de son maître. — Общественный смысль борьбы слугь съ господани. — III (509 — 518). Новый типъ крестьянина. – Le denouement imprévu. — Крестьянинъ нъ драмахъ Мерсье. Взглядъ крестьянскихъ наказовъ на источникъ благородства.-Отношенія крестьянъ къ сеньёрамъ и къ лакеямъ.-Презръніе въ городской жизни и привязанность къ деревит.—Les amours de Bastien et Bastienne.-Le roi et le fermier.-Les Moissonneurs.-Le jardinier et son seigneur. - Le campagnard. -- Отзывы и проекты наказово о дакеяхъ. -- Критика феодальныхъ правъ. --- Вопросъ о феодализиъ и о естественномъ равенствъ у Вольтера, — Наказы крестьянъ, отражающие новый типъ.-- IV (518-529). Новое положение буржуа.--- Послёдние мещане въ дворянствъ.-Новый типъ буржуя неразрывно связанъ съ самой сущностью драмы.—L'homme de fortune.—L'honnete homme въ изображении Мариво. — Взгляды двухъ поколѣний буржуа на сословныя привилегін.—Наказы третьяго сословія, воспроизводящіе иден драматическихъ героевъ.-- У (529-545). Наказы дворянства о сословныхъ привилегіяхъ.—Консервативная знать и la noblesse pensante.—Взглядъ либеральной аристократіи на положеніе третьяго сословія въ генеральныхъ штатахъ, на должностимя, податныя и сеньёріальныя привелегіи.--Типь добрато сеньёра.—Экономическія и политическія иден сеньёровъ въ драмахъ и комическихъ операхъ. – Либеральный феодалъ у Вольтера. – Отзывы знатныхъ героевъ о крестьянахъ. – Вопросъ о "торгующей знати" въ драмѣ и въ наказахъ.— VI (545-561). Цдея о народѣ въ XVIII-го вѣка.--Энцивлопедическая статья — Peuple. — Epitre au peuple — Toma. — Представленіе о деревит и деревенской жизни въ новой литературт.—Писателькрестьяницъ.---Шзображение крестьянскаго и рабочаго быта на сценъ.--Твиъ благороднаго слуги у Вольтера. — Идеализація бъдняка. — Защита дикарей-рабовъ. — Le marchaud de Smyrne. — Вопросъ о судъ и процессъ. — Arlequin sauvage. -- Наказы-объ адвоватахъ и судебной воловитъ.--Гуманный взглядь на преступника. - Оптимизиь философовь. -- Наказы, воспропзводящие новыя иден о преступления, о наказания и о человичномъ отношенія въ преступникамъ и заключеннымъ въ тюрьмахъ. — VII (562— 574). Комедін Бомарше. — По идеямъ онѣ не представляютъ ничего оригинальнаго. — Ихъ значеніе въ удачной формулировкъ раньше выработанныхъ принциповъ и взглядовъ. — <u>Разносторонній</u> жизненный смыслъ типа Фигаро -въ комедіяхъ. — Его полное преобразованіе въ драмѣ *Mère* соправле. — Типъ свободомыслящей "ливреи".

## Реформа религіи и церкви.

I (575---597). Значение религиознаго и перковнаго вопроса въ философін XVIII-го въка. — L'infâme-Вольтера. – Взглядъ философовъ на суевърія.-Отношеніе къ духовенству общества и народа.-Жалобы священника въ Персидскихъ письмахъ. – Даржансонъ о положении духовенства.-Обиліе брошюръ критическаго направленія.-Эпиграммы на прелатовъ. Вольтеръ первый пользуется театромъ въ борьов съ l'infâme. Вліяніе іезунтовъ—наставниковъ на Мольера и Вольтера.—Пріёмъ, введенный Вольтеромъ въ философскія трагедіи.—Представленіе Эдипа.— Филосовская борьба на почвъ исторіи. - Генріада. - Магометъ. - Мотивы чувствительной драмы въ философской трагедін.—Гебры.—Le depôt de Ninon. - Скифы. - Значеніе философской борьбы Вольтера въ глазахъ современниковь. — Voltaire triomphant ou les prêtres decus. — II (597— 609). Послъдователи и соратники Вольтера.—Лемьеръ, Лебланъ, Мерсье.— Manco-Capac. - Druides. - Кондорсе о Друидахъ. - Вліяніе католическаго духовенства на государей. — Olinde et Sophronie. — Idomenée. — Hypermnestre. — La veuve de Malabar. — La mort de Socrate. — III (609 — 622). Драмы изъ эпохи религіозныхъ смуть. — La destruction de la Lique.-Jean Hennyer.-L'honnête criminel.-Portrait de Philippe II.-Средневъковая дъятельность папства.—Lothaire et Valrade.—Вопросъ объ іезунтахъ и монашескихъ орденахъ.—Les Jammabos.—Фанатизмъ въ концъ XVIII-го въка.—IV (622-630). Драмы противъ монаховъ и мо-настырей.—*Ericie.*—*Melanie.*— Терпимость философовъ. — Религіозныя иден въ драмъ Дидро. — Философская дъятельность нъкоторыхъ представителей духовенства. — Литературные защитники фанатиковъ. — У (631 — 642). Положение религии и духовенства во Франции по свидательству наказовъ. – Духовные наказы объ упадкъ религіознаго чувства и мъры, предлагаемыя ими, противъ зла. — Наказы янсенистовъ. — Вопросъ о реформѣ духовенства въ крестьянскихъ наказахъ.-Отношение крестьянъкатоликовъ къ протестантамъ. --- Взглядъ крестьянъ на праздники. --- Крестьяне отдёляють вопрось о религіи оть вопроса о духовенствё.---Проповъдь терпимости. — Вопросъ о монастыряхъ, о папской власти, о целибатъ,

### Реформа государства.

I (642—662). Идеальныя основы старой французской ионархін.—*Меmoires de Louis XIV*.—Отраженіе монархическихъ идей въ литературѣ.—Регентство и завѣщаніе Людовика XIV.—Популярность парламента.— Античныя воспоминанія.—Вольтеръ о завѣщанія Людовика.—*Философ*- скія письма.-Вольтеръ объ аглійской конституціи.--Римскія трагедін Вольтера. -- Идеальный носитель монархической власти.---Истинный смыслъ "республиканизма" французовъ XVIII-го въка.—Популярность Людовика XV и г-жи Помпадуръ. – Академическія ръчи. – Патріотическія пьесы. – Культурный уровень патріотовъ.—Гоненіе на философовъ.—Siège de Calais.— II (663-673). Илен о естественномъ состояния. - Arlequin sauvage. --Естественный человъкъ въ трагедіяхъ Вольтера. —Кондорсе о представ-Jehin -- L' Orphelin de la Chine. - Les Scythes. - Les lois de Minos --Чувствительная критика цивилизации.—La jeune indienne.—Hirza ou les Illinois. — Истинный смыслъ увлечений естественнымо состоянісмъ.—Развитіе историко-политической литературы.—III (673—690). Государственный принципъ просвътителей.-Отношение Вольтера къ современнымъ государямъ. Пдеальные монархи въ трагедіяхъ Вольтера.-Le suprême pouvoir.--Монархическій принципъ и естественное состояніе.— Manco-Capac.—Политическій идеаль Даржансона.— Людовикь XIV 11 Генрихь IV. — Le bon roi. — Государи-завоеватели. \_ L'ouvrage de coeur. \_ Spartacus.-Blanche et Guiscard.--Генрихъ IV въ драматической ли-Tepatyph.-La partie de chasse de Henri IV.-Charlot.-IV (690-707). Характеристики Людовика ХУ у Даржансонса.-Мрачныя предзнаменованія. — Les adieux d'un Danois aux Français. — Guillaume Tell. — Женщина-гражданка — Реформа Мону. — Olinde et Sophronie. — Jean Hennyer.—Albert I — Процессы Моранжіеса и Бомарше. — Смерть .Іюдовика ХУ.--У (707-736). Настроеніе французовъ при вступленій на престоль Людовика XVI. — Министерство Тюрго. — Воспоминанія о Сюлли. — Henri IV.-Шензура. - Compte rendu - Неккера. - Американская война. -Франклинъ въ Парижъ. – Лафайэтъ. – Тріумфъ Вольтера. – Отставка Неккера.-Новый духъ оппозиции.-Вопросъ о генеральныхъ штатахъ.-Jeanne de Naples - La réduction de Paris. - Zorai. - Othomenie naрижанъ къ философін и правительству.-Нотабли.-Представление Paisiello.—Борьба съ парламентами. - Cour plenière.— Grands baillinges.— Положение королевы. — Представление Athalie. — Virginie. — Tarare. — Оптпмистическое настроение публики и популярность монархіп. — L'optimiste. — Le Philinte de Molière.-Lettre duRoi pour la convocation des Etats généraux.—Политические идеалы избирателей. — Les châteaux d'Espagne.— Заключение. (736-740).



# ВАЖНЪЙШІЯ ОПЕЧАТКИ.

| Стран.       | Строки.   | Напечатано.   | Слъдуетъ.      |
|--------------|-----------|---------------|----------------|
| 46           | предпоса. | пороками      | проровами      |
| 95           | 25        | d. e.ducation | de l'éducation |
| 103          | 3         | сочиннао      | создало        |
| 15 <b>9</b>  | 5         | HO            | не             |
| 181          | 2         | Лондонѣ       | Ліонѣ          |
| 18 <b>9</b>  | 6         | вновь         | новомъ         |
| 224          | 20        | актеру        | автору         |
| 237          | rem. 26.  | 1682          | 1782           |
| 245          | 14        | веселиться    | веселья        |
| <b>2</b> 58  | rem. 2.   | Charassin     | Charisson      |
| 2 <b>9</b> 9 | 12        | возможнѣе     | важнѣе         |
| 308          | 12        | отправляться  | отравляться    |
| 309          | rem. 23.  | parell        | par            |
| 324          | 4         | 1871          | 1781           |
| 3 <b>2</b> 9 | 23        | постоянную    | настоящую      |
| 350          | 10        | Мальзердъ     | Мальзербъ      |
| 394          | 14        | бродяги       | brigands       |
|              | rem. 81.  | Morlin        | Merlin         |
| 410          | 15        | ободряетъ     | ободряють      |
| 420          | 5         | авторъ        | возлагалъ      |
| 428          | 23        | Бенжалина     | Бенжамина      |
| <b>4</b> 29  | rem. 26.  | крестьянина   | крестьянка     |
| 466          | 25        | причины       | мотивы         |
| 551          | rem. 149. | Réatins       | Théatins       |
| 573          | 10        | 1779          | 1789           |
| 6 <b>29</b>  | 12        | подь          | надъ           |
| 646          | 29        | больше        | дальше         |
| 647          | rem. 1.   | правазовъ     | принцевъ       |
| 692          | 2         | 1856          | 1756           |
|              |           |               |                |

•

.

:

•