

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# HARVARD COLLEGE LIBRARY

Bought with the income of THE KELLER FUND

Bequeathed in Memory of Jasper Newton Keller Betty Scott Henshaw Keller Marian Mandell Keller Ralph Henshaw Keller Carl Tilden Keller



M

# РИМСКІЯ КАТАКОМБЫ

H

# NANHTRMAII

## ПЕРВОНАЧАЛЬНАГО ХРИСТІАНСКАГО ИСКУССТВА.

Соч. А. фонъ ФРИКЕНЪ.



TACTL BTODAS.

Надписи и Символическія Изображенія.

Цзна 1 г. 50 к.

МОСКВА. Изданіе К. Т. Солдатенкова. 1877. Дозволено цензурою духовныхъ вингъ. Мосяви. Сентября 9 дня 1876 г.

THUSTPANT TPANTES OF R. V HPHYSCTERGEBYS R. J. DERIGES

Digitized by Google

### НАДПИСИ.

I.

Читатель, въроятно, замътиль въ первой части этого сочиненія, сколько подробностей изъ жизни первыхъ христіанъ могутъ открыть намъ
ихъ эпиграфическіе памятники. Въ эпитафіяхъ катакомбъ, выръзанныхъ
или написанныхъ краскою на плитахъ, неръдко начерченныхъ поспъщно
на свъжей извёсткъ у отверзтія гробницы, въ этихъ изръченіяхъ иногда сокращенныхъ и отрывистыхъ, принимающихъ форму воскликновеній,
иногда напротивъ многословныхъ и напыщенныхъ, отражаются особенности нравственнаго состоянія первыхъ послъдователей ученія Спасителя
и выражены ихъ надежды, върованія, стремленія.

Христіанскія надгробія важны по тому, что въ нихъ читаешь, и по тому, чего въ нихъ нътъ. Сравнивая эти надписи разныхъ эпохъ, подверженныя менте рукописей пополненіямь и поправкамь, мы получаемь возможность проследить составление догматовъ, равно какъ и перемены происходившія въ чувствахъ и понятіяхъ втрующихъ, по мъръ того какъ шли года; а сличая эпитафіи ихъ съ эпиграфическими памятниками Рима языческаго, мы можемъ опредълять черты несходства существовавшія въ идеяхъ и нравахъ общества отживавшаго и рождавшагося.-Следующій примерь всего лучше докажеть намь это: приблизительно около тринадцати тысячь христіанскихь надгробій, принадлежащихь въ первымъ въвамъ распространенія новой въры, отврыли и собрали до сихъ поръ, и въ этомъ значительномъ числё ихъ, всего въ двухъ наи трехъ случаяхъ, и то сомнительныхъ, находишь выраженіе: servusрабъ и также чрезвычайно ръдко: libertus-отпущенникъ, слова безпрестанно встръчающіяся въ надписяхъ Римлянъ явычниковъ. Не было ли бы достаточно одного этого факта для опредъленія нравственнаго состоянія христіанской общины этихъ столітій, даже и тогда, если бы до насъ не дошли нивакіе другіе ея памятники?

Эпитафін первыхъ христіанъ, прежде чёмъ произведенія ихъ искусства, обратили на себя вниманіе ученыхъ прошедшихъ вёковъ. Фрески и саркофаги были забыты въ катакомбахъ, тогда какъ ученики извёстнаго Алькунна, современника Карла Великаго, составляли уже сборники изыческихъ и христіанскихъ надимсей. Историческое значеніе эпиграфическихъ памятниковъ нало однако интересовало этихъ раннихъ компилаторовъ и главною цёлію ихъ было, какъ кажется, только собираніе образцовъ лапидарной литературы, особенно написанныхъ стихами—въ родё дошедшихъ до насъ отъ папы Даназа—для подобнаго же рода сочиненій.

Но любовь из изучению илассической древности, проявившаяся въ царствование Карла Великаго, одновременно съ нёкоторымъ возрождениемъ умственной жизни и даже искусства, подъ влиниемъ тъхъ учреждений этого императора, которыя привели въ устройство современное ему общество и развили его силы; эта паилонность, говорю я, иъ изслёдованию памятниковъ оставленныхъ древними Рамлинами, обозначившаяся скорбе вит Италии чёмъ въ этой странт, не пережила эпохи Карловинговъ, и кончилась въ феодальномъ варварствт, вмёстт съ художественной дёятельностию, вызванной основателемъ новой западной имперіи.

Посят сборниковъ учениковъ Алькунна не встръчаешь начего подобнаго въ этомъ родё въ продолжении нёсколькихъ столётій. Въ различныхъ сочиненіяхъ средневёковыхъ писателей разсёяны копів съ древнихъ надписей, иногда и христіанскихъ, но спеціальныхъ собраній римскихъ, эпиграфическихъ памятниковъ не находищь до возрожденія. Съ четырнадцатаго вёка являются компиляція въ которыхъ языческія эпитафів перемёшаны съ христіанскими. Выборъ исключительно послёднихъ составиль въ Римё въ первый разъ Р. Sabinus, въ началё пятнадцатаго столётія; но только не болёе тысячи ихъ собрали къ концу шестнадцатаго вёка.

Изследованіе катакомбъ, начавшееся после случайнаго открытія одной части ихъ въ 1578-иъ году, и особенно труды Bosio, прибавили значительное число христіанскихъ надписей иъ известнымъ уже. Съ этого времени почти всё археологи, писавшіе о подземномъ Рамѣ и предметахъ найденныхъ въ нёмъ, копировали также и эпитафіи. О тру-

**ДАХЪ НЪКОТОРЫХЪ МЯЪ НЕХЪ МЫ УЖО ГОВОРЕЛИ ВЪ ПОРВОЙ ЧАСТИ. ВО ВТО**ромъ отдъль введенія. Сборники этихъ ученыхъ составлены однако безъ опредвленной системы, и только въ последнее время G. B. de Rossi, продолжая работы по той-же части Бардинала Angelo Mai, началь приводить въ порядовъ накопившіеся натеріалы. Трудъ его будеть самынь полнымь собраність этого рода, не только потому что онь должень завирчать всё эпиграфическіе памятники римсимъ христіань первых шести стольтій, отврытые до сих поръ и разбросанные въ многихъ инигахъ и неизданныхъ рукописяхъ, но также и потому что надписи, въ этомъ исключительно посвященномъ имъ изданіи, распредёлены последовательно, чтобы служить документами для разъясненія осологическихь вопросовъ, и для исторіи первобытной христіанской общины въ Рамъ. Первый, единственный появившійся до сихъ поръ въ свъть томъ этого сочиненія 1) уже поясниль многое по части христіанской налеографія, такъ вакъ онъ заключаеть 3174 эпитафія, время которыхъ можно съ точностію указать по именамъ консуловъ названныхъ въ текстъ. Понятно, что съ помощію этихъ памятниковъ, сравнивая съ ними надгробія безъ означенія года, сличая ихъ характеръ, формулы, явыкъ, стиль, ореографію и символическія изображенія, присоединенныя къ нимъ, дълается возможно опредълить эпоху ихъ появленія. Говоря о христіанских надписяхь Рима, нельзя упускать изъ вида и отпрытыя въ бывшихъ провинціяхъ имперіи. Очень замічательное собраніе эпитафій Галлін издаль въ последнее время французскій ученый Edmond Le Blant. 2).

Большинство христіанскихъ, эпиграфическихъ памятниковъ, первыхъ въковъ распространенія новой втры, состоить изъ надгробій. Они были открыты въ Римъ, въ Италіи, въ Галліи, въ съверной Африкъ, вообще всюду, куда проникало христіанство въ эту эпоху, и происходять изъ катакомбъ или кладбищъ расположенныхъ на поверхности вемли <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> G. B. de'Rossi. Inscriptiones Christianae urbis Romae septimo saeculo autiquiores. Romae 1857—1861.

<sup>2)</sup> Inscriptions chrétiennes de la Gaule antérieures au huitième siècle. Paris. 2. vol. 1n-4°. 1856-1865.

э) Энитафій послідняго, рода не тако наого нако натаконовыхо. Гробинцы, вид иногеово, были устроены превнущественно подлід базиливо нля во самоно зданів ихь. Тако напринірь, возлід собора Св-го Павла, вид городскихо стіно Рама, накодилось большое иладбище, и ийсколько надгробій со числами, на мраморимую плитахо, были найдены во этомо мідсті.

Воспоминательныя надписи, въ которыхъ говорится о посвященім базиликъ, церквей, крестильницъ, о возобновленіи и украшеніи религіозныхъ зданій, также объяснительныя, въ родё поставленныхъ въ подвемномъ Рямё напой Дамазомъ, иногда для возбужденія религіознаго чувства вёрующихъ, не относятся къ первымъ временамъ христіанства, а къ У-му и последующимъ столетіямъ; оне, разумется, гораздо малочисленнёе эпитафій. Воскликновенія, выражающія благочестивыя желанія, являются возлё надгробій; ихъ встрёчаешь также на стекляныхъ чашахъ, на колечныхъ камняхъ и на кругихъ памятникахъ.

Символическіе знаки и фигуры, имъвшіе условное, скрытое значеніе у христіанъ, изображенные иногда возлъ надгробныхъ надписей, будуть объяснены отдъльно отъ послъднихъ.

II.

Христіанскія эпитафія обыкновенно выр'яваны на саркофагахъ вля на плитахъ и черепицахъ вставленныхъ въ отверзтіе горивонтальной неми (loculus), которая высъкадась въ туфъ и сдужела гробницей. Буквы ихъ иногда выкрашены красной краской, подобно тому какъ это дълали и Римляне язычники. Археологъ восемнадцатаго стольтія—Boldetti-предполагаль, но безь достаточнаго основанія, что эта особенность составляеть отличительный внавъ надгробія мученика. Послѣ торжества церкви иногда золотили эпитафіи значительныхъ лицъ, или только имена консуловъ, выставляемыхъ для означенія года, особенно если это были императоры; такъ напримъръ въ надписи изъ катакомбы находящейся около города Кьюзи, въ Тосканъ, 455-го года, буквы вмени Валентиніана III-го, консула въ восьмой разъ, поволочены. Этотъ способъ выраженія почитанія и уваженія употребляли и переписчики манусириптовъ, особенно въ восточной имперіи; т. н. п. въ церковныхъ рупописять вызантійского происхожденія, слова: Богь, Господь, Христосъ, Богоматерь и имена святыхъ, иногда императоровъ, выволочены, посеребряны, нарисованы съ различными украшеніями, цвётными чернилами, или только написаны большихъ размёровъ чёмъ остальной тексть. Встрёчаются также въ подземномъ Римё эпитафіи, написанным кистью, всего чаще сурикомъ или виноварью. Подобное монументальное письмо, слёды котораго мы находимъ и въ ватакомбахъ Неаполя, существовало уже у Этрурянъ, и было въ большомъ употребленіи у Римлянъ, т. н. п. въ Помпей на стёнахъ общественныхъ зданій и частныхъ домовъ, нерёдко встрёчаешь надписи сдёланныя такимъ образомъ. Онё, по прошествіи многихъ столётій, очень хорошо сохранились, мало утративъ свою первоначальную свёжесть.

При посившномъ погребенів христіанъ, въ періоды нѣкоторыхъ гоненій, когда входъ въ катакомбы былъ запрещенъ особенными эдиктами императоровъ, короткія эпитафіи, заключавшія только имя погребеннаго и какое либо восиликновеніе, чертили на плитахъ углемъ, вѣроятно съ намѣреніемъ, потомъ, въ дни болѣе спокойные, вырѣзать ихъ; это, какъ видно, не всегда удавалось или потому что родственники и друзья умершаго погибали жертвой преслѣдованія, или въ слѣдствіе скораго забвенія отбывшихъ, примѣры котораго встрѣчаются среди людей всѣхъ временъ и религій. Иногда первыя буквы подобныхъ надгробій вырѣзаны, а остальныя начерчены углемъ; попадаются также гробницы только съ одними символическими изображеніями или безъ всякаго указанія потличительнаго знака; онѣ не всѣ принадлежали бѣднымъ, потому что дорогія украшенія были открыты въ нѣвоторыхъ изъ нехъ.

#### III.

Явыческій, равно вакъ и христіанскій, дапидарный стиль въ Римъ, имълъ свою особенную пунктуацію, не употребляемую въ письмъ другаго рода и иногда совершенно произвольную. Всего чаще Римляне послъ
каждаго слова ставили точку, исключая въ концъ строкъ и самаго текста, чтобы облегчить читателю отдъленіе составныхъ частей ръчи, обык-

новенно очень близко поставленных в одна возле другой. То же самое находинъ мы и у христіанъ. Эпиграфическіе памятники первыхъ временъ республики, равно какъ и V-го и VI-го сто-я посяв Р. X., часто мишены знавовъ прецинанія, или они являются только послів согращенныхъ словъ. Во II-иъ и въ III-иъ въкъ напротивъ, пунктуація въ надписяхъ умножается до безконечности, и не только каждое слово, но слоги его и даже самыя буквы раздёлены знаками. Форма послёднихъ была очень разнообразна; они имъле вногда фигуру пальмы, иногда буквы О или S, звъздочки, треугольника, но всего чаще листика 🗢 неръдко раздъленнаго линіей что даеть ему видъ сердца произеннаго стрвлой, особенность ваставиявшая предполагать что этимъ котели выразить печаль объ умершемъ. Но фигура листа встръчается также и въ надписяхъ ненадгробныхъ т. н. на игорныхъ доскахъ, какъ мы увидемъ ниже. Всего въроятиве что это быль только знакъ раздвленія, болье красивый обыкновенныхъ, по понятіямъ р'ящиковъ того времени, и не имъвшій никокого символического значенія, что доказывается одникь эпиграфическимъ памятникомъ изъ стверной Африки; въ текстъ котораго подобная фигура, оставшаяся въ употребленін до IX-го ст-я, названа "hederae distinguentes" т. е. "отличительный" или "раздёляющій листь плюща". Чисто христіанскими знавами препинанія были: престь и монограмма Спасителя \*).

Въ древнемъ Рамъ было особеннаго рода правописаніе для монументальнаго письма, которое нъсколько разнилось отъ обывновенной ореографія. Бакъ предполагають это происходило оттого, что нъкоторыя слова Римляне выговаривали иначе чёмъ писали и согласовались съ произношеніемъ составлял текстъ надписей; можетъ быть также они слёдовали при этомъ арханческому стилю и правописанію. Особенность эта проявляется также и въ христіанскихъ эпитафіяхъ; мы встрёчаемъ въ нихъ между прочимъ; АІ витсто АЕ, т. н. въ словъ АЕТЕКНАІ за АЕТЕКНАЕ, т. е. въчный; В витсто V и на оборотъ; ВІВАЅ а не VIVAS—живи VENEMERENTI а не BENEMERENTI—благодостойные. С витсто G, к. н. REFRICERIVS а не REFRIGERIVS—прохлажденіе; Е витсто I и на оборотъ: GENETRIX за GENITRIX—родительница и PONTIFIX а не PONTIFEX—первосвященникъ. Е замъняло F, особенно въ У-омъ ст-ім и

<sup>\*)</sup> Смотри дальше отдёль вреста и монограммы Христа, главы ХХ,ХХІ.

O, V, в. н. TRIOMPHVS а не TRIVMPHVS т. е. тріумфъ; Р ставили вийсто В, в. н. PLEPS вийсто PLEBS т. е. народъ и т. д. \*).

Но исилючая эти неправильности, въ христіанских надписях неръдво нопадаются погръщности, происходящія или отъ небрежности ръщиковъ, или въ слъдствіе неумънія писать безошибочно; онъ умножаются съ каждымъ стольтіемъ. Тотъ-же самый упадокъ, который замъчаемъ мы съ теченіемъ времени въ искусствъ первыхъ христіанъ, проявляется въ стилъ и ореографіи ихъ надгробій; даже и въ формъ буввъ надписей.

#### IV.

Въ первый періодъ своего существованія, христіанская община въ Римъ состояла преимущественно изъ Евреевъ, Грековъ, вообще людей восточных в странь, между которыми греческій явыкь быль въ большомъ употребленія, и ватакомбныя эпитафів, написанныя по гречески, почти всегда принадлежать из ранней эпохв распространения новой въры; онв встръчаются въ значительномъ поличествъ до середины III-го ст-ія; потомъ число ихъ постепенно уменьшается и онъ почти совершенно пропадають въ первой половинъ IV-го въка. Иногда къ тексту ихъ прибавлены невоторыя подробности, в. н. имена консуловъ, годы, месяцы и дни жизни умерилаго по латински; или какое нибудь воскликновеніе, к. н. "расе" — миръ начерчено греческими буквами. Долгое время, можно свазать до вонца III-го стольтія, язывь греческій исвлючетельно употреблялся церковью, т. н. имена многихъ папъ III-го въка написаны на гробницахъ ихъ въ ватакомбахъ по гречески. Надгробія эти отинчаются своею враткостью; на годы правленія, ни событія случившіяся въ продолженім его, ни день смерти не указаны въ нихъ; иногда только въ имени папы прибавлено слово: епископъ. Восточное происхож-

<sup>\*)</sup> Для больших подробностей смотри Martigny. «Dictionnaire des Antiquités chrétiennes, статью «Inscriptions».

деніе литургін западной церкви оставило следы сохранившіеся многіе вежа. Только въ теченік IV-го ж V-го ст-ій языкъ датинскій сталь постепенно вамънять въ Римъ греческій, но послъдній употребляли еще долго потомъ, по привычев, иногда ввроятно не понимая его; извъстно что онъ въ VI-ъ ст. быль почти совершенно забыть въ Италіи, въ следствіе чего сношенія между Римомъ в восточными христіанами все болье ватруднялись, такъ навъ число лицъ католического духовенства, способныхъ переводить съ греческого языка на латинскій, письма приходившія съ Востока, уменьшалось сь каждымъ столътіемъ. Всъ средніе въка, въ нъвоторымъ странамъ Италів, в. н. въ неаполитанскимъ провинціямъ, священники вийсти съ латинской литургіей говорили и греческую; что могло происходить также и отъ болбе продолжительнаго господства вивантійснихъ императоровъ на югъ полуострова чъмъ въ остальныхъ частяхъ его. До сихъ поръ, когда священнодъйствуетъ папа, извъстныя части божестенной службы говорять и поють сперва по гречески, а потомъ по латински.

Въ Римъ въ первыя стольтія вмперім ученые, просвъщенные, вообще благовоспитанные люди говорили на греческомъ языкъ; знаніе его потому было какъ бы отличительнымъ признакомъ образованія; что породило привычку употреблять въ разговоръ греческія слова, мода, которой слъдовали особенно женщины, обстоятельство, не разъ вызвавшее сатирическій смъхъ Ювенала и другихъ поэтовъ той же эпохи. Обыкновеніе это отразилось и въ лапидарномъ стилъ, т. н. есть латинскія эпитафіи, христіанскія равно какъ и языческія, къ которымъ прибавлены греческія выраженія, и вногда текстъ вхъ написанъ, вполнъ или отрывжами, греческими буквами. Подобное смъщеніе обомхъ языковъ продолжалось въ отдъльныхъ примърахъ до XI-го стольтія.

٧.

Надгробія языческаго Рама начинаются обывновенно обращеніемъ въ духу умершаго и посвященіемъ ему гробняцы. Испаючая боговъ, съ ясно обозначенной личностію, древніе Римляне признавали существованіе геніевъ, число и дъятельность которыхъ не были такъ точно и положительно опредълены. Все что происходило въ природъ и жизни человъта, всъ явленія и моральныя событія состояли въ въденіи этихъ духовъ, властвовавшихъ на земят, соеденяя смертныхъ съ богами. Между геніями подобнаго рода особенно уважались покровители родовъ — genius generis. Они дълались предметомъ домашняго почитанія, и среди ихъ числились также пенаты — penates — боги дома и лары-lares: послёдніе были души умершихь, но добродётельныхь членовъ семейства, превратившихся въ хранителей живущихъ родственниковъ и ихъ имущества. Напротивъ души людей злыхъ, а также и погибшихъ насильственного смертью, или непогребенныхъ, ларвы (larvae, lemures) блуждая вовругь домовъ не находя покоя безъ надежды и убъжища, вредили людямъ, причиняя имъ болевни и всякаго рода несчастія. Души умершихъ очищенныя погребальными обрядами, и сдъдавшіяся предметомъ поилоненія наравить съ богами и героями назывались: "Dii" или "Divi Manes" т. е. чистые, святые, добрые 1); они обитали въ глубинъ земли и 21-ое февраля-Feralia, быль день преимущественно посвященный вив. Языческія эпитафіи начинались воззванісив къ этимъ reніямъ, выражавшимся словами "Diis Manibus", которыя писали въ сопращении буквами D.M. прибавдяя въ нимъ иногда и S. т. е. "Sacrum".

Въ главъ христіанскихъ надгробій встръчаются очень часто тъ-же саимя литеры, и невозможно придать имъ никаваго христіанскаго значенія. Трудно предположить чтобы върующіе ставили эту языческую формулу, даже и послъ торжества церкви, для внушенія уваженія къ своимъ гробницамъ и предохраненія ихъ отъ разрушенія. Нельзя также согласиться съ интінемъ, что буквы D. М. должны были означать DEO MAGNO. т. е. Богъ великій, или D.М.S. DEO MAGNO SANCTO; подобныя фразы не встръчаются въ христіанскихъ надписяхъ; притомъ, въ текстъ однаго эпиграфическаго памятника, изъ катакомбы Претекстаты 2), слова "Diis Мапівия" написаны встым буквами, а въ другой эпитафіи поставлены первыя литеры тъхъ-же словъ, но на греческомъ языкъ О.К. т. е. Оволь Катах домоль. Съ другой стороны, невозможно сомнъваться въ христіанскомъ происхожденіи надгробій съ буквами D.М. или

<sup>1)</sup> L. Preller. Römische Mythologie zweite Auflage Berlin 1865.

<sup>2)</sup> Онъ находится теперь въ Кирхеровомъ Музев въ Римв.

D.M.S.; во первыхъ: многія изъ нихъ были отпрыты въ катакомбахъ; а во вторыхъ: они часто пополнены символическими фигурами и знакаим, которые неоспоримо выражаютъ идеи новой религіи. Есть даже случам, что монограмма Христа разділяетъ литеры D.M. или M.S.

Странный факть, появленія фразы обращенія въ языческамъ богамъ, въ христіанскихъ надписяхъ, можеть объясниться только темъ,что ръщеке бозсовнатольно ставиле въ главъ эпетафій, первыя буквы словъ утратившихъ свой первоначальный смыслъ и превратившихся въ погребальную формулу, о настоящемъ значения которой никто болье не думаль. Это непонимание доказывается между прочинь и темь, что въ начаять однаго христіанскаго надгробія литеры D.M.Ş. перем'єщаны в поставлены следующимъ образомъ: М.S.D. Привычка играла туть, какъ часто бываеть въ дёлахъ подобнаго рода, главную роль; т. н. языческія названія дней неділи, кань мы увидимъ дальше, повторялись христіанами; это извиняеть даже и строгій Тертульянь. Есть прим'вры, что буквы D. М. стёрты <sup>1</sup>) върующими, въроятно родными или друзьями умершаго, ножеть быть санымъ рёщекомъ, который спохватился что поставиль языческій знакъ. Обыкновеніе, начинать надгробія этими литерами, сохранилось между христіанами Рима и вообще латинскихъ странъ до V-го стольтія: въ отдельныхъ примърахъ, даже до нашего времени. На югъ Италін, въ Валабрін в Апулін, замінили О.М. первыми буквами слідующихъ словъ: Bonae memoriae, т. е. доброй или дорогой паняти.

Обозначеніе времени у христіанъ, въ ихъ эпитафіяхъ дѣдалось, посредствоиъ календъ, нонъ, и идъ, какъ у язычниковъ. Если указаны дни недѣли въ надписяхъ имъ дано названіе: "dies Lunae"—день Луны, "dies Martis"—день Марса, "dies Mercuri"—день Меркурія, "dies Iovis"—день Юпитера, "dies Veneris"—день Венеры и т. д. 2). Эти

<sup>1)</sup> Какъ напрвивръ въ эпитафін 361-го года, найдовной въ Agro Verano воздъ базвляни св-го Лаврентія. G. B. de Rossi. Inscriptiones chr. urb. Rom. sept. saecant.

<sup>2)</sup> Раздаленіе времени на недали, каждая изъ семи дней, было въ употребленій у иногихъ народовъ Востова, съ самой отдаленной древности, и. и. у Семитовъ Индайщевъ, Египтянъ. Эти посладніе, по мизнію историва Діона, назвали дни недали именами семи извастныхъ имъ планетъ, которыя были: солице, луна, Марсъ, Меркурій, Юпитеръ, Венера, Сатуриъ. Обыкновеніе раздалять времи на недали, установилось въ Рима виаста съ христі анствоиъ. Грени далили ивсяцъ на три девады, каждая изъ десяти дней; у Римлянъ времи далилось неровнымъ обравонъ на календы, новы, и иды. Они называли—саlendae, первый девь лумнаго

имена остались у датинскихъ народовъ, Dies Domenica, т. е. день Господень, навваніе даваемое западными христіанами дню воспресенія Христова, встрѣчается въ первый разъ въ надписи съ означеніемъ года только въ 404-мъ г. 1) и до VI-го ст-ія употреблено очень рѣдко. Языческое наименованіе этого дня—"dies Solis"—день солнца, долгое время сохранялось у христіанъ. Dies Solis названо воспресеніе въ двухъ эдиктахъ Константина, 321-го г., которыми онъ запрещалъ работать въ этоть день 2).

#### YI.

Не смотря на эти наружныя сходства христіанскихъ надписей съ языческими, не трудно отличить ихъ. Вторыя представляютъ сильнъе опредъленный харайтеръ изученности и утонченности; по всему видно что было больше средствъ и времени для ихъ созданія; первыя напротивъ проще, часто носять на себъ отпечатокъ бъдности, поспъшности работы и малой образованности своихъ сочинителей; онъ состоятъ иногда только изъ двухъ или однаго слова, что у Римлянъ не встръчается даже и въ колумбаріяхъ, т. е. въ гробницахъ бъдныхъ людей и рабовъ. Но христіанскія надгробія разнятся отъ языческихъ премиущественно тъмъ, что выражають чувства, заботы и идеи особеннаго характера, не преобладавшія въ обществъ древняго Рима. Онъ проявляются въ

мъсяца, отъ греческаго слова ходко т. е. «я призываю» потому что это быль день, въ который первосвятитель—Pontifex maximus свываль народь и возвъщаль ему, когда норядовь праздинковь будеть объявлень. День этого сообщенія пазывался новы,—попае, такь какь онь девять дией предмествоваль ядамь — idi. Послёднік дёлили мъсяць приблизительно на половину, наступая въ 15-ый или 13-ый день; названіе ихъ предсходило отъ этрурскаго слова: idio т. е. «я раздёляю».

<sup>1)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones chr. urb. Rom. sept. saec. antiq.

<sup>2)</sup> Въ Евангеліи однако, дни недёли названы такъ, накъ это дёлали Еврои, считавшіе отъ субботы, говори: первый, второй, третій день послё этого дни отдехновенія, который для нихъ заключаль недёлю. Въ дёлніяхъ Апостоловъ и въ Евангеліяхъ, воскрессніе названо первыкъ днёнь недёли.

восилиновеніяхъ написанныхъ воздії эпитафій, или начерченныхъ остріємъ на свіжей извёстий у отверзтія loculus, немедленно послії погребенія умершаго, родственниками или друзьями его. Самое обывновенное изъ этихъ восилицаній, передающихъ задушевныя, исиреннія чувства вірующихъ, часто выраженныя въ минуту испытанія, состоитъ мизъсповъ: ІN РАСЕ—ЕN ЕІРННЯ т. е. "въ мирій". Формула эта является съ очень раннихъ, можно даже сказать, апостольскихъ временъ у христіанъ, но встрічается также въ эпитафіяхъ Евреевъ 1). Извістно что Іудем, при встрічій другъ съ другомъ, обмінивались привітствіємъ: "миръ съ тобою, миръ съ вами", обыкновеніе бывшее въ употребленіи и сохранвишееся до нашихъ дней у другихъ симетическихъ народовъ. Слово РАХ—миръ, поставлено иногда, но рідко, въ началів языческихъ надгробій 2).

У христіанъ значеніе этого восилиновенія міняется; то это молитва за усопшихъ, то утвержденіе что они находятся въ вічномъ блаженствів, то только надежда на это, в. н.ТЕСУМ РАХ СНЯІЗТІ—"миръ Христа съ тобою". РАХ ТЕСУМ РЕЯМАНЕАТ — "да пребываетъ миръ съ тобою". SEMPER VIVE IN РАСЕ—"Вічно живи въ миръ". IN РАСЕ DOMINI DORMIAS. "Спи въ миръ Господа". IN РАСЕ ЕТ IN REFRIGERIVM—"Въ миръ и прохлажденіи". REQVIESCIT IN РАСЕ—покоится въ миръ". VIVI IN GLORIA DEI ЕТ IN РАСЕ DOMINI NOSTRI — "Ты живепь въ славъ Божіей и въ миръ Господа нашего Христа"— тутъ имя Спасителя означено его монограммой.—IN РАСЕ ЕТ IN DOMO АЕТЕКНА DEI—"Въ миръ и въ вічномъ домъ Божьемъ". Смыслъ этихъ словъ выражали также іероглифически, символическими фигурами, какъ мы увидимъ ниже.

Формула VIXIT IN PACE—"жиль въ мирѣ", употребленная въ эпитафіяхъ гораздо рѣже приведенныхъ выше фразъ, вѣроятно указывала православіе погребеннаго, и свидѣтельствовала, что ложное ученіе сектъ не возмущало его вѣры и не тревожило совѣсти; въ самомъ дѣлѣ "vixit in расе" встрѣчается на гробницахъ преимущественно въ странахъ вол-

<sup>1)</sup> Опъ быле открыты въ вуъ ватаконбауъ около Рина.

<sup>2)</sup> Стоявъ Сенева, въ философіи котораго проявляются идея и принципы христіанскаго харантеро, обстоятельство заставляющее утверждать ийноторыхь ученыхъ, но безъ убёждающихъ доказательствъ, что онъ видёлъ апостола Павла въ Рим'й и слыхалъ его ученіе; Сенева говорить о вёчномъ мир'й — аетегна рах, м'есто пребыванія душъ праведныхъ людей посл'й изъ смерти. Слова: РАХ АЕТЕRNA поэтому не есть вёрное увазаніе христіанскаго происхожденія надписи.

нуевыхъ, въ первые въка христіанства, ересяни, к. н. въ римской Африкъ, гдъ послъ сенты Монтанистовъ явилась, въ началъ IV-го столътія, ересь Донатистовъ и наконецъ расколъ Арія принесенный Вандалами.

Слова "въ миръ" возлъ надгробія означали обывновенно миръ душъ, но иногда они выражали покой данный тълу умершаго, и въ этомъ случав ихъ писали съ цълью остановить руку разрушителя гробняцы. Другаго значенія, напримъръ, нельзя придать следующей надпися: OSSA TVA REQVIESCANT IN PACE—"Кости твоя да покоятся въ миръ" 1).

Въ восилиновеніяхъ выражена иногда похвала погребенному, к. н. FRVCTVOSA BENE VIXISTI BENE CONSVMMASTI—"Фруктуоса ты хорошо жила, ты хорошо совершила земной путь"; въ началъ и въ концъ этихъ словъ изображена пальмовая вътвь, символъ побъды; или умершему даны самын нъжныя названія, к. н. ANIMA DULCIS—"душа сладиян"; PALVMBA SINE FELE—"голубь безъ жёлчи"; ANIMAE INNOCENTI, INNOCENTISSIMAE—"душъ невинной, невиннъйшей.

Слово VIVAS т. е. "живи", также очень часто написанное на гробнацахъ, означаетъ желаніе жизни въчной и блаженства умершему; VIVAS IN DEO—"живи въ Богъ". VIBAS IN SANCTIS—"живи между святыми". Иногда высказано болъе утвердительнымъ образомъ, что погребенный среди избранныхъ, к. н. АССЕРІТ REQVIEM IN DEO—"Онъ пріобръльспокойствіе въ Богъ". SCIMVS ТЕ IN—"Мы внаемъ что ты въ Хрисстъ". FRVCTVOSVS ANIMA TVA CVM IVSTIS—"Фруктуосусъ душа твоя съ праведными". REQVIEM ADCEРІТ IN DEO PATRE NOSTRO ET CHRISTO EIVS—"Онъ получиль сновойствіе въ Богъ отит и въ его Христъ". АССЕРТА АРVD DEVM—"Принятая Богомъ". RECEPTVS AD DEVM—"Принять богомъ". Эта формула унотреблена въ очень интересномъ надгробім казначея или управителя имъніями императора Коммода, и потому, въроятно, человъка значительнаго, по имени Просенесь 2). Отпу-

<sup>1)</sup> Формуда «in расе» присоединенная из слову «Augusta» является на бромковой монеть съ неображениемъ Салонины жены ямператора Галлиена. Она представлена съ оливковой въткой въ одной рукъ и синпетромъ въ другой. Такъ какъ означенная надпись не встръчается на другихъ медаляхъ Рима языческаго, то это повело иъ предположению, что императрица Салонина, отличавшаяся добротою и благодътельнымъ характеромъ, исповъдывала христинскую въру, или по прайнъй мъръ, была благосилонно расположена въ христинамъ. Но это, разумъется, только одно предположение.

<sup>2)</sup> G. B. de Rossi. Inscr. chr. urb. Rom. sept. sac. ant. T. I. p. 9. ann. 217.

MICHIBERE CTO, ROTOPHINE, ESETA ESECTES ON GLIFA ADDENTA, COOPYRESE ему на свой счёть великольный саркофагь, находящійся теперь въ Villa Borghese, около Рима. Эпитафія выразанная туть на фигура дощечки поддерживаемой двумя геніями, имбеть вполив языческій характеръ и императоръ Боммодъ названъ въ ней: divo т. е. "божественный". но на правой сторонъ саркофага прибавлены слова менъе замътныя главной надписи, и выражающія иныя иден. Они начерчены однимъ изъ отпущенивловъ Просенеса, который говорить: что возвратись въ Римъ захотълъ обозначить на гробницъ своего прежняго господина день когда онь быль принять Богомъ---RECEPTVS AD DEVM. Выражение это, не встръчающееся въ явыческихъ эпитафіяхъ, и имъющее вполиъ христіанскій смысать, даеть право предположить, что Просенесть быль послёдователь ученія Спасателя, но вівроятно христіанань робкій, дороживній своимъ общественнымъ положеніемъ, и страшившійся обнаружить въру свою, серывая её даже отъ друзей и служителей. Одинъ изъ последникъ, конечно также христіанинъ, посвященный въ тайну своего повровителя, находился въ отсутстви когда умеръ Просенесъ. Вернувшись въ Римъ этотъ преданный слуга, можеть быть огорченный тамъ, что твдо господина его не было положено возда братьевъ по вара, въ катакомбъ, пожелаль освятить, хотя однимъ христіансямиъ словомъ, его явыческую гробницу. Въ этой замъчательной надписи просвъчиваеть задушевная мысль христіанина временъ гоненій, и отирывается для насъ трогательный эпизодь изъ его жизни.

Поэтическая формула: ELATVS EST также родъ воскливновенія, встрёчающаяся всего одинъ или два раза, можно перевести такъ: "онъ поднялся въ Богу". Иногда объ этомъ только просять Госнода во взыванія; к. н.: DEVS TE PRECOR VT PARADISVM LVCIS POSSIT VIDE-RE—"Господи, прошу тебя да увидить онъ свёть рая". DOMINE NE QVANDO ADVMBRETVR SPIRITVS VENERES — "Господи, да никогда душа Венеры не будеть омрачена". Рай, въ надгробныхъ надписяхъ первыхъ христіанъ, называють мёстомъ свёта и сіянія; воть нёсколько примёровъ: CVIVS SPIRITVS IN LVCE DOMINI SVSCEPTVS EST \*)—"Душа его

<sup>&</sup>quot;) Подъ словомъ SPIRITVS слъдують понимать душу умершаго—ANIMA, потону что у Рамлявъ, особенно этой эпохи, т. с. первыхъ въковъ имперія, укотребляли слово SPIRITVS въ этомъ симслъ, какъ видно нъъ измескихъ надимсей въ родъ слъдующей: IN НОС TVMVLO IACET CORPVS....CVIVS SPIRITVS IN-TER DEOS RECEPTVS EST—«въ этой гробинцъ повентся тъло..... душа котораго принята между богами».

была принята въ свътъ Божій". IN CHRISTVM CREDENS PREMIA LVCIS ABET..., Въруя во Христа онъ миветъ наградой свътъ". AETERNA TIBI LUX ТІМОТНЕА IN 💥 ... "Въчный свътъ тебъ Тамоеей во 💥 (Христъ)".

Свёть постоянно считался людьии элементонъ благопріятнымъ и снасительнымъ, а мракъ началонъ враждебнымъ и гибельнымъ. Это понятіе проявилось подъ разными формами, во многихъ вёрованіяхъ, но особенно съ большею полнотою въ религіяхъ арійскихъ народовъ. Въ надгробныхъ надписяхъ Рямлянъ язычниковъ, точно также о свётё говорять какъ о нёчто пріятномъ, а о тий какъ объ ужасномъ. Но если мы находимъ выраженіе того-же понятія у христіанъ, то это нельзя объяснить завиствованіемъ у міра влассическаго, а скорёе повтореніемъ вдей преобладавшихъ въ первобытномъ вёрованіи, общемъ всёмъ арійскимъ народамъ до ихъ раздёленія. То же самое можно сказать и въ другихъ случаяхъ, говоря о христіанскомъ символизмѣ.

Въ воспаниновеніяхъ вёрующіе часто поручають себя попровительству умершихъ, души которыхъ, по ихъ мижнію, находятся въ раю. Эта мысль особенно ясно выражена въ следующихъ примерахъ: ЕТ IN ORA-TIONIS TVIS ROGES PRO NOBIS QVIA SCIMVS TE IN & - "B" TBORKE молитвахъ моли за насъ, потому что мы знаемъ что ты во Христь". ОКО SCIO NAMQVE BEATAM - "Upomy reds notomy ato shalo ato the be блаженствъ". ORA PRO PARENTIBVS TVIS - "Моли за родныхъ твомхъ". PETE PRO NOS VT SALVI SIMVS-- "Moли за насъ дабы мы были снасены". IN ORATIONIS TVIS ROGES PRO NOBIS — "Въ модитвахъ твонхъ проси за насъ". ATTICE SPIRITYS TVS IN BONV ORA PRO PA-RENTIBVS TVIS — "Аттикусъ душа твоя въ блаженстве, моли за родныхъ твоихъ". Въ противоположность этому есть случаи что читающихъ просять молиться за спасеніе души усопшаго, к. н. QVISQVIS DE FRA-TRIBVS LEGERIT ROGET DEVM VT SANCTO ET INNOCENTI SPIRITV AD DEVM SVSCIPIATVR — "Тоть ито изъ братьевъ прочтеть это, да просить онъ Бога чтобы дрожайшая и чистая душа была принята Господомъ". Примъры обращеній подобнаго рода въ церкви, т. е. въ собранію праведныхъ, до сихъ поръ не были открыты въ подземновъ Рамъ. Редко находить возле христіанских надгробій восклинновеніе философскаго утешенія, часто встречающееся у явычняковъ: NEMO IMMOR-TALIS - "HERTO HE GESCHEPTEHT".

Слово "REFRIGERIVM", употребленное во многихъ катакомбныхъ эпитафіяхъ, имъетъ особенный смыслъ. У древнихъ Рамаянъ оно овначало вообще возобновленіе и подкрылленіе силь, прохлажденіе, освіженіе, а такъ какъ рай въ священномъ писанія и особенно въ новомъ Завіть сравнень съ пиршествомъ, то подъ выраженіемъ "refrigerium" нервые христіане, віроятно, очень часто понямали небесныя вечери, вообще райскія блаженства. Это видно изъ слідующихъ надписей: IN REFRIGERIVM — "Въ прохлажденія" IN REFRIGERIVM ANIMA TVA — "Дуща твоя въ прохлажденія". IN REFRIGERIVM ET IN PACE — "Въ прохлажденія и въ мирі». ANTONIA ANIMA DVLCIS TIBI DEVS REFRIGERET — "Антонія, сладкая душа, Богъ да освіжить тебя". DEVS REFRIGERET SPIRITVM TVVM— "Богь да освіжить твою душу".

Погребальныя фразы, написанныя золотыми буквами въ толщинъ стекла, встрвчаются и на того рода чашахъ, о которыхъ мы говориле въ первой части (стр. 95). Донышки этихъ небольшихъ сосудовъ, гдъ обывновенно являются золотыя фигуры или надписы, виазаны иногда въ свъжую извёстку, у отверзтія loculus лишеннаго надгробія. Очень въроятно, что подобными предметами, назначение которыхъ было служить на погребальномъ пиршествъ, послъ окончанія его, родственники или друзья покойника отмёчали могилу умершаго, и поступивъ такъ, не считали нужнымъ писать эпитафіи. Воть нікоторыя изъ этихъ формуль: IRENE VIVAS — "Ирина живи!". CONCORDI BIBAS IN PACE DEI - "Конкорди живи въ мирѣ Господнемъ". ILARIS, VIVAS CUM TVIS FELICITER SEMPER REFIGERI IN PACE DEI - "Maapiit живи съ твоими счастливо, постоянно прохлаждаясь въ мерв Господа". На камияхъ колецъ, найденныхъ въ катакомбахъ, быле прочтены слова того-же характера, к. н. BENE QVIESCAS—"Покойся спокойно". VIVAS IN DEO — "Живи въ Богь", формуны вполнъ погребальныя; за этими воскливновеніями слідуеть обывновенно собственное имя или фигура человъка. Подобныя кольца, въроятно, дълали нарочно, чтобы класть вийсти съ умершимъ или прикръплять иъ наружной части его гробницы. Многія изъ нихъ такъ малы, что не могли быть надёты на пальцы.

#### YII.

Въ явыческихъ эпитафіяхъ случается читать выраженіе нажныхъ и человъеслюбивыхъ чувствъ, внесенныхъ въ общество античнаго и ва нлассической философісй, заключавшей много возвышенныхъ, нравственныхъ принциповъ, которые, какъ всегда бываеть въ подобныхъ случаяхъ, распространялись въ образованныхъ слояхъ и дълались руковоиствомъ въ жезне отдёльныхъ развитыхъ людой, но мало гасались народа и не имъли большаго вліянія на его правственность. Эта философская мораль-- в туть мы вивемъ въ виду превиущественно учение Стошковъ-отразилась въ эпиграфическихъ памятникахъ древняго Рима. Мы встричаемъ въ нехъ выраженія любви нъ блежнему, испренней привнательности отпущенниковъ и рабовъ въ своему повроветелю или владъльцу; последнимъ случается обращаться въ надписяхъ ит первымъ съ ретпр преясполненной доброты, почти даже отеческой нежности. По насъ также дошим римскія надгробія дохристіанских времень, въ которыхь объ умершемъ говорять какъ о человъкъ благотворительномъ, сострадательномъ въ бъднывъ и хвалять его инлосердіе и велягодушіе. Мометь быть туть есть своя доля преувеличенія и отсутствія чистосердечія, но нельвя утверждать, что подобные похвалы постоянно лишены испренности. У язычниковъ однако, надпеси, одушевленныя этими чувствами встричаются очень рёдко, тогда какъ общая характеристика христіанскихъ эпитафій свидетельствуеть, что особеннаго рода отношенія, по прайней мёрів что васается первыхъ временъ распространенія новой религіи, установлялись между людьми принимавшими учение Спасителя. Надгробія посл'яднихъ обывновенно немногоръчвы: писавшіе ихъ были заняты болье загробной чёмъ земной жизнію умершаго, и то что они могуть отирыть намъ следуеть искать не въ положительной, а въ отрицательной сторонъ нхъ; т. н. почти постоянное отсутствіе указанія званія погребеннаго, его сана, происхожденія, родителей, доказываеть нашь что соціальныя различія пропадали совершенно, или играли очень невначительную роль въ христіанской общинъ. Это подтверждается также и такъ, что слова — "рабъ и отпущениявъ", — какъ им уже сказали выше, не встр $\hat{s}$ чаются въ христіанскихъ эпитафіяхъ, и если нельзя сказать, что появленіе новой религія въ римскомъ обществи уничтожило рабство, то остается все тави факть удаленія вёрующихь оть обидныхь словь: "рабъ и отпущенникь"—на ихъ гробницахь. Въ первыя времена богатые люди, принимавшіе христіанство, разумёстся освобождали своихъ рабовъ, но едвали можно утверждать что это дёлалось постоянно, особенно послё торжества церкви. Въ одномъ надгробіи напримёръ, 501-го года упомянуто, что передъ смертію христіанинъ даль свободу одному изъ своихъ рабовъ для искупленія своей души. Въ другой надписи сказано, что родители, изъ любви къ своей дочери, при погребеніи ся, освобождили семь изъ своихъ рабовъ \*). Постановленіе императора Бонстантина признавало ваконными подобнато рода освобожденія, если они совершались въ церкви, въ присутствіи епископа, передъ собраніємъ вёрующихъ.

Но всего болье отличаются христіанскія энитафіи оть явыческихъ выраженіемъ надежды восиреснуть, постоянно преобладающей въ первыхъ и столь же постоянно отсутствующей въ последнихъ. Непреувеличвая можно скавать, что рёдко прочтешь христіанскую надпись, въ которой великое упованіе возстанія изъ мертвыхъ, составляющее основаніе новой религіи, не было бы передано, то символической фигурой, то пративить восиливновеніемъ, и. н.: SPES—"надежда", то словами въ родё следующихъ: "Здёсь лежитъ вёрующій въ восиресеніе" или: CREDO Q NOBISSIMO (вивсто NOVISSIMO) DEI RESVRGAM—"Вёрую что въ последній день восиресну"; или: НІС IN PACE REQVIESCIT LAVRENTIA.... QVE CREDIDIT RESVRECTIONEM—"Здёсь поколтся въ мирё Лавренція..... вёрившая въ восиресеніе".

Въ слъдствіе этой надежды жить новою жизнью, загробное существованіе и самая смерть понимались совершенно иначе христіанами и язычниками. Для последнихъ кончина была событісмъ печальнымъ, ве-

<sup>&</sup>quot;) Въ барельефахъ сарвофага, недавно отврихато въ городѣ Соловѣ, въ Греців, изображенъ добрый настырь съ ягненковъ на плечать, но фигура эта нѣсколько сврыта, вѣроатно съ намѣреніемъ не возбуждать вниманія язычниковъ, что указываетъ эпоху гонемій. Съ одной стороны пастыря является мумчина, съ другой менщина, разумѣется супруги, погребениые въ сарвофагѣ; около нихъ стоятъ нѣсколько другихъ лиць обоего пола, върослые и дѣти. Согласно Еdmond Le Blant, это рабы освобожденные духовнымъ завѣщаніемъ для спасенія души, рго гетеедіо апітае, канъ сназано въ нѣкоторыхъ христіанскихъ надписихъ. Отцы церви часто гонорили что вѣрующій долженъ представиться передъ судонъ Воевышияго въ сопровожденія добрыхъ дѣлъ, совершенныхъ имъ, или съ свидѣтельствомъ своихъ подвиговъ за вѣру. Такъ напримѣръ, въ средиіе вѣка, часто изображали строителей цервей являющихся передъ Богомъ съ моделами построенныхъ ими религіозныхъ зданій, а мучениювъ виѣстѣ съ листрументами ихъ казен.

личайшимъ несчастіемъ, они избъгали даже обозначать въ наигробныхъ надписяхь роковой день ся; нертвые ихъ находятся въ глубокой тив, въ вёчной ночи — noctem aeternam" какъ видно изъ следующихъ эпитафій: 1) VIATOR NOLI MIHI MALEDICERE NEQVEO IN TENEBRIS RESPONDERE -- "прохожій не провлинай шеня, потому что находясь въ THE, A HE MOTY OTBETATE TEGE". THALLYSA HOC TYMYLO CONDITA LVCE CARET ... Талиуса, заплюченная въ этой гробнить, лишена свёта". HEIC IACEO INFELIX ZMYRNA PVELLA TENEBRIS - "34 tc noroetca несчастная дввушка Смерна во теви. QVIS AB AVRA TE IN TENEBRAS RAPVIT — "Онъ оставить свёть для тынь". Напротивь, для христіань превращение земной жизни было освобождениемъ, переходомъ иъ луч-MEMY: BEATIOR. IN. DNO. CONDEDIT. MENTEM - CTACTAMBE (NORDARYмъвается пережившихъ его) онъ поручить свою душу Богу" — сказано въ одной изъ ихъ надписей, а въ другой: FOEDVLA QVAE MVNDVM DOMINO MISERANTE RELIQVIT HOC IACET IN TVMVLO - "Федула, оставившая свёть милосердіемь Бога, поконтся въ этой гробницв". Почившіе вёрующіе обрётаются въ мёстахъ прохлажденія, мира, свёта: IN REFRIGERIVM ANIMA TVA — "Душа твоя въ прохлажденія". IN RE-FRIGERIVM ET IN PACE - "B" прохлажденім и въ мир'в". CVIVS SPI-RITVS IN LYCE DOMINE SYSCEPTYS EST - "Душа его была принята въ свъть Божій". О смерти христіане говорять вакь о снъ-"dormitio", какъ о повов, отдохновения в избавления; — "absolutus de corpore"— "освобожденный отъ твлесныхъ узъ". Выраженія въ родъ следующихъ: QVIESCIT IN PACE - TORONTCE BY MAPE"; IN SOMNO PACIS - TEL спокойновъ снъ", постоянно встръчаются у върующихъ. Гробницу они называють "местомъ временнаго пребываніа"—Depositio, Depositus 2) вые катабесть т. в. поручень, положень на время, временно поручень: TEMPORALIS TIBI DATA REQUETIO — "временной тебъ данъ покой" — свазано въ одной христіанской надписи. Въ противоположность этому у язычниковъ могила — въчное жилище в) "domus aeterna, — или "aeternalis", aeternam domum, т. е. въчный домъ; они пимуть въ эпитафіяхъ: Situs, positus, compositus — погребенъ, положенъ, за-

<sup>1)</sup> Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule T. I. p. 13.

<sup>2)</sup> Слова часто написанныя въ совращения D. P.

<sup>4)</sup> HAEC DOMVS AETERNA EST HIC SVM SITVS HIC ERO SEMPER— 4Это въчный домъ, здёсь я нодоменъ, здёсь я буду въчно- нацисано въ одной языческой эпитафія.

рыть, и больше ваняты новосить така умершаго, чамъ ого душой. ТЕ LAPIS OBTESTOR LEVITER SVPER OSSA QVIESCAS ET MEDIAE AETATI NE GRAVIS ESSE VELIS - "Ramens, saranham teón, aema aetro ha stant ECCTAND E HE TATOTE VECCUIATO BU DRINNO L'ETAND", HAMECAHO HA ORHOÈ изъ ихъ гробницъ. Формуда общая явычникамъ равно катъ и христіanama eto: "decessit" man "recessit" t. e. ona ymepa, ona otoliaa, но у последнихь она является въ соединение съ другими словами вполне xpactiancearo cameaa: "recessit de seculum, decessit de seculum,— "ОНЪ ОСТАВВАЛЪ СВЪТЪ, ОНЪ ПОКИНУАЪ СВЪТЪ; ТОЛЬКО ХРИСТІАНО УНОТРОБ-ARAB "seculum" das oshavenis sembaro cymectbobanis. Bu caragerbie тёхъ-же причинь кончина названа у послёдователей новой вёры: "днемъ powdehia" - NATALIS, notony tro npabedhia, ympan, powdaetch dan живни въчной; и желая еще сильнъе выразить имсль рожденія ногребеннаго для мира, т. е. покоя въ день его смерти, прибавляли формулу: IN PACE въ слову NATVS — рожденъ, в. н. въ следующей энитафіи: PARENTES FILIO MERCVRIO FECERVNT QVIT VIXIT ANN. V. ET MESES VIII NATVS IN PACE IDVS FEBRV - POZETOJE CETJAJE (HOZDASYMEвается гробницу) ихъ сыну Мернурію, жившему 5 лёть и 8 мёсяцевъ, поторый родился для мира въ идахъ Февраля. Слова: DIES NATALIS \*) следуеть понимать не какъ указаніе рожденія для земнаго существованія, а для жизне будущей. Мы часто читаемъ въ христіанскихъ надгробіяхъ опредвление не года, а только мъсяца и дня смерти погребеннаго, потому что всего важные было знать день его вступленія въ будущую жизнь, для празднованія этого событія.

Изъ словъ писателей церяви намъ также извѣстно, что вѣрующіе, послѣ кончины родственника или друга, украшали входы своихъ домовъ гирляндами цвѣтовъ, зеленью, занавѣсами и т. п., вообще радовались, а не печалились.

<sup>\*)</sup> Означенныя очень часто въ сопращение сабдующимь, образонь: NATALIS.

#### YIII.

Въ надгробіять первых христіань очень рёдко указано иёсто родины умершаго; изъ всёхъ собранныхъ до сихъ перъ эпитафій, только на сорежанати означено отечество вёрующаго; воть одна изъ нихъ: VERE-CVNDVS NATVS IN VRBE ROMA — "Верекундусь рожденный въ городё Римъ". Рёдко также онредёлены лёта ногребеннаго, и если они не были извъестны положительно, то иъ цифръ прибавляли: PLVS MINVS т. е. "приблизительно"; но эта формула является чаще въ надписяхъ болье ноздняго времени.

День прещенія названъ многда: "днёмъ принятія" — ACCEPTIONIS DIES. Подобное выражение вёроятно употребляла ваз осторожноста, чтобы стрыть, оть явычниковь, настоящее вначене этого такиства. Въ ватакомбномъ надгробів 278-го года сказано, что умершій въ такойто день "получиль благодать Інсуса Христа" — QVI GRATIAM ACCEPIT D. N. (domini nostri), чёмъ вёроятно желали сказать, что онъ престился. Христіане первыхъ вёковъ, только долгое время послё обращенія, в даже въ старости ная чувствуя приближеніе смерти, принямали прещеніе 1), т. н. императоръ Константинь престился подъ конець своей жизне. Объ этомъ обывновенім говорять многіе писатели церкви, и слова ихъ подтверждають эпитафін въ роді слідующей: EX DIE AC-CEPTIONES SVE VIXIT DIES LVII — "Отъ дня принятія своего жиль 57 дней". Случалось что върующій умираль не успъвь снять бълую онежну крещенія — albis, носямую потомъ въ продолженія восьми дней; 970 видно по надписямъ: 2) IN ALBIS RECESSIT — "Скончался въ бълых (подразумъвается одеждахъ), ALBAS SVA ОСТАВАЅ PASCHAE AD SEPVLCRYM DEPOSVIT. - OHT HOLOMENT CHOM GELLIA (HORPASTмъвается одежды) на гробницу, въ первые восемь дней посит Пасхи.

Обывновенно христіане сохранили имена, носимыя ими до врещенія; можеть быть для того, чтобы во время преследованій не обращать на себя вниманія гонителей. Надо притомъ вам'єтить, что число имень им'євшихъ значеніе въ новой вёрів, или напоминавшихъ что либо христі-

<sup>1)</sup> Дѣлать это въ минуту тямкой болѣзии называлось: «baptismus ad succurrendum», прещеніе для помощи.

<sup>2)</sup> Le Blant. Inscriptions chrétiennes de la Gaule.

анское, было очень ограничено въ началъ распространенія религіи Спасителя. Мы встръчаемъ потому въ катакомбныхъ надгробіяхъ этой эпохи, въ дъяніяхъ мучениковъ, въ твореніяхъ перковныхъ писателей, названія существовавшія у древнихъ Рамлянъ и происходившія отъ происходи в. н. Agricola — венледълецъ, Pastor — настухъ, Nauticus — порской; отъ цвъта, в. н. Candidus — бълый, Rufus — красный; отъ животныхъ, к. н. Aquila — орелъ, Caprioles — козлёновъ, Leo девъ; отъ чиселъ в. н. Primus — первый, Septimus — седьной; отъ странъ и городовъ, к. н.: Africanus — Африканецъ, Macedonia — Македонія, Roma — Римъ; отъ мъсяцевъ, качествъ, достоянствъ, историческихъ лицъ и т. д. и т. д. Случается даже читать въ христіанскихъ -сви вірозвичнопри взятыя ез мноодогів или напоминающія названія языческихь боговъ, к. н.: Apollo — Аполлонъ, Apollinaris — Аполинарій; Phoebus — Фебъ; Bacchus — Бахусъ и по гречески: Dionysius — Діонисій, Ceres — Церера, Cerealis — Цереались и по гречески: Demeter — Деметеръ, Demetrius — Демитрій; Jovis— Юпитерь; Mercurius — Меркурій, Mercurina — Меркурина; Saturnus — Сатуриъ, Saturnina — Сатуриина и т. д. и т. д. Можно сказать что почти всё названія греко-римских боговь обоего пола, героевь, музъ и даже имена боговъ восточныхъ народовъ, в. н. Египтинъ, встръчаются въ катакомбныхъ надгробіяхъ. Разумбется, если какое либе изъ этихъ именъ освящалось мученичествомъ, то явыческій смысль его пропадаль и оставался одинь христіанскій.

Неизвъстно, съ навахъ поръ новообращенные при врещенія оставляли свое языческое имя и принимали другое, напоминавшее проповъдниковъ и мучениковъ новой религіи; но слёды подобной перемѣны встрѣчаются, правда очень рѣдко, въ эпитафіяхъ, к. н. въ слёдующей: МАСКІNА QVAE ЕТ IOVINA — "Макрина, которая и Іовина". Послёднее названіе, котя и языческаго происхожденія, принятое вѣрующей, по всей вѣроятности принадлежало прежде мученицѣ. Въ эпиграфическихъ памятивнахъ, первыхъ трехъ столѣтій, очень рѣдко встрѣчались имена, которыя могли быть даны въ память умершихъ за вѣру. Извѣстно что только въ IV-иъ вѣпѣ начало распространяться обывновеніе называть новорожденныхъ именами мучениковъ; прежде это дѣлалось вѣроятно нечасто. Историвъ IV-го столѣтія, Евсевій, говорить, что имена Петръ и Павель были въ большомъ употребленіи у первыхъ христіанъ; но это не подтверждается надписями, по крайней мѣрѣ что касается Рима; тамъ

они встрачаются въ немногихъ примърахъ, и Петръ попадается ръже, чъмъ Павемъ, а тамъ камъ неслъднее существоваю также и у явичниковъ, то въроятно не во всъхъ случаяхъ оно было дано въ честь этого апостола. Названія другихъ учениковъ Христа, являются въ эпитафіяхъ Рима, гораздо позже; Іоаннъ въ V-мъ стольтія, бома въ нервый разъ въ 490-мъ г., Андрей около того-же времени. Марія начинаетъ встръчаться въ надписяхъ въ концъ ІV-го въка, Анна нъсколько позже. Между върующими Востока были очень распространены библейскія лисна, и многіе мученики, изъ среды ихъ, назывались какъ пророки еврейскаго народа.

Названія вполив христіанскаго характера, происходящія отъ догматовъ этой религи, к. н.: Redemptus, Redempta — Искупленный, Искупленная; Renatus — Возрожденный, или отъ добродътелей, к. н. Pius-Habomhan, Πιστις-Pistis, Ελπις-Elpis-Αγαπε-Agape, т. с. Въра, Надожда и Любовь, были также даваемы христіанамъ, но гораздо ръже и скоръе со временъ Константина. Въроятно, въ скъдствіе преувеличенной сиронности, върующіе принимали различныя унивительныя названія, к. н. Servus — Рабъ, linjuriosus — Поворный, Calumniosus — Злословный, Importunus, Докучливый, и многія другія, которыя не всегда можно повторить 1). Но подобная ревность уничиженія, какъ видно по надписамъ, проявилась только посл'в торжества цериви. Имена умершихъ, въ эпитафіяхъ, пополнены иногда посредствомъ фигуръ, что встръчается и у язычниковъ; т. н.; возяв надгробія христіанина Aquilius выръзано изображеніе орда — Aquila, подав надииси Pontius Leo представленъ девъ — leo; имя Caprioles передано повлениомъ — capriolus, Dracontius — Зитею — draco; Onager — динить ословъ; Navira — пораблевъ, navis; Victoria знакомъ побъщи, т. е. пальной или вънкомъ и т. д.

Братья — fratres <sup>2</sup>); избранные — ехдектог, electi; върующіе — пістог, fideles, credentes; ученики µадпраг, discipuli; такъ, согласно писателянъ церкви, называли собя христіане. Ех fidelibus fideles, пістог ех пістом, — "върующіе отъ върующихъ" — говорили

э) Названіе frater — брать, въ симслі: брать по вірі, поторое нань навістно давали другь другу вірующіє, не вотрічается въ хрвотіансвихь зантафіяхь, и употреблено тельно во иномественномъ числі, fratres—братья, для означенія всей общины.



<sup>1)</sup> Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule.

е дътять христіанскихь родителей. Наименованіе fideles, т. е. върувошій, было даваемо только опрещеннымъ; новообращенняго навывали увофитоς — неофить, въ буквальномъ переводъ новопосаменный. Это различие указывають иногіе церковные писатели; оно также обозначено и въ энитефіяхъ, и. н. въ сатдующихъ: HIC REQVIESCIT IN PACE FILIPPVS INFAS (BETECTO INFANS) FIDELIS - "SEECE HOROTTCE BY жир'я Филипъ ребеновъ в'ярующій". HIC REQVIESCIT FIDELIS IN PACE AEMILIANA — "Здёсь повонтся въ мирё вёрующая Емильяна". HIC PAYSAT IN PACE INGENVA CHRISTIANA FIDELIS - "3 TECS NOконтся въ мирѣ Ингенуя христіанка вѣрующая"; послѣдній памятникъ происходить изъ Галдін 1). Въ натаконбахъ Кырен находится надпись, ванъ предполагаютъ III-го столътія, подобнаго содержанія: AVRELIVS MELITYS INFANS CHRISTAENYS FIDELIS - "Ayperiyos Merityos ребеновъ христіанинъ върующій". Эта разница еще иснъе опредълена въ энитафін двукъ братьовъ, изъ поторыхъ одинь, умершій раньше мрещенія, названъ: "Neofitus", т. с. "новообращенный", а другой жосяв крещенія наименовань "Fidelis". HIC. REQVIESCYNT. DVO. FRA-TRES. INNOCENTES. CONSTANTIVS. NEOFITYS. QVI. VIXIT. ANNIS. OCTO. M. II. D. VII. IVSTVS. FIDELIS, OVI. VIXIT, ANNIS. VII.

Свово "христіанинъ" въ первый разъ было произнесено въ городѣ Антіохія, въ Сирія, какъ это видно изъ Дѣяній Апостоловъ <sup>2</sup>), въ концѣ І-го столѣтія. —Пока большинство принявшихъ новую вѣру состолью изъ обращенныхъ Евреевъ, они не отличали себя особеннымъ наименованіемъ, но когда ученіе Сына Божьяго начало распространяться между явычниками, это сдѣлалось пеобходию, и послѣдователи его стали давать себѣ названіе "христіанъ", которое не было исключительно еврейсимъ, удовлетворяло равнымъ образомъ Іудеевъ и Грековъ, и происходило отъ основателя новой религія, т. е. Христа <sup>2</sup>). Оно скоро было принято въ другихъ городахъ, и пръ Антіохіи распространилось всюду гдѣ проновѣдывалось слово Сиасителя. Римскіе, явыческіе писатели, конща І-го столѣтія, к. н. Тяцитъ, уже унотребляють названіе "христайне".

<sup>1)</sup> Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule.

<sup>2)</sup> Laba XI. 26.

з) Христось—Хрістос, по гречески означаеть немазанный и сеотратствуеть еврейскому сдову: Мессія, ниврощее то-ме самое значеніе на этомъ измив.

Язычники и Кврен давали втрующимъ другія, по большей части, обидныя прозвища, к. н. Галиленне и Назаренне. Извъстно что интели Іуден относились съ иткоторымъ презраніемъ ить Галиленнать, считая ихъ менте даровитыми и менте развитыми остальныхъ Израильтянъ, а тамъ какъ Спаситель былъ Галиленнинъ, то ясно видно тутъ наитреніе оскорбить христіанъ, говоря о нихъ какъ о сентв галилейской или назаретской; т. н. императоръ Юліянъ Богоотступникъ не называлъ иначе последователей ученія Спасителя какъ "Галиленне".

#### IX.

Сколько до сихъ поръ извъстно, обыкновение писать передъ именами апостоловъ у мученивовъ слово-Sanctus-т. е. "святой" не существовано и христіанъ до конца У-го стольтія. Употребленное такить образонь оно не встречается въ эпитафіяхь и надписяхь первыхь вековь. Въ древнемъ рамскомъ календаръ, какъ предполагаютъ середины IV-го стольтія, ни разу не поставлено "Sanctus" возль казненных» за въру или панъ, но въ другомъ подобномъ-же указателъ дней года, Кареагенскаго провехожденія, вёроятно У-го вёка, слово это явияется уже довольно часто. Въ понив того-же столетія его начинають писать возле изображеній святых въ мусивной живописи, украшавшей церкви и базилини Италін. Въ надписяхъ, безъ сомивнія, очень ранняго времени, им встрачаемъ слова: SPIRITVS SANCTI, SANCTVS, SANCTISSIMO, в. н. въ CATE AND THE SANCTYM; LAVREN-TIA SANCTA AC VENERABILIS FEMINA; SANCTISSIMA PAYLAE, HO TYTE формуманъ этимъ, встръчающимся и у язычниковъ не данъ симсиъ придаваемый ниъ позме, и онъ означають только возлюбленный, возлюбленная, вовиюбленнъйшіе, равняясь выраженію CARISSIMAE, AMANTISSIMAE, т. е. дражайшія, любамъйшія; вышеприведенныя эпитафіи, слъдовательно переводятся такъ: "Леонардусъ отдалъ Богу дражайшую душу". "Лавренція возлюбленная и почтенная женщина". "Дражайшая Паула". Кегда буква S является отдёльно на эпиграфических памятникахъ, то она должна выражать, по мизнію  $J.~B.~de~Rossi,~_{n}Spectabilis^{u}$  т. е. знаменитый, извёстный.

DOMINVS, DOMINA, T. e. rochoguet, Barguira, rochoga hpegmectroвали, канъ нажется, слову Sanctus, и можеть быть, иногда ставились вийсто мученикъ — MARTYR — отъ греческаго Мартос (нервоначально "свидетель"). Такъ напримеръ, въ надписи 426-го года, говорится о покупкъ loculus передъ монументомъ христіанки Емерита, върожно мученицы, названной "Domina". LOCVM ANTE DOMINA EMERITA, фраза совершенно подобная сатдующей: "ad martyres"—"возат мучениковъ" прибавляемой христіанами въ эпитафіянъ, когда они устранвали себъ мъсто покоя, недалеко отъ гробницы умершаго за въру. Въ одномъ катакомбномъ надгробія родители поручають своего скончавшагося ребенка DOMINA BASSILIA, понечно христіанив, польвовавшейся при жизни особеннымъ уваженіемъ, пожетъ быть мученицъ. Въ другомъ надгробія ска-38HO: REFRIGERI (BUBCTO REFRIGERET) TIBI DOMINYS IPOLITYS -"Да освёжить (въ смысит успоконть) тебя dominus Инполить". Назва-HIS DOMINVS & SANCTO GAHLI MHOTES OGHOË & TOËRE OCOOË, RAFE BE CAËдующемъ примъръ: DOMINAE FELICITATI COMPARI SANCTAE QVAE DECESSIT...... "Dominae (въ симсив означенновъ выше) Фелицитатъ супругъ возлюбленной умершей" и т. д.

Приведенные выше эпиграфическіе памятники дока зывають, что христіане обращались съ молитвой въ умершимъ за въру, прося ихъ повровительства и заступничества передъ престоломъ Божіниъ. Это-же проявляется и въ другихъ эпитафіахъ: ОКО SCIO NAMQVE BEATAM—"Прощу тебя потому что знаю что ты въ блаженствъ". РЕТЕ PRO NOS VT SALVI SIMVS—"Моли за насъ дабы мы были спасены". PRO HVNC VNVM ORAS SVBOLEM QVEM SVPERSTITEM RELIQVISTI—" Моли за единственное дита оставленное тобою".

X.

Слово пресвитеро;—пресвитеръ, соотстствующее Латинскому "Seniores, въ буквальномъ переводъ старимъ, старимна, являющееся въ нъкоторыхъ надгробіяхъ, употреблялось у первыхъ христіанъ для означенія

священниковъ. Въ одной надписи, на греческомъ языки, изъ катакомбы Каллиста, сказано, что пресвитеръ по имени Діонисій, быль въ тоже самое время и медикъ. Въ другой эпитафін, написанной щрифтомъ папы Дамава, и потому въроятно конца IV-го ст-ія, упомянуто что христіанинъ Фаустинусь купиль ибсто для устройства себв гробницы отъ мансіонарія Юліяна, съ въдъніемъ и подъ порукой пресвитера Марціануса LOCVS FAVSTINI OVEM COMPARAVIT A IVLIO MANSIONARIO SVB CONSCIENTIA PRESBYTERI MARCIANI. Tyth By первый разъ встручается слово "Mansionarius". Это были сторожа базилить, и названіе ихъ, происходящее, по всей въроятности отъ mansio — жилице, пребываніе, указываеть, что они обитали или въ самыхъ церквахъ, или въ вданіяхъ примывавшихъ въ нивъ. Mansionarii, вавъ видно изъ надписей, пользовались, но после торжества церкви, правомъ продавать въ базиликахъ, или подъ портиками окружавшими ихъ, мъста для погребенія, подобно тому навъ это дълали fossores въ натакомбахъ. Вотъ два другихъ эпиграфическихъ памятника, въ которыхъ говорять о пресвитерахъ: ET CAPRIOLA FECERVNT SE VIVI IVSSI ARCHELAI ET DVLCITII PRESBB — "Алексей и Капріола сдёлали себё при жизни гробницу съ разръщеніемъ священниковъ Архелаусь и Дульциніусъ". PRAESBYTER HIC SITVS EST CELERINVS NOMINE DICTVS COR-POREOS RYMPENS NEXVS QVI GAVDET IN ASTRIS DEP...... "Здівсь повоится пресвитеръ по вмени Целеринусъ, который, освобожденный отъ тълосныхъ узъ, наслаждается теперь въ свътилахъ небесныхъ, положенъ" и т. д. Последяня эпитафія 381-го года.

Другіе чины церковной ісрархів встрічаются также въ надписахъ, к. н. писцы — потагії, переписчики — librarii, чтецы — lectorii, дьяконы — διαχονοι, въ буквальномъ переводі, служители. Они названы также martyrarii потому что имъ поручено было охраненіе гробниць мучениковъ. Сцена посвященія въ дьяконы представлена въ барельефів Агсозовішт въ катакомбів св. Гермеса. Этотъ памятникъ слідуетъ отнести въ lll-му столітію; туть виденъ мужчина, можетъ быть епископъ, въ креслів на возвышенів, къ которому ведуть пять ступенекъ; онъ одіть въ тункку, украшенную на груди двуми пурпуровыми полосами — clavi — и pallium, наброшенный на правое плечо; въ лівой рукть его распущенный свитокъ пергамента, а правую онъ простираєть такимъ образомъ, что она приходится надъ головою стоящаго передъ нимъ юноши съ поднятыми руками, въ положеніи молящагося и одітаго въ дал-

матику съ подобными же полосами. Двое другихъ молодыхъ людей, безъ бороды, также въ тункий и pallium, каждый со сверткомъ пергамента въ рукй; нёсколько старше и выше ростовъ, юноши представлены во обёниъ сторонамъ его. Вёроятно это посвящение въ духовный санъ, погребеннаго въ этомъ агсозовит, вёрующаго; оно должно напоминать главное событие его жизни, и есть продолжение обыкновения, очень распространеннаго въ мірё классическомъ, представлять самое значетельное произмествие существования умершаго на его гробницё, какъ это свидётельствують сюжеты многихъ саркофаговъ.

Слово епископо, напископъ, явияется въ надгробныхъ напискать Рима уже въ III-иъ столети, и на греческомъ явыне означаетъ наблидатель, надвиратель; такъ назывался въ Аоннахъ судья, обязанность вотораго была объевать ежегодно города Аттики для отправленія правосудія. У христіанъ, еписнопами были лица избранныя въ ихъ общинъ, чтобы управлять ею и наблюдать за он членами. Въ катакомбахъ следы устройства для посвященія въ этотъ санъ, т. н. въ одной изъ помнать подземнаго владбища св-ой Агнів вырублены въ туфв два вре-CAR, TOTHE RENT OCCUPANDE HE HEAVOURTCH TORRES OFFIC CHETCHE BY HOLYсводъ абседы; въроятно второе, въ этомъ случав, было назначено для енископовъ посвящаемыхъ. Извёстно что въ Риме до середины VI-го въна этого рода обрады происходили въ подвемныхъ иладбищахъ. Проповъдникъ христіанского ученія, можеть быть епископъ, представдень въ центръ потодка одной взъ натакомбныхъ комнатъ Рима \*). Онъ сидить на возвышение въ повъ говорящаго и изображенъ безъ бороды, въ далматита и pallium; на право отъ него видна женщина, на въво мужчина, въроятно дъягонъ в дъягонисса; у ногъ его стоитъ дъвочка, возять нем мальчить на нольняхъ, оба последнихъ простирають нъ нему руки. Противъ нихъ, по другую сторону епископа, является юноша въ томъ-же воложения. На первомъ планв представленъ ящилъ, пилиндрической формы оъ свертнами манускринтовъ. Подобный предметь изображали яногда, въ античномъ міръ, возлѣ поэтовъ и писателей; въ христіанской фресив онъ должень быль выражать доктрину прововъдника и вообще его ученость.

<sup>\*)</sup> Storia della Arte Cristiana nei primi otto secoli della Chiesa, scritta dal. P. Raffaele Garrucci D. C. D. G. e corredata della collezione di tutti i monumenti de pittura e scultura incisi in rame su cinquecento tavole ed illustrati. Prato. 1872.



Въ первыя столетія иногихъ главъ церкви называли напами ") к. н. патріарха александрійскаго, епископовъ кареагенскаго, ісрусалинскаго, римскаго, константинопольскаго, трирскаго и т. д. Только въ одиннадцатомъ вёкё титулъ папы начали давать исклютительно одному римскому епископу.

Первоначальное устройство общины върующихъ, что касается ен внутренняго управленія и властей, было копіей гражданскихъ учрежденій міра греко-римскаго. Такъ напримъръ, если число принявшихъ христіанство въ какоить либо городѣ было значительно, то апостолы и проповъдники составляли совѣть изъ людей степенныхъ и уважаемыхъ согражданами, на подобіе сената — βουλη, сигіа, огдо, управлявшаго въ городахъ Греціи и Италіи общественными дѣлами. Въ главѣ этого муниципальнаго совѣта стоялъ президентъ, власть котораго распространялась не только въ городѣ, но и въ предифстіяхъ его. У христіанъ, точно также, предсѣдателемъ ихъ городскаго собранія былъ старшина— ѐπισхоπоς, признаваемый и внѣ города, всюду гдѣ находились христіане, въ предѣлахъ земли муниципа. Соединеніе нѣсколькихъ епископствъ в составленіе центровъ управленія болѣе общирныхъ, напоминавшихъ римскія провинціи — ргоуіпсіае, и префентуры ргаеfестигае, про-

#### XI.

Большую важность при изученія эпиграфических памятниковъ получаеть разум'єстся, опреділеніе ихъ года. Значеніе надписи конечно очень ничтожно если изв'єстно ея отечество, но нельзя обозначить иъ какой эпох'є её слідуеть отнести. Формулы и выраженія, употребленныя въ ней, отирывающія намъ складъ религіозныхъ идей и особенности правственнаго состоянія ея сочинителей, им'єють для нась очень мало

<sup>\*)</sup> Отъ греческаго Паппос — дъдъ, или Паппас — отецъ; это было такие изиное выражение дътей обращалсь из отцу.



важности, дълзются въ нашихъ рукахъ, безполезнымъ матеріаломъ, если мы не можемъ указать, хотя и приблизительно, когда она была написана.

Собраніе эпитафій съ выставленнымъ числомъ, или годъ появленія которыхъ можно опредёлить съ помощію какихъ либо другихъ данныхъ, становится слёдовательно главной заботой изучающихъ монументальное письмо, такъ какъ надписи этого рода помогаютъ, въ нёкоторой степеня, указать эпоху тёхъ эпиграфическихъ памятниковъ, на которыхъ время не означено, но приближающихся своимъ общимъ характеромъ къ надгробіямъ опредёленнаго періода.

Древніе Римляне, для обозначенія года въ надписяхъ, ставили имена консуловъ \*). Первые христіане не имёли своего особеннаго лётосчисленія; они не указывали года такъ какъ это дёлаемъ мы, т. е. отъ рожденія Христа, и въ эпитафіяхъ означали консуловъ, ито бы не были эти послёдніе, враги ли христіанства, или покровители и исповёдники его, не выражая при этомъ своихъ чувствъ; императоръ Юліянъ названъ у нихъ безъ слова осужденія, точно также какъ Константинъ безъ похвалы. Имена консуловъ будучи извёстны, можно, прінскавъ ихъ въ

<sup>\*)</sup> Извъстно, что въ Рамъ республиканскомъ, народъ емегодно избиралъ двухъ вонсуловъ; они вступаля въ должность въянварских валендахъ и давали свое ния году въ который правили, подобно тому какъ это дёлаль въ Аскиахъ архонтъ энонимось — екшинос фруши т. е. первый члень верховнаго совета правленія. Должность вонсуловъ, учрежденияя послъ изгнавія Тарквинія Гордаго, и устаповленія республяви въ Рамъ, была высшею исполнительною властью государства. Во времена миперін, эти сановники избирались сенатомъ и утверждались живераторомъ; вногда просто назначалясь последнимъ на неопределеные, почти всегда короткіе сроки, но власть и значеніе ихъ, разумівется, очень уменьшились. Когда виперія была разділена, одного изъ нихъ назначали въ Римі, другаго въ Константинополів. При владычествів Ость-Готоовь вь Италіи, вь конців V-го и началі VI-го ст., консудовъ избирали короли, иногда и сенатъ, но вхъ утверждали восточные виператоры. Только Феодорикъ, желавшій поставить себя независимо отъ Византін, не хотвать подчиниться этой формальности. Последній воисуль зашадной выперів упоменутый въ надписи быль Paulino Juniore (534 го г.). Императоръ Юстиніанъ въ 539-онъ г. поведъдъ писать года царствованія минераторовъ на автахь, вийсти съ вменани воисудовь. Въ 541-иъ г. этоть не инператорь пересталь назначать ихъ; но до 589-го г. встрачаются въ разныхъ провинціяхъ римской имперін, эпиграфическіе памятники съ означеніемъ консуловъ. Окончательно эта должность была уничтожена только въ 886-иъ г. въ царствование виператора Аьва VI-го. Титуль «консуль» быль однако въ употребленія до Х-го crostris.

консульских списках -- fasti consulares \*), которые были составлены по хрониванъ и по другинъ историческинъ даннымъ — указать годъ появленія надинси. Слёдовательно очень рёдко, время эпиграфичеснаго намятника, съ означениемъ этихъ сановниковъ, будетъ сомнительно. Но представляются еще и другія трудности, самыя имена консуловъ, въ христіанскихъ надгробіяхъ, указаны вногда неполно, или такимъ образомъ, что ихъ трудно разобрать; они написаны часто и-въ сопращенів, какъ въ следующемъ примерв: SERVILIA ANNORVM XII PIS. ET. BOL. COSS. Названные туть консулы, Pison и Bolanus, исправляли эту должность въ 111 мъ году. При томъ неясности встречаются, особенно что васается нёвоторых эпохъ, и въ самыхъ консульствуъ спискахъ. Последніе легко возстановить, пока Римъ остается столицей имперів, но послъ раздъленія ея, они дълаются сбивчивы. Случалось часто что на Западъ не внали или не привнавали консула восточнаго и на оборотъ. Области въ последнемъ случат следовали примъру одной изъ столиць. Замъщательство, происходившее отъ этихъ внутренныхъ раздоровъ, увеличивалось бъдствіями имперіи, и особенно нашествіями варваровъ. Сообщенія между частями государства затруднялись все болье и болъе. Въ отдаленныхъ провинціяхъ долго не знали имена новыхъ жонсуловъ; смуты в безпорядке препятствовале даже назначению ихъ. Въ 17-иъ ст. начинаетъ появляться формула неизвёстная до того времени: "годъ, два, три посят консульства" — post consulatum μετα την δπατιαν - "TARKET" HAR "TAROTO-TO".

Иногда, также съ намёреніемъ, не означали консуловъ въ надписяхъ; это случалось особенно при враждё какой либо изъ прежнихъ провинцій имперіи съ Рамомъ, т. н. когда въ 509-мъ году Кловисъ король Франмовъ, находился въ войнё съ Феодорикомъ, который тогда владёлъ Италіей, въ эниграфическихъ памятникахъ Галліи навываютъ консуловъ
иреднествовавшаго года. Но после заключенія мира имена этихъ сановниковъ снова появляются въ областяхъ короля Франковъ, до новой
борьбы или соперничества съ Римомъ. Не именовать консуловъ на памятникахъ, заявляя этимъ, что ихъ не признаютъ за власть, было враждебнымъ действіемъ провинцій противъ столицы, актомъ дипломатическаго разрыва. Эти особенности лапиндарной литературы помогаютъ

<sup>\*)</sup> Они были исправлены и значительно пополнены, въ послёднее время, итальамениим учеными. В. Borghesi и G. B. de Rossi, которые разъяснили иль темным ифота и хронологическія погрёшности.



опредълить отношенія существовавшія въ различныя эпохи между восточной и западной имперіей, между центрами ихъ и частями, и дають возможность повърять исторію, даже пополнять ес. Но подобныя неправильности, разумъстся, значительно затрудняють указаніє времени эпиграфическаго намятника, и часто необходимы историческіе розыски для опредъленія года консульства лицъ названныхъ въ немъ.

Съ IV-го стоявтія христіане начинають обозначать иногда время въ своихъ надгробіяхъ именемъ епископовъ, называя также консуловъ; первоначально это двлалось кажется только для означенія, что умершій при жизни принадлежаль из партіи того или другаго претендента на папскій престоль; т. н. въ одной эпитафіи, время смерти погребенной ЕУРСІА указано годомъ правленія папы Либерія. Соперникъ последняго быль Феликсъ. Точно также на гробницѣ христіании ЕRENIS наимсано, что она умерла при папѣ Дамазѣ: DECESSIT...... SVB DAMASO EPISCO. Противникъ его быль Урсицинусъ. Въ VI-иъ вѣиѣ обычай этотъ распространяется внѣ Рима; при чемъ, въ провинціяхъ иногда инсали имена ивстныхъ епископовъ и даже священниковъ. Въ офиціальныхъ надникахъ, религіознаго характера, уже въ началѣ V-го стояѣтія имена напъ ставять передъ консулами. Готоы и Франки, съ VI-го вѣка, называють въ эпиграфическихъ памятникахъ царей своихъ, а не консуловъ, тогда какъ прежде именовали тѣхъ и другихъ виѣстѣ.

У Римлинъ съ IV-го стольтія входить въ употребленіе и другой способъ указанія года, именно посредствомъ пятнадцатильтнихъ періодовъ, принимая за единицу разділенія времени означенное число льть; ихъ навывали: indictiones 1) т. е. указанія. Первый годъ быль первый indictio, второй—второй indictio, и т. д. до пятнадцатаго, и потомъ снова начинали тотъ-же счётъ. Неизвістно почему именно быль принять пятнадцатильтній срокъ. Подобный образъ літосчисленія до прайности запутанный и сбивчивый, способный многда привести въ отчалніе изучающихъ христіанскую палеографію, вполнів достоенъ тіхъ варварскихъ візповъ, въ которые его употребляли. Слідны "indictiones"—встрічаются въ началі IV-го ст-ія въ Египті 2), откуда они расходятся по всей римской имееріи 3); ихъ ставили вийсто именъ консуловъ, когда вслідствіе смуть

<sup>3).</sup> Egh этоть родь раздаленія времени, менеть быть существоваль и прежде.

вадинских Галлін «Indictiones» являются въ первый разь въ 491-из г.

Traccriptions chétiennes de la Gaule.



<sup>1)</sup> J. B. de Rossi. Inscriptiones christ. sept. saec. antiq.

м бъдствій, последніе не назначались правильнымъ образомъ. Иногда то и другое указаніе соединали вивств, что и помогаеть опредвлять нъкоторыя "indictiones". Въ темные въка, наступившіе после паденія 
вападной римской имперіи, числа на надпислу означали самымъ неяснымъ образомъ, или вовсе не думали делать это, не приписывая никакой важности определенію времени, это можеть служить лучшимъ доказательствомъ соціанальнаго разстройства и упадка цивилизаціи этой 
эпохи.

Въ очень не многихъ христіанскихъ эпитафіяхъ опредёленъ годъ. Изъ одинадцати тысячъ подобныхъ памятниковъ, открытыхъ по сихъ норъ въ Римъ, только 1374 съ именами консуловъ; а изъ трёхъ тысячь найденных въ Италіи и провинціяхъ, всего 600 съ числами. Первая по времени, римская христіанская надпись, относится къ 71-му году; но она состоить только изъ имени императора Веспасіана (выръзаннаго на кускъ мраморной доски задълывавшей loculus) съ означенісмъ, что онъ вонсуль въ третій разъ; товарищемъ его быль М. Сосcejus Nerva, не названный туть; остальная часть плиты пропала. Обломожь этоть отврыли въ катакомбахъ, фактъ доказывающій существованіе повземныхъ вдацбишъ Рима уже въ І-мъ столётін. Палее мы нахопимъ только въ 107-иъ г. эпитафію съ консулани, и другую въ 111-иъ. Отъ этого времени до 268-го г. всего въ восьми христіанскихъ надгробіяхъ Рима названы консулы. Но до насъ дошли надписи съ означениемъ времени почти отъ каждаго года \*), въ періодъ отъ 268-го г. до 542-го г. Что насается Галлін, то самый древній христіанскій эпиграфическій памятникъ съ числомъ, до сихъ поръ отврытый тамъ, принадлежить къ 334-му г.; онъ потому современенъ Константину. Сабдующія четыре надгробія съ консудами относятся въ 347-му, 377-му, 405-му, в 409-му г., но только во второй половинъ V-го стольтія начинають умножаться въ Галліи эпитафіи съ опредъленіемъ времени.

Изъ этого однако не слъдуеть заключить, что не существовали христіанскія надписи раньше указанныхъ выше годовъ, или что онъ дош-

<sup>\*)</sup> Заибчательно что мы не вибемъ на одной эпитафів отъ года взатія Рима Аларихомъ (410), не смотря на то, что въ это роковое, для Римлинъ, время, чистио умершихъ было разумбется значительное обывновеннаго; но при всеобщемъ унынів, слодовавшемъ за этимъ бодствіемъ, мивые мало думали объ отбывшихъ, м опасности сопровождавшія земное существованіе, заставляли забывать йсполненіе долга передъ томя, для которыхъ оно уме было окончено.

ли до насъ въ незначительномъ количествъ. Совершенно напротивъ, мы находимъ, въ римскихъ подземныхъ кладбищахъ, надгробія, безъ консулювъ, очень короткія, на греческомъ языкъ, открытыя въ первоначальныхъ центрахъ развитія ипогеевъ и окруженныя памятниками ранняго времени христіанскаго искусства, что заставляетъ отнести эти эпитафіи къ первому періоду распространенія новой религіи въ Римъ. Слъдующая катакомбная надпись, напримъръ, на латинскомъ языкъ, безъ означенія года, по митнію G. В. de Rossi, принадлежитъ къ эпохъ появленія христіанства въ столицъ имперіи: DORMITIONI Т. FLA. EVTVCHIO. QVI. VIXIT. ANN. XVIIII MES. XI. D. III. HVNC. LOCVM. DONABIT. M. ORBIVS. HELIVS. AMICVS. KARISSIMVS KARE ВАLЕ—"Мъсто покоя и сна Титу Флавію Евтихію жившему 19 лътъ, 11 мъсяцевъ и три дня, далъ его дражайшій другъ Маркъ Орбіусъ. Прощай возлюбленный<sup>и</sup>! Подъ этими словами изображены хлёбы и рыба 1).

После Италін всего боле сохранилось христіанских эпиграфических памятниковь въ Галлін, где ученіе Спасителя начало распространятся съ ІІІ-го столетія, но въ южной части ен несколько раньше.
Туть также явились на свёть надписи безъ консуловъ, которыя, по ихъ стилю и характеру, следуеть отнести къ концу ІІ-го вёка. Въ одной изъ нихъ, открытой около Марсели, и напоминающей катакомбныя эпитафіи, сказано, что мать воздвигла гробницу своимъ набожнымъ детямъ, претерпевшимъ, въ огне, мученическую смерть за
веру. Слова: REFRIGERET NOS QVI OMNIA POTEST—"Да освежитъ, да
прохладитъ насъ тотъ кому все возможно"—заключаютъ её. Согласно
Ефиопо Le Blant 2) она описываетъ событіе случившееся въ царствованіе Марка Аврелія. Въ Марсели и въ Обань (Aubagne) есть надгробія, вероятно того-же времени, а въ городе Арль (Arles) были отирыты подобные-же памятники, начинающіеся апостольскимъ привътствіемъ: Рах tесит—"Миръ съ тобою".

<sup>1)</sup> Символы евхаристів.

<sup>2)</sup> Inscriptions chrétiennes de la Gaule.

### XII.

Если годъ не выставленъ въ надписи, то онъ опредвляется только съ помощію предположеній и догадокъ, которыя иногда могутъ привести къ довольно вёрнымъ выводамъ. Мёсто, гдё находилась эпитафія, обозначаєть ея время въ извёстныхъ границахъ, а потому слёдуетъ прежде всего опредёлить, откуда она происходить, т. е. была ли она открыта на поверхности земли, или въ катакомбахъ. Въ последнемъ случае её должно отнести къ первымъ четыремъ столетіямъ, нотому что, погребеніе умершихъ, какъ извёстно, прекратилось почти совершенно, въ подземныхъ кладбищахъ, въ начале V-го вёка.

Эпитафіи гробницъ, устроенныхъ на поверхности земли, всего чаще удалены отъ своего первоначальнаго мъста; напротивъ катакомбныя надгробія находять или у самаго loculus, или близко отъ него. Но не всъ эпиграфическіе памятники, открытые въ подземномъ Римъ, принадлежать ему; надъ ипогеями стояли базилики и часовни—"темогіае тактучит",—служившія также кладбищами. Эти зданія впослъдствіи разрушились и обломки ихъ упали, или были брошены черезъ луминаріи въ катакомбу; такимъ орбазомъ попали туда и надписи; но такъ какъ плиты, на которыхъ онъ выръзаны, не имъють формы вставлявшихся въ отверзтіе loculus, то не трудно угадать ихъ настоящее происхожденіе. Точно также, особенные размъры и слъды извёстки на краяхъ каменной доски съ эпитафіей, могуть указать, даже и въ томъ случать если её нашли на поверхности земли, что нервоначальное мъсто ен было въ катакомбахъ.

Но такое опредъленіе, разумѣется, еще очень недостаточно; можно прійти къ болье положительнымъ результатамъ, изучая тексть эпиграфическаго памятника, его стиль и языкъ, имена названныя въ немъ \*), мъняющіяся съ каждой эпохой, изучая его отличительные знаки—к. н. престъ и монограмму Христа, являющіеся съ извъстнаго времени—разсматривая символическія фигуры, пополняющія его; однъ изъ нихъ изобра-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Христіане, равно какъ и Римляме язычняки, кибля обывновеніе, сохранившееся до нащихъ двей, называть рошдающихся именами царствующихъ лицъ; разумбется, вбрующіе могли дблать это только со временъ виператора Конетантика.

жалысь христіанами, какъ мы это увидимъ дальше, пренмущественно во времена гоненій, другія, напротивъ, посл'є тормества церкви; и наконецъ—сравнивая надгробіе съ эпитафіями міра античнаго. Означеніє въ надписи ргаепотеп, потеп, и содпотеп "), почти всегда свяд'єтельствують, что она принадлежить къ первымъ в'єкамъ распространенія новой в'єры, такъ какъ подобное соединеніе трехъ им'єнъ—tria nomina—одного лица, начинаєть оставляться Римлянами въ IV-мъ столітія; всего чаще, однако, христіане писали на гробницахъ одно имя умершаго—ргаепотеп.

Особенныя формулы, употребленныя въ надгробіяхъ, могуть также увазать приблизительно ихъ время, т. н. слова:—"CONTRA VOTVM" переводимыя такимъ образомъ; "противъ желанія"; они выражали печаль родственниковъ и друвей погребеннаго, которые, сожалъя о томъ, что пережили его противъ ожиданія, желанія, надежды, принуждены были писать ему эпитафію, какъ въ следующемь примере: PARENTIS POSVERVNT TITVLVM CONTRA VOTVM-"Родители сдълали эту надпись противъ ихъ надеждъ и желаній", и въ другомъ: RVFINVS PATER CONTRA VOTVM—"Руфинусъ отецъ противъ желанія". Въ надгробіяхъ Рима античнаго, также не разъ передана этими словами скорбь супруга, отца, друзей, объ утрать жены, дътей, друга, и даже сътованія отпущенника о кончинъ его прежняго владъльца. У кристіанъ формула "сопtra votum"--- не встръчается раньше начала V-го ст-ія; въ эпитафія съ консудами её находимъ въ первый разъ въ 400-мъ году. Въ Галлін эту фраву заменяли следующею: PRO CARITATE, PRO AMORE-T. е. "невъ любви, изъ милосердія".

Ласковое названіе: VIRGINIVS, VIRGINIA даваемое у Римлянъ въ первомъ бракъ мужемъ женъ, и женою мужу, начинаетъ встръчаться въ

<sup>\*)</sup> У Рамлинъ въ вмени лица прибавляли название его рода и одно или нъсволько прозваний. Прежде всего ставилось praenomen—собственное имя, даваемое въ девятый день послъ рождения, к. н. Магсия, Сајия, Publius, и т. д. Потонъ «nomen, nomen gentilicium»—вмя рода (gens), к. н. Junius, Cornelius, Аеlius, Căcilius, Calpurnius и т. д. и навонецъ «cognomen»—прозвание, для указания
фамилий составлявшихся въ родъ, т. н. къ «gens Cornelia» принадлежали: Scipiones, Sullae, Rufini, Dolabellae, Lentuli, Cinnae и т. д. Иногда присоединяли второе прозвание—аgnomen, чтобы отличить члена семейства чъмъ либо завъчательнаго или напоминть его подвиги, т. н. въ фамили Scipiones были Asiaticus, Afriсапив и т. д. Имена древияхъ римсиихъ фамилий начинаютъ пропадать въ надгробныхъ надписихъ въ IV-иъ столътия.

вонцѣ III-го столѣтія, въ надписи съ означеніемъ года въ 291-мъ г. и пропадаетъ въ VI-мъ вѣкѣ. Вотъ примѣры: FELICIANVS....... FECIT SIBI LOCVM ЕТ МАХІМІЛАЕ VIRGINIAE SVAE CASTISSIMAE ЕТ DVLCISSI-МАЕ—"Фелиціанусъ...... сдѣлалъ себѣ и Максиминѣ своей Virginae ненорочнѣйшей и сладчайшей, гробницу". ELIA VINCENTIA QVAE VIXIT ANNV XVI MESIS (вмѣсто mensibus) II. СVM VIRGINIVM SVVM—"Елія Винцентія жившая 16 лѣтъ, 2 мѣсяца съ своимъ Virginium". Иногда однако слово "Virginius" означало имя погребеннаго, какъ въ этомъ случаѣ; "Virginius ты остался съ нами только короткое время". Это вѣроятно эпитафія ребенва.

Формулы HIC IACET, HIC PAVSAT, HIC QVIESCIT, т. е. "ВЕТЕСЬ ЛЕЖИТЪ", "здёсь поконтса", начинають появляться у христіанъ только въ концё ІУ-го стольтія; онь делаются очень обывновенны, почти необходимы, въ главъ всякой эпитафіи въ началь У-го въка, и значительно усложия-NOTCH, R. H: IN HOC TYMYLO REQVIESCIT IN PACE BONAE MEMORIAE-"Въ этой гробницъ покоится въ миръ доброй памяти". HIC REQVIESCIT IN PACE BONAE MEMORIAE \*) "Здёсь поконтся въ миръ доброй памяти". Подобныя слова, выраженія и обороты річи, приниваемые и оставляемые въ извъстныя эпохи, относять эпиграфическій памятникъ къ тому идидругому періоду; помощью въ этомъ случай могуть служить и нёкоторыя особенности, встречающінся въ немъ. Если напримерь, въ эпитафіи означена продажа или покупка гробницы, то она принадлежить не къ первымъ столетіямъ христіанства, такъкакъ торговлямъстами, въ катакомбахъ, началась только послъпрекращенія гоненій, когда подвемныя владбища переили въ руки могильщиковъ-"fossores".-Къ этой-же эпомъ синдуетъ отнести также и надгробія съ провлятіями разрушителямъ могалы, темъ, которые потревожать нокой умершаго, положивъ вмъстъ

<sup>\*)</sup> Въ Газдів эти выраженія не встрічаются раньше конпа У-го столітія и распространяются въ VI-иъ. Вообще можно сказать, что формулы и символическіе знави, составняются въ Римі, являются въ Сіверной Италів, въ Газдів, въ Испанів, вібскольно позме и сохраняются такъ дольше чімь въ столець Имперія. Подобнюе-ме вліяніе центра государства на западныя провявція замітно въ области нежусства, и работы мастеровь, означенныхъ выше странь, носять на себів отпечатовь подражавім произведеніямь художниковь Рима. Въ взвістныхъ подробностихъ, однаво, эпитафін важдой страны представляють нівноторыя особенности, надписи Газдів отличаются отъ испанскихъ, итальянскія отъ африканскихъ и т. д. Существують даже несходства въ зпиграфическомъ стилів городовь одной и той-же области; Rossi нашель различіе между надгробіями Рима и Остів.



съ немъ другое тело, потому что только съ IV-го столетія уваженіе мъ праху усоншихъ начало уменьшаться, ихристіане, чтобы не высёвать новыхъ гробницъ, стали пользоваться уже существующими. Вотъ нёкоторыя изъ подобныхъ угровъ: MALE: PEREAT INSEPVLTVS IACEAT NON RESVRGAT CVM IVDA PARTEM HABEAT SI QVIS SEPVLCRVM HVNC VIOLAVERIT—"Да погибнетъ ужасной смертію, тотъ ито разрушить эту гробницу, да не будетъ онъ погребенъ и не восиреснетъ, да постигнетъ его участь Іюды".—QVI А НОС НОSSA REMOVIT ANATEMA SIT.......—"Да будетъ провлятъ тотъ, ито тронетъ эти кости"...... Въ языческихъ эпитафіяхъ, точно также находились фразы подобнаго хараитера \*) и. н. QVI VIOLAVERIT SIVE ІММУТАVЕRІТ DEOS SENTIAT ІКАТОS—"Тотъ ито разрушить или изийнить что либо въ моей гробницё будетъ постигнутъ гиввомъ Боговъ", и т. д.

### XIII.

Ходъ распространенія христіанства и пути по которынь оно шло, можно прослёдить съ помощію эпиграфических памятниковь. Они указывають намъ, что немедленно послё своего появленія, ученіе Спасителя стало извёстно въ Римъ, слёдуя неизмённому закону, на основаніи котораго, все новое и необыкновенное, проявляющееся въ провинціяхъ государства, даже и отдаленныхъ, тотчасъ-же отражается въ его сердцё, т. е. въ столицъ.

Моря в ръки, обыкновенные пути сношенія между народами, становится торными дорогами, когда сообщеніе съ землею представляєть большія затрудненія, какъ ото было въ античномъ мірѣ. Христіанство шлю потому водою, распространнясь кругомъ Средивеннаго моря—справедливо названнаго озеромъ цивиливаціи рода человѣческаго — около котораго встрѣчаются самыя раннія христіанскія надписи, и тѣмъ дальще удаляєщься отъ береговъ его, тѣмъ эти послѣднія новѣе. Религія

<sup>\*)</sup> Le Blant. Inscriptions chrétiennes de la Gaule T. I. p. 290.

Спасителя появлялась прежде всего въ большихъ центрахъ народонаселенія в торгован, к. н. въ Антіохів, Александрів, Кареагенъ в т. п. гдъ сходились люди различныхъ націй, и гдъ, витесть съ обитномъ товаровъ, происходилъ и обитиъ идей. Замъчательно, что всего меньше христіанъ было въ саномъ Іерусалимъ; и это объясняется тъмъ упорствомъ съ которымъ Еврен постоянно сохраняють вёру отцовъ. Во внутрь страны новое ученіе углублялось также по воді, восходя по різжамъ, т. н. въ Галлін оно распространялось по берегамъ Роны и проявилось нрежде всего, какъ это видно по эпитафіямъ, въ Марсели, потомъ въ Арат, Віеннъ, Ліонъ и т. д.; гораздо позднъе, въ съверныхъ провинціяхъ. Первыя три стояттія, и даже нъсколько дольше, христіанство, исключая редению примеровь, не переступало пределовь міра грекоримскаго, но разумъется, послъдователи его были преимущественно городскіе а не сельскіе жители. Люди простые, напвные, непросв'ященные, мало способные думать, обывновенно съ большимъ постоянствомъ держатся старины, и не такъ скоро оставляють религовныя иден и формулы, полученныя отъ предвовъ, освященныя временемъ, какъ люди наъ тахъ слоевъ общества, которыхъ коснулось образование. Посла торжества цервви, язычниковъ стали называть "радапі" т. е. сельскіе жители, обстоятельство, лучше всего доказывающее, что, особенно среди последнихъ, упорно сохранялась вера въ прежнихъ боговъ.

### XIV.

Чёмъ древнёе христіанская эпитафія, тёмъ она проще, тёмъ чище ея языкъ и правильнёе стиль. Самыя раннія состоять только изъ апостольскаго привётствія: "Рах tесим—миръ съ тобой", ни указаній занатій вёрующаго при жизни, ни его званія, ни возраста, ни дня смерти и погребенія, не прочтешь въ нихъ; не говоря уже о словахъ упрёка и проклятія гонителямъ, которыя никогда не встрётили въ катакомбахъ. Всего чаще христіанскія надписи первыхъ временъ, заключають одно

ния умершаго съ прибавленіемъ символическихъ фигуръ в знаковъ, понятныхъ только посвященнымъ, и выражающихъ надежды и утёшенія. Главною цёлью надгробій этой эпохи, было указаніе мёста покоя христіанина, родственникамъ и друзьямъ его; но вовсе не тщеславное наименованіе имени, рода, сана и качествъ погребеннаго, ни даже описаніе подвиговъ его вёры, если онъ быль мученинъ. Слова и фразы названныя выше "воскливновеніями" являются нёсколько позже, но все таки въ періодъ гоненій, и нарушають этотъ строгій лаконизиъ выраженіемъ порывовъ, вылетающихъ изъ глубины души.

Все это относится только въ надписямъ первыхъ трехъ стоявтій, но когда измънилось положение христіанской общины, измънился также стиль эпиграфическихъ памятниковъ, и они, со временъ Константина, можеть быть даже нъсколько раньше, получають совершенно иной харавтеръ. Въ нихъ проявляются мысли болбе или менбе гордыя вибств съ вемными заботами и помышленіями, опреділены сословія, из имени умершаго присоеденяются титулы, какь бы взятые изъ публичныхъ автовъ, описаны событія его жизни, его занятія, и означены пругія подробности, мало занимавшія христіанъ времень гоненій. Въ языческихъ эпитафіяхь Рима, той-же эпохи, равномірно обозначается склонность въ риторству, чего не встричаець въ нихъ прежде. Посий торжества цериви, въ надгробіяхь христіань, начинають превозносить достоинства и добродътели погребеннаго, напыщеннымъ слогомъ, говоря, напримъръ что върующій быль "необыкновенной учености и разумности"—mirae sapientiae; "удивительной невинности" — mirae innocentiae; "чудесной святости"—mirae sanctitatis; "чрезвычайной доброты и способности — mirae bonitatis atque industriae. Супругъ хвалить свою супругу, въ изысканныхъ выраженіяхъ, навывая ее подругой Гі-DELISSIMAE—"BEPHERIUER", DIGNAE—"MOCTORHERIUER", CASTAE—"MEдомудреннов", PVDICISSIMAE ..., чистъйшей", а жена говорить о своемъ мужь ОРТІМО ET INNOCENTISSIMO—превосходный и невиннъйшій" и т. д. Вотъ одна изъ подобныхъ надписей: CECILIVS. MARITVS. CECI-LIAE. PLACIDINAE. CONIVGI. OPTIMAE. MEMORIAE. CVM, QVA. VIXI, ANNIS. X. BENE. SENE. VLLA. QVARELLA-, Пециліусь мужь, Цецилін Плацидинъ своей женъ доброй памяти, съ которой онъ жиль 10 лъть счастанво и согласно" ").



<sup>\*)</sup> Какъ исключение изъ этихъ, мало искрениихъ, надгробий можно привести въ примъръ слъдующую надпись той же эпохи (она была открыта около города Па-

Восилиновеній перечисленных выше, к. н. ім РАСЕ—"въ миръ", ім REFRIGERIVM—"въ прохлажденіи", vivas ім DEO—"живи въ Богъ", ни даже формуль приближающихся къ нимъ, не читаешь въ этихъ эпитафіяхъ. Ихъ сопровождають не символическія фигуры скрытаго, такиственнаго значенія, а знаки торжествующаго христіанства. Послѣ Константина пропадаеть импровизація, преобладавшая прежде въ надгробіяхъ върующихъ, и однѣ и тѣ-же, постоянно повторяющіяся на одинъ ладъ, формулы, превращаясь въ условныя фразы, каменѣя, теряють свою душу.

Съ пятаго въка эпиграфическіе памятники представляють все меньшій и меньшій интересъ; ихъ пишугь, по всей въроятности, съ моделей, потому что надписи взвъстнаго періода, какъ нельзя болье приближаются къ одному общему типу; не только выраженія ихъ, но даже качества восхвалнемыя въ погребенныхъ, однъ и тъ-же, и повторяются съ утомительнымъ однообразіемъ. Списывали, особенно эпитафіи, въстихахъ, и при этомъ дълали самыя грубыя ошибки, т. н. если въ ней говорили о мужчинъ, её писали на могилъ женщины, не обращая вниманія на то, что съ перемъною рода, нарушался и размъръ стиховъ. Въ эту-же эпоху на гробницахъ язвъстныхъ мучениковъ, появились надписи въ которыхъ описывають ихъ подвиги.

Отсутствіе простоты въ стиле и усложненіе формъ въ речи, постолянно проявляются въ періоды упадка и соціальных разложеній, т. н. Цицеронъ и Плиній ") пишуть въ главе письма только приветственный поклонъ: "Tullius Tironi salutem......", "С. Plinius Tacito suo salutem...", напротивъ въ V-мъ столетіи письмо начинають иногоречивыми похвалами, называя того кому оно назначено: "господиномъ достойно почитаемымъ", к. н. "Domino merito venerabili et vere suscipiendo patri Augustino episcopo Macedonius", или "возлюбленнымъ братомъ, достойнымъ похвалъ и почтенія" к. н.: "Dilecto fratri merito praedicabili et venerantissimo Pammachio Paulinus......". Точно также сжатый и эпергическій явыкъ Данте, составняєть противоположность напыщенному но блёдному стилю Италь-

дун) — Въ ней сказано, что вдова прійхала изъ Галлін сдёлавъ 50 перейздовъ для поменовенія своего мужа у его гробницы, въ день его смерти: MARTINA. CARA. CONIVX. QVAE VENIT DE GALLIA. PER. MANSIONES L. VT COMMEMO-RARET MEMORIAM. MARITI. SVI, BENE QVIESCAS DYLCISSIME.

<sup>\*)</sup> Le Blant. Inscriptions chrétiennes de la Gaule T. II.

янцевъ XVII-го стольтія. Въ слогь, въ этомъ случав, происходить тоже самое что и въ предвлахъ искусства; какъ последнее, во времена соціальныхъ паденій, теряеть изящную и строгую простоту—архитектурныя миніи пропадають въ вычурныхъ украшеніяхъ, а въ живописи и пластикв проявляются принужденность, неестественность, поза и памъреніе произвести эффекть—такъ въ языкв подобныхъ эпохъ, царствуеть риторство и преобладають фразы громкія, но пустыя.

Побъда новой религи надъ язычествомъ отразилась, какъ мы видъли, и въ эпиграфическихъ памятникахъ, но перемъна произшедшая въ характеръ ихъ, конечно совершается постепенно. Формулы апостольскія, воспрешавшія въ памяти борьбу за въру, разумъется, не утратили своего значенія для христіанъ того покольнія, которое видъло страшное гоненіе Діоклеціана, и сохранило традиція періода преслъдованій.

Въ лападарновъ стилъ новыя выраженія христіанъ мало по малу замъняють старыя. Можно также прибавить, что встръчаются, въ первыя три стольтія, надписи приближающіяся, своимъ характеромъ, къ эпитафіямъ IV-го и послъдующихъ въковъ, и равномърно, послъ Константина, писались иногда, въ катакомбахъ, надгробія короткія, глубокопрочувствованныя, и слова напоминающія времена страданія за въру.

Въ концъ VI-го столътія большинство гробниць, въ Рамъ, является уже безъ надписей; онв пишутся тольло на общественныхъ зданіяхъ ж на могилахъ значительныхъ лицъ, по большей части, плохими стихами. Только один спеціалисты, т. е. гранматики, ум'яють писать; они прославляють папъ, епископовъ, священиковъ, разсказывають дъйствія ихъ управленія и описывають зданія построенныя ими. Оть VII-го въка дошли до насъ только двъ эпитафіи, изъ города Рима, не принадлежащія членамъ духовенства. По мъръ того накъ идетъ времи, опибки, въ тексть эпиграфических памятниковь, умножаются, явыкь ихь делается, все болье и болье неправильнымь и носить на себь отпечатокь упадка литературы этой эпохи. Даже въ самой формъ буквъ ихъ происходитъ измънение из худшему, и какъ прасивые и благородные типы, являющіеся на римских в монетахъ первыхъ столттій имперіи, уступають впоследстви место лицамъ мало привнекательнымъ и иногда даже уродливымъ, такъ монументальныя литеры нациисей, цвътущей эпохи Рима, выръзанныя твердою и върною рукою, превращаются въ VI-иъ въжъ въ неправильные и спутанные знаки, часто совершенно непонятные.

При готоскомъ воролё Осодорихё, покровителё ученыхъ, въ царствованіе котораго римское общество пользовалось, относительно, большимъ спокойствіемъ, чёмъ въ предшествовавшіе года, происходить какъ бы остановка въ постепенномъ упадкё классической литературы; это видно и по надписниъ; онё становится нёсколько правильнёе, и въ нихъ встрёчаешь менёе ошибонъ. Но, вскорё послё смерти Осодориха, наступили снова смутныя времена, и нашествіе Лонгобардовъ окончательно повергло Италію въ варварство, изъ котораго она вышла только въ эпоху возрожденія.

# СИМВОЛИЧЕСКІЯ ИЗОБРАЖЕНІЯ.

## отдълъ первый.

I.

На стънахъ ватакомбъ, на плитахъ надгробныхъ надписей, на предметахъ различнаго рода, принадлежавшихъ первымъ христіанамъ, въ ихъ живописи и скульптуръ, постоянно встръчаещь символические знави и фигуры посредствомъ которыхъ, представляя ихъ отдёльно или группируя вийсти, для полученія извистного смысла, послидователи ученія Спасителя, выражали, јероглифически, догматы и таинства своей религів. Подобное развитіе чрезвычайно сложной системы символизма, недьзя приписать только одному желанію христіанъ серывать, изъ осторожности, сущность новаго ученія. Справедливо, что поставленные часто въ необходимость не изобличать себя и тапть свои мысли, върующіе должны были прибъгать къ изображеніямъ придуманнымъ ими, или ваимствованнымъ у міра изыческаго, вначеніе которыхъ было изв'єстно только имъ однимъ; посредствомъ ихъ они узнавали-друзей среди враждебнаго общества, тайно напоминали другь другу данныя объщанія, равно какъ и великія, вдохновлявшія ихъ надежды. Но символизиъ у христіанъ идеть развиваясь гораздо дальше этой необходимости сирываться; причину его следуеть искать въ самой сущности новаго верованія, болёе чёмъ въ исплючительномъ положение его последователей. Такое особенное направление христіанства очень хорошо пригодилось исповъдовавшимъ его, въ періоды преследованій, но нельвя сказать, что гоненія дали искусству катакомбъ тотъ неизмённый, символическій характеръ, который въ немъ постоянно преобладаеть.

Выраженіе идей посредствомъ названія предметовъ и изображеніе посліднихъ съ тою-же цілію, мы находимъ, съ самой глубовой древнос-

ти, у всёхъ народовъ, оставившихъ следы своего развитія. Первобытный человёкъ затрудняясь опредёлить явленія нравственной сферы дёласть это называя более понятные ему матеріальные предметы, взятые имъ изъ внёшняго міра, изъ окружающей его природы, которую онъ оживляєть своею жизнію, предполагая въ ней свои чувства и свою натуру. Ему труднёе изъяснить какую либо отвлеченную идею, смутно имъ понимаемую, словами, чёмъ опредёлить её тёмъ предметомъ, который имъетъ съ нею нёкоторое сродство, всего ближе подходить иъ ней, особенными чертами своего характера, въ самомъ дёлё или только въ его воображенія. Это уже символизиъ, и изображеніе подобнаго предмета, сдёланное съ цёлью напомнить ему или передать другимъ изв'єстную мысль, становится символической фигурой.

Символизмъ дълается также вспомогателемъ сообщения идей въ первобытных обществахь, при несостоятельности средствъ выражаться письменно. Первоначальное письмо состояло въ простомъ изображение находившагося передъ глазами. Подобныя несложныя фигуры, имъющія одно прямое значеніе, были обывновеннымъ способомъ передачи мысли въ младенческій періодъ существованія многихъ народовъ \*); мы находимъ ихъ у Египтянъ, Вавилонянъ, Китайцевъ, Мексиканцевъ, племенъ съверной Америки и т. д. Затъмъ происходить сокращение изображаемыхъ предметовъ, т. н. явсъ представляется деревомъ, домъ четыреугольникомъ, съ прибавленіемъ въ нему фигуры божества, онъ превращается въ храмъ. Дъятельность человъка и даже чувства его могли быть переданы этимъ способомъ, но болъе или менъе символическимъ образомъ, в. н. помощь — посредствомъ вытянутой руки, держащей хивоъ, борьба — рукою несущею щить и конья, голодъ — рукою вложенной въ роть, жажда--животнымъ, бъгущимъ къ водъ, представленной двумя кривыми, водинообразными линіями. Слёдующій за этимъ шагь-есть сообщеніе отвлеченныхъ понятій — уже вполнъ символически — посредствомъ качествъ или свойствъ, дъйствительно заключающихся или только предполягаемыхъ, въ томъ что изображали, т. н. львомъ-передавали силу, голубемъ — невинность и т. д. Представленный, при такихъ условіяхъ, предметь, является, не самъ для себя, а для выраженія какого либо податія, вит его находящагося но ентрощаго съ немъ евръстное тождество или нъкоторое отношеніе, иногда только условное, к. н. пальмовая

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Geschichte des Alterthums von Max Duncker. Erster Band. Leipzig 1874.

вътвь — знакъ побъды; но многда основанное на мъвъстныхъ его свойствахъ, к. н. якорь— экблема надежды.

Эти элементы символизма, явившись какъ результать несостоятельности пониманія явленій нравственнаго міра, какъ несовершенный способъ выраженія и передачи мысли, но отчасти и вслёдствіе склонности человёка, близко стоящаго къ природё, поэтизировать её и оживлять своею жизнію—эти элементы символизма, говорю я, не только не пропадають, при дальнёйшемъ ходё развитія умственныхъ силъ и цивильнаціи общества, при сокращеніи и усовершенствованіи письменныхъ знаковъ, но напротивъ, постепенно развиваясь, находять новыя примёненія, становятся, напримёръ, средствомъ скрытаго сообщенія мысли, дёмаются украшеніемъ рёчи, возбуждають игру воображенія, а въ искусствё превращаются въ поэтическіе образы созданія фантавіи, олицетворяющіе качества, достоинства, добродётели, пороки и т. д.

Но и при прогрессахъ образованія симводизив и его видоизивненія остаются способами выраженія идей, въ техъ слояхъ общества, которыхъ оно мало касается. Несостоятельность средствъ пониманія или объясненія, неизбежно ведеть въ ванененію прямаго определенія, словани символического характера, которыя наменають на сущность идеи, но не способны передать её вполнъ. Человъвъ мало привывшій размышлять и сообщать то о чёмъ онъ думаеть, скорбе пойметь моральное явленіе, новое для него, вогда оно изложено въ переносномъ, а не въ прямомъ симсит; точно также, объясняя все, что выходить изъ пруга его обывновенныхъ понятій, онъ склоненъ выражаться иносказательно, обходя, такъ сказать, представившееся ему затрудненіе. То и другое дълается сь неньшими умственными усвліями, чёмь прямое изложеніе, которому должно предшествовать болже сельное сосредоточение мысли. Появление элементовъ символизма въ ръчи, если они не примънены съ цълію скрыть настоящій симсять ся, осли они не являются для возбужденія игры воображенія и украшенія разсказа, а употреблены исключительно какъ начало изъяснительное, почти всегда можно считать признакомъ незначительности средствъ пониманія или толкованія. Притомъ, составляя болбе легкій, хотя и не столь полный способъ сообщенія мысли, чемъ прямое объясненіе, символическія слова и фигуры, жив'те врівнываясь въ память и сильнъе поражая воображение людей мало развитыхъ, скорве понимаются ими и потому двиаются вспомогателями обученія народа.

Воспитаніе рода человіческаго происходило, почти всегда, съ помощью симводизма во встать ого видахъ, но съ особонной силой развивался онъ постоянно на религіозной почет, будучи самымъ лучшимъ способомъ выраженія мистическихъ идей. Мы находимъ элементы его, въ большей или меньшей степени, во всёхъ вёрованіяхъ античнаго міра. Загадочный характеръ силь небесныхъ, непонятный человъку, и тъ таинственныя связи между людьми и безсмертными, которыя можно уловить, но немьзя объяснить, проявляющися въ природе предзнаменованіями, будучи по существу своему темны и необъяснимы, разумвется, могуть быть переданы не прямымъ изъясненіемъ, а только цамеками, съ помощию символическихъ словъ и фигуръ. Символизмъ есть, потому, обывновенный язывъ всего местического. Религіозные символы отличаются сложностію, запутанностію и значеніе ихъ, по мірів удаленія отъ вемии, становится, разумъется, все менъе и менъе ясно. Всивдствіе этого они требовали особеннаго объясненія, что и дълалось спеціальностію извъстнаго власса людей, которые, развивая и дополняя священное ученіе, не всегда открывали настоящій смысль загадочныхъ изображеній и формуль массъ народа, и передавали изъ покольнія въ покольніе, подъ видомъ фразъ и формулъ, часто понятныхъ только имъ однимъ, традиціи мнимаго откровенія Боговъ человъку.

Особенные условные знаки были также въ употребленіи, въ древнемъ мірѣ, у людей посвященныхъ въ такиства поклоненія какому либо божеству; они служили имъ, чтобы узнавать другъ друга, напоминали отврытое имъ, равно какъ и обѣты, данные при этомъ \*). Тѣ религіи, Боги

<sup>\*)</sup> Греки и Рамляне называли подобные знаим символами, συμβολον, symbolum, точно также какъ и всякую фигуру передающую извъстную иди понятіе; греческій глаголь συμβολλειν можно перевести такъ: сравнявать, соединять, приблажать, и происходищее отъ него слово συμβολον—символь, означаеть, что фигура или знаиъ, высказывають не самую идею, а то что всего болье приближается из ней, что всего лучше можно сравнить съ нею. Вообще, въ мірт классическомъ, слово: «символь» имбло много другихъ значеній; такъ называли, напримтръ: предметы которыми обизинвались, давая какое икбурь объщаніе, особение если опо, сопровомдаясь илитвой, получало священный характерь, и. и. обручальныя кольца, или двъ половнем монеты, иногда и металлической дощечки сохраняемым лицани обязавшимися по взаниному гостепріимству.—Символями были также предзнаменованія, эмблемы и формулы, употребляемым при богослуженія; всякаго рода фигуры и жесты, низвшіе условное значеніе, отлачительную отивтку, вообще все что служило для опредвленія подлинности особы, и. и. знаим даваемые правительствомъ греческихъ республякъ лицамъ, моручаемымъ попровительству городовъ, союзны хъ

воторых представляются смертным, подъ тавиственным загадочным видом, обладають символизмом менёе ясным, болёе сложнымь, чёмъ поклоненія божествамь близко стоящимь нь человёку, одушевленнымъ страстями его, дёйствующимь подобно ему и принимающимь его образъ. По этому религіи семитическаго Востока и Египта имёють символизмъ болёе темный, болёе запутанный, чёмъ вёрованія міра греко-римскаго.

Нравственная жизнь семитических народовъ, постоянно находится вътёсной связи съ ихъ религіей и оттёнокъ мистицизма неизбёжно сопровождаетъ всякое проявленіе ихъ умственной дёятельности, что, во многомъ, способствовало развитію, среди ихъ языка, всего непонятнаго, тамиственнаго, чудеснаго т. е. символизма, являющагося у нихъ не только какъ элементъ украшенія, а какъ начало изъяснительное. Менте мистицизма и слёдовательно, менте элементовъ символизма, встрёчаемъ мы въ культурт арійскихъ народовъ древняго міра, особенно у Грековъ въ тё періоды, когда они были свободны отъ раннихъ или позднихъ вліяній Востока. Выводы несттесненной дёятельности разума, основанные на наблюденіи и анализть, не передавались символически философами Греціи, напротивъ, мыслители Востока семитическаго, постоянно, болте или менте, отличавшіеся мистическимъ направленіемъ, не могли излагать свои мысли не прибёгая въ символизму.

### II.

Первые христіане въ Римъ, лишь только они начинаютъ проявляться какимъ бы то ни было образомъ, уже употребляютъ символическіе знаки м фигуры, ихъ встръчаещь на памятникахъ самаго ранняго времени распространенія новой въры. Иначе и не могло быть; при появленіи ученія Спасителя, Римъ наполняли послёдователи восточныхъ върованій, док-

и дружественных»; печать, которую вручаль учредителю банкота, каждый изъ сотранезивков», получая её обратно послё уплаты условной доли силадчины; всякаго рода задаток», завладь и т. д. и т. д. и т. д.

трины которыхъ изнаганись также синволически. Христіане должны были отделяться отъ повлония овъ персидскаго Бога Митры, сирійских в египетских боговъ и богинь, даже и отъ прозедитовъ Тудейства, повольно многочесленных, вакь извёстно, въ эти времена, въ столице имперін. Притомъ, первые проповёдники вёры Спасителя, равно какъ и первые новообращенные, были Евреи, воспитанные въ религи свиволической по преимуществу и привыкшіє выражать догиаты ен формудаши и фигурами условнаго значенія. Элементы символизма проявляются также и въ самомъ христіанствъ, сходномъ, въ этомъ отношенія, со многими восточными вёрованіями. Святое писаніе, поучающее адлегорическимъ словомъ, превсполненное притчами и метафорами, было богатымъ источникомъ симводическихъ сюжетовъ и вызывало употребление этого тапиственнаго языка. Христіане Рима прибъгали въ нему, какъ это видно по памятникамъ и изъ словъ писателей церкви, еще до того времени, когда оне должны быле скрываться, сдёлавшись въ главахъ римскаго правительства последователями суеверія преступнаго в потому достойными вазни. Условные знаки и фигуры, понятные только однимъ посвященнымъ, употреблялись обожателями Митры, Изиды, Юпитера Сераписа, хотя поилонники этихъ боговъ никогда, или только очень рёдко, подвергались пратковременнымъ притёсненіямъ со стороны римскихъ властей. То-же самое можно сказать и про Іудеевъ, обитавшихъ въ Римъ; они и проведиты ихъ въры, несмотря на то, что имъ почти всегда было обезпечено сповойное существованіе, прибъгали, для выраженія религіозныхъ пдей, въ символическинъ знакамъ и изображали вхъ на своихъ гробницахъ, какъ свидетельствують самые памятники, открытые въ еврейскихъ катаконбахъ въ Рииъ. До Константина были эпохи безопасности и для христіанъ, продолжавшіяся иногда многіе годы; развитіе ихъ символизма, однако, не только не пріостанавливалось въ эти періоды, но, вавъ вы это увидимъ дальше, шло постепенно возрастая и усложняясь. Таинственные знави и фигуры изображались ими не только на предметахъ, воторые моган попадаться на глаза язычникамъ, к. н. на кольцахъ, на дамиахъ и т. д. но и возев надписей, въ отдаленныхъ галереяхъ ватакомбъ, куда въроятно, проникали только върующіе.

Работа прінсканія христіанами способовъ выраженія новыхъ идей, новыхъ надеждъ, внесенныхъ въ общество ученіемъ Спасителя, проявляется въ ихъ синволахъ. Эти последніе прошли различныя фазы существованія, и еще до торжества церива, въ няхъ совершились очень зам'єтныя

преобразованія, которыя ясно обозначутся при описаніи самыхъ знаковъ и фитуръ, при объясненіи ихъ значенія и указаніи перемънъ, происходившихъ въ немъ. Первоначально очень простые, выражающіе ясно опредъленныя вдев, не придуманные и установленные церковью, а илодъ свободнаго воображенія, они, съ теченіемъ времени, усложняются и дълаются орудіемъ поученія и изложенія догматическихъ доитринъ. Нѣкоторые изъ этихъ символовъ были созданы христіанами, многіе другіе переняты у міра классическаго, но значеніе послёднихъ часто понолиялось, даже измёнялось въ новомъ смыслё; изображая ихъ отдёльно или соединяя вийстё, вёрующіе могли выражать ими вдеи чисто христіанскія.

Во всемъ что дѣлали, что оставили послѣ себя послѣдователи ученія Спасителя, преобладаль символизмъ, и въ искусствѣ ихъ трудно указать границы между сюжетами аллегорическими и историческими. Самыя сцены, изъ священнаго писанія, изображены у нихъ не съ намѣреніемъ представить извѣстное событіе, а съ цѣлію напомнить одинь изъ догматовъ новой вѣры. Тѣ-же мысли, тѣ-же чувства, высказаныя христіанами въ надписяхъ, выражены ими и символическими изображеніями; созерцаніе смерти сномъ, освобожденіемъ, переходомъ иъ лучшему, упованіе на помощь небесную, но всего чаще, надежда возстать изъ гроба переданы вѣрующими знаками и фигурами; иъ описанію ихъ мы теперь перейдемъ.—

III.

Изображеніе пальмы, всего дерева или только вётви его, у многихъ древнихъ народовъ, к. н. у Египтинъ, Грековъ, Римланъ и Евреевъ, было символомъ побёды, и онъ часто встрёчается на памятникахъ античнаго міра. Христіане переняли эту фигуру, но у нихъ она выражала торжество праведнаго надъ соблазнами жизни, торжество вёрующаго надъ смертію, посредствомъ восиресенія. Это одинъ изъ самыхъ ран-

Нихъ христіанскихъ символовъ, его часто видишь въ натакомбахъ, особенно возять опитафій. Пальмовую вътвь неръдко соединяли съ моногранной Христа или съ навинъ либо синволическить изображениеть его, женая выразить этямъ, побъду Спасителя надъ гръхомъ и смертію. Если пальна выравана на колечныхъ канняхъ, вообще на предметахъ ежедневнаго употребленія, то туть она является, чтобы ободрить вёрующаго въ испытаніяхъ в, напоминая ему обвщанную награду, вовбуждать его въ борьбъ и побъдъ. Такъ какъ смерть за въру считалась христіанами торжествомъ, то пальма сделалась символомъ мученичества. Въ церковной интературъ очень часто встръчаешь фразы въ родъ сибдуюшихъ: martyrii palmam accepit-, онъ получилъ пальну мученичества", martyrii palmam meruit obtinere—"онъ удостонася получить пальну мученичества", martyrii palma coronatus est—"онъ быль моронованъ памьмой мученичества", cursum palmiferum consummavit-nons совершиль быть вы конпы котораго пальма". Вы слыствіе этого, стали изображать навненных ва втру съ вттвью пальны въ рукъ, обыкновеніе, сохранившееся до нашего времени въ христіанскомъ искусствъ. Въ мозанкъ св-ой Пракседы, въ Римъ (IX-го ст-ія) съ важдой стороны арви тріумфальной 1), представлены мученики, съ пальмами въ рукахъ, согласно словамъ Апокалипсиса 2). Въ барельефакъ саркофаговъ, во фрескахъ катакомбъ и на стекляныхъ чашахъ также часто видишь этоть символь побёды. Пальновая вётвь, являясь на гробняці, можеть свидітельствовать, что въ ней поконтся мученить, когда она представлена среди изображенія инструментовъ казни, возав надписи, въ которой говорится о насильственной смерти, или при особенных условіяхь, наменающимь на страданія за въру погребеннаго, жанъ въ сибдующемъ примъръ: христіанка, по вмени Иноцентина, явображена на своемъ надгробномъ камиъ, съ выражениемъ радости на лицъ, держа въ одной рукъ пальмовую вътвь, а въ другой вънокъ. Не безъ основанія можно потому предположить, что это мученица. Въ большинствъ случаевъ пальма указывала только мъсто покоя върующаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Такъ называется арка отдёляющая вбсиду отъ остальной части базплики.

<sup>2)</sup> Послѣ сего взглануль я и вотъ, великое множество людей, котораго някто не могъ перечесть изъ всёхъ племень и колѣнь и народовъ и изыкевъ стояло передъ престоломъ и предъ Агиценъ въ бѣлыхъ одемдахъ и съ пальновыми вѣтвями въ рукахъ своихъ (Откр. св-го Іоанна VII. 9.).

праведной жизни, она является также на могилахъ и послё прекращенія гоненій, вообще её повторяли такъ часто въ натакомбахъ, что у христіанъ были готовыя формы для оттиска фигуры пальмовой вётви из свёжей извёстий, соединявшей плиты loculus. 1) Изображеніе этого знака тормества на диски лампы, можеть иногда свидётельствовать о назначеніи ея горйть у праха мученика.

Пругой символь побъды, въ античномъ миръ, — въновъ 2) — встръчается также въ катакомбахъ, но ръже нальны и полобно ей можетъ въ нъкоторыхъ случанхъ указывать могилу казненнаго за въру. Писатели HEDEBE OTENS TACTO FORODATS O MYTCHERASS: coronandos, coronae proximos, coronatos, T. e. goctoйны быть поронованы, близкіе въ коронъ, коронованные, и это значение вънка у христіанъ полтвержнается словами Апокалинсиса 3): "Будь вёрень до смерти и дамъ тебё вёнець жизни." Рука, выходящая изъ облаковъ, держа въновъ надъ изображеніемъ мучениковъ, представлена многда въ мозанкахъ средневъковыхъ перввей Рима и Равенны и на степляных чашахъ, укращенныхъ золотыми фигурани, особенно когда соединены вийсти образы апостоловъ Петра и Павла. Въ барельефъ свинцовой медали, конца IV-го ст-ія, десница Всевышняго опускаеть вёновь на голову женщины, выхолящей изъ тъда умирающаго на огит св-го Лаврентія и представдяющей его душу. Рыба, т. е. симводическое изображение Христа, какъ мы это увилимъ ниже, начерчена возыт одной катакомбной эпитафіи держа во рту корону; этой ісроглифической фигурой, безъ сомнічнія, хотіли выразить, что Спаситель даеть вънецъ побъды мученику погребенному туть. Встръчаются также примъры, заключенія всей надгробной надписи въ вънкъ, вля этоть последній соеденень сь другими символами поясняющими его значеніе, к. н. съ пальной. Во фрески потолка одной изъ комнать (сиbicula) катакомбы Прискиллы, изображень въ серединъ вънка, голубь. пержащій въ влювь одивновую ветну-символь мира, ожидающаго праведнаго, побъдявшаго земныя искушенія.

Соверцая жизнь какъ бёгъ, въ концё котораго награда, т. е. вёчное блаженство, первые христіане представляли иногда на кольцахъ, на дампахъ, но всего чаще возлё эпитафій, стоящихъ или скачущихъ ко-

<sup>1)</sup> Смотри часть 1-ая стр. 58. рисуновъ № 2.

<sup>2)</sup> Онъ изображень возяв явыческих эпитафій, особенно на гробинцахь вонневь.

з) Отвровеніе Св-го Іоанна II. 10.-

ней 1) съ пальной у головы; въ этомъ можно видъть отраженіе словъ апостола Павла: "Не знаете ли, что бъгущіе на ристалищъ бъгуть всъ, но одинъ получаеть награду? Такъ бъгите, чтобы получаеть." 2) Возлъ надгробныхъ надписей лошади изображены иногда скачущими къ монограмив Христа, мли къ столбу—те на—предълу бъга. Къ одной изъ христіанскихъ эпитафій изданныхъ de-Rossi, присоединена фигура поня, держащаго во рту хлъбъ, раздъленный на новерхности равностороннимъ престомъ; это, въроятно, должно символически представлять стремнено върующаго къ Евхаристіи. Возлъ другаго надгробія ІУ-го ст-ія, изъ острова Сардиніи, тавро бъгущей лошади, состоить изъ монограмиы имени Христа. — Колесницы, запряженныя двуня или четырьия конями, съ пальмами у головы, управляемыя юношами съ вънками и пальмами въ рукахъ, являются во фрескахъ катакомбъ 3) и возлъ эпитафій; въ этомъ слёдуетъ видъть восноминаніе ристаній цирка, очень любимыхъ Рямлянами временъ имперія.

То-же самое символическое значеніе, т. е. стремленіе въ цёли спасенія, могь имѣть заяць, бѣгущій иногда рядомъ съ лошадью, въ монограмиѣ Христа или въ голубю съ оливковой вѣткой въ клювѣ, изображеніе встрѣчающееся на гробницахъ, лампахъ и колечныхъ каиняхъ.

IY.

Сравненіе праведнаго съ сосудомъ, встрічающееся въ ветхомъ и новомъ Завіті <sup>4</sup>), побудало христіанъ изображать вазы, различныхъ формъ, возлії надгробныхъ надписей, символически выражая этимъ, что

<sup>1)</sup> Въ античномъ міръ нонь быль символомъ споротечности вемнаго существованія и изображеніе этаго минотиаго, встрічается въ этрусимъь, гречесимъ и римскихъ гробинцахъ.—

<sup>2) 1-</sup>ое Послав. Въ Кориненнамъ IX. 24.-

<sup>3)</sup> Какъ напримъръ въ Arcosolium подземнаго владбища Тразона и Сатурнина.

<sup>4)</sup> Канъ напр. въ I-ой Кингъ Царствъ XXI. 5. и въ Дънніяхъ Апостоловъ IX. 15.: «Но Геоподь сказалъ ему, иди, ибо онъ ость мой избранный сосудъ»; тавже въ

погребенный быль сосудь избранный Христоить, заключающій его слово; такть названь въ одной эпитафіи 1) умершій по имени Діонисій 2). Фигура вавы имбеть иногда и другое значеніе; она могла въ нё-которых случаях указывать родь ремесла при жизни погребеннато или быть намекомъ на небесное пиршество, ожидающее върующаго послё смерти. Послёднее предположеніе подтверждается изображеніемъ христіанки, по имени VICENTIA, подлё ен надгробія; она подымаеть правой рукой кубокъ съ выраженіемъ радости и восторга на лиць, а лёвой прижимаеть къ груди вазу безъ ручекъ—ргаебегісціцти—употребляемую у древнихъ Римлянъ при жертвоприношеніяхъ.—

На паматникахъ Италіи, равно какъ и Галліи, возлё вазы, представленъ иногда голубь, и тутъ видно намёреніе символически выразить сосудомъ тёло <sup>3</sup>) заключенное въ могилё, а птицей—душу. Эта поэтическая мысль полите передана, на одной изъ гробницъ катакомбы Претекстаты, слёдующимъ образомъ: голубь вышедшій изъ вазы, сидить на краю ен расправляя свои прылья, готовый подняться къ небу. Два голубя, возлё сосуда, пополняють иногда эпитафію супруговъ.

Вазы, въ ватакомбахъ, представлящие также съ цвётами или съ виноградной лозой 4). Эта послёдняя составляща одинъ изъ главныхъ христіанскихъ символовъ, вслёдствіе сравненій означеннаго растенія, его зелени и плодовъ съ Спасителенъ, вёрующими, церковію и народомъ избраннымъ, часто встрёчающихся въ священномъ писаніи, к. н. "Я есмь истинная виноградная лоза, а Отецъ мой виноградарь" (Еванг. отъ loanea XV. 1.) "Какъ вётвь не можетъ приносить плода сама собою, если не будеть на лозё: такъ и вы, если не будете во инё. Я есмь лоза

I-омъ пося-ін (гл. IV. 4) из вессалонняйнамь Апостола Павла онь геверить:
«Чтобы намдый изь вась умёль себлюдать овой сосудь въ святости и чести.»—

<sup>1)</sup> Она маходится теперь въ монастыръ Сва-го Лаврентія въ Римъ виъ городсимъ отвиъ.

<sup>2)</sup> Dionysi vas 🖟 —Тутъ монограмма Христа поставлена вийсто имени Сиасители.—

<sup>3)</sup> У приоторыхъ нисателей языческаго Рима трло также названо сосудонъ, вазой, заключающей душу, такъ напр. Цицеровъ говоритъ: (Tuscul. quaest. I. 22) «corpus quasi vas est, aut aliquod animi receptaculum» т. е. трло есть напъ бы ваза, родъ виротилища души.» Подобисе-же сравнение, голоря с трлу, дрлаетъ и Јукрецій.

<sup>4)</sup> Этоть мотявь орванентація довольно часто встрівчается въ идасончесновь испусствів.

а вы вътви." (Еванг. отъ Іоанна XV. 4. 5.) "Изъ Есипта перенесъ Ты виноградную дозу, выгналь народы, и посадиль ее. Боже силь! обратись-же, призри съ неба и воззри и посъти виноградъ сей" (Псаломъ LXXIX. 9. 15.)

Многочисленны, во фрескахъ катакомбъ, въ барельефахъ саркофаговъ Италів в Галлів, на надгробныхъ вамняхъ, взображенія довы съ листьями и плодами, и сцены собиранія винограда 1) геніями, исполненныя въ классическомъ стилъ 2). Но не всъ сюжеты эти были вдохновлены словами изъ ветхаго или новаго Завъта. Полобныя сцены взятыя изъ сельской жизни, имъвшей столько привлекательнаго для древнихъ Грековъ и Римлянъ-картины которой, воспётыя ихъ поэтами, часто изображались художниками-были до того въ характеръ міра античнаго, что сабдуетъ принисать появление ихъ въ искусстве натакомбъ, въ первоначальный періодъ его развитія, не стремленію, передать, символически, какую либо мысль, а исключительно нам'вренію христіанъ, украшать, представленіемъ уборки винограда, ландшафтами, крылатыми амурами, масками и другими мотивами орнаментаціи влассическаго художества, свои ипоген, чтобы удалить отъ нихъ идею смерти и разрушенія. Къ этому, можеть быть, присоединалось желаніе христіанъ, придать своимъ гробницамъ живой, вессиый характеръ, напоменая, что смерть только проходящій сонъ, кончающійся пробужденіемъ воскресенія. Къ павятиввамъ подобнаго рода следуеть отнести фреску изъ ватакомбы Домитиллы, исполненную съ большой граціей и изображающую маленькихъ геніевъ, стоящихъ на довъ и собирающихъ виноградъ. Это одно изъ саныхъ раннихъ произведеній христіанской живописи ватакомбъ в). Но тамъ, гдъ лоза съ плодами видна отцъльно, к. н. въ низу одной надписи взданнюй G. B. de Rossi 4), она разумиется, является не какъ украшеніе, а выражаеть символически христіанскую идею; точно также лозы, отягощенныя плодами, которые клюють голуби, т. е. души праведныхъ, представленныя во фрескахъ и возав эпитафій, можно счетать намежами на райскіе сады, жилище вірующихъ послі сперти.



<sup>1)</sup> Подобныя-же изображенія украшають и языческія гробницы, выражая вратновременность земной жизни мля раннюю смерть погребеннаго.

<sup>2)</sup> P. Raf. Garrucci. D. C. D. G. Storia della arte cristiana. Cuorpa Tav. 32.—

<sup>3)</sup> Мы возвратимся въ нему въ 3-ей части этого сочинения въ отделе истории, христіанскаго искусства.

<sup>4)</sup> Inscriptiones christ. urb. Rom. T. I. p. 201.

Фигуры отдёльных выстей винограда, на христіанских памятивкахъ, наноминають изображенія, подобнаго-же рода, являющіяся на еврейскихъ монетахъ, временъ Маккавеевъ, какъ символь земли обётованной, въ воспоминаніе той огромной висти винограда, которую принесли на шестё изъ долины Есхолъ посланные Монсеемъ по повелёнію Божьему, въ землю ханаанскую, чтобы осмотрёть её. "И пришли из долинё Есхолъ, осмотрёли её, и срёзали тамъ виноградную вётвь съ одною кистью ягодъ, и понесли её на шестё двое." (Числа XIII. 24). У христіанъ этоть плодъ былъ символомъ настоящей земли обётованной, т. е. рая; въ барельефахъ ихъ саркофаговъ и на степляныхъ чашахъ съ золотыми фигурами 1), сцена, описанная выше, представлена очень подробно и совершенно вёрно съ библейскимъ текстомъ.

Лоза выходящая изъ вазы, но обнаженная, какъ она бываетъ зикою, выръзана на плить возль одной ватакомбной эпитафіи; не трудно угадать, что туть представлено состояніе твла въ гробницв и будущее восвресеніе. Вавъ растеніе это должно весною поврыться местьями и плодами, такъ умершему надлежало возстать изъ гроба для новой жизни. Слова Спасателя "Я есмь лоза" символически переданы—на двухъ небольших ввадратных столбикахь, поддерживавших плиту престоласивдующимъ образомъ: доза съ дистьями и плодами на верху этихъ мранорныхъ столбиковъ, составляеть какъ бы продолжение оконечности буввы Р монограммы Христа, и соединяется ниже съ вершиной той-же буввы, другой подобной монограммы. Столбики эти съ выръзанными на нихъ фигурами были отврыты въ последнее время въ окрестностяхъ Рима, въ христіанской гробниць, устроенной на поверхности вемли, окодо мъста навываемаго Baccano (Baccanos) у дороги Cassia, и по миънію G. B. de Rossi 2) вышеописанный памятникь следуеть отнести **въ** 321-му году.

Посредствомъ виноградной лозы, христіане изображали иногда тамиство Евхаристія; ны видинъ это, напринъръ, въ барельефѣ саркофага VI-го ст-ія изъ южной Галліи 3); туть сближены сцены жатвы хлѣба и собиранія винограда ирылатыни геніями. Лоза съ плодами и два колоса

<sup>1)</sup> P. Raffaele Garrucci D. C. D. G. Vetri ornati di figure in oro trovati nei cimiteri dei Cristiani primitivi di Roma. Edizione Seconda Roma 1864.

<sup>2)</sup> Bulletino di archeologia cristiana anno 1875. Nº 4.

<sup>3)</sup> Ояъ находится теперь въ музей города Арль (Arles).

выркваны также на аметистк <sup>1</sup>) христіанскаго происхожденія. Оба вида Евхаристія—хакбъ и вино—являются сакдовательно подъ символической обелочной на этихъ двухъ памятникахъ, столь различнаго характера.

٧.

Въ священномъ писаніи голубь очень часто является действующимъ въ сношеніяхъ Бога съ человѣкомъ; онъ быль вѣстникомъ радостнымъ благорасположенія Всевышняго, т. н. голубь возвістиль Ною, что воды удалились, и трёмъ отрокамъ, брошеннымъ въ огненную печь, ихъ будущее освобождение. Въ устахъ Спасителя эта птица дълается симводомъ простосердечія и невинности. "Вотъ я посылаю васъ, какъ овецъ среди волковъ, и танъ будьте мудры какъ змін и просты, какъ голуби" 2). Въ древнемъ мір'в гордица была символомъ д'виственности, супружеской любви и върности, а голубь — стыдливости, смиренія, протости, невинности и чистоты души. Фигура этой птицы представлена презвычайно часто у кристіанъ во фрескахъ, мозанкахъ, возлів надгробныхъ надписей, на лампахъ, на кольцахъ, на стекляныхъ чашахъ, и значение ея очень различно. Писатели церкви сравнивають иногда Сына Божьяго съ голубенъ, и у христіанъ встрічаются изображенія Спасетеля подъ этимъ видомъ, т. н. на одной ламий, найденной въ катаконов возив города Кыюзи, въ Тосканв, является фигура голубя; надъ головой его престъ, а въ плювъ онъ держить одивновую вътнусимволь мира. Можно предположить, что туть представлень Христосъ.-Этоть единственный въ своемъ родв, папятникъ, принадлежить къ первымъ столътіямъ распространенія новой вёры. Есть также случан появленія голубей въ христіанскомъ испусствъ, при такихъ условіяхъ, что ихъ сибдуетъ принять за апостоловъ, т. н. на праморной плить 3)

<sup>1)</sup> Онъ находится теперь въ библіотекъ города Турпна.

<sup>2)</sup> Евангеліе отъ Матеея Х. 16.

<sup>3)</sup> Она была отпрыта на югё Франціи и находится теперь въ музей города Марсели (Musée Borely).

У-го ст-ія., служившей престоломъ, съ каждой стороны монограммы Христа, представлены, въ рельфъ шесть голубей. Въ мозанив XIII-го ст-ія 1) церкви св-го Климента въ Римъ, двънадцать голубей распредълены по распятію; въ томъ и въ другомъ примърв нельзя не видъть апостоловъ. Но это символическое значение голубь получилъ въ христіанскомъ искусствъ во времена, относительно, болье повднія; въ катакомбахъ Рима онъ представляль, всего чаще, душу погребеннаго. Во многихъ надгробіяхъ върующій названъ: "Palumbus sine felle" или "Palumbulus sine felle" т. е. голубь или голубокъ безъ желчи (гивва). Птица эта, сидящая на дугу, на деревв, на цветахъ, или влюющая грозды винограда, представляла душу праведнаго, вкушающую райскія блаженства; т. н. возлів эпитафія христіанина, Sabinianus, изъ катакомбы Александра, у дороги Номентана, изображенъ голубь, на кусть цвътовъ, въ сопровождение следующей надписи: SPIRITVS TVVS IN BONO—плуша твоя въ благосостоянів" т. е. "въ блаженствъ". Голуби, парами клюющіе плоды, или пьющіе изъ чашъ, представленные во фризъ нъкоторыхъ саркофаговъ, закимпавшихъ тъла супруговъ, символически передають ихъ взаимную любовь и върность.

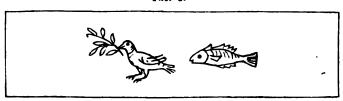
Въ клюве голуба, или возле него, является часто ветвь одивы, и тогда изображение это получаеть особенный сиысль. Одивновая ветка символь мира у древних Римлянь, перешла нь христіанамъ сохранивъ свое значеніе, и это доказывается, между прочинь, темъ, что венокъ, изъ ветвей этого растенія, представлень возле одной катакомбной эпитафів 2) со словами: "въ мире"—IN РАСЕ—въ середине его. Бъ другому надгробію присоединень голубь несущій въ клюве одивновую ветку и возле последней написано: РАХ—ипръ. Фигурой этой птицы и символомъ мира, часто представленными виёстё подле катакомбныхъ эпитафій, христіане ісроглифически передавали следующія слова—также нередко встречающіяся въ подземномъ Риме—SPIRITVS TVVS IN РАСЕ—"душа твоя въ мире" выражая надежду, что миръ данъ умершему: душа его—голубь, а миръ — оливновая вётка. Одно мяъ символическихъ изображеній Спасителя присоединено иногда къ озна-

<sup>1)</sup> Les Mosaïques chrétiennes de Rome par Henry Barbet de Jouy. Paris

э) Она находится теперь въ христіанскомъ отділеніи латеранскаго муген въ Римі.

ченной фигуръ, какъ видно въ приложенномъ рисункъ 1) №. 1-ый; это—плита loculus изъ катакомбы Прискиллы.—На ней не написано ни имя умершаго, ни годы его жизни, ни день его смерти; эпитафію замъняютъ голубь съ оливковой въткой въ илювъ и рыба 2), что со-

Pac. 1.



ОТВЪТСТВУЕТЬ СЛОВАМЪ: SPIRITVS TVVS IN PACE ET IN CHRISTOдуша твоя въ миръ и во Христъ", торжественное восиливновеніе, харантеризирующее христіанскія надинси самаго ранняго періода. Въ другомъ примере в) два голубя, наждый съ оливновой вётной, раздълены монограммой Христа, возлъ написаны имена BENERA и SAB-ВАТІА; этимъ, безъ сомивнія, хотвин выразить, что души, означенныхъ умершихъ, находятся въ миръ и во Христъ. Подобныя изображенія встрічаещь не только подлів надгробных в надписей, но и во фрескахъ катаконбъ т. н. въ кладбище Прискилы, въ четырехъ углахъ потолка одной изъ усыпальниць написано по голубю съ одивковой въткой въ клювъ, сидящихъ на вътви того-же растенія. Лампамъ, горъвшимъ въ извъстные дни передъ гробницами мучениковъ, и дароносицамъ, съ очень древнихъ временъ, давали форму голубей; последнія, въ средніе въка, дълали изъ драгоцінныхъ металовъ и покрывали эмалью. Святой Духъ, подъ видомъ голубя, начинаеть являться въ христіанскомъ вскусствъ не раньше конца ІУ-го стольтія.

На станахъ катакомоть, въ сводахъ комнатъ и галлерей, очень часто представлены птицы, непохожія на голубей, на кустарникахъ, деревьяхъ, шестахъ, или на лету; онт написаны, втроятно, съ декоративною целію, составляя очень игривый мотивъ украшенія, унотреблявшійся съ большимъ успахомъ Римлянами, какъ это видно въ станной живописи Поипеи. Чрезвычайно граціозна фреска катакомом Пре-

<sup>1)</sup> Завиствованъ изъ «Bulletino di Archeologia Christiana» G. B. de Rossi.

<sup>2)</sup> Символъ Спасителя.

<sup>3)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones chr. urb. Rom. T. I. N 937.

тенстаты <sup>1</sup>), изображающая итицъ въ гивздахъ или на вътвахъ, среди гирляндъ розъ, пучковъ колосьевъ и виноградныхъ кистей. Птицы возлътающія из небу, могли также напоминать върующимъ, душу мучениковъ или праведныхъ, освобождавшихся отъ тъла среди мученій мли скорбей земной жизни и возносящихся иъ въчному блаженству, какъ сказано въ Псалив СХХІІІ. 7. "Душа наша избавилась, какъ птица, изъ сти ловящихъ; сти расторгнута, и мы избавились". Напротивъ, птицы въ клъткахъ, иногда представленныя въ подземномъ Римѣ, выражали мысль заключенія души человъка въ узы тъла. Подобные сметы сохранились долгое время, въ христіанскомъ искусствъ и повторялись въ средневъковыхъ мозанкахъ.

Другія птицы, именно: павлинъ и пътухъ, также имъли символическое значеніе у христіанъ. Первый быль эмблемой воскресенія. Плиній говорить, что павлинь, съ приближеніемь зимы, теряеть одно ва другимъ свои перья, по мёрё того какъ падають листья, и пріобрётаеть ихъ снова, при наступленіи весны, когда природа оживаеть; но такъ какъ у върующихъ зима изображана смерть, а весна-восиресеніе <sup>2</sup>), то распущенный пышный хвость павлина, среди зелени и цвѣтовъ, напоминаль имъ возстаніе таль изъ мертвыхъ. Притомъ, въ древнемъ міръ существовало повърье, что мясо павлина обладаеть свойствомъ нетивнности, всявдствіе чего, онъ сталь символомь безсмертія и быль птицей богини неба Юноны 3), какъ орель Юпитера. Распущенный, широкій хвость павлина, покрытый кругообразными разводами его прасивыхъ перьевъ, сделался у Римланъ энблемой звёзднаго неба. Императоровъ, въ древнемъ Римъ, изображали иногда съ орломъ, а императрицъ-съ павлиномъ, и послё смерти ихъ выпускали на волю соотвътствующую птицу.

Какъ символъ воскресенія павлянъ является возлів надгробныхъ надписей и часто сближенъ въ христіанскомъ искусствів, со сценами того-же значенія, к. н. поглощеніе Іоны чудовищемъ, возвращеніе жизни Лазарю и т. д. Изображеніе двухъ павлиновъ пьющихъ изъ вазы, встрів-

<sup>1)</sup> Смотри ниже расуковъ № 2-ой.

<sup>2)</sup> Смотри наже свиводическое значеніє времень года—глава УНІ перваго отлівда.

<sup>3)</sup> Индъйскій Богь Индра, одицетворяясь въ звёздновъ небё, изображался нодъ видовъ навлина.—Letture sopra la Mitologia Vedica fatte dal Prof. Angelo De Gubernatis. Firenze 1874.

нается на христіанскихъ памятникахъ съ IV-го ст-ія. Павдинъ, стоящій на сферё съ распущеннымъ хвостомъ, представляетъ прекрасный могивъ орнаментаціи в, вёроятно, фигура его, встрёчающаяся также въ катакомбахъ Неаполя, Милана и въ еврейскихъ ипогеяхъ Рима, была употреблена, часто болёе съ декоративною, чёмъ символическою цёлью. Въ христіанскомъ искусствё павлинъ долго остался любимымъ укращеніемъ; онъ является, напримёръ, вмёстё съ другими существующими и фантастическими птицами, въ мозанкахъ базиливъ, равно какъ и въ миніатюрахъ церковныхъ рукописей, преимущественно византійскаго происхожденія 1).

На небольшомъ кругломъ блюдѣ 2) изъ обозженной глины, которое было открыто въ гробницѣ при раскопкахъ производимыхъ около города Керчи въ Брыму, возлѣ такъ называемой Митридатовой горы 3), видна фигура въ рельефъ, павлина, вытягивающаго шею, чтобы клевать виноградную кисть, представленную виѣстѣ съ лозою около его головы; кругомъ идетъ слѣдующая греческая надпись: О ОЕОС ЕІЛЕСС МОІ т. е. Богъ милостивъ миѣ! Все изображеніе имѣетъ вполнѣ харавтеръ сюжетовъ подобнаго-же рода, являющихся возлѣ эпитафій катакомбъ, и памятникъ этотъ принадлежитъ, безъ сомиѣнія, къ первымъ вѣкамъ христіанства, можетъ быть даже, къ временамъ гоненій. Это одно изъ рѣдкихъ, дошедшихъ до насъ, произведеній искусства христіанъ Востока, ранняго періода распространенія новой вѣры.

Каждый разъ, что видишь изображеніе пітуха во фрескахъ катакомбъ, на надгробныхъ камняхъ, на саркофагахъ, невольно вспоминаешь извістный эпизодъ изъ жизни апостола Петра и готовъ объяснить, въ этомъ смыслії, появленіе означенной птицы на христіанскомъ памятникії. Но у вітрующихъ пітухъ вийлъ и другое значеніе; такъ какъ онъ своимъ пітніємъ возвіщаетъ восходъ солица, явленіе постоянно считавшееся радостнымъ, благопріятнымъ для человіна, принимавшее религіозный, священный характеръ у многихъ народовъ, и сдітлавшееся у христіанъ, согласно писателямъ церяви, эмблемой воскре-

<sup>3)</sup> Compte rendu de la Commission Impériale archéologique pour l'année 1867. St. Petersbourg 1868. Ludolf Stephani.—



<sup>1)</sup> Такъ напримъръ въ сирійскомъ Еванголін 586-го года и въ гроческомъ Еванголін X-го от-ів; объ эти рукописи сохраняются въ Лоревціанской библіотекъ во Флоревція.

<sup>2)</sup> Оно находится теперь въ Петербурга въ мувет Эринтама.

сенія, то эта птица напоминала миъ ожидаємоє чудо, и изображеніє ен воздѣ энитафій выражало надежду на возстаніє изъ мертвыхъ. Между первыми послѣдователями новой религіи, существовало повѣріє, что Спаситель восиресъ при пѣніи пѣтуха. Въ древнемъ мірѣ и у христіанъ, пѣтухъ былъ также символомъ бдительности; послѣдніе, съ самыхъ раннихъ временъ, помѣщали фигуру его на вершинѣ своихъ храмовъ, чтобы возбудить вѣрующихъ и пастыря ихъ иъ неусыпности въ борьбѣ за сохраненіе вѣры, обычай, повторяемый, до нашихъ дней, у протестантовъ. Въ средніе вѣка изображали пѣтуха обращающимъ въ бѣгство, своимъ пѣніемъ, демоновъ и пороки людей, представленныхъ подъ видомъ фантастическихъ животныхъ.

Изображеніе орда встръчается, но очень ръдко, у христіанъ. Возят надгробій оно могло появляться, вийсто имени умершаго, когда погребенный навывадся Aquilius; обыкновеніе обозначать такимъ образомъ имена въ эпитафіяхъ, было, какъ мы видёли выше, въ большомъ употребленіи у върующихъ. Но иміла ли у нихъ фигура орла символическое значеніе, рішить трудно. Основываясь на слідующихъ словахъ Псалма СІІ. 5. "Обновляется подобно орлу, юность твоя" можно предположить, что птица эта была, у христіанъ, однимъ изъ многочисленныхъ символовъ будущаго восиресенія. Во фрескахъ нікоторыхъ подземныхъ кладбищъ, к. н. Прискилы, Тразона и Сатурнина, написаны иногда орлы, особенно въ углахъ сводовъ катакомбныхъ комнатъ; по всей въроятности, только съ декоративной цілью.—

### VI.

Въ стънной живописи катакомбъ и въ барельефахъ саркофаговъ, встръчаются неръдко изображенія мисологическихъ животныхъ, к. н. грифовъ, морскихъ быковъ, коней, тритоновъ и другихъ чудовищъ, созданія воображенія древнихъ народовъ \*). Они, то симметрически распо-

на наружной сторонъ открытаго въ послъдніе годы, недалево стъ города Туниса, свинцоваго сосуда ІУ-го нля У-го ст-ія и назначеніе котораго было, какъ

ножены на краяхъ потолковъ, то обрамливаютъ фреску, то наполняютъ пустыя мъста между главными сочиненіями, или являются въ углахъ и на боковыхъ сторонахъ саркофаговъ. Это, по большей части, только цекоративные мотивы, перенятые у классическаго искусства, столь богатаго разнообразными элементами орнаментаціи, преисполненные граціи и жизни. Не вива исно опредъленнаго символическаго значенія у язычниковъ, эти фанстастическіе образы, могли быть безъ неудобства завиствованы первыми христіанами, принадлежавшими, по своимъ художественнымъ инстинктамъ, къ міру античному, для исполненія того-же назначенія какъ и въ классическомъ художествѣ. Не слёдуетъ потому искать скрытаго смысла въ фигурахъ подобнаго рода, повторившихся впослёдствій, съ нѣкоторыми измѣненіями, въ средневѣковомъ искусствѣ.

Одно изъ этихъ созданій фантазіи, въдъйствительное существованіе вотораго върнам однако древніе народы, именно фениксь, имълъ символическое значеніе у первыхъ христіанъ и фигура его выражала восмресеніе тъла. Вотъ что говорять объ этой мнеологической птицъ, священной у Египтянъ, въ воображеніи воторыхъ она родилась, лътописцы Греціи и Рима, в. н. Геродотъ, Тацитъ и т. д.—Родина феникса—Аравія, онъ живетъ 500 лътъ, и, чувствуя приближеніе кончины, свиваетъ себъ гитядо изъ ароматическихъ растеній, загорающееся отъ лучей солнца и служащее ему костромъ. Мозгъ его костей производить червя, изъ котораго раждается новый фениксъ. Первой заботой по-

видно, по его греческой надписи, служить при церковныхъ обрядахъ-радомъ съ другими, чисто христіанскими симводическими фигурами, представдена неренда на спинъ плывущаго морскаго коня, котораго она понтъ изъ чаши. Это, впрочемъ, едва-ля не единственный случай появленія неренды на христіансвомъ памятникъ (G. B. de Rossi, Bulletino di archeologia christiana 1867, p. 81).—Mы будемъ говорить объ этомъ сосудъ дальше. См. главу XIX. Отд. 1-ый. Олицетворенія окезна, подъ видомъ большихъ человъческихъ головъ, укращенныхъ морскими растеніями, встрівчаются также въ подземномъ Римі, т. н. въ центрів свода одного азъ вубикулей, владбища Каллиста, была написана, въроятно въ III-иъ ст-ін, волоссильная голова, въ плассическомъ стель, очень напоминающая взображение подобнаго-же рода, находящееся въ Помпея въ одной изъ общественныхъ бань. и вменно въ apodyterium, т. е. комнатъ, слумившей для раздъванія. По серединъ дна броизовой, плоской чаши, находящейся въ Кирхеровомъ Музев, въ Римъ. среди изображеній Апостоловъ, занятыхъ рыбной ловлей, является тавже голова Олеана. По мижнію Р. Магсві, назначеніе этого сосуда было слушить при кре-Щ6нie.

савдняго: погребеніе остатювъ родителя; онъ несетъ ихъ въ яйцё изъ мирры въ Египетъ, въ городъ Геліополисъ, на алтарь храма бога солина. Феникса изображали величиною съ орла, со сверкающими глазами, красивымъ хохломъ на головъ, бъльми и алыми перьями на хвостъ и золотыми пёрышками кругомъ шем. — Многіе языческіе, равно какъ и христіанскіе писатели върили въ существованіе феникса, но разнятся нъсколько описывая его свойства и обстоятельства перерожденія. У народовъ древняго міра онъ былъ символъ проходящаго и наступающаго года, возрожденія, вѣчности, безсмертія. Его фигура является иногда у Римлянъ на погребальныхъ урнахъ и возлѣ надгробныхъ надписей. На римскихъ монетахъ она дѣлается аллегоріей возстановленія мира и благосостоянія государства; мы видимъ её, напримъръ, на медали имнератора Антонвна, выбитой въ Александріи. Голова феникса отдѣляетъ туть лучи, а греческое сзово АІОN т. е. вѣчность, объясняетъ его значеніе.

Мнимыя вачества этой баснословной птицы, очень хорошо применялись пля выраженія догната воспресенія, в отны первве, премечщественно Востова, часто сравнивають Спасителя съ фениксомъ. По-сивдній, однаво, встрічается на христіанских памятникахь, особенно возий надписей, гораздо риже другихъ символическихъ фигуръ, выраmandihat ty-me meiche t. e. bosctanie est meptreiat. Dennece, ce ciяніемъ вопругъ головы, выразанъ возат надгробія 385-го года 1). Въ другомъ примъръ эпитафія написана между двумя подобными птицами, силящими на костръ. Иногда видишь феникса въ средневъковыхъ мозанкахъ, к. н. въ церкви св-ой Пракседы IX-го въка и св-ыхъ Козьмыи-Даміана начала VI-го стольтія, въ Римь 2). Нъсколько раньше, т. е. въ IV-иъ въкъ, является онъ на степляныхъ чашахъ, украшенныхъ золотыми фигурами, съ сіянісиъ пругомъ головы; это одно изъ самыхъ раннихъ изображеній нимба христіанами. Фениксъ очень часто представленъ на пальмъ, въроятно съ цълію напоменть этимъ его аравійское происхожденіе, или указать символомъ поб'єды торжество надъ смертію; можеть быть и потому, что въ древнемъ міре, этому дереву пустыни, принисывали способность возрождаться, подобно фениксу. На греческомъ явыкъ ихъ называютъ одинаково фогись — и можно пред-

<sup>1)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones christ. urb. Rom. T. I. p. 155. Nº 354.

<sup>2)</sup> Henry Barbet de Jouy. Les Mosaïques chrétiennes de Rome. Paris 1857.

положеть что, въ нёкоторых случаяхь, пальма означала у христіанъ воспресеніе. Въ небольшой церкви св-ой Фелицитаты, открытой въ Рямъ въ 1813 году, возий Териъ Тита, находится фреска, представляющая смерть за вйру этой мученицы и ея семи дётей. По ту и другую сторону провавой сцены, подымается пальма съ фениксовъ, какъ отрадный смиволь будущаго воспресенія. Замічательно, что въ мусивной живописи, на стенляныхъ чашахъ съ волотыми фигурами и на саркофагахъ, возий образа св-го Павла, очень часто изображена пальма и на ней фениксъ. Нельзя объяснить одною случайностію подобное сближеніе; оно повторяется слишкомъ часто, чтобы допустить такое предположеніе. Можеть быть этимъ вёрующіе хотёли напомнить, что апостоль Павель, болёе другихъ пропов'ядниковъ христіанства, говорниъ объ утішительномъ догматі воспресенія тёла 1).

Фениксъ встръчается также на монетахъ христіанскихъ минераторовъ; онъ представленъ на сферъ, которую держитъ въ рукъ Константинъ; слъдующія слова FELIX ТЕМРОКУМ REPARATIO т. е. "счастливое возстановленіе временъ" пополняють значеніе всего язображенія. На бронзовой монетъ Констанція, эта баснословная птица является на востръ, держа корону въ влювъ, въ сопровожденія той-же надписи. Въ этихъ двухъ случаяхъ, фениксъ, разумъется, выражаеть не христіанскую идею, а возстановленіе благосостоянія виперія Константиномъ и его сыновьями <sup>2</sup>).

#### YII.

Рядомъ съ катакомбными надгробіями представлены иногда въсы; мы находимъ ихъ возяв эпитафіи 362-го года в) подле фигуры голубя, сидищаго на оливновой вётив. Въ другомъ примерф, именно въ надижен

<sup>1)</sup> Martigny. Dictionnaire des antiq. chrét.

<sup>2)</sup> Münter. Sinnbilder und Kunstvorstellung der alten Christen. Altona 1825,

<sup>3)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones christ. urb. Rom. T. I. p. 86. № 153.

400-го года 1) вёсы изображены, вийстй съ домомъ, рыбой, Лазаремъ у входа въ его гробницу и другимъ предметомъ, неясно начерченнымъ, который своей формой напоминаетъ священный еврейскій семисвічникъ. Этотъ послідній является иногда на кольцахъ, на лампахъ, на донышкахъ степлиныхъ чашъ, часто прикріпленныхъ извёсткой въ отверстію loculus 2). Обыкновеніе отмічать такимъ образомъ гробницу родственника или друга было очень распространено между христіанами; для этой ціли употреблялись различнаго рода предметы, иногда языческаго происхожденія в. н. императорскія монеты. Нельзя потому предположить что, еврейскій семисвічникъ имість символическое значеніе у первыхъ христіанъ, но онъ могь обозначать місто покоя нослідователя закона Моисся, принявшаго новую віру.

Въсы представленныя, впрочемъ очень ръдко, въ катакомбахъ, въроятно были у христіанъ символомъ правосудія, они могли также указывать
занятія умершаго при жизни; съ этимъ намъреніемъ ихъ разумъется
изобразили подат эпитафія мънялы — numularius — въ катакомбъ
Прискиллы. Надо также замътить, что въсы два раза являются возлъ
надписей, въ которыхъ говорится о покупкъ у могильщиковъ, названныхъ по имени, мъста, для устройства гробницы. Можно потому предположить, что въ последнихъ случаяхъ, они означали только продажу:
рег аез et libram — т. е. "посредствомъ денегъ и въсовъ" какъ говорили Рамляне.

Домъ, начерченный, какъ мы видъли выше, возлѣ надгробія 400-го года, не единственный примъръ подобнаго изображенія у христіанъ; мы встрѣчаемъ его, или слово DOMVS—домъ, какъ пополненіе другихъ эпитафій. Трудно сказать его символическое значеніе. Всего вѣроятнѣе имъ котѣли представить тѣло вѣрующаго, называемое апостоломъ Павломъ, земнымъ домомъ 3). Сближеніе Лазаря съ фигурой зданія, на описанномъ выше паматникъ, можетъ нѣсколько подтверждать это предположеніе; накъ первый ожидаетъ Спасителя, чтобы выйти изъ гробницы, такъ тѣло умершаго вѣрующаго, символически переданное домомъ, ждетъ великаго дня воскресенія, чтобы оставить могилу.—

<sup>1)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones christ. urb Rom. T. l. p. 210. N 486.

<sup>2)</sup> Извъстно, что священный еврейскій семисвъчникъ представлень въ барельефъ тріунфальной арки императора Тита, въ Римъ. Его весутъ римляне виботъ съ другими трофсями, взятыми при покоревіи Герусалима.

з) Второе посланіе въ Коринеянавъ V. 1.-

### YIII.

Сценами и фигурами, изъ сельской жизни, первые христіане представляли въ своихъ ипогояхъ времена года, придавая последнимъ символическое значеніе. У язычниковъ подобныя изображенія, встрівчающіяся превмущественно на саркофагахъ, передавали мысль скоротечности человъческой жизни. Весна была юностію, а зина старостію; у христіанъ, напротивъ, зимой кончалось только вемное существованіе, а весна начинала небесное. Это объяснение основано на словахъ Тертулліана, Оригена и другихъ писателей церкви. Нъсколько разъ изображены времена года въ ватакомбахъ, и почти постоянно съ большой граціей, чисто въ нлассическомъ вкусъ. Во фрескъ свода одной изъ комнатъ подземнаго пладбища Понціана, этотъ сюжеть занимаеть четыре отділенія пругомъ фигуры добраго пастыря, написанной въ центръ потолва. Весна представлена туть ребенкомъ, стоящимъ на одномъ колънъ, посереди сада, правильно раздёленного дорожками, держа въ правой рукт стебель лиліп съ распущенными цвътами, а въ дъвой небольшое четвероногое животное, въроятно зайца; лъто - юнымъ мнецомъ; осень - молодымъ селяниномъ приставляющимъ лъстницу въ дереву, около котораго въётся лоза и висять кисти винограда; зима-поношей съ факсломъ въ рукахъ у пылающаго костра; вдали видно обнаженное дерево. Между этими игривыми картинами и среди украшенія изъ зелени архитектурнаго характера, изображены чрезвычайно граціовныя фигуры двухъ безкрылыхъ и двухъ прылатыхъ геніевъ, которые, въроятно, также символически напонинали времена года.

Въ другой фрескъ, открытой въ катакомов Каллиста, тотъ-же сюжетъ переданъ четырьмя фигурами, стоящими въ рядъ попарно, по объ стороны добраго пастыря, представленнаго съ ягненкомъ на плечахъ и посохомъ въ рукъ, между двумя деревьями и пасущимися овцами. Зима одкретворена тутъ земледъльцемъ, въ шапкъ той формы—pileus—которую носили у римлянъ люди свободные; онъ стоитъ съ застуномъ на плечъ, между пылающимъ огнемъ и обнаженнымъ деревомъ; осень—юношей почти нагимъ, съ виноградною кистью въ одной рукъ и рогомъ изобилія въ другой; лъто—жнецомъ, а весна, молодымъ человъкомъ собирающимъ розы, также почти совершенно нагимъ.

Еще поэтичнъе изображены времена года въ сводъ одного изъ куби-

кулей 1) катакомбы Претевстаты; эта фреска, какъ читатель можеть видать въ приложенномъ рисунка № 2-ой 2), раздалена на четыре горизонтальныя полосы; въ верхней — вёчно зеленёющіе лавры (намень на побъду завершающую жизнь праведнаго, восторжествовавшаго надъ искушеніями) изображають заму--разумістся южныхь странь; во второй-виноградная доза съ листьями и плодами-осень; въ третьейполосья, явто; въ няжней розы-весну. Гивары съ птенцами, которывъ натери несуть вориь и порхающія птицы оживаяють всю картину. Четыре сцены, взятыя изъ сельской жизни и соотвътствующія временань года, написаны на аркахъ подперживающихъ сводъ. Одна изъ нихъ, жатва, т. е. лето, видна на рисуние, подъ нею, въ глубине плоской нини arcosolium, вырытаго наже, является добрый пастырь среди деревьевь, неся заблудшую овцу на плечахъ. Въ несчастію, фигура его была переръзана loculus, въроятно въ тъ времена когда христіане, желая устромть себё мёсто покоя какъ можно ближе къ могыт мученика, разрушали памятники исскуства своихъ предшественниковъ. Изъ надписи з) начерченной на извёстив, у отверстія этой гробницы, видно въ самомъ деав, что вблизи были похоронены мучении Januarius, Agatopus и Felicissimus. Большая любовь и изученіе природы проявляются въ этой замичательной фресий—по мижнію G. B. de Rossi, середины втораго стольтія, сочиненной и написанной вполить согласно характору и пріё-MAN'S RESCUESCRATO XYROXECTBA 4).

Въ барельефахъ саркофаговъ встръчаются также времена года представленныя подъ видомъ сельскихъ сценъ, аллегорическихъ фигуръ, плодовъ, цейтовъ и велени. Всй эти типы, явлающеся въ кристіянской живописи равно вакъ и скульптурй, заимствованы у явическаго искусства, гдй они исполняли то же самое значеніе. Но надо заийтить, что у послідователей ученія Спасителя, къ сюжетамъ этого рода, почти мостолино присоединена фигура добраго пастыря, бросающая кристіанскій світь на всю картину.

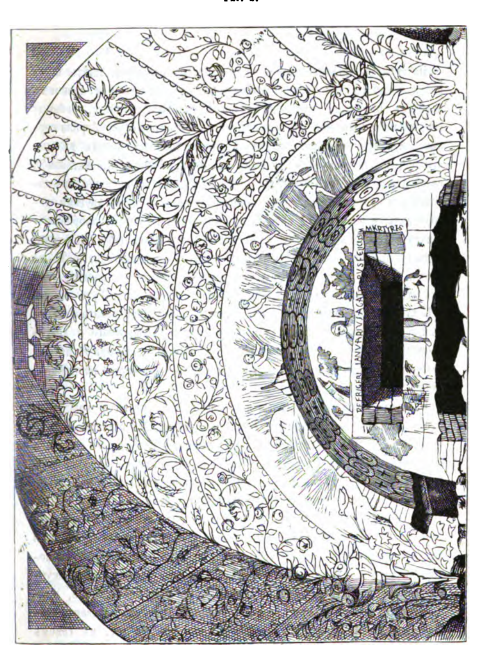
<sup>1)</sup> Отврытый въ 1857-иъ году.

<sup>3)</sup> Завиствованъ изъ Bulletino di archeologia christiana anno 1863. G. B. de Rossi.

з) Она повторена въ рисунић.

<sup>4)</sup> Велідствіє ошнови гравера въ рисунив № 2, внутри свода агсовоїним, на лівой, отъ врителя стороні, понвились престы, которыхь піть ни въ рисунив G. В. de Rossi, ни въ саной фресив. Фигуры находящінся въ правой стороні сведа, на тіхъ-не містахь, гді въ противополомной части арки изображены престы, беліе посліднихь приблимаются яъ оригиналу.

Pac. 2.



IX.

На ствиахъ катакомбъ очень часто написаны различные цвъты и деревья; этотъ способъ украшенія иногеевъ существоваль и у древнихъ народовъ. Въроятно, первое время послъ смерти върующаго, гробнецу его, по античному обычаю, если позволяли обстоятельства, убирали гирляндами и вёнками живыхъ цвётовъ, что повторялось потомъ въ дни его смерти, особенно если это быль мученивь. Фреска, въ катакомбъ св-ой Агнін, какъ бы свидътельствуеть объ этомъ обыкновенін; она находится у входа въ владбище и представляеть, вийсти съ другими депоративными элементами, небольшихъ прылатыхъ геніевъ, направляющихся въ подземелье, неся на плечахъ корзины наполненныя цвътами, ванъ бы для тото чтобы разсыпать ихъ у мъста покоя праведнаго. Та-же мысль, можеть быть, заплючена въ другой фрескъ, очень ранняго времене христіанскаго искусства, изъ катакомбы Домитилы. Тутъ Амуръ и Психоя \*) наполняють цвътами корзины, сюжеть три раза повторенный среди вънковъ и гиранидъ цвътовъ. Для болъе прочнаго и долговременнаго украшенія гробняцы, около ея, на станахъ писали та цваты, которыми немедленно после погребенія и потомъ въ определенные дни, имъли обыкновеніе окружать её.

Следуеть заметить, что розы изображены очень редко у христіанъ. Этоть претокъ, какъ известно, скоро распускающійся и также быстро увядающій, быль, въ античномъ мірё символомъ непрочности счастія и скоротечности жизни. Въ следствіе этого, древніе Римляне, во время пиршествъ, надевали вёнки и опоясывались гирляндами изъ розъ, желая такить образомъ напомнить вратковременность земнаго существованія и этимъ возбудить себя спёшить воспользоваться его мгновенными наслажденіями. Отсюда происходило обыкновеніе укращать розами гробницы и мёста погребальныхъ пиршествъ, какъ это видно изъ надписей, въ исторыхъ завёщатель опредёляетъ извёстную сумму денегъ, для покунки розъ въ день его похоронъ и поминокъ. Но подобное значеніе, эпикурейскаго характера, придаваемое у Римлянъ язычниковъ розамъ, должно было уделить христіанъ отъ изображенія ихъ, и мы, въ самомъ

<sup>\*)</sup> P. R. Garrucci. Storia della Arte Cristiana.

дувлю встричаемь эти цвюты, тольно какъ исключенія, возлю гробницъ въбрующихъ.

Фигура дерева, являющаяся отдъльно во фрескахъ катакомбъ, на плитахъ надгробныхъ надписей, на сарвофагахъ, на степляныхъ чашахъ, не всегда употреблядась только съ декоративною целью, но имела символическое значеніе. Когка дерево изображено засохшимъ, то оно представляеть состояние твля погребеннаго: цвътущимъ-будущее воспресение. Растенія покрытыя листьями и плодами, или напротивъ обнаженныя, быле, въ влассическомъ мірів, аллегоріями жизни и смерти, счастія и несчастія; они представлены, напримітръ, на греческихъ вазахъ 1). Что дерево теряющее свои листья осенью и снова покрывающееся зеленью весною, было у христіанъ сииволомъ возстанія изъ мертвыхъ, доказывается соединеніемъ его со сценами того-же значенія: именно-восиресеніе Лазаря. Такъ напримъръ, на стекляныхъ чашахъ съ золотыми фигурами, при представленія означеннаго сюжета, онъ иногда дополненъ деревомъ, растущимъ на гробницъ брата Мароы и Маріи. — Въ барельефъ христіанскаго саркофага 2), цвътущее растеніе подымается изъ Ноева ковчега 3), вамбияя патріарха; возяб, какъ бы для объясненія смысла этого страннаго изображенія, представлены сцены, выражающія ту-же идею, т. е. Лазарь, выходящій изъ могилы и сцены изъ жизни Іоны.— В'троятно, на томъ-же оспования, въ средневъновомъ искусствъ, изображая воскресеніе Спасителя, окружали деревьями его гробницу.

X.

Всего чаще однако, пышныя деревья и луга, устянные яркими цвттами, написанные въ подвемныхъ владбищахъ, должны были изображать тъ мъста въчнаго блаженства, куда будутъ допущены только праведные.

<sup>1)</sup> Le Blant. Inscriptions chrét. de la Gaule.

<sup>2)</sup> Онъ находится теперь въ Ринв, въ Ватинанскомъ мувев.

<sup>\*)</sup> Онъ, какъ им увидииъ наме, быль такие синволомъ воспресенія.

Apactiane называли жилище избранныхъ: "paradis" слово оврейскаге происхожденія 1), означающее на этомъ языкь садъ отгороженный,hortus conclusus. Ilucatean церкви говорять о раз какь о изста промады и наслажденія, въ воторомъ царствуєть вічная восна и непрерывно распускаются цвёты, преисполненные благоуханія; они приписывають, однимь словомь, раю богатую, роскомную природу выжныть странъ. Христіанскіе художники, желая представить жилище дунгь мумняковъ и вёрующихъ, изображали потому около ихъ гробницъ, пышныя растенія, зеленые дуга, вёния, гирлянды цвётовь в т. д. Подобныя нартины поврывають часто большія пространства, особенно въ семейных япогеяхъ. Душа умершаго является средя этехъ роскошныхъ садовъ, вногда подъ видомъ женщины, подымающей руки въ положении молящейся, съ выражениемъ соверцания и восторга на леце, или подъ фигурой годубя. Тамъ, гдв мъсто или средства не повволяли изображать райскіе сады, оне переданы вакъ бы въ совращени, въткой цветовъ, випоградной довой, двумя деревьями. Всё эти фигуры мы встрёчаемъ, преимущественно, на донышвахъ степляныхъ чашъ и возлѣ надписев.

Изображенія рал, подъ видомъ сада или звёзднаго неба повторились впослёдствів въ миніатюрахъ рукописей и въ средневёковыхъ мозашкахъ, укращающихъ церкви и базилики. Особенно въ послёднихъ, рай—среди котораго является Спаситель въ славё, въ блистающихъ одеждахъ, окруженный святыми яли ангелами—представленъ цвётущими лугами, необыкновенными растеніями, фантастическими деревьями и цвётами или звёзднымъ небомъ. Съ IV-го столётія начинаютъ изображать мучениковъ и мученицъ, даже тёхъ которые при жизни были бёдны и принадлежали въ низшимъ влассамъ общества, въ великолёпныхъ одеждахъ и драгоцённыхъ укращеніяхъ, особенно, женщинъ, желая этимъ выразить ихъ торжество и блаженство. Но въ подобныхъ произведеніяхъ христіанскаго искусства, созданныхъ подъ вліяніемъ идей Востока, проявляются уже иныя чувства и понятія, чёмъ въ живописи катакомбъ 2).

<sup>1)</sup> Martigny. Dictionnaire des antiq. chrét.

Канъ мы это увидинъ въ 3-ей части.

# XI.

Другой картиной рая было у первыхъ христіанъ пиршество. Въ ствнописи катакомбъ, въ барельефахъ саркофаговъ, представлены иногда люди сидащіе за столомъ, роспошно убраннымъ, по античному, подушками м коврами, на которомъ не видно однако ни блюдъ, ни ножей, ни яствъ 1). Сцены эти, долгое время, ошибочно прининали за братскія трапезы (адаре); но изображенія последнихь, не выражая никакой утъшетельной мысле, не вибя спрытаго значенія, были бы не на своемъ ивств возле гробниць вврующихъ, противореча общему харантеру первоначального, христіанскаго искусства, символическому, по преимуществу, и наконецъ потому, что туть, какъ мы уже сказали, не представлено начего необходимаго для объда. Скоръе можно предположать, что картинами вечери хотвии изобразить биаженство праведныхъ, такъ какъ въ священномъ писаніи не разъ райское благоденствіе сравнено съ пиршествомъ 2). Сюжеты подобнаго рода напоминали объщание жизни будушей, удаляли отвращение въ смерти, и вмъсть съ твиъ, увръпляли въ испытаніяхъ. Число сидящихъ за столомъ, обоего пола, различно и въроятно соотвътствовало членамъ семейства погребеннымъ въ фамильной гробница.

Одна изъ самыхъ замъчательныхъ сценъ вечери находится въ катакомов св-хъ Марцеллина — и — Петра. Тутъ, какъ читатель можетъ ведёть въ приложенномъ рисункъ № 3-й ³), представленъ полукруглый столъ, формы греческой буквы С и потому называемый — "sigma", — въ античномъ міръ. Онъ совершенно пустъ, но передъ нимъ стоитъ другой небольшой столякъ, на трехъ ногахъ, по серединъ его лежитъ четвероногое животное ¹), два ножа и столько-же тарелокъ. Треножники,

<sup>1)</sup> Если на столъ положены катом и рыба, то это транезы евкаристическаго карактера, о которыхъ мы будемъ говорить няже.

<sup>2)</sup> Еванг. отъ Луки г. XII. 37. XXII. 29, 30.

<sup>3)</sup> Запиствовань изъ сочиневія Martigny. Dictionnaire des Antiq. chrét.

<sup>4)</sup> Приложенный рисуновъ № 3-й заимствовань у Martigny, который взяльего у Востагі. Этоть последній ученый, равно какь и Возіо, конируя означенную фреску, изобразили, на треноминий, четвероногое мивотное; Garrucci (Storia dell'arte christiana Tav. 56) снова списывая её, заийтиль, что туть представлена

подобной формы, называемые у Римлянъ "cibilla" или "mensa escaria" употреблялись для постановки блюдъ во время объда. На вемлъ стоитъ ваза, съ двумя ручками; женщина и двое мужчинъ сидятъ за полукруглымъ столомъ; они не представлены въ лежачемъ положении, что, на-

Pac. 3.



до замѣтить, постоянно повторяется при изображени пиршествъ въ катакомбахъ \*). У оконечностей—"sigma"—видны двъ женщины, разумѣется прислужницы. Одна изъ нихъ—сагртог или scissor—должна рѣзать мясо и класть его на тарелии; другая—приготовлять напитив. Эта послѣдняя обращается въ молодому человъку, въ туникъ съ пурпурными полосами, стоящему у "mensa escaria"; она дѣлаетъ ему знакъ, какъ бы приказывая передать кубокъ, находящійся въ его рукъ, другой женщинъ, чтобы дать ей отвѣдать питьё, согласно обычаю древнихъ Римлянъ, у которыхъ, какъ мавѣстно, были особеннаго рода служители—"ргаедиstatores" — обязанные пробовать яства и нашития,

рыба, мометь быть дельфинь.—Того-же мевнія G. B. de Rossi (De christ. mon. гадом ехнів. р. 26). Въ такомъ случав вся сцена получаеть евхаристическій характерь (см. наже сниводическое значеніе рыбы).

<sup>\*)</sup> Первовачально у Римлянъ сидъли за столомъ; всть лёма, вошло въ обывновеніе въ послъдніе въва республики и считалось, вногда, внавомъ изивменности.
Въ болье отдаленной древности это было часто привилегіей высоваго сана или
наградой за мумество и храбрость, т. н. у Манедонинъ, лемать во время пирнествъ, нозволялось тольно убившему, не ввятаго въ тенета, набана (W. Helbig.
Untersuchungen über die Campanische Wandmalerei. Leipzig 1873 р. 277.—
278). Въ вызантійскихъ миніатюрахъ въ сценъ Тайной Вечери, Христосъ часте
лемитъ, тогда нанъ апостолы сидатъ.

нодаваемые гостямъ. Въ верхней части фрески, надъ головани пирующихъ, написяны приказанія даваемыя ими служительницамъ: АGAPE MISCE MI. IRENE DA CALDA т. е. Агапе налей мив. Ирина дай теплую (воду). Обыкновеніе пить теплые напитки было въ большомъ употребленіи у древнихъ Римлянъ м называлось грево-латинскимъ словомъ: "thermopotare". Тутъ представлена сцена изъ римской жизни, въ влассической обстановит, но имена двухъ женщинъ "Адаре" по гречески любовь, милосердіе, и "Irene"—миръ, выражающія христіанскія качества, съ намтреніемъ написанныя, объясняютъ значеніе всей картины и могли бы указать на настоящее происхожденіе памятника, даже м если бы онъ не быль окруженъ гробницами послёдователей ученія Спасителя и чисто христіанскими, символическими изображеніями, к. н. добрый пастырь, Іона, выброшенный чудовищемъ и отдыхающій подърастеніемъ.

Не далеко отъ того мъста, гдъ была открыта эта фреска, написана другая подобнаго-же содержанія, и снова въ глубинъ плоской ниши Агсоsolium, двое дътей и трое взрослыхъ сидять за столомъ формы сигма; оденъ изъ послъднихъ пьетъ изъ кубка. Женщины прислужницы опять являются у оконечностей стола. Надъ ихъ головами написано: АGAPE MISCE NOBIS—IRENE PORGE CALDA (виъсто porrige caldam). т. е. Агапе налей намъ. Ирена подай теплую. Живопись эта была попорчена въ болъе позднія времена; въ нижней части ея вырубили, въ туфъ, горизонтальную гробницу и отъ треножника остался, къ несчастію, только одинъ край.

#### XII.

Предметы мореплаванія или рыболовства очень часто представлены, у христіанъ, въ символическомъ симслъ. Въ барельефахъ ихъ саркофаговъ и на стѣнахъ катакомбъ нерѣдко видишь лодки, яворя, маяки, орудія ловли рыбы и т. д. Эта любовь христіанъ, къ подобнымъ сюжетанъ, происходила, можетъ быть, оттого, что многіе изъ апостоловь были рыбани по ремеслу, что въ притчахъ своихъ Спаситель часте употребляеть сравненія взятыя изъ промысла рыболововъ, что жины самаго Христа протекла на берегу озёръ и во многихъ эпизодахъ и сценахъ ея, онъ находится на водѣ, въ лодиѣ, окруженъ рыбанани, присутствуетъ при занидываніи сѣтей и тутъ совершаетъ чудеса 1). Притомъ, христіанскія иден и надежды очень хорошо передавались пображеніемъ предметовъ, касающихся мореплаванія, к. н. якоремъ, кораблемъ, маякомъ и т. д.

Фигура якоря является у христіанъ съ самыхъ раннихъ временъ в повторяется очень часто на ихъ памятникахъ. Изъ словъ Климента Александрійскаго и другихъ писателей церкви первыхъ въковъ видно, что это былъ одинъ изъ славныхъ христіанскихъ сливоловъ.

Самое естественное, самое простое значение фигуры якоря, невольно представляющееся уму наждаго-это надежда. Якорь, въ самомъ деле дълается для плавающихъ, единственнымъ спасеніемъ во время бурь н непогодъ; ену въ античномъ міръ придавали потому религіозный характеръ. Якорь, больше и прочиве другихъ, на которомъ были основаны последнія надежды мореходцевь, бросаемый въ минуту великой опасности, называли у Грековъ и Римлянъ священнымъ 2); желая выразить употребленіе рішительнаго средства, крайняго способа, Римляне говорили: Sacram ancoram solvere, т. е. бросать священный якорь. Въ мірів классическомъ, якорь является символомъ спасенія, многда возлів эпитафій, впрочемъ довольно редио; но онь быль употребляемъ не въ этомъ одномъ смысяв; его встрвчаешь на медаляхъ греческихъ республекъ 3); первоначально, въроятно какъ обозначение пристани, но потомъ онъ становится знакомъ процейтающей гавани. На монетахъ приморского города, имъвшого Нептуна своимъ попровителемъ, якорь, можеть быть, напоменаль этого бога.

<sup>1)</sup> Депоратывные элементы, всего чаще употребляемые христіанами я перепятые ими у влассическаго искусства, также, въ большинствъ случаевъ, стоятъ въ тасной свизи съ моремъ, какъ читатель уже могъ видъть выше.

<sup>. 3)</sup> Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines par Ch. Daremberg et Edm. Saglio. Paris. Hachette. Lübker. Reallexikon des classichen Alterthums. Vierte verbesserte Auflage. Leipzig 1870—1871.

<sup>\*)</sup> Münter. Sinnbilder und Kunstvorstellung der alten Christen. Altona 1825.

Болье опредвленнымъ образомъ дълестся фигура якоря символомъ упованія в спасенія у христіанъ 1). Она явилется возив вухь эпитафій. всего чаще, какъ выражение надежды воскреснуть. Иногда, якорь соединенъ съ другими изображеніями, пополняющими его значеніе, т. н. онъ представленъ на надгробномъ камив между двумя пальмовыми вътвями, съ пояснительными словами: SPES PAX TIB-, надежда и миръ съ тобою", или изображенъ возлё рыбы, т. е. јероглифическаго знака Спасителя, выражая этимъ надежду на Христа, в. н. подлъ надимси 234-го года въ катакомов S. Hermetis 2). То же самое значеніе, вменно надежды на Христа вакъ на яворь снасенія въ плаванів по бурному морю живни, имъетъ фигура якоря, выръзанная на одномъ колечномъ камив, пежду двумя рыбами со словами іНСОУС (Інсусъ) на верху и ХРЕІСТОС (Христосъ) внизу. Подят надгробій якорь выражаль и непоколебимость вёры умершаго, во время преслёдованій. Эта мысль передана фигурами голубя и якоря, отделенными монограммой Христа рядомъ съ эпитафіей: FAVSTINAE VIRGINI FORTISSIMAE QVAE BIXIT ANN. XXI IN PACE—"Фаустинъ, дъвъ неповолебимой (подразумъвается въ въръ), жившей 21 годъ въ миръ". На волечныхъ камияхъ, восточныхъ и западныхъ христіанъ, якорь встрёчается чрезвычайно часто, и туть онь, находясь постоянно передъ главами върующаго, быль какъ бы объщаниемъ спасения небесного въ нестастияхъ и буряхъ живни, напоменая, вибств съ твиъ, во времена испытанів, что только одна твердость въры можеть оправдать надежду христіанина воспреснуть, спасти его отъ нонечной гибели и привести, какъ въ гавань, въ царство небесное. Тавъ навъ неорь быль семволомъ надежды, то онъ неръдко пополняеть эпитафія христіань, имена которыхь провсходять оть греческаго или датинскаго слова надежда, ελπις, SPES и т. д.

Въ приложенномъ рисуний № 4 ³), читатель видить плиту съ отбитымъ угломъ изъ катакомбы Каллиста, у отверетія горизонтальной ниши служившей гробницей (loculus); по середині ея вырізвань щить и въ центрі его написано имя погребенной VRBICA. Фигура, вырізван-

<sup>2)</sup> Завиствованъ изъ сочиненія G. B. de Rossi. Roma Sotteranea christiana. T. I.

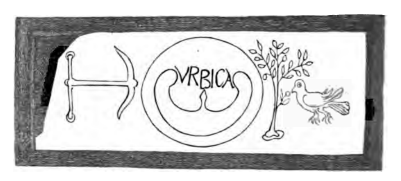


<sup>2)</sup> Въ этомъ симсат говорить е немъ апостолъ Павель въ пославія въ Евреямъ гл. VI. 18, 19.

<sup>2)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones chr. urb. Rom. sept. saec. antiq.

ная подъ этимъ словомъ, имъетъ видъ корабля <sup>1</sup>). Возлъ изображена птица, клюющая плоды съ дерева—душа умершей въ въчномъ блаженствъ—а съ другой стороны—якорь, оконечность котораго имъетъ видъ креста <sup>2</sup>). Памятникъ этотъ слъдуетъ отнести къ концу Il-го или началу III-го ст-ія. Штокъ, привръпленный къ стержню якоря, при

Pac. 4.



даваль последнему форму креста; такъ изображенъ онъ иногда у христіанъ, разументе съ целью выразить, что крестъ есть основаніе надежды вёрующаго, и въ то же время напомнить скрытымъ образомъ, это орудіе искупленія. Въ такомъ виде, или принимая у оконечности форму монограммы Христа, является якорь, всего чаще, возле эпитафій и въ некоторыхъ случаяхъ между буквами А и (Д, значеніе которыхъ объяснено ниже. После Константина, на надгробныхъ кашняхъ, перестаютъ изображать якорь.—

Климентъ Александрійскій, вмісті съ другими символическими фагурами, которыя онъ совітуєть христіанамъ вырізать на кольцахъ и печатихъ, называеть также и корабль.

Извъстно, что въ античномъ міръ любили сравнивать смерть съ гаванью, въ которую входишь послъ долгаго путешествія, а различныя событія земнаго существованія—съ приключеніями плаванія по бурному морю. Портъ, потому, сдълался эмблемой окончанія жизни, а корабль—ходомъ ел. Подобныя сравненія встръчаются очень часто у писателей греко-римскаго міра. На языческихъ, римскихъ саркофагахъ, корабль при-

<sup>1)</sup> Смотри ниже символическое значение порабля.

<sup>2)</sup> Мы увидимъ дальше что первые христіане давали орудію искупленія форму греческой буквы. Т.

ближающійся въ маяку и пристани, слідуеть потому считать символической фигурой кончины. Въ барельефів гробницы, открытой въ Помпет 1) виденъ корабль со всіми его снастями, управляемый дітьми и идущій на парусахъ, подъ покровительствомъ изображенія Минервы. Сюжеты подобнаго характера, встрічающієся на гробницахъ міра античнаго, не лишены своего рода прелести. Иногда судно, въ спокойныхъ водахъ, приближается къ гавани, пловцы убирають снасти и опускають паруса. Тихая задумчивость разлита по всей сценть.

У первыхъ христіанъ, корабль приближающійся въ гавани или въ символической фигуръ ея-якорю, изображалъ счастливо оконченное плаваніе по взволнованному морю жизни; спасеніе отъ искушеній, отъ опасностей, которымъ подвергается душа върующаго на землъ. Они смотръле на последнее жилеще свое какъ на пристань, не оттого, что гробница была мъстомъ покоя для тъла, а потому, что душа человъка, обуреваемая страстями при жизни, находила у предъловъ гроба полное спокойствіе, съ надеждой на воскресеніе. Эта мысль выражена еще полите маякомъ, нъ которому корабль направляетъ свой ходъ. Маякъ представленъ иногда и одинъ, какъ означение гавани; последняя, будучи мъстомъ отдыха мореходцевъ окончившихъ плаваніе, сдёлалась у христіанъ символомъ награды, ожидающей върующаго въ концъ праведной жизни. Такъ, напримъръ, фигура маяка видна возлъ эпитафіи христіанки—"FIRMIA VIC-ТОВІА" — напесанной между вънкомъ и пальмой, символани побъды. Подив надписей душа умершаго представиямась кораблень и на немъ иногда начерчено имя погребеннаго. Идя на всёхъ парусахъ въ монограммъ Христа, корабль, разумъется, напоминаетъ душу върующаго, стремящуюся въ Спасителю, какъ въ цъли всъхъ ея желаній. Голубь съ одивновой въткой въ клювъ сидящій на носу лодки, указываеть миръ, данный душъ умершаго; слова: GENIALIS IN PACE. т. е., Геніались въ мирв" написанные въ одномъ примъръ надъ головою этой птицы, сидящей на кораблё съ вёткой оливы, поясняють смысль всего изображенія.

Нъсколько позже фигура корабля получаетъ у христіанъ еще другое вначеніе: она дълается символомъ церкви 2). Какъ на моръ человъкъ, удаленный отъ судна на которомъ онъ плылъ, долженъ погибнуть, такъ



<sup>1)</sup> Mazois. Ruines de Pompeï.

<sup>2)</sup> Раздеденія базиликъ и дерявей, у древнихъ христіанъ, стали поэтому называть пораблами—«NAVIS»—обывновеніе, сохраневшееся до сихъ поръ въ христіанскомъ міръ.

Pac. 5.



върующему нътъ спасенія виз общины последователей ученія Спасителя. Мысль ота не разъ выражена фигуративно BY XDECTIBECEOUP HCHYCCTBY. в. н. во фрескъ конца II-го ния начала III-го столътія, недавно отпрытой въ натаконов Каллиста. Тутъ ворабль, какъ читатель видить въ приложенномъ рисункъ № 5-ый 1), изображенъ среди бурнаго моря, до половины затопленный волнами; это — церковь или христіанская община, гониная язычниками; на нёмъ стоитъ христіанинь праведный, въ бълой туникъ, съ поднятыми руками, въ положения молящагося <sup>2</sup>). Благодать Всевышняго. одицетворенная фигурой человъна въ обланахъ, среди нинба и лучей, опускаетъ руку на его голову; мачта лодин выветь форму вреста. Насколько дальше вёроотступникь, оставившій церковь, погибаеть въ воднахъ. Мысль вдохновившая хупожника этой картины, носить на себъ отпечатовъ періода преслъдованій. Также какъ община върующихъ, представ-

<sup>1)</sup> Запиствовань изъ сочиненія G. B. de Rossi. Roma Sotterranea T. II.

э) На противоположнемъ вовцѣ ворабля является другой человѣвъ, также въ ноложенів мелящагося, но такъ какъ фигура эта почти совершенно стёрта во фресиѣ, то она не новторена въ приложенномъ рисуняѣ.

дена додна воздё эпитафія супруговъ, въ натакомбахъ Каллиста, вийстё съ другими фигурами чисто ісроглифическаго характера; въ ней стоять двё вазы, это, какъ мы уже видёли выше, вёрующіє; голубь, съ пальмовой вёткой въ влювё, сидить на корий, выражая побёду одержанную погребенной четой надъ искушеніями жизни, можеть быть ихъ мученическую смерть, а трезубецъ, какъ мы увидимъ ниже, являющійся на оконечности мачты, есть скрытый знакъ креста. Впослёдствія мыслы эта развивается еще поличе: евангелисты дёлаются гребцами мистической лодки, а Спаситель—коричимъ ея, к. н. въ барельефё обломка саркофага конца IV-го столетія 1). Туть написаны слёдующія имена; Іоаппез—Іоаннъ, Lucas—Лука, Магсиз—Маркъ, фигура Матеея отломана. Спаситель, какъ видно по слову Ісяця, вырёзанному, надъ его головою, стоить съ весломъ въ рукахъ, на корий лодки, ядущей къ маяку.

Та-же самая сцена, съ нёкоторыми измёненіями, вырёзана на колечномъ камий; шесть гребцовъ сидять на боку лодки, что заставляетъ предположить столько-же на другомъ — это апостолы. Судно ведетъ кормчій — Христосъ; на оборот написано по гречески слово ІНСОУ вийсто ІНСОУС т. е. Інсусъ.

Форму лодии имъетъ также бронзовая лампа, отврытая въ Римъ при раскопкахъ, производимыхъ въ прошломъ стольти возив холма Сеluis: 2) Аностолъ Петръ стоитъ на кормъ ея держа въ рукъ весло; на противоположномъ понцъ является другой человъкъ въ положения мо-мящагося. Къ верху мачты судна прикръплена дощечка, на которой видна слъдующая надпись: DOMINVS LEGEM DAT VALERIO SEVERO EVTRO-PI VIVAS т. е. "Господъ даетъ свой законъ Валерію Северу; Евтропій живи"! По мивнію G. В. de Rossi; это одна изъ тъхъ лампъ, которыя христіане имъл обывновеніе дарить новообращеннымъ послъ ихъ крещенія, въ память принятія ими въры Спасителя 3). Церковь представлена тутъ

<sup>1)</sup> Отврытый G. B. de Rossi въ городъ Сполето въ Италів.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Она находится теперь въ отдёденія бронзовых вещей Музея Ufizzi во Флоренція.

<sup>2)</sup> Другая броизовая дамиа, можеть быть подобизго-же назначенія, съ надивсью «Pasifile vivas in Deo», т. с. Пасифиль живи въ Богѣ» и моногранной ж между А и (д) находится въ музев города Модены. Два значительные сановника этого именя, жили въ IV-мъ ст-ін; первый занималь мъсто префента Ряма въ 355-мъ г., втораго — императоръ Осодосій Велиній назначиль въ 394-мъ г. правителемъ Ряма и всей Италіи.

модкой, которой управляеть апостоль Петрь; вступившій въ неё Евтроній воздаєть хвалу Богу за полученіе благодати; нъ нему относятся поздравленія и желанія выраженнімя въ надписи 1). Почти всё бронвовыя лампы, дошедшія до нась оть первыхь христіанъ принадлежать не но временамъ гоненій, и ту о которой идеть рёчь, слёдуеть отнести нъ 1V-у или V-у столётію.

Ворабль стоить иногда на спине большой рыбы, а такъ какъ последняя есть символическая фигура Христа, то туть разуместся, хотели изобразить Спасителя поддерживающего свою церковь. Христіанская община изображена также, но горездо реже, колонной, увенчанной монограммой Христа, или однимъ изъ его символевъ, к. н. агицемъ. Собраніе вёрующихъ представлено съ большимъ разнообразіемъ, многими символическими фигурами, которыя имёли и другое значеніе, какъ мы это увидимъ дальше.

#### XIII.

Покорная рёшимость, безропотное принесеніе себя въ искупительную жертву, составляють отличительныя черты характера Спасителя; это по-будило первыхъ христіанъ сравнивать Его съ агицемъ, и символически изображать Сына Божьяго подъ этимъ видомъ, такъ какъ означенное животное представляется существомъ ироткимъ, незлобнымъ, обреченнымъ на закланіе 2). Беззащитность и робость агица были причиной, что еще до христіанства, въ мірё античномъ и у Евреевъ, онъ сдёлался эмблемой неповинной жертвы, кротости угнетенной. Агицемъ—названъ Спаситель въ Новомъ Завётё 2). Символическая фигура эта

Одно изъ значительныхъ лицъ Ряма середины IV-го от-ін называлось Валерій Северъ Евтропій.

<sup>2)</sup> Etude Archéologique sur l'Agneau et le Bon-Pasteur, par l'Abbé Marigny. Paris Didron 1860.

з) «Но драгоцанною провыю Христа, накъ непорочнаго и чистаго Агица». (І-ое Посл. Соборное Петра І. 19). «И поклонится ему всё минущіе на зеля, вото-

напоминала христіанамъ божественнаго искупителя, завланнаго для ихъ спасенія, не открывая язычникамъ догматовъ новаго вёрованія; она, воскрешая въ памяти вёрующихъ мученія Бога-человёка, не изображала ихъ непосредственно, что могло бы смутить новообращенныхъ, такъ какъ страданіе Бога, было понятіе совершенно новое въ мірё влассическомъ, находясь въ прямомъ противорёчів съ идении о божествё Грековъ и Римлянъ. Агнецъ, для вёрующихъ былъ распятіемъ періода преслёдованій, и тёхъ временъ, когда традиціи религій міра античнаго не успёли еще совершенно изгладиться и угаснуть среди новыхъ послёдователей ученія Спасителя.

Представленіе Христа подъ этимъ видомъ однако, не одно изъ первыхъ, по времени, принятыхъ христіанами; оно было въ большомъ употребленіи послѣ Константина, но встрѣчается очень рѣдко до торжества церкви. Божественный Агнецъ, стоящій на возвышеніи или холмѣ, изъ основанія котораго выбѣгаютъ четыре источника, появляется на памятникахъ IV-го вѣка, к. н. на стекляныхъ чашахъ съ волотыми фигурами. Нѣсколько столѣтій спустя, въ мозанкахъ церквей, это мѣсто займетъ прямое изображеніе Христа, уже съ опредѣленнымъ типомъ. Ручьи означаютъ тутъ рѣки вешнаго рая вытекавшія изъ эдема и орошавшія части свѣта 1); можетъ быть также четыре Евангелія, распространяющія слово Спасителя. Подобный холмъ съ источниками сохранился долго потомъ въ символизиѣ христіанъ и часто изображался въ средніе вѣка.

Въ барельфѣ саркофага <sup>2</sup>), по всей вѣроятности lV-го или V-го ст-ія, сцена эта, т. е. Агнецъ стоящій на холмѣ, дѣлается еще яснѣе, будучи пополнена двумя оленями, которые приходять пить изъ источниковъ, представляя христіанъ жаждущихъ ученія Божьяго и напоменая слѣдующій стихъ ивъ Псалиа XLI: "какъ лань желаетъ къ потокамъ воды, такъ желаетъ душа моя къ Тебѣ, Боже"!

Олени являются во фрескахъ катакомбъ, напримъръ, въ одной изъ комнатъ кладбища св-ой Агніи и св-ыхъ Марцеллина и Петра, на лам-

рыхъ имена не нацисаны въ внигъ жизни у Агица, завланиаго отъ созданія міра». (Отир. св-го Іоанна XIII. 8).

<sup>1) «</sup>Изъ эдена выходила ръка для орошенія рая, и потомъ разділлялась на четыре рівня». (Бытіе гл. II. 10).

<sup>3)</sup> Онъ быль открыть на югь Франціи и находится теперь въ музев города Марсели (Musée Borély).

пахъ, саркофагахъ и въ мозанкахъ; иногда по объимъ сторонамъ вазы или вреста. Въ сценъ крещенія Спасителя—фреска VII-го ст-ія изъ катакомбы Понціана—олень подходить пить изъ ръки Іордана. Несомитьно потому, что маждущій олень былъ у христіанъ символомъ праведника алчущаго слова Божьяго и крещенія.

Но возвратимся въ Агнцу. Есть примъры изображенія его съ атрябутами добраго пастыря, съ посохомъ—pedum—и сосудомъ для скопленія молока—mulctra 1).

Во фризъ, отдълнющемъ верхній рядъ фигуръ отъ нижняго, въ барельфъ саркофага Junius Bassus 2) IV-го ст-ія, нъсколько разъ представленъ Агнецъ, замъняющій Спасителя въ евангельскихъ сценахъ, к. н. при воскресенів Лазаря, при умноженіи хлібовъ, или источан воду изъ скалы и получан скрижали закона, вмъсто Моисея. Эти сюжеты, какъ мы увидимъ дальше, въ христіанскомъ символизиъ, передавали извъстныя дъйствія Христа.

Съ середины У-го столетія голову божественнаго Агеца начинають опружать сіяніемъ, к. н. въ мованкахъ церквей св-го Іоанна "in Lateгапо" 462-го г., св-ыхъ Козьмы и Даміана 530-го г. въ Римъ и св-го Виталія въ Равенит 547-го г., котя лику Снасителя намбъ цанъ уже въ IV-иъ въкъ. Послъ тормества церкви, представляя Агица, все болъе и болъе стараются напомнить имъ страданія и искупительную жертву Христа, какъ мы это увидимъ ниже въ отделе исторія распятія. Въ то-же самое время Агица изображають въ славъ, на золотомъ грунтв, съ атрибутами торжества и победы, иногда съ крестомъ, отталиявающимъ змёя, подымающагося противъ него, или съ хоругвью, древко которой кончается крестомъ. Подобное знама является, въ посявдующіе ввиа, въ рукахъ восиресающаго Спасителя. Въ IV-иъ ст-іл въ мусевной живописи базилить Рима и Равенны. Агненъ изображается съ полнымъ великолъпіемъ апокалепсическихъ видъній 3), которыя съ этого времени, и даже ибсколько раньше, замётно начинають вдохновлять христіанских художниковъ. Такъ, напримъръ, въ мозанкахъ церквей св-ыхъ Ковьмы и Даміана и св-ой Пракседы въ Римъ, Агнецъ лежить подъ престоить, опруженный сіяніемъ, на золотомъ тронъ, по-

<sup>1)</sup> Символическое значение его будеть объяснено ниже.

<sup>2)</sup> Префента города Рима умершаго въ 359-иъ году.

<sup>\*)</sup> OTEP. CB-TO IORHHA TJ. IV. V. VIII.

торый украшенъ фигурами драгоцънныхъ камней; кругомъ стоятъ четыре ангела и семь свътильниковъ. Далъе являются символы Евангелистовъ, т. е. быкъ, орелъ, левъ и ангелъ. Ниже двадцать четыре старца, въ бълыхъ одеждахъ, несутъ по вънцу, покрывая руку плащемъ. На соборъ 692-го года, въ Константинополъ, если и не было вполнъ осуждено и запрещено изображение Спасителя подъ видомъ агица, то фигуру эту признали неполной, недостаточной и неспособной удовлетворить религиознымъ стремлениямъ върующихъ.

Въ св-омъ писаніи и въ твореніяхъ отцовъ церкви, христіане не разъ названы ягнятами, и фигуры этихъ животныхъ, у последователей новой религія, представляли также и вёрующихъ. Возлё эпитафій ягненовъ вёроятно означалъ невенность и чистоту души погребеннаго, мысль очень ясно выраженная въ техъ надгробіяхъ, гдъ подлъ ягненва нашесаны слова: INNOCENS вле INNOCENTISSIMVS—невенцый. невиннайшій. Въ одномъ примара агнець является между двумя мо-HOPPAMMANN XPECTA, CO CAOBONT INNOCENTISSIMVS. Orante, T. e. MOлящаяся женщина, изображена иногда въ катакомбахъ, среди двухъ овець, въроятно съ намъреніемъ выразять ся непорочность и простосердечіе. Два ягненка по объямъ сторонамъ монограммы, преста или вазы, наполненной плодави и полосьями, обозначають обыкновенно мъсто погребенія супруговъ. Саный унершій названь въ эпитафіяхъ ягненкомъ и если дъло идеть о ребенкъ или юношъ, то ему дають имя agnellus, т. е. ягнёночка или ягнёночка Божьяго, к. н. въ следующей нацииси: FLORENTIVS FELIX AGNEGLYS DEI т. е. "Флорентіусъ Феликсъ ягнёночевъ Божій<sup>и</sup>. Въ другомъ примъръ патнадцатилътнаго отрока называють "INNOX ANIMA" — "невинная душа" прибавляя еще эту похвалу: AGNVS SINE MACVLA т. е. "агнёновъ не запятнанный"; тавъ говорили только о Спаситель.

На степляных сосудах съ золотыми фигурами, возлё надгробных надписей, и еще чаще въ мозавизхъ церквей, до IX-го столетія, представляли стада ягнять, выходящихъ изъ двухъ городовъ Герусалима и Виелеема, направлявшихся въ святой горь, на вершинъ которой, стоитъ божественный Агнецъ. Это Гуден и язычники, принявшіе христіанство ЕССLESIA EX CIRCVMCISIONE—ЕССLESIA EX GENTIBVS. Первые—оставляютъ свою прежнюю столицу, а вторые—выходятъ изъ Виелеема, гдъ Спаситель приняль въ лицъ волхвовъ первую почесть отъ язычниковъ. Въ мозавить св-ой Сабины въ Римъ У-го стольтія,

изображены двъ женщины, наждая съ инигой въ рукъ, одна изъ нихъ наввана въ надписи: "Ecclesia ex circumcisione" другая "Ecclesia ex gentibus"; надъ первой является фигура апостола Петра, а надъ второй—Павла.

Съ IV-го столетія, премиущественно въ мусивной живописи и въ барельефахъ саркофаговъ, начинаютъ представлять апостоловъ подъ видомъ овецъ; в. н. въ мозаний св-го Апиолинарія, въ Равений VII-го вёка, гдё мистически передана сцена преображенія. Иногда Христосъ является среди двёнадцати овецъ, то, какъ добрый пастырь, то какъ законодатель и небесный властелинъ.

Баранъ, если онъ представленъ по правую сторону добраго пастыря, или на плечахъего, былъ символомъ раскамвинатося грёшника и въроятно изображался при такихъ условіяхъ съ цёлью опровергнуть Монтанистовъ и Донатистовъ: послёдователи этихъ сентъ, какъ извёстно, утверждали, что христіане, отрекшіеся отъ вёры въ періоды преслёдованій, не должны быть приняты снова общиною, ни надёяться покаяніемъ получить прощеніе. Трудно объяснить символическое значеніе барана, представленнаго у христіанъ отдёльно, к. н. въ полечныхъ камияхъ; можетъ быть онъ напоминаетъ принесеніе въ жертву Исаака Авраамомъ, или, будучи въ античномъ мірё эмблемой стойкости и силы, выражалъ у послёдователей ученія Спасителя, твердость, необходимую во времена вспытаній и гоненій.

Другой символь силы и бдительности у древнихь народовь—
левь, является съ этимъ-же значеніемъ у христіанъ. На стекмяныхъ чашахъ, съ золотыми фугурами, IV-го столітія, два льва
представлены иногда съ объихъ сторонъ дверей Кивота Завіта или
семисвічника \*). Они присоединены также из ніжоторымъ надгробіямъ и
фигурою ихъ выражали твердость и неусыпность пастыря; віроятно,
по той-же причині, на спинкахъ епископскихъ сидіній изображали,
впослідствія, дві львиныя головы, одна противъ другой, или придавали ручкамъ подобныхъ пресель форму львовъ. Христіане помінали фигуры этого животнаго изъ мрамора или бронзы въ церквахъ, премиущественно у входа ихъ, подражая въ этомъ не язычникамъ, а Евреямъ. Мы
внаемъ, что Салононъ, по совіту своего отца Давида, поставиль львовъ

<sup>\*)</sup> Buonarruoti Osservazioni sopra alcuni framenti de Vetro Firenze 1716. Tav. II. fig. 5.

межь волота и серебра въ храиъ Господень. Извёстно также, что у домотниковъ трона Саломона <sup>1</sup>), равно какъ и на шести ведущихъ къ нему ступеняхъ, стояли двёнадцать львовъ изъ золота <sup>2</sup>). Мраморные или гранитные львы можно до сихъ поръ еще видёть въ средневёновыхъ церквахъ Рима.

#### XIY.

Мы уже нёсколько разъ говорили, что первые христіане носили кольца съ различными символическими изображеніями з). Въ этомъ случай они продолжали обычай, уже существовавшій въ римскомъ обществів, украшать пальцы кольцами и перстнями служившими иногда печатями. Объ употребленіи этихъ предметовъ у народовъ античнаго міра и обыкновеніи ставить печать на письмів, равно какъ и обозначать ею владічніе вещью, шли употреблять её какъ средство сохранять неприкосновенность предмета, нісколько разъ говорится въ Библіи и въ другихъ литературныхъ памятникахъ отдаленной древности. Это доказывается также иногочи-

<sup>1)</sup> Третья инига царствъ Х.

<sup>2)</sup> Левь вразвися въ память Семитовъ, обитателей пустыми, которые, вароятно, первоначально видели въ немъ ивчто божественное; подобно жителивь Индів, до сихъ поръ предподагающимъ что-то сверхъестественное въ тигръ. Страшный для чоловіна ловь, сділался у людей, мившехь вь его сосідствів, эмбленой сиды в потоку власти. Семиты, отступая отъ новторившагося въ ихъ главныхъ редигіяхъ закона, запрещявшего виъ изображеніе живаго существа, дюбили ставить въ царскія жилища фигуры львовъ; т. н. ны знасиъ изъ Библін, что львы находились на отупеняхъ трона царя Садомона, а въ арабсномъ дворце Альгамбра возл'в Гренады, въ Испанія, двінадцать пранорных львовь поддерживають чашу фонтана. Вообще, ножно сказать, что Семиты удащинсь отъ представления всего одушевленнаго, пона были бъдны и удалены отъ народовъ арійскаго племени, по достигнува навъстной отенени богатства и медан съ большина велинолъціена, чёма предве ихъ, упращать свои милища, не довольствовались болье мотивами, взятыин изъ міра растительнаго, изъ неодушевленной природы, переработанными вооб. раженісях, а постепенно начинали вводить въ свою орнаментацію изображенія звърей, даже и человъка.

<sup>3)</sup> Martigny. Des anneaux ches les premiers Chrétiens. Macon 1858.

сленными кольцами и печатями-последнія однако не всегда носили на пальцахь — изъ различнаго матеріала, дошедшими до насъ отъ Египтанъ. Персовъ, Ассирійцевъ и т. д. Въ Греванъ этотъ родъ укращенія перешель отъ народовъ Востока, но современники Гомера еще не знали колецъ; въ періодъ упадка художественнаго вкуса, при наводненіи элленическаго міра элементами Авін, Греки, слідуя восточному обычаю, надіввали на пальцы многочисленныя и богатыя кольца, что однако считалось у нихъ знакомъ взивженности. Римлане заимствовали кольца у Этрурянъ-посявдніе, на саркофагахъ, представлены часто съ перстнями на пальцахъ-вле, можеть быть, у жетелей греческих колоній южной Италія в Сецвлів, въ гробнецахъ которыхъ не разъ были отврыты подобные предметы. У Рамлянъ, кольца служили печатими и знакомъ различенія сословій. Первоначально ихъ дълали изъ жельза, но еще во времена республики 1) "anulus aureus", т. е. кольцо волотое стадо привидегіей дюдей благороднаго рожденія и высокаго сана, вля наградой за заслуги отечеству. Граждане не знатные и бъдные продолжали носить польца желевныя и, согласно древнему обычаю, тріумфаторъ надъвалъ кольцо изъ этого-же металла. Точно также женихъ посылаль своей невъсть кольцо жельзное, превратившееся впоследствів въ золотое, но не получаль отъ неё обратно подобнаго-же предмета 2). При императорахъ право носить золотой перстень было иногда дано ими отпущенивамъ и постепенно присвоено всеми богатыми дюдьме, бевъ различія обоего пола, такъ что наконецъ украшеніе это потеряло свое первоначальное вначеніе. Въ царствованіе Адріана, когда начали надъвать на каждый палець по нёскольку колець съ драгоценными ваменьями, оставляемыхъ при трауръ, только однимъ рабамъ было запрещено носить золотые перстии. У Римлянъ и у Грековъ на колечныхъ камняхъ, служившихъ печатями, выръзывали различнаго рода изображенія, к. н. образы боговъ, замъчательныя событія, символическія фигуры в знаке, портреты извъстныхъ лицъ, родственниковъ, собственныя вмена и т. д.

Влименть Александрійскій, Тертулліанъ, св. Іеронимъ, строго осуждають вірующихъ украшающихъ себя разнаго рода предметами изъ драго-

<sup>1)</sup> Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines par Ch. Daremberg et Edm. Saglio.

<sup>2)</sup> Darstellung aus der Sittengeschichte Roms in der Zeit von August bis zum Ausgang der Antonine von Ludwig Friedlaender. Erster Theil Leipzig 1873.

пънныхъ металловъ. Въ самомъ дълъ перстии волотые, серебряные, изъ смоновой кости, а также желёвные и бронзовые, были открыты въ подземномъ Римъ. Кольца вънчальныя, употреблявшіяся уже Евреями, были мереняты христіанами, съ очень раннихъ временъ, какъ видно изъ словъ Тертулліана. Этотъ-же писатель говорить, что явычники, принявшіе новую въру, получали при крещенім кольцо какъ знакъ ихъ возрожденія и преобразованія, какъ залогь ихъ вёрности Спасителю. Но, исключая колець, надвраемыхъ какъ украшение и противъ которыхъ возставоть инсатели церкви, върующіе носили предметы подобнаго рода чисто жристіанскаго характера, к. н. съ синволическими фигурами 1) и погребальными формулами, выръзанными на драгоцънномъ вамиъ или на самомъ металяв. Такія вольца, открытыя въ катакомбахъ, были положены съ умершимъ въ гробницу, иногда прикръплены въ наружной части ея. Они въроятно служили печатями подобно тому какъ это дълалось у Римлянь язычниковъ. Последнее назначение, прениущественно вивле особеннаго рода перстии называемые signatorii, потому что они служные для постановки влейма хозянна на принадлежащей ему вещи. Это были кольца съ металлическою пластинкой, на которой выразывалось собственное шмя. — У христіанъ въ нему присоединялась сямволическая фигура, в. н. пальма, яворь, рыба, монограмма Христа, одна или вивств съ воскликновеніемъ: "Spes in Deo" т. е. надежда на Бога. Пластинкамъ подобнаго рода колецъ, давали вногда форму подошвы ноги, въроятно на томъ основанія, что у Рамдянъ, эта фигура была символомъ собственности, такъ кахъ согласно древнему преданію, отпечатокъ ноги-pedis positio-на предметв, означаль вступленіе во владвніе имъ 2). "Quidquid pes tuus calcaverit tuum erit" T. e. "BCC 970 HOTA TBOM ПОПРЕТЬ будеть твое, гласила римская поговорка. У Израильтянъ, при передачь

<sup>2)</sup> Предполагають что оть «pedis positio» произошло одово possessio т, с. владвис.



<sup>1)</sup> Иногда очень сложным и мночисленным, т. н. на одномъ сердоликъ, всего центаметръ въ діаметръ, который украшаль польцо, выръваны семь главныхъ христіанскихъ символовъ, именно: якорь, между двумя рыбами, верхъ его пончается греческой буквой «тау» — Т (форма даваемая первыми христіанами кресту какъ мы это увидимъ дальше); крестъ той-же формы, на нёмъ сидитъ голубь съ однивовой въткой въ влювъ, а у ногъ его стоитъ ягиёномъ; Ноевъ Ковчегъ, подъ имиъ рыба, а надъ нимъ врестъ; добрый пастырь съ ягиенкомъ на плечахъ и кругомъ всего слово IXOTC т. е. рыба. Памятникъ этотъ слъдуетъ отнести не второму столътію.

какого либо права, уступающій снималь обувь и отдаваль её пріобрётателю 1). Основываясь на этомъ, можно предположить, что христіане фигурами подошев ногь, которыя встречаются у нехъ не только на перстняхъ служившихъ печатями но и восле надгробій, желали осначить неотчуждаемость гробницы и въчное владъніе ею погребеннымъ. Но отпечатиамъ ногъ, особенно если они повторены четыре раза въ одинъ рядь в обращены попарно въ противоположныя стороны, дають в другое значеніе. Подобные следы, которые кака бы указывають человека идущаго и возвращающагося, видны на памятникахъ, поскященныхъ богинъ Изикъ, около ен храмовъ, въронтно въ свикътельство того, что давшій обыть посытить ся святилище, исполниль его. У древнихь Римдянь фигуры эти являются на монументахь, поставленныхь по объту, послъ счастанваго возвращения воз долгаго в опаснаго путешествия, равняясь сабдующимъ формунамъ, встречающимся довольно часто въ над-HECRYS: "Salvos ire salvos redire" HAR "Pro itu ac reditu felici, т. е. "Невреденымъ идти, невреденымъ возратиться" — для счастанваго отъжва и счастинваго возвращенія". Христіане, изображеніями этого рода на своихъ гробницахъ, въроятно хотели выразить, что върующій совершиль праведнымъ образомъ свой земной путь. Прибавленныя иногда слова: "Іп Deo" т. е, "въ Богь" пополняють эту мысль.

Такое точно преобразованіе явыческаго обычая въ христіанскій, видинь мы и въ употребленіи талисмановъ послідователями новой религіи. Извістно, что Рамляне предполагали, въ нівкоторыхъ веществахъ, способность предохраненія отъ болізней и несчастій. Не будучи въ состояніи объяснить настоящую причину недуговъ, они приписывали ихъ колдовству, порчів, сглаву и т. д. Талисманъ, вірийе сказать амулетъ— аmuletum 2) носили на себів, или навізшивали на животныхъ, иногда в на вещи, которыя желали предохранить отъ дійствія враждебной, сверхъестественной силы. Цілебное и спасительное свойство амулета завлючалось или въ натурів его матеріала, или въ талиственныхъ словахъ, начерченныхъ на немъ, иногда въ этихъ трехъ условіяхъ, соединенныхъ вийстів. Это были камин драгоційные или простые, но особенно, привевенные съ Востока, зубы звітрей, растенія, различныя изображенія мязметалловъ, коралла, янтаря, и. н. животныя, пасіжюмыя, члены тіла че-

<sup>1)</sup> Rusra Pyes IV. 7.

<sup>2)</sup> Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines par Ch. Daremberg et Edm. Saglio.

вовъна и т. д. иногія дошедшія до насъ укращенія, римскія и этрурскія, к. н. брошки, серги, кольца, ожерелья, браслеты, были амулетами или состоями изъ соединенія ихъ. Тоть шарикообразный медальонъ изъ золота bulla aurea — укращавшій у Рямлянь грудь дітей, яногда женщинь внатных родовъ, равно какъ в bulla scortea, т. е. медальонъ изъ кожи, носимый дітьми отпущенниковъ и бідныхъ людей, первоначально заключали также такисманы, которые нельзя было привъшивать или употребдять въ виде укращенія, к. н. пластинки изъ металла, куски пергамента съ различными формудами заклинаній противъ недуговъ, отравы, змонолучій. Анудетами, были также небольшія изображенія боговъ, всего чаще восточныхъ народовъ, к. н. Митры, Изиды, Анубиса, Сераписа, Гарповрата и т. д. 1). Дъйствіе амулета состояло въ томъ, что онъ парализироваль враждебное наибреніе, сверхъестественной селой, заключавшейся въ немъ, или привлекаль на себя худой главъ своимъ страннымъ, необыкновеннымъ, страшнымъ, даже комическимъ видомъ, что и нарушало чародъйство. Родина амулетовъ-Востовъ семитическій 2), они были иногочисленны, особенно у Вавилонянъ, Ассирійцевъ, Египтянъ. Греки, въ цвътущее время одленической культуры, не знали амудетовъ, и у Раманиъ они возрастаютъ въ чисав и употребление ихъ увеличивается, особенно после завоеванія Сиріи и Египта. Самое слово "амудеть", которое появляется въ первый разъ у Плинія, ливеть восточное происхождение, хотя талисманы были извъстны соотечествениикамъ этого писателя, подъ другими названіями и гораздо раньше. Они существовали уже у Этрурянъ, въ развития и вировании поторыхъ, скольно они намъ извистны, проявляется гораздо больше семитическихъ, чёмъ арійскихъ началь. Очень вёроятно, что многіє изъ амулетовъ, употребляеных въ Римъ, перешли туда огъ Этрурянъ; харантеръ религіозныхъ идей этихъ последнихъ, отразившись въ пониманіи Римлянами всего сверхъестественнаго и загадочнаго, далъ силаду ихъ правственной жизни, развій отпочатокъ суоварія.

У христіанъ амудетами были вуски пергамента, со словами святаго писанія, губим в клочки одеждъ, окращенным провыю мучениковъ, за-

<sup>2)</sup> Онъ останся до сихъ поръ страною талисмановъ; Арабы обвешивають ими себя самихъ, своихъ лошадей и верблюдовъ, для отвращения порчи, для сохранения здоровън, удаления несчастия и т. д.



Монеты, съ изображениемъ Аленсандра Велинаго, получили свищенный характеръ на Востоиъ и долгое времи были тамъ талисманами.

влюченныя въ металлическія коробочки 1), которыя носили на себъ; фигуры рыбокъ изъ кости, стекла или другаго матеріала, медальоны мли просто металлическія пластинки съ различными символическими изображеніями и т. д. Язычники, обращенные въ христіанство, не могли однако разомъ оставить талисмановъ, въ цълебную силу которыхъ они долго вършли и продолжали носить ихъ, что видно изъ словъ писателей церкви. Въ гробницахъ катакомбъ, въ самомъ дълъ нашли амулеты, состоящіе изъ изображенія животныхъ, сценическихъ масокъ и т. д. 2). Талисманы различнаго рода были преимущественно въ употребленіи у христіанскихъ сектъ Востока, к. н. у Гностиковъ.

Одно изъ языческихъ повърій, сохранившихся у первыхъ христіанъ Рима, оставило слёды на ихъ памятникахъ; это именно убъжденіе, что свётила небесныя могутъ имёть вредное или благопріятное вліяніе на судьбу человъка: оно проявляется въ изображеніи знаковъ зодіака, на предметахъ открытыхъ въ катакомбахъ, но яснёе, въ надгробіи 364-го года з) младенца по имени Semplicius, жившаго только нёсколько часовъ; въ эпитафіи его сказано, что онъ явился на свёть въ двадцатый день луны, въ восьмой идъ мая, въ день Сатурна, подъ знакомъ Козерога. Разумёется, такое точное опредёленіе дня рожденія, было сдёлано съ намёреніемъ приписать смерть ребенка гибельному вліянію, такъ какъ согласно указанію астрологическихъ таблицъ Римлянъ, обозначавшихъ предвёщанія счастливыя и влополучныя каждаго часа дня и ночи, все что рождалось въ день Сатурна, подвергалось большимъ опасностямъ.

<sup>1)</sup> Исилючая других многочисленных амулетовь, Еглитине носили такие, въ металических футлирахъ, свертии пергамента или папируса, съ заклинаніями противъ враждебныхъ силъ.

<sup>2)</sup> До нашего временя, въ народъ итальянскомъ, и особенио на югъ полуострова, сохранились многіе языческіе предразсудки и между прочинъ повърье, что существуеть сглазъ, дъйствіе котораго, можно парализировать извъстными акулетами.

<sup>3)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones chr. urb. Rom. sept. saec. antiq. T. I. p. 92, 93. № 172.

## XY.

Возив христіанскихь эпитафій иногда поставлены цифры, которыя, по всей въроятности имъли символическое значение. Извъстно, что на Востовъ припесывали особенныя такиственныя вачества числамъ. — Этого мивнія были наже и перковные писатели, к. н. Клименть Александрійскій, св. Амеросій, св. Августинъ и другіс. Первый изъ нихъ говорить, что десятое число внолив совершенно: "undequaque perfectus". Еврейскій философъ Филонъ, систем'я потораго, въ этомъ случать, слудують Клименть Александрійскій, находиль число десять до того превосходнымъ, что навываль Бога: decimum-десятымъ \*). Потому спасеніе души высшее желаніе христіанина на вемлів, точно также какъ и візчное блаженсто, т. е. самое совершенное состояніе вірующаго послів смерти, могуть быть, по мивнію Климента Александрійскаго, мистически выражены десятымъ числомъ. Следовательно, не бевъ некотораго основанія предполагають, что цифры Х. ХХ. ХХХ. и т. д. встръчающіяся не только возит надписей, но на символическихъ фигурахъ, к. н. на рыбкахъ изъ стекла или бронвы, носимыхъ христіанами, овначали желаніе спасенія и CTABRILICE BRECTO BOCKARRHOBEHIA CWCAIC, T. e. — "CLIACH", — ROTOрое, какъ мы увидимъ дальше, начерчено многда на подобныхъ предметахъ.

Десятичныя числа являются на многихъ языческихъ памятникахъ; въроятно и у древнихъ Рямлянъ они имъли значене привътствія и благопріятнаго желанія.

Библейской цифрй семь, написанной иногда возий эпитафій христіанъ, они придавали также спасительное свойство.—По инвнію Іеронима, семь, число святое, потому что Богъ почиль въ день седьмый отъ всёхъ дёлъ своихъ".

Можетъ быть, иногда, цифры, поставленныя на гробницахъ, указываютъ также число върующихъ, погребенныхъ тутъ. Это подтверждается словами датинскаго поэта IV-го столътія, Аврелія Цруденція, который,

<sup>\*)</sup> Согласно ученію Писагора, числа были началомъ, сущностію всёхъ вещей и въ полумнетической системь этого философа, первымъ десяти числамъ, по особенно носледнему изъ нихъ-деладъ- придавали чудесных свойства.



говоря о безчисленномъ воличествъ мучениковъ, схороненныхъ въ катакомбахъ, часто въ одной могилъ, прибавляетъ, что во многихъ случаяхъ имена ихъ, извъстныя одному Богу, не означены, а поставлено только число тълъ, положенныхъ виъстъ.

Орудія вазни, умерших за вёру, представлены многда возлі міх надгробій. Извістно, что первые христіане очень заботливо сберегали инструменты пытки мучениковь и часто заключали ихъ въ гробницу, вмісті съ тіломъ жертвы гоненія, а когда это было невозможно, чертили фигуры ихъ возлі эпитафій или только на свіжей извёсткі у отверятія Іосиї у; т. н. на нікоторыхь надгробныхь намняхь изображены копья, мечи, костры, факелы, стрілы и т. д. Въ христіанской катакомбі, открытой въ Милані въ 1845-мъ г. возлі одной гробницы, отміченной сосудомъ, віроятно заключавшимъ кровь, представлены ціли, крюкь—ипсия, другіє инструменты пытки и висілица. Этимъ хотіли указать, что вірующій быль заковань въ ціли, подвергнуть истяваніямъ и наконець повішень. Надо однако замітить, что изображенія подобнаго характера встрічаются только какъ рідкое исключеніе; первые христіане обыкновенно избігали ихъ.

Долгое время принимали за орудія казни, инструменты ремесла погребеннаго; они представлены довольно часто возлів надгробій и значеніє ихъ пояснено иногда въ надписи. Обыкновеніе напоминать оставшимся земную діятельность, отбывшаго, на его могилів, воскрешая этимъ память о немъ среди друзей й родныхъ, существовало также въ античномъ мірів.

Возит христіанских впитафій представлены иногда молотокъ, ръзецъ, наугольникъ, обозначая мъсто покоя скульптора. Въ одномъ примъръ является даже работающій художникъ, по имени EVTROPOS, какъ сказано въ надгробіи; онъ, вмъстъ съ молодымъ человъкомъ, высъкаетъ барельефъ на саркофагъ; возят стоитъ другая подобная-же гробница, назначенная для самаго мастера, потому что по серединъ ея, на фигуръ дощечки, окруженной дельфинами, написано по гречески "Eutropos".

Изображенія "dolium" т. е. больших глиняных вазъ—употребляєшых у древних Римлян для сохраненія жидкостей или зерноваго хліба—начерченныя возлі эпитафій прениущественно ІІІ-го и ІУ-го ст-ій, могли также означать ремесло погребеннаго; но такъ какъ существуєть созвучіе между словомъ "dolium" и глаголомъ "dolere" печалиться, то очень можеть быть, что фигуры эти ділались ісроглифическимъ знакомъ скорби родственниковъ или друзей объ умершемъ, замвия фразы: PATER DOLENS—"опечаленный отецъ; PARENTE DOLENTES—"опечаленные сторова отца, FILIVS DOLENS—"опечаленный сынъ, Встрвчающися въ натакомбныхъ надписяхъ. Следующая эпитафія подтверждаеть это предположеніе: въ ней сказано: IVLIO FILIO PATER DOLIENS (вийсто "dolens") "Юлію сыну огорченный отецъ, а внизу представлены две вазы (dolia). Подобное замененіе слова изображеніемъ предмета, мы видимъ также у Римлянъ язычниковъ.

Посявднее жилище живописца, въ катакомбахъ, указано компасомъ и вистями, ремесло хайбника означено "modius" мёрой наполненной зерновый хатбонъ, что было у Римлянъ знакомъ коллегін булочивковъ. Точно также часто представлены могыльщики за работой \*), или окруженные своими инструментами. Фигура твацкаго станка является иногна на гробнецъ женщены; главное занятие ся въ древнемъ мірт, было твать одежды. Сюжеты подобнаго рода не иншены интереса и могуть объяснить намъ нъкоторыя подробности римской живни; т. н. возав одной эпитафія изображенъ мужчина, стоящій съ палочкой въ рукв передъ мърой - modius наполненной верновымъ хибомъ; это въроятно правительственный итритель—mensores cereris augustae—наблювавшій при раздачв кавба народу; палочка служила ему чтобы сбрасывать зерно насыпанное въ мъру верхомъ. Кузнецъ представленъ у наковальни, упаряя молотномъ по куску жельза, тогда какъ помощникъ его раздуваеть огонь горна мехомъ. Клещи вибств съ вырваннымъ зубомъ, авдяющіяся указаність гробницы зубнаго врача, долгое время принимали за орудіє пытки мученика; подобное изображеніе встрічается и возлів языческих эпитафій. На гробниць хирурга христіанина представлены десять изъ его инструментовъ. Такой-же точно памятникъ, языческаго происхожденія, нашли въ Палестринъ около Рима. Начерченные, въ томъ и другомъ случав, хирургические инструменты, ливють совершенно ту-же форму какъ и открытые въ Помпеъ.

Римляне, принявшіе христіанство, сколько видно изъ описанныхъ выше памятниковъ, не всегда оставляли свое прежнее занятіе. Разум'вется, это д'влалось только въ томъ случаїв, если посл'яднее не находилось въ связи съ язычествомъ и не возбуждало другихъ къ поступкамъ несогласнымъ съ новымъ ученіемъ; т. н. в'ярующіе не могля занямать какую-

<sup>\*)</sup> Смотри часть 1-ая рисунии № 7. и № 8. стр. 67. 68.

либо полиность въ играхъ театра или цирка, ни работать для укращенія храновъ, или участвовать, какимъ бы то ни было образомъ, въ жертвоприношеніяхъ. Это однако не всегда соблюдалось, согласно Тертулліану, строго осуждавшему христіанъ, которые продавали онміамъ для куренія передъ идолами или дёлали изображенія языческих боговъ, извиняясь темъ, что оне имъ не поклонялись. Если ито либо, изъ последователей редигін Спасителя, и занимался подобнымъ ремесломъ, то это конечно не писалось на его гробницъ. По надписямъ видно, что между христіанами были юрисконсульты, медики, преподаватели литературы-magister ludi, фабриканты щитовъ, игральныхъ костей-tesserae lusoriае 1), продавцы пурпура, купцы, ремесленники, отпущенники киператоровъ и другихъ значительныхъ лицъ; исполнявшіе должность писцовъnotarii, секретарей—librarii, гонцовъ—tabellarii, кавначеевъ—arearii, служителей — cubicularii и т. д. Военная служба не была запрещена върующимъ; въ эпиграфическихъ памятнивахъ Рама и Италів, скавано многда, что умершій быль или простой солдать или имвль извъстный чинь въ войскъ, даже въ императорской стражь. Но надо замътить, что, въ языческихъ эпитафіяхъ, слово "солдатъ" встрвчается несравченно чаще, чъть въ христіанскихъ 2).

<sup>1)</sup> Въ христіанскихъ, равно какъ и въ явыческихъ гробинцахъ, не разъ находиля игральныя кости; можеть быть онв появились тамъ въ следствое обывновенія, очевь распространеннаго у древнихъ народовъ, класть вийстй съ тёломъ умершаго, изкоторыя езъ вещей употребляемых имъ при мязии, или только для сравненія часто дъласнаго Рамлянами — земнаго существованія и его превратностей, съ игрою въ вости. Мранорныя, вгорныя доски-tabellae lusoriae-точно также были отпрыты въ подземномъ Римъ. Онъ служнан канъ матеріаль для задълыванія отверзтія, «loculus». Знаки и разділенія для игры и надпись одной изъ нихь: VICTVS LEBATE | LVDERE NESCIS | DA LVSORI LOCY-TM SPORTPARS, BOTAND. TM HE умвешь играть. Уступи свое мвето игроку» (подразумввается болве искусному) были обращены вовнутрь гробняцы. Такимъ-же точно образомъ поступали христіано при употребленіи плить съ язычесними эпитафіями, како ны видёли выше. Пять вгорныхь досовь нашля въ ватаконбахь по не постоянно у отвервтія юсиlus; BOTE HARDECE ABYXE ESE HEXE: SEMPER IN HANC'TABVLA HILARE LVDAMVS AMICI — «Всегда на этой доскъ будемъ веседо играть, друзьи». DOMINE FRATER ILARIS SEMPER LVDERE TABVLA-«Господинь брать ной будемь всегда веседо играть на этой доскв.

<sup>2)</sup> Изъ 4734 христіанскихъ надгробій, только 26 принадлемать создатань, а изъ 10050 языческихъ эпитафій, 545 указывають гробницы воиновь. (Edm. Le Blant. Manuel d'épigraphie chrétienne.)

### XYI.

На предметахъ, принадлежавшихъ первымъ христіанамъ и на ихъ памятнивахъ, отпрытыхъ въ Рамѣ, Италін, на Востокъ, въ римской Африкъ, вообще всюду куда проникала нован религія въ раннія времена своего распространенія, находишь очень часто фигуру рыбы 1). Появленіе этого, новидимому страннаго символа, посредствомъ котораго христіане изображали Спасителя, выражая виѣстѣ съ тѣмъ въру въ Него, объясняется различнымъ образомъ.

Слёдуеть замётить, что чудесная рыба, принимающая иногда видъ дельфина, становится спасителемъ людей у древнихъ Индійцевъ 2). Въ одной изъ инигъ Ригъ — Веды "Сатапата — Брамана," заилючающей самую раннюю форму индійской легенды потопа, сверхъестественная рыба дёлается повровителемъ Ману, сперва совётуя ему построить корабль и потомъ ведя послёдній. Въ поэмахъ болёе позднихъ, въ "Магабаратъ", рыба въ томъ-же эпизодё, является воплощеніемъ Брамы, а въ "Багавата — Пурана," — Вишну 3). Въ халдео-вавилопской легендѣ о потопѣ, точно также, божество, подъ видомъ рыбы, становится совётникомъ и помощникомъ избраннаго человѣка при всеобщемъ наводненіи 4).

Фанть существованія, во многих религіях Востова, миса Бога, воплощающагося въ рыбу, для спасенія человіка, можеть быть указываеть намь, почему христіане въ первый періодъ составленія ихъ символовъ, усвоили для выраженія своей иден о Богії Спасителії, фигуру рыбы, но это можно объяснить еще и другимъ образомъ. Рыба, по гречески ІХӨҮС, состоить изъ соединенія пяти буквъ начинающихъ наждое слово слідующей фразы сказанной на этомъ языкії: Інсусъ Христосъ Сынъ Божій Спаситель—І добос Хрюсто́с Фебо Υιός Σωτήр.

<sup>1)</sup> G. B. de Rossi. «De Christianis monumentis IXΘΥN exhibentibus. Paris 1855.—Allgemeine Encyklopädie der Wissenschaften und Künste von I. S. Ersch und J. G. Gruber Th. 84 π 85 Leipzig, Brockhaus 1866.—Die Darstellung Jesu—Christi unter dem Bilde des Fisches von Ferdinand Becker. Breslau 1866.

<sup>2)</sup> Angelo de Gubernatis Zoological Mythology, or Legends of Animals 2 vols-London 1872. Chotph tarme (Letture sopra la Mitologia Vedica) toro-me artopa Firenze, 1874.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) François Lenormant. Les premières civilisations, études d'histoire et d' Archéologie. Paris 1874.

<sup>4)</sup> Въ сгипетовихъ ісрогинфахъ, рыба также нивла священный симсиъ.

Вто нашель этоть родь акростиха, быль ин онь открыть случайно, нии придуманъ вийсти со стихами, которыми александрійскіе христіане пополняли сибилическія пророчества; образовался ли онъ самостоятельно отъ нихъ -- останось неизвъстно. Въроятно, однако, что онъ явился на Востовъ, и можетъ быть въ городъ Александріи, гдъ постоянно преобладала наклочность изощрять умъ подобнаго рода сближеніями, и отпрывать загадочныя слова и знаки темиственнаго смысла. Точно также трудно рёшить, слёдуеть ли считать появленіе означеннаго авростиха еденственной причиной представленія Христа подъ видомъ рыбы, или эта символическая фигура уже существовала до открытія въ словъ ІХОТС первыхъ пяти буквъ, приведенной выше фразы. Надо однако замътить, что ивображение рыбы повавывается у христіанъ ніскольно раньше слова ІХОТС, которое также часто начерчено на ихъ наизтникахъ, фактъ дающій силу второму изъ высказанныхъ предположеній, т. е. что рыба какъ іспоплифическій знавъ уже нибла значеніе въ символизий вёрующихъ до составленія акростиха; последній будучи вполне христіанскаго характера, разумъется, долженъ быль способствовать распространенію этого симвода Спасителя. Подожительно мы знаемъ только то, что фигура рыбы является съ этимъ слысломъ на христіанскихъ памятникахъ, время которыхъ возможно съ точностью опредвлять, ни какъ не позже последнихъ годовъ I-го столетія 1). Въ конце II-го века, Клименть Александрійскій, перечисляя символическіе знаки христіань называеть также и рыбу. Впоследствии обстоятельство представления Христа подъ этимъ видомъ, побудило многихъ писателей церкви сравнивать нёкоторыя свойства рыбы съ дъятельностію Спасителя на вемль. Результаты отихъ усвлій в инстической игры воображенія, им туть повторять не будемъ, такъ какъ это не касается нашего предмета.

Одно изъ самыхъ раннихъ изображеній рыбы ири условіяхъ, которыя ясно указывають, что ею хотъли напомнить Христа, встрѣчается во фресив, конца I-го или II-го ст-ія, изъ крипта Lucina 2). Въ ней, какъ

<sup>1)</sup> Туть разумёнтоя дёло идеть не о рыбахь представленныхь въ извёстныхъ эниводахъ мизии Спасителя, во фрескахъ и на барельефахъ саркофаговъ, не объ изображенияхъ этого минотнаго, употребленныхъ художивками катакомбъ, какъ декоративный мотивъ, въ углахъ потолковъ и въ другихъ второстепенныхъ ийстахъ, и исключительно объ отдёльной фигурё рыбы, изляющейся съ чисто символической цёлью, всего чаще на надгробныхъ камияхъ (смотри рисунокъ № 1-й).

<sup>2)</sup> Скотри часть первую стр. 120 и савдующія,

читатель можеть видёть въ приложенномъ рисунке № 6-ой 1), рыба плыветь въ водё, неся на спине корзинку, наполненную, судя по ихъ цвёту и форме, того рода хлёбами— mamphula—которые у Сиріянъ и другихъ восточныхъ народовъ, но преммущественно у Евреевъ, пекли отдёльно отъ остальныхъ хлёбовъ подъ золой и подносили священникамъ. Пространство враснаго цвёта 2) должно изображать сосудъ, наполненный

Puc. 6.



виномъ, находящійся въ коробъ: послідній сплетенъ ихъ ивы, какъ тъ корзины, употребляемыя Евреями, Греками и Римлянами, при жертвоприношеніи и въ послідствій христіанами, на братскихъ трапезахъ (agape). Въ этомъ сюжеть, повторенномъ два раза на ствит между двумя loculus, все имъетъ священный характеръ и время фрески, передающей его, опредъляется столько-же стилемъ самой живописи и окружающими её, чисто христіанскими памятниками, сколько и исторіей того подземелья, въ которомъ она была открыта. Едвали, потому, можно сомивваться, что тутъ передъ нашими глазами одна изъ первыхъ попытокъ христіанъ, можетъ быть апостольскаго періода, выразить символически идею принесенія въ жертву Спасителемъ своей крови и тъла, для искупленія рода человъческаго.

Особенно въ врествивницахъ часто является рыба и тутъ она вполнъ на своемъ мъстъ, такъ вакъ обращение въ религию Христа совершается посредствомъ врещения водою, элементомъ рыбы.

Въ концъ или при заключении многихъ эпитафій написано ІХӨҮС; иногда буквы этого слова поставлены одна подъ другой, въ началъ каждой строки надписи. На одной надгробной плитъ 3) подъ литерами D. М.

<sup>1)</sup> Запиствованъ изъ сочиненія G. B. de Rossi, Roma Sotterranea Cristiana T. I.

<sup>2)</sup> Въ приложенномъ рисунив это ивсто означено темиве.

<sup>3)</sup> Она была огарыта въ ватиканскомъ колив въ 1841-иъ г. и находится тецерь въ Музев Кирхеровомъ въ Рамв.

— diis manibus — раздвленными ввикомъ, вырвзаны двв рыбы но обветороны яворя и слова "IXOYC ZWNTWN" т. е. "рыба мявыхъ". Памятникъ этотъ, судя по общему его характеру, по формамъ его буквъ,
следуетъ отнести въ періоду гоненій. Его символическія фигуры равняются следующей фразв: "Інсусъ Христосъ Сынъ Божій, Спаситель живыхъ" т. е. верующихъ. Якорь выражаетъ тутъ надежду на Бога Спасителя, изображеннаго рыбой, и соединеніе этихъ двухъ символовъ, нерёдво являющихся возлё эпитафій и на колечныхъ камняхъ, составляетъ іероглифическій знакъ воскликновеній: SPES IN CHRISTO; SPES
IN DEO; SPES IN DEO CHRISTO— "надежда на Христа, надежда на Бога—Христа"— также очень обыкновенныхъ въ надгробіяхъ. Богда якорь,
въ подобныхъ примерахъ, имееть видъ креста, то туть очевидно, желаніе напомнить искупительную жертву Спасителя.

Особенно на предметахъ носимыхъ первыми христіанами, в. н. на кольцахъ, часто выръзана рыба; фигуры ся различной воличины жаъ металловъ, степла, перламута, слоновой кости и другихъ, болъе или менъе дорогихъ, матеріаловъ, были открыты въ значительномъ количествъ въ Римъ, въ катакомбахъ и на поверхности земли. По отверастію, сделанному обывновенно въ томъ месте, где приходится глазъ животнаго, видно, что первые христіане носили эти предметы на себъ, какъ впоследстви кресты и вероятно получали ихъ въ минуту принятия новой въры. Набожныя воскленовенія написаны иногда на этехъ амулетахъ, т. н. на небольшой бронзовой рыбъ начерчено слово ССЛСАІС спаси-что соотвётствуеть фразё: "Інсусъ Христось Сынъ Божій спаси насъ". Въ сценъ изцъленія параличнаго, въ барельефъ одного римскаго саркофага, спинка кровати больнаго имбетъ форму рыбы, и въ этой особенности нетрудно угадать намень на Христа, какъ изпълителя и Спасителя. Ситдующее символическое изображение, въ которомъ также является рыба, выръзано на колечномъ камит христіанскаго происхожденія: зиви искуситель, держа яблоко во рту, представленъ возлів Адама и Евы, стоящихъ въ унижении на коленяхъ. Фигура человека, упирающагося ногами на рыбу, нагибается передъ ними протягивая иъ нимъ руки, какъ бы для того, чтобы поднять ихъ; это можеть быть объщание испупления Спасителемъ. Возат видны якорь и Ноевъ Ковчегъ, символы надежды и будущаго восиресенія.

Также очень темный символическій симсль представляють фигура

рыбы, подъ тъмъ растеніемъ съ семью висящими плодами <sup>1</sup>), которое, жакъ мы увидимъ ниже, въ сценъ отдыхающаго Іоны, составляетъ жроваю надъ его головой. Подобно пророку, выброшенному чудовищемъ кослъ трехъдневнаго пребыванія въ его чревъ, Спаситель оставался три дня въ землъ передъ воскресеніемъ.

Различнаго рода измѣненія и пополненія дѣлались христіанами, когда они словомъ ІХӨҮС напоминали Христа, многда сфтур т. е. Спаситель, мисалось вполнѣ, иногда буква С выпусналась или замѣнялась другою, т. н. на христіанскомъ колечномъ камнѣ, неизвѣстнаго происхожденія ²), що обѣниъ сторонамъ крестовиднаго якоря, въ томъ мѣстѣ гдѣ обыкновенно изображены рыбы, написаны слѣдующія пять греческихъ буквъ ІХӨҮК. Туть нослѣдняя изъ нихъ К замѣняетъ С, и вѣроятно фразу хотѣли окончить не какъ обыкновенно словомъ—сфтур—Спаситель, а Корюс—владыка, господинъ ³). На золотомъ обручѣ другаго нольца ⁴), по мнѣнію G. В. de Rossi, скорѣе ІІІ-го, чѣмъ ІV-го столѣтія, ъ), бѣлою эмалью изображена продолговатая рыбка, между литерами ХӨ и ҮС. Тутъ символъ Спасителя замѣняетъ первую букву ІХӨҮС, вѣроятно съ намѣреніемъ еще сильнѣе обозначить мысль, что рыба есть Іисусъ, соединивъ вмѣстѣ фигуру и слово. Иногда къ ІХӨҮС присоединена буква N что означаетъ уска т. е. онъ побѣдилъ.

Съ торжествомъ церкви прекращается почти совершенно изображеніе Спасителя подъ видомъ рыбы: это былъ символъ временъ гоненій. Христіанскіе писатели, первыхъ трёхъ стольій, к. н. Клименть Александрійскій, Оригенъ, Тертулліанъ, говорять о рыбъ не открывая однако ен значеніе, которое должно было оставаться тайнымъ; напротивъ, писатели церкви съ IV-го въка объясняють симслъ этой фиуры. Повтореніе ея, на христіанскихъ памятникахъ, продолжалось послъ Константина, вслъдствіе привычки, по традиціи, еще лътъ полтораста, въ Римъ 6); въ провинціяхъ нъсколько дольше. Большая часть надгробій, со

<sup>1)</sup> Это изображение встричается всего одинь разы на обложий стендянаго сосуда съ волотыми фигурами. (Vetri ornati di figure in oro di Raffaele Garrucci d. b. d G. Roma 1864.)

<sup>2)</sup> Онъ быль пріобрётень иною въ Константинополё.

з) По митнію G. B. de Rossi выраженному въ частномъ пасымъ по мит.

<sup>4)</sup> Оно было найдено въ опрестностихъ Рама и принадлежить теперь графу Григорію Строгонову.

<sup>5)</sup> G. B. de Rossi. Bullettino di Archeologia cristiana Anno 1873. p. 76-76.

послёдній примёрь изображенія рыбы возлё эпитафія съ выставленнымь числонь, етноситом въ 400-му году. Этоть эпитрафическій наматинкь быль от-

словомъ ІХОҮС или рыбой, были открыты въ катаконбахъ, а не на поверхности земли; гробницы вит ипогеевъ, устраивались въ Рямъ, преимущественно послъ тормества церкви. Возлъ христіанскихъ эпитафій, открытыхъ въ Галліи, которыя почти вст принадлежатъ въ ІІІ-му и послъдующимъ въкамъ, этотъ символъ представленъ очень ръдко. Точно также онъ является на глиняныхъ лампахъ, а не на бронзовыхъ; вторыя, новъе первыхъ.

Рыбами изображали также христіане и самихъ себя. Інсусъ и Апостоды въ твореніяхъ отцовъ церкви, иногда сравнены съ рыболовами 1); поэтому, воображенію послідователей новой религів, принявшіе её, представлялись какъ рыбы, взятыя въ съти въры. У Климента Алексанпрійскаго и у Тертулліана, христіане названы рыбами— pisces, или дётьми рыбы—pisciculi, т. е. дътьми Христа, рожденными въ водъ прещенія. "Какъ рыба не можеть жить вит воды", сказаль Тертулліань 2), "тавъ мы, върующіе, не можемъ спастись безъ воды прещенія". Эта мысль очень часто выражена фигуративно, въ христіанскомъ искусствъ; рыба явияется возий надписей и во фрескахъ катакомбъ или пойманная на удочку рыболовомъ или въ сътяхъ; т. н. подиъ одной эпитафін выразанъ престообразный якорь, отъ котораго идеть удочка, а на концъ ел рыба. Она изображена на другомъ подобномъ-же памятникъ, плывущей из монограмит Христа, какъ символъ върующаго, стремящагося въ Спасителю. Фигура рыбы, несущая во рту хлёбъ, раздёленный на поверхности престомъ—decussatus, -- встръчающаяся на надгробныхъ вамняхъ, есть христіанинъ, вкушающій Евхаристію, а двъ рыбы, по объ стороны врестовиднаго якоря, выръзанныя возит эпитафій, но чаще на колечныхъ камняхъ, означали по всей въроятности, супруговъ, указывая, на гробнице ихъ место покоя, а на кольце-вступленіе въ бракъ, подъ покровительствомъ надежды и въры 3). Изобра-

врыть вь натавонов SS. Quarti—e—Quinti недалено оть «via Latina». G. B. de Rossi. Inscriptiones chr. urb. Rom. T. I. p. 210.

<sup>1)</sup> Спеситель, какъ мы это увидниъ дальше, [представленъ, въ христіанскомъ нопусствъ, нодъ видомъ рыбака, но очень ръдно.

<sup>2)</sup> De Baptismo.

<sup>3)</sup> Иногда впроченъ, повтореніе на томъ-же памятник фигуры рыбы, одблявное для симистрів съ цёлію удовлетворить художественный вкусъ—что было главвой заботой мастеровъ влассическаго міра, даже и въ предёлахъ отрогаго симвонизна—могло означать Спасятеля; и. н. на надгробной плитъ, описанной выше,

женіе христіанъ рыбами, не прекращаєтся послё тормества цервки и продолжаєтся почти всё средніє вёка, сохраная, иногда, вполвки и продолжаєтся почти всё средніє вёка, сохраная, иногда, вполвки катакомбный характеръ; т. н. въ врестильницё города Аквилен Вх-го ст-ія видно распятіе, окруженное виноградной лозой 1), на вётвы жоторой, рыба взята какъ на удочку. Не всегда однако, можно считать жристіанскими памятниками колечные камин съ фигурами рыбъ; язычники точно также употребляли увращенія подобнаго рода: въ Помпет и въ Геркуланумі, были открыты кольца, съ выріззанными на нихъ рыбами, итицами, съ вітками въ влюві и т. д. Слідовательно, не будучи соединена съ другимъ христіанскимъ знакомъ или словомъ ІХӨ ГС, рыба на кольцій не можеть служить доказательствомъ христіанскаго происхожденія его 2).

На сосудахъ, употребляемыхъ для сохраненія воды, точно также довольно часто изображали у христіанъ рыбу. Въ этомъ слёдуетъ видётъ не одно продолженіе худомественнаго пріёма, очень обывновеннаго въ классическомъ мірѣ, украшать предметъ фигурами напоминавшими его назначеніе. Рыба была какъ нельзя болѣе на своемъ мѣстѣ возлѣ воды, не только потому что, это ея элементъ, но она также напоминала вѣрующему воду крещенія, столько-же немзбѣжную для его спасенія, сколько вода необходима для жизни. Очищеніе отъ грѣховъ не равъ сравнено въ святомъ писанія съ умовеніемъ, а вѣра—съ источникомъ. Подъ вліяніемъ этихъ сближеній, фонтаны, находившіеся у христіанъ, передъ входомъ въ базилики, посрединѣ atrium, у которыхъ вступающіе въ храмъ умывали лицё и руки, были окружены изображеніями, фигурами, недписями з) выражавшими эти мысли. Точно также, по повелѣнію Константина, общественные фонтаны, новой столицы имперіи, основанной имъ, были украшены подобнымъ-же образомъ.

гда саная надинсь ІХӨҮС ZWNTWN, ясие уназываеть, что оба рыбы являются синволонь Христа.

<sup>1)</sup> Спотри выше свиволическое зпачене ел.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Небольшая рыбка, изъ горнаго иристалла, была отирыта изъ Поиней из 1869 г. (Giornale degli scavi di Pompei, Settembre, Ottobre. 1869. р. 278). Въ языческихъ гробницахъ, находили неогда рыбы изъ различныхъ натеріаловъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Самая обывновенная взъ нахъ быда: «Омой не только свое ляцё, но и грёхн».

# XVII.

Рыбы, изображенныя въ катакомбахъ и на саркофагахъ, очень часто вивють фигуру дельфиновъ. Въ древнемъ міръ существовало мивніе. что дельфины питають нь людянь дружескія чувства 1), предостерегая плавателей въ минуту опасности, возвъщая имъ своимъ появленіемъ приближение бури 2), указывая подводные камин и мели, сохраняя тёна потонувшихъ людей, заботясь о ихъ погребенін, помогая рыбакамъ довить рыбу, вагоняя её въ ихъ съти и т. д. <sup>8</sup>) Дельфинь быль потому животнымъ почти священнымъ въ мірѣ влассическомъ; довить и убивать его считалось величайшимъ варварствомъ. Если въ этомъ повърів можно видъть отраженіе религіознаго мина, составившагося въ отдаленной древности, то самыя свойства дельфина, какъ нельзя лучше поногали продолжению его среди Грековъ и Римлянъ. Въ самомъ дъав, этоть житель водь, неопасный для человека, тихо и плавно оборачивающійся на поверхности давурныхъ водиъ Средивемнаго моря, развлекая однобразную жизнь плавающихъ, следуя за ними и забавляя иль своими быстрыми прыжвами, представляется воображению скоръс существомъ добрымъ, протимъ, чъмъ вловреднымъ. Волъдствіе этого, въ древнемъ міръ, дельфинамъ приписывали многіе благородные инстиниты; предполагали въ нихъ, наприибръ, чувствительность иъ музыкъ. Въ баснословномъ похождения Лессбосского поэта Аріона, брошеннаго въ море съ корабля спутнявами и спасеннаго дельфиномъ, который быль привлечень ввуками его лиры в гармоническимь пёніемь, отразвнось это повёрье.

Почти постоянно, когда художники влассическаго міра хотвли напомнить или символически изобразить море, то избирали фигуру дельфина. Это быль также одинь изъ любимыхъ декоративныхъ мотивовъ греко-римскаго искусства; мы встръчаемъ очень часто дельфиновъ, соединенныхъ съ нкоремъ или трезубцемъ на саркофагахъизъ мрамора и обожжен-

<sup>1)</sup> Объ этомъ говорить даже и Паний.

<sup>2)</sup> Итальянскіе рыбаки до сихъ поръ того мивнія что дельфины показывансь на поверхности моря являются въстанками непогоды.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Stephani. Compte-rendu de la commission Impériale arhéologique pour l'année 1864 St. Pétersbourg 1865.

ной глины, во фрескахъ, на колечныхъ камняхъ и другихъ памятникахъ. Дельфина представляли также нерёдко съ сидящимъ на немъ мальчикомъ мли амуромъ, возлё богини Венеры, и отдёльно, к. н. на греческихъ вазахъ и монетахъ. Подобнаго рода сюжеты, являются въ искусствё Гремовъ, послё Алексанра Великаго и переходятъ въ Римлинамъ. Формы дельфина особенно хорошо передаются пластикой; всёмъ извёстна античная мраморная статуя 1) мальчика обнявшагося съ дельфиномъ, равно какъ и небольшой изящный бронвовый канделабръ 2), открытый въ Помпев и состоящій изъ граціознаго соединенія маленьнаго амура, сидящаго верхомъ на дельфинё, который держить во рту полипа, поднимая туловище и упираясь головою на раковину. Во фрескахъ, сохранившихся въ Помпев, дельфины неизбёжно являются во всёхъ многочисленныхъ сценахъ, происходящихъ на морё 3).

Желая представить Христа подъ фигурой рыбы, вёрующіе очень часто давали ей форму дельфина; отчасти, вёроятно потому что это животное, въ мірё греко-римскомъ, считалось другомъ человёка, но также и повторяя, по привычкё, взображеніе, очень любимое людьки классическаго образованія и обыкновенное въ муъ мскусствё. Въ первыхъ примёрахъ появленія символической рыбы не видно однако намёренія представить дельфина, и только въ концё ІІ-го столётія, послёдній начинаеть показываться, при условіяхъ позволяющихъ принять его за іерогляфъ Сына Божьяго. Поэтому, въ изображеніи вёрующими Христа подъвидомъ рыбы, слёдуеть скорёв видёть отраженіе мивовъ религій Востока, гдё рыба, какъ мы сказали выше, избавляєть смертнаго отъ гибели, а не запиствованіе у міра классическаго, въ которомъ дельфинъ мграєть роль покровителя людей, такъ какъ послёдній являєтся въ христіанскомъ смиволизмё позме рыбы.

Подъ фигурой дельфина является Спаситель среди групны символовъ, украшающихъ замёчательную бронзовую христіанскую лампу IV-го ст-ія открытую недавно около Рима, въ Porto. Она имёсть форму лодкм—что какъ мы видёли есть церковь—высокую корму ея вёнчаетъ монограмматическій крестъ, на вершинё котораго сидить голубь—эмблема мира. Нижняя оконечность этого орудія искупленія, вонзается въ

<sup>1)</sup> Она находится теперь въ нувей города Неацоля.

<sup>2)</sup> Tanz-ma.

<sup>3)</sup> Helbig. Untersuchungen über die campanische Wandmalerei. Leipzig 1873.

голову грифа, держащаго въ клювъ яблоко (древа познанія добра и зла) и изображающаго зивя искусителя. На носу лодии виденъ дельфинъ. символь Христа, несущій во рту хлібов \*) (Евхаристію). Туть, безь сомивнія, представлено, вполив ісроглифически, грехопаденіє нашихъ прародителей, искупленіе Спасителень и торжество его надъ демономъ. Наивреніе придать христіанскій смысль дельфину, проявляется въ следующемъ изображеніи на агатв, украшавшемъ золотое кольцо, открытое въ последнее время въ гробнице Адемара, епископа Ангулемскаго, умершаго въ 1101-иъ году. На этомъ ръзномъ вамиъ, не безъ артистическаго вкуса и очень живо, представлень дельфинь обвивающійся вокругь копья трезубца, держа во рту предметь трудно опредъляемый, по всей въроятности полипа, соединение повторяющееся и въ другихъ произведеніяхъ влассическаго искусства. По митнію G. B. de Rossi, означенный памятникъ принадлежить въ последнему періоду цветущаго состоянія римскаго художества, т. е. ко времени Антониновъ. Нётъ ничего страннаго въ томъ, что подобное кольцо носель на пальцъ опескопъ Ангуломскій, такъ какъ въ средніе въка очень любили украшать античными камеями и ръзными камнями — не взирая на инсологичесвіе сюжеты, представленные на нехъ — дароносицы, перемлеты церковныхъ княгъ, ковчеги, въ которыхъ хранили мощи и другіе прекметы, употребляемые при богослужение. Христіанскій знавъ, отивчаюмій это кольцо, состоять въ томъ, что вовий дельфина выразана, не столь испусною рукою, небольшая рыбка, плывущая по одному съ немъ направленію. Фягура эта не встръчается у язычниковъ въ другихъ многочисленныхъ примърахъ изображенія дельфина, обвивающагося иругомъ якоря, весла или древка трезубца, мотивъ орнаментаціи, очень июбиный Греками и Римлянами. Притомъ рыба эта, являясь туть, противоричить художественнымь прісмамь влассическаго искусства, въ воторомъ, произведенія подобнаго рода, им'йють постоянно изв'йстную полноту и оконченность, такъ что одна фигура пополняетъ другую и всь части сочиненія артистически вяжутся между собою, делаясь взаимно необходимыми. Такой связи мы не видимъ нежду дельфиномъ съ его трезубцемъ и рыбой, присоединенной из нему; не безъ основанія можно потому предположеть, что она была прибавлена впоследстви, какъ

<sup>\*)</sup> Дельфины съ хайбани во рту выразаны иногда на илитехъ возла энитефій.

указываеть самое положение ея, и вёроятно новообращеннымъ, желавинимъ освятить предметъ, уже принадлежавшій ему, знакомъ новой вёры и пополнить изображеніе, имёвшее значеніе въ христіанскомъ смиволизив, представленіемъ себя подъ фигурой рыбы возлів дельфина, воскрешавшаго Спасителя въ его памяти.

Такъ какъ якорь и трезубецъ напоминаютъ нъсколько престъ, и были у первыхъ христіанъ сирытыми знавами его, находясь иногда въ таких исстах гет обыкновенно ставили монограмму Христа, то символь Спасителя, рыба, обвивающаяся вругонъ одного изъ нихъ, на таинственномъ язывъ върующихъ, означала распятаго Сына Божьяго. Слово ІХӨТС, написанное на ръзномъ колечномъ камив 1) возлъ дельфина, сплетеннаго съ яворемъ, ясно указываетъ значение этой фигуры. Она всего чаще попадается на кольцахъ, фактъ объясняющійся тімь, что жристіане, представляя символически догматы своей религія на предметахъ, постоянно находившихся передъ главами непосвященныхъ, должны были выбирать сюжеты обывновенные въ влассическомъ художествъ, не возбуждавшіе вниманія язычниковъ. Но опредълить время этихъ памятинковъ, равно какъ и христіанское происхожденіе ихъ, если они не были отпрыты въ гробницахъ върующихъ, довольно трудно. Надо однако замътить, что стиль рёзьбы фигуры, являющихся на нихь, почти всегда указываеть на хорошую эпоху влассического испусства. Сюжеты подобного рода, встръчаются также и въ катакомбахъ; т. н. въ кладбищъ Каллиста, во фрескъ конца II-го или начала III-го ст-ія среди символическихъ сценъ, представленъ дельфинъ 2) обвивающійся вопругъ копья трезубца — какъ читатель можеть видёть въ приложенномъ рисункъ, № 7-ой в). Соединеніе якоря съ дельфиномъ могло по мижнію нёкоторыхь археологовъ, напоменать также върующаго обнимающаго врестъ. Очень легко можеть быть, что эта фигура употреблялась, въ томъ м въ другомъ симсят, въ первый періодъ распрострапенія христіанства, когда значеніе символическихъ изображеній не успівло установиться и окончательно опредълеться, когда каждый вёрующій могь придавать миъ симсять, соотвётствующій направленію его религіозныхъ чувствъ и

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Завиствована изъ сочиненів G. B. de Rossi. Roma Sotterranea cristiana T. II.



<sup>1)</sup> Онъ находится теперь въ Кирхеровомъ мувев въ Римв.

э) На таконъ мъстъ и при такой обстановкъ, что его недьзя принять единственно украшеніонъ.

отремленій. То-же самоє можно сказать и про другіє христіанскіє симвомы; при своємъ появленія, они разум'єстся не выражали такъ положительно и опред'яленно идеи, сд'ялавшіяся сущностію ихъ впосл'ядствім.

Дельфинъ является, иногда, при условіяхъ, не допускающихъ предположенія, что имъ хотёли напомнить Спасителя, т. н. возлё нёкоторыхъ эпитафій вырёзана монограмма Христа, между двумя плывущими итъ



ней дельфинами; это конечно праведные стремящіеся въ Спасителю. Также върующіе и въроятно супруги, погребенные въодной гробницъ, представлены подъ видомъ дельфиновъ, каждый возлё якоря на обёнхъ оконечностяхъ даннной плиты находившейся у отверстія loculus. Въ барельсфакъ явыческих саркофаговъ, изображены, иногда отдъльно или витесть съ различными морскими орудіями, плывущіе дельфины, что какъ мавъстно, было въ древнемъ міръ символомъ переселенія душъ умершихъ на счастивые острова. Рыба у Рамиянъ, была эмблемой благополучнаго плаванія и, являясь на ихъ гробницахъ, могла означать счастливо оконченный путь жизни. На этомъ-же основании, въроятно, слово ІХОТС, т. е. рыба, выръзано на драгоценномъ камие 1) возле фигуры Меркурія, провожатаго душъ умершихъ. Дельфины, плывущіе въ запусии, встръчаются на христіанскихъ саркофагахъ, т. н. въ барельефъ праморной гробницы, какъ видно по ея надписи 353-го г. <sup>2</sup>) вырублены восемь плывущихъ дельфиновъ. По метенію G. B. de Rossi, памятникъ этотъ вышелъ изъ мастерской языческаго скульптора и быль пріобръ-

<sup>1)</sup> Allgemeine Encyclopädie der Wissenschaften und Künste J. S. Ersch, und J. G. Gruber T. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) J. B. de Rossi, Inscriptiones chr. urb. Rom. sept. saec. antiq. T. I. №. 118.

тенъ христіаниномъ. Въ подобныхъ случаяхъ, върующіє выбирали гробницы съ фигурами на сколько возможно менъе языческаго характера \*).

Продолженіе убіжденія, существовавшаго въ античномъ мірів, что дельфинь питаеть дружескія чувства въ людямъ, проявляется, у христіанъ, въ изображеніи, рядомъ съ на такомбной эпитафіей, этого животнаго, возлів фигуры сердца и голубя съ оливновой візткой; а сліды повірья, будто бы дельфины заботятся о погребеніи потонувшихъ, замітны въ томъ, что разсказывають о смерти мученика Луціана, тіло котораго, брошенное въ море, было вынесено на берегь дельфиномъ для преданія землів.

Археологъ восемнадцатаго стольтія, Boldetti, нашель въ одной христіанской гробниців подвенняго Рима, небольшую заострённую у одной оконечности палочку, въроятно stilus, т. е. инструменть, употребляемый у древнихь для писанія. Ручка его, въ этомъ примірів, вийсть фигуру дельфина; последній быль у Римлянь также и эмблемой спорости въ сабдствіе способности его памть необминовенно быстро. Въроятно stilus этоть принадлежаль notarius, т. е. одному мез стенографовъ ния попінстовъ Рима античнаго, писавшихъ особенными сопращенными внавами. У христіанъ обязанность ихъ была записывать подробности допроса и смерти мучениковъ. Присутствуя при суде и казни ихъ, они съ большою точностію и почти всегда тайно, отибчали все происходившее при этомъ, и. н. вопросы дълаемые върующимъ, отвъты и последнія слова ихъ. Краткое живнеописаніе присоединялось обыкновенно къ равскаву мученичества. Во время гоненія Діоплеціана, при истребленія христіанских архивовъ Рима погибла большая часть этихъ документовъ, называемыхъ дъяніями мучениковъ; немногіе дошли до насъ, но не всв заслуживають полнаго довёрія, такь какь нёкоторые изь нихь составлены после торжества церкви, даже въ средніе века.

<sup>\*)</sup> Встрачаются и другіе саркофаги подобнаго рода, о которыхь им будень геворить ва 3-й части этого сочиненія, ва отдала христіанскаго искусства.

## XYIII.

Фигура рыбы у первыхъ христіанъ, какъ ны уже видван, была ісроганфомъ Спасителя, она потому сдълалась также и символомъ Евхаристів, т. е. св-го причастія; питаться ею значило принимать участіє въ этомъ таниствъ. У писателей цериви и въ эпиграфическихъ памятникахъ, Евхаристія не разъ въ переносномъ смысль, названа рыбой.—Въ греческой эпитафія конца II-го ст-ія, сочиненной для собственной гробницы Abercius, - который быль, по всей в роятности, епископь города Іераполиса во Фригін-онъ, навывая себя ученикомъ пастыря святаго, говорить о божественной рыбъ, придавая ей евхаристическое вначеніе. Въ другой 1) также греческой надписи III-го въка 2), христіанинъ, по имени Pectorius на могний своихъ родителей, приглашаеть, въ мистическихъ выраженіяхъ, виусить, съ чистотою сердца, рыбу. Начальныя буквы первыхъ пяти стиховъ этого заивчательнаго памятника, составляють авростихь ІХӨҮС и слово это повторено наскольно разъ въ его текств. Святой Августинъ говорить 3) о рыбъ въ такомъ сиысяв, что ръчь его не была бы понята христіанами Африки, если бы между ними не существовало обыкновенія овначать, дары Евхаристін, этикь таниственнымъ словомъ. Следовательно нельзя сомнъваться въ томъ, что рыба представленная въ патакомбахъ, при извъстныхъ условіяхъ, к. н. въ блюдь, отдельно или вийств съ хайбани, на столи, пругомъ котораго сидять върующіе, является символомъ Евхаристін.

Сколько до сихъ поръ извъстно, саман ранняя сцена подобнаго рода написана на стънъ, въ катакомбъ Домитилы. Фреска эта 4), къ нес-

<sup>1)</sup> Martigny. Des Symboles dans l'antiquité chrétienne, Macon. 1856.

<sup>2)</sup> Она была отврыта въ 1839-иъ г. около города Autun, рамскаго Augustodunum, ве Франція, департаментъ Соны—в—Луары.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) De Confessione t. XIII. 23.

<sup>4)</sup> Мёсто гдё она находится было описано въ первой части (см. часть І-ан стр. 139 и слёд-я). Новейшія открытія, проязведенныя G. В. de Rossi, послё изданія І-ой части этого сочиненія, въ катакомбе Домитиллы, Bullettino di archeologia cristiana ann. 1874—1875), подтвердили уме высказанное, римских археологомъ, предположеніе—основанное на предшествовавшихъ розысканіяхъ—что въ нодземномъ иладбище этомъ, должны находиться гробницы христіанъ, принадлежавшихъ въ нямераторской фаниліи Флавіевъ. Не далено отъ богатаго иногоя, (см. часть І-ая стр.

частію сильно попорченная, очень напоминаєть своимъ стилемъ образчини живописи перваго вёка имперіи, дошедшіе до насъ оть Римлянъ м современные имъ, что подтверждается во первыхъ: другими окружающими её памятниками, имѣющими также характеръ первоначальныхъ произведеній христіанскаго искусства, а во вторыхъ: исторіей того ипогея гдѣ она была открыта, и образованіе котораго слѣдуетъ отнести иъ первымъ годамъ распространенія новой религіи въ Римѣ. Вотъ что изображаеть она, двѣ особы, вакъ кажется мужскаго пола, хорошо задрапиро-

<sup>142),</sup> въ которомъ нашам ствиную живонись конца І-го наи начада ІІ-го ст-ія ж обложим дорогихъ саркофаговъ, явились на свёть развалины базилики последнихъ годовъ ІУ-го ст-ія, построенной, вань это постоянно ділалось въ віка, слідовавшіе за торжествомъ церкви, надъ могниами особенне уважаемыхъ святыхъ. Въ этомъ примъръ церковь была воздвигнута чадъ мъстомъ пегребенія мучелавовь Нерея в Ахилея, служителей (cubicularii) племяницы Тита Флавія Влеменса; тутъ-же, но близости должна находиться гробница Аурелін Петрониллы, родственпицы фанили Флевієвъ. Предположеніе основанное на токъ, что въ плоской нимъ богатаго arcosolium, отврытаго нодъ абсидой базилити, представлена во фресив середины 17-го ст-ія Петронилла, ведущая въ рай христіанну по виени Венеранда (Veneranda); (описаціе этой сцены будеть сділано наже вь отділь Orante см. гл. XIX-ую). Посавдняя отдавъ себя подъ повровятельство Петронилы, кавъ видне изъ сюжета этой живописи, должна была, разумъется, устроить себъ гробинцу недалеко отъ въста повоя означенной святой, согласно обывновению кристіань того времене-выкацывать мегалы вавь можно блеже вы мощамь мученавовъ, чтобы пользоваться ващатой вкъ. Подъ алтаремъ базилия, стоявшей надъ впогосив Домитилы, нашли гробницы Нерея и Ахиллея, кака указываеть объисинтельная надинсь въ стихахъ, сделанная напой Дамазомъ, въ честь этихъ геросвъ върм. Тъла вкъ, разумъстся, не находятся болье въ патаконбахъ; они были унесены, равно какъ и мощи другихъ мучениювъ, въ эпоху оставленія подвемныхъ владбищъ, вогда святыни вхъ не могли болье оставаться на своемъ нервоначальномъ мъстъ, не подвергаясь осквернению варваровъ, опустомавшихъ окрестности Рима. На одной изъ бълыхъ мранорныхъ полоннъ, поддерживавшихъ небольшой навысь или балдахинь, надъ престоловь, видень барельефь очень грубой работы, вонца ІУ-го или начала У-го ст-ія, изображающій христіанина въ длинюй тунивъ, привизаннаго, соединенными на спянъ руками, въ престу, воичающемуся фигурой ввика; воннь вь короткой тунив и хланидь, поднимаеть небольшой мечь. спорве родь нома, наивреваясь поразыть мученика; имя Acilleus (вивето Achilleus) выръзанное надъ этой сценой, объесияеть ед значение. По осноднамъ другой ираморной волонны, можно завлючеть, что её также украшаль барельефь, вёродтво представлявшій мученическую смерть Нерея. Не далеко отъ этихъ историческихъ гробинцъ G. B. de Rossi прочелъ на влите loculus следующія имена, написанныя по гречески очень врасивыми буквами, шрифтомъ II-го ст-ig: «Flavius Sabinus» и сестры его «Titiana». Туть, согласно ринскому археологу, были мохоронены потомия, во второмъ поколенін, старшаго брата императора Веспасіана—Тита Флавія Сабина.

ванныя, сидать на прасивомъ ложе; одна изъ нихъ, съ оживленнымъ лицомъ, обращается въ другой, кавъ бы разговаривая; передъ ними стоять стоять взящной формы на трёхъ ногахъ-tripodes-употребляемый у превнихъ Римлянъ для постановии блюдъ во время объда; на нёмъ лежить рыба, окруженная тремя небольшими хлёбами. Третья Фигура, также мужчина, въролтно служитель, несеть что-то въ столу. но нельзя опредёлить какой именно предметь, потому что въ этомъ м'вств штукатурка отванилась. Вся сцена напоминаеть погребальные банметы 1) являющіеся вногда на могальных памятниках Грековъ и Римдянь, на столбахь (stèles funéraires) и на вазахь. Въ ней мало условнаго, но замътна попытка и импровизація; едвали можно сомивваться въ томъ, что это одно изъ первыхъ произведеній христіанскаго искусства; но что хотвин представить виъ? небесное-ин пиршество съ цълію выразить надежду, что погребенные туть находятся въ въчномъ блаженствъ, или семейную трапезу, въ которой умершіе являются пирующими вийстй съ живыми, среди вемной обстановки, въ кругу своихъ родныхъ, сюжетъ, встрвчающійся иногда въ иногеяхъ и на погребальных монументах древних Римлянь, и перенятый въ этомъ случа в христіанами. Последнее предположеніе вероятнее, потому что банкеты праведныхъ изображены совершенно инымъ образомъ въ катакомбахъ. Вакъ бы то ни было, нельви отвергать евхаристического характера всей картины, выраженнаго рыбой и хаббани, и если это погребальная трапеза христіань апостольскихь времень, то одушевленная идеями означен-Haro Tamhctba 2).

Другой, дошедшій до насъ, приміръ изображенія Евхаристіи подъфигурой рыбы, въ которомъ проявляется уже гораздо больше установъеннаго и догнатическаго, чёмъ въ сценё описанной выше, мы находимъ во фреске конца II-го или начала III-го ст-ія изъ катакомбы Каллиста. Туть, какъ читатель можеть видёть въ приложенномъ рисунке № 8-й 3), представленъ треножникъ, на немъ рыба въ блюдё и хлёбъ, раздёленный на поверхности перекрещивающимися линіями—decus-

<sup>1)</sup> Они продставляли соединовіє съ укоршинь его редственняють и друзей изблаженстві будущей мисии, вногда прощальныя пиршества отбывшену или банкеты у гробинцы въ дик его скерти.

<sup>2)</sup> Bocker. Die Darstellung Jesu Christi unter dem Bilde des Fisches. Breslau 1866.

<sup>3)</sup> Завистованъ изъ сочиненія Martigny: Dictionnaire des Antiquités chrétiennes.

satus 1),—въроятно, съ цълю напомнять престъ. Мужчина стоящій возлі треножняка, ділаеть движеніе, протягивая руку надъ предметами, находящимися на столі, правая сторона его обнажена, онъ одіть въ длинный "pallium", 2) который какъ извістно, быль обыкновенной одеждой христіань 3), и преммущественно аскетовь, т. е. върующихъ,





отличавшихся особенно воздержной жизнью, строго следовавшихъ правиламъ Евангелія, которыхъ можно считать предшественниками монаховъ. Одинъ изъ нихъ, по всей вероятности, изображенъ тутъ. Съ дру-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Тавъ назывался у Рамлянъ хаббъ, раздъленный на поверхности бувною X, для удобнаго предомления его на четыре части.

<sup>2)</sup> Pallium ιματιον—гиматій, φαρος—фаросъ, національная оденда Гревовъ, ванътога Римлянъ, быль родь длиннаго, явадратнаго плаща, нившій, нвогда, форму продолговатаго четыреугольнява, обынновенно изъ белой шерстяной матерія, носимый очень различнымъ образомъ, смотря по состоянію температуры и вкусу каждаго. Всего чаще его укрепляли у шен или на одномъ изъ плечъ, родомъ прамин — fibula, и надевали сверхъ туники, но иногда прамо на тело. Онъ составляль одежду философовъ, людей серьозныхъ, степенныхъ, порядочныхъ. Pallium длинный, темнаго цвета—раllium philosophicum—посили также въ Риме философы, не укрепляля его пряжной, а набрасывая иногда такжи образомъ, что правое плечо и рука были обнажены, какъ въ приложенномъ рисунив № 8-й. Циннии, по большей части, мало испренийе въ своихъ убежденіяхъ и, какъ извёстно, очень непопулярные во всёхъ слояхъ общества, носили прамо на теле палліунъ темный, часто дырявый, который потому сделался вывеской лицемёрія и наглости. Вообще, можно сказать, что палліунъ быль въ большомъ употребленіи въ Риме, особенно во кремсна имперів.

з) Тертулліань въ своемь сочиненін: «De Pallio» совътуєть върующимь попрываться, подобно ему, этимь плащемь философовь. Христось и Апостолы, на па-

гой стороны, женщина, въ положении молящейся, подымаетъ руки п



небу. О фигурахъ Огапсе мы будемъ говорить въ следующей главъ; туть ом изображаеть христіанскую общину, т. е. церковь. Разсматривая эту стънопись, нельзя не прійти къ заключеню, что художникъ зетъль представить освящене даровъ, подъ фигурой рыбы и хлъбовъ.

Двъ другія фрески, отпрытыя недалеко отъ опесанной выше, которыя слъ-**ДУСТЪ ОТНЕСТИ ИЪ ТОМУ-Ж**е времени, снова передають, символически, такиство Евхаристін. Въ первой изъ HUXB, RARB THTATCHE MOMETS видъть въ приложенновъ рисунив № 9-ый 1), рыба и два хлъба, послъдніе также раздъленные крестокъ, лежать на треножники; во сторонамъ его стоять семь пруглыхъ и высокихъ порвинъ, наполненныхъ кусла-

ми хлѣба. Во второй, какъ читатель видить въ приложенномъ рисуниъ № 10 °2) семь върующихъ помъщены у стола, облакачиваясь, по античному, правымъ локтемъ на подушку; одни изъ нихъ сидять задумчиво

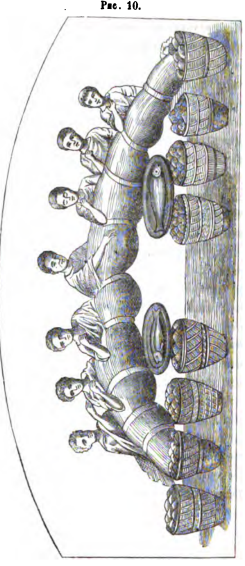
мятинкахъ первоначальнаго христіацсваго искусства, постоянно представлены въ палліумъ. Онъ вышелъ окончательно изъ употребленія, у христіанъ, въ VI-иъ столётін, когда прежнія, длинныя одённія римскія были замёнены коротиниъ платьемъ народовъ, наводнившихъ западную имперію.

<sup>1)</sup> Запиствованъ изъ сочиненія G. B. de Rossi: Roma Sotterranea cristiana T. II.

<sup>2)</sup> Запиствованъ изъ сочиненія G. B. de Rossi, Roma Sotterranea cristiana T. II.

жакъ бы въ ожиданіи чего либо, другіе протягивають руку къ двукъ стоящимъ передъ ники блюдамъ, Рас. 10.

каждое съ рыбой 1); на первомъ нланъ являются корвины наполненныя кусками хавба. Эти посавднія, въ томъ и въ другомъ примфрф пополняють смысль сюжета, напоминая чудо умноженія хавбовъ 2), которое, вакъ мы увидимъ дальше, было у первыхъ христіанъ также символомъ Евхаристін. Число этихъ воробовъ, неизбътно являющихся при представленіи банветовъ подобнаго характера мъняется; иногна ихъ семь или прънанцать, согласно тексту Евангелія, иногда восемь, какъ въ вышеприведенномъ примъръ. Почти постоянно только семь христіанъ принимають участіе въ евхаристических трапевахъ. Въ этомъ можно видъть намекъ на пищу данную Іисусомъ 8) семи ученикамъ своимъ, на берегу Тиверіадскаго моря, состоявшую изъ рыбы и хатьба 4).



<sup>1)</sup> Фигуры рыбы отдёльно вли вийстё съ хлёбами, встрёчаются и въ сценахъ погребальныхъ пиршествъ на языческихъ монументахъ, особенно въ барельефахъ саркофагевъ, но не часто и довольно повдно, т. с. въ ЦП-мъ ст-ію, такъ что въ этомъ можно видёть христіайское вліяніе.

<sup>2)</sup> Евангеліе отъ Марва гл. VI. 43. гл. VIII. 8.

<sup>3)</sup> EBanresie oth Ioanna rs. XXI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Картина Тайной Вечери встръчается всего одниъ разъ въ натавомбахъ; это 8\*

Посят торжества церкви, рыба не является болбе символовъ Евхаристів, и надо замътить, что на христіанских памятникахъ, вить Рама, ръдко встречаешь фигуру рыбы при такихъ условіяхъ, что её можно принять за скрытый знакъ этого таинства.

Не столь положительно следуеть утверждать, что ведро-mulctra, употребляемое пастухами античнаго міра для скопленія молока, которое представлено, иногна, въ рукахъ добраго пастыря, было также у первыхъ христіанъ синволомъ Евхаристін, хотя это можно предположить, основываясь на появленіи подобнаго сосуда, отдёльно и въ особенной обстановив; к. н. окруженное наибомъ, на спянв божественнаго Агица. стоящаго съ нальмовой вътной, изображение, повторенное четыре раза въ углахъ потолка одного изъ кубикулей катакомбы св-ыхъ Петра и Марчеллина 1) и представляющее нъкоторое сродство съ другой симводической фигурой Евхаристів, болье опредъленнаго характера, именно, рыбой, несущей корзину съ хаббомъ и виномъ, о которой мы уже говорили 2). Mulctra — является на полустолов, съ прислоненнымъ въ нему паступескимъ посохомъ, между овцой на право и бараномъ на мъво, во фрескъ конца I-го вли начала II-го ст-ія крипта Lucina. Въ стънописи, очень ранняго времени, катакомбы Домитиллы, этотъ сосудъ изображенъ навъщенныеть на пастушескій посохъ. Очень въроятно, что въ последнихъ двухъ примерахъ аттрибутами божественнаго пастыря скорве хотвин напомнить его самаго, чёмъ Евхаристію. Это таниство христіане выражали различными символическими фигурами, не только съ цълію спрыть настоящее значеніе его оть язычниковь, но и оть новообращенныхъ. Подобно последователямъ восточныхъ верованій, распространившихся одновременно съ ученіемъ Спасителя, въ Рамів, христіане не открывали разонъ догиатовъ своей религін, принявшинъ её; надо было извъстнаго рода приготовленія, для окончательнаго посвященія. Оно не покупалось телесными испытаніями, иногда чрезвычайно мучительными, которыя должны быле переносить покловники иногихъ боговъ

стінопись изъ владбища Каллиста, находящанся теперь въ Латеранскомъ Музећ въ Рамів. Христосъ сидить вийсті съ двінадцатью апостолами у стола, на которомъ не видно никакихъ яствъ; въ лівой руків онъ держить пергаментный свитовъ, а правой касается руки Св-го Петра. Фреска эта принадлежить, віроятно, къ IV-му ст-ію, не была реставрирована въ боліве поздвія времена.

<sup>1)</sup> Оно является тавже въ сводъ комнаты катакомбы Прискиллы,

<sup>2)</sup> Смотри рисуновъ № 6-й.

носточных народовъ, к. н. Митры, но достигалось постепенно, что быно необходино, такъ какъ разоблачение вдругь, всёхъ (тайнъ ученія Бога-человёна, людямъ, неприготовленнымъ понимать мхъ, могло быть этна сно для всей христіанской общины. Символы, описанные выше, досгаточно объясняли настоящій смыслъ такиства тёмъ, которые миёли влючъ мхъ и ничего не открывали непосвященнымъ.

Мы уже внасиъ что Евхаристію представляли съ очень ранняго времени, подъ видомъ хатбовъ и вина, к. н. во фресит ирипта Lucina 1) То же самое наиврение проявляется въ изображение кубка, наполненнаго жижбами возяв надгробной надписи. Чудесное превращение воды въ вино на бракъ, въ Канъ Галилойской 2) и умножение хавбовъ и рыбъ, должны быле также напоменать хрестіанамъ такиство св-го причастія. Эти сцены встречаются во фрескахъ катаконбъ, на стеклявыхъ чашахъ, но всего чаще, въ барельефахъ саркофаговъ; онъ обывновенно сблежены или симметрически расположены такимъ образомъ, что связь между ними сохранена. Первая изъ нихъ представлена такъ: Христосъ, подъ фигурой молодаго человъка, почти юноши, безъ бороды, задрапированный по античному, трогаеть жезломъ одну изъ нёсколькихъ вавъ, употребляемыхъ у Римлянъ для сохраненія воды-hydriae, которыя стоять у его ногь. Согласно евангельскому тексту, каменныхъ водоносовъ было шесть, но христіанскіе художники, если не имъли достаточно ивста, что случалось особенно въ барельефакъ саркофаговъ, представляли пять вазъ, три, даже одну; на степляныхъ чашахъ почти всегда семь. Вторая, изображена слёдующимъ образомъ: Снаситель, снова подъ видомъ юноши въ палајумъ, возлагаетъ руки на хлебъ и рыбы, подносимые ему съ объяхъ сторонъ ученивами; у его ногъ стоятъ шесть ворзинь (вийсто семи или дейнадцати), которыя, согласно Евангелію, наполнили оставшимися кусками хлёба в). Въ барельефе одного саркофага, изданнаго Bottari, этоть эпекодъ изъ жизни Спасителя, представленъ еще поливе: Еврен беруть за руки Христа, чтобы увести его и провозгласить царень; объ этомъ намереніи ихъ сказано только въ Евангелім св-го Іоапна 4). На другомъ саркофагѣ ІV-го ст-ія 5) передъ Спа-

¹) Смотри расуновъ № 6-й.

<sup>2)</sup> Esasr. oth losses rs. II.

<sup>2)</sup> EBaur. oth Mapua ra. VIII. 8. VI. 43.

<sup>4)</sup> Faaba VI. 15.

<sup>5)</sup> Онь находится теперь въ музев города Arles, во Францін.

сителемъ совершающимъ чупо умноженія хлібовъ и рыбъ, является алтарь античной формы, на которомъ стоить блюдо и въ немъ рыба. Сюжеть ствнописи, открытой въ последние годы въ христіанскихъ ватакомбахъ, около Александріи, въ Египтъ, начала ІУ-го ст-ія, по мивнію С. В. de Rossi, но частями реставрированной въ VI-мъ, составляетъ также умноженіе хатбовъ и рыбъ и превращеніе воды въ вино, въ Канть Галимейской. Объ эти сцены соединены и въ барельефъ большаго саркофага <sup>-1</sup>), который нашли, нъсколько льть тому назадь, въ основаніяхь древней бавилики св-го Павла, возлё Тибра, внё городскихъ стенъ Ряма, при возстановленіи ся после пожара. Это одно изъ саныхъ замечательныхъ произведеній христіанской скульптуры первыхъ въковъ, если не по своему художественному достоянству, во многихъ отношеніяхъ очень неудовлетворительному, то по разнообравию его символических сценъ. — Есть саркофаги, заслуживающіе большаго вниманія, судя о нихъ съ артистической точки врвнія, но не представляющіе столь полнаго развитія идей новой религія, выраженныхъ символически. Несовершенство техническаго ислодненія и упадокъ искусства, очень замётны въ стиле этого барельефа и его сивдуеть отнести по второй половина IV-го ст-ія. По средина верхняго отділенія въ медальоні, формы плоской раковины, поддерживаемаго двумя врынатыми геніями-мотивъ встрёчающійся и въ испусстве Раманеъ-изображены по грудь, мужчина и женщина, въроятно, супруги, погребенные въ саркофагъ. Слъдующія сцены, какъ читатель можеть видёть, въ приложенномъ рисунив № 11-й 2), являются туть, начиная съ верхняго отделенія <sup>8</sup>) я левой стороны врителя: лица св-ой Тровцы подъ видомъ старцевъ создаютъ Еву 4); Богъ Отецъ благословляетъ ее; Адамъ дежеть на вемяв. Одно изъ лиць Троицы, представленное какъ обыкновенно изображали Спасителя, въ эти въка, т. е. полодымъ человъкомъ, подаеть Адаму связку колосьевь, а Евъ ягнёнка; обозначая этимъ родъ работы, назначенный каждому взъ нехъ послё грёхопаденія, выраженнаго зибемъ, обвивающимся вокругъ дерева и держащимъ во рту яблоко. По другую сторону медальона: превращение воды въ вино и умноже-

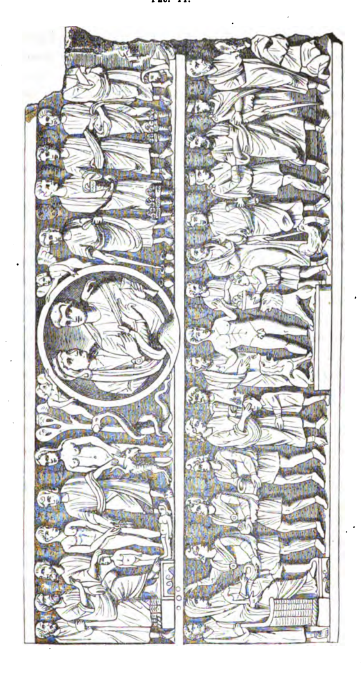
<sup>1)</sup> Онъ находится теперь въ христіанскомъ отдівленія Латеранскаго музея, въ Риміъ.

<sup>2)</sup> Запиствованъ изъ сочинения G. B. de Rossi. Bullettino di archeologia cristiana.

<sup>3)</sup> Разделеніе барельефа горизонтально на двё половины, соотвётствуеть поисщенію тёль умершихь, одно надъ другиих, внутри сариофага.

<sup>4)</sup> Это, первое по времени, неоспорямое ввображение св-ой Тронцы, встръчающееся въ христіанскомъ искусства, сколько до сихъ поръ извъстно.

Рис. 11.



ніе хаббовъ и рыбъ Спасителень, сюжеты, сблаженные, какъ им уже сказали выше, съ цълью напомнить таниство Евхаристін. Шесть корвинъ, наполненныхъ небольшими круглыми хивбами съ крестомъ, являвощеся обывновенно, какъ мы уже видели, въ овхаристическихъ трапезахъ, стоятъ у ногъ Спасителя. Рядомъ, Христосъ, восирешаетъ Лаваря, но въ этомъ мъсть, уголь саркофага отбить и фигуры последняго. равно вакъ и головы Спасителя, не видно; ноги его целуетъ одна изъ сестеръ Лазаря. Второе отдъленіе начинается поклоненіемъ Волхвовъ; первый изъ нехъ указываеть рукою на три кружка, которые замёняють звъзду, являющуюся обыкновенно въ этой сценъ, и должны изображать туть лица св-ой Троицы, находясь непосредственно подъ ними, что по мивнію Р. R. Garrucci \*), было савлано съ намвренісиъ ваявить пастоящую въру передъ последователями ереси Арія, какъ извъстно, не признававшихъ божественности Інсуса Христа. Голова Спасителя Младенца, отломана, за пресломъ Богородицы стоитъ мужчина, въ туникъ и палвіумъ, очень пахожій на старца, изображеннаго надъ никъ въ верхней нодовинъ саркофага, какъ одно изъ лицъ Троицы. Согласно P. Marchi G. B. de Rossi, художникь хотыль представить этой фигурой, стоящей за сидвніємъ Богоматери, таниственный образъ св-го Духа, но по мивнію Р. R. Garrucci, это Іосифъ. Далве, Христось изцвляеть сявлаго; последній, гораздо няже Спасителя. — Изображеніе человъка, когда оно авляется вовят янцъ св. Тронцы, ангеловъ, Богородицы, апостоловъ, мучениковъ, несравненно меньше ихъ, для указанія начтожности и слабости дюдей, въ сравнении съ Богомъ и святыми, вошло въ употребленіе, у Христіанъ Рима, послъ торжества церкви, подъ вліяніемъ идей Востока, гдъ, постоянно, преобладала наклонность представлять божество колоссальныхъ формъ; это продолжалось, въ Италін, всѣ средніе въка, до возрожденія искусствъ. Данімиъ, совершенно нагой, въ положенін нолящагося, между двумя львами, занимаеть середину нижняго отделенія; Аввакумъ, съ корзиной, наполненной круглыми хавбами, снова съ престомъ, виденъ возле него; по ту и другую сторону пророна, стоять два стариа. Однев изъ нихъ владеть руку на голову Авванума. По межнію G. B. de Rossi, это лица св-ой Тронцы, именно второе и третье. Надо замътить, что объяснение значения фигуръ старцевъ, въ няжной части барельефа, представляеть большія трудности. Нельзя

<sup>\*)</sup> Storia della Arte Cristiana.

но-помительно опредёлить вакое участіе принимають они, въ тёхъ сценахъ гдё являются. Возлё пророка Данінла, Спаситель, предсказываеть виностолу Петру его тройное отреченіе; рядомъ Евреи, мучниме жаждой въ пустынё, возмущаются, хватан за руки Монсен; въ завлюченіе, онъ ма сёмаеть воду изъ скалы. Послёдней туть не достаеть, равно какъ и головы Еврея, стоящаго на колёняхъ и наклонающагося чтобы нить. Всё эти сюжеты виёють свое отдёльное, символическое значеніе 1), и группируя ихъ въ извёстной связи, художникъ, вёроятно, хотёль выразвить, подъ ихъ оболочкой, слёдствіе грёхопаденія, догматы Евхаристім, искупленіе людей Спасителемъ, чудосное исцёленіе рода человёчестім, искупленіе людей Спасителемъ, чудосное исцёленіе рода человёчестім, искупленіе людей Спасителемъ, чудосное исцёленіе рода человёчестью отъ грёховной слёпоты, надежду на будущую живнь. Но надо такъме замётить, что въ сочиненіи этихъ сценъ, проявляется желаніе возвышенія догмата св. Троицы, чего мы не находимъ въ христіанскомъ мслусствё раньше этого памятника.

Манна, падающая съ неба, изображена всего только одинъ разъ, у нервыхъ христіанъ, вменно во фресть 2) IV-го ст-ія, изъ катакомбы Киріана, но при такихъ условіяхъ, что её можно принять за символъ Евхаристия 3). Этоть эпизодъ, изъ странствования народа еврейскаго по пустынъ, представленъ слъдующимъ образомъ: четыре Изранлытянина, двое мужченъ и двъ женщены, поднемая верхнюю одежду, но такъ, что руки ихъ остаются поврыты, принимають манну, опускающуюся изъ облаковъ въ виде лазуревыхъ хлопьевъ. Получать и брать что либо, поврывая руки платьемъ, было, въ древнемъ мірѣ, знакомъ большаго уваженія, какъ въ самому предмету, такъ в въ подателю его. Въ текстъ Бибмім сказано, что манна межала какъ "нёчто мелкое, круповидное, какъ иней 4) и Евреи собирали её съ вемии; но живописецъ, въроятно, съ цъдію произвести болье сильное впечатльніе, изобразиль Израильтянь получающихъ манну, въ ту минуту, когда она падаеть съ неба. Намъреніе представить этимъ таниство Евхаристін, не выражено туть, однако, такъ ясно, какъ въ другихъ примърахъ. Въ барельефъ одного изъ христіансинхъ саркофаговъ, отврытыхъ въ южной Франціи 5), Монсей указыва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Оно будеть объяснено дальше, при болье подробномъ описанія наждаго изъ этихъ сюжетовь отдельно.

<sup>2)</sup> Она была отпрыта въ 1865-иъ году.

<sup>3)</sup> G. B. de Rossi. Bulletino di archeologia cristiana Anno 1863.

<sup>4)</sup> Исходъ, га. XVI. 14.

<sup>5)</sup> Онъ находится теперь въ музев города Марсели (Musée Borely).

еть рукею на три сосуда съ узвими гордышками, вёроятно гоморы, намолненныя манной <sup>1</sup>). Воздё, изображены два Израильтянина, несущіе, на местё, виноградную кисть изъ земли обётованной; въ соединенія этихъ двухъ сценъ, можно видёть желаніе передать симболически оба вида Евхаристія—хлёбъ и вино <sup>2</sup>).

Обывновеніе, представлять символами таниство св-го причастія, однажды принятое христіанами, въ первыя времена распространенія новой въры, продолжалось и нослів Константина; т. н. многіе саркофаги, (со сценами умноженія хлібовь и превращенія воды въ вино, въ ихъ барельефахъ, принадлежать въ первымъ двумъ віжамъ торжества церкви. Даже въ VI-мъ ст-ім мы находимъ изображеніе Евхаристія подобнаго характера, именно, въ мозамий церква св-го Виталія (San Vitale) въ Равений 3). Мелхиседенъ, священникъ Бога всевышняго 4), (имя его написано надъ нимъ) является туть передъ престоломъ, на которомъ положены два хліба и стоить сосудъ съ виномъ. Онъ поднишаеть иъ небу небольшой круглый хлібъ, напоминая позой и одеждой 5) священ-

<sup>1)</sup> Martigny. Dictionnaire des antiquités chrétiennes.

<sup>2)</sup> Та-же самая мысль обнаруживается и въ изображения жатвы злёба и собирания винограда. Смотри выше, символическое значение дозы.

<sup>2)</sup> Ravenna. Eine Kunstgeschichtliche Studie von D-r. J. Rud. Rahn.

<sup>4)</sup> Kampa Buris ps. XIV.

<sup>5)</sup> Въ первые въда христіанства одежда, совершавших тапиства, не должна была отличаться отъ носиюй върующими, платье воторыхъ, вонечно, не могло разниться отъ употребляемаго язычниками; это—что васлется повроя его; неслодство, нометъ быть, состояло въ начествъ и дороговизнъ матерій, такъ начъ неслъдователи новой релягіи, избъгали богатыхъ тивней и уврашеній. Различіе мешду одеждой священнявовъ и сейтскихъ людей, произошло вменно отъ того, что у нослъднихъ, съ теченіемъ времени, она мѣняла форму, тогда навъ первые, сохращим ен первоначальный видъ. Прешнее, сейтское, платье превратилось такимъ образемъ въ цервовное, и многія части облаченія христіанскихъ овященняговъ нашего времени, восточной и западной церкви, идутъ взъ илассической древности, составляя видоизивненія или подражанія, болёе или менте польмя, палліунъ, колобіумъ, далмативи, пенулы (о первомъ мы уже говориль, а объ остальныхъ будемъ говорять наже). Писатели церкви IV-го ст-ія говорять объ одежда духовныхъ лицъ, но только о качествъ и чистотт ен; изъ словъ ихъ видно, что, въ то времи, она не имѣла особенной отличительной формы.

Въ V-оиъ въвъ, уже называють церковныя обдаченія: «habitus religionis»; по платье свътских лиць, начало заивтно отличаться отъ одежды духовенства въ VI-иъ ст-ін, когда прежнія римскія одънія были оставлены и заивнены коротнивь платьемъ варваровъ, завоевателей Италіи. Служители церкви, въ этомъ случав, не слъдовали пововведенію и сохранили принятое имп облаченіе. На Востовъ.

никовъ православной церкви, во время служенія предъ алтаремъ; даже н престоиъ, поврытый бёлымъ, имбеть ивадратную форму, какъ у кристіанъ Востова. Туть-же представлень Авель, также съ означеність имени, у дерева, воелъ небольшаго зданія, противъ Мелхиседева; онъ, hordituñ tollro obetloñ rozeñ, nagadineñ el efo illete, hedzete be поднятыхъ рукахъ ягненка, принимая участю въ совершеніи такнотва. Десница Всевышняго выходеть изъ облаковъ. У церковныхъ пасателей жертва, принессиная Авелемъ Богу, сдвиалась символомъ бежественнаго Агида, завланнаго для спасенія рода человіческаго, и туть съ наміреніемъ сближена евхаристическая сцена освященія хліба и вина, вынесенныхъ Мелхиседекомъ, съ фигурой Авеля, такъ какъ жертвоприношеніе последняго, символически выражало это тапиство. Въ христіан-CRON'S RCHYCCTBE, SHOKE CORRAHIS ORNASCHHOR MORARES, E. RAMO PAHLING, преобладала навлонность передавать религіозныя иден виолив мистичесиниъ образомъ, посредствомъ соединенія символическихъ сценъ темнаго значенія и мало опредъленнаго характера, въ роде описанной выше, не всегда потому, понятныхъ намъ.

## XIX.

Молящаяся женщина—"Огапtе—, изображенная въ сценъ освъщенія даровъ, во фрескъ изъ катакомбы Каллиста (смотри рисуновъ № 8-ой), есть одна изъ тъхъ торжественныхъ—по преимуществу, символическихъ фигуръ, первыхъ христіанъ, являющихся у нихъ съ самыхъ раннихъ временъ; можно даже сказать, при зарожденіи ихъ искусства.

только съ VII-го столётія, въ одождё священивновь и свётскихь людей явилось различіс. Духовенство Запада предпочитало бёлое платье; объ этомъ говерать инсателя церкви; папы въ нозапкахъ Римскихъ церквей и базиликъ, представлены въ подобныхъ одеждахъ; другіе цвёта входять въ употребленіе только съ ІХ-го ст-ій. Въ посточной церкви, черныя ризы были приняты духовенствомъ въ Х-онъ столётія, и сохранились до нашего времени.

Моличься, поднимая руки, есть естественное положеніе всякаго, обращающагося въ Богу, когда пребываніе его предполагается на небъ. У многихъ народовъ, античнаго міра, существовало потому обывновеніе простирать руки вверхъ, взывая въ богамъ <sup>1</sup>). Фигуры, въ этой новъ, нвляются на египетскихъ, погребальныхъ памятникахъ, у Этрурянъ, к. н. двъ статуи, изъ обожженной глины, найденныя въ этрурскомъ впогеъ, околе города Кьюзи, въ Тосканъ <sup>2</sup>) у Римлянъ и на медаляхъ временъ императоровъ. Съ поднятыми руками представленъ также чрезвычайно граціовный мальчикъ изъ бронзы <sup>3</sup>), приписываемый Боздасу <sup>4</sup>) сыну Лизиппа.

Древніе Греки и Римляне молились стоя, какъ это свинательствують ихъ писатели и памятники исскуства. Первое движеніе, которое у нахъ сопровождало автъ обожанія, было поднесеніе правой руки къ устамъ, соединяя большой и указательный палецъ, для посланія поцёлуя образу божества, нъснолько, при этомъ, наплоняя голову 5). Каждый, проходящій нимо храма или фигуры одного явь боговь, должень быль отдавать ему эту почесть. Но когда ито жибо останавливался передъ идодомъ наи подходиль въ нему и обращался въ Богу съ молятвой, взирая на его изображение или на небо, то поднималь при этомъ руви 6). Очень ръдко Римляне и Греки становились на колени или повергаимсь передъ образомъ бога (procumbere, pronus adorare). На нуъ памятникачъ, молящіеся въ подобныхъ повачъ, встрічаются только вавъ ръдвое исключение. Напротивъ, обывновение, молясь бросаться на поленя, падать нацъ, трогать лбомъ вемлю, было очень распространено среди народовъ семитическихъ, к. н. Евреевъ, Сиріянъ, Египтанъ и у осемитизированных Арійцевъ, к. н. у Персовъ.

<sup>1)</sup> Въ такоиъ положение молился Монсей, какъ навъстно изъ книга Исходъглава XVII. 12.

<sup>2)</sup> Онт ваходились прежде въ возденція Кампана и перешли въ Јуврскій мувей.

въ вытичная статуя находится теперь въ Бердинскомъ музей.

<sup>4)</sup> Geschichte der Plastik von Dr. W. Lübke. Leipzig 1870 I B-d. s. 213. Mctopia Пластики В. Любке. Пер. В. Часка. Москва 1870. стр. 161.

<sup>5)</sup> Ванъ намется, подобный-же жесть дълам молясь и Еврен, по праймей мъръ это ножно заниючить изъ следующихъ словъ Іова: «Смотря на солице, какъ оне сіпеть, и на луму, какъ она величественно шествуеть, предъстился ли и въ таймъ серца месте, и целовали-ли уста мои руку ною? (гл. ХХХІ 26. 27).

<sup>6)</sup> Изображеніе рукь, отдільно поднятыхь, навь у молящихся, встрівчается на явычеснихь намативнахь и означаеть обращеніе въ Богу.

Обоготвореніе человъна и совершеніе передъ никъ, обращаясь въ нему мли умоляя его, обрядовъ и церемоніала, исполняемыхъ передъ изображеніемъ бога, постоянно сущестовало на Востовъ семитическомъ, въ Вгинтъ 1), гдѣ всегда готовы были превращать въ боговъ, людей сельныхъ, возбуждавшихъ страхъ. Въ мірѣ грево-римсномъ смертному новлонялись макъ Богу, только въ періоды упадка и разложенія общества; такъ напримъръ, Александръ Македонскій, нослѣ завоеваній на Востокъ, окруживъ себя всею пышностію авіатскаго властелина, началь требовать отъ своихъ приближенныхъ, чтобы, являясь передъ нимъ, они становились на колѣни и кланялись ему до земли. Подобное униженіе особенно возмущало Грековъ, не приготовленныхъ къ нему воспитаніемъ. Это была одна муъ причинъ того разлада, между Александромъ Великимъ и его сподвижниками, который привелъ Македонскаго царя, къ ноступкамъ вполиѣ деспотическимъ 2).

Извёстно также, что императорамъ въ Римѣ, стали воздавать почести наравиѣ съ безсмертными, молясь и поклоняясь имъ или ихъ изображенію; постоянно развиваясь, это поклоненіе получило наконецъ еффиціальный характеръ. Првиятое одимии императорами, отвергнутое другими, оно, при Діоклеціанѣ, вошло въ церемоніалъ двора Цесарей. Всѣ лица, являющіяся передъ вонархомъ, допущенныя приблизаться къ нему, должны были падать нередъ-нимъ на колѣни и только любимцы его и высшіе сановники государства, удостоявались чести поднести къ устамъ своимъ, край его пурпурной одежды. Христіанскіе императоры, отмёнивъ поклоненіе 3) ихъ изображенію, происходившее въ храмахъ и въ лагеряхъ, продолжали однако принимать воздаваемыя лично ихъ особамъ божественныя почести которыя значительно умножились потомъ въ Възантіи.

Христіане, представленные молящимися во фрескахъ катакомбъ, въ барельефахъ саркофаговъ, возлѣ надгробныхъ надписей и на другихъ памятникахъ, стоятъ съ распростертыми и немного поднятыми вверхъ руками. Въ самомъ дѣлѣ, писатели церкви говорятъ, что это ноложеніе,

з) Оно было ограничено императоромъ Осодосіємъ ІІ-мъ, въ 425-мъ г-ду.



<sup>1)</sup> Geschichte des Alterthums von Max Duncker. Leipzig 1874 Erster Band.

<sup>2)</sup> Грени говорили, что они падають ниць только передь богами, а не передъ смертными. Первый человакь, принимавшій божественныя почести въ Греціи, быль спартанскій военачальникь Лисандръ, побадитель асинской республики, съ паденіемъ которой начался упадокь личнаго достоинства, въ міра элленическомъ.

обращая иниё свое на Востовъ, принимали, молясь, последователи новой редигін. Нать, въ катакомбахъ Рима, ни одного примъра изображенія модящагося на кольняхь. Въ двяніяхь апостоловь и въ твореніяхъ нівкоторыхъ отцовъ церввя, свазано, что вітрующіе преклоняли вольни прося Всевышняго, но это касается обращенныхъ Евреевъ и вообще христіанъ Востова. Обычай нолиться на коленяхъ перешель наконецъ и въ Рамъ, но только после торжества цервви. Извёстно, что императоръ Бонстантинъ, нъсколько разъ въ день, обращался въ такомъ положения въ Богу. Впоследствин, въ Византин, молитва редко провзносилась иначе какъ съ коленопреклонениемъ. Въ мозанкъ, существуюней но сыхъ поръ въ церкви св-ой Софін, въ Константинополь (теперь турецвая мечеть), ввображень Юстиніань, въ коронъ и въ царсковь обдаченів, падающій ниць въ ногамъ колоссальнаго Спасителя, сидящаго на богато упрашенномъ тронъ 1), между медальонами Богоматери и архангела Михаила. Туть этоть влястелинь повергается передъ Христомъ, какъ приблеженные его явора и подданные преклонялись передъ HEMT 2).

Фигуры молящихся всёхъ возрастовъ, обомуъ половъ, но чаще женщить, являются во фрескахъ катакомбъ, то отдёльно, то цёлыми группами. Онё миёють различныя значенія. Если это женщина, стоящая между двумя деревьями, среди цвётущаго луга, подымая руки, то она по всей вёроятности, изображаеть душу погребеннаго туть, находящуюся въ вёчномъ блаженствё и соверцаніи Всевышняго. Лица подобныхъ молящихся, художники старались вдохновить восторгомъ и радостію. Собственное имя нерёдко написано подлё, и иногда по обёммъ сторонамъ ихъ стоить по овцё, какъ возлё добраго пастыря; этого рода фигуры пополняють, всего чаще, надгробныя надписи, и чтобы выразить миръ, данный душё праведнаго, возлё нихъ нерёдко представленъ голубь, несущій въ клювё оливковую вётку. "Огапіте", въ тунике и палліумъ, являющаяся въ серединё барельефа саркофага, раздёляя рядъ символическихъ сценъ, есть также душа умершаго, положеннаго въ

<sup>1)</sup> Dictionnaire des antiquités Grecques et Romaines par Ch. Daremberg et Ed. Saglio Paris 1873 fasc. I. Geschichte der bildenden Künste von Dr. Carl Schnasse, zweite Auflage. Dritter Band, erste Abtheilung. Düsseldorf. 1869.

<sup>2)</sup> Очертаніе этихь фигурь очень хорошо можно раздичить, не смотря на слой бълой, водиной прасви, легно смываемой, попрывающей всй мозании этого, столь-ко-же великолёцнаго, сколько и интереснаго, въ археологическомъ отношеніи, храма.

эту гробницу. Встръчаются примъры изображенія вступленія въ рай умершей, въ положенія молящейся. Такъ представлена во фрескъ 1) середины IV-го ст-ія изъ катаконбы Домитилы 2), христіанка по имени Венеранда—Veneranda—одътая, подобно иногимъ другимъ молящимся, римскимъ матронамъ, катакомбной живописи, въ широкую далматику 3) съ покрываломъ на головъ. Въ выраженіи и въ линіяхъ, ея лица, проявляется уже восточное вліяніе, и видны тъ начала, изъ которыхъ впослъдствіи образовался византійскій типъ. Повади Венеранды стоить св-ая Петронилла—Petronella. Имена этихъ двухъ женщинъ начерчены возлів ихъ головъ 4). Правою рукою она указываетъ по направленію къ кусту цвітовъ, изображающему рай, а другой на цилинърическій ящикъ, наполненный свертками пергамента и на фигуру растрытой книги, подробность означающая, что Венеранда пріобрівла місто въ раю, слідуя правиламъ христіанскаго ученія.

Въ другой ствиной живописи, второй половины IV-го ст-ія, укращающей аркосоліумъ катакомбы Киріака, возять базилики св-го Лаврентія, nin argo Verano", изображено также введеніе въ рай христіанки,

<sup>1)</sup> Отврытой G. B. de Rossi въ 1875-иъ г-ду (Bullettino di Archeologia cristiana anno 1875).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мы уже говорили выше о располнать, преизведенныхъ римскимъ археодогомъ, въ последніе годы, въ этомъ подзенномъ иладбище (смотри главу XVIII).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тавъ навывалась верхняя, просторная одежда, надавшая де пятовъ съ швронини рукавани, пончавшинися у доктой. Первоначально её восили Фининілие; Рамиянами она была перемята у Далматовъ, что объясияетъ ся названіе; но долго далматика оставалась въ Римъ, одождой домашней, людей богатыхъ и изиъженных»; тольно въ середнив III-го ст-ід она вошла во всеобщее употребленіе и въ мей стали повазываться на улицъ. Отъ изычниковъ, далматява перешла въ пристіанань и въ ІУ-ив ввив, можеть быть даже раньше, сдвиалась обывновеннымъ одвяніемъ духовенства. Извёстно, что св. Книріанъ, епископъ Кареагенскій, умершій за вёру въ 258-из г. шель на казнь въ далмативе. Стихарь, посимый до нашихъ двей дъяконами восточной церкви, приблимающійся своимъ нокроемъ въ этой одеждъ, есть въроятно повторевіе ея съ нъкоторыми изивневіями. Первоначально далиатика была совершенно бёлан, но впослёдствік, её укращали двуни пурпуровыми полосами, на груди. Въ первые въка послъ торжества церкви, богатыя далмативи носили, во время служенія, только высшіе чины духовенства, в. н. папа и епископы. Въ У-иъ столътіи дьявоны получають право надъвать еб, но въ Раив, это произошло ивсколько раньше.

<sup>4)</sup> Petronella названа туть «martyr» т. с. мученица, что не согласно съ преданівии церкви, но надинсь эта была сдёлана въ такое время, когда христіане, въ нашдой гробницё катаконбъ видёли прахъ мученика.

вогребенной туть. Дей нужскія фигуры, віроліно Петръ и Павель, отдергивають, наждый, половину богатой занавёси, передъ женициней. стоящей въ положенія нолящейся. Разунбется ту-же вдею заключасть следующая сцена, изображенная довольно часто въ барельефакъ сариофговъ IV-го ст-ія: женщина, съ поднятыми руками, стоить между апастолани Петронъ и Павлонъ, которые какъ бы обращаются къ ней с рвчью. Иногда, руки ем онущены и она держить въ одной шэть них, мерганентный свёртовъ-volumen", завлючающій ученіе Спаситеда, сабдуя которому, пріобрётаещь мёсто въ раю. Въ одномъ примері. мменно въ барельефъ римскаго саркофага 1) на полураспущенномъ свитвъ перганента, является монограниа Христа. Въроятно также приняти въ рай, души умершаго, представлено во фреске V-го ст-ія, недавне отирытой въ натаконбахъ Неаполя 2), следующемъ образомъ: отрокъ въ врасной paenula, безъ нимба, но съ давровымъ вйниомъ надъ головою, держить въ поврытой одеждой рукт, распрытую книгу. Святые, гораздо выше его ростонъ, съ ниибани надъ головани, охружаютъ его, съ видомъ покровительства. Сюжеты подобнаго рода, въ которыхъ проявляется нало спромности, принадлежать по временамъ торжества церкви.

На ствиахъ катакомов и преимущественно въ семейныхъ гробницахъ "cubicula" часто видашь цёлыя группы людей; мужчины, жевщины, дёти, стоящіе въ рядъ, съ поднятыми руками, въ садахъ, среди цвётущихъ луговъ; ето, разумъется, погребенные тугъ, владътели родовыхъ многеевъ, наслаждающіеся соверцаніемъ Всевышняго и райскими блаженствами. Они очень часто являются въ богатомъ платъв; особенно женщины изображены въ хорошихъ уборахъ, въ ожерельяхъ, запястьяхъ. Одежда ихъ поврыта шитьемъ, пурпуровыми полосами—clavi— з)

т) Онъ находится теперь въ кристіанскомъ отдёленія Латеранскаго музея въ
 Рамф.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) D. Salazaro Studi sui monumenti dell'Italia meridionale dal IV al XIII Secolo. Napoli 1871.

<sup>2)</sup> Тавъ назывались у древних Римлинъ прасныя полосы вотванныя въ матерію, изъ которой шили платья или бълье. «Clavus latus» была шировая пурпуровая полоса, упрашавшая переднюю часть туники или какой либо другой одежды; она шла сверху внизъ, по середний груди. Носить её могли только один сематоры, но, вногда, вслёдствіе особенныхъ заслугь, это право получали и всадники. Отличительнымъ знакомъ послёднихъ, былъ «clavus angustis» узкая пурпуровая полоса, обывновенно двойная, также вдоль груди, до нажней оконечности одежды. Это упрашеніе, первоначально составлявшее премущество всадниковъ, въ послёдніе ге-

в тругами—calliculae 1). Какъ бы утомленныя молитвой и повой образованей она вногда представлены между двумя слугами, которые поддерживають вхъ руки. Сюжеты подобнаго характера, принадлежать не къ первымъ въкамъ христіанства а къ III-му и последующимъ стожеттямъ. Этимъ великоленіемъ, можеть быть, хотели вногда выразить блаженство душъ праведныхъ. Такъ, напримеръ, св-ая Прискилла язображена, во фреске катакомбы ея имени, въ богатыхъ уборахъ, а св-ая Пракседа въ древней мозанке церкви, посвященной ей въ Риме, является покрытая съ ногъ до головы, драгоценными украшеніями. Точно также на одной стекляной чаще съ золотыми фигурами, представлена св-ая Агнія, въ дорогихъ нарядахъ.

Молящаяся женщина изображена иногда отдёльно, безъ упрашеній и въ такомъ ийстё, или при такихъ условіяхъ, что её нельзя принять за умершую или душу вёрующаго, находящуюся въ вёчномъ блаженствё; т. н. въ потолий одного изъ кубякулей крипта Lucina <sup>2</sup>), во фресий конца I-го, или начала II-го ст-ія, два раза повторена "Orante"; одну изъ нихъ читатель можеть видёть въ приложенномъ рисуний № 12-ый <sup>3</sup>). Находясь тутъ въ симметріи, съ изображеніемъ добраго пастыря, повтореннымъ также два раза, эти женскія фигуры должны были имъть символическое значеніе накоторой важности. Точно то-же слёдуеть сказать

ды Рама, стали восять также лица другихь званій. Даже люди, инякаго происхожденія, нашивали, на свое платье, полосы прасиой матеріи.

На одеждё добраго пастыря, Богоматери, лиць изъ ветхаго и новаго Завёта, или просто молящихся христіань, представлевныхь въ стенением натакомбъ, очень часто являются «clavi». Въ мозанкахъ церквей и базиликъ, Спаситель нерёдко изображень въ одеждё царей, консуловъ, вообще богатыхъ людей, которую украшають широкія и золотыя полосы; нёсколько ўже яногда и серебристыя, видны на платьё ангеловь, святыхъ и апостоловъ. Священники первоначальной христіанской церкви, принили «latus clavus» сенаторовь, а дыяковы «clavus angustus» ордена всадинновъ.

<sup>1) «</sup>Calliculae» была круга изъ металла или изъ дорогихъ матерій, которые, Римлине, времень имперів, носнак на плечахь и полахь своей одежды, для ихъ украшенія; названіе это происходить отъ греческаго «хαλλος» т. е. красивый. Иногда подобиме диски называли также τροχαδες т. е. круглые, по причний ихъ фермы. Люди любившіе роскошь, нашивали на платье Calliculae изъ золота, серебра, и пурпурной матерів, небогатые изъ тканей. Христіане, какъ видно по памятивники вокусства, украшали ими свое платье; они являются иногда на туник добраго пастыря, Богоматери, но всего чаще, на одеждё молящихся.

<sup>2)</sup> О воторомъ им говорили въ первой части (смотри часть первая стр. 120).

<sup>3)</sup> Запиствованъ изъ «Roma Sotterranea cristiana» G. B. de Rossi T. I.

и объ "Orante" въ сцент освящения даровъ 1). Не безъ основания можно потому предположить, что въ нтвоторыхъ случаяхъ, являясь отдельно, между двумя овцами, но безъ означения собственнаго имени, молящаяся, была символяческой фигурой втрующихъ, взятыхъ совожупно, т. е. церкви. Это-же значение должна митъ "Orante", изображенная на наружной сторонт свинцоваго сосуда IV-го или V-го ст-ия, который

PHc. 12.



быль недавно отврыть въ съверной Африкъ, около города Тункса. Туть молящаяся, являясь въроятно символомъ торжествующей церкви, стовть между пальмой и врыдатой женщиной—аллегорической фигурой побъды 2)—съ вънкомъ въ одной рукъ и съ пальновой вътвью въ другой. Неже изъ холма, увънчаннаго врестомъ, вытекають четыре источника, у которыхъ стоять олень и овца. Рядомъ съ "Огапте" изображенъ добрый пастырь, по правую сторону его виденъ гладіаторъ, поднимающій въномъ, также символь торжества, а по лівную—пальма. Сосудь этоть украшають еще слідующія фигуры: неренда, на спинъ плывущаго морскаго коня между дельфиномъ и раковиной и два павлина, пьющіе изъ вазы. Бругомъ всего идеть рамка изъ листьевъ и плодовъ виноградной лозы. Согласно G. В. de Rossi, единственный въ своемъ родъ памятникъ этотъ, происходить изъ Киренайды. Въ средневъковыхъ мозанкакъ хри-

<sup>1)</sup> Смотри рисуновъ №. 8-ый.

<sup>2)</sup> Въ первыя три стоятти не встръчаень, въ христіанскомъ искусствъ, изобряжения побъды подъ этимъ видомъя:

стіанская община, составленная изъ обращенных в Евреевъ—"Ecclesia.1) еж circumcisione"—в изъ язычнаковъ, принявшихъ ученіе Спасителя—. Ессlesia ex Gentibus—представлена двумя женщинами, съ соотвътственными надписями надъ ихъ головами.

"Orante", изображала также и Богородицу; вообще, можно сказать, что молящаяся есть одна изъ самыхъ загадочныхъ фигуръ христіанска-ГО СЕМВОЛИВИЯ, И ИНОГДЯ НЕЛЬЯЯ ПОЛОЖИТЕЛЬНО РЪШИТЬ, ЧТО ХОТЪЛЕ ПРЕДставить ею втрующіе: свою-ли общину, или Богоматерь. Очень втроятно, что во многихъ случаяхъ, гдв мы принимаемъ "Orante" за совокупленную молятву христіанъ, художникъ желаль изобразить Богородицу. Это наибреніе проявляется, вногда, съ большою ясностью; т. н. на **НЪВОТОРЫХЪ, СТОВЛЯНЫХЪ ЧАШАХЪ СЪ ЗОЛОТЫМВ ФИГУРАМИ, МОЛЯЩАЯСЯ** является между Петромъ и Павломъ; надъ головани ихъ написаны вме-PAVLVS. MARIA. PETRVS. Два свёртка пергамента, представленные между ними, сишволизирують учение Спасителя, а цвъты и деревья, огружающіе ихъ-рай. На подобныхъ же сосудахъ видиць иногда двухъмолящихся женщинъ, съ надписью AGNE. MARIA, т. е. Агня и Марія, разумъется, Богоматерь; илиже Марія стоить совершенно одна, между двумя деревьями или колоннами, каждая съ голубемъ на вершинъ 2). Возлъ эпитафій встрівчаєть также модащихся сънменемь Марія, но, въ этомъ случав, онв могли быть фигурами погребенных этого имени. Всв перечисленные выше примъры изображенія Богоматери подъвидомъ "Orante" не принадлежать въ первымъ временамъ христіанства, а въ 17-му и посабдующимъ столетіямъ; но не трудно заметить, что въ нихъ отражается типъ, уже составившійся прежде. Богородица, въ византійскомъ искусствъ, съ IV-го въка и до нашихъ дней, очень часто представлена какъ "Orante" в). Подобнымъ же образомъ, поднимаетъ руки священникъ восточной церкви, въ извъстныя минуты Литургіи, стоя передъ престоломъ.

Camba pannia "Orantes" въ натакомбахъ, очень напоминаютъ язычниковъ, ввывающихъ въ богамъ, но впоследствін, происходить иткото-

<sup>1)</sup> Слово «ecclesia» происходить отъ греческаго ехкдирога, евлесія т. е. общее собраніе народа, или ийсто гдй оно происходило. Тавъ навываля въ греческихъ республивахъ, сходии гражданъ на площади.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 06ъ ввображеніяхъ Богоматери ны будень говорить въ 3-ей части этого сочаненія.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Съ поднятыми ручами, изображена между прочимъ, Бегородица Знаменія.

рое маменение въ христіанских молящихся; оне простирають руки горивонтально, только нёсколько поднимая ихъ вверхъ и принимають, такить образомъ, положеніе Спасителя на крестё 1). Это намереніе, въ самомъ дёлё, имели вёрующіе, какъ видно изъ словъ Тертулліана и другихъ писателей церкви. Даже мученики, въ минуту казни, становились въ такую нозу; Евсевій говорить 2), что онъ самъ видёлъ какъ молодой христіанинъ сталъ подобно распятому и оставался въ этомъ положеніи все время, какъ продолжались его мученія.

Въ мірѣ античномъ, подниманіе рукъ означало также одобреніе и восторгь. У христіанъ это-же тѣлодвиженіе, въ нѣкоторыхъ случаяхъ, можетъ быть истолиовано въ этомъ смыслѣ. Такъ, напримѣръ, апостолы, являющіеся по обѣ стороны Спасителя, иногда поднимаютъ руки, что вѣроятно должно было выражать почтительное соглашеніе, со словами божественнаго учителя. Точно также, въ изображеніи торжественнаго въѣзда Інсуса Христа въ Іерусалимъ, которое встрѣчается, но очень рѣдко, къ барельефахъ саркофаговъ, представлены Іудеи, съ восторгомъ поднимающіе руки.

## XX.

Орудіе вазни, на воторомъ совершилось искупленіе грѣха рода человѣческаго—вресть, сдѣлавшійся символомъ спасенія у христіанъ, не изображался ими долгое время и только передъ торжествомъ церкви, начинаетъ появляться на ихъ памятникахъ. Причину подобнаго удаленія отъ представленія предмета, которому, какъ кажется, слѣдовало бы быть какъ нельзя болѣе дорогимъ для вѣрующихъ, легко угадать.

<sup>1)</sup> На рамсиих языческих памятиннах, времень выперін, к. н. на медаляхь съ надписью: «Pietas» т. с. благочестіс, набожность, фигуры молящихся, точно также, не поднимають руки, а держать муь болье въ горизонтальномь положенія.

<sup>2)</sup> Hist. eccl. lib, VIII. c. 7.

Вресть 1), въ античномъ міръ, быль родомъ висьлицы, т. е. орудіемъ поворной казни 2); на нёмъ кончали жизнь люди презрънные, недостойные умереть отъ меча ная другамъ, менъе унивительнымъ образомъ в). Такъ кавнили злодвовъ назкаго происхождения и особенно провинявшихся рабовъ, руки которыхъ прибивали гвоздами, въ наказаніе за преступное употребленіе ихъ. Фигура преста возбужнала повтому, среде Рамлянъ язычнековъ, самые тяжелыя чувства и могла напоминать имъ только безчестие и поругания. Для принявшихъ християнство, какъ бы сильно ни были они убъждены въ искупительную силу вреста, превращение въ знавъ спасения орудия муки, на которомъ, въ муъ дня и передъ ихъ глазами, продолжали извнить самыхъ превриныхъ изъ преступниковъ 4), не могло совершится безъ некоторыхъ колебаній. Неудивительно следовательно, что люди, сердца поторыхъ были тронуты словами божественнаго учителя, все-же таки не изображали преста, и вогда хотвли напомнить его, то выбирали различныя фигуры, бояте или менте приближавшіяся из нему своей формой. Если и были христівне, вършвшіе сильнъе другихъ, не пугавшіеся креста, то они не повторями его на своихъ намятникахъ, чтобы не тревожить представленіемъ орудія поворной смерти, болье слабыхъ.

Писатели церкви, и между ними Тертулліанъ, не разъ говорять, что върующіе, съ самыхъ раннихъ временъ, имъли обыкновеніе проститься, т. е. обозначать на лбу, рукою, внакъ преста; они дълали это очень часто, можно сказать при всякомъ дъйствім ежедневной жизни; когда

<sup>1)</sup> Archäologische Bemerkungen über das Kreuz, des Monogramm Christi, die ältehristlichen Symbole, das Crucifix von C. Münz in Frankfurt s. M. in den Annalen des Vereins für Nassauische Alterthumskunde und Geschichtsforschung, achter. Band, 1866. Wiesbaden. Kunstgeschichte des Kreuzes von Dr. J. Stockbauer Schaffhausen 1870.—Das Labarum und der Sonnencultus. «Rapp. Iahrb d. Vereines v. Alterthumsfreunden im Rheinlande. Heft 39—40. Bonn 1866.

<sup>3)</sup> Расимнаніе было въ употребленін у Свріянъ, Персовъ, Индайцевъ, Егнитянъ, Кареагенянъ; Греви персенян этотъ родъ вазни отъ народовъ Азів, а Римляне у Кареагенянъ. Расимнаніе было, канъ намется, родомъ искупительной мертвы у Семитовъ во времена глубовой древности (Stockbauer. Kunstgeschichte des Kreuzes 1870).

з) Цицеронъ говоритъ про расивнавіє: Servile, crudelissimum, teterrimum, ignominiosissimum, damnatissimum supplicium, «рабская, жесточайшая, ужасньйшая, поворньйшая казнь». Но только въ странахъ классическаго образованія расцинавіє считалось казнью поворною.

<sup>4)</sup> Только въ последніе годы царствованія Константина, кресть пересталь по повелёнію этого виператоре, употреблять кака орудіе вазня.

вставали съ постели, начинали одъваться, выходили изъ дома, садилесь за столь, зажигали ламиу, ложились спать, однимъ словомъ, при началъ наждаго дъла, даже самаго незначительнаго. Сколько можно заключить изъ словъ отповъ церкви, христіане чертили на себъ кресть, однимъ изъ пальцевъ правой руки 1). Но если они такъ часто осъняли себя крестомъ, то все-же долгое время, не изображали его на предметахъ, принадлежавшихъ виъ.

Первоначально христіане-по крайней мёрё, что насается Рима-давали орудію казни Спасителя, видъ греческой буквы "тау, Т" и престь этой формы, называясь въ археологія commissa или patibulata, является раньше вреста греческого + и даже датинского +. Мы находимъ знакъ Т возав надписей уже въ III-иъ ст-ін или отдъльно или между альфой A и омегой W 2)-итсто, занимаемое позже, монограммой Спасителя -- вслёдствіе чего тау необходимо приписать особенное значеніе. Иногда имъ разділяли имя умершаго, какъ наприміръ, въ эпитатафін III-го в'ява, недавно открытой въ катакомов Каллиста, гдв Т стоить между буквами Е и N, имени IRENE; или выразывали T, встрычая его въ имени погребеннаго, большихъ разивровъ, чвиъ остальныя литеры, что мы видимъ, напримёръ, въ надписи 368-го г. 3). Можеть быть, некоторыя изъ эпитафій съ этимъ знакомъ — ихъ однаго немного-принадлежать въ эпохъ гоненій, но такъ какъ консулы въ нихъ не упомянуты, то нельзя опредълить положительно въ какому году ихъ следуеть отнести 4).

Фигура, "тау", являющаяся у христіанъ, имѣеть нѣкоторое отношеніе съ тѣмъ, что сказано въ девятой главѣ пророчествъ Іевекімия <sup>5</sup>), гдѣ Господь, повелѣваетъ своему посланному, отмѣчать знакомъ "на челахъ людей скорбящихъ, воздыхающихъ о всѣхъ мерзостяхъ, совершающихся въ Іерусалимѣ", которымъ не слѣдовало погибнуть вмѣстѣ съ грѣшными, отъ его гнѣва. Но на еврейскомъ языкѣ имшется одинаково слово,

<sup>1)</sup> Martigny. Dictionnaire des Antiquités chrétiennes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Смотря надгробів 370-го г. G. B. de Rossi, Inscriptiones chr. urb. Rom. № 218».

<sup>\*)</sup> G. B. de Rossi, Inscriptiones chr. urb, Rom. sept. saec. ant. N 206.

<sup>4)</sup> Извъстно также что св. Автоній, который жиль съ середины III-го до середины IV-го ст-ія в быль Египтанияв, носель на одеждъ знаки напоминавшіе греческую букву Т.

<sup>5)</sup> Kunra upopona leseninan ra. IX. 4.

зынашъ 1) и навнаніе последней буквы еврейской азбуки, называемой "тау" 2), такъ что переводчини Библін, съ еврейскаго языка на греческій, поняли различно означенное слово. Въ тексть семидесяти двухъ толковниковь, сказано опризом-знакь; напротивь, въ других переводахъ Виблін, не представляющих однаго такого авторитета и сделанных носле Р. Х. поставлено слово " $\Theta \alpha v$ —тау", —поторое есть также пазваніе греческой литеры Т. Буква эта, у древних Евреевъ, равно какъ м у Финикіннъ 3), имъда раздичную форму, иногда она походила на Т, иногда на X 4), или представляла видъ равносторонняго преста +, въ слъдствіе чего Еврен, принимавшіе христіанство, видвли, согласно Оригену, въ знакъ, названномъ Ісвеківлемъ, пророчество будущаго спасенія рода человіческаго — крестомъ. По мивнію многихъ писателей церкви, к. н. Климента Александрійскаго, Оригена, св-го Кипріана, св-го Амвросія Великаго, бл-го Августина и переводчика Библік на латинскій явыкъ, би-го Іеронима, приведенное выше сиово пророка означаетъ "тау". Особенно Тертулліанъ съ большою ясностью в) говорить объ этомъ знаяв, навъ о чреческомъ "тау", натинскомъ Т, называя его "species crucis, родомъ вреста, воторый долженъ отмъчать всъхъ истинно върующихъ 6); а такъ какъ, онъ видить въ словъ пророка Ісзекімия дтау Т" опредбляя его символомъ спасенія и христіанскимъ, по превиуществу, то изъ этого можно завлючить, что по мивнію Тертуллі-

<sup>1)</sup> Обыкновеніе отдичать, на абу опреділенным знаком и предпуществонно ві минуту посвященія, послідователей извістнаго вірованія или поплоненія, существовало, съ отдаленной древности, у многих народовь. Въ Апокалицевсь ангель полагаеть нечать на чело рабокь Бога (гл VII. 3.), а Антихристь, съ своей стороны, отмічаеть на правой рукі или на челі, чяслом местьсоть местьдесять месть, своих приверженцевь (гл. XIII, 17). Христіане чертили, како мы уже сказали выме, кресть на абу; извістно что императорь Константивь, яклялся передь наредомь съ подобнымь знаком на челі. (Allgemeine Encyklopädie der Wissenschaften und Künste von Ersch und Gruber 84 Theil).

<sup>2)</sup> Numismatica Constantiniana da Raffaelé Garrucci d. E. d. G.

<sup>3)</sup> Dictionnaire des antiquités Grecques et Romaines. Ch. Daremberg et Edm. Saglio (article Alphabetum François Lenormant).

<sup>4)</sup> Т. е. первую буяву имени Христа на греческомъ языкъ.

<sup>1)</sup> Adv. Marcion III. 22.

<sup>6)</sup> Ipsa est enim littera graecorum thau nostra T species crucis, quam portendebat futuram in frontibus nostres apud veram et catholicam Hierusalem etc. (Tertullianus Adv. Marc. III. 22) «греческая буква тяу, та-же самая что нашь Т родь вреста, которая предващава что она будеть на нашихъ дбахъ въ настоящень и всемірномъ Іерусалимъ.

ана и другихъ названныхъ выше писателей цериви, орудіе искупленія первороднаго грёха, имёло форму Т. Все это мометъ объяснить наиъ ноявленіе подобнаго знака въ христіанскихъ надписахъ. Но надо притомъ замётить, что фигура, приближающенся въ буквё "Т" была уже въ отдаленной древности символомъ жизни, счастія, спасенія у Сиріянъ, Финикіянъ, вообще у семитическихъ народовъ и авляется на ихъ намятникахъ 1). Можно потому предположить, что "тау" на христіанскихъ гробницахъ, употребленъ иногда какъ знакъ спасенія и жизни будущей.

Бресть датинскій +, навываемый въ археологів immissa, преобладающій, до нашего времени, у христіанъ, является послъ преста формы "Т" и начинаетъ встръчаться на памятникахъ, время которыхъ можно положительно определять только въ V-мъ ст-ін, въ Риме, въ первый разъ, возяв эпитафій, съ означеніемъ понсудовъ 407-го г.; въ Галлін въ 503-иъ г-ду, но въ концъ VI-го въна, онъ уже изображался очень часто. Кресть равносторонній +, называемый "греческимъ" нояваяется у христіанъ Рима, раньше преста латинскаго. Въ первый разъ мы его встръчаемъ на мраморной плить, задълывающей отверятие loculus, въ пятомъ, т. е. низшемъ этаже владонща Каллиста, возле эпитафін, на греческомъ языкъ-написанной, согласно G. B. de Rossi, раньше III-го ст-тія—сивдующаго содержанія: РОУФІНА ЕІРННН т. е. Руфина миръ з) (тебъ). Исключая этого примъра, въ которомъ двъ пересъкающіяся линія составляють равносторонній кресть, безь всякаго впрочемъ овначенія, что въ самомъ ділів хотіли представить орудів нокупленія, не находинь другаго прображенія креста въ катаконовиъ 3) формы латинской или греческой.

<sup>1)</sup> De la Croix ansée ou d'un signe qui y ressemble, considérée principalement dans ses rapports avec le symbole égyptien, sur les monuments étrusques et asiatiques, par Mr. Raoul-Rochette dans les Memoires de l'Institut royal de France. Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. Tome seixième. Appendice A. Sur la croix ansée asiatique, même ouvrage, tome dix-septième.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Но можеть быть также Руфина Иреве означаеть туть инена двухь желщвиь, полеженных въ одву гребинцу.

<sup>4)</sup> Въ талеренкъ подземныхъ владбищъ, особенно ополо гробницъ извъстимъъ иучениковъ, вотръчаемь часто, на стъпахъ, изображения престовъ, но эти послъдние начерчены не первыни христинами, а богонольцами, поторые векоръ неслъ тормоства церкви, стали посъщать эти изстя.

Съ V-го въка престы все чаще и чаще начинають встръчаться на жристіанских панятнякахъ, можеть быть и потому, что это быль самелй простой, всего менъе сложный, мотивъ орнаментація, и повтореніе ето не могло затруднить мастеровъ, которые, при ностепенномъ упадкъ жудожественнаго внуса, дълались все менъе и менъе искусны.

Крестъ равносторонній, греческій, продолжали употреблять на Закажді и послів появленія латинскаго, но не такъ часто, какъ послівдній.

## XXI.

Но вийсто вреста, первые христіане, какъ ны уме виділи, изображали разнаго рода предметы, нісколько напоминающіє его, к. н. якорь, рею, пересінающую мату, трезубець и монограммы Спасителя. Посліднія віроятно, употребляли также и какъ скрытыя фигуры орудія искупленія; оні мийли различныя формы. Самая ранняя изъ нихъ, состояла мать соединенія первыхъ буквъ имени Інсуса Христа, на греческомъ языкі и х: она представляеть слідующій видіь х 1) и встрічается возлів надгробныхъ надписей 2), но не такъ часто какъ монограмма, составленная изъ друхъ первыхъ буквъ греческаго слова: Христосъ х и Р Х.

Такъ какъ, въ этой второй монограмий, пересикающияся лини принцмають форму датинской буквы × 3) то, въ Рики, она получила название

<sup>1)</sup> Въ надгробной надписи изъ римскихъ натаконбъ 268 или 279-г. употреблекъ этотъ знакъ слёдующинъ образонъ: IN Ж DOMINO NOSTRO, т. с. «ве Христъ Госнодъ нашенъ». Тутъ вийсто имени Спасители стоитъ его менограния.

<sup>3)</sup> Этоть знавъ употробляеный уме раньше Константина, быль оставлень христіанани въ IV-иъ ст-іи; но спова появляется у нихъ въ V-иъ вътъ. Мы находинъ его въ Равенив, въ нозанив первви Назаріи и Кельсія, одбланной не повелению Галлы Планидіи, дочери Осодосія Велинаго, приблизательно въ 440-иъ г-ду.

з) Обывновеніе групнировать и совопушлять вийстй вей или тольке главныя, бунвы виенк, названія, вообще какого вибудь слова, было въ большомъ употребленіи у ак-

"decussata": но также и Константиновской, потому что, императоръ Константинъ, изобразилъ её на своемъ священномъ знамени "labarum"  $^{1}$ ).

Трудно опредълять когда явилась монограмма послёдней формы ж; можеть быть, вёрующіе, начали употреблять её въ первыя времена распространенія новой религіи и вскорё послё полученія названія христіанъ, но
нёть достаточно основаній, чтобы положительно утверждать это. Такъ
какъ она составлена изъ греческихъ буквъ, то её слёдуеть приписать
или христіанамъ Востока или вёрующимъ Рима, въ періодъ употребленія ими греческаго языка. На дошедшихъ до насъ памятникахъ, время
которыхъ опредёляется съ достовёрностію, монограмма Константиновская встрёчается только въ концё ІІІ-го ст-ія з). Она является возлё
отрывка надгробной надписи, которую, по мнёнію G. В. de Rossi—возстановивнаго имена консуловъ по уцёлёвшимъ буквамъ—слёдуетъ отнести къ 298 г-у. з), и возлё другой эпитафіи 323-го года, вырёзанной
на мраморной доскё продолговатой формы, находившейся прежде у отверстія "loculus", но удаленной отъ своего первоначальнаго мъста м
открытой въ послёдніе годы, подъ поломъ базилики св-го Лаврентія

тичных народовь. Подобныя понограммы встречаются на монетах греческих республикь и на консульских медалах Рима. У христіань, этоть сокращенный опособь
инсанія, существоваль не тольно для именя Спасителя; мы находимь, напримёрь, въ
катакомбныхь надгробінх времень гоненій пазванія умершихь, означенныя монограммами; ихь продолжали употреблять и въ средніе вёке, особенно въ Византіш и
онё являются на монетахь, въ рукописяхь, на образахь и на памитникахь различнаго рода; т. н. въ древних мозанкахь церквей Рима и Равенны, видна обыкновенно монограмма имени, основавшаго храмъ или украсившаго его.

<sup>1)</sup> Со времень Константина, передъ императоромъ носили хоругвь, называемую labarum; она напоминала своей формой навалерійскій штандарть Римлинт—чехіllum—и состояла авъ четыреугольнаго куска матеріи, прикръпленнаго къ небольшой палочив, которая объями концами привъшнавалась къ окончности древка, составляє съ никъ крестъ. Такъ представлено это знами на одной, квъ дошедшихъ
до насъ, медалей Константина. Иногда оно была шелковое, или пурпурное, богате
украшенное золотымъ шитьемъ и драгоцвиными каминями. Посереднив его изобращалась монограмма Христа. Самое древко покрывали бляхами золота или серебра, и
вногда, въ оконечности его прикръпляли корону, также съ монограммой въ середвив ен. Впрочемъ «labarum» какъ кажется, не вмъль установленной формы и являстся съ рализчными изивненими, на медаляхъ христіанскихъ императоровъ, на
саркофагахъ и другихъ памятникахъ.

<sup>. 3)</sup> Въ Галлін, въ первый разъ на надгробномъ намив, въ 377-иъ г-у.

<sup>\*)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones christ, urb. Rom. sept. saec. ant. p. 28.

"in agro verano" при возобновленіи ел 1). Слово "мученикъ" и монограмиа, вырізаны воздів нізноторых і эпитафій, умерших за вітру, но это, въ эпоху посівщенія натакомбъ богомольцами.

Монограмма, однако, могла быть извъстна христіанамъ и до четвертаго стольтія. Она сопровождаеть многія надписи, безь означенія консуловь, но которыя слідуеть отнести ко II-му или III-му віну з). Изъсловь писателей церкви, мы знаємь, что Константинь изобразнив на своемь священномъ знамени "labarum" знажь, который, согласно историку Евсевію, быль "littera P in medio sui decussata" т. е. буква Р, въ середині своей разділенная буквою Х; это слідовательно, не могло быть начто иное, какъ монограмма, описанная выше Ж, которая разумівется, была уже извістна христіанамъ до Константина, а не придумана имъ послів его обращенія и составлена нарочно, по случаю этого событія.

Замёчательно, что соединеніе буввъ X и Р, встрёчается на явычесвихъ монетахъ, вычеваненныхъ на Востокі в). Такъ, наприміръ, на обороті медали императора Транна ф), выбитой въ Лидіи, представленъ Бахусъ въ колесниці, ваприженной двумя барсами и надъ этимъ изображеніемъ, въ надписи, на греческомъ явыкі, при сокращеніи слова архоутос
т. е. "градоначальникъ", буквы Р и X составляютъ Константиновскую
монограмму. Предположить, что мастеръ этой медали, можетъ быть христіанинъ, захотіль украдкою отпітить, знакомъ своей религіи, явычесвій памятникъ, не смотря на чисто минологическую сцену, представленную на немъ—и притомъ такого характера, что ею, никакимъ обравомъ
нельзя было выразить христіанскую идею—предположить это, говорю я,
едва-ли возпожно. Надписи на монетахъ Греціи и вообще странъ элленической культуры, часто написаны въ сокращеніи и литеры ихъ, соеди-

<sup>4)</sup> Она находится теперь въ нумявнатическомъ набинетъ, при Паримской бяб-ліотевъ).



<sup>1)</sup> Воздвигнутой, въ томъ самомъ мёстё гдё прежде стояла часовня, (memoriae martyrum); построенная Константивомъ, надъ гробянцей этого мученика, находившейся въ катакомой.

<sup>2)</sup> Въ надгробіяхь этихь столютій, встрічаются монограмны греческихь вмень и есть даже примітрь соединенія, въ подобный знакь, встяхь буквь слова стапрость. в. престь).

e) Des Signes du Christianisme qu'on trouve sur quelques monuments numismatiques du 3-e siècle (Extrait du Tome III-e des Mélanges d'Archéologie. Ch. Lenormant).

ненныя одив съ другим, составляють различнаго рода монограммы, а такъ какъ греческія имена, начинающіяся буквами X и P неріздки, то совокупленіе ихъ въ знакъ, напоминавшій потокъ вірующимъ, Христа. не представляеть ничего необыкновеннаго; мы встрічаемъ его, къприміръ, на асинскихъ тетрадрахмахъ 1), на медаляхъ егинетских царей, династія Птоломеевъ и на нікоторыхъ другихъ монетахъ, выбитыхъ также до Р. Х. 2). Такинъ же точно образовъ можно объяснить и присутствіе ж на медали Траяна.

Все IV-ое стольтіе, возль надписей, на монетахъ и другихъ памятникахъ, является монограмма Константиновская. Она, равно жакъ в знавъ X, состоящій изъ соединенія I и X, очень мало могли намомнить орудіе испупленія; гораздо болье приближалась из нему другая монограмиа, появившаяся позже двухъ первыхъ, сайдующей формы 🔑; знагъ этоть называють ионограмматическимь крестомь 3); онь виденть возлі христіанской надписи Рима съ означеніемъ времени, въ первый разъ въ 355-мъ году; въ Галлін въ 400-мъ г-ду. Его до вонца IV-го ст-іл увотребляють одновременно съ монограммой Константиновской, и многда соединяють съ ней 💥; но въ У-омъ въкъ, онъ занимаеть, въ Римъ и въ Италін, ся ивсто. Сокращенісмъ ушка Р, у монограмматическаго креста, получается престь латинской формы + , поторый начинаеть появляться, на памятникахъ въ первые годы У-го ст-ія, можеть быть и раньше. Въ томъ-же въкъ, монограмма decussata 🗶 пропадаеть, почти совершенио, въ Римъ 4), монограмматическій престъ является все ръже и ръже; но его однаво, продолжають употреблять, вийсти съ престоит, все VI-ое

<sup>4)</sup> Исчевновскіе монограмим Константиновской и происходить менёе быстро въ Галлів и въ съверной Италів, гдъ её встрічаешь, возлів надинсей, въ новці V-ге ст-ія. Замічательно, что она снова появдяются на памятиннахъ эпохи Карла Великаго, віроятно вслідствіе проявившейся въ то время навлоняюсти въ изученію влассической литературы и древности. Монограмия «decussata» попадается не тольно подлів эпитафій того времени, но въ дипломахъ и другихъ документахъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тетрадрахив заняючая четыре драхиы.

э) Моногранна совершение подобная константиновской служила у Греновъ совращеніенъ слова χιλιαρχος τ. е. тысященачальнивъ я встрѣчается въ надписяхъ (Revue Archéologique Paris année 1874).

<sup>\*)</sup> На молетахъ Востона встръчается, до христіанства, соединеніе буявъ Т и Р, получающихъ видъ монограмматическаго преста, т. и. им видинъ подобный звать на медалахъ Ирода Великаго, соронъ лътъ до Р. Х. (Р. R. Garrucci d. C. d. G. Numismatica Constantiniana).

ст-ів. — Брестовидную монограмму — можно потому считать переходомъ отъ знака Бонстантиновскаго 🗶 въ простому престу.

Монограммы вногда поставлены между альфой А и омегой . Эти буквы, первая и последняя греческой авбуки, являющіяся на христіанскихпамятникахъ, со временъ Константина, означали Спасителя и передавали въру въ него, на основания словъ изъотировения св-го Іоанна 1); "Я есмь Альфа и Омега, начало и конецъ, первый и последній <sup>2</sup>)<sup>4</sup>. Возле эпитафій съ означеніемъ консудовъ. А и W показываются въ первый разъ въ Рямъ, въ 355-мъ г., в) въ Галлін въ 377-мъ г-у. 4). Частое появленіе этихъ буквъ, на христіанскихъ памятникахъ, въ IV-иъ ст.іи, заставило предположить нёкоторых врхеологовь, что вёрующе стали напоминать ими въчность и следовательно божественность Христа, особенно, послъ распространенія ереся Арія, напъ бы для ваявленія своего удаленія оть секты, непризнававшей святой Тронцы. Болье ясно выражено это наибреніе изображеніемъ, А и Ш, въ дучахъ престообразнаго сіянія, окружающаго вногда голову Спасителя 5). Буквы эти встрівчаешь не только возлё надгробных надписей но на монетах и на кольцахь. Съ V-го ст-ія ихъ начали изображать, привішенными, на ціпочвахь иъ оконечностямъ поперечнаго бруса креста, украшеннаго фигурами драгоцённыхъ вамней, или иъ горизонтальной линіи, престообразной монограммы. Въ А и 🛈 присоединена, иногда, но очень ръдко, буква С, послъдняя имени Христа на греческомъ языкъ и нервая слова оштор т. е. Спаситель. Въ этомъ можно видеть желеніе пополнить изреченіе, приведенное выше, изъ откровенія св-го. Іоанна, сявдующимъ образомъ: "я еснь начало и конецъ-Спасительа.

Первая буква, имени Христа, на греческомъ языкъ, т. е. X, которая, иногда, является на христіанскихъ памятникахъ, была въроятно сокра-

<sup>1)</sup> Глава XXII. 13.

з) Въ міръ влассическомъ, альфа и омега выражаля также вдею начала и конца, перваго и послъдвяго, превосходнаго и ничтожнаго, т. и. латинскій поэтъ перваго стольтія, Марціаль, пронячески навываеть «alpha paenulatorium» изнаго Кордуса, въроятно отличавшагося тъпъ, что щегольски носиль плащъ, навываемый у Римливъ «раепиla».

<sup>2)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones ehrist, urb. Rom, sept. saec. antiq № 127.

<sup>4)</sup> Le Blant. Inscriptions chrét. de la Gaule T I. p. XIV (préface).

<sup>3)</sup> А и О ставили не-тольно около головы Христа; им видинъ ихъ, напринъръ въ наибъ св-го Іануарія, въ натакомбахъ Неаполя, мометъ быть для выраменія въчнаго бламенства этого мученика, накъ извъстно очень почитаемаго Неаполитанцами. (Р. R. Garrucci. Storia dell'arte cristiana).

щеніемъ монограммы. Предположеніе это упираєтся на слова минератора Юліана, который, въ одномъ муъ своихъ сочиненій  $^1$ ), обращаясь иъ жителямъ Антіохіи, говорить миъ: "вы утверждаете, что я веду войну съ х<sup>и</sup>. Эта литера занимаетъ, вногда, мъсто монограммы, при изображенім "labarum", напримъръ на медаляхъ императора Валентиніана І-го. Христіане Востона, особенно Сиріи, на печатяхъ, кольцахъ и другаго рода памятникахъ, писали, виъсто Христосъ, только одинъ х, прибавляя въ нему М и Г что но мивнію G. В. de Rossi, должно означать Мехалул,  $\Gamma \alpha \beta \rho \epsilon \gamma \lambda$ —Миханлъ, Гавріилъ, т. е. тъхъ архангеловъ, которыхъ представляютъ виъстъ съ Спасителемъ и Богородицей.

Въ эпитафіяхъ, ионограмма Христа наввана иногда SIGNVM DOMINI анавомъ Господа, наи просто SIGNVM, съ прибавленіемъ фигуры самой монограммы, к. н. въ надписи 331-го г-а <sup>2</sup>) где этимъ словамъ и знаку <sup>3</sup>) предшествуеть пальма, символь побёды во имя Христа. Ту-же мысль выражаеть изображение монограммы, помещенной въ серединъ вънка, иле окруженной пальмовыми вътвями. Соединение монограмматическаго преста — съ буквою N, следующимъ образомъ \_ D , встречается также на христіанскихъ памятникахъ и объясняет СТОС NIKA т. е. Христосъ побъдилъ. Въ одной изъ эпитафій, изданныхъ Bosio, надъ изображениемъ монограммы, заключенной въ вругв, видны CHOBA IN HOC VINCES. T. e. "PTHES HOOFFHILL  $^4$ )"; BY PTOMY CHYTAF, наменають на побъду надъ смертію, посредствомъ воспресенія, которое Спаситель объщаль всвиь върующимъ. Въ надгробіи, иногда сказано, что умершій поконтся IN SIGNO 💥, т. е. подъ покровительствомъ знака Христа, или IN Ж, т. е. во Христв. Въ барельефахъ саркофаговъ, послъ Бонстантина, монограмма монументальныхъ размъровъ, явдяется то въ кругъ, то, укращенная фигурами драгоцънныхъ камией, то въ серединъ вънка, или на вершинъ креста, постоянно съ намъреніемъ представить ся славу. Она даже занимаєть иногда мъсто Спасителя, к. н. среди двънадцити Апостоловъ. На мраморной гробницъ,

<sup>1)</sup> Misopogon 19, 22.

<sup>2)</sup> Она находится теперь въ христіанскомъ отдёленіи Латеранскаге Музея въ Римъ.

<sup>3)</sup> G. B. de Rossi. Inscriptiones christ. urb. Rom. sept. saec. antiq.

<sup>4)</sup> Канъ извъстно, слова: «Hoc signo vinces», т. с. «этимъ знакомъ побъдишь», сопровождали видъніе императора Константина. Въ вышеприведенной надписи слово «signo» заибнеко монограмной Христа.

V-го ст-ін знакъ Ж, состоящій изъ соединенія і и X, окруженный візнемть, возвышается надъ богатымъ сидіність формы трона. Подобныя изображенія, встрічающіяся притомъ довольно рідко, принадлежать не къ первымъ вівамъ христіанства, а къ временамъ торжества его.

Монограммы находились также въ мозанкахъ древнихъ церквей и базиликь, въ абсить или на главной аркъ, называемой тріумфальной. к. н. въ перквахъ св-муъ Козьмы-и-Даміана, въ Римъ VI-го ст-ія и св-ыхъ Наварія и Кольсія, въ Равеннъ, V-го въка. Въ барельефъ, боковой стороны однаго саркофага 1) IV-го ст-ія, представлена древняя бавилика и возав неё крестильница; на вершинв круглой крыши посмъдней, видна Константиновская монограмма 2). Такъ какъ её, со временъ Константина, изображали на его священной хоругви, то она сделалась предметомъ офиціальнаго повлоненія, т. н. на доскъ одной дамны виденъ "labarum", между двумя солдатами, каждый съ копьемъ въ одной рукв и упираясь другою на щить. На стекляных чашахь съ золотыми фигурами, монограмма представлена на вершинъ волонны символь церкви — или отдёльно, между Петромъ и Павломъ; возлё Спасителя, при совершении чуда умножения клабовъ 3), или подав супруговъ, союзъ которыхъ, этотъ знакъ Христа долженъ освящать. Христіане выръзывали монограмму, на кольцахъ, иногда въ сопровожденіи симвонических знаковъ, на медаляхъ, которыя постоянно носили на себъ, какъ въ наше время кресты и другіе религіозные предметы. Върующіе, сколько видно по памятникамъ, изображали монограмму всюду, гдъ могли и пользовались всявимъ случаемъ, чтобы повторить ея фигуру, т. н. каждое слово, въ одномъ греческомъ надгробій, отдълено отъ другаго монограммой 4). Въ средневъновыхъ надписахъ эти иъста заняты престами. Въ словъ ІХОГС, выръзанномъ на одномъ полечномъ намив, въ буквъ Х, прибавлена Р, такъ, что вивстъ они составляютъ ∴ Точно также въ слѣдующей фразъ: SPES DEI — надежда на Бога,

<sup>1)</sup> Онъ находится теперь въ христіанскомъ отдъленія Латеранскаго Мувея Рима.

<sup>2)</sup> Въ ратушт города Сіона, въ Швейцарін, сохраняется надинсь 377-го г-а. въ которой говорится о поправкахъ, произведенныхъ во дворит минераторскаго претора; въ ней присоединена монограмма, и это, сколько до сихъ поръ извъстно, самый ранній примітръ появленія знака Спасителя, возлів эпиграфическаго паматника, находившагося на общественномъ зданія.

<sup>3)</sup> Buonarruoti Vetri etc. Tav. VIII. f. 1.

<sup>4)</sup> Но этотъ памятнивъ не нашетси достовърнымъ G. B. de Rossi.

начерченной на свёжей известив, связывающей плиты одного "loculus", литера P, въ словв, SPES, — инвищая ту-же форму канъ и гречески P, — перервзана буквою X, что также даеть инъ видъ знава Свестеля  $X^{-1}$ ).

Послъ Константина, христіане, неръдко изображали монограмиу и своихъ домахъ; про это говорятъ церковные писатели и ихъ слом подтвердили открытія, сдъланныя въ послъднее время, графомъ Melchior de Vogtié <sup>2</sup>), въ центральной Сиріи. Онъ обнаружилъ существованіе между городами Антіохіи, Аленомъ, Апамеей и нъсмольм юживе ихъ, на пространствъ тридцати или сорока ивадратныхъ мильвъ изстахъ до сихъ поръ еще нало изслъдованныхъ, болъе ста небольшихъ городовъ и селеній, внезапно оставленныхъ жителями, при инствіи Арабовъ, въ VII-иъ ст-іи. На стънахъ и на дверяхъ домовъ, открытыхъ туть этимъ ученымъ, равно какъ и на другихъ предметахъ, найденныхъ имъ, безпрестанно видишь ионограмму и крестъ <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Во фрескахъ натаномбъ и мозаннахъ, средневъновыхъ цернвей, часто виды монограним, отдъльныя бунвы и цифры, на враяхъ оденды Снасателя, святыхъ мученновъ и т. д. Всего чаще нопадаются бунвы Т, Х, І, Н, Г. Трудне объемять ихъ значеніе и причину появленія, на подобемхъ ийстахъ. Мометъ быть онй долины напонянать Христа и престъ, на поторомъ онъ былъ расиятъ, или обозначать имя худоминка; спорбе всего, ихъ слёдуетъ считать одиниъ изъ тахъ развеобразвыхъ украновій, состоящихъ изъ бунвъ, слеяъ, фразъ, именъ, нашитных или вытианныхъ, поторыни достаточные Римляне, временъ виперіи, любили убирать свои оденды.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Syrio contrale. Architecture civile et religieuse du I-r su 7-o siècle, par le Comte Melchior de Vogüé. Paris.

Важдый изъ этихъ городовъ, можно назвати христіанской Помнеей, съ теж только развицею, что дома ихъ, будучи прочиве построены являщь Римлянь сохранились дучше последнихь. Мномество намитиковь, открытыхь туть, часте во всей ихъ нервеначальней приссти, очень живо представляють намъ прави восточных христіань, вервыхь столітій. Путемественнять видить улицы и день съ вет дворами, портивами, и полодцами; церкви, часовии, гробинны; ходить не древишь мостовымь; его окружають предметы жизки, прерванной тугь, вмерание, болье двинадцати стольтій тону навадь. Посль нашествія Арабовь, вследствіе уменьшевіч народомаселенія я благосостоянія страны, нустыня образовалась мало но малу пругомъ этихъ городовъ, спрывъ ихъ отъ взора изследователя я сохранивь отъ руки грабителя, равно навъ и отъ неспроинато любомитства туриста; только вемлетрясовія, такъ часто повтеряющіяся въ центральной Сярія, слъды которыхъ безврестание встръчаниь въ ней, не временямъ, разрушали из-ROTOPMO RES STREE HANGTERROBS. Ho, He CHOTPE BE STO, MES OCTAJOCE OME TREE инего, что разунвется инчего болво нелиего, въ этомъ родв, не дошло до касъ ers mepsuzs apuctions Boctors.

На Востове и въ Африке, начали изображать крестъ раньше чемъ въ Римев; возле эпитафій, открытыхъ около Кареагена, этотъ знавъ показывается цельно столетіемъ прежде, чемъ въ столице пиперія 1). Напротивъ, монограмма Константиновская , почти не встречается на намятникахъ этихъ странъ, и место ея занимаетъ монограмматическій крестъ. Такъ напр. на монетахъ императора Константина, вычеканенныхъ въ Византіи и въ Антіохіи, прибливительно въ 335-къ году, является уже крестовидная монограмма. Писатели церкви говорятъ о последней, какъ о знакъ, употребляемомъ восточными христіанами уже въ серединей IV-го ст-ія.

Раньше, чёмъ въ другихъ странахъ Востона, появился монограмматическій вресть въ Египтё и это можно объяснить слёдующимъ образомъ. У древнихъ Египтянъ существоваль, какъ символь религіозный, знакъ, приближающійся своей формой къ кресту з) и потому называемый въ археологіи: стоіх апябе—стих апяата т. е. кресть, съ ручной или ушкомъ, такъ какъ верхняя часть этой фигуры, или лучше сказать, оконечность вертикальнаго бруса креста, расширяясь, принимаеть видъ ушка или ручки. Съ самыхъ отдаленныхъ временъ, встрёчаемъ им этотъ знакъ у Египтянъ и онъ, какъ кажется, игралъ очень вначительную роль въ символизий ихъ религіи, являясь на самыхъ древнихъ намятникахъ. Нельзя положительно опредблить, что именно изображаль онъ, и изкое ему придавали значеніе; въ іероглифическомъ письмё это былъ символь жизни, жизни приходящей, высшей силы, дающей жизнь, иногда и безсмертіе; его изображали въ рукахъ многихъ, языческихъ боговъ и онъ составляль какъ бы ихъ неизбёжный

<sup>1)</sup> Кресть равностороний, называемый греческимь, появляется въ началь надгробныхь надписей, на Врстовъ, особенно въ Египтъ, уме въ IV-иъ въвъ; на Западъ столътіевъ новме. Удаленіе отъ изобрамеція преста, причину котораго ны объясниля выше, было, навъ намется, сильное въ Римъ и Италіи, чёнь въ Афранъ, Египтъ и Сиріи.

<sup>2)</sup> Mémoire de m-r. Latronne intitulé: Examen Archéologique de ces deux questions: 1-o. La croix ansée, Egyptienne, a-t-elle été employée par les chrétiens d'Egypte pour exprimer le monogramme du Christ? 2-o. Retrouve-t-on ce symbole sur les monuments antiques, étrangers à l'Egypte? (dans les mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres T. XVI). Mémoire de mr. Raoul-Rochete intitulé: De la croix ausée ou d'un signe qui y ressemble, considérée principalement dans ses rapports avec le symbole égyption sur des monuments etrusques et asiatiques (dans les Mémoires de l'Acad. des Inscr. et Belles-Lettres T. XVI).

аттрибутъ, особенно, погда они представлены дающими жизнь 1). "Стих angata" nedmets by upaboù dyny delypa menmenu, cy foloboù tealur; по майнію r-на Mariette 2) мать бына Аписа. Знавъ этоть давали не только однимъ богамъ, онъ является иногда, въ рукахъ изображеній царей и значительныхъ лицъ. Трудно сказать существоваль-ли и у друтихъ народовъ древняго міра, этотъ символь. Мы находинь его на нредметахъ, отврытыхъ вит Египта, несомивино однако, египетскаго происхомденія. Онъ также встрічается, но гораздо ріже, чімь въ Егинть, на памитимпахь ассирійскихь и порседскихь, притомъ обывновенно вийсти съ другими египетскими јероглифани, такъ что въ этомъ нельвя не видеть запиствованіе. Знаки, очень походящіе на "сгих ansata" и имъющіе форму греческаго или латинскаго креста, — вертикальный брусъ котораго, на верху, кончается кольцомъ, болье или менье значительныхъ размеровъ, — являются на памятникахъ персидскихъ, финикійскихъ, т. н. на вазахъ, на монетахъ, вибстъ съ другими симвозическими фигурами и на такихъ мъстахъ, гдъ Египтине изображали престъ съ ручной. Надо также замътить, что этоть последній, есть ничто иное, какъ грочесмій тау Т " съ прибавленіенъ на верху умка, кругаой или овальной формы. Знатъ, вибющій видъ 🕇, былъ, капъ мы уже сказали выше, символь счастія, жизни, спасенія у Финикіянь, Сиріянь, вообще у семитических народовъ и его нередно находишь на ихъ намятникахъ. Онъ является напримёръ, надётый какъ амулетъ, на шей верослызъ и дётей, въ египетскихъ барельефахъ, временъ царя Раизеса II-ге, изображающихъ поворенные народы Азів 3). Фантъ существованія въ глубовой древности, у семитическихъ народовъ и потоку у Евреевъ, фигуры, благопріятнаго значенія, приблежающейся, своей формой, из буква  $_{n}$ тау $^{\mu}$ , даеть нёвоторое право видёть въ знакё, названномъ пророкомъ leseriment 4) ray T.

<sup>1)</sup> По мивнію, впрочень, не получившему авторитета, некоторых археологовь, это быль влючь, реки Нила, оплодотноряющей вемли Египта.

<sup>2)</sup> Le Sérapeum de Memphis par Mariette. Paris 1857—1860.

<sup>3)</sup> Подобное графическое сходство, между знавани свищенного харантера, у Египтина и Сепитова, обладавшими приблизительно, одинка и така-же символическима значениема, ножеть служима доказательствома, что эти народы—егросли, нава предполагають, одного вория—инали, ва отдаленныя времена, первоначально, общій источника религіозныха идей.

<sup>4)</sup> Вияга пророжа Говеніндя гл. ІХ. 4. Смотря выше главу XX-ую.

Отень вёрожине, что вёрующіе Египта, вотрёчая всюту, на стінахъ явыческих храмовъ, въ рукахъ изображеній боговъ, въ священномъ мисьмъ и вообще на памятникахъ и предметахъ различнаго рода, знаки напоминающіе престь, на поторомь быль распять Сынь Божій, принали это за пророчество будущаго примествія Спасители, искупленія визпръховъ рода человъческаго на престъ и торжества его въры. Когла жристівне въ 391-иъ г. въ царствованіе Осодосія Веливаго, вломились въ александрійскій Серапеумъ 1), то увидёли, на стінахъ этого явыче-CRATO IDAMA, METYDY OTOHI JACTO HOBTODAIDHIYIDCA, OSHAJARIIVID BL CRAщенновъ письмъ Египтинъ, жизнь, владычество, и объяснили её, вслъдствіе сходства съ престомъ, какъ смиволь жезни, но жезни булушей. жать ісроганов Христа, начало и сущность всякой власти, какь символь его ученія, настоящій источникь жизни, знакь, по мижнію христіань Египта, безсовнательно повторяемый ихъ предками многіє віка, въ свидътельство достовърности христіанства. Неудивительно, поетому, что вврующіе, на берегахъ Няла, взображаля "crux ansata" 2) на своихъ памятникахъ и придавали орудію искупленія эту форму. Полобное ваниствованіе эмблемъ прежняго вёрованія, для выраженія новыхъ шией, не разъ встръчается въ христіанскомъ символизмъ. Мы, въ самомъ пълъ, находимъ фигуру преста съ ручной, возлъ огипотскихъ и нубійских христіанских надинсей, отдёльно, но въ такихь ийстахь, где обывновенно стоять вресть греческой формы, или въ соединения CE HOCEERHERE. Crux ansata" composomeaere, ehorea, e odenialeheme эпиграфические памятики, т. н. этотъ знакъ виденъ возат надписи, сдъланной по случаю превращения храма Изиды, въ христіанскую цержовь, въ царствованіе Юстиніана. Употребляли ли, христіане, египетскій вресть до того, какъ они увидели его на стенахъ Серапоума? На подобный вопросъ можно отвёчать скорёе утвердительно, чёмъ отрицательно. Много надписей, отибченныхъ инъ, принадлежать въ годамъ, следовавшимъ за этимъ событіемъ, но есть эпиграфическіе памятники съ "crux ansata", имъющіє характерь эпитафій первыхь вёковь рас-

<sup>2)</sup> Онь встричается такие въ рукахъ свиволическихъ фигуръ, на глостическихъ ръзныхъ намияхъ. (Dictionnaire des antiquités Grecques et Romaines. Ch. Daremberg и Edm. Saglio. P. 10).



<sup>1)</sup> Это совровождалось большими истребленість языческихь, религіозныхи памятивнови во всеми Египти. Около сорока тысячь язображеній богови, было разбито и иножестве хранови разрушено.

пространенія новой религіи, времи которыхъ, однако, нельвя положительно опредблить.

Монограниатическій престь — представляють нівкоторое сходство съ "crux ansata", e на явыческих намятниках иткоторых эпохъ, ieроглифъ этотъ какъ нельзя болье приближается къ крестообразной нонограмив. Ввроятно потому, она была въ большемъ употребления въ Египтв, чвиъ всв другія формы знава Христа; т. н. монограмма Спасителя, навываемая Константиновской 🗶 вовсе не встрёчается возлё надписей, отврытых въ этой странв. Напротивъ, монограмматическій EPECTS HORASHIBACTCH OVEHS VACTO 1), H CCAM HORISH MORASATS HAMATHEвами существованія посявдняго, на берегахъ Нила, до Константина, то есть достаточно данныхъ для утвержденія, что онъ явился, у христіанъ Египта, раньше, чемъ у последователей новой религіи остальныхъ провинцій имперія. Фанть ведущій нась нь предположенію, что престь монограмматический образованся изъ "crux ansata", быль въ употребленія первоначально у христівнь Египта и отъ нихъ перешель иъ втрующимъ другихъ странъ; но это не вполнъ пока можно подтверgett namatheramm 2).

Въ самыхъ древнехъ, греческихъ мапускринтахъ священнаго писанія, александрійскаго происхожденія, к. н. въ спискахъ Библія, сохраняющихся теперь въ ватиканской библіотекъ въ Римъ и въ библіотекъ города Кембриджа, встръчается вногда, монограмматическій крестъ, но ни разу монограмма "decussata". 3) То-же самое можно сказать и про

<sup>2)</sup> Bullettino di Archeologia cristiana G. B. de Rossi, Auno 1863.



<sup>1)</sup> На обловий глиняной вазы, отпрытой въ Египтй, монограниватическій престъ стоить въ начали надинен на греческомъ языки, тогда вань «тау Т», номищень въ нонци ем; оба знана одбланы большихъ разийровъ, чйнъ буквы тепста. Памитинкъ этотъ слидуетъ отнести из нервынь винань христіанства. (Observations sur quelques fragments de poterie antique provenant d'Egypte et qui portent des inscriptions grecques par mr. Egger; extrait du Tome XXI des Mém. de l'Académ. des Inscr. et Belles-Lettres).

Э) На полоссальномъ сарвофать изъ праснаго гранита, находищенся въ небольшомъ нувев, при древней церкви св-ой Ирины, въ Костантинополъ- превращенней теперь въ арсеналъ—я видъль приблизительно слъдующую фигуру, которую невторяю съ паняти, тавъ навъ няв не нозволено было, турецвини стражани, снопвровать её, ни даже останавляваться долго, передъ предпетани этого интереснаго собранія христіанскихъ древностей Востона.
По всей въроятности тутъ им видинъ очень ръдное соединеніе «сгих апка ta »съ моногранной Константискаго происхожденія.

рукопись Библін 1) на греческомъ явыкъ, какъ предполагають IV-го ст-ія, которую въ 1859-иъ г., г-нъ Тишендорфъ открылъ въ монастыръ св-ой Екатерины на Синайской горъ; въ ней не является монограмма Костантиновская, тогда какъ, монограмматическій крестъ изображенъ четыре раза, именно, въ концъ пророчества Іеремін, два раза въ концъ пророчества Исаіи, и въ Апокалипсисъ гл. XI. 8. въ срединъ слова ЕСТА ТР (ООН т. е. "распятъ". Въ послъднемъ примъръ, разумъется, хотъли напомнить орудіе искупленія, крестовидной монограммой.

Что васается до появленія монограммъ Христа на монетахъ рамскахъ императоровъ, то вотъ что можно сказать объ этомъ предметь 2). Когда Константинъ вошелъ торжествующимъ въ Римъ, побъдивъ 27-го октябра 312-го г. Максенція, то не сейчась-же прекратиль изображенія явыческих боговъ на своихъ монетахъ 3). Мисологическіе сюжеты представлялись на нихъ все время, когда этотъ императоръ разувляль власть съ Лициніемъ, но лишь только, вследствіе пораженія и смерти последено, въ 324-иъ г-у, Константинъ сделался единственнымъ правителенъ и главою имперіи, онъ замъниль, на своихъ медаляхъ. боговъ влассического міра, аллегорическими фигурами, которыя напоминали его побъды или гражданскія дъянія, иногда и знавани христіанской въры. После перенесенія столицы имперіи въ Византію, на монетахъ и медаляхъ Константина и его сыновей, христіанскіе символы встрвчаются гораздо чаще, чемъ прежде. Но трудно определять, въ какое вменно время, каждый изъ знаковъ новой религіи начинаєть появляться на этихъ памятникахъ. Монограмма Константиновская изображается раньше монограмматического преста, то отдельно, то представленная на священной хоругви "labarum". Послів смерти Константина, при насибдинкахъ его снова происходить, на монетахъ, борьба между явыческими и христіанскими сюжетами, въ царствованіе Юліана, опять повавываются боги внассического міра, но это однако скоро кончастся побъдой христіанскихъ изображеній надъ языческими. Монограмма встръчается, иногда на монетахъ въ соединеніи съ другими фигурами, невполив христіанскаго характера, т. н., на медаляхъ Фласиллы, жены Осодосія Великаго, видна женшина — аллегорія поб'єды — которая чертить

<sup>1)</sup> Она находится тенерь въ Петербургъ въ ниператорской библіотень.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P-e R. Garrucci d. b. d. G. Numismatica Constantiniana, ossia dei segni di cristianesimo sulle monete di Constantino, Licinio e loro figli cesari.

<sup>3)</sup> Онъ является на нихъ, даже подъ видомъ бога солица или навъ Жарсъ.

на щить константиновскую монограмму. Подобный-же щить, въ другихъ примърахъ, повъшенъ на дерево, или поставленъ на полустолбъ. Еще долго нотомъ монограммы встръчаются на византійскихъ монетахъ, т. н. императоръ Юстинъ I-ый (518—527) представленъ съ этимъ знакомъ на груди, а племянникъ и наслъдникъ его Юстиніанъ I-ый, изображенъ съ монограммой въ рамкъ, украшенной фигурами драгоцънныхъ кашней. Извъстно, что Константинъ, приказалъ своимъ воннамъ носитъ монограмму на щитахъ, шлемахъ и датахъ; онъ самъ является на медаляхъ въ оружіи съ этимъ священнымъ знакомъ.

Замъчательно, что монограмма изображена также на того рода бияхахъ, которыя привъщивали въ бронзовымъ ощейникамъ, надъваемымъ въ наказаніе бъгнымъ рабамъ 1). Страннымъ можеть показаться факть, тогда какъ, обидное слово "рабъ", ни разу не упомянуто въ многочесленныхъ эпитафіяхъ върующихъ, отврытыхъ до сихъ поръ, знавъ Христа является на инструментахъ пытки несчастныхъ и обиженныхъ членовъ римскаго общества, на предметахъ, которыми, указывале ихъ поворъ и унижение. Вотъ какъ можно объяснить это обыкновеніе, несогласное съ принципани новой религіи: императоръ Константенъ запретель выжигать клейно на лбу бёжавшихъ рабовъ и замёвиль его ошейникомъ-поторый уже и прежде употребляли въ нодобныхъ случаяхъ--на вругиых или ввадратныхъ бляхахъ вотораго вырвамвалась монограмма Христа (въ одномъ примъръ, мы видимъ её между А и W), дабы провинившійся невольникь зналь, что онь обязань, уменьшеніемъ наказанія и облегченіемъ своей судьбы, вёрё Спасителя. Имя владетеля раба и указаніе вуда сибдуєть доставить посибдняго, въ случей возобновленія повытви освободиться, являются туть-же. Скова "tene  $me^{\alpha}$ , T. e. "держи меня" (понимается, ири новомъ побъгъ), начинаютъ надиясь; она сдълана, вногда, на самомъ описаниять. Всъ отпрытые, до сихъ поръ предметы подобнаго рода 2), относятся въ IV-му в V-му въкамъ; ихъ употребляля въ царствование Бонстантина и остявиль, при Аркадін ж Гонорін.

Мы видимъ, следовятельно, что монеграмма изображалась, иногда, съ целію напомнить имя Снасителя, и выразить веру въ него, но такме чтобы представить сирыто престь. Христіане, первоначально, давали

<sup>1)</sup> G. B. de Rossi. Bulletino di archeologia cristiana 1874 Nº 2.

<sup>2)</sup> Они были отврыты въ Риив, исключая одного, происходищаго изъ города Нииъ, (Nimes) во Франціи.

орудію искупленія форму Т, но этоть знавъ является у михъ очень ръдко, такъ навъ они избъгали прамаго изображенія преста, иредночитая скрытыя фигуры его; одной изъ посл'яднихъ и, всего чаще повторяемой съ IV-го ст-ія, была монограмма престовидная — ; изъ неё, върояхно, образовался престь, называемый латинскимъ, который замънилъ Т и сохранился до сихъ поръ у христіанъ Запада 1).

Посредствомъ монограммъ, върующіе пріучились смотръть на внамъ, не шийвшій двойнаго значенія, и прямо напоминавшій имъ орудіе, къ которому быль пригвождень Спаситель. Но не ввирая на то, что, когда они начали взображать престъ неспрыто, прошло уже нъсколько десятидътій что его по поведънію Константина перестали употреблять какъ орудіе казни, повтореніе преста христіанами происходило, при обстоятельствахъ уменьмавшихъ, по возможности, то поворисе значеніе, которое онъ ниваъ у превнить Римлянъ, т. н. его двавли изъ прагоцънных металловъ, покрывали украшеніями и т. д. Извъстно, что уже императоръ Константинъ помъстиль, въ своемъ дворцъ въ Константинополь, и возль гробницы св. Апостола Петра въ Римъ престъ усванный драгоценными камнями. Первые, дошедше до насъ, монументальные вресты украшены арабесками, фигурами драгоциныхъ камней м цветовъ 2), т. н. Спаситель упирается на подобный кресть въ барельеф'в саркофага Probus, префекта Рима, умершаго въ 395-мъ г. Къ этой-же эпохъ сабдуеть отнести два преста, того-же характера, нашисанные въ катакомов Понціана. Раньше этого времени, орудіе искупленія не является во фрескахъ подземныхъ кладбищъ на видиомъ мъстъ, но представлено сврыто, такъ, что линіи его нужно искать и отгадывать. Въ У-мъ въвъ монументальный престь полазывается вмъсто добраго мастыря, имъя съ каждой стороны по овиъ, к. н. во фрескъ одного ваз кубикулей катакомбы Баллиста; или его дають въ руки божественному цастырю, к. н. въ мованит церкви, второй четверти V-го ст-ія, Назарія и Бельсія, въ Равений; въ базнаний св-го Аполлинарія, того-же города, орудіе искупленія, въ мованив VII-го ввиа, является среди звъзднаго неба и занимаетъ мъсто Спасителя, въ сценъ прео-

<sup>2)</sup> Мы знаонь также, изъсловь инсатолей цоркви, что кресты, покрытые драгоцвиными намиями, христіане, въ V-иъ ст-ік, яссняя въ термественныхъ шествіяль.



<sup>1)</sup> Есть приивры употребленія преста, пивющаго видь буквы стау — за концв ІV-ге ст-ія, т. н. Зепонь, списконь Веронскій, жившій вь эте преки, гепорить, что овь поставиль престь формы — , на вершинв, построенной нив базнавки.

браженія. Въ средневѣковой, мусивной живописи церквей Рима и Равенны, кресть, изображенный обыкновенно въ полусводѣ абсидъ, представлялся окруженный сіяніемъ и усѣянный драгоцѣнными каменьимы, не столько чтобы сгладить его поворное значеніе, которое начинало уже забываться, сколько оттого, что въ этотъ періодъ отраженія, въ истусствѣ западныхъ христіанъ, идей Востока, всѣ ихъ религіовныя фигуры являются въ славѣ и торжествѣ; т. н. въ мозаниѣ VI столѣтія, церкви св. Виталія, въ Равеннѣ, кресть, богато украшенный, помѣщенъ въ срединѣ вѣнца, который несутъ два летящихъ ангела. Кресты подобнаго-же характера, видны въ барельефѣ нѣкоторыхъ диптиховъ V-го вѣка.

Величаніе вреста, или дучше скавать, поклоненіе ему, представлено также на серебряномъ блюдцъ (около четверти въ діаметръ, въсомъ до полутора фунта); оно было отврыто въ Сибири, на Березовыхъ островахъ, гдв его вырыми изъ земли. Появившись въ 1868-иъ г. на Ирбитской ярмарив и проданное въ ломъ, оно поступило въ собрание гр. Григорія Строгонова. Это, в'вроятно, церковный дискось; на внутренней сторонъ его видно, слъдующее, литое, отчеканенное, рельефное изображеніе: по сторонамъ водруженнаго въ шаръ, креста, богато украшеннаго фигурами драгопънныхъ камней, приближающагося въ формъ, называемой датинской, но съ расширяющимися оконечностями, стоятъ два архангела, держа, въ лъвыхъ рукахъ, по жезлу, а правыми, поднося ихъ въ груди съ отврытыми, во вижинюю сторону, ладонями, дъдають движеніе, выражающее благоговініе, проявляющееся и въ ихъ, нъсколько наклоненныхъ головахъ. Подобная пова святаго умеленія м благочестиваго удивленія встрічается, нерідко, въ византійскомъ искусствъ, равно какъ и въ произведеніяхъ мастеровъ перваго періода эпохе возрожденія, въ Италія. Головы архангеловъ окружены ниибомъ, они стоять на усыпанномъ цвътами дугу, изъ котораго вытекають четыре источника — райскія ріки. Соединеніе отдаленныхъ традицій влассического художества, съ очень разво характеризированными пріемами византійского искусства, ясно проявляется туть, что и позволяеть отнести этоть вамвчательный памятникь, который въроятно, перешенъ изъ Византіи въ Россію и потомъ въ Сибирь, приблизительно къ VII-у ст-iю \*).

Въставиъ общества древне-русскаго искусства, при Московскоиъ вубличнонъ Мувећ, издаваемый подъ редакціей г-а Филимонова. Москва 1875 (6—10).

Монограмма и кресть являются иногда на верху древка, нижная окоечность котораго, произаеть зивю, что должно выражать побъду Хрика надъ демономъ, изображеніе, встрічающееся только послії Конкантина. Согласно историку Евсевію, этоть императоръ повелійть преджавить себя въ преддверіи своего дворца произающимъ копьёмъ "labaчаю" дракона, низвергнутато къ его ногамъ; типъ, повторяющійся на »боротів медалей Константина и сына его Констанція 1).

Равносторонній вресть является уже на монетахъ Константина и съдновей его Криспа в Константина юнаго отчеканенныхъ въ Трирѣ, но, какъ всялюченіе; чаще, знавъ этотъ начинаетъ изображаться на монетахъ въ У-мъ ст-ін; онъ укращаетъ щиты виператоровъ Гонорія и Осодосія ІІ-го, скинетръ императора Валентиніана ІІІ-го и діадему Ли
щиніи Евдовів 2), жены послідняго; въ этомъ віжі кресть заміняетъ почти совершенно монограмму на монетахъ. Императоръ Юстиніанъ І-ый очень часто является на своихъ медаляхъ, держа въ рукі сферу, увіснчанную крестомъ. Когда послідній заступиль місто монограммы, то христіане начали помінать его всюду, гді прежде ставили знави Христа, на самыхъ видныхъ містахъ, к. н. на вершині церквей, на стінахъ своихъ домовъ, на хозяйственныхъ предметахъ, на одеждахъ и т. д.

## XXII.

Другой знавъ следующей формы также можно считать сврытымъ изображениемъ преста, хоти онъ виблъ, вероятно, не только это одно значение. Въ археология его называютъ "сгих gammata"

Статья г-а Ө. Буслаева.—G. B. de Rossi. Bullettinofdi archeologia cristiana anno 1871. № IY.

<sup>1)</sup> Зийя, быда у христіань симводомъ осторожности; «Будьте мудры нань змін, и просты какь годубн» (Кванг. оть Матеен Х. 16) сказадь Спаситель, свеннь ученикамь.

<sup>2)</sup> Mozzoni Tavole cronologiche critiche Venezia-Roma Secolo V.

TAND MAND ON B COCTONTS HER COCHMENIA TOTAPEXE PROTOCHEXE INCOMMENSIXE букръ  $\Gamma$  (ганна) ихъ оконечностичи. Ганнатическій кресть , частся на христівнскихъ памятникахъ, прежде всего, ридомъ тафіями, раньше Константина. Мы видимъ его возяв надился III-го ст-із вы ватакомбы города Кырви, въ Тосканъ; на надгробной илить ринскаго происхожденія, сохраняющейся теперь въ собраніи древностей города Бергано, вийсти съ нопогранной Константиновской, возни экитафіи 1) 363-го г. и въ сопровождение монограммы, вънга и пальмы <sup>2</sup>). Во мно-PRIX ADVINIT IIDEMEDRIE DREHOCTOPOHHIE ROCCES CE SAPRYTRIME ROHURME, является пеполненість ватакомбныхь надгробій, или отдально подлі вмени умеримаго 3), или между A и W. Насколько разъ повторенъ \* этотъ-же внавъ на христіансвенъ саркофагѣ 4) IV-го ст-ія, но сперѣс ванъ украшеніе, чёмъ съ симводическою цёлію. Онъ ввображенъ на CHRHRHATA HARDANA, HA HOTATANA, ROBBHANA M HDYFRNA HDERMETSNA HEбольнихъ разибровъ, христіанское происхожденіе которыхъ, не всегда однаво можно доказать положетельно 5). Его встрачаень также въ страмехь, очень отделенных отъ Италів, на христіанских намятникахь, относительно, болъе пованяго времени, какъ напримъръ, возлъ надинся V-го или VI-го въка, изъ Мангейнскаго музен.

Въ стънной живописи подвемныхъ владбищъ, гамиатическій крестъ, показывается повже, чъмъ возлё надписей; онъ находится на туникъ добраго пастыря 6), во фрескъ IV-го ст-ія, изъ катакомбы Generosa, вырытой подъ священной рощей извъстнаго братства Арваловъ 7).

Она находится теперь въ христіанскомъ отдёденів Латеранскаго Музея въ Римъ.

<sup>2)</sup> G. B. de Rossi, Inscriptiones urb. Rom. sept. saec. antiq. p. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Одниъ изъ подобныхъ памятниковъ находидся въ музећ города Неаноля, другой быль недавно открыть въ подвемиомъ Рамћ. G. B. de Rossi. Bullettino di archeologia cristiana anno 1873. № 2.

<sup>4)</sup> Теперь въ городъ Миланъ.

<sup>5)</sup> Врестъ съ загнутыми понцами, употребленъ также вакъ илейно наменотеса на намияхъ храна Софін Премудрости, въ Константинополі. (Révue Archéologique Avril 1876. Paris).

e) G. B. de Rossi. Bullettino di archeologia cristiana anno 1868. p. 74.

<sup>7) «</sup>Fratres Arvales» было братотве прецевъ богини земледвлія—Dea Dia—учрежденное, канъ предполагають, Ронулонь и состоявшее изъдвінадцати членовъ, вочти всегда значительныхъ лидь, истерыни, во времена имперіи, считались и императоры. Подловеніе этей богині было главной цілью еснованія товарищества Арваловь, существовавшаго до середины НІ-го ст-ія. Праздинаь Fratres Arvales продливают три дин въ май ийсяці».

Type "Pastor"—clobe of Hamecano Hare mans — crouse open geревьевъ, спрестивъ ноги, нежду двуня органи, съ свиралью въ превей рукъ, поднося её къ устанъ и упираясь къвой на посохъ; на нижней оконечности его норочной туники, въ томъ мёсті, гді иногда явля-EDTCH EDYTE HEL METALLE BAN HEL HOLD HOPETEND METERIE (calliculae), ROторына Рамане, временъ виперія, упращали своя одежды, два раса повторена следующая фягура 👝 Г . Она снова видна на туника добраго настыря, въ станением ната помбъ Неаноля 1), гда онь степть, совершенно въ тошъ-же положения, какъ и во фрескъ кладбища Generoва, на лугу, нежду деревьями, и овцами. На едежде негильщина "foscoris Diogenes" 2) въ натакомбной стинониси, въображенъ тотъ-же престъ съ загнутими концами. Онъ, сволько до сихъ воръ извёстно, быль употребляемъ христіанами, не въ нервыя времена распространенія повой вёры, но номанывансь возлё наделсой перваго, втораго, и даже первой половины III-го ст-ія, но начиная встрічаться во второй подовина III-го вака и чаше въ IV-иъ.

Знамъ этотъ, однамо, нельзя считать христіанскимъ; онъ маляется гораздо раньше въры Спасителя и на предметахъ, открытыхъ въ различныхъ странахъ Азіи и Европы, дошедшихъ до насъ отъ отдаленныхъ временъ. Гамматвческіе престы, ничемъ не отличающіеся отъ изобраменныхъ въ натанембахъ Рима, мы находимъ въ Индіи з), гдѣ они назывались svastika — свастика 4) и, имъли особенное благопріятное аначеніе, будучи внаками благосковенія, добраго предвижненованія, пожеланія благополучія, счастія и отвращенія бъды 5). Свастика является у Брамановъ, т. н. въ поэмъ "Раманна" сказано, что когда порель Рама перевъжаль со своимъ войскомъ черезъ рёму Гангъ, чтобы идтя на за-

<sup>1)</sup> P. R. Garrucci. Storia dell'arte cristiana Tav. 91.

Сиотри часть 1-ую сер. 68, рисуповъ № 8.

<sup>3)</sup> Le Lotus de la Bonne Loi, traduit du Sanscrit, accompagné d'un commentaire et de vingt et un Mémoires relatifs au Buddhisme par Eugène Burnouf, secrétaire perpétuel de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. Paris imprimé par autorisation du gouvernement à l'imprimerie nationale, 1852.

<sup>1)</sup> Слово «Svastika» въ буквальномъ перенодъ означають на санепритокомъ изыкъ «хорошее существованіе» составляя фермулу привътствія, благенріятнаге пелація и одобренія. (Dictionnaire Sanscrit—français E. Burnouf).

<sup>5)</sup> Фигура слідующаго рода, отличающался ота свастики только тімъ, что загибы он обращены въ противенеломную сторону, называлась, какъ наметая, Sovastikaya, но это слево могло означать танис, посущаго Свастику. (Eug. Burnouf, Le Lotus de la Bonne Loi).

воеваніе Индін и острова Цейлона, то, на носу его пораблей, были изображены эти знаки благополучія. Но на памачникахъ браманизма "свасстива" начерчена не такъ часто какъ у Буддистовъ; её невамвино нахолишь въ началь вли въ концъ буддискихъ надписей, въ пещерахъ западной части Индін, равно какъ и въ эпигрефическихъ памятникахъ. того-же върованія, около города Каттакъ, столицы провинція Ориссы 1); oha aresetca e ha idobenia gyeleckena nogalana, beiontena ba Mhrie 2). Мы вотръчаемъ свастину у вобхъ посибнователей Буддизма, даже самыхъ делехъ е отдаленныхъ отъ Индів, в. н. у жителей Тибета и Сибири, у Китайцевъ, Японцевъ, вообще всюду, куда проникали миссіонеры этой религін. Но знавъ, навываемый въ Индів "свастива" не принадлежить единственно браманизму или буддизму, онь изображень при условіяхъ исплючающихъ вліяніє бултивна — на памячникахъ, домедшихь до нась оть глубокой древности и открытыхъ въ западной и въ съверной Европъ, равно какъ и на берегахъ Средивемнаго моря. Такъ, напримъръ, при раскопкахъ произведенныхъ въ посявдніе годы г-омъ Шлиманнъ 3) въ Гиссарлинъ 4), въ томъ мёстё гдё, какъ онъ предполагаеть, стояль городь Троя, этоть ученый нашель предметы, различнаго рода и формы, изъ обожженной глины: основни сосудовъ, двойные конусы съ просверменными, круглыми отверстіями, яввёстные HORT HASBAHICHT BEPETCHHLITT ROJERT (fusa oles), Aucen, Epyru 5) Heизвъстнаго употребленія, на поторыхъ очень часто является врестъ съ загнутыми концами, многда и следующаго вида . Г , отдельно мли вивств съ другими символическими фигурами. Па . . мятники эти дешли до насъ отъ временъ доисторическихъ и въроятно принадлежатъ народу арійскаго племени. Тотъ-же знакъ повазывается и на предметахъ

<sup>1)</sup> The Journal of the royal Asiatic sociéty of great Britain and Ireland. (vol. the sixst p. 453, 454, 455).

<sup>2)</sup> Друган фигура «Nandavartaya» им «Nandyavarta» т. с. «свивавіс» им «пругъ счастія», въ которой свастина находится посередний, но значительно усложнения: запличающая элементы метива орнаментаців, называемаго Гревани Μαιανδρος — масандгов, и очень часто употребляемаго нии въ архитентурй, на вазыхъ и на другихъ предметахъ даже небольшихъ разийровъ, была также знакомъ счастливаго предзнаменованія въ дровней Индів.

<sup>2)</sup> Dr. Heinr. Schliemann. Trojanische Alterthümer. Bericht über die Ausgrabungen in Troja. Gr. 8. LVII. 319 Seite. Leipzig 1874 mit einem Atlas.

<sup>4)</sup> При входъ въ Дарданелам изъ Средивеннаго кори, на азівтскомъ берегу.

ь) Часто 16 кетровъ подъ землею,

нать обожменной глины 1), очень приблимающихся своей формой ить выкопаннымъ г-омъ Шлиманнъ и отврытыхъ, въ свверной Италіи, около осер-HUND HOCTPOORD, A BE TOTO POR BONISM -- terramares -- ROTOPHE COXPAняють сабды жизни первобытныхъ обитателей Италів. Ганистическій престъ, но съ отими пополненіями, р 🗇 📙 им видииъ на пускахъ діадемы язъ серебра, также вре 🗖 🗖 пенъ доксторическихъ, вырытыхъ вов земли недалено отъ города Беневенто 2); на пенлохранительных вазахъ, язъ Poggio Renzo, ополо города Кырзи, въ Тоскана з). дошедшихь оть народа, предшествовавшаго Этруранамь, въ средней Итадін, такъ какъ урны эти были отерыты подъ землею, выброшению при выкапыванів этрурских впогеевь, вногда и подъ последници. Престь съ загнутыми концами, также встречается на следующихъ вамятникахъ, которые мы тугъ перечясиямъ. На погребальной урнъ, особенной формы, найденной въ опрестностихъ Рима, возав Альбано; на подобномъ-же прекметь, періода доэтрурскаго, изъ гробницы города Цере (Caere); на золотой брошив того-же происхожденія 4); на пеплохранительной урив, наъ Schropham, въ Норфолькскомъ графствъ, въ Англін 5), (въ послъднемъ примъръ рядъ гамматическихъ крестовъ укращаетъ урну); на поринескихъ и аенискихъ вавахъ, ранияго заленическаго періода; на сосудахъ эпохи Пеласговъ, изъ острововъ Милоса и Оера (теперь Санторинъ); на осколкахъ вазъ, заключавшихся въ гробницъ, около развалинъ города Кумы 6), — Симае въ Италін, и очень древней, потому, что она находилась подъ двойнымъ слоемъ гробницъ, періодовъ греческаго и римскаго; въ саминтскомъ ипогев, недалеко отъ города Капуа 7), въ последнемъ случав, на груди мужской фигуры въ тунивъ,

<sup>1)</sup> Сохраняющихся теперь въ музей города Модены.

<sup>2)</sup> Annali dell'Instituto di corrispondenza archeologica, volume XLVII. Roma 1875.

s) Sépultures à Incinération de Poggio Renzo, près Chiusi (Italie) par Mr. Alexandre Bertrand dans la Revue Archéologique 1874 Paris.—Sopra due dischi in Bronzo Antico-italici del Museo di Perugia e sovra l'arte ornamentale primitiva in Italia dal Conte Giancarlo Conestabile professore di Archeologia nella università di Perugia. Torino, 1874.

<sup>4)</sup> G. Mortillet. Le Signe de la Croix avant le Christianisme. Paris 1866.

<sup>5)</sup> Теперь въ Британскомъ музећ, въ Лондонъ.

<sup>6)</sup> Raoul Rochette dans les Mémoires de l'Académie royale des Inscriptions et Belles-Lettres. Appendice A. T. XVII.

<sup>7)</sup> Minervini, Bullettino Archeologico Napolitano Nuova Serie N 49. (25 dell'anno) II Giugno 1854.

намисанней на ствив и изображающей, въронию, мреца пегребеннаге туть. Кресть съ загнутыми понцами, является танже на понетахъ города Газы, въ Палестинъ, Коринеа, въ Греціи, Сиранувъ, въ Сициліи, на мнегихъ греческихъ вазахъ съ юга Италіи, Греціи, вообще въъ странъ Востока заленическито, не стель древнихъ однаве, канъ названныя выше и сохраняющихся въ разныкъ нувелхъ Европы; на осколкахъ слиняныхъ вазъ, временъ доисторическихъ, открытыхъ въ Даніи, на различныхъ предметахъ дохристіанской экохи, происходящихъ изъ Скандинавіи 1) равно какъ изъ съверной, средней и западной Европы; на бронвевой бляхѣ или бронитъ, занимая главное итсто среди другихъ украшеній, памятникъ найденный въ гробимцѣ—tumulus—въ Швейцаріи (Canton de Vaud); витстъ съ предметами, которые относять его въ концу бронзоваго или началу, желѣзиаго періода 2); на галломеньтійскихъ монетахъ 3), на алтаряхъ галло-римскаго періода, и т. д. и т. д. 4.

У Римлянъ, гамиатическій престъ пвиястся по времена имперія, на различнаго рода паматникахъ, такъ, что мельзя доказать христіянское происхожденіе намого-либо предмета изображеніемъ на немъ осначенной фигуры, если не изобстно его происхожденіе, или если послёдния не по-немиена другник символами. Мы видинъ престъ этой формы, возять одней изъ языческихъ надписей, открытыхъ въ Африкъ, въ городе Тебесса (римсиой бевеста) и на flabellum—небольномъ въеръ, употребляенемъ для раздуванія отня при мертвоприношеніяхъ—въ сцент ідпіврісіо т. в. представленней върамской мозавить 5).

Въ перечисленныхъ выше приитрахъ, крестъ съ загнутыми концами, изображенъ или одипъ или съ другими знаками, то, какъ укращене, к. н. на греческихъ вазахъ, гдт ряды его составляють бордоръ пругонъ главнаго сюжета, то, на самонъ видномъ итстъ, будучи окруженъ лиміями и круждами, которые образують родъ рамки, какъ бы назначенной для того, чтобы выставить на видъ эту фитуру и возвысить ел значеніе,

<sup>1)</sup> G. Mertillet. Le Signe de la crois etc.

<sup>2)</sup> Bonstetten. Recueil d'antiquités Suisses. Berne 1855 avec Atlas. Planche IV.

<sup>\*)</sup> Sinnhilder und Kunstvorstellungen der Alten Christen von Dr. Fried. Münter. Altona 1825.

<sup>4)</sup> Revue Archéologique 1873 Décembre.

<sup>5)</sup> Hagamon E. S. Visconti.

ж. н. на исплохранительных урнахъ, изъ Цере (Caere) и Кызги (Poggio Renzo). Свавать, что гамматическій престь обравованся телько BCABRCTRIO NIPM ARHIR, ABARROL CHURCTBOHRO ROTE MPOCTOR NOTERS OPHRHOHтацін, на основанін употребленія его въ накоторыхъ принарахь съ этой цълью; утверждать это, говорю я, едвали возиножно. Одинъ только фентъ присутствія въ различныя времена и у многихъ народовъ, живущихъ въ странахъ отдалениныхъ одна отъ другой, того-же самаго декоретивнаго элемента, долженъ возбуждать имсль, что онъ составился, первоначально, не телько для подобнаго навначенія. Право сдёлать это предположеніе, увеличивается въ томъ случать, если внакъ, считаемый мотивомъ украшенія, употреблень, хотя бы только и въ рёдинхъ примерахъ, при условіяхъ, не повроляющихъ отвергать его синволическаго вначенія. Иввастно, что фигуры, анавощія условный симсть, часто повторяемыя, примъняются, иногда, для упрашенія, не утрачивая своего символического характера. Мы видимъ, напримъръ, что ряди монограммъ и престовъ, на христіанских среднов'явовыхъ памятимвахъ, составияють иногда бордюры, и являются во фризахъ и вообще во второстепенных ибстахь, хотя нието, равунбется, не станеть опро-Bedrath, 4to oth share hotomy nedectabale beisebath especthing Deliгіозныя идел.

Признавъ сливолическій характеръ гамматическаго креста, слёдуетъ, если возможно, опредёлить его происхожденіе. Мы видимъ, что онъ является, въ самыхъ раннихъ, извёстныхъ намъ примърахъ, въ Индія, въ Малой Азія, въ южной части западной Европы, у народовъ отдаленныхъ другь отъ друга и арійскаго племени, отраслей общаго ствола, фактъ, указывающій, что у праотцевъ всёхъ Арійцевъ, существовалъ уже, до ихъ раздёленія, этотъ знакъ. Онъ, по миёнію Emile Burnouf 1) изображаеть инструменть называемый дагапі" и о которомъ говорится въ Ведахъ, употребляемый для извлеченія священнаго огня—Агни, Адпі, передъ алтаренъ жертвоприношеній. Орудіе это состоить изъ двухъ брусьевъ, положенныхъ крестообразно; загнутые концы ихъ утверждали четырьмя, вбятыми въ землю гвоздями 2); въ томъ мёстё, гдё брусья пересёкались, дёлали углубленіе и въ него вертикально входиль третій брусъ

<sup>1)</sup> La Science des Religions par Emile Burnouf directeur de l'Ecole française d'Athènes. Paris 1872:

<sup>2)</sup> Съ этимъ пополненіемъ явображена пногда свестика, я. н. на предметатъ открытыхъ г-омъ Шлименнъ въ Гиссерлиять и на греческей вазъ, происхедящей,

формы конья; вертя посавдній, производнай треніе, всавдствіє котораго получался огонь 1).

Если это мивніе пока только одно предположеніе; если нельзя свазать какое вменно вначеніе вміна, у древних Арійцевь, фигура ревносторонняго вреста съ загнутыми концами, то болве ввроятнымъ кажется, что внажь этотъ, во времена отдаленной древности, когда праотцы индоевропейскаго племени жили нераздёльно, въ центральной Азін, нивль уже у нихь священный симсль. Сь такинь значением является онъ у народа, но которому мы всего ближе можемъ подойти къ первобытнымъ Арійцанъ, т. е. у Индейцевъ, въ первоначальномъ ихъ основанія, въ стверной части полуострова, впоследствіи совершензанятаго вин. Унесенный Арійцами, по вірть того какъ они оставляли общее свое отечество и уходили на юго-востокъ и на западъ, этотъ знакъ, въроятно представлявшій у нехъ извъстные религіозныя идем, продолжаль долго потомъ изображаться ими, первоначально какъ символическая фигура, а впоследствие, при постепенномъ забренін его значенія, какъ мотиръ украшенія 2). Мы видимъ, въ самомъ дълъ, что чъмъ древнъе наизтникъ, на которомъ находищь гамматическій вресть, тёмъ смяьнье выражень его смиволическій характеръ 3).

по всей въроятности, изъ юга Италіи и находищейся, теперь, въ Мюнхенсконъ музеъ.

<sup>1)</sup> Не мометь-ин слушеть доназательствомъ что гамматическій престь быль орудість для извлеченія огня, факть появленія его, глевной фигурой, на урнахъ, заплючавшихь остатии сомменныхь твль. При тапихь условіяхь изобрашень этоть знакь на вазахъ, открытыхь въ Кьюзи (Poggio Renzo), въ Цере (Caere) и въ Schropham. Украшать предметь фигурами, которыя напоминають его назначеніе и находятся въ связи съ последниять, быль пріёмъ очень обыкновенный въ классическомъ искусства; его можно предмедомить у обитателей Италіи, времень до-историческихъ.

<sup>2)</sup> Г-нь L. Müller деренторъ нумизматическаго Музея, въ Копентагенъ, писавшій уже объ этомъ знакъ и наифревающійся издать въ непрододжительномъ времени результаты своихъ новыхъ изследованій о тонъ-же предметь, полагаеть чте, означенный свиволь, арійскаго происхомденія. Мижніе это выразнях миж г-нъ L. Müller въ письмъ.

з) Частое повтореніе равносторонняго вреста, на глиняных сосудать и на предметахъ изъ бронвы, домедшихъ до насъ отъ обитателей Италін, вообще южной и Западной Евроны времень доисторическихъ—изобраменіе, заміченное г-онъ G. Mortillet—(Le Signe de la Croix etc.) и являющееси въ различныхъ видахъ, то навъ украшеніе, то при условіяхъ, допускающихъ символическое значеніе, можеть быть есть упрощенное представленіе гамиатическаго преста, най другой священный знавъ, общій арійскихъ пародамъ.

Такинъ образонъ можно объяснить появленіе преста съ загнутыми концами на намятникахъ столькихъ народовъ, но преимущественно арійскаго племени, и въ эпохи раннія, когда его нельзя приписать букдивму. Гораздо ръже встрачаемъ им знакъ этотъ у Семитовъ, къ которымъ онъ погь перейти отъ состанихъ Арійцевъ; чаще у народовъ ту-DAHCREXA, HO RE HERE, RARE MIN YES CRASSIES BINING, OHE OMES SAHCCORE буддивионъ, и въ иткоторыхъ случаяхъ, во времена относительно болте позднія, могь этимъ путемъ снова явиться, какъ мотивъ украшенія, у Арійцевъ, забывшихъ эту древнюю свиволическую фигуру своихъ праотцевъ. Такъ, напримъръ г-нъ Стасовъ \*) нашелъ гамматическій кресть на уворахъ полотенець, вышеваемыхъ крестьянками Новгородской и Орловской губ., воторыя, вёроятно, переняли его у сосёлнихъ Финновъ, такъ какъ онъ встричается въ шитъй рубашекъ Выборгской губ. убедовъ Каппали и Нейкирхенъ, равно какъ и на рубашкахъ Мордовскихъ и Остяцкихъ. Къ восточнымъ Финнамъ этоть знакъ быль, разумъется, ванесень миссіонерами буддійской религіи. Точно тавже появление и можно даже свазать, частое повторение вреста съ загнутыми концами, на памятникахъ Римлянъ временъ имперіи, слънуеть приписать, не столько воскресенію, среди ихъ, религіознаго симвода, принесеннаго изъ общаго отечества арійскихъ народовъ, сколько вліянію восточныхь вёрованій, наводнившихь, какь извёстно, своими идеями и формувами ринское общество этой эпохи. Буддійская свастика могла прійти въ Римъ темъ-же путемъ нанъ и символическія фигуры повлоненія персидскому богу Митръ, египетскимъ божествамъ Изидъ, Серапису и проч.

У христіанть, какъ мы уже сказали выше, гамматическій престъ явмяется довольно поздно, сколько до сихъ поръ извістно, во второй помовині З-го віжа, т. е. въ ту эпоху, когда вірующіє прінскивали размичныя фигуры, чтобы напомнить орудіє искупленія не изображая его открыто. Для этого они віроятно переняли у Римлянъ язычниковъ и мресть означеннаго вида, который поэтому нельзя считать самобытнымъ христіанскимъ знакомъ. Иміль-ли онъ у послідователей ученія Спасителя другой смысль? рішить трудно. Употребленіе его въ нівко-

<sup>\*)</sup> Русскій народный орнаменть. Выпусвъ первый: Шитье, Твани, Крумева. Изданіе общества поощренія художивковъ, съ объяснительнымъ текстомъ. В. Стасова.

торыхъ примърахъ, именно, возяв надгробій совершенно отдільно, заставляєть предполагать, что у него было и другое свиволическое значеніе \*).

## XXIII.

Распятіе является у христіанъ гораздо повже преста, иначе оно и не могло быть. Въ самомъ дълъ, если фигура орудія поворной кавии, употребленная какъ религіозный символь, смущала върующихъ первыхъ стольтій и назалась необынновенной язычникамь, то пополненіе иден искупленія, вменно: ввображеніе Спасвтеля, пригвожденнаго во кресту. должно было приводить въ сильнъйшее замъщательство новообращенныхъ и возбуждать еще болъе язвительныя наситиви язычниковъ. Не надо притомъ упускать изъ вида, что язычники, не понимая настоящаго сиысла догнатовъ новой религи, предполагали, что христіане обоготворяють человъка, распятаго за свои здодъянія к поклоняются орукію его назни, подобно тому, вакъ они изображению своихъ боговъ, что должно было вазаться имъ величайшимъ безуміемъ. Объ этомъ говорить и апостоль Павель въ своемь посланіи из Коринеянамъ: (гл. 1. 23) "А мы пропов'ядуемъ Христа распятаго; для Іудеевъ соблазнъ, а для Еллиновъ безуміе". Изъ словъ церковныхъ писателей и изъ дѣяній мучениковъ, извъстно также, что проконсулы и правители провинцій, судившіе христіань, не разъ убъкдали ихъ не поклоняться человъку несчастному, вазненному, воторый не будучи въ состояни спасти самого себя, не могь потому спасти и върующихъ въ него.

Слъдствіемъ непоняманія была насмъщка, я памятникъ особеннаго рода можетъ дать намъ очень върное понятіе, до какой степени она иногда была неумоляма и вдка. Въ Римъ, на палатинскомъ холив, среди

<sup>\*)</sup> Не могла-ли свастика, составлявшая у Буддистовъ знакъ првиятия ихъ религие—её чертили на лбу неофитовъ—означать, на гробинцъ христіанина, что умершій удостеплся нолиего посвящения въ таниство вовой въры? Но это, разумъстся, только одно предположеніе.



развалинь дворца Цесарей 1), отврыли, въ юго-западной части его, возяй церкви св. Анастасіи, въ 1857-иъ г. нёсколько комнать. Стёны ихъ были поврыты graffiti, т. е. фигурами и надписями, начерченными остріемъ на штукатурки, вироятно того рода палочками—stili—изъ вости или исталла, которыми древніе Римляне писали по навощеннымъ дощечвамъ. Будучи постоянно подъ рукою, стили служили имъ также, когда они для забавы чертили на стивахъ и колоннахъ домовъ, все что приходило имъ въ голову. Слиды этого рода развлеченія, им безпрестанно встричаемъ въ Помпей.

Согласно немоторымъ археологамъ, въ этомъ врыле дворца Цесарей, жили ветераны ихъ страже; а по метнію другихъ ученыхъ, находилась школа пакей виператоровъ (paedagogium); последнее предположение въроятиве и доказывается "graffiti" успотрънными туть. На стънъ одной взъ этихъ комнать, начерчена совершенно неопытной рукою. внолив по дътски, следующая нарикатура 2): на вреств, формы греческой буквы "тау Т", изображенъ человёнъ сълошадиною или скорёе. ослиною головою; онъ одёть въ рубашку-interula, неподпоясанную тунику и въ того рода панталоны, носимые у Римлянъ преинущественно солдатами, какъ это видно по барельефамъ Траянской колонны и тріумфальной арии Константина 3). По правую сторону его стоить чемовъть въ туникъ, какъ бы обращаясь къ нему съ ръчью, поднимая авную руку и раздвияя пальцы 4). Надъ горизонтальнымъ брусомъ, нъсколько вправо отъ вертикальнаго, возвышается линія представляющая палочку, которая оканчивается фигурой дощечки для надинси. Вправо отъ вресте, нёсколько выше его, является греческая литера Y, вёроятно, заглавная буква имени посмъявшагося надъ христіанами, а внизу начерчены савдующія греческія слова: ΑΛΕΞΑΜΕΝΟΣ ΣΕΒΕΤΕ

<sup>1)</sup> JI Crocifisso grassito in casa dei Cesari dal P-e R. Garrucei della Compagnia di Gesù. Roma 1857. Das Spott-Crucifix der römischen Kaiserpaläste von Ferdinand Becker. Breslau 1866. G. B. de Rossi. Bulletino di Archeologia cristiana anno 1863. Das Spottcrucisix von Palatin und dessen neueste Deutung von Dr. Franz. X. Kraus in Pfalzel. Wien 1869.

<sup>2)</sup> Отділенный отъ стіны, вусовъ штукатуры съ означеннымъ ресункомъ, находится теперь въ Кирхеровомъ Музей въ Римі.

<sup>3)</sup> Beulé. Fouilles et Découvertes. Paris Didier 1873.

<sup>4)</sup> Приблеменіе руки из устамъ и посланіе поцілуя было, какъ мы уже виділя, движеніе сопровождавшее у Грековъ в Римлянь поклоненіе изображенію Бога.

(BMBCTO SEBETAI) OEON — "Augreaments hormohagter erocmy Bory". Такъ какъ, не въ одной изъ религій существовавшихъ до христіанства. не повлонялись Богу распятому, то ясно, что туть ны видимъ жародів въры Спасителя. Предноложение это подтверждается еще тамъ, что среди явычниковъ, согласно ибкоторымъ церковнымъ инсатежинъ и между прочинъ Тертулліану, существовало мивніс, будто бы хрискіми повленяются головъ дикаго осла. Какъ объяснить воявление подобра безразсудной выдумии? произопыв ин она въ следствіе влеветы Еврессы, наи недоброжелательства язычниковъ, непониманиять догматовъ христіанства; была ян она результатомъ простой случайности, — свазать трудно. Можеть быть Рямаяне самхаам отъ христіанъ, о торжественномъ, въйзде Спасителя въ Герусалинъ на животномъ, поторое по мхъ идеямъ, было очень мало приспособлено къ тріунфальному нісствію, что могло навести ихъ на мысль представлять себъ этого страинаго для нихъ Бога, съ ослиной головой; или божество умершее поворной смертію на преств, какъ преступникъ, по понятіямъ явычниковъ, непонямавшихъ настоящаго значенія догматовъ новой вёры, было достойно носить ослиную голову. Во всякомъ случав, это вполив нельное мивніе существовало, и отношенія вариватуры въ послёдователямъ ученія Спасителя, стольно-же ясны, сколько и наибреніе автора ся осморбить върующихъ, выставивъ, на посибяніе, въ одной и тойже картинъ, обоготвореніе распятаго и поклоненіе ослиной головъ.

Воть что можно свазать о времени появления этого памятника; дворець Цесарей, на палатинскомы холий, не весь принадлежить одной эпохів; из дому Августа, наслідники его постепенно прибавляли невыя части, но нельзя однако опреділить, какой именно изь императоровь воздвигнуль ті зданія, въ развалинахь которыхь было отирыто насмішливое распятіе. Штемпели кирпичей, употребленныхь въ этой ностройкі, указывають на консуловь 123-го и 126-го г.; можно потому положительно сказать, что описанная карикатура не явилась раньше этихь годовь. Противоположныя границы полагаеть тормество церкви, такь какь нельзя предположить, что послів принятія императоромы Константиномы христіанской візры, ито либо осмішлися бы, во дворці его, и притомы на видномы містів, начертить рисуновы подобнаго содержанія. Но если мы примемь въ соображеніе, что премиущественно вы конців ІІ-го и въ началів ІІІ-го віжа, ходиль въ народів римскомы безсимысленный слухь будто бы христіане повлоняются ослиной голові,

факть, доказывающійся тімь, что Тертулліань и Минуцій Феликсь, живмиіе именновь означенное время, энергически опровергають влевету, взвеменную на вірующихь, тогда какъ предшествующіе и послідующіе христіанскіе нисатели, ничего не говорять о ней, то мы получаемь право отнести этоть памятникь, приблизительно, къ концу II-го или началу III-го ст-ія. Бъ тому-же заключенію приводить и форма греческихь буквь, употребленныхь въ пояснительной надписи. Изъ словъ Тертулліана также видно, что при дворіз виператора Септина Севера, было много христіань и можеть быть, между ними находился и тоть Алексамень, надъ которымь издівался язычникь оставшійся неизвістнымь.

Не смотря на совершенно неискусное, вполнъ ребяческое исполнение Этого рисунка, въ немъ однако пожно заметить некоторыя подробности распинанія и онъ способенъ дать намъ довольно ясное понятіе объ этомъ родъ казни древняго міра. Туть, какъ мы уже сказали, кресть напоминаеть букву Т, и вёроятно въ большинстве случаевь онъ шивль эту форму "). Прикриплять горегонтальный брусь из вертикальному, было удобиве на среванной вершине последняго, чемъ изсколько ниже, и не существовало притомъ никакой необходимости составлять вресть латинской формы, не для положенія распятаго, ни для помъщенія надпись, объясняющей его вину. Обывновенно преступники, приговоренные ит распятію, идя на смерть, несли на груди ярлыкъ, съ указаність ихъ злодіянія, который пототь прибивали ть орудію назни мии возвышали надъ нить. Въ насившливомъ распятіи эта дощечка явдяется на оконечности палки, прикрыпленной из горизонтальному брусу преста, нескольно вправо отъ головы казненнаго, вероятно для того, чтобы судорожныя движенія ся не могли сбить обвинительную надпись. Ноги распятаго упираются на небольшой поперечный брусь, прибитый из вертикальному, что также конечно взято изъ дъйствительности. Такія поддержив являются въ самыхъ раннихъ примърахъ изображенія Спасителя на преств, и только художники возрожденія, начиная съ Чимабую и Маргаритоне ди Аренцо, стали представ-

<sup>•)</sup> У Римлять употребляли различным орудія для распинанія; вногда, это быль простой столбь—«сгих simpleх»—из воторому прибивали гвоздями или привизывали веревнами преступника; иногда стих decussa»— × т. е. престь, состоящій изъ двухь брусьевь, соединенныхь посередний, и инфинцій видь латинской бунвы Х. У христіань его называють «андресвення» въ память апостола Андрея, который, согласно преданію, умерь на подебномь кресть.



дать ноги Христа, прибитыя из престу, иногда и вийстй, одника твоздемь, оставляя ихъ безъ всякой другой опоры; положение противуестественное, потому, что оконечности ногь не могуть выдержать тяжести свёсившагося тёла и должны оборваться. Ересть туть немного выше, стоящаго возлё него, Алексамена. У Римлянъ они не были высоки, только въ особенныхъ случаяхъ, и распиная значительныхъ преступниворъ или важныхъ лицъ, дёлали престы большихъ размеровъ 1).

Карикатура, начерченная врагомъ Алексамена, свидетельствуетъ, что Римляне распинали на двухъ брусьяхъ, составлявшихъ букву Т; обстоятельство объясняющее намъ, почему христіане Рима, первоначально, давали этотъ видъ знаку искупленія; желая напомнить крестъ, они изображали его, придавая ему форму нанболье употреблявшуюся въ ихъ дни и передъ ихъ глазами. Вообще, по памятникамъ можно валижить, что орудіе на которомъ былъ распятъ Спаситель, вибло, по миньнію последователей ученія его въ Римъ форму буквы Т, мля равносторонняго преста —, навываемаго греческимъ. Мы видъля что престъ матинскій +, является гораздо повже у христіанъ и былъ вовсе не мавёстенъ до V-го ст-ія.

Но всего ясиве и дучше всявих словь, объясняеть намъ насмёшливое распятіе, почему первые христіане не представляли Христа, пригвожденнаго во вресту. Подобное изображеніе столько-же снособно было служить, въ руких язычниковъ, орудіемъ из униженію ученія Свасителя, сколько и удалять отъ него сердца, илонившіяся из нему, смущая также новообращенныхъ, еще не утвердившихся въ новой религів, колебавшихся между прежникъ свениъ върованіемъ и христіанствомъ; имявстная осторожность относительно ихъ, была необходима <sup>2</sup>). Притомъ, всегда опасно возбуждать презрительный смёхъ людей, въ ру-

<sup>1)</sup> Такъ наприивръ Светоній говорить что Гальба, управляя Таррагонской Иснаніей, приговориль въ расситію спекуна, отравившаго своего нитемца, и вогда преступнивь этотъ, основываясь на томъ, что онь римскій грандавивь, пресиль себъ не столь поворной смерти, то Гальба приказаль пригвоздить его въ высокому и обстрогавному престу.

<sup>2)</sup> Наивреніе не отврывать разонь, въ совершенной полнотв, догнаты върм Спасителя неофитань, чтобы не подвергать вхъ вдругь слишновъ сильному исмытанію, межно замѣтить и въ образъ сообщенія сниволически, другихъ христіанскихъ таниствъ, и. н. Евхаристін. Гораздо яснъе выражается эта сдержанность, въ спошеніяхъ съ новообращенными, равно накъ и язычниками, у писателей цержив. Она ослабъвала или увеличивалась, смотри по обстоительствамъ.

нахъ которыхъ ваша участь; переходъ, при подобныхъ условіяхъ, отъ насившии въ оснорблению, въ притеснению, совершается быстро. Нельвя, въ самомъ дёлё, не согласиться, что главный догмать новой религін-некупленіе первороднаго гртха Сыномъ Божінмъ, отпавшимъ себя на поруганіе и на казнь смертнымъ-быль въ слишкомъ рёзкомъ противоръчин съ понятиями Грековъ и Римаянъ о Богъ, слишкомъ не согласень съ натурой жителей неба, которымъ поклонялись въ мірв влассическомъ, всегда невозмутимо прекраснымъ, нестрадающимъ, чуждымъ всего, что обременяетъ слабыхъ смертныхъ, постоянно торжествующимъ надъ человъкомъ въ своемъ спокойномъ, одемпійскомъ удаленів. Контрасть, говорю я, быль слешкомь великь для явычниковь, чтобы божественная жертва не вазалась имъ вполив непонятной, слишконъ селенъ, чтобы люди влассического образованія, върившіе во Христа, не удалящись все-же отъ изображенія страданій его фигуративно, болье двухъ стольтій посяв Константина, когда обстоятельства наивнились и насмашки явычниковъ прекратились или перестали быть опас-

Не только распятіе, но даже и сцены униженій, перенесенныхъ Спасителемъ, до казни, к. н. вънчание терновымъ вънцомъ, поругание, бичеваніе, не встрівчаются въ христіанскомъ искусствів первыхъ візковъ. Ріджо и только съ IV-го ст-ія, какъ мы увидимъ дальше 1), на нёкоторыхъ саркофагахъ, является Христосъ передъ Пилатомъ, но не съ связанными руками, согласно тексту Евангелія, и далеко не въ томъ униженномъ положенін, какъ въ картинахъ мастеровь эпохи возрожденія. Въ барельефъ одного саркофага 2) IV-го ст-ів, Спаситель, задрашированный въ палаіумъ, поднамаетъ руку, отдёляя указательный палецъ, какъ бы обращаясь съ рачью въ Пилату. Последній, въ военновь облаченія, сицить въ курульныхъ креслахъ на возвышении, напоминая изображенія римских императоровь на ихъ медаляхь. У ногъ его стоить треножникь, съ вазой, для умовенія рунь. Въ другомъ барельефъ, подобной-же гробницы, Спаситель, представленъ между двумя солдатами; онъ держить въ рукт пергаментный свитокъ, являющійся, въ этомъ случав, семволомъ его ученія, за которое онъ приговоренъ къ



<sup>1)</sup> Въ 8-ей части этого сочинения, въ отделе истории христиненито искусства.

<sup>2)</sup> Опъ находится тепорь въ христанской отделени Латеранскаго музей въ Римв.

вавни; рядомъ, снова виденъ Пилатъ, въ той-же повъ, отверачивая гедову съ выраженіемъ досады и приближая руку въ щенъ 1). Сцены эт пополнены вънчаніемъ терніями, переданнымъ слъдующимъ образомъ: солдатъ почтительно опускаетъ, на голову Христа, одътаго въ палліумъ, въновъ, но не терновый, а сплетенный изъ розъ. Въ барельефахъ ираморныхъ гробницъ, открытыхъ въ южной Франціи, которыя вообще принадлежатъ въ временамъ, относительно, болъе позднимъ чёмъ римскіе саркофаги, чаще представленъ Христосъ передъ Пилатомъ, ноцълуй Гуды и прочіе, тому подобные сюжеты.

До прямаго изображенія распятія, христіане первыхъ въковъ, доходять постепенно и такъ сказать, черезъ рядъ приготовленій. Первоначально, при сближение Спасителя съ крестомъ, онъ представленъ поръ ведомъ одной еръ сниволическихъ бигуръ своихъ, именно агица 2). Въ ІУ-ъ ст-ін, надъ головою последняго является монограмма, въ У-ъ престь. Въ одномъ примере в), агнецъ стоитъ у преста, имеющаго форму Т, на верху котораго сидить голубь, съ одивновой вътной въ ELIOPE; 9TO ROLEHO CHEBOLHYCCEE BEIDRESTE, TO APHOLE, HOMECCHILLE въ жертву на престъ, возвратилъ роду человъческому миръ. Въ VI-ъ вът, въ мозанкахъ церквей Рима и Равенны, ягненовъ стоятъ или дежить на алтаръ, у основанія вреста, украшеннаго фигурами драгоцённыхъ камней; язвы видны у оконечности его ногъ и въ боку; изъ посебеняго провы падаеть въ чашу. Въ конце того-же столетія начинають делать престы съ фигурами агица въ томъ месте, где пересъваются брусья; неогда, онъ съ неибомъ вругомъ головы и держитъ это-же орудів искупленія 4). Престь является также, вийстй съ пикей,



<sup>1)</sup> Подносить руку во дбу, или щена, вообще на голова, было двиненіе, выранавнос, на мира идаесическома, почадь и огорченіе; на этой поза представдены, адлегорическими фигурами, покоренные пароды, на оборота изметерыхаримских исдалей. Измастио такие, что переда хранова Софіи препудрести, на Константиненся, императора Остиніана поставила статую цари Содонена, силенивщаго голову на руку, нака бы опечаленнаго така что храна, построенный византійських инператорома, превзомель велиноланісма воздантнутый има на Герусалена.

Значеніе агида, въ крпетіанововъ спиродивив, быле объяснене выше. Спетов гл. XIII.

<sup>\*)</sup> Münz. Archäologische Bemerkungen über das Kreuz, Mon. etc.

<sup>4)</sup> До досятаго отольтія, но болье въ западной, чень въ восточной перкия, сохранилось обывновскіе иродотавлять агида наме ногь распитаго Спаситом, вля во другую оторому вреста, ссля окъ быль передвиной.

губной вотинутой на трость, рожномъ для бросанія костей, клещами, молотномъ, терновымъ вёнцомъ, бичами и другими инструментамимученія Христа. Потомъ, на престё изображается Інсусъ, но пока тольно одинъ бюсть его, т. н. на подобномъ намятникъ VI-го вёна 1) представленъ два раза Спаситель по грудь; голова его окружена нимбомъ и инцё не выражаетъ страданій. Въ мозанит церкви "S. Stefano готопоо" въ Римъ (640 го г-а), на верху богатаго, украшеннаго фигурами драгоцівныхъ камией, креста, является также бюсть Спасителя. Надъ головой его десница, окруженная нимбомъ, выходить изъ облава 2).

Первые примъры распятія, мы находимъ на памятникахъ поклоненія частнаго, а не общественнаго. На металлическихъ склянкахъ з), посланныхъ въ подарокъ, съ масломъ, явъ лампъ, горящихъ передъ мощами мучениковъ 4), папой св-ымъ Грагоріемъ Великию (590—604),

<sup>1)</sup> Опъ находится теперь въ собранів христіанскихъ древностей, при ватижанской библістегь, въ Ринъ.

з) Изображеніе головы Спасителя среди врестообразнаго сіявія, надъ престомъ, поддерживаемымъ двуня ангелами, вырізвано рельефно на византійской камей овальной формы, упрашающей теперь волотой потиръ, Московскаго, Успенскаго собора. Камеа эта, манъ свидітельствуеть недпись, сділанная на ней, принадлежить тамие VII-му ст-ію. Приблизительне, пъ тому-ше временя, слідуеть отнести другую византійскую камею, сохраниющуюся въ себранів антиковь и медалей, при національной библіотелі въ Паримі, съ изобрашеніемъ лика Спасителя въ престовиванной библіотелі въ Паримі, съ изобрашеніемъ лика Спасителя въ престовиднень намей, надъ престовъ, не обі стороны потораго стоять два архангела. Орудіе вопушленія туть ведружено въ шарь, опрушенный четырьня райскими різнани. (Вістиннъ общества древне-русскаго псиусства, при московскомъ публичнень Музей, падаваемый подъ редакціей Г. Филинонова. Москва 1875. № 6—10 стр. 58).

<sup>3)</sup> Ихъ местнаддать и сив находятся теперь въ совревищиндъ собора города Монда, сподо Милана, въ Италів. (Монконі. Tavole cronologiche critiche della Storia della chiesa universale. Venezia. Roma 1861. Secolo VII).

<sup>4)</sup> Между богонольцани того времени, существоваль обычай, посёщая гробницы мучениковь, брать масле, изь данив, опетившихся передь ихь мощани. Для этого унотребляли особенные сосуды, обыкновенно сь изображеність того святаго, ираху котораго неизопались. Тань наиринёрь, не всемь Вестопе были очень распростравены въ VI-онь и VII-из стелетій, илоскія склинай, изь обощненной глины, дошедшім до нась въ звачительномь количестве; на няхь является св-ой велинонученить Мина, нощи потораго, дежали из пустыпе, въ делити индика отъ Александріи и были въ большень увашеній, прениущественно въ Египте и Малей-Авін. Она представлена въ вониснома облаченіи, въ положенія полящагося; съ нашдей стороны его головы видны равносторонніе вресты, а у ногь, два демачіє верблюда; по такь нака послёдніе пенолисны очень пеудовлетворительно, то мельзя скавать, въ санома ли дёлё кетёли взобразить туть этихь, новле-

Осодолиндъ королевъ Ломбардской, представлены различныя релизвиня сцены 1) и между прочимъ, изображена также голова Христа. Окруженная крестовиднымъ нимбомъ, надъ украшеннымъ крестокъ. По правую и лъвую сторону распяты разбойники; нъсколько выше изъ, видны солице и луна, подъ образомъ человъческихъ головъ, которы съ VI-го въка, очень часто пополняютъ сцену распятія 2) олицетворы природу, опечаленную этимъ событіемъ, идея выраженная съ особенном ясностію, на диптихъ 3) изъ слоновой кости, ІХ-го ст-ія, изъ монастыря Rambona, въ Мархіи, въ Италіи 4), гдъ, надъ распятіемъ, изображены солице и луна, человъческими фигурами по грудь; одног рукою они держатъ факелъ, а другую приблимаютъ иъ щемъ, двъженіе, выражавшее, какъ мы уже видъли выше, печаль, въ міръ античномъ. Надъ головами ихъ написаны елова: SOL, LVNA, т. е. солице и луна.

Сцена, скорће наменающая на распятіе, чёмъ изображающая его, представлена на одной изъ металлическихъ склянокъ, посланныхъ папой Григоріемъ, Феодолиндъ. Тутъ Христосъ, въ длинной тункитъ и съ врестовиднымъ нимбомъ вругомъ головы, стоитъ съ распростертыма руками, принимая положеніе распятаго, какъ, иногда, молящіяся въ катакомбахъ; съ объихъ его сторонъ, разбойники, надъ ними солице и луна, у его ногъ Богородица и апостолъ Іоаннъ. Для уменьшенія непріятнаго впечатлёнія, производимаго сценами, напоминающими казнь Спасителя, почти постоянно подъ сюжетами подобнаго рода, кли-же

няющихся св-му Мину, мивотныхъ пустыни, на поторыхъ прівзмала из мівсту его погребенія.

<sup>1)</sup> Предполагають что эти сосуды восточнаго происхождения и были прислаши въ Рамъ, изъ Герусалика, съ масломъ изъ лампъ, горащихъ у Гроба Госпедия.

<sup>2)</sup> Солеце и дуна, переданныя колоссальными маскани, якогда, въ фригійских шанкахъ, находятся на углахъ изкоторыхъ якическихъ саркофаговъ. Въ мірк плассическомъ, эти небесныя свътила быля эмбленами живни человъческой и възностя, они являются также на христіанскихъ памятинкахъ, въ сценахъ расмятін, воспресенія Лазаря, Вознесенія и пр. нодъ видомъ планетъ или какъ человъческія головы, изъ которыхъ одна окружена лучани или увънчана короней, а другая,—серповиднымъ мъсяцемъ. Такъ изображены ови, напоминая фигури Діаны и Аполлона, на глинаной ламив, первыхъ въковъ христіанства, вийсть съ добрымъ пастыремъ (Bellori Antiche lucerne).

<sup>3)</sup> Онъ находится теперь, въ собранія христівисияхъ древностей, при ватилисной библіотевъ, въ Рамъ.

<sup>4)</sup> Buonarruoti. Osservazioni sopra tre dittici antichi, d'avorio. Firenze 1776.

на другой оторонъ этих свляновъ, представлена побъда Христа надъсмертію, воспресеніемъ или вознесеніемъ на небо  $^1$ ), что повторяется на другихъ памятнявахъ.

Тригорій Великій, послаль Θеодолиндів, также, два плоских в медальона съ мощами для ношенія на груди; на нихъ распятіє передано уже
полніве; Спаситель представлень на врестів, формы Т, одітый въ длинный Colobium—хоλоβ(ον 2); голова его окружена нимбомъ, ноги
пригвождены отдільно и упираются на ступеньку. По обів стороны
мреста, Богоматерь и апостоль Іоаннъ. На одномъ изъ втихъ памятниковъ голова Христа, въ терновомъ візнів, а надъ нею солице и луна
означены звіздою и серповиднымъ місяцемъ 3). Извістно также, что
Григорій Великій послаль Рекареду, королю Вестготовъ, Оеодолиндів,
королеві Ломбардской и другимъ значительнымъ лицамъ его времени,
мресты, для ношенія на груди. Предполагають, что золотой кресть,
латинской формы, съ изображеніемъ на немъ распятія, вмалью, сохраняющійся въ сокровищниці собора города Монца, именно тоть, который быль послань этимъ папой, Оеодолиндів 4). Спаситель представлень на немъ въ длинной туникі, безъ рукавовъ; надъ головою его,

<sup>1)</sup> Одной изъ причинь удаденія христіань отъ изображенія распатаго Христа, была, можеть быть, ересь Арія, начавшаяся въ ІУ-нь от-ін в превратившаяся въ УІІ-нь. Извістно что послідователи ея, не признавали божественности Інсуса Христа и вірующіє, нометь быть, въ ніжоторыхь случаяхь, не хотіли, представляя страданія Спасителя, давать этинь, въ руки Аріань, оружіе для борьбы съ истинныма ученіемь.

<sup>2)</sup> Такъ называлась въ мір'в нласенческомъ, тункка съ коротким, кончеющимися выше лентя, руксвами. У Римлинъ ето была домашни оденда свободныхъ людей; на «colobium» набрасывали тогу или цалліумъ, когда выходили изъ дома. У христіанъ «colobium» сділался, превмущественно, одендой дьяконовъ.

з) Нъвоторое сходство съ распатіями этихъ медальоновъ, имъетъ изображеніе, выръзанное на колечномъ канвъ—лазурявъ—(lapis—lazu!i) — неизвъстнаго промсхежденія, вріобрътенномъ висю въ Кенстантиноволъ. Не смотря на довольно грубую ръзьбу, можно разобрать, что Спаситель въ тунняв, издающей ивсколько инже колънъ, пригвошденъ ко престу латинской формы; надпись видна надъ его головою; ноги прабиты отдъльно, упирансь на ввадратную ступеньку; по объ стороны преста стоять двъ фигуры, въроятно Богоматерь и св. Іоаннъ, совершенно канъ на описанныхъ выше медальонахъ и также, гораздо меньшихъ размъровъ, чъмъ Спаситель; возлъ головы Христа, солнце и луна передены двумя мругамя. Характеристика этого памятника позволяетъ отнести его въ VII-му ст-ію.

<sup>4)</sup> Mazzoni. Tavole critiche etc. Secolo VII.

окруженной нимбомъ, серповидная дуна и солице; ноги пригвождены отдёльно и стоять на квадратной ступеньив.

Самое раннее, явейстное до сихъ поръ, прямое явображение распятія, время котораго можно съ точностію опреділять, находится въ
миніатюрахъ Евангелія, на сирійскомъ нарічім 586-го г.; румопись
эта каллиграфа, по имени Рабула, происходить изъ монастыря св-го
Іоанна, въ городі Загба, въ Месопотамін и сохраняется съ 1497 го г.
въ Лоренціанской библіотенть, во Флоренція. Тутъ Христосъ, распять
на кресті латинской формы 1); голова его, окруженная волотымъ нимбомъ, кончающимся голубою каймой,поднята и лицё не выражаеть страданія. Ноги пригвождены отдільно; онъ одіть въ тунку безъ рукавовъ, падающую ниже колінь; по об'є его стороны расняты нагіе
разбойники, съ поясомъ вокругь бедръ: надъ крестомъ Спасателя солице
и луна, а у ногь его стоять, Богоматерь съ волотымъ намбомъ и св.
Іоаннъ. Ниже, на томъ же листь, представлена сцена во сърессенія.

Приблизительно, въ то-же время, явтописецъ Григорій Турскій, нисаль въ своемъ сочиненіи "De gloria martyr" что онъ видълъ, въ одной явъ церявей города Нарбоннъ, въ южной Франція, изображеніе распятія на ствив, въ которомъ Спаситель, прикрыть, только родомъ передника, отъ пояса до колбит; полунагота эта, оскорблиетъ епискова, какъ вещь непристойная. Памятникъ названный имъ, не дошелъ до насъ; его следуетъ отнести ко второй половине УІ-го ст-ія потому, что ещесковъ Турскій говорить о немъ въ 593-мъ г-ду, какъ о религіовномъ предметв, очень известномъ и почитаемомъ въ его время. Небольшое желёзное распятіе нашли, также, въ гробницё короля Хильперика, современника Григорія Турскаго. Изъ всего этого видно, что во второй пеловине VI-го века, христіане представляли открыто распятія, но нельзя однако утверждать, что это дёлалось уже въ началё того-же столётія з).

Хриота на вреств, ввроятно, отали изображать чаще, послв собора 692-го г., въ Константинополв, на которомъ было постановлено пред-

<sup>1)</sup> Верхиям часть преста, равно какъ и надпись, какъ намется, прибавлены внесийдствия, такъ что, первоначально, орудіе испунленія, въ этомъ примірі, мийло форму Т.

<sup>2)</sup> Въ странать илассического образованія, въ Греція и Италіи, гдѣ назвь, распинаніснь, нивла особенно новорный харантерь, удаленіе отъ изобраненія преста и распятія существовало, какъ нажется, дольше чвиъ въ свверной Афривъ и на Востопъ семитическомъ.

чиочитать историческую живопись, символической. Въ следующемъ вене, DAGUATIA HORBIADTOA BO BOBIS XPROTIGHORRIS SCHIAXE, H. HC. CURTADTOA болбе редпостію; большая часть ихъ была уничтожена и им внасиъ. что они существовани, только изъ словъ церковныхъ писателей; неминогія ноніли до насъ въ конінхъ или въ оригиналь. Воть некоторыя шеъ посевенихъ: въ ватаконов св-ихъ Юлія и Валентина, была отрыта Фреска, конца VII-го ст-ія 1), принисываемая пап'в Адріану 2), представияющая Спасителя на престь; въ городь Емперихь на Рейнъ, сожраняется распятіе YIII-го въка; этоть-же сюжеть ввображень экалью, на золотомъ преств, находящемся въ соборв города Веллетри, около Рима, по другую сторону орудія искупленія, въ этомъ примъръ, въ томъ мъсть, гдь пересъгаются брусья, является агнець, окруженный сіянісиъ. Къ числу интересныхъ памятниковъ, уничтоженныхъ въ началъ XVI-го ст-ія, при разрушенія старой базнании св-го Петра, для постройки новаго, колоссальнаго собора, слёдуеть причислить также многія древнія распятія, и между ними, изображенныя, мусивной живописью, папой Іоанномъ VII-мъ, въ 706-мъ г-ду.

Первыя, извёстные нашъ распятія, представлены живописью, эмалью, м означены пунктами или чертами; несколько времени еще избёгали рельефа, изображая Спасителя на престё, такъ какъ, униженіе и страданія Его, сильнёе поражають и становится осизательнёе, будучи переданы иластикой. Телько въ ІХ-мъ ст-іи, при папё Львё ІІІ-мъ, сколько до смхъ поръ извёстно, начали появляться распятія полу-или полнаго рельефа.

Но еще долгое время върующіе представляли Спасителя на крестъ, не страдающимъ; напротивъ, ему давали спокойный видъ, иногда, даже повелительную пову; голова его обывновенно поднята, глаза открыты 3), мученіе не проявляется, ни въ положеніи членовъ тъла, ни въ чертахъ лица; гвозди только означены на рукахъ и на ногахъ и такимъ образомъ, какъ будто бы они не произають ихъ. Особенно, у восточныхъ христіанъ, выказывается этотъ торжествующій характеръ Спасителя, совершающаго искупительную жертву; онъ часто одътъ, на крестъ, въ

з) Только въ X-иъ ст-ін начинають, иногда, изображать Спасителя на престъ, умершинъ.



<sup>1)</sup> Издавная Bottari.

<sup>2)</sup> Raoul-Rochette. Discours sur l'origine, le développement et le caractère des types imitatifs qui constituent l'art du christianisme. Paris 1834.

пурпурную мантію, на головій его війнець, многда десница, выходящая изъ облаковів, держить надъ нишь корону. Ноги поколтся на спамейкі— suppedaneum. На западі, распятія начали появляться, въ періодь полнаго преобладанія византійскаго стиля и только художники возрожденія, изображая Спасителя на престі, вносять въ этоть сметь реализмів и изученіе анатомін, представляють его произеннаго гвоздями, коньемів, истерваннаго мучеміями, въ терновомів візній, съ поникнутою головою, или мізь глубины невыразнимівь страденій, взывающаго въ Богу \*).

Волте пяти столтій, следовательно, после искупленія нервороднаго греха, стали представлять Спасителя, пригвожденного по вресту, и въ такихъ мёстахъ, где трогательная нартина эта, делалась предметомъ общественнаго поклоненія.

Не выставияя преста и распятія передъ глазами наждаго, носили-ли первые христіане на себъ, сирывая ихъ отъ непосвященныхъ въ тапиства новаго ученія, или менте твердых въ втрт, небольшіе кресты, съ фигурами Христа? Отвъчать на этотъ вопросъ трудно. На волечныхъ кашняхь, иногда, выръваны вресты, но время этихъ памятниковъ, часто неивръстнаго происхожденія, или удаленныхъ отъ того мъста, гдъ ихъ нашли, положительно опредблить невозможно. Въ деявіяхъ невоторыхъ мученивовъ, казненныхъ въ царствованіе Діоклеціана, сказано, что оне вывли при себв вресты изъ драгоцвиныхъ металловъ, но ничего, однако не было открыто, до сихъ поръ, въ гробницахъ катакоибъ. Справедливо, что первые примъры, дошедшіе до насъ, изображеній распятін, являются на предметахъ небольшихъ размёровъ, на медальонахъ, на ме-Талическихъ скланкахъ, въ церковныхъ книгахъ и т. д. назначенныхъ скорбе для удовлетворенія религіозныхъ чувствъ отдельныхъ лицъ, чёмъ всей общины. Но самая постепенность, съ которой христіане какъ мы уже видвин, дошин до прямаго представленія Спасителя, на преств, не допусваеть предположенія, высказаннаго выше. Его оправдываеть только одно обстоятельство, именно, появленіе въ карикатур'в дворца Цесарей, распятаго, въ туникъ. Надо замътить, что у Римлянъ прибивали преступнивовъ ко вресту, нагими, и такъ, согласно Евангелистамъ, былъ распятъ Христосъ. Въ самыхъ превнихъ распятіяхъ однако, на Спасителъ "colo-

<sup>\*)</sup> Въ періодъ готическаго полувозрожденія, въ франко-германскихъ странахъ, появляются уже распятія, въ которыхъ, Спаситель изображенъ страдающимъ.



вішти, падающій до ногъ, и въ нодобномъ одвяніи представленъ Онъ, въ миніатюрії сирійской Библіи, на медальонахъ, посланныхъ папой Григоріємь, цариції беодолиції, на престі сопровищенцы города Монца, однимь слевомъ, ностоянно, до ІХ-го ст-ія, когда длинная одежда ваміннять слевомъ, недающимъ до колінъ. Это ділалось первыми христіанами, разумітется, изъ чувства уваженія пъ Спасителю, мийніе, подтверждающенся тімь, что когда везді Христа являются разбойники, к. н. въ миніатюрі сирійскаго Евангелія, оби расилты нагими. Ненавізстный явычникъ, начертивній карикатуру и представивъ, съ нікоторыми подробностями, казнь распинаніємъ, удалицся отъ дійствительности только въ томъ, что оставиль на казненномъ одежду; фактъ, дающій право предположить — если мы обративъ вниманіе на тунку, нопрывающую Спасителя, въ самыхъ раннихъ изображеніяхъ его на престі—что насмішникъ надъ Алексаменомъ, копироваль распятіе съ оригинала, принадлежавшаго христіанамъ, который ему удалось подглядіть.

Богоматерь и апостоль Іоаннъ, являются неизмѣнно въ этой священной сценѣ; им видимъ ихъ возлѣ преста, въ миніатюрѣ сирійскаго Евангелія, на медальонахъ Феодолинды, на металлическихъ склянкахъ посланныхъ ей-же, папой Григоріемъ, на оконечностяхъ горизонтальнаго бруса, преста города Монца, и т. д. Въ нѣкоторыхъ примѣрахъ имена ихъ написаны надъ нями, а рука, поднесенная къ головѣ, выражаетъ скорбь и печаль.

## XXIV.

Описывая подробности сцены распятія, им нёсколько разъ упоминали, что нимбъ, почти всегда, окружаеть голову Спасителя на крестк.

Humóu (nimbus) т. е. сіяніе вокругь головы, столь обыкновенный способь выраженія божественности, славы и блаженства, употребляемый, до нашихь дней, въ христіанской иконографіи, быль перенять върующими, но не въ первый періодь распространенія новой религіи, у классическаго искусства.

Въ воображения древнихъ Грековъ и Римлянъ <sup>1</sup>) тъла ихъ боговъ отдължи сверхестественный, ослънительный свътъ. Спускалсь на землю, они или окружали себи облаковъ, наи принимали образъ человъма, такъ какъ соверцание Бога нъ полновъ его блескъ, могло бытъ гибельно для смертныхъ. Подобныя идеи не разъ выражены писателями и воотами илассическаго міра.

Изображан боговъ, художники Греціи, въ цвътущій періодъ заленическаго искусства, не передавали, однако, вещественно это отличительное свойство натуры безсмертныхъ, т. е. не окружали фигуры ихъ лучами или немобиъ. Божественный свътъ выражался идеальной ирасотою формъ человъческаго тъла, недарованнаго въ столь прекрасномъ видъ смертному: невозмутимымъ величіемъ образа бога или богини: томо разумностію, которою дышала каждая черта ихъ прецестнаго и благороднаго ляца. При такихъ условіяхъ, фигура безсмертнаго являлась созерцателю сіяющей и представленіе нимба и лучей было безполезно.

Напротивъ, художники временъ упадка искусства, считали необходимынъ, чтобъ усилить вначеніе образа Бога и возвысить нравственный характерь его, передавать матеріально сіяніе, окружающее жителей неба, но этотъ свъть происходившій изъ всего тъла безсмертнаго, сосредоточивали, въ видахъ удобства художественнаго исполненія, обыкновенно, кругомъ головы его, окружая её лучами или нимбомъ 2). Исключая ръдкихъ примъровъ, мы не встръчаемъ лучезарнаго диска, лучистой короны или вънца въ элленическомъ міръ, раньше эпохи Александра Великаго, т. е. именно того времени, когда въ искусствъ Греціи, обозначилось пониженіе художественнаго вкуса.

На Востокъ, нимбъ и сіяніе, изображали, гораздо раньше, чъть у Грековъ, и этотъ способъ выраженія величія Бога, его свышечеловъческой премудрости, лучами исходящими изъ его головы или всего тъла, совершенно въ харантеръ понятій восточныхъ народовъ, среди которыхъ, постоянно, преобладала наклонность передавать могущество и силу Бога, колоссальностію его фигуры и представлять его нравственныя качества, матеріально, к. н. умножая его глаза для выраженія всевъдънія,

<sup>1)</sup> Nimbus und Strahlenkranz in den Werken der alten Kunst, von Ludolf Stephani. St Petersburg 1859.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Римлянъ слово «Nimbus» имъло различный симслъ; оно означало, не тольно блеснъ овружающій боговъ, но тучу грозовую, ливень, облаво.

соединяя людскіе и звіраные члены для опреділенія необынновенной хитрости, провордивости и т. д.

Силонность, соединать съ нонятіемъ о Богъ — свъть — элементь радостный и благопріатный людямъ, существовала не только въ міръ влассмескомъ, но и въ релягіяхъ народовъ Востока; даже въ ветхомъ Завътъ Богъ является, очень часто, нодъ видомъ огня, лучей и лица Бога нельзя видъть человъку, потому, что онъ отъ этого умираетъ 1). Мы находямъ потому, фигуры вучей и сіянія всъхъ возможныхъ формъ, на намятникахъ самаго отдаленнаго періода искусства Египта, Индіи, Персів 2). Такъ, напримъръ, лица троебожія, религіи Брамы, представлены съ нимбами; ореолы, встръчаются также и у Буддистовъ. Персидскій богь Ормуздъ, многія египетскія божества, являются съ фигурами сіяній разныхъ видовъ. Нимбы находишь, равномърно, у Китайцевъ, Японцевъ и т. д.

Переняли ли Греки обычай изображать сіяніе у народовъ Востока, среди которыхъ эти аттрибуты божественности существовали уже въ продолженіи многихъ вѣковъ, или слёдуеть считать нимбъ и лучистую корону, самостоятельными созданіями элленического художества? Рѣшить трудно. Очень можеть быть, что греческіе мастера заимствовали, у восточныхъ народовъ, ореолъ, который потокъ въ классическомъ искусствъ, получиль болье изящную форму; это тъмъ въроятиъе, что сіянія стали появляться пругомъ головъ боговъ греческихъ героевъ именно въ тотъ періодъ, когда въ художествъ выразились—опредълявъ этимъ его упадокъ—элементы вкуса Азів.

Изображеніе лучей и свётлаго диска встрёчается у Грековъ и Риклянь чаще въ живописи, чёмъ въ свульптурё, такъ какъ, всякаго рода сіяніе способите быть представлено красками, чёмъ пластикой. Окружить, напримёръ, статую бога, лучами, невозможно, не оскорбляя эстетическій ввусъ, но дискъ былъ иногда употребляемъ въ скульптурё; мы видимъ его кругомъ головы статуй Діаны Ефесской и бюста в) Юноны царяцы. Изъ различныхъ родовъ сіяній художники Греціи, всего чаще, мзображали лучистую корону или лучи, отдёляющіеся прямо отъ головы. Послёдніе, когда ими украшали статуи и бюсты, были, почти всегда,

<sup>1)</sup> Hexogy XXXIII. 20.

<sup>2)</sup> Didron. Iconographie chrétienne, Histoire de Dieu. Paris 1843.

з) Онъ находится въ Ватинанскомъ мувев.

металлические и слъды ихъ замътны на нъкоторыхъ произведенияхъ элденического искусства, начиная съ эпохи Александра Великого.

Оресать, сталъ являться у Рамлянъ, особенно часто, съ царствованія Августа. Въ стенной живописи Помпен и Геркулануна, мы находимъ нёсколько примёровъ изображенія его, кругомъ лицъ безсмертныхъ. При этомъ нимбу даны различные цвёта, согласно общему тону колорита всей фрески; но голова бога не окружена лучами, въ тёхъ сценахъ, гдё онъ представленъ, на землё, среди людей, такъ какъ, преднолагается, что блескъ его, губительный для глазъ емертныхъ, скрыть въ эту минуту.

Не только боговъ и героевъ, со временъ Александра Великаго, изображали въ лучахъ, но этотъ аттрибутъ жителей Олимпа, изъ лести, начали также давать людямъ могущественнымъ и сильнымъ, властелинамъ, которымъ, подъ вліяніемъ нравственнаго паденія, обозначившагося въ эту эпоху въ мірѣ элленическомъ, стали поклонаться, подобно безсмертнымъ, воздавая имъ божественныя почести, какъ это дѣлалось въ Азіи. Уже Александра Македонскаго представляли съ этими признаками Бога. Военачальники его, раздѣлившіе завоеванныя имъ страны, носмаи лучистые вѣнцы, посыпали голову золотымъ порошкомъ и, на монетахъ являются съ сіаніемъ. Совершавшій взвѣстныя религіозныя церемоніи, у Грековъ и Римлянъ надѣвалъ волотой обручъ, съ отдѣляющимися отъ него лучами и въ этомъ случаѣ послѣдніе, должны были изображать божественный свѣтъ, отражающійся на томъ, ито привлекалъ на себя вимимніе бога, совершая угодный ему обрядъ или жертвоприношеніе.

У Раммянъ сіяніе давалось людямъ, которые успѣвали поставить свою власть выше законовъ республики; т. н. Цесарь, носилъ лучистый вѣнецъ и Августъ, нѣсколько разъ представленъ на медаляхъ, выбитыхъ однако, послѣ его смерти, съ подобнымъ-же украшеніемъ. Первый изъримскихъ императоровъ, котораго при его жизни, изображали съ этимъ аттрибутомъ бога, былъ Неронъ. Наслѣдники его на престолѣ позволяли окружать образы свои сіяніемъ сенату и городамъ чеканившимъ монеты. Во ІІ-мъ ст-іи головы императоровъ съ нимбами, встрѣчаются уже дсвольно часто, на монетахъ и на другихъ памятникахъ. Такъ былъ представленъ, напримѣръ Траянъ, на своей тріумфальной аркѣ, барельефы которой, какъ извѣстно, употребляли потомъ для украшенія, подобнагоже монумента, въ честь побѣды Константина.

Въ христіанскомъ искусствів первыхъ трехъ віжовъ, не вотрічаемъ ни нииба, ни лучистаго вёнца, и въ то время, когда эти укращенія въ Римъ языческомъ, сдълались аттрибутомъ боговъ и людей обоготворяемыхь, неявейстные живописцы, подвечныхь кладбищь христіанскихь, не прибъгали въ подобному способу возвышенія значенія своихъ созданій \*). Мы не запъчаемъ никакахъ сабдовъ сіянія, вругомъ самыхъ раннахъ нвображеній Спасителя, подъ видомъ добраго пастыря, или молокаго римлянина, задрапированнаго въ палхіунъ; ни пругонъ лицъ, молящихся женщинъ катакомбъ, представляющихъ христіанскую общину, иногда Богородецу, не даже, около головы пряваго взображенія св-ой Дёвы, когда она является съ Младенцемъ Спасителемъ на рукахъ, отдёльно или въ сценъ новлонения Волхвовъ. Такъ продолжалось, съ ръдкими исключеніями, до IV-го ст-ія. Можеть быть, сіяніе утратило въ Рим'в императоровъ, божественный характеръ, который оно имъло раньше, сделавшись украшеніемъ изображеній Цесарей. Какъ ни значительны были завиствованія христіанъ у античнаго искусства, особенно въ области символизма, но они, при представлении Спасителя, или Богоматери, разумъется, должны были избъгать повторенія тъхъ дисковъ и лучей, которые на монетахъ, окружали головы императоровъ подобныхъ Нерону.

Самый характерь первоначальнаго, христіансваго искусства, синволическій, по превмуществу, но вмісті навный и простой, удаляющійся оть всего важнаго, величественнаго, торжествующаго, не допускаль употребленія сіянія. Какъ напримітрь, соединить его съ идиллической фигурой добраго пастыря, окруженнаго своимъ стадомъ, несущаго овечку на плечахъ, среди цвітущихъ деревьевь?

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Исключенія рідни, но они однано попадаются, т. н. въ катаконов Марцеллина—и—Петра, въ сцент вознесенія Христе, на нолесинців, запряженной двумя врылатыми конями, голова его овружена сівніенъ (Р. R. Garrucci Storia dell'arte cristiana). Въ двухъ другихъ фрескахъ натаноном Каріави, продставляющихъ отреченіе Петра и сцену мудрыхъ и неразумныхъ дівъ, Христосъ, является съ світлымъ двекомъ: въ стінописи подземнаго яладбища св-ой Агніи, ореолы, опружаютъ голову Спасителя, изображеннаго молодыять человівкомъ, безъ бороды, но съ длинными волосами и апостоловъ Петра и Павла. Но прежде всего, нимбъ данъ, христіанскими художнивами, ийноторымъ символическимъ фигурамъ, впрочемъ, въ отдільныхъ примірахъ. Мы видимъ его, вийстів съ лучами, вругомъ изображенія благодати Бомьей, въ сцент ворабля, гонинато бурей: (Смотри рисуновъ № б.) Голова феникся на степлиныхъ чашахъ, также окружена нимбомъ, (смотри главу VI первый отділь,) равно навъ и сосудъ для скопленія молока (mulctra), сми-

Только посл'я нам'яненія, совершняшагося, въ нлассическомъ стиль живописи катакомбъ, подъ вліяніємъ началь художества народовъ Востока семитическаго, нимбъ, постепенно, діялается аттрибутомъ величественныхъ нвображеній Спасителя, Богородицы, и нісколько новже, ангеловъ, аностоловъ и святыхъ 1).

На сколько золотой дискъ быль бы лишнинь пругомъ головы добраго пастыря, съ посохомъ и свирвныю въ рукахъ, на столько сінніе сувдалось необходино, при изображении Спасителя на небесахъ, въ славъ в торжествъ, окруженнаго ангелами, сидящаго на богато-украшенномъ тронь, какь въ вызантійскихъ мованкахъ, отразившихъ въ себъ понятія народовъ Востока о божественномъ и прекрасномъ. Въ самыхъ раннихъ, дошедшихъ до насъ, намятникахъ, мусивной живописи, укращающихъ древнія цериви и базалики, Спаситель уже является съ золотымъ нимбомъ, пругомъ головы. Въ такомъ видъ, онъ представленъ въ цервви св-ой Констанціи, 2) въ Римъ, ІУ-го ст-ія, св-ой Агафіи въ Равеннъ, начала V-го ст-ія; св-ой Сабины, въ Римъ, 424-го г.; въ Либеріевой бавилинъ (Santa Maria Maggiore), въ Римъ, 433-го г.; въ церяви св-ыхъ Назарїя в Кельсія, въ Равенив, 440-го г.; въ базвливъ св-го Павла, въ Римъ, 441-го г.; въ церкви св-го Андрея "in Barbara" въ Римъ, 463-го г; св-ыхъ Козьмы и Даміана въ Римъ, 530-го г.; св-го Виталія въ Равениъ 547-го г. и т. д. Почти одновременно съ этими мозанками, и можеть быть даже несколько раньше самой древней изъ нихъ. Христосъ, еще безъ установленнаго типа, является нёсколько разъ съ сіяність вокругь головы, это вменно, на степляных чашахь съ волотыми фигурами.

Но въ то время ногда въ мозанкахъ Спаситель постоянно изображался съ ниибомъ, сіяніе не видно, кругомъ головы Христа, въ барельефахъ мраморныхъ саркофаговъ, IV-го и V-го ст-ія, гдѣ Інсусъ представленъ на землѣ, среди людей, совершая чудеса, подъ видомъ молодаго римлянина, задрапированнаго по античному. Можетъ быть, въ этомъ слѣдуетъ видѣть вліяніе традицій классическаго искусства, удалявшагося, какъ

воль Евхаристія, являющійся во фрескахь патаконбъ. (Скотри гл. XVIII. первый отділь.)

<sup>1)</sup> Изъ различныхъ видовъ сіянія всего чаще, встрічаешь въ христіанской икопографія ницов. Лучи, отділяющіеся пряно отъ головы, видинь гораздо різне.

<sup>2)</sup> Les mosaïques chrétiennes des Basiliques et des Eglises de Rome par Henry Barbet de Jouy Paris 1857.

мы сказали выше, отъ употребленія нимба въ пластикъ. Въ барельефахъ диптиховъ, изъ слоновой кости, У-го ст-ія, Христу уже дано сіяніє; то-же самое встрѣчаемъ мы и въ миніатюрахъ церковныхъ книгъ, т. н. въ сирійскомъ Евангелія, 586-го г-а, при вознесенія, распятія и въ другихъ сценахъ, головы Спасителя и Богородицы окружены золотыми дисками.

Съ V-го въка, наибъ lисуса раздъляютъ крестомъ или монограммой, мо сторонамъ которыхъ являются, иногда, первая и послъдняя буква греческой авбуки A и  $\omega$   $^{1}$ ).

Богородица, подобно Христу, изображена, то съ нимбомъ, то безъ него, на степляныхъ чащахъ конца III-го или начала IV-го ст-ів. Въ мозапкахъ церквей и базиликъ Рама и Равенны и на другихъ памятникахъ, начиная съ V-го въка, ейуже постоянно данъ втотъ знакъ святости; есть исилюченія, но ихъ встръчаешь не часто, т. н. въ барельефъ саркофага VII-го ст-ія 2), Исаака Екзарха равенискаго, умершаго въ 644-иъ г., въ сценъ поклоненія Волхвовъ, Богоматерь представлена безъ нимба, который окружаеть голову Спасителя Младенца, сидащаго на ея кольняхъ.

Въ томъ-же въвъ, вногда, и ангеловъ изображають съ сіяющими кругами, к. н. въ мозанкахъ церкви св-ой Агафіи, въ Равенив, начала V-го ст-ія в въ Либеріевой базвликъ въ Римъ, 433-го г-а. Почти въ то-же время, нимбъ даютъ Петру'и Павлу, Евангелистамъ и ихъ символическимъ животнымъ; это мы видимъ въ мозаниъ собора св-го Павла, въ Римъ, 441-го г-а. Нъсколько позже, головы другихъ апостоловъ, опружаютъ сіяніемъ, съ начала въ отдъльныхъ иримърахъ, а потомъ, постоянно. Что касается до святыхъ, то только въ концъ VII-го въка они являются съ этимъ аттрибутомъ блаженства, котя есть случав, что ореоль данъ имъ и раньше; т. н. на стекляныхъ чашахъ, гдъ нимбъ представленъ вообще чаще, чъмъ на другихъ памятникахъ, онъ опружаетъ лице св-ой Агніи. Изображеніе это слъдуетъ отнести иъ началу IV-го ст-ія.

Въ средніе въка сіянію дають самыя необывновенныя, язощренныя, вычурныя формы, какъ бы старансь этимъ увеличить и усилить его значеніе, особенно погда оно окружаетъ Спасителя, т. н. вся фигура Христа

<sup>1)</sup> Значеніе ихъ было объяснено выше. Си. главу ХХ, первый отдівль.

<sup>2)</sup> Monuments of early christian art. by J. W. Appel ph. D-r. London 1872.

или Богоматери, представлена, иногда, въ живописи этой эпохи въ сіянім овальной формы, являясь въ облакахъ, въ славѣ 1). Обывновенно христіанскіе художники заключали голову Спасителя въ золотой дискъ, придавая последнену больше значенія, чемъ нимбу цветному и желая, вёроятно, также напомнеть этимъ необывновенный свёть, парованный міру, Спасителемъ; идея, не разъ выраженная въ надписяхъ и писатедями церкви. Христосъ самъ сказаль про себя: "Я свъть міру"  $^2$ ). Но сіяніе волотое также часто является вокругь головъ Богоматери, ангеловъ и апостоловъ. Дискъ голубой, желтый, врасный, розовый и другихъ цвътовъ встръчается неръдео въ меніатюрахъ церковныхъ кнегъ, особенно, византійскаго происхожденія и иногда, этоть знакъ святости и блаженства, распредвленъ въ јерархическомъ сиыслъ, т. н. волотов ореоль дань Христу, серебраный-апостоламь, цвётные-святымь и върующимъ. Ученики Спасителя, когда они представлены возлъ него, иногда не выбють сіянія 8), вёроятно, чтобы выразять ихъ нечтожность, передъ Сыномъ Божівмъ.

Сіяющій или цвътной нимбъ сдълался также, въ христіанской иконографіи, аттрибутомъ власти и силы, даже и пагубнаго характера: Уже въ античномъ мірѣ мисологическія созданія, страшныя и губительныя для смертныхъ, изображали съ сіяніемъ. Въ одной изъ мозаикъ большой арки Либеріевой базилини, въ Рямѣ, У ст-ія, въ сценѣ избіснія младенцевъ, дарь Иродъ является съ нимбомъ; точно также въ миніатюрахъ византійскихъ рукописей, царямъ, Саулу и Фараону, послѣднему при поглощеніи его водами, данъ ореолъ. Самъ Іуда, въ средневѣковой книжной живописи, представленъ съ дискомъ, но въ нѣкоторыхъ примѣрахъ совершенно чернымъ, чтобы отличить предателя Христа, отъ другихъ апостоловъ. Даже сатана изображенъ иногда съ нимбомъ, какъ напримѣръ, въ миніатюрѣ греческаго манускрипта 4) Х-го ст-ія, книги Іова, въ сценѣ искушенія терпѣлива го патріарха, злымъ духомъ. Варварскіе народы, сосѣдніе съ Византіей, переняли у Христіанъ формы сіяній и укра-

<sup>1)</sup> Нимбъ ввадратный появляется въ христіанской ивонографів в превиущественно въ мозапиахъ Италів, въ VI-иъ ст-ін в пропадаетъ въ XII-иъ; его даваля, первоначально, только живымъ.

<sup>2)</sup> Esauresie ota loanna VIII. 12.

<sup>3)</sup> Канъ напримъръ въ миніатюрахъ сирійскаго Евангелія 586-го г. и греческаго Евангелія X-го ст-ія, находящагося въ Лоренціанской бябліотекъ, во Флоренціи.

<sup>4)</sup> Онъ находится въ парижской библіотекв.

шали ими свои идолы. Мы встръчаемъ, напримъръ, нимоъ, вругомъ головъ древнихъ славянскихъ боговъ 1).

Всъ средніе въка въ Италія и вообще на Западъ, особенно въ періодъ преобладанія византійскаго стиля, сіяніе ділается неизміннымы аттрибутомъ религіозныхъ фигуръ. Только въ эпоху возрожденія искусствъ, въ Италів художники, мало-по-малу, начинають оставлять нимбъ, вли овначають его, едва замётнымь образомь, пучкомь мучей, выходящихь изъ головы, или свътлымъ ободомъ, начерченнымъ надъ нею. Нельзя, въ самомъ дълъ, не согласиться, что сіяющіе дисви вопругъ головъ Спасителя и Апостоловъ, изображенныхъ въ кругу людей мастерами возрожденія, съ выраженіемъ на лицъ не небесного величія и торжественности, а вебхъ чувствъ, вебхъ особенностей своего земнаго положенія, не были бы въ карактеръ кудожественнаго произведенія. Точно также удивляли бы насъ и блестящіе нимбы, около головъ мадоннъ возрожденія, одбтыхъ въ простое платье и прижимающихъ въ сердцу Младевца Христа, или взирающихъ, съ задумчивой улыбкой, на его дътскія игры. Сіяніе, въ этихъ случаяхъ, было бы столько-же не на своемъ мъстъ, сколько и кругомъ лица добраго пастыря, съ посохомъ и свирълью.

Наибъ, однажды усвоенный върующими, какъ способъ выраженія божественности и блаженства, нивогда не выходиль изъ употребленія у христіанъ Востока. До сихъ поръ изображеніе Спасителя, апостоловъ, святыхъ, византійскаго стиля, немыслимо безъ сіянія или волотаго диска.

Римскіе императоры, принявшіе христіанство, продолжали, подобно языческимъ предшественникамъ своимъ, представлять себя съ нимбомъ, т. н. Константичъ въ мозаикахъ, на монетахъ и медаляхъ, является съ этимъ знакомъ святости, даже и послѣ обращенія. То-же самое можно сказать и про его дѣтей и женъ, т. н. вторая изъ нихъ Фавста 2) на золотомъ медальонѣ 3) представлена сидящей, между двумя женщинами, которыя держать ореолъ надъ ея головою. Императоры, слѣдовавшіе за Константиномъ и его сыновьями, продолжали это обыкповеніе; Феодосій Великій и сыновья его, Гонорій и Аркадій, являются съ нимбомъ на свомяхь монетахъ. Въ Византіи, императоровъ и членовъ ихъ семейства, изо-

<sup>1)</sup> Grimm. Deutsche Mythologie.

<sup>2)</sup> Sabatier. Description des monnaies byzantines. Paris 1862

Онъ сохраняется въ отдъденіи медалей парижской библіотели.

бражали съ сіяніемъ, можно сказать, до паденія имперія, не только на монетахъ и въ княжной живописи <sup>1</sup>), но даже и въ мозаикахъ христіанскихъ церквей. Въ абсидъ св-го Виталія, въ Равеннъ, представленъ съ одной стороны, императоръ Юстиніанъ, въ сопровожденія еписиона в другихъ значительныхъ лицъ государства, а съ другой, супруга его Оседора, несущая въ церковь, виъстъ съ женщинами своего двора, богатые дары; головы императора и императрицы, въ этихъ интересныхъ, сохранившихся до нашего времени, намятникахъ мусивной живописи, середины УІ-го ст-ія, окружены золотыми дисками, подобно тому, какъ образы Спасителя, ангеловъ, апостоловъ и святыхъ, въ мозаикъ той-же церкви. Этотъ-же императоръ, въ храмъ Софіи премудрости въ Константинополъ, въ царскомъ облаченія и съ нимбомъ, изображенъ принадающимъ иъ ногамъ колоссального Спасителя, голова котораго окружена крестовиднимъ сіявіемъ <sup>2</sup>).

Карла Великаго, въ средніе въка, представляли также съ сіяніемъ, но это исключеніе, относительно императоровъ Запада, которые не имъли обыкновенія укращать свои изображенія, подобнымъ образомъ, какъ византійскіе властелины. Самый поздній примъръ появленія приска кругомъ головы царствующихъ лицъ и членовъ ихъ семейства, им находимъ все таки-же на Востокъ, именно въ Грузія; въ стънной живописи церквей этой страны, царямъ и дътямъ ихъ, до XVI-го ст-ія, и можеть быть нъсколько нозже, давали вънецъ святости.

<sup>1)</sup> Канъ напримъръ въ паримской рукописи Грегорія Назіанзина, паримской-ме рукописи Іоанна Заатоустаго, XI-го в. и т. д.

<sup>2)</sup> У славянских народовь в. и. у Болгарь и Сербовь, находившихся подъ невесредственнымъ вліяніснъ византійской цивиливацій, вънець святости являются также пругомъ головь ихъ властелиновъ. Въ Россіи, государей, не причисленныхъ из лику святыхъ, начинаютъ изображать съ нимбомъ, только послъ установленія самодержавной власти Московскихъ царей, т. е. въ ХУІ-иъ ивий. (Въстинъ Общества древне русскаго искусства, при Московскомъ нубличномъ Музей, издаваемый подъ редавціей Г. Филимомова 1875. (6.—10) Москов. Иконные портреты русскихъ царей).

# отдълъ второй.

I

Сцены изъ священнаго писанія представлялись христіанами съ тойже цёлью, какъ знаки и фигуры, описанные выше. Изображая отдёльно или сближая эпизоды изъ жизни патріарховъ, пророковъ и Спасителя, вёрующіе выражали, символически, извёстныя иден. Эти сюжеты довольно иногочисленны, фактъ, доказывающій намъ, что не только чудеса Спасителя, но исторія еврейскаго народа въ ея главныхъ чертахъ, съ очень раннихъ, едвали не апостольскихъ временъ, была извёстна последователямъ новой религіи. Нёкоторыя сцены изъ веткаго и новаго Завёта имёютъ часто, у Христіанъ, одинъ и тотъ-же символическій смыслъ. Мы потому, распредёляя ихъ для описанія, будемъ руководиться не столько происхожденіемъ ихъ, сколько значеніемъ, которое придавали имъ вёрующіе.

Паденіе наших прародителей нередию передано во фресках в на саркофагахъ. Иногда, оно сближено съ одной изъ фигуръ, нашекающихъ на искупленіе рода челов'яческаго; т. н., на бронзовомъ медальонъ, изданномъ Виопагтиоті, видны Адамъ и Ева искуплемые зитемъ, а подъ ними добрый пастырь, съ потерянной овечной на плечахъ. Очень в'вроятне, что частое повтореніе христіанами изображенія первой четы, было вызвано Гностиками, согласно которымъ, челов'ять сотворень не Богомъ, а злымъ началомъ, явившись на землю въ несовершенномъ видъ, подобно червю "), и служило какъ бы опроверженіемъ этого мнтынія.

Обывновенно Адамъ и Ева представлены у древа познанія добра в зла, вокругъ ствола котораго обвивается зміні; они прикрывають свою наготу или рукою, или листьями накого либо дерева, всего чаще смо-

<sup>\*)</sup> Martigny. Dictionnaire des antiquités chrétiennes.

новницы. Иногда, между нами является Спаситель, задрапированный въ палліумъ, подъ видомъ молодаго человіка, наменть на вітную юность, неизмінный аттрибутъ Бога, по понятіямъ влассическихъ народовъ; онъ подаетъ Адаму связку колосьевъ, а Евіт—ягненка; что означаетъ приговоръ Всевышняго, осудившаго на работу, въ поті лица, павшаго человіка 1).

На дит одной степляной чаши съ волотыми фигурами, приблизительно конца III ст. изображены Адамъ и Ева но съ различными, очень интересными подробностями. Художнивъ уврасилъ Еву двумя браслетами и богатымъ ожерельемъ, иъ которому привъшена "bulla" т. е. родъ шарикообразнаго медальона изъ волота, часто формы сердца, носимаго на шев, у древнихъ Римлянъ, отроками знатныхъ фамилій и иногда женщанами. Эгими дорогими уборами, можетъ быть, хотъли выразить, что тщеславіе женщинъ и постоянная любовь ихъ из нарядамъ, есть результатъ гръхопаденія. Древо познанія добра и зла представлено тутъ небольшимъ кустарникомъ, ниже роста человъчестваго, въ слъдствіе неловкости художника, но также и недостатка мъста, что повторяется въ другихъ изображеніяхъ нашихъ прарамителей первыми христіанами. Семь плодовъ видны, въ этомъ примъръ, на деревъ земнаго рая и они означаютъ, въроятно, семь смертныхъ гръховъ, явившихся въ слъдствіе непослушанія перваго человъка.

Въ цериви св-го Амвросія въ Миланъ, находится саркофагъ IV-го стол.; въ барельфъ его представлены слъдующія сцены: Адамъ сто-итъ между двумя деревьями, что выражаеть его блаженство въ земномъ раю 2); рядомъ съ одной стороны, онъ-же пашеть землю, а съ другой Ева вынимаетъ занозу изъ ноги. Смыслъ этихъ сюжетовъ пополняетъ гръхопаденіе, изображенное тутъ-же: змъй поднимается передъ Евой, сидящей вмъстъ съ Адамомъ подъ деревомъ, какъ бы обращаясь въ ней съ искусительной ръчью.

Та-же сцена написана на стънъ одной изъ погребальныхъ комнатъ катакомбы св-ыхъ Марцеллина и Петра, вмъй лежитъ на землъ и го-лова его обращена въ Евъ 3).

Смотрв расуновъ № 11-ый большаго сарвофага и описаніе его въ главѣ
 ХУІІІ отдѣлъ І-ый.

<sup>2)</sup> Какъ мы уже видёли, во фрескахъ и возлё надписей катакомбъ, рай представлень въ сокращения двумя деревьями.

з) Объ изображенія Адама и Евы, на полечномъ намив, см. главу XVI, І-ый отдівль, въ объясненія символическаго зваченія фигуры рыбы.

Одинь изъ самыхъ раннихъ примъровъ появленія, въ христіанскомъ ислусствъ, первой четы, находится въ сводъ большаго пубикула катакомбы Неаполя, возлъ церкви "San Gennaro dè Poveri". По стилю этой фрески, её слъдуеть отнести къ первымъ временамъ распространенія христіанства.—Ева представлена въ ней, поднося правою рукою яблоко во рту, какъ бы сознавая свое преступленіе.—Дерево познанія добра и зла является на второмъ планъ, Адамъ 1) указываетъ на свою подругу, какъ бы говоря, что она виновница его паденія. Лястья смоковницы прикрывають ихъ наготу. Объ фигуры эти прекрасно написанныя, дышатъ жизнью и лица ихъ преисполнены выраженія. Въ цълой сценъ этой, заключается цълая драма, едва ли есть, въ катакомбахъ Рима, стънопись, способная произвести болье сильное впечатльніе 2).

Демонъ обывновенно изображенъ, въ сценъ паденія нашихъ прародителей, змѣемъ, согласно библейскому тексту. Рѣдко онъ представленъ
отдѣльно, обвиваясь пругомъ дерева. Въ одной изъ фресовъ катакомбы
Агнін, художникъ далъ искусителю человѣческое туловище и змѣный
хвостыв.). Въ барельефѣ диптиха изъ слоновой кости, V-го или Vl ст.,
видна сцена исцѣленія Спасителемъ бѣснующагося, сюжетъ очень рѣдко
встрѣчающійся въ христіанскомъ искусствѣ. Надъ головою бѣснующагося, появляется, выходящій изъ его тѣла, демонъ, подъ видомъ человѣка 4). Это одинъ изъ рѣдкихъ примѣровъ изображенія злаго начала
первыми христіанами. Въ барельефѣ саркофага вѣроятно V-го ст. 5),
мы видимъ Спасителя въ палијумѣ съ сверткомъ пергамента въ лѣвой
рукѣ, вынимающаго плодъ древа познанія добра и зла изъ пасти подымающагося передъ нимъ змѣя, — символическая картина искупленія
первороднаго грѣха рода человѣческаго Христомъ.

<sup>1) «</sup>Über die ältesten christlichen Begräbnisstätten und besonders die Katakomben zu Neapel mit ihren Wandgemälden, von Dr. Christ. Fr. Bellermann. Hamburg 1839. Taume «Monuments of early christian art». by J. W. Appel Ph. D. London 1872.

<sup>2)</sup> P. R. Garrucci. Storia dell'arte cristiana. Tavola 96.

<sup>3)</sup> Сатана, какъ его изображають тецерь, есть создание средневѣновое. Только съ XI-го ст. онъ является съ когтами, рогами и хвостомъ.

<sup>4)</sup> Та же сцена написана въ одной изъ миніатюрь сирійскаго Евангедія вонца VI-го ст. Лоренціанской бибдіотеки; туть демонь виветь видь прыдатаго небольшаго человена съ всилоченными волосами.

<sup>5)</sup> Онъ быль отврыть въ г. Dellis въ съверной Африкъ и находится теперь въ алимирскомъ музеъ.

Адамъ и Ева являются также на второмъ иданъ, въ сцент ириношенія даровъ Богу Отцу, Канномъ и Авелемъ, изображенной, два или три раза, въ барельефахъ саркофаговъ.—Кавиъ подноситъ Богу мунъ колосьевъ или виноградную инсть, а Авель—ягнения. Первый изъ нихъ представленъ обнаженный до пояса, какъ земледъльцы у древникъ Римлянъ, "nudus ага" говорить Виргилій въ Георгикахъ; второй—въ изстушескомъ платьт и на плечи его надъта раепula 1).

II.

Понятіе о Богѣ всевышнемъ, невидимомъ, вездѣсущемъ, нерешедшее иъ Римлянамъ отъ Гудеевъ, должно быле удалять послѣдователе ученія Спасителя отъ представленія, незримаго творца вселенной, въ матеріальномъ видѣ. Мы, въ самомъ дѣлѣ, встрѣчаемъ рѣдко и только съ ГУ-го ст., изображеніе Бога Отца, человѣкомъ, въ искусствѣ первыхъ христанъ. Такъ, напримѣръ, въ барельефахъ двухъ саркофаговъ 2), первое лицо Троицы является пожилымъ мужчиной, а не старцемъ, который сидитъ на скалѣ или на преслѣ, покрытомъ драпировкой и принимаетъ

<sup>1)</sup> Это быль нлащь пруглый, нераспашной, надъвавыйся черезь голову, иногде съ напишовонъ—«сисийць» или «сисийц». Вго необиле въ дерогъ веебще, въ хелодиую или сырую погоду и онъ составляль обыкновеную одежду венледъльцевь, настуховъ и ехотивновъ. «Распий»—изгетовлялась изъ толстой и илетией изгерія, даме язъ номи, а съ перваго въна по Р. Х., на этотъ родъ едещам стали употреблять, изобрътенную, опело того времени, нехнатую натерію—«дашаре». («Вибшей быть народовъ» сочименіе Г. Вейса, переводъ В. Часва. Мосива, 1874. Изданіе В. Т. Солдатеннова). Команая «распий» навывалась:—«состем».—Дебрый настырь, апостолы Петръ и Павель, очень часто изображены въ этонъ нлащь. Тертулліанъ, принисываеть изобратеніе его Лапедеконцанъ, не онъ быль въ большень употребленіи у Ранаянь, чамь у Греновъ. Апостоль Павель, иного странствовавый, говорить о своей «распий», но гречески фагуоду; фелонь—во второмъ посланія из Тиновею. (гл. IV. 13).

Одинъ язъ нихъ былъ открыть въ иногев Lucina, а другой-въ катакомбв Агнін.

приношенія Канна и Авеля.—На гробниці, подобнаго-же рода, Богъ Отецъ съ тімъ-же тинонъ, стоя, приназываетъ Монсею снять обувь, чтобы приблизиться въ горящей нувинъ. Въ барельефахъ нівоторыхъ другихъ саркофаговъ, Всевынній представленъ молодымъ человівюмъ; онъ вручаетъ Адаму волосья, а Евіс—барашна, обреная на работу нашихъ прародителей, посий ихъ гріхопаденія, и вийсті, уназывая на родъ занятій, назначенный наждому изъ нихъ, т. е. вемледівне мужчинъ, пряжу шерсти в хозяйственныя заботы женщинъ. Въ посийднемъ случай, однако, нельзя положительно сказать, кого хотіль изобразить художникъ, Бога Отца или Івсуса Христа. Первое лицё Троицы представлено также подъ видомъ старца, на большомъ саркофагь, второй моловины IV-го ст. 1)—

Но эти попытки изобразить Бога Отца, человъкомъ, не повторяются часто и принадлежатъ христіанамъ Занада. Рука, выходящая изъ облажовъ, всего чаще замъняла въ сценахъ изъ священнаго писанія, Всевышняго, обнаруживающаго свою волю, являясь камъ эмблема его власти в силы; т. н. десница опускающаяся съ неба, вручаетъ Моисею скрижали закона или останавливаетъ мечъ Авраама, поднятый надъ головою Исаама.—Мы находимъ однако и въ средніе въка, по временамъ на Западъ, примъры олицетворенія Бога Отца, между прочимъ, въ миніатюрахъ церковимхъ книгъ ІХ-го ст., эпохи Карловинговъ. Но только художники возрожденія въ Италіи начинаютъ постоянно представлять Бога Отца подъ фигурой человъка, всего чаще старцемъ.—

Въ странахъ Востова семитическаго, гдё постоянно преобледало удаденіе отъ взображенія Бога, представленіе Всевышнаго, человѣкомъ, было въ противорѣчія съ религіозными чувствами христіанъ. — Многіе писатели церкви Востова, осуждали вообще все, что возбуждало мысль о тѣлесномъ подобіи Бога Отца; это отразилось и въ византійскомъ искусствѣ, гдѣ изображеніе, перваго лица Тромцы, человѣкомъ, а не десницею, выходящей изъ облаковъ, встрѣчается какъ рѣдкое исключеніе, не только носяѣ иконоборства, но и до него.

Что касается до представленія трёхъ лицъ Св. Троицы, вийстй, то первый, неоспоравый приміръ его, мы находимъ только въ конци IV-го ст., именно, въ барельефи большаго саркофага, описаннаго выше 2).

<sup>1)</sup> Смотри рисуновъ № 11.

<sup>2)</sup> Смотри рисуновъ № 11.

Тутъ Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, и Духъ святой, являются подъ образонъ трехъ старцевъ, въ античныхъ одеждахъ, съ бородой, однихъ лътъ и одного твпа; они создаютъ Еву. — Богъ Отецъ сидитъ на илетеномъ по- прытомъ дранировкой, пресле, напоминающемъ епископсии сидина катакомбъ; подъ ногами его небольшая скамъя — "suppedaneum" 1). Правая рука поднята и пальцы сложены для благословения; второй въъ старцевъ, Богъ Сынъ, стоятъ передъ нимъ, положа правую руку на голову Евы, вышедшей изъ ребра Адама, лежащаго на вемлъ. Третій старецъ стоитъ нозади пресла Бога Отца. Адамъ и Ева представлены меньшихъ разитровъ, чтиъ лица Троицы, для выраженія ничтожности человъка передъ Богомъ. — Это изображеніе — единственное въ своемъ родъ; христіане не повторяли его впослёдствіи: въ искусствъ ихъ, вообще, встръчается, очень рёдно, олицетвореніе Троицы. —

Появленіе Господа Аврааму, подъ видомъ трёхъ ангеловъ, имъвшихъ образъ мужей, у дубравы Мамра 2), было, для писателей церви, символомъ св. Тровцы, но эта библейская сцена не представлена на стѣнахъ катакомбъ; ее не находишь въ христіанскомъ искусствъ, раньше V-го ст., въ первый разъ, въ мозавкахъ Либеріевой базилики, въ Римв. Она раздълена тутъ на два дъйствія, въ первомъ патріархъ принимаетъ трехъ ангеловъ; во второмъ они сидять за столомъ и передъ каждымъ изъ нихъ лежитъ треугольный хиъбъ. Последнее обстоятельство навело на мысль G. В. de Rossi 3), что треугольники начерченные иногда возлѣ христіанскихъ впитафій, были символами св. Тронцы.—Рямскій археологъ первый замѣтилъ эти геометрическія фигуры, на гробницахъ върующихъ Рима и провинцій, встрѣчающіяся, однако, чрезвычайно рѣдко, всего семь разъ, но постоянно въ соединеніи съ именемъ Спасителя. Это предположеніе подтверждается тѣмъ, что треугольникъ виденъ также на одной христіанской, надгробной плин

<sup>1)</sup> Подобныя подножныя сванейки «suppedaneum, scabellum», —были въ античномъ міръ дополненіемъ почётныхъ сидъвій значительныхъ лицъ, судей, вообще людей властныхъ. — Ноги Юпитера, изображеннаго на престоль, обывновенно ункраются на «scabellum» —высовій — «scamnum», для указанія величія Бога и вышины его. Въ христіансиомъ искусствъ, когда Богь Отецъ, Спаситель, Богородица, представлены сидящими, то подъ ногами ихъ обывновенно является «scabellum» или «scamnum». Въ натакомбахъ «scabellum» присоединенъ въ вырубленнымъ въ туфъ, епископскимъ сидъніямъ.

<sup>2)</sup> Butie XYIII.

<sup>3)</sup> De Christianis titulis Carthaginiensibus. Paris 1858.

тв, изъ римской Африки, гдв, изиъ известно, Вандалы, последователи септы Арія, не признававшей бомественности Спасителя и потому Тровцы, завоевавъ эту страну, преследовали христіанъвъ У-мъ и VI-мъ ст. — Начертаніе означенной фигуры на гробнице верующаго, могло потому быть тавиственнымъ заявленіемъ его религіозныхъ убежденій, особенно въ томъ случав, если онъ пострадаль за нихъ. — Но все это, разумется, не выходить изъ пределовъ догадовъ; до сихъ поръ, отмрыто слишкомъ мало примеровъ изображенія треугольниковъ подленадгробій верующихъ, чтобы позволить постановленіе известнаго правила, вообще, какое либо заключеніе. Въ собранныхъ пока христіанскихъ надписяхъ, Св. Троица упомянута также очень рёдко и въ первый разъ, въ 403-мъ году. —

#### III.

Жертвоприношеніе Исаана Авраамомъ чаще представлено въ барельефахъ саркофаговъ, чёмъ въ фрескахъ катакомбъ. Изъ словъ писателей церкви мы знаемъ, что этотъ эпизодъ изъ жизни патріарха изображали также на стёнахъ первобытныхъ христіанскихъ базиликъ, построенныхъ надъ подземными иладбищами, еще до торжества новой религіи. Символическое значеніе этой сцены понять не трудно; постоянно находясь передъ глазами первыхъ христіанъ, она должна была внушать имъ покорность волё Всевышняго, во времена гоненій, безропотное приношеніе себя въ жертву, исповёдуя Спасителя и вмёстё съ тёмъ, напоминать имъ преданіе на смерть Богомъ Сына своего, для искупленія первороднаго грёха; т. н., мы видимъ, что въ барельефахъ нёкоторыхъ саркофаговъ, жертвоприношеніе Авраама сближено со сценой появленів Спасителя передъ Пилатомъ.

Христіанскіе художники представляли этоть акть послушанія Авраака Богу слёдующимъ образомъ: Исаякъ стоить на колёнахъ съ связанными на спинъ руками у ногь своего отца, какъ читатель видить въ рисунит № 13-ый <sup>1</sup>), взятомъ съ фрески изъ ватакомбы Марцелдина и Петра; Авраамъ владетъ одну руку на голову сына, а другою, поднимаетъ ножъ, готовый поразить его; взоры натріарха устремлены на десницу выходящую изъ облаковъ; позади его стоитъ овенъ, возлів пылающаго жертвенника. Тутъ Авраамъ представленъ молодынъ человізномъ; чаще онъ является старикомъ съ бородой. Есть приміры, что

Pac. 13.



въ ствнописи, жертвоприношеніе его раздёлено на нёсколько сценъ, въ первой онъ указываеть огонь, горящій на небольшомъ алтарів, тогда какъ Исаакъ несеть дрова. Во второй—послідній стоить на коліняхь, возлів Авраама, подымающаго ножь и взирающаго на десницу Всевышняго. Въ третьей Авраамъ вмістіє съ Исаакомъ, изъявляеть благодарность Богу, передъ жертвенникомъ, поднимая руки къ небу; позади ихъ виденъ овенъ. Алтарь представленный въ этой сценъ, имість почти всегда форму жертвенника Римлянъ; есть приміры, что, на одной изъ сторонъ его, изображена плоская чаща—"ратега", служившая для возліянія вина при жертвоприношеніи.

На Авраамъ, иногда туника, украшенная пурпуровыми полосами или палліумъ; въ одномъ примъръ онъ одъть, какъ еврейскій первосвященникъ 2). Исаакъ не всегда изображенъ нагимъ; чаще, онъ въ туникъ, также съ пурпуровыми полосами и кругами. —Всего одинъ разъ, именно, на бронзовомъ медальонъ, изданномъ Виопаггиоті, глаза его завязаны. Онъ поставленъ, то на самомъ алтаръ, то у ногъ его, то на

<sup>1)</sup> Запиствованъ изъ сочаненія Martigny, Dictionnaire des Antiq. Chrét.

<sup>2)</sup> Martigny, Dictionnaire des Antiq. Chrét.

грудъ дровъ, согласно библейскому тексту 1), но постоянцо на колъняхъ. — Рука Госиодия, въ обланахъ, замънаетъ ангела. 2)

Эти въстиние неба являются, въ христіанскомъ искусствъ, томько въ IV-иъ ст., нвображение наъ встрвчается, какъ исключение, раньше этого времени. Тъхъ маленькихъ амуровъ, представленныхъ въ стънной живописи натакомбъ и на саркофагахъ, многда, вийсти съ Психеей в), собирающихъ цвъты или плоды, к. н. во фрескъ свода одной изъ галерей владбища Домитиллы, или играющихъ съ пътухани 4), какъ на саркофага изъ катакомбы св. Агніи, нельзя принять за христіанскихъ ангеловъ, равно канъ и крылатыхъ мальчиковъ, поддерживающихъ въ барельефахъ саркофаговъ фигуру дощечки, назначенную для надриси, или медальонъ, съ изображениемъ, по грудь, погребенныхъ 5). Эти гения, совданія воображенія міра плассическаго, часто представленные на его памятникахъ, то какъ одицетвореніе силь природы или страстей людей, то какъ проявление воли божества, въ сценахъ такиствъ, были переняты христіанами в неръдво являются у нихъ, но съ депоративной пълію. Это было продолжение присвовъ римского искусства, и придовать какое либо символическое значение подобнымъ фигурамъ, у въружщихъ, одна

<sup>1)</sup> Butie XXII. 9.

<sup>2)</sup> Слово «вигель» происходить отъ греческаго суусло; в означаеть, на этомъ языкв, посланиять, въстинкъ.

<sup>\*)</sup> Мись Амура и Психон, толковавшійся въ мірѣ илисопческомь, нежду прочимь, навъ соединскіе души съ тѣдомъ, испытаніе си на землю и безспертіс, послё освобомденія, быль очень распространень среди Рямлинь язычниковь, въ вервые вѣка имперія и изображеніе его, очень часто, встрѣчается на ихъ памитинахъ.— Его также легко было примѣнить иъ выраженію христіанскихъ идей; въ самонь дѣлѣ, соединеніе Пекхен послё очищенія испытаніями, снова съ Амуромъ, для ифчной жизни, могло представлять вѣрующимъ, земное существованіе, возстаніе тѣла изъ гробницы и нескончасное блаженство. Мы, потому, иѣсколько разъ видинь въ христіанскомъ испусствѣ, во фрескахъ натакомбъ, въ барельефахъ сариофаговъ и на стеклиныхъ чашахъ, Амура и Психею. Оня, то срываютъ цвѣты, то заниты собираніемъ винограда. Амуръ, вногда съ крыльями, иногда безъ нихъ. Психен, изображена дѣвочкой, съ ирыльями бабочки, или подъ видомъ этого насѣкомаго.—(F. Piper. Mythologie der christlichen Kunst. 1847. Erste Abtheilung). (P. R. Garrucci. Storia dell' arte cristiana, tav. XX.)

<sup>4)</sup> Подобные сюжеты, встрвчающіеся на языческахъ саркофегахъ, быля эмблемами двятельной жизни погребеннаго, которая снова должна начаться для него за гробомъ, согласно надеждамъ возбужденнымъ таниствани языческихъ поклоненій и восточными върованіями, находившими многочисленныхъ последователей въ рямскомъ обществъ временъ киперія.

<sup>5)</sup> Спотри рисунки № 11-ый и № 20-ый.

ли возможно. Онъ не могли, ни изображать душу умершаго, ни его добраго нука, на въстника Всевышняго. Съ IV-го ст. генів в амуры пропадають въ христіанскомъ искусствів и анголы начинають появляться. Они, какъ ны уже свазали выше, представлялись раньше IV-го вёла, но очень рвико и бевь техь аттрибутовь которые получають вноследствін; т. н. во фрестъ понца III-го ст. изъ катакомбы Прискваны, въ сценъ Благовъщенія 1), архангель Гаврівль, въ тунивъ, украшенной пурпуровыми полосами и въ палліумъ, является пресвятой Деве, подъ видомъ молоцаго челована, бевъ нимба и прыдьевъ. Онъ протягиваетъ руку, указывая на Богоматерь, которая сидить на кресле, формы каменныхъ, епископскихъ синвній катакомбъ; на головъ ся покрывало, она одъта въ понпоясанную тунику и нашлічнь, наброшенный на лівое плечо. -- Богороница туть, какъ нельзя болве, напоминаеть Мадониъ итальянскихъ мастеровъ, энохи возрожденія искусствъ; подобно имъ, она опускаеть глава и пъласть левой рукою месть, выражающій испугь и удивленіе. Нако замътить, что это первое, по времени, изображение Благовъщения и единственный примъръ представленія этой святой сцены, въ подземномъ Римъ. Во фресиъ, находищейся въ катакомов св. Тразона и Сатурнина, ангель безъ нимба и врыльевъ, ведеть за руку юнаго Товита. Въ ІУ-мъ ст. устанавливается типъ ангеловъ, сохранившійся до нашего времени в нельзя не заибтить, что онь образовался подъ вліяність традицій римскаго искусства, составляя повтореніе аддегорических фигуръ побъдъ и геніевъ влассическаго художества, разумъется, съ нъкоторыме извъненіями, т. н. первые почти постоянно представлены полу-или совершенно нагими, тогда какъ ангелы всегда одъты. Одинъ изъ раннихъ примъровъ изображенія ангела, подъ видомъ врылатаго юноши, и именно, въ сценъ Благовъщенія, мы видимъ, въ барельефъ диптиха 2),

<sup>1)</sup> P. R. Garrucci. Storia dell' arte cristiana, tav. 75.

<sup>2)</sup> Слово это происходить оть греческаго δις «два раза» и πτυσσω «силадываю»; въ античномъ миръ обозначали такъ всявій, силадывающійся надвое, предметь и названіе это, по премуществу, давали двумъ, соединеннымъ вивств и раскрывавшимси ванъ инимпа, табличкамъ. Если нъ нимъ присоединялась третья, то они составлили тріптру «триптих», когда ихъ было нять πενταπτυу «пентаптих» и 
если болье пити, то πολυπτυу «полиптих» т. е. многосиладный. Таблички эти, 
чаще тольно парныя, дълались первоначально изъ дерева, но впослёдствій изъ 
вости. Внутреннія стороны ихъ нъсколько углубленныя отъ праевъ, попрывали 
тонкихь слоемъ воска, по поторому писали бронзовой палочной—stilus. Диптихи, 
мебольшихъ разивровъ, увеличенные иногда, вложенными въ няхъ листами пер-

мать смоновой кости, находящагося тенерь въ ризнице Миланскаго собора, конца IV-го ст. Туть Богородица, въ богатомъ ожерелье, представмена на коленяхъ у обильнаго источника, выбёгающаго изъ окалы. Она наполняетъ водою сосудъ красивой формы, поворачивая голову къ ангелу,

гамента мым папаруса, такъ что оне становилесь настоящеми янижнами, древніе Рамаяне посяди при себъ, привъшивая ихъ из поясу или из рукъ-codicilli, pugillares, и записывали въ нихъ свои замъчанія, отмътки и счёты. У богатыхъ людей подобныя маленькія таблички изъ дорогаго дерева, слоновой коств, серебра и зодота сдедались предметами украшенія, какь у нась часы, печати и т. д. Динтики, большаго или малаго формата, посланные письмонь, перевизывали шиурномь, а узель припечатывали восковой печатью; затвит, надписывали адресь. (Вивший бытъ народовъ, сочинскіе Г. Вейса, переводъ В. Часва. Мосява 1874 веданіе К. Т. Создатенкова). У Римлянь было обывновение дарить диптихи вы началь новаго года. Это дълали превиущественно воисулы и высшіе магистраты; они подносили ихъ пиператору, сенаторамъ, своимъ друвьимъ и родственникамъ, и, чтобы расположить народъ въ свою пользу, раздаваля днитехи на нграхъ и зрёлищахъ, учрождаемыхъ ния, при вступловім въ должность. Вившнія сторовы двитеховь были укращены барельефани, изображавшими, всего чаще, портреты особъ, дарившихъ ихъ. Если это быль консуль, то онь является съ аттрибутами своей должности, председательствуя при играхъ цирва или ристаніи волесниць.

Христіанскіе диптихи не отанчались, ни формой, ни матеріаловь отъ языческихь; OHN CLYMBIR HANSTHUNK BREMRANK HOPEBE I SAKIMPALE HASBARIS MYTOMERODS, CBEтыхъ, депь ихъ смерти, имена нацъ, еписконовъ, другихъ лицъ, духовенства, благодътелей христіанской общины, равно вакъ в описаніе замічательныхъ событій, происходивших въ ея средв, но на вившней сторонв ихъ представлялись въ барельефахъ, не явыческіе сюметы, а сцены изъ ветхаго в новаго Завёта. Посаё Константина двитихи болье или менье дорогіе и украшенные, посыдали церквань, записывая въ нихъ себя и родныхъ, для порученія молитвамъ епископа, который ставиль эти таблички на престоль в читаль вмена, означеними въчнихь, во время служенія. Съ торжествомъ церкви у христіань, начинають появляться свётскіе диптихи съ изображениемъ вначительныхъ, современямиъ лицъ. Очень рапо диштихи, триптики и т. д. укращенные редигіозными сюметами, нивли у вврущихь и другое назначеніе; они служням алтарными наовами и барельефы, иногда поврывають ихъ вившиня и внутренине стороны. Христівне брази ихъ съ собою, во время путешествій и ставили на подвижные престолы подобно шириань. Динтихи изготовлялись въ большомъ водичествъ, и разныхъ форматовъ въ Константинополъ, въ Италів, въ періодъ преобладанія византійствого стиля и посылались во всё вояцы христівискаго піра, Въ впоху иконоборства, когда христівне Востова должны были притать свои образа и тайно молиться нив, диптихи, удобно сирываемые и легио перевозвиме, быля у нахъ въ большомъ употребленін. Въ восточной, равно какъ и въ западной периви, алтарныя иконы, долгое время, можно сказать всё средніе въка, часто сохряняли форму двитиховъ и триптиховъ, большихъ и малыхъ разивровь, всего чаще они были деревянные, покрытые живописью.--Мы будемь говорить, въ 3-ей части этого сочиненія, въ отдёлё христіанскаго искусства, о барельефахъ диптиховъ, дошедшихъ до насъ отъ върующихъ.

ноторый стоитъ позади ея, поднимая правую руку и какъ бы обращаясь къ ней съ рёчью. Такъ разсказано Благовъщеніе въ одномъ изъ непризнанныхъ церковью Евангелій, приписываемомъ св-му Іакову <sup>1</sup>).

Въ мозанкахъ V-го ст. укращающихъ тріумфальную арку Либері- . евой базилики, "Santa Maria Maggiore" въ Римъ, изображено также Благовъщеніе, въ двухъ сценахъ. Въ первой, Гавріниъ съ крыдьями и нимбомъ, паритъ надъ святой Дъвой, протягивая къ ней руки; во второй, онъ стоитъ передъ нею, возвъщая рожденіе Інсуса. Рядомъ, ангелъ, также съ нимбомъ и крыльями, является Захарію во храмъ 2).

Съ ІУ-го ст. ангелы дълаются постояннымъ дополненіемъ священныхъ сценъ, ветхаго и новаго Завъта. Они представлены, не только въ тъхъ нять нихъ, гдъ присутствіе ихъ необходимо, будучи упомянуто въ текстъ Библін, но и вообще, при изображеніи Спасителя и Богородицы. Въ мозашкахъ византійского стиля, они окружають Спасителя, сидящаго на тронв, въ образв властелина, принимающаго дары Волхвовъ, подъ видомъ младенца, или представленнаго на небесахъ, въ торжествъ и славъ. Красота была невзивнимъ аттрибутомъ этихъ въстниковъ неба, главныя черты которой, разумбется, мбиялись согласно цв втущему состоянію искусства или упадку его, и смотря по тому, что понимали подъ словомъ врасота художняки различныхъ эпохъ и странъ, изображавшіе ангеловъ. Одежда ихъ состоитъ, обывновенно, изъ туниви и палліумъ бълаго, блестящаго цвъта и голубой епитрахили, въ рукахъ ихъ являются, иногда, въсы и мечи, какъ у исполнителей правосудія Всевышняго, нин трубы, для возвъщенія страшнаго суда. Иногда, они въ воинскомъ облаченів, готовые на битву, по повеленію Божьему в). На Востоків и въ періодъ преобладанія византійского стиля на Западъ, ангеловъ изображали, постоянно, съ лазуревыми крыльями, съ золотымъ нимбомъ, въ богатомъ одъянія, неръдко, украшенномъ фигурами драгоцьнимъв вамней. Ангелы итальянскихъ мастеровъ эпохи возрождения, представлены въ цвътныхъ одеждахъ, но безъ дорогихъ украшеній, съ музыкаль-

<sup>1)</sup> Martigny .- Dictionnaire des Antiq. Chrét.

<sup>2)</sup> Beschreibung Roms von Ernst Platner und Ludwig Urlichs. Ангелы, вывющіе видъ прылатыхъ юношей, изобрашены наскольно разъ въ ниніатюрахъ сирійскаго Евангелія 586-го г., Лоренціанской библіотени.

<sup>\*)</sup> Вооруменными, не разъ, какъ это сказано въ ветхомъ Завътъ, являлись ангелы еврейскому народу.

ными инструментами или цвътами, они несутъ иногда орудія мученія Христа, терновый вънокъ, гвовди, пику и т. д.

Архангелы, Михаилъ и Гавріилъ съ очень ранняго времени, получакотъ самостоятельные образы и почитаются наравить со святыми 1).

Фигуры херувиновъ, т. е. прыдатыхъ, дётскихъ головомъ, начинаютъ появляться, у христіанъ, довольно повдно и прежде всего, въ византійскомъ искусствѣ. Какой видъ имѣли херувины, сдѣланные Моиссемъ, надъ ковчегомъ откровенія? На этотъ вопросъ нельзя отвѣчать иначе какъ предположеніями. Основываясь на томъ что сказано о нихъ въ кинтъ "Исходъ" з) и въ другихъ иѣстахъ Библіи, слѣдуетъ занлючить, что они ниѣли голову человѣка, туловище быка и прылья орла, походя потому па колоссальныхъ Ассирійскихъ быковъ, съ прыдьями и человѣческою головою, открытыхъ у входовъ дворцовъ въ Нинивіи з) и Персеполисѣ 4). Это разумѣется только однѣ догадки; вѣрно только то, что херувимы, на ковчегѣ откровенія, не должны были имѣть формъ, принаваемыхъ имъ теперь, въ христіанскомъ искусствѣ.

Шестиврымые серафины, фигуры которыхъ составлянись, въроятно подъвліяніемъ словъ пророка Исаів (гл. VI), изображаются христіанами, также во времена, относительно позднія и сперва на Востовъ.

Ангелъ сделался также, у христіанъ, символомъ апостола Матоел.— Извъстно, что Евангелисты Маркъ, Лука, Іоаннъ и Матоей, представлялись христіанами, подъ видомъ врылатаго льва, крылатаго тельца, орда и крылатаго юноши, т. е. ангела <sup>5</sup>). Почему каждая изъ этихъ фигуръ была эмблемой, именно такого-то Евангелиста, объяснить труд-

<sup>5)</sup> Въ религіяхъ Египтянъ, другихъ семитическихъ народовъ и Персовъ, различныя животныя, и. н. быкъ, левъ, ястребъ, гордица, были семволами бомественной силы и иногда, знавами посвященія въ одну изъ степеней какого дибо таниства или поилоненія извъстному богу или богинъ.



<sup>1)</sup> Объ архангель Миханль говорится въ одной греческой надписи, начала V-го ст., отврытой въ Египтъ, какъ о проводникъ душъ праведныхъ въ свъту. (Revue Archéologique année 1874).

<sup>2)</sup> Laba XXV:

з) Ихъ можно видъть въ Луврокомъ музећ, въ Паримъ, и Британскомъ музећ въ Лондонъ.—

<sup>4)</sup> Fr. Spiegel Granische Alterthumskunde, 1-er. B. Leipzig 1871 см. также «La Magie chez les Chaldéens et les origines Accadiennes» par François Lenormant Paris 1874, п De Saulcy «Histoire de l'art judaïque» deux-e ed. Paris 1864 (р. 24), гдъ объяснено значение слова «Keroub»—«керубъ» отъ котораго произошель «херувии»».

но; создание вхъ, можетъ быть, было вызвано описаниемъ симводичесвихъ животныхъ въ видъніи св-го Іоанна 1), но эиблены евангелистовъ не появляются, въ христіанскомъ искусствъ, раньше V-го ст. и не бы-. ли отврыты, ни во фрескахъ катакомбъ Рима ни на саркофагахъ, ни на довышкахъ степляныхъ чашъ. Одинъ изъ самыхъ раннихъ примъровъ изображенія ихъ им видииъ вънатакомбахъ S. Gaudioso 2), въ Неаполъ; бывъ и левъ, оба прылатые держатъ тутъ, передними ногами, квигу, оремъ сидитъ на ней, а прынатый ангемъ несеть её, покрывая руин одеждой, чёмъ, въ древнемъ міръ, выража ли уваженіе иъ принимаемому предмету. Съ У-го ст. символы евенгелиствовъ встрвчаются. повольно часто, въ барельефахъ диптиховъ изъ слоновой кости, въ имніатюрахъ церковныхъ внигъ, к. н. въ сирійскомъ Евангеліи Лоренціанской библіотеви конца VI въка въ сценъ Вовнесенія Христа на небо, въ средневъвовыхъ мозанкахъ Рима и Равенны, на четырехъ концахъ нъкоторыхъ древнихъ врестовъ и т. д. Они нередко представлены съ инигою, т. е. Евангеліемъ, какъ въ мусевной живописи начала VI-го ст. цериви св-хъ Косьмы и Даміана въ Рим'я и базилики "Santo Apollinare in Classe" въ Равенит. Иногда, головы ихъ окружены ниибомъ, какъ въ мозанив середины V-го въка тріунфальной, т. е. центральной арки, базвлики св-го Павла, вив городскихъ ствиъ Рима, управышей отъ пожара. - Часто, но въ болбе повянемъ христіанскомъ искусствв, эмблемы Евангелистовъ соединены съ прямыми изображеніями ихъ; это мы видимъ въ мозанкъ церкви св-го Виталія, въ Равениъ 557-го г. Есть тавже примеры, что на человеческомъ тудовище Евангелиста, появляется голова его символического животного, окруженная нимбомъ. Эти противуестественныя, оснорбляющія художественный внусь, изображенія, встрівчаещь въ христіанскомъ искусстві, въ счастію, довольно р**ъдк**о. —

<sup>1)</sup> Fg. IV. 6. 7.

<sup>2)</sup> P. R. Garrucci, Storia dell'arte cristiana, Tav. 105.

### IY.

Ноевъ ковчетъ вивът различное, символич еское значение у первыхъ христіанъ. Въроятно, изобра жая его, они желали также выражать надежду на воскресеніе; подобно тому, накъ Ной переступилъ порогъ своего иловучаго дома въ старомъ міръ и вышелъ изъ него, въ новомъ, такъ върующій, послъ пребыванія въ гробницъ, долженъ былъ воскреснуть для жизни будущей. — Это предположеніе подтверждается тъмъ, что другая сцена, раздъленная на два дъйствія, также передающая мысль воскресенія, именно: Іона поглощенный и выброшенный чудовищемъ, соединена часто, съ Ноевымъ ковчегомъ. Художникъ барельефа одного христіанскаго саркофага, чтобы еще болѣе сблизить эти два сюжета, помъстиль голубя съ оливковой въткой въллювъ, къ которому Ной, изъ своего ковчега, простираетъ руки, на кормъ коробля Іоны.

У первыхъ христіанъ ковчегъ, часто являющійся и во фрескахъ катаконбъ, символически изображаль, также общину последователей ученія Спасителя. Какъ во время потопа нельзя было избёгнуть погибели, виё убёжища Ноя, такъ нётъ спасенія, для вёрующаго, виё церкви.

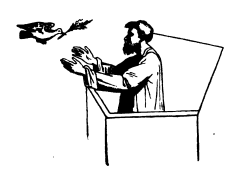
Христіане изображали ковчегъ, не такимъ, какъ онъ описанъ въ книгъ Бытія ¹), а четыреугольнымъ ящикомъ съ отброшенной назадъ крышкой, въ которомъ съ трудомъ можетъ помъститься одинъ человъкъ.—Это проввошло, не только потому, что изображеніе ковчега согласно библейскому тексту и соравиврно величинъ, помъщеннаго въ немъ, Ноя, заняло бы во фрескахъ и въ барельефахъ сариофаговъ, олишкомъ много мъста, въ ущербъ другимъ фигурамъ, но и въ следствіе особенной причины, которую мы объяснимъ ниже. Ной въ своемъ пловучемъ домъ стоитъ постоянно одинъ, какъ читатель можетъ видътъ въ приложенномъ русункъ № 14-й ²), взятомъ съ катакомбной фрески, ПП-го ст. выходя изъ него до половины туловища, одътый въ широкую, неподпоясанную тунику, украшенную иногда пурпуровыми полосами ка груди и у конца рукавовъ. Онъ представленъ не старцемъ, какъ сказано въ священномъ писаніи, а человъкомъ среднихъ лѣтъ, иногдъ, даже

<sup>1)</sup> Lassa VI.

<sup>2)</sup> Запиствованъ изъ Martigny. Dictionnaire des Ant. Chré.

юношей. Патріархъ, наи поднимаєть руки къ небу, какъ молящійся, нам простираєть ихъ къ голубю, чтобы принять этого въстника счастія, летащаго къ нему, съ оливковой въткой въ клювъ. Въ одномъ примъръ Ной, держить въ рукахъ вътвь маслины, принесенную голубемъ, а птица эта садится на обнаженное дерево, чъмъ, въроятно, хотъли представить картину всеобщаго опустошенія вемли, послѣ потопа.

Pac. 14.



Ковчету дана иногда шестиугольная, иногда круглая форма, но следуеть замътить, что ни на одномъ, изъ до сихъ поръ открытыхъ, намятниковъ христіанскаго искусства, онъ не изображенъ, согласно опксанію ветхаго Завъта \*).

Въ барельефѣ одного сарвофага, находящагося теперь въ Ватияанскомъ музеѣ, является между прочимъ, и ковчегъ, но мѣсто патріарха занимаетъ цвѣтущее дерево, которое, какъ мы уже видѣли, было также символомъ возстанія изъ мертвыхъ, и это, еще болѣе подтверждаетъ предположеніе, что убѣжаще Ноя, во время потопа, напоминало христіанамъ обѣщанное воспресеніе. Археологъ XVIII-го ст., Воttагі, объясняетъ другимъ образомъ это изображеніе; по его мнѣнію, тутъ представлено оливковое дерево и помѣщая его въ ковчегъ Ноя — символъ церкви, — художнякъ хотѣлъ напоминть, іероглифически, событіе совершивищеся въ его дни, именно: возвращеніе мяра христіанской общинѣ и превращеніе преслѣдованія, выраженнаго тутъ кораблемъ Іоны, гонимымъ бурей.

во фрескъ ватакомбы Тразона и Сатуринна, иловучій домъ Ноя, имъстъ форму пруглаго бассейна, поставленнаго на ножий и укращеннаго львиными головами.

Ковчеть, является, иногда, возлів эпитафій; онь вырівзань и на одномъ колечномъ камий, вийстій со иногими другими символами, мийл фигуру небольшаго ящика, на которомъ сидить голубь. Его представили также на дискі бронзовой ламиы, гдів онъ снова соединенъ съ Іоной, выброшеннымъ чудовищемъ.

Замъчательно, что изображение Ноя и его повчега, встръчается на PRINCREXE, ASELIGECRIATE MEGALIANTE III-ro CT., ropoga Allamen, no Opinia 1). До насъ дошло нъсколько эквемпляровъ подобныхъ нумизматическихъ наматнивовъ 2), выбитыхъ въ царствованіе императоровъ Септимія Севера, Макрена и Филиппа, головы которыхъ, изображены на лицевой сторонъ этихъ медалей, тогда какъ не оборотъ ихъ представлены, одна возлъ другой, двъ сцены, несомивнно относящіяся по всемірному потопу. Въ первой, Ной стоить въ ковчеге той-же формы, какъ и у христіанъ, но вийсти со своей женою. Кроми голубя, приносащаго въ когтяхъ масличную вётвь, на котораго устремлены вворы Ноя, другая птица, вёроятно воронъ 3), также выпущенный патріархомъ, сидить на поднятой врышкъ ковчега. На передней сторонъ послъдняго, видны три, следующія, греческія буквы: NQE т. е. Ной. Это имя написано туть совершенно такъ, какъ въ переводъ Библін семидесятидвухъ толковниковъ. - Во второй сценъ, патріархъ и его жена стоять внъ ковчега, благодаря Всевышняго за спасеніе; лівыя руки ихъ положены на грудь, а правыя —подняты въ небу, куда также устремлены ихъ взоры.

На медаляхъ Апамен, ковчетъ изображенъ въроятно потому, что первоначальное имя этого города было жбого; — киботосъ, по гречески ковчетъ 4); Антіохъ 1-ый Сотеръ, назвалъ Киботосъ—Апамея, въ честъ своей матери, носившей это имя. Означать, фигурой предмета, имя города, или даже какого либо лица, на медаляхъ и въ надписяхъ, было въ большомъ употребленіи въ греко-римскомъ мірѣ 5).

<sup>5)</sup> Такъ, напримъръ, на монетахъ города Родоса, изображали розу, по гречески  $P(0\Delta 0N$  — родовъ и т д.



<sup>1)</sup> Des signes de christianisme, qu'on trouve sur quelques monuments numismatiques du 3 e siècle. Extrait du T. III des Mélanges d'Arhéologie. Ch. Lenormant.

<sup>2)</sup> Они находятся въ музеяхъ Парижа, Въны в Флоренців.

Онъ не является въ христіанскихъ изображеніяхъ потопа, ясключая барельефа открытаго въ Алжиръ, гдъ эта птица представлена клюющей трупъ.

<sup>4)</sup> Raoul-Rochette. Tebleau des Catacombes de Rome. Paris 1853.

Но вакъ объяснить выборъ, въ этомъ случат, ковчега Ноя, и присутотвіе на явыческихъ медаляхъ, сцены, ввятой изъ ветхаго Завёта, выражавшей, у первыхъ христіанъ, надежду на воспресеніе твла? Очень вёроятно, что это произошло, вслёдствіе наклонности, преобладавшей въ обществъ того времени, перенимать симвоны восточныхъ религій и подражать хотя бы только ихъ вившимъ формамъ. Заимствованоли христіансиро изображеніе Ноя въ ковчегъ, у язычниковъ, или эти последніе взяли его у верующих и повторили на медалях в города Апамен — ръшить пока невозможно. — Появленіе Ноя, во фрескахъ катажомбъ и въ барельефахъ саркофаговъ, въ противоположность библейскому тексту, однимъ, почти всегда подъ видомъ юноши, въ ковчетъ особенной формы, не согласной съ описаніемъ иниги Бытія, позволяеть вакиючить, что это не самостоятельное произведение христіанскихъ художнивовъ, перенятое ими у античнаго искусства. Съ другой стороны, въ иногет Домитилы 1), отврыта, въ последние годы, стенонись, въ поторой Ной изображенъ съ тъми-же подробностями, въ томъ-же положенів и въ ковчегъ той-же формы, какъ постоянно у первыхъ христіанъ. — Фреска эта, разумъется, была написана раньше царствованія Септимія Севера, и потому прежде медалей Апамен. — Можно следовательно предположеть, что христіанскіе художники Рима, равно какъ и явыческіе мастера Апамен, заниствовали изображеніе Ноя в его повчега у типа, существовавшаго въ влассическомъ искусствъ, который, въроятно, создался подъ вліянісмъ извёстнаго инса Деввалісна, сына Прометен и жены его Пирры.

٧.

"Какъ Іона быль во чревъ кита три дня и три ночи, такъ и Сынъ чедовъческій будеть въ сердцъ земли, три дня и три ночи" 2), сказалъ Христосъ. Потому, изображеніе этого пророка, поглощеннаго чудовищемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотри часть І-ую, стр. 143.

<sup>2)</sup> Еванг. отъ Матеен XII. 40.

и потомъ выброшеннаго имъ по поведению Божьему, съ очень ранныхъ временъ, безпрестанно встръчающееся въ христіанскомъ искусствъ, сдълалось, у върующихъ, символомъ воскресенія Спасителя — главный типъ, столь утвшительнаго для нихъ догмата — и вибстъ съ тъмъ, намоминало имъ будущее вовстаніе ихъ изъ мертвыхъ. Въ этомъ послъднемъ смыслъ, всего чаще представлены, христіанами, похожденія Іоны, то отдъльно, то заключая рядъ символическихъ сюжетовъ, выражавщихъ извъстный кругъ религіозныхъ идей.

Къ сценамъ поглощенія и изверженія пророка присоединены, иногда, двъ другія. Въ одной изъ нихъ, Іона сидитъ подъ пышнымъ, зеленъющимъ растеніемъ, а въ другой, лежитъ безъ всякой защиты отъ палящихъ лучей солица. Всюду, гдъ является Іона, онъ представленъ молодымъ человъкомъ и совершенно нагимъ. При поглощеніи его виденъ корабль и на немъ нъсколько пловцовъ, какъ читатель видитъ, въ приложенномъ рисункъ № 15-й \*), взятомъ съ фрески, начала ІІІ-го ст.



Puc. 15.

изъ катакомбы Каллиста, пророкъ, или самъ кидается въ море, въ виду чудовища, или брошенъ своими спутниками въ его разверятую пасть. Воды, однако, совершенно спокойны, что несогласно съ библейскимъ текстомъ.—На одномъ саркофагъ изъ ватиканскаго кладбища, буря, въ этой сценъ, представлена подъ видомъ крылатой полуфигуры, выступающей изъ расщелины скалы и дующей по направлению пловцовъ. Корабль Іоны имъетъ различныя формы, но всего чаще онъ приближается своимъ видомъ, къ судамъ употреблявшимся Римлянами для перевозки

<sup>\*)</sup> Заныствованъ изъ сочиненія Martigny. Dictionnaire des Antiq. Chrét.

товаровъ (navis oneraria). Иногда мачта корабля, на которомъ плыветъ пророкъ, пересъчена реей и составляетъ крестъ; фигура эта новторнется такъ часто въ томъ-же сюжетъ, что слъдуетъ видътъ тутъ не одну случайность, а намъреніе напомнить орудіе искупленія. Оно изображено даже, совершенно ясно и отдъльно, на кормъ корабля Іоны, во фрескъ кладбища Каллиста, конца ІІ-го или начала ІІІ-го ст. Въ другой стънописи, того-же времени и той-же катакомбы, на носу корабля стоитъ человътъ съ поднятыми руками 1), можетъ быть символическая фигура христіанина молищагося во время бури гоненій, или олицетвореніе молитвы, съ которой корабельщики, устрашенные непогодой, обратились каждый къ своему Богу, какъ сказано въ Библім 2).

Сцена поглощенія Іоны всегда сближена съ изверженіемъ его на сушу, какъ читатель видить въ рисункъ № 16-ый, взятомъ съ фрески

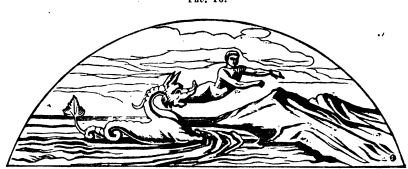


Рис. 16.

ПІ-го ст., з) изъ катакомбы Каллиста. Въ барельефахъ, эти два дъйствія часто вовсе не раздълены; одно изъ нихъ происходить на право, а другое — на лъво, при чемъ хвосты чудовищъ почти касаются. Последнимъ даны совершенно фантастическія формы; они напоминаютъ, то морскихъ коней, то козероговъ, то другихъ минологическихъ животныхъ, являющихся въ декоративной живописи древнихъ Римлянъ. Всего чаще однако, художники изображали кита, поглотившаго Іону, какъ чудовище представленное въ сценъ освобожденія Андромеды, Персеемъ,

<sup>1)</sup> Подобная-же фигура изображена на ворабий Іоны, въ обложий барельефа сарвофага, вироятно начала У-го столития, который находится теперь въ палаццо . Антинори во Флоренціи.

<sup>2)</sup> Скотря внигу пророка Іоны, гл. І.

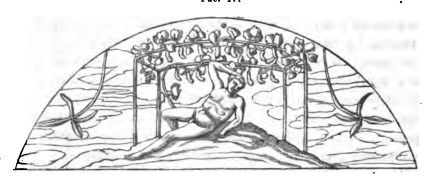
<sup>3)</sup> Заимствованъ изъ сочиненія Martigny. Dictionnaire des Antiq. Chrét.

свожеть, очень любимый въ мірѣ античномъ и повторенный нѣсколько разъ въ Помпеъ.

Есть примъры, что проровъ изверженный животнымъ, составляетъ единственный, символическій сюжеть барельефа саркофага и находится, непосредственно, подъ фигурой погребеннаго, какъ бы для утъщенія и объщанія скораго освобожденія отъ чудовища смерти, посредствомъ воскресенія.

Въ третьей сценъ, loна, является въ полумежаченъ положения, подъ растениемъ, (смотри рисуновъ № 17-ый 1), взятый съ фрески начала





ПІ-го ст., изъ ватакомбы Каллиста). Этотъ пророкъ, какъ сказано въ святомъ писаніи, "вышель изъ Нинивіи, и сёль съ восточной стороны, у города, и сдёлаль себё тамъ вущу, и сёль подъ нею, въ тёни, чтобъ увидёть, что будеть съ городомъ. И произрастилъ Господь Богъ растеніе, и оно поднялось надъ Іоною, чтобы надъ головою его была тёнь, и чтобы избавить его отъ огорченія его; Іона весьма обрадовался этому растенію" 2). Сцена эта встрёчается у христіанъ не такъ часто какъ первыя двё; она вёроятно была заимствована у влассическаго искусства, по крайней мёрё, нельзя отвергать ея сходства съ изображеніемъ на греческихъ вазахъ и на чашё, открытой въ гробницё этрурскаго города Церы—Саеге, Язона отдыхающаго послё побёды надъ дракономъ. Извёстно, что согласно мнеологической легендё, этотъ герой былъ также поглощенъ чудовищемъ и потомъ выброшенъ имъ. Но если, представляя Іону, подъ защитою кровли изъ зелени, христіанскіе

<sup>1)</sup> Запиствованъ изъ сочинения Martigny, Dictionnaire des Antiq. Chrétiennes.

<sup>2)</sup> Книга пророва Іоны, гл. IV. 5. 6.

художники повторями типъ, составившійся въ наассическомъ искусствь, то, взображая растеніе простирающее свои вътви надъ пророкомъ, оне старались, обыкновенно согласоваться съ библейскимъ текстомъ, обстоятельство, дающее намъ почти всегда возможность, опредвлять прибливительно, время фрески или барельефа, въ которыхъ является отдыхающій Іона. Воть на какомъ основанія: въ переводъ св-го писанія семидесяти двухъ толковниковъ, съ еврейскаго языка на греческій. въ ІУ-ой главъ вниги пророка Іоны, растеніе, выросшее надънимъ названо тыввеннымъ "ходохоу $\theta\eta^{\mu}$  — что неправильно; въ еврейскомъ текств, сказано — плющъ. Въ первыя столетія христіанства, переводъ семидесятидвухъ толковниковъ, отдъльными частями на датинскій язывъ, ходиль по рукамъ христіанъ; переводя ветхій завъть, бл. Іеронимъ поправиль эту ошибку, назвавъ растеніе "hedera" т. е. плющъ; за что и подвергся осуждению некоторыхъ писателей церкви и, между прочимъ, Августина, такъ какъ эти исправленія св. писанія, затемняли его тексть и производили раздоры среди христіанъ. До перевода Библін Геронимомъ (384 г.), художники Рима представляли пророжа подъ "cucurbita 1)" (смотри рисуновъ № 17), но послъ распространенія "вульгаты" — подъ твнію разросшагося плюща 2).

Иногда, сцена изверженія Іоны соединена съ изображеніємъ его, подъ растеніємъ. Подобное сближеніе событій, разділенныхъ боліве или меніве продолжительнымъ временемъ, постоянно встрівчается въ христіанскомъ искусстві, особенно въ барельефахъ саркофаговъ.

Вполнъ граціозно и совершенно во вкуст влассическаго искусства, изображенъ лежачій Іона, въ нижней части большаго кольца бронзовой лампы, которому дана форма вътки "cucurbita". — Другое кольцо, нъсколько меньше перваго, заключено въ немъ; оно висить надъ головою пророка и состоитъ изъ плодовъ того-же самаго растенія; въ средину его, вставлена монограмма Христа. Обыкновеніе придавать живыя, изящныя формы вещамъ, даже и ежедневнаго употребленія, украшая ихъ фигурами, соотвътствующими ихъ навначенію, проявляется постоянно на предметахъ, дошедшихъ до насъ, отъ міра греко-римскаго.

<sup>1)</sup> Это растеніе, ползущее, изъ семейства тыквъ, дающее продолговатые плоды.

<sup>2)</sup> На извоторыхъ намятнявахъ видно желавіе художника, соедицить оба варіанта, т. н. на обложиз барельефа саркофага палаццо Антинори, начала V-го ст., надъ каждой висищей тыквой, является листъ плюща.

Въ четвертой сценъ, являющейся очень ръдко и превмущественно во фрескахъ катаконбъ, Іона сидить изнеможенный зноемъ, погруженный въ печаль, упирая голову на руку и прося себъ смерти, подъ засохишить растеніемъ, или безъ всякой защиты отъ палящаго солица, представленнаго человъческой головой въ лучахъ. Въ книгъ пророка Іоны сказано, что Богъ устровлъ такъ, что на другой день, при по-явленіи зари, червь подточить растеніе и оно засохло; когда-же взошло солице, навелъ Богъ знойный, восточный вътеръ и солице стало палить голову Іоны, такъ, что онъ изнемогъ, и проскать себъ смерти, и сказалъ: лучше мнъ умереть, нежели жить 1). Глиняная лампа 2), открытая въ послъдніе годы во Франціи, въ департаментъ "Соте d'оги и принадлежащая по мнънію аббата Магтідпу, ко второй половинъ lV-го ст., отличается тъмъ, что въ сценъ отдыхающаго Іоны, представленной, но очень грубо, на ен дискъ, является червь, посланный Богомъ подточить корни растенія и изсупить его.

Этотъ эпизодъ изъ жизни пророжа переданъ, иногда, очень выразительно; уныніе и слабость Іоны проявляются въ его опущенныхъ рукахъ, наклоненной головъ, въ каждомъ членъ его тъла.

### Vl.

Такъ-же часто, какъ поглощение и извержение Іоны, и съ столь-же ранняго времени, представлена въ живописи и пластикъ первыхъ христіанъ, другая сцена изъ святаго писанія, еще яснъе и положительнъе приключеній пророка, объщавшая върующимъ, возстаніе изъ мертвыхъ, именно: воскрешеніе Лазаря Спасителемъ.—"Какъ Христосъ воскресилъ брата Мареы и Маріи, такъ воскресить онъ насъ",—должны были говорить себъ христіане; и въ самомъ дёль, это значеніе придаютъ чуду,

<sup>1)</sup> Книга пророжа Іоны, гл. IV. 7. 8.—

<sup>2)</sup> Lettre à m·r Edmond Le Blant sur une lampe chrétienne inédite. Martigny. Belley 1872.

совершенному Спасителемъ, многіе писателя церкви первыхъ въковъ. Неудивительно потому, что изображенія Лазаря, подымающагося, по слову Христа, безчисленны въ катакомбахъ, и утішительный, преисполненный успокомтельнаго объщанія, смыслъ ихъ, разгадать не трудно; они являются, всего чаще, возят гробницъ; иногда только одна статуетка воскресеннаго, изъ слоновой кости или металла, прикращена изотвератію "loculus".—

Это чудо представлялось, христіанскими художниками, слідующимъ образомъ: Лазарь, обвитый съ головы до ногъ погребальными пеленами и саваномъ, подобно маленькой муміи, стоитъ на возвышеніи, подъ небольшимъ зданіемъ, составляющимъ входъ въ его гробницу, которая предполагается позади, вырытою въ холив. Спаситель поднимаетъ жезлъ; въ лівой рукі онъ держить пергаментный свитокъ. Читатель видить эту сцену, въ приложенномъ рисункі № 18-й \*), взятомъ съ

Рис. 18.



барельефа саркофага конца IV-го ст., изъ катакомбы Каллиста. — Въ нѣ-которыхъ примърахъ, Христосъ протагиваетъ правую руку къ восвресаемому, или владетъ её на его голову. Въ стънописи катакомбъ, гробинца Лазаря изображена, всего чаще безъ всякихъ архитектурныхъ украшеній, высъченною въ скалъ и окруженною деревьями. Впрочемъ художники, въроятно не зная какъ погребали Евреи, дълали всевоз-

<sup>\*)</sup> Запиствованъ изъ сочиненія Martigny, Dictionnaire des Antiq. Chrét.

эм ожныя изивненія представляя этоть сюжеть, т. н. поивщали твло Лазаря въ гробницу, упрашенную въ илассическомъ вкусв и т. д.

На саркофагахъ, сцена воскресенія Лазаря, почти всегда пополнена Фигурой Мареы или Марін, падающей къ ногамъ Христа (скотри рисунокъ № 18-ый), или цёлующей, почтительно, его руку, благодаря за воскресеніе брата. При этомъ, сестра Лазаря, равно накъ и онъ самъ, изображены гораздо меньше Спасителя, въ слёдствіе обыкновенія, о которомъ мы уже говорили выше, вошедшаго въ употребленіе въ христіанскомъ искусствё съ IV-го ст., представлять человёма ниже ростомъ Інсуса, для выраженія ничтожности смертнаго передъ Богомъ.

На плитахъ надгробныхъ надписей, и вообще, когда мало искусная рука изображала этотъ сюжетъ, Спаситель не является, а виденъ тольжо восиресающій Лазарь, у дверей своей гробницы. Возлё послёдней, 
на средневёковыхъ памятникахъ, к. н. въ инижной живониси, представлена удитка, выходящая изъ своей раковины; она была также символомъ возстанія изъ мертвыхъ, у христіанъ. Какъ ей съ приблименіемъ весны, слёдовало оставить раковину, такъ вёрующій, долженъ 
выйти изъ гробницы, при восиресеніи. Хотя эта фигура является въ 
христіанскомъ искусствё довольно поздно, она можетъ объяспить намъ, 
почему въ катаконбахъ Рима и въ гробницахъ христіанъ Галліи, находишь иногда раковины улитокъ; ихъ клали или вийстё съ тёломъ умершаго, или приврёпляли въ наружной части "loculus"; иногда, только 
изображеніе ихъ чертили на плитахъ, возлё эпитафій, на саркофагахъ 
и лампахъ.

Другой символь воскресенія у первыхь христіань, было яйцо; у древнихь имъ также выражали возрожденіе, послё смерти. Яйца приносили въ жертву богамь, хранителямь гробницы; изображенія ихъ отврыты, между прочимь, въ послёднее время въ этрурскомъ ипогев, около города Orvieto , вибстё съ другими, символическими фигурами. Въ античномъ мірв, яйца очень часто появлялись на погребальныхъ пиршествахъ у христіанъ, на братскихъ транезахъ "адаре". — Для вёрующихъ, яйцо имёло то-же значеніе какъ и улитка, въ ея раковинё; его сравнивали съ гробницей, а воскресающаго съ цыплёнкомъ, который выходить изъ яйца. Мраморныя яйца, были отпрыты въ вогвиахъ мучениковъ и явчную скордупу не разъ находили въ ка-

<sup>\*)</sup> Beulé.-Fouilles et Découvertes, 1-r v.-

такомбахъ. — Отсюда происходить обывновеніе, сохранившееся до сихъ поръ въ христіанской церкви, обийниваться яйцами, въ день восиресенія Христова и боть ихъ, въ этотъ праздникъ, прежде всякой другой пищи.

Возвращеніе жизни Лазарю, было, болье другихъ чудесъ этого рода совершенныхъ Спасителемъ, извъстно первымъ христіанамъ: по крайней мърѣ, если и является въ мхъ искусствъ воскресеніе другихъ лицъ, о которыхъ сказано въ Евангеліяхъ, то очень ръдко. Въ барельефъ саркофага, открытаго на югь Франціи, представлено съ большими подробностями, воскресеніе дочери начальника синагоги, Іавра; оно раздълено на два дъйствія; въ первомъ—отецъ просить Христа исцълить его дочь; во второмъ—Спаситель подымаетъ умершую, взявъ её за руму. Но тутъ мы видимъ, едва ли не единственный примъръ, изображенія этого сюжета первыми христіанами.—

## VII.

Сцена воскресенія Лазаря сближена часто, особенно въ барельефахъ саркофаговъ, съ фигурой Моисея, источающаго воду изъ скалы; иногда, при этомъ, Спаситель и законодатель еврейскаго народа, очень похожи другъ на друга и стоять въ одномъ и томъ-же положеніи, задрапированные въ палліумъ 1). Эти два чуда имѣють въ самомъ дѣлѣ, нѣкоторое символическое сходство; первое—возвратило жизнь мертвому, а второе источило воду—необходимый для жизни элементъ, изъ бездушнаго предмета 2). Въ искусствъ первыхъ христіанъ, особенно съ ПІ-го ст., нерѣдко встрѣчается подобное соединеніе символическихъ сюжетовъ, имѣющихъ извѣстную аналогію, которую теперь иногда трудно отыскать.

<sup>1)</sup> P. R. Garrucci. Storia dell'arte cristiana. Tav. 47.

<sup>2)</sup> Можно даже предположеть, что вийсто Монсея, ударяющаго свалу, христіанскіе художники желали, иногда, представить Спасителя у чудеснаго, дарующаго безсмертіе, источника своего учелія.

Извлеченіе воды изъ камня, совершенное Моиссемъ въ пустынъ, очень часто представлялось върующими и преимущественно съ III-го ст., во фрескахъ на степляныхъ чашахъ, но особенно на саркофагахъ; можно даже сказать, что ръдко видишь гробницу подобнаго рода, въ барельефъ которой не былъ бы изображенъ этотъ сюжетъ. Обывновенно, Моисей трогаетъ жезломъ скалу и изъ нее выбъгаетъ обильный источникъ, какъ въ приложенномъ рисункъ № 19-ый 1), взятомъ съ

Ряс. 19.



фрески катакомбы Каллиста, конца II или начала III-го ст. — Иногда два или три Еврея бросаются наземь, спёша утолить жажду. Рёже представленъ Монсей, послё совершенія чуда, держа пергаментный свитокъ въ лёвой рукт и указывая правой Евреямъ на бёгущую воду. Этой сцент на саркофагахъ обыкновенно предшествуетъ другая; въ ней два Еврея, въ того рода плоскихъ, испещренныхъ точками, шапкахъ 2), въ которыхъ они постоянно являются, когда изображены странствующими по пустынт, хватаютъ за руки человёка, держащаго жезлъ и часто очень похожаго на Монсея, изсёкающаго рядомъ воду изъ скалы 3). Многіе археологи предполагали, что тутъ представлено задержаніе апостола

<sup>1)</sup> Завиствованъ изъ Roma Sotterranea, Т. II. G. B. de Rossi.

<sup>2)</sup> Подобныя шапки, вёроятно, носили въ дороге Евреи обитавшіе въ Риив.

<sup>3)</sup> Смотри рисуновъ № 11-ый и его объясненіе.

Петра Евреями, а согласно Martigny 1), это возмущение противъ Монсен — предшествовавшее источению родника — томимыхъ жаждою въ пустынъ Израильтянъ 2). Послъднее мнъние кажется справедливъе; оно подтверждается тъмъ, что сцена возмущения, някогда не изображена одна, а постоянно, возяв появления источника.

Надо замътить, что чудо, совершенное Монсеемъ въ пустынъ, имъло у первыхъ христіанъ и другое символическое значеніе, кром'в сказаннаго выше. Сравненіе, законодателя Еврейскаго народа, въ этомъ эпиводъ его жизни съ апостоломъ Петромъ, было не разъ дълаемо церковными писателями первыхъ въковъ, и слова ихъ, отразились въ христіанскомъ искусствъ. Вотъ въ чемъ, согласно ихъ метнію, состоитъ это сходство: свала неподвижная-Христосъ-и на ней основана церковь; истекающій изъ нея, ключь-очистительная вода крещенія; второй Монсей, путеводитель новаго, избраннаго народа-върующихъуказываеть на источникь, который будеть течь до скончанія в'вка и утолять жажду ищущихъ спасенія, въ странствованіи, по пустынъ жизни. Представляя изсъченіе воды, законодателемъ Израильтянъ, христіане, въ самомъ дёлё, имъли иногда намёреніе, не только напомнить одно историческое событие, но и выразить, символически, высказанныя выше идеи, предположение, основывающееся на томъ, что во многихъ примърахъ и особенно въ барельефахъ саркофаговъ 3), Моисею, совершающему то чудо, данъ типъ Петра; а такъ какъ, при возмущении Израильтянь, томичыхь жаждою, законодатель еврейского народа, также имбетъ видъ апостола Петра, то это обстоятельство и привело иногихъ археологовъ къ ошибочному заключенію, что последняя сцена есть задержаніе апостола Евреями.

Намереніе представить Монсен, Петромъ, при изсёченіи воды изъкамня, проявляется особенно ясно во фресие, изъ катакомбы Калянста, III-го ст. Тутъ видны, рядомъ, составляя одну картину, два слёдующихъ действія: Монсей, повинуясь десницё, выходящей изъ облана, отвязываетъ сандалію, чтобы приблизиться къ горящему кусту и возлё, извлекаетъ источникъ изъ скалы. Въ первой изъ этихъ сценъ, онъ

<sup>1)</sup> Dictionnaire des Ant. Chrét. Въ непрододинтельномъ времени, выйдеть второе, значительно пополненное, изданіе этого весьма добросовъстнаго труда, по части христіанской археологіи.

<sup>2)</sup> Henogy XVII.

<sup>3)</sup> Сиотри рисуновъ № 11-ый.

представленъ ислодымъ человѣкомъ, безъ бороды, а во второй ему дано лицё апостола Петра, типъ котораго, составился очень рано, въ христіанскомъ искусствѣ. На стекляныхъ чашахъ, возяѣ Моксея, подъ видомъ Петра, изсѣкающаго воду, написано "Petrus". Два примѣра овначеннаго изображенія, открыты до скуъ поръ; оба они сдѣланы штрихами по золотымъ пластинкамъ, заключеннымъ въ толщину стекла; донышки сосудовъ, украшенныхъ ими 1), были найдены въ катакомбахъ, вмазанныя въ свѣжую извёстку, у отвервтія "loculus"; неоспоримо потому, что эти памятники относятся къ періоду погребенія въ подземныхъ кладбищахъ и, слѣдовательно, явились не позже V-го столетія 2).

Но Монсей дълается Петромъ только въ IV-мъ въкъ, именно, въ ту эпоху, когда символизмъ первыхъ христіанъ, замътно усложняется и религіозныя фигуры и сцены, изображаемыя ими, получаютъ болъе запутанный смыслъ, чъмъ прежде.

Гораздо ръже представлялся Монсей, первыми христіанами, въ другихъ эпизодахъ своей жизни, к. н. при переходъ Изранльтянъ черевъ Чериное, море, при полученія сирижали закона, при приближенія въ горящему кусту. Первый изъ этихъ сюжетовъ встръчается, исключительно, въ барельефахъ саркофаговъ, но во времена, относительно болве повднія, т. е. нераньше У-го ст. Есть принвры, что онъ переданъ въ сокращенів, яменно, на одномъ саркофагѣ изъ ватиканскаго владбаща, следующимъ образовъ: Царь Фараонъ стоять, съ коньемъ дригъ" — уже, до половины, затопленной волнами, его окружають Египтяне, головы которыхъ, подымаются надъ водою: Монсей, на противоположномъ берегу, протягиваетъ жезлъ надъ моремъ; позади его стоить мужчина, держа за руку ребенка; это-народь і удейскій. Иногда, представлено больше подробностей; Еврен идуть, неся своихъ двтей и пожитки; Монсей стоить на берегу моря, смотря на погибающее, въ страшномъ смятенія, войско Фараона. — Въ барельефѣ саркофага явъ юж-

<sup>1)</sup> Они находятся теперь, въ христіанскомъ музей, при Ватикенской библіотекъ.

<sup>2)</sup> По мижнію Р. R. Garrucci (Vetri ornati di figure in ого) большую часть сосудовь сь золотыми фигурами, о поторыхь им будень говорить подробиже, въ 3-ей части этого сочиненія, въ отджиж христіанскаго испусства, слядуеть отнести из IV-му ст.

ной Франціи 1), сцену эту пополняють аллегорическія фигуры Египта и Нила; въ стилъ влассическаго искусства; ръка изображена старцемъ, въ полудежаченъ положеніи, воздъ опрокинутой урны, изъ которой льется вода, а страна Фараоновъ, дежачей женщиной, упирающейся доктемъ на корзину, наполненную плодами, какъ на римскихъ медаляхъ и ръзныхъ камняхъ.

Врученіе скрижали закона представлено, также, прениущественно на саркофагахъ. Монсей, упираясь правою ногою на возвышеніе нли скалу — сокращеніе горы Синай — подымая руки вверхъ и покрывая ихъ своей одеждой, принимаетъ почтительно, каменныя доски съ десятью заповъдями, которыя даетъ ему десница, выходящая изъ облаковъ.

Появленіе Бога въ горящемъ вуств, встрвчается чаще въ ствнописи катакомоъ, чвиъ на саркофагахъ. —Законодатель еврейскаго народа, подъ видомъ молодаго человвка, безъ бороды, въ туникв и палліумъ, отвязываеть сандалію, смотря со страхомъ въ ту сторону, гдв предполагается горящій кустъ; иногда, Всевышній является Момсею, подъ видомъ старца 2), но чаще голосъ Господень переданъ десницею, показывающеюся изъ облака, какъ во многихъ фрескахъ и въ мозанкв VI въва, церкви св-го Виталія, въ Равеннъ. —Особенно живо и не безъ артистическаго смысла представленъ этотъ сюжеть во фрескв ПІ-го ст., изъ катакомом Каллиста: Монсей одвтый въ бълую тунику, укращенную пурпуровыми полосами — "clavi" — ставитъ лъвую ногу на камень, чтобы отвязать сандалію; поднятое лицё его оживлено тамиственнымъ ожиданіемъ и выражаеть испуть и удивленіе.

• Съ большою подробностію представлены, въ мозаннахъ V-го ст. Либерієвой базилини, въ Римів, многія сцены изъ живни Моисея; вообще, можно сказать, что онъ изображался христіанами съ очень раннихъ временъ и гораздо чаще другихъ предводителей Гудеевъ и энергическихъ людей, изъ среды ихъ. Такъ, напримівръ, царь Давидъ явлиется всего только одинъ разъ, сколько до сихъ поръ извістно, въ катакомбахъ, именно, во фрескі изадбища Каллиста, по всей віроятности, ПІ-го ст. Онъ представленъ тутъ молодымъ человікомъ, въ короткой подноясанной туникъ, съ пращемъ въ рукі, готовый поразить Голіаса. Это предпечтеніе Моисея царямъ и пророкамъ, объясняется тімъ, что законода-

<sup>1)</sup> Онъ находится теперь въ мувей города Эксь, въ Прованси.

<sup>2)</sup> Смотри выше, описаніе изображенія Бога Отца (Глава II отділь второй).

тель еврейскаго народа, которому всего ясите и полежительные проявился Всевышній вступивы съ нимы вы непосредственныя сношенія, сильные и очевидные другихы выступающихы личностей ветгаго Завыта, олицетворялы вы себы идею монотельма, составлявшую существенное требованіе нравственнаго состоянія этой эпохи. Извыстно, что слыдствіемы исканія Бога единаго, было распространеніе, вы римскомы обществы, до христіанства, и даже послы его появленія, восточныхы вырованій монотемстическаго характера и особенно, религіи Гудеевы.

# VIII.

Сравненіе трехъ отроковъ брошенныхъ въ раскаленную печь, за неповиновеніе Навуходоносору, требовавшему отъ нихъ повлоненія его золотому истукану, съ христіанами, которыхъ мучили и казнили въ періоды гоненій, за отказъ почтить статую императора возліяніемъ вина и куреніями енміама, такъ естественно, такъ натурально, что върующіе, разумівется, не разъ, уподобляли себя тремъ юнымъ Евреямъ. Віроятно потому Седрахъ, Мисахъ и Авденаго, изображались христіанами, то отвергая идолопоклонничество, то въ печи.

Первая изъ этихъ сценъ представлена рѣже второй; мы видимъ её, между прочимъ въ барельефѣ саркофага конца IV-го или начала V-го ст., ¹) недавно открытаго въ монастырѣ "Saint Gilles" недалеко отъ города Нимъ, во Франціи. Тутъ, какъ читатель видитъ въ приложенномъ рисункѣ № 20-ый ²), виѣсто истукана Навуходоносора, стоитъ только бюстъ его, на колоннѣ, что несогласно съ текстомъ Библіи, — особенность, встрѣчающаяся и въ другихъ првиѣрахъ изображенія этого сюжета. Въ позѣ и движеніи юношей, проявляется удивленіе, что имъ

<sup>1)</sup> Бавъ большая часть подобныхъ мраморныхъ гробияцъ, происходящихъ язъюмной Галлін.

<sup>2)</sup> Запиствованъ изъ «Bullettino di Archeologia cristiana» G. B. de Rossi-anno 1866.

поведевають поклонится идолу и непреодолимое отвращение из совер-



шенію этого языческаго обрада. Въ приможенномъ рисункъ, у колонны, стоитъ солдать имъющій видъ римскаго вомна; на его мъстъ является, иногда, самъ Навуходоносоръ, повелительно указывающій свой бюсть отрокамъ, и энергически поворачивая голову въ ихъ сторону; онъ, въ вооруженіи римскихъ императоровъ и подобно имъ, въ хламидъ \*), но безъ шлема. Въ лъвой рукъ, онъ держитъ копьё и возлъ него виденъ солдатъ съ съкирой. Иногда руки отроковъ связаны на переди, какъ у плънниковъ въ барельефахъ Траянской колонны и тріумфальныхъ воротъ.

Одежда отроковъ передана съ большею подробностію и болье согласно съ текстомъ Библін, чтиъ обывновенно востюмъ лицъ, изображенныхъ христіанскими ками, въ сценахъ изъ ветхаго и новаго Завъта, въроятно потому что платье Евреевъ, брошенныхъ въ распаленную печь, какъ оно описано въ святомъ писаніи, напоминаетъ одъяніе народовъ Авін, на римскихъ памятникахъ. — Седрахъ, Мисахъ и Авненаго являются въ подпоясанной и часто украшенной пурпуровыми полосами тунивъ, сверхъ которой, иногда, наброшена хламида, узкихъ штанахъ—saraballa — и башнакахъ; головы ихъ покрыты фригійскими шапками "pileus", съ которыми у Римлянъ и Грековъ, изображались Ганимедъ, Атисъ, Парисъ, Пріамъ, персидскій богь Митра и т. д. Въ такомъ-же точно костюмъ представлены у христіанъ,

<sup>\*)</sup> Короткій плащъ греческаго происхожденія носимый также в Рамлянама.

лица восточнаго происхожденія, к. н. Волхвы, поклоняющіеся Младенцу Спасателю.

Въ раскаденной печи, юные Еврен представлены стоя, въ положения молящихся, окруженные пламенемъ, какъ видно въ приложенномъ рисункъ № 21-ый 1), взятомъ съ барельефа саркофага 2). Въ одной изъ

Pmc. 21.



фресовъ катакомбы Прискилы, эта сцена изображена очень оригинально: отроки стоятъ, одинъ возлѣ другаго, на землѣ, а не въ печи, среди пламени; они одѣты, какъ обыкновенно; надъ ихъ головами летитъ голубь, съ одивковой вѣткой въ клювѣ, являясь тутъ какъ символъ вѣчнаго мвра, ожидающаго мученика, послѣ смерти. Фигура той-же птицы, съ вѣтвью маслины, представлена, иногда, надъ головами Волхвовъ, поклоняющихся Младенцу Спасителю, дѣлаясь эмблемой мира, дарованнаго искупительной жертвой Христа роду человѣческому.

Всего одинъ разъ, именно, въ барельефѣ римскаго саркофага, является въ раскаленной печи, среди Евреевъ, четвертая фигура, которую увидѣлъ Навуходоносоръ и принялъ за Сына Божьяго з). Тутъ, среди планени стоитъ юноша, соединяя руки на груди, съ непокрытой головой, чѣмъ онъ и отличается отъ двухъ отроковъ въ фригійскихъ шапнахъ и изображенныхъ возлѣ него; третьяго ведетъ солдатъ Навуходоносора, къ раскаленной печи, изъ которой, товарищъ его протягиваетъ ему руку. Возлѣ, представлена сцена отказа Седраха, Мисаха и Авденага, поклониться идолу Вавилонскаго царя.

<sup>1)</sup> Запиствованъ изъ сочиненія Martigny. Dic. des Antiq. Chrét.

<sup>2)</sup> Онъ маходится теперь, въ христіанскомъ отділенія Латеранскаго музен, въ Рямі.

<sup>3)</sup> Княга пророжа Данінда, гл. III.

Христіанскіе художники изображали иногда вийсти съ юными Евреями и посланнаго Богомъ, но постоянно, вив костра, т. н. въ барельефв диптика изъ слоновой кости, У-го ст., крыдатый ангель является возяв раскаленной печи, простирая надъ нею кресть. Мы видниъ также, въ барельефъ одного римскаго саркофага IV въка, фигуру молокаго человека, въ тунике и палліумъ, подле печи; онъ держить въ левой рувъ свертовъ пергамента, подымая правую какъ говорящій и смотрить одобрительно, на трёхъ коношей. Это не ангелъ, потому, что въ рукъ ero "volumen" который ни разу не данъ въстникамъ Божіниъ, въ тъхъ ръзвихъ случаяхъ, когда они представлены въ первоначальномъ христіанскомъ искусствъ: очень въроятно, что скульнторъ, хотълъ изобравить туть Спасителя. Намърение это проявляется, еще яснъе, въ волотыхъ фигурахъ укращающихъ стекляную чашу, приблизительно конца IV-го ст. 1); Христосъ въ этомъ примъръ, подъ видомъ молодаго человъка, задрапированнаго по античному, такъ какъ онъ обыкновенно представленъ въ барельефахъ саркофаговъ, протягиваетъ, надъ тремя отронами, небольшой жезль, неизмённо являющійся въ его руке, при совершенія чудесь, к. н. когда онь воскрешаеть Лазаря, превращаеть воду въ вино, исцъляетъ парадичнаго; двъ послъднія сцены изображены, возать Евреевъ въ печи, на той же чашть.

Подобное сближеніе сюметовъ ветхаго и новаго Завѣта и пополненіе символическаго симсла послѣднихъ первыми, равно какъ и выраженіе догматовъ вѣры Спасителя, эпизодами, изъ исторіи еврейскаго народа, нерѣдко дѣлалось первыми христіанами 2). Примѣръ этого мы видимъ, именно на саркофагѣ "Saint Gilles". Рисунокъ № 20-ый даетъ половину лицевой стороны его, виѣстѣ съ фигурой дощечии для надписи 3), поддерживаемой двумя ирылатыми геніями, мотивъ, заилствованный, какъ мы уже сказали, у плассическаго искусства. Отъ другой половины барельефа нашли только нѣсколько нусковъ; по нимъ, однако, можно видѣть, во первыхъ: что онъ изображалъ поклоненіе Волхвовъ, а во вторыхъ: что эти послѣдніе, лицомъ и костюмомъ, какъ нельвя болѣе похожи на юныхъ Евреевъ, представленныхъ возлѣ. —

<sup>1)</sup> P. R. Garrucci. Vetri ornati di figure in oro. Tav I. fig. I.

<sup>2)</sup> Тавъ напривъръ, въ барельефахъ сарвофаговъ, появление Івсуса передъ Пилатовъ, соединено съ жертвоприношениемъ Исаава Авраановъ; вторан сцена свиводически, пополняетъ свыслъ первой — предание сына на жертву.

в) Она не была сдълана на означенномъ саркофагъ.

Надо притовъ замътить, что у головы одного изъ последнихъ, видна звъзда окружения кольцомъ "), — часто являющаяся въ подобномъ видъ, при поклоненіи Волквовъ — второй изъ отрожовъ, указываеть на нёе, правою рукою. Подробность эта, и особенно, соединеніе двухъ означенныхъ сценъ, невозможно считать результатомъ случайности; нельзя потому не видъть, въ сочиненіи этого барельефа, намъренія выразить тремя отрожами, которые не соглашаются пасть ницъ передъ золотымъ истуканомъ Навуходоносора, и указывають на звъзду, сіявшую для Волхвовъ, что новый законъ подтверждаетъ старый, что древній міръ ожидаетъ явленія разрушателя идоловъ—Спасителя, изображеннаго обоготворяемымъ, возлів. Та-же звъзда, которая указывала путь Волквамъ, удаляетъ юныхъ Евреевъ отъ поклоненія идолу и ведетъ ихъ ко Христу.

Это не единственный примъръ сближенія, означенныхъ сценъ, съ описанными подробностями, сложнаго, вычурнаго символизма, характеризирующаго христіанское искусство, съ 111-го ст. Онъ повторяется во фрескахъ катакомбъ и въбарельефахъ, между прочинъ, на крынкъ мраморнаго саркофага, IV въка, находящагося теперь въ церкви св-го Амвросія, въ Миланъ. Тутъ мы также видимъ поклоненіе Волхвовъ и неповиновеніе отроковъ указывающихъ на звёзду.

#### IX.

Изображеніе въ натакомбахъ Седраха, Мисаха и Авденаго, неприкосновенныхъ среди пламени, въроятно, должно было также ободрять христіанъ въ періоды гоненій, надеждой на помощь небесную; такое-же точно значеніе, конечно, имъла и фигура Данівла, невредимаго между пъвами, сюжетъ, очень часто повторяемый върующими. Но такъ какъ невозможно было во фрескахъ, и особенно въ барельефахъ саркофа-

<sup>&</sup>quot;) Спотри рисуновъ № 20-ый.

говъ, возата другихъ сценъ, представить ровъ, въ который быль брошень пророкь, и семь, находящихся въ немь дьвовь, то христіанскіе хуножники выводили только двухъ подобныхъ звёрей, между которыми стоить Данінав, въ положеніе молящагося 1). Онъ является обывновенно, нагимъ; исключенія-ръдки; воть нъкоторыя изъ нихъ: въ стънописяхъ подвемнаго владбища Присвиллы, въ двухъ примърахъ, только небольшой поясь, кругомъ бедръ, прикрываеть наготу Данімла: въ барельеф' саркофага, города Равенны, 641-го г. 2), онъ въ подпоясанной тункав и въ отброшенной, на плечи, "paenula"; въ одеждъ восточных народовъ, съ фригійской шапкой на головъ представленъ пророкъ въ барельефв 3) V-го ст. Во орескъ одного семейнаго ипогея изъ ватакомбы Дометеллы, о которомъ мы уже говорили, въроятно принадлежавшаго племянницъ императора Домиціана, Флавін Лометилъ 4), на пророкт туника навываемая у Грековъ еффис-эксомисъ в). Это одно изъ самыхъ ранняхъ изображеній Данівла, въ которомъ, не видно ничего условленняго, окаментляго, какъ въ безчисленныхъ повтореніяхъ того-же сижета, христівнами, болье повдняго времени. Пророкъ, стоить въ львиномъ рвъ, на небольшомъ возвышении, подымая руки и взоры къ небу, между двумя бросающимися на него львами, которые переданы очень живо и преисполнены силы и движенія. Живопись эта-къ несчастію, мъстами попорченная — есть, безъ сомнънія, одно изъ самыхъ замъчательныхъ произведеній христіанскаго искусства катакомбъ. Лицё пророка, необращающаго вниманія на дикихъ звёрей и на грозящую ему опасность, вдохноваено молитвой, и фигура его, преисполненная спокойствія и достоинства, не лишена величія. Въ такое положеніе должны были становиться мученики, такой видь должны были инёть они, по серединё арены амфитеатра, ожидая выпущенныхь на нихь львовъ. Можеть быть христіанскій художникь видель подобныя, страшныя сцены и вдохновился ими, совдавая эту фреску. Во всякомъ случать, нельзя не согласиться, что она самостоятельное произведеніе, не заимствованное у влассическаго искусства, въ которомъ не находешь подобнаго типа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотри расуновъ № 11-ый и его объясненіе.

<sup>2)</sup> Le Blant. «Inscriptions chrétiennes de la Gaule».

в) Онъ быль отврыть въ городѣ Дженила, въ Алмирів.

<sup>1)</sup> Смотри часть І-ая стр. 142, и гд. XVIII перваго отдёла этой иниги.

<sup>5)</sup> Она поврывала только лъвое плечо, оставляя правое обнаженнымъ. Её носили у Рамлянъ, пренмущественно, люди насшаго власса, работняви, рабы и т. д.

Въ барельеф'в саркофага 1) IV-го ст., служившаго гробницей префекта города Рима, Junius Bassus, умершаго въ 359-иъ г.-- изображенъ, между прочимъ, Данімлъ, совершенно нагой; позади, съ наждой стороны его, стоить мужчина въ тункив и нашіумь, съ сверткомъ пергамента въ рукв. Это по всей въроятности, сатраны, по доносу которыхъ, пророкъ былъ брошенъ во львиный ровъ. Часто Аввакумъ, принесшій, по повеленію Божьему, пищу Данівлу 2), пополняеть эту сцену <sup>8</sup>), въ рукахъ его, то корвина, то вава, съ небольшими хлибами, раздъленными, на поверхности, двуня пересъкающимися линіями и навываемыми "decussati" — у древнихъ Римлянъ. На одномъ сариофагв 4) ангель держить Авванува за волосы и онь висить, надъльвинымъ рвомъ. Та-же сцена, но съ очень интересными пополненіями, представлена на обложев саркофага в), первыхъ ввиовъ христіанства; туть Данінав стоить, какъ обыкновенно нагой, въ положеніе молящагося, между двумя львами; десница, выходящая изъ неба, означеннаго семью звъздами, держить за волосы Аввакума, изображеннаго молодымъ человъномъ, въ туникъ жесомись, онъ висить на воздухъ, держа корвину, въ которой положены рыбы и каббъ, разделенный крестомъ 6), ясный наменъ на таннство Евхаристін.

Данівить, въ львиномъ рвів, встрівчается у христіань, съ самыхъ раннихъ времень, можно даже сказать, что онъ появляется, одновременно съ добрымъ пастыремъ, т. н. въ серединів потолиа одной изъ комнать крипта "Lucina"—во фрескі, по всей візроятности, конца І-го или начала ІІ-го ст., былъ изображенъ этотъ пророкъ, но штукатурка, къ несчастію, въ томъ містів, отвалилась и фигура его почти не видна; её, однако, можно возстановить, по двумъ львамъ, которые сохранились кучше. — Данівлъ, тутъ занимаетъ центръ свода, кругомъ—представлены два добрыхъ пастыря и двів, молящіяся женщины среди крыматыхъ генієвъ, гирляндъ цвітовъ, птицъ, и т. д., чисто въ классическомъ вкусів. Помізщеніе этого пророка, въ главномъ пунктів худомественнаго сочиненія, тогда какъ фигура добраго пастыря и Огапте, пов-

<sup>1)</sup> Онъ находится въ христіанскомъ отділенім, Латоранскаго Музоя въ Римі.

<sup>2)</sup> Кинга пророва Данінда, гл. XIV.

<sup>3)</sup> Смотри рисуновъ № 11 и объяснение его.

<sup>4)</sup> Онъ находится теперь, въ Латеранскомъ музей въ Римъ.

<sup>5)</sup> Онъ находится теперь, въ Музећ города Брешія. (Museo Patrio).

<sup>6)</sup> Monuments of early christian art, by J. W. Appell Ph. D.-Loudon, 1872.

торены два раза, на второстепенныхъ мъстахъ, заставияетъ предполагать, что ввображеніе Данівла, не только возбуждало въ христіанахъ надежду на помощь небесную, во время гоненій за втру и было у нихъ типомъ мученика, такъ какъ смерть отъ лютыхъ звирей анфитеатра, постоянно грозила върующимъ, но что оно вивло и болъе важное, символическое, вначеніе. "Тоть ито восиресних Лаваря, умершаго уже четыре дня, вто извлекъ Іону, живаго и невредимаго послъ трёхъ дней, наъ чрева морскаго чудовища, трёхъ отроковъ изъ вавилонской печи и Данінда изъ пасти дьвиной, у Того достанеть силы возвратить намъ  $\mathbf{x}\mathbf{z}\mathbf{z}\mathbf{h}\mathbf{b}^{u}$ , charaho, by tary haringaeminy anoctoric rays rahohays mar постановленіяхъ, которыя, какъ извёстно, были составлены въ нервые въка христіанства. Эти слова наводять насъ на мысль, что върующіе, сравнивали временное пребываніе праведнаго въ гробницъ, послъ смерти и будущее воспресеніе его-- съ Даніиломъ, брошеннымъ въ львиный ровъ и вышедшимъ изъ него неврединымъ, съ торжествомъ и побъдою 1). Изображение этого пророжа, часто сближенное съ Лазаремъ, подымающимся по слову Спасителя и Іоной, поглощеннымъ и изверженнымь чудоващемь, потому могло быть также символомь возстанія езь мертвыхъ, тъмъ болъе, что въ книгъ Данівла, очень ясно выскавана эта надежда 2). Фигуры, являющіяся на обломить барельефа саркофага, музея Брешін, уже описанныя, также нёсколько подтверждають, высказвиное выше предположение. Тутъ хатобъ и рыба, принесенные Аввакумомъ, могутъ быть поняты какъ символы Евхаристів и Данівль, какъ христіанинъ надъющійся на воскресеніе, всябдствіе принятія участія въ этомъ таниствъ. Во всякомъ случать, фреска изъ кринта "Luсіпа" представляєть единственный примъръ, въ живописи катакомбъ, появленія сюжета, взятаго изъ ветхаго Завёта, на главномъ месте, тогда какъ добрый пастырь, т. е. Спаситель и молящаяся женщива, т. е. христіанская община, можеть быть и Богоматерь, явияются на втовит планв.

Мы находимъ фигуру Данівда со львами часто возяв надгробныхъ надписей, нъсколько ръже на колечныхъ камияхъ и глиняныхъ лампахъ. Хотя её нельзя указать въ мозавкахъ древнихъ церквей, она

<sup>1)</sup> То-же самое значеніе могла мийть, у первыхъ христіанъ, сценя трёхъ отрововъ, брошенныхъ въ раскаленную печь.

<sup>2) «</sup>И многіе изъ спящихъ въ прахі земли пробудятся, один для жизня візчной, другіе на візчное поруганіе и посрамленіе». (Квига прор. Даніяла, XII. 2).

долго была дюбимымъ религіознымъ сюжетомъ христіанъ, въ средніе въна; т. н. чрезвычайно грубое изображеніе Данішла, въ львиномъ рвѣ, видишь на нѣкоторыхъ поясныхъ бляхахъ воиновъ, эпохи Меровинговъ, открытыхъ въ гробницахъ Швейцаріи, Савоіи и Бургундіи; иногда эта сцена представлена довольно подробно и пополнена ангеломъ и Аввакумомъ 1).

Очень рёдко, христіанскіе художники изображали Данішла въ другомъ эпизодё его жизни, именно когда онъ отравляеть дракона <sup>2</sup>); т. н. въ барельефё одного римскаго саркофага, пророкъ, одётый въ тунику и палліумъ, стоитъ передъ жертвенникомъ, на которомъ пылаетъ огонъ, и подаетъ обвивающемуся вокругъ дерева зиёю—комъ изъ смолы, жира и волосъ, какъ сказано въ текстё Библін. Сцена эта исполнена въ очень хорошемъ стилъ и очень напоминаетъ, сбвивающагося кругомъ дерева зиёя, передъ которымъ совершается на алтарѣ возліяніе вина, изображеніе встрёчающееся на оборотѣ одной изъ медалей императора Коммода.

Тотъ-же сюжетъ представленъ, съ нѣкоторыми измѣненіями, на другихъ христіанскихъ саркофагахъ сѣверной Италіи и южной Франціи. На днѣ стекляной з) чаши съ золотыми фигурами, конца IV-го или начала V-го ст., пророкъ въ этой сценѣ, поворачивается къ молодому человѣку, вѣроятно Спасителю, который стоитъ позади его и какъ бы даетъ Данікму силу совершить чудо. Намѣреніе выразить побѣду Христа надъ зиѣемъ искусителемъ, виновникомъ грѣхопаденія, проявляется въ этомъ сочиненів.

Сусанна, о которой также говорится въ книгъ пророка Данінла <sup>4</sup>), неправильно обвиненная преступными старцами, изображалась върующими, какъ христіанская община, оклеветанная ея врагами и гонителями. — Въ одной фрескъ изъ катакомбы Претекстаты, Сусанна, какъ свидътельствуетъ надпись, является овечкой, съ ожерельемъ вокругъ шен <sup>5</sup>), а два старца — волками, которые приближаются къ ней съ каждой стороны, смотря на неё хищными глазами. — Въ барельефахъ саркофаговъ, Сусанна стоитъ, между своими клеветниками, въ положеніи молящейся,

<sup>1)</sup> Le Blant. Inscriptions chrétiennes de la Gaule.

<sup>2)</sup> Кинга пророка Данінла, гл. XIV.

<sup>3)</sup> P. R. Garrucci. Vetri... Tav. III, fig. 13.

<sup>4)</sup> Fa. XIII.

<sup>5)</sup> P. R. Garrucci-Storia dell'arte cristiana. Tav. 39.

съ поднятыми руками, напоминая фигуры "Orante" катакомбъ, которыя, какъ мы уже видъли, иногда символически, представляли собрави върующихъ, т. е. церковь. Въ ствнописи находящейся въ подвешного кладбищъ Марцеллина и Петра"), Сусания молится поднимая руки; в право и на лъво отъ нея изображено по дереву; старъйшины, миъя видъмолодыхъ людей, подкрадываются къ ней.

X.

Гораздо ръже пророка Данівла, изображался пророкъ Илія первына христіанами. Онъ является, подымающимся на небо, въ барельефъ нъсвольких саркофаговъ и туть нельзя не видеть повтореніе типа, очень обывновеннаго въ античномъ искусствъ, вменно: Аполлона, представленнаго богомъ солица; подобно последнему, пророкъ подъ видомъ молодаго человъна, стоить на двухнолесной колесницъ, поднимаясь вверхъ в управляя четырымя регивыми конями. Христіанское пополненіе этого сюжета, состоить въ томъ, что Илія бросаеть свой плащъ пророку Елисею, который береть его, покрывая руки своей одеждой, что, какъ мы уже свазали, было выражениемъ почтения у древнихъ Римлянъ. Подъ волесницей изображена ръта Іорданъ, иногда, подъ видомъ аллегорической фигуры въ классическомъ стиль, именно: старца съ тростинкой въ рукъ и съ вънкомъ на головъ, изъ того-же растенія; онъ лежить, унираясь доктемъ на урну, изъ которой дьется вода. -- Два человъка, -- представняющіе въ сокращеніе пятьдесять Евреевъ, которые присутствовали при вознесенів Илів—видны на второмъ плант въ нтвоторыхъ примтерахъ изображенія этой спены.

Другіе пророки представлены многда, въ христіанскомъ, первоначальномъ искусствъ, дъйствующими или присутствующими при совершенів событій, предсказанныхъ ими.—На стекляной чашъ съ золотыми фигу-

<sup>\*)</sup> P. R. Garrucci. Tav 53.

**рами** 1), по всей въроятности V-го ст., Исаія подъ видомъ молодаго чежовъка, задрапированный въ палліумъ, протягиваетъ правую руку къ инолуфигурт юноши, въ лучахъ со сферой. -- Можетъ быть тутъ художнанкъ, подъ образонъ свътила, хотъль изобразить Мессію, такъ часто въ ипророчествахъ Исаін, сравниваемаго съ солицемъ и вёчнымъ свётонъ 2). Фигура молящейся женщины, между двумя деревьями, отделяеть эту сцену отъ другой, въ которой Исаія, снова подъ видомъ молодаго человъка, распиливается надвое. - Въ стънописи II-го или III-го ст., хоромаго стиля, находящейся въ катакомбахъ Каллиста, въроятно представленъ пророкъ Исаія <sup>8</sup>); онъ поднимаетъ руку какъ говорящій и обраицаетъ взоры свои на сидящую Богородицу съ ребениомъ Спасителемъ на коленяхь, вероятно, принимая дары Волхвовь, но въ этомъ месте стукъ отванился и живопись пропада. Въ фрескъ, конца 1-го или начала II-го въка, открытой въ последнее время въ катакомов Прискилым 4), представлены сцены совершенно подобнаго характера. - Тутъ также можеть быть выведень Исаія, столь часто, въ своихъ пророчествахъ, возвъщавшій пришествіе Мессін; онъ указываеть на звъзду, сіяющую надъ головою Богоматери, сидящей съ младенцемъ Спасителемъ на рукахъ.

Въ барельефахъ саркофаговъ встръчается, но очень ръдко, изображение человъка, среди подпимающихся труповъ; въроятно, это Ісвеніилъ стоящій на полъ, между воскресающими тълами <sup>5</sup>).

### XI.

Святой Августинъ и нъкоторые другіе писатели церкви, говорять, что для первыхъ христіанъ, рыба, взатая Товитомъ, по повельнію ангела изъръки Тигра, была символомъ Христа 6). Подобно тому, какъ сердце

<sup>1)</sup> P. R. Garrucci-Vetri-Tav. I fig. 3.

<sup>2)</sup> Kuura upopona Mcain, ra. LX.

<sup>3)</sup> P. R. Garrucci. Storia dell'arte cristiana.

<sup>4)</sup> Она была издана G. В. de Rossi и им будемъ говорить о ней подробите въ 3-ей части этого сочиненія, въ отдала составленія типа Богоматери.

<sup>5)</sup> Kuura mpopona lesenings. F. XXXVII.

<sup>6)</sup> Смотри значеніе изображенія рыбы у Христіань, въ гл. XVI.

и печень этого животнаго, избавили отъ здаго духа, а жёлчь его возвратила зрвніе отцу Товита, такъ Спаситель побъдиль демона и вывель, изъ гръховнаго ирака павшаго человъка. Это символическое сближеніе было, въроятно, вызвано сравненіемъ, изцъляющей рыбы библейскаго эпизода, съ рыбой спасительной, ІХӨТЕ 1).

Изображеніе Товита, нёсколько разъ является въ искусствё катавомбъ, даже и до торжества цериви. Нагимъ, только съ поясомъ кругомъ
бедръ, представленъ онъ во фреске, открытой въ 1849-мъ г., въ подземномъ кладбище св-хъ Тразона и Сатурнина. Въ этомъ примере, возме
него написанъ ангелъ, имеющій видъ молодаго человека, въ тунике м
палліумъ, которому Товитъ, показываетъ рыбу.—Этотъ последній одётъ
обыкновенно въ короткую, подпоясанную тунику.— На стекляныхъ чашахъ съ волотыми фигурами, онъ часто изображенъ, опускающимъ руку
въ насть рыбы.

Бѣдствія Іова, вѣрующіе сравнивали съ земнымъ существованіемъ, а счастіе, которымъ онъ быль награжденъ Богомъ, послё испытанія, съ жавнью будущею, и изображеніе этого патріарха, имѣвшее, для христіанъ, также поучительный смыслъ, возбуждая ихъ въ терпѣнію въ періоды гоненій, встрѣчается въ искусствѣ первыхъ послѣдователей новой религіи, однако, не часто, и мы находимъ его, скорѣе, во фрескахъ катакомбъ, чѣмъ въ барельефахъ саркофаговъ.—Іовъ, постоянно, представленъ въ минуту полнаго злополучія, сидящимъ на кучѣ пепла, полуобнаженный въ туникѣ эксомисъ (εξωμις), носившейся въ древнемъ мірѣ рабочими и рабами, чѣмъ, разумѣется, хотѣли выразить глубокое униженіе, испытуемаго патріарха, низвергнутаго въ нищету, съ высоты счастія и богатства. Онъ изображенъ бевъ бороды, съ воротко остриженными волосами 2), какъ сказано въ текстѣ Библіи, но скорѣе Римляниномъ, чѣмъ Евреемъ; въ опущенныхъ рукахъ, въ наклоненной головѣ и во всей фигурѣ его, проявляется печаль и уныніе.

Въ станописи катакомбъ, Іовъ, обывновенно одинъ; въ скульптуръ напротивъ, сюжеть этотъ переданъ насколько поливе, какъ видно въ приложенномъ рисункъ № 22-ый з), взятомъ съ барельефа мраморной гробницы, префекта Рима, Junius Bassus, умершаго въ 359-иъ г. Тутъ, одинъ изъ трёхъ друвей Іова, приходившихъ бесъдовать съ нимъ,

<sup>1)</sup> Смотри значеніе этого слова, въ той же главъ.

<sup>2)</sup> Что было знакомъ печали и скорби у древнихъ народовъ.

<sup>3)</sup> Заимотвовань изъ сочиненія Martigny. Diction. des Antiq. chrét.

стоить возла жены его. Посладняя, держить палку, на которую воткнуть небольшой круглый хлабоь, раздаленный, на поверхности, крестоить; она подаеть его своему несчастному супругу, издали, стараясь не приближаться из нему и прижимая, въ то же время лавой рукою, полу своей одежды из носу, чтобы предохранить себя отъ сирада, выходившаго изъ извъ терпаливаго патріарха и отъ его зараженнаго дыханія 1). Скульп-

Pac. 22.



торы южной Галлів, которые, всего чаще повторяли въ барельефахъ гробницъ, типы, уже составившіеся въ Италів, изображая страданія Іова, дѣлали при этомъ различныя измѣненія; т. н. на саркофагахъ Ліона и Арль 2), патріархъ является, на кучѣ камней, въ туникѣ и въ короткомъ плащѣ, держа передъ собою предметь очень похожій на распущенный свитокъ пергамента, символъ ученія, которому онъ слѣдуетъ. Возлѣ, два Еврея, по всей вѣроятности, друзья его, въ одеждѣ путешественниковъ и дорожныхъ шапкахъ, насмѣшливо указываютъ на него.

<sup>1) «</sup>Дыханіе мое опротивило жени моей». (Кинга Іова, гл. XIX. 17).

<sup>2).</sup> Martigny, Dictionnaire des Antiq. Chrétiennes.—Explication d'un sarcophage chrétien du Musée lapidaire de Lyon. Parié, Lyon 1864.

# XII.

Столь-же часто, какъ сцены изъ ветхаго Завёта перечисленныя выше, изображали христіане чудеса Спасителя, но при этомъ, исключая воспресенія Лазаря, умноженія хлёбовъ и превращенія воды въ вино—уже описанныхъ нами— върующіе, избирали преимущественно, сцены чудесныхъ исціленій, совершенныхъ Христомъ, значеніе которыхъ, могло иміть для инхъ утішительный смыслъ, обіщая надежду на помощь небесную, въ случат несчастія и болтани. Возвращеніе сліпымъ зрінія Спасителемъ, въроятно также символически выражало искупленіе имъграховной слітоты рода человітескаго.

Во фрескъ, изъ катакомбы Каллиста, III-го ст., сцена изцъленія слъпорожденнаго, представлена слъдующимъ образомъ: Спаситель, какъ видно въ рисункъ № 23 \*), имъя видъ молодаго человъка, безъ бороды



Pec. 23.

и усовъ, но съ длинными, падающими на плечи волосами, одётый въ тунику и палліумъ, трогаетъ пальцами правой руки глаза человёка, въ неподпоясанной туникъ, стоящаго передъ нимъ на колёнахъ, подымая руки и изображеннаго, подобно умоляющимъ въ мірѣ античномъ. Сюжетъ этотъ встрѣчается чаще въ барельефахъ саркофаговъ IV-го и послёдующихъ столѣтій, чѣмъ во фрескахъ катакомбъ; при этомъ, слѣпые

<sup>\*)</sup> Запиствованъ изъ сочинения Martigny, Dictionnaire des Antiq. Chrétiennes.

представлены меньше Спасителя 1). На мраморной гробница 2) конца IV-го или начала V-го въка, принадлежавшей фамиліп Sextia, Спаситель, подъ видомъ молодаго человъка, безъ бороды, касается глазъ слепорожленнаго. пальцами правой руки. Въ барельефахъ двухъ другихъ саркофаговъ, изъ которыхъ одинъ, былъ найденъ въ катакомов св. Агнін, въ Римв, а пругой-во Франціи и находится теперь, въ мувей города Ліона в), художники хотвли, по всей въроятности передать изцъление Вартимея, сына Тимеева 4), который представленъ безъ плаща, сброшеннаго имъ, что у Евреевъ считалось знакомъ печали. На другой, подобной же гробницъ римскаго происхожденія, Спаситель изціаляють двухь слібныхь, что случилось нослё воспресенія дочери Танра, начальника синагоги в). Они гораздо ниже Христа и одъты сверхъ туники, въ кожаную пенулу-паеnula scortea", -- которую, въ древнемъ міръ, носили, преимущественно, люди бъдные, для предохраненія себя отъ дождя и холода. Одинъ изъ нихъ держитъ палку, какъ путешественникъ; на его голову кладетъ руву Христосъ, являющійся молодымъ человівномъ, почти юношей, съ падающими на плечи волосами.

Это чудо Спасителя, очень часто, сближено со сценой исціленія параличнаго, у купальни Висезда, что, символически, передавало мысль освобожденія рода человіческаго, отъ первороднаго гріха и начало новой живни. Исціленный, обышновенно, приходится по поясъ Спасителю; онъ одіть въ подпоясанную тунику и несеть свою постель. Христось, держа, въ лівой рукі, свёртокъ пергамента "volumen", протягиваеть надъ нимъ правую, ділая повелительное движеніе, которое должно было сопровождать слова: "Встань, возьми постель твою и ходи" в).

На обловить саркофага IV-го или V-го ст., въ этой сцент, какъ читатель видить въ приложенновъ рисункть № 24-ый 7), является фигура человтка лысаго, съ строгимъ выражениемъ лица; онъ держитъ, въ одной рукт, свитки папируса, а другую подымаетъ, съ видомъ автори-

<sup>1)</sup> Смотри рисуновъ № 11-ый и его описаніе.

<sup>2)</sup> Она находится въ городъ Эксъ, въ Провансъ, гдъ, до номъщения ея въ музей, она долго служила чашей общественнаго фонтана.

<sup>3)</sup> Martigny. Explication d'un sarcophage chrétien du Musée lapidaire de Lyon. Paris 1864.

<sup>4)</sup> Евангеліе отъ Мариа, гл. Х, 46 и след.

<sup>5)</sup> Евангеліе отъ Матеея, IX.

<sup>6)</sup> Евангеліе отъ Іоанна, гл. V. 8.

<sup>7)</sup> Запиствовавъ изъ сочиненія Martigny, Dictionnaire des Antiq. chrét.

тета, какъ бы произнося укоризненную рвчь. У ногъ его стоить ящикъ—
"scrinium"—подобный твиъ, которые употребляли въ мірт античномъ,
для сохраненія рукописей на сверткахъ пергамента или папируса. Художникъ по всей въроятности, вывель туть на сцену одного изъ твхъ
фарисеевъ, мелочныхъ толкователей закона, которые говорили исцъленному: "Сегодня суббота, не должно тебт брать постеди" 1).

Puc. 24.



Въ барельефѣ одного римскаго саркофага, также IV-го или V-го ст., чудо это представлено съ большими подробностями въ двухъ сценахъ, отдѣленныхъ одна отъ другой, волнистой полосой, которая должна изображать купальню Виеезда 2). Въ нижней, параличный, окруженный другими больными, лежитъ на постелѣ украшенной драпировкой—"stragulum",—онъ держитъ руку у головы, жестъ, выражавшій печаль въ мірѣ античномъ. Поза его не лишена благородства; вѣроятно, христіанскій художникъ, въ этомъ случаѣ, вдохновился произведеніями римскаго, классическаго искусства. Въ верхней — параличный, уже изцѣленный, уделяется, унося свою постель; Христосъ, молодымъ человѣкомъ, безъ бороды, въ палліумъ, дѣлаетъ движеніе рукою, очень напоминающее благословеніе, но которое, у древнихъ Римлянъ, сопровождало начало рѣчи; кругомъ, являются другіе больные, а въ глубинѣ, видны арки, т. е. крытые входы, упомянутые въ Евангеліи.

Къ двумъ предшествующимъ сюжетамъ, т. е. къ исивленію слепаго и параличнаго, присоединено часто, особенно, въ барельефахъ саркофаговъ Рима и Галліи, чудесное выздоровленіе женщины, страдавшей, двенадцать леть, кровотеченіемъ. Она представлена, то на коленахъ,

<sup>1)</sup> Евангеліе отъ Іоанна, V. 10.

<sup>2)</sup> Евангеліе отъ Іоанна, V. 2.

то низко нагнувшись передъ Спасителемъ, какъ читатель можеть вищъть въ приложеннемъ рисункъ № 25-ый 1), взятомъ съ барельефа възтиканскаго саркофага, 1V-го ст., и касается ирая его одежды. Возлъ Христа стоить одинъ изъ его учениковъ, въроятно, Петръ, упомянутый Евангелистомъ Лукою 2), при описаніи означеннаго чуда.

Puc. 25.



Согласно преданію церкви, эта женщина, въ благодарность за свое изцівленіе, поставила въ Кесаріи — Филиппа (городії Палестины), статую изъ бронзы, изображающую Спасителя и представила себя, передънимъ, въ умоляющемъ положеніи. Объ этомъ говоритъ историяъ IV-го ст., Евсевій.

Другая женщина, именно, Хананеянка, просившая Христа исцалить дочь одержимую демономъ <sup>3</sup>), является на одномъ изъ саркофаговъ ватиманскаго кладбища, по всей въроятности IV-го ст. Она гораздо меньше Спасителя и почтительно подносить къ устамъ своимъ его руку, касаясь до нея своей одеждой.

Встръча Спасителя съ Самаритянкой о которой говорится только въ Евангеліи св. Іоанна 4), представлялась первыми христіанами, не раньше ІІІ-го ст., и очень ръдко. Въ приложенномъ рисункъ № 26 5), взятомъ съ барельефа саркофага, изъ кладбища св. Агніи, по всей въроят-

<sup>1)</sup> Запиствовань изъ Martigny. Dictionnaire des Antiq. Chrét.

<sup>&</sup>quot;) Евангеліе отъ Луки, гл. VIII. 45.

<sup>&</sup>quot;) Евангеліе отъ Матеея, XV, 22 п след.

<sup>1)</sup> Lassa IV.

<sup>3)</sup> Запиствованъ изъ сочиненія Martigny, Dictionnaire des Antiq. chrét.

ности IV-го въка, мы видимъ следующую сцену: Христосъ, молодымъ человъкомъ, безъ бороды, задранированный по античному въ палијумъ, не сидитъ, какъ сказано въ Евангелів, а стоитъ у колодца, что постоянно повторяется и въ другихъ примърахъ изображенія означеннаго сюжета. Онъ указываетъ Самаританиъ на ведро, которое она тянетъ вверхъ, какъ бы говоря ей: "Дай мнъ питъ" \*). Удивленіе женщины пе-

Pac. 26.



редано туть довольно живо, а въ задумчивомъ лицѣ Спасителя отражаются особенныя чувства, проявленныя имъ въ разговорѣ съ Самаритянкой. Въ барельефѣ другаго саркофага, приблизительно того-же времени, у ногъ Спасителя, обращающагося съ рѣчью къ Самаритянкѣ, лежитъ связка пергаментныхъ свитковъ, — символъ новаго ученія, основныя идеи котораго, были высказаны Спасителемъ у колодца Іаковлева.

### XIII.

Притча, муррыхъ и неразумныхъ дёвъ, разсказанная Спасителемъ, представлена, очень рёдко, первыми христіанами и встрёчается только въ стёнописи катакомбъ. Съ очень интересными подробностами, изоб-

<sup>°)</sup> La. IV. 7.

ражена она, во фрескъ конца III-го или начала IV-го ст., въ подземномъ кладбищъ св-ой Агніи, укращая гробницу, формы—"агсозовішти христіанки, скончавшейся, въроятно, въ дъвственномъ состояніи. Туть, въ глубинъ плоской ниши, женщина, въ положеніи молящейся, конечно погребенная, одътая въ далматику съ двумя пурпуровыми полосами—"clavi",—безъ покрывала на головъ 1). У ногъ ея виденъ голубъ съ распущенными крыльями,—можетъ быть, какъ символъ ея чистоты и невинности. На право отъ "Огапте" стоятъ пять мудрыхъ дъвъ, неся въ одной рукъ не свътильникъ, какъ сказано въ Евангеліи 2), а факелъ и держа въ другой, вазу, т. е. сосудъ для масла. На лъво, написаны снова тъже пять дъвъ, у стола, на которомъ являются два блюда, небольшая ваза съ виномъ—"lagena"—и два хлъба. Въ послъдней сценъ нельзя не видъть брачный пиръ, объщанный небеснымъ женихомъ, но съ намъреніемъ напомнить, также, тамиство Евхаристіи.

Та-же притча изображена въ натакомбѣ Киріаки и снова, возлѣ гробницы христіанки. Въ этой фрескѣ, конца IY-го вѣка, открытой въ послафдніе годы и написанной въ глубинѣ "агсоsolium", является Спаситель, съ радужнымъ нимбомъ кругомъ головы, овальнымъ лицомъ, небольшой бородой и длинными волосами, въ туникѣ и палліумъ, обращансь съ поднятой рукою, какъ бы говоря, къ пяти мудрымъ дѣвамъ, стоящимъ на право отъ него показывая свои зажженные факелы; послафдніе въ рукахъ пяти неразумныхъ дѣвъ представленныхъ на лѣво отъ Христа, погашены в).

Впизу, на стънкъ "arcosolium" видна женщина, въ положеніи молящейся, передъ которой, двъ мужскія фигуры отдергивають, каждый, половину богатой занавъси.—Это—введеніе умершей въ рай 4). Манна, падающая съ небесъ — символъ Евхаристіи 5) — и отреченіе св-го

<sup>1)</sup> Въ такомъ ностюмъ являются, обывновенно, на стъпахъ катакомбъ, возлъ своихъ гробинцъ, христіании, умершія въ молодыхъ лътахъ.

з) Евангеліе отъ Матеея, гл. XXV. 3 и след.

з) Мудрыя в неразунныя дёвы, часто изображались, въ Средвіе Вёна, въ барельефахъ готическихъ соборовь; онё были представлены наприиёръ: въ соборё города Страсбурга, въ соборё Богоматери (Nôtre Dame) въ Париже, въ церная Saint-Germain l'Auxerrois и т. д. Возлё мудрыхъ дёвъ, стоящихъ но правую сторону Спасителя, часто является дерево поврытое листьяни и плодини, а возлё неразунныхъ—дерево засохшее и топоръ, которынъ оно будетъ срублено и брешено въ огонь. (Réné Menard. Histoire des Beaux-Arts.—Paris, 1875).

<sup>4)</sup> CMOTPH TARBY XIX.

<sup>5)</sup> Сиотри тамъ-же.

Петра, которое должно было возбуждать въ върующихъ симреніе, заключають кругь символическихъ сюжетовъ этой замічательной гробнины.

Последняя сцена является въ христіанскомъ испусстве, только въ IV-мъ ст., и это единственный примъръ изображенія ея, въ стънописи ватакомбъ. Туть Петръ, съ выражениемъ испуга на мицъ, отступаетъ отъ Спасителя, который, подымая правую руку, показываеть ему три пальца, строго смотря на него; голова Христа окружена нимбомъ; возять апостода, полустолбъ, и на немъ стоитъ пътухъ. Этотъ сюжетъ на сарпофагъ IV-го и послъдующихъ въковъ, встръчается довольно часто и переданъ, обыжновенно, следующимъ образомъ: Христосъ, подъ видомъ молодаго человъка, еще безъ опредъленнаго типа, задрапированный въ налијумъ \*), держа въ лъвой рукъ пергаментный свитокъ, символъ его ученія, показываеть апостолу три пальца правой руки, подпимая её, для предсказанія его троекратнаго отреченія; пътухъ язображенъ у ногъ Петра, который, какъ бы утверждая противное, приближаетъ указательный палець правой руки въ устань, жесть выражавшій молчаніе, въ античномъ міръ. Въ такомъ положеніи, постоянно, представленъ египетскій богь "Орось Гарпократь", сділавшійся у Римлянь энблемой без-MOJRIA.

### XIV.

Вотъ приблизительно, почти всё символическіе знаки, фигуры и сцены, употреблявшівся христіанами, въ первые вёка распространенія новой вёры. Изучая ихъ, мы видёли, какъ они постепенно ужножались и какъ значеніе, придаваемое имъ, усложнялось съ теченіемъ времени. Первоначально они очень немногочисленны, особенно, что касается сюжетовъ изъ ветхаго и новаго Завёта, но кругь ихъ расширяется съ каж-



<sup>\*)</sup> Смотри рисуновъ № 11-ый.

Точно также, нельзя не замътить постепенное усложнение, происхо-[ЯПЦЕЕ ВЪ ЗНАЧЕНІМ ХРИСТІАНСКИХЪ СИМВОЛОВЪ; ФИГУРЫ И ЗНАКИ, ПЕРЕДАВАВніе прежде очень простыя, вытекавшія изъ самыхъ свойствъ и качеэтвъ представленного предмето, понятія, дёлаются потомъ, орудіемъ выраженія мистическихь идей и получають натянутый, часто, запутанный смысль. Примеры этого мы видели, постоянно, при описанів каждаго изъ символовъ. Рыба, въ следствіе причинъ, уже объясненныхъ выше, была ісроглифомъ имени Спасителя, но въ III-мъ ст., христіане, начинають отыскивать точки сближенія, между натурой рыбы и гвяніями Спасителя на земль, что и ведеть ихъ въ восторженно-религозной нгръ воображенія: рыба живеть въ водь, Христось спасаеть людей, прещеніемъ водою, и т. д. То-же самое можно сказать и о фигурахъ, агица, голубя, лозы, якоря. — Усложняются также в символическія сцены: т. н., Монсей, изсъпающій воду изъ спалы, дълается Петромъ, чудесный источникъ — ученіемъ Спасителя, надъ отроками, отвергающими повлоненіе истукану Навуходоносора, является— какъ въстикъ пришествія Христа — ввъзда, указавшая путь Волхвамъ и т. д. Таинство Евхаристін, выражаемое, первоначально, рыбой и хлебами, передается, потомъ, мистическими сценами, к. н. манной, падающей съ неба, соединеніемъ жертвоприношенія Авеля и Мелхиседена \*) и т. д.

Чамъ проще и короче катакомбное надгробіе, тамъ оно древнае, сказали мы, въ отдала надписей; приблизительно, то-же самое можно сказать и про христіанскіе символы; чамъ яснае, чамъ понятнае смыслъ

<sup>\*)</sup> Сиотри гл. XVIII, отділь 1-ый.

ихъ, твиъ раньше они явились и чвиъ незначительное число библейскихъ сценъ, изображенныхъ во фреско или въ барельефо саркофага, чвиъ менбе сложно общее значение ихъ, темъ ближе стоитъ памятнивъ иъ эпохо зарождения христинскаго искусства.

Бавъ примъръ той многосложности, можно даже свазать, вычурности, которая начинаеть проявляться въ христіанскомъ символизм'я, даже до торжества церкви, можно привести фрески, изъ катакомбы Каллиста, конца II или начала III столетія, написанныя въ двухъ, смежныхъ погребальных вомнатахъ. — Въ первой изъ нихъ 1) рядъ символическихъ сценъ начинается Монсеенъ, несъгающемъ изъ скалы источникъ, посабдній, какъ мы уже внасиъ, быль у христіанъ символомъ ученія Спасителя. Далье, мужская фигура, сидя у воды, тянеть изъ нее рыбу, пойманную на удочку. Туть, разумбется, рыбакь, есть проповбдникь слова Божьяго, а рыба-новообращенный. Подяв, въ той-же водв, вврослый чоловъкъ, представленный почти совершенно нагимъ, крестить ребенка, стоящаго по колено въ источнике, обливая его водою и возлагая правую руку на его голову. — Такимъ образомъ, въ этихъ двухъ сценахъ, соединено символическое и дъйствительное изображение, принятия новой въры, первое, подъ фигурой пойманной рыбы, второе-подъ видомъ крещенія. Возать, изправенный параличный, несеть свой одръ, т. е. новообращенный, очистившійся отъ граховнаго состоянія, крещенісмъ, начинаеть новую жазнь. На состаней ствить, тавиство св-го причастія, ожидающее принавшаго учение Спасителя, символически, выражено во первыхъ: хаббомъ, раздбленнымъ на поверхности престомъ, и рыбою, которые лежать на треножникь; по одну сторону последняго, стоить молящаяся женщина, а по другую — мужчина, въ палліумъ 2); во вторыхъ, подъ видомъ трапезы, евхаристическаго характера; въ ней участвуютъ семь человъть, сидящихъ ва столомъ, передъ двумя рыбами въ блюдахъ и порвинами хитова 3). Рядомъ, Авраамъ и Исаакъ съ поднятыми въ небу руками, стоять въ положеніи молящихся; возлё нихъ, связка дровъ и овенъ. Эта сцена должна была намекать на принесение въ жертву Богомъ, своего Сына, для вскупленія нервороднаго граха и вийста напоминать, что послъ крещенія, нравственнаго изсцеленія и участія въ тамиствъ Евхаристіи, върующіе должны быть покорны воль Спасителя, ис-

<sup>1)</sup> Смотри часть первую, стр. 105., рисуновъ № 11-ый.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Смотри рисуновъ № 8.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Смотри рисуновъ № 10.

повъдуя его, что совершенно въ характеръ нравственнаго состоянія христіанской общины эпохи гоненій, именно, того времени, когда были написаны эти фрески. Стукъ возлё жертвоприношения Авраама отвалился и живопись, находившаяся туть пропада. Далье, являются двъ, трудно объяснимыя фигуры. Одна изъ нихъ, спорве женщина, чвиъ мужчина, погружаеть ведро въ колодецъ, изъ котораго бъёть вода; другая, поставленная нъсколько выше последней, такъ какъ рядомъ не было достаточно мъста, изображаетъ человъка, одътаго въ тунику и палліумъ; онъ седеть съ распущеннымъ светкомъ пергамента въ рукъ. Можно было бы подумать, что намфреніе художника было, представить Христа съ Самаритянкой и этого мивнія Р. R. Garrucci 1), сюжеть, который преврасно заключиль бы рядь описанныхъ, символическихъ сценъ, такъ навъ онъ выражаетъ идею, что всъ люди, безъ различія, Евреп ли они, или язычники, призваны преститься и внусить Евхаристію; но этоть эпизодъ, изъ жизни Спасителя, изображенъ, совершенно инымъ образоиъ, на барельефахъ саркофаговъ, какъ мы видели выше и G. B. de Rossi предполагаеть, что свдящій мужчина есть ученый отець церкви, составившій рядь перечисленныхь, символическихь картинь, и колодець---эмблема живаго источника въры, утоляющаго жажду алчущихъ спасенія. На верху, возлів потолка, мы видимъ сцены изъ жизни Іоны—надежда на будущее воспресеніе. Въ промежутнахъ, представлены летящія птицы, можеть быть души вёрующихь, погребенныхь туть, возносящіяся въ въчному блаженству, и два могильщика, въ короткихъ туникахъ, съ заступами въ рукахъ. -- Потоловъ этой замъчательной успыпальницы расписанъ чисто въ влассическомъ вкусв 2). Въ серединв его, въ медальонъ, окруженномъ красными и синими полосами, составляющими крестъ и круге, является добрый пастырь, съ ягненкомъ на плечахъ, между двумя деревьями. Вопругъ него изображены четыре павлина, съ распущенными хвостами-эмблема воспресенія; порхающія птицы, вазы съ цевтами, гирлянды и другія, ягривыя украшенія, запиствованныя у испусства Рима языческаго. Въ углахъ, видны два крылатыхъ генія, каждый съ рогомъ изобилія и двъ парящія женщины, напоминающія помпейскихъ танцовщицъ; одна изъ нихъ держитъ вазу и тирсъ, а другаявътву какого-то растенія и цвътокъ. Последнія фигуры употреблены съ

<sup>1)</sup> Storia dell'arte cristiana.

<sup>2)</sup> Спотри рисуновъ № 11-ый, въ первой части.

декоративною цёлью и не вийноть символическаго значенія. Все, въ этой послёдней фрескі, фигуры и мотивы украшенія, какъ нельзя лучше вижется между собою, имізя чрезвычайно граціозный и живой характеръ.

Во второй комнатъ повторены съ нъкоторыми измъненіями, сюжеты написанные на ствиахъ первой. Монсей снова изсвиаетъ изъ скалы источникъ, и рыбакъ довитъ въ немъ рыбу. Евхаристическая трапева 1) и прещеніе ребенка изображены возяв и пополнены сценой воскресенія Лазаря. Сидящій мужчина, одётый въ тунику и палліумъ, совершенно подобный, являющемуся въ первой усыпальницъ-повторенъ снова; туть онъ безъ свертка пергамента, но дълаетъ движение правой рукой, какъ говорящій или обучающій. Недалеко оть него стоить человінь, напомипающій своей позой, премсполненной достоинства и благородства, античныя статун; палліумъ, наброшенный на его лёвое плечо, оставляя правое обнаженнымъ, надаеть до ногь и составляеть прекрасный мотивъ драпировии. Въ явной рукв онъ держить пергаментный свитокъ, а правой, повелительно указываеть что-то могильщику, стоящему передъ нимъ. съ поднятымъ заступомъ въ рукъ. - На верху написанъ Іона, поглощенный и изверженный чудовищемъ, въ симетрію съ символическимъ изображеніемъ Евхаристін, подъ видомъ семи порзинъ, по объ стороны треножника, на которомъ лежатъ рыба и два хліба "decussati"—2). Корабль, гонимый бурею (т. е. христіанская община, въ періоды преслъдованій) на которомъ стоить вірующій, въ положеній молящагося, тогда навъ богоотступнивъ, погибаетъ въ воднахъ-3), пополняетъ смыслъ этихъ символическихъ сюжетовъ. Промежутки на стънахъ заняты, какъ и въ соседной комнате, детящими птицами, вазами и цветами. Дельфинъ, обвивающійся вокругь трезубца, является туть-же 4).

Живопись потолка этой усыпальницы, сильно попорчена, но все таки можно видёть, что въ художественномъ отношеніи, она нисколько не уступала фресий свода смежнаго силена. Въ центри ез, добрый пастырь,

т) Она какъ видно по ем ноложенію, была прибавлена впослідствін. Туть вирующіє представлены въ очень оживленномъ положеній въ противуположность тому, что обыкновенно встрічаемь, при изображеній этого сюжета, они какъ бы обращаются другь къ другу, съ річью, указывая одною рукою вверхъ и претигиван другую, къ двумъ рыбамъ, положеннымъ въ блюда. На переднемъ планів, можно замітить верхи семи корзинъ, наполненныхъ кусками хлібоя.

<sup>2)</sup> Смотри рисуновъ № 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Смотри рисуновъ № 5.

<sup>4)</sup> CHOTPE PROPERS Nº 7.

кругомъ его павлины, у оконечностей линій, сходящихся въ крестъ, написаны четыре головы или маски, украшеніе, совершенно въ стиле классическаго искусства.

Въ станописяхъ этихъ склеповъ, какъ читатель могъ замътить, выражены, не отдёльныя понятія, стремленія, надежды, а передано, не преувеличивая можно сказать, фигуративно, полное теологическое размышленіе и эпизоды изъ ветхаго Завъта, представлены туть, возлъ сценъ изъ Евангелія, имъя, какъ нажется съ перваго взгляда, мало общаго, не съ цълію напоминть извъстныя событія, изъ исторія еврейскаго народа, а для условнаго символическаго значенія ихъ \*).

Мы ведёле также, что, изображая сюжеты изъ священнаго писанія, христіанскіе художники катакомбъ, не всегда съ точностію слёдовали его словамъ, дёлая различныя отступленія, на которыя мы постоянно указывали, изъ чего слёдуеть заключить, что Библія, не была язвёст-

<sup>\*)</sup> Сложныя, религіовныя идея, цередавальсь иногда христіанами и минослогическими сценами, т. н. въ барельефъ саркофага III-го ст., который быль открыть G. В. de Rossi въ катакомбъ Каллиста, изображень Улиссъ, привизанный въ мачтъ додин, въ последней, сидетъ двое гребцовъ, возде, на воде, являются тря женсвія фигуры съ врыдьями и птичьний ногами; это-сироны. Одна изъ нихъ доржить въ рукахъ две флейты, друган-лиру, а третья-свертовъ перганента. Рядому съ описанной сценой, въроятно, имя погребеннаго «TYRANIO»-означено монограмной. Въ последней буква Т, вискощая по миснію первыхъ христіань Рима форму орудія некупленія, возвышается и принимаеть большія разивры, чвить остальныя литеры, что подтверждаетъ христіанское происхожденіе памятиява.-- Изображеніе Улисса, въ томъ винводів его странствованій, когда онъ залішна ушв своихъ спутниковъ воскомъ и велвлъ привязать себя въ мачтв лодии, дабы не предъстаться сладковвучнымъ, но предательскимъ паніемъ Сиренъ, увлежавшихъ плавателей въ погибели, должно было напоминать христіанамъ, обизанность бороться усившно съ вскушеніяма жизни. На гробивці, эта сцена могла означать, что умершій восторжествоваль, надь соблазнами земнаго существованів. Фигура Улисса, привязаннаго въ мачтв, вивла в другое значение, у первыхъ христіанъ, она, символически, представляла Христа, распятаго. Какъ греческій герой, гонимый по морю бурными вътрами привязавъ себя въ мачть и зальшивъ уши скоихъ товарищей, спасъ ихъ отъ погибели, такъ Інсусъ освободиль на преств, родь человвчесвій отъ первороднаго грема и удалиль отъ искупеній, сопровождающихь плаваніе по бурному морю жизни тіххь, которые вникають его ученію.--Это мистичесное сравненіе, между Христомъ и Улиссомъ, дёлаеть, въ одной изъ свемуъ бесвять, св. Мансинъ, еписнопъ Туринскій, жившій въ V-онъ ст., въ царствованіе Гонорія и Осодосія юнаго.—Тотъ-же сюжеть представлень въ барельеф'в другаго сарвофага, также катакомбиаго происхожденія (G. B. de Rossi. Bulletino di arch. crist. anno 1863.).



на имъ, со всѣми ся подробностями и что они имѣли, иногда, не очем опредѣленное понятіе о представляемомъ ими.

Развитіе символизма увеличивается, не столько потому, что священное писаніе узнается полиже, сколько оттого, что, съ Востока, — гді постоянно преобладала наклонность выражать мысль сложными, сминлическими формами — постепенно идеть на Рамъ теченіе новаго толкуванія догматовъ вёры Спасителя и болже иногостороннее понимніе мхъ.

Съ перенесеніемъ, на границы Европы и Азій, столицы имперія, укхристіанской, образовывается новый центръ символической дѣятельности, и вдіяніе его нельзя не замѣтить въ искусствѣ христіанъ Запада. Но, въ VII-иъ ст., можеть быть даже нѣскольво раньше, изслижеть производительность христіанъ, въ области символизма, который, звачительно удалившись отъ своей первоначальной простоты и ясности. такъ сказать, каменѣеть и устанавливается окончательно.

Всё въпа преобладанія византійскаго стила въ Италія, въ режигіезимую изображеніяму этой страны, проявляется сложный сниволизму; онъ сглаживается въ произведеніяму искусства, эпоми возрожденія, воторыя, извъстными чертами своего харантера, приближаются въ фрескаму катакомбъ первыму времену христіанства, въ Раму.

### XY.

Сцены историческія, представленныя съ нам'вреніемъ напомнить какое либо событіе изъ жизни Спасителя, очень немногочисленны, въ первоначальномъ христіанскомъ искусствів; онів являются рібдио и во времена, относительно, боліве позднія, т. е. съ IV-го ст. Но символизиъ, до такой степени преобладаєть въ религіозныхъ изображеніяхъ віврующихъ, первыхъ віжковъ, что нельзя положительно сказать, имівли ли одно, историческое значеніе, въ глазахъ ихъ, слідующія сцены: рожденіе Спасителя, поклоненіе Волхвовъ и пастырей, избієніе младенцевъ, жрещеніе Христа, преображеніе, вознесеніе, торжественный въйздъ въ Керусалимъ и восиресеніе. Первая изъ нихъ, ни разу не встрічается во фрескахъ катакомбъ; мы видимъ её въ барельефахъ саркофаговъ, на різвныхъ камняхъ, и на донышкахъ стекляныхъ чашъ; она передана слідующимъ образомъ: Христосъ лежитъ въ колыбели изъ тростника, передъ дверьми хижины. Иногда, у изголовья его стоитъ Іосифъ, простирая правую руку надъ божественнымъ младенцемъ; нёсколько дальпие сидитъ Богородица, на скалъ, между двумя пальмами, которыя соединяютъ надъ нею свои вётви.

Св. lосифъ, не представлялся отдёльно первыми христіанами, онъ является только въ сюжетахъ, гдё присутствіе его необходимо, для исторической вёрности, к. н. при рожденіи Спасителя, при поклоненіи настырей, Волхвовъ, и т. д. Его изображаютъ, обынювенно, человікомъ среднихъ літъ, рібдю старикомъ, въ туникі и паллічить, но если онъ держить въ рукахъ топоръ, пилу, или другіе инструменты своего ремесла, то волоса его коротко острижены 1) и на немъ туника, безъ праваго рукава, какъ у ремесленниковъ Рима. Во всёхъ сценахъ, гдъ виденъ Іосифъ, онъ занимаеть второе ийсто и представленъ ногруженный въ глубокое размышленіе.

Повлоненіе Волхвовъ Младенцу — Спасителю, сидящему на колъняхъ Богородицы, былъ сюметь особенно любимый первыми христіанами и встръчается у нихъ, съ очень раннихъ временъ. Мы будемъ говорить о немъ, въ отдълъ составленія типа Богоматери 2). Поклоненіе пастырей, напротивъ, попадается очень ръдко, во фрескахъ катакомбъ его вовсе не видно; оно изображено въ барельефахъ двухъ саркофаговъ, приблизительно У-го ст., слъдующимъ образомъ: младенецъ Інсусъ, въ пеленкахъ, лежитъ на небольшихъ подмосткахъ, украшенныхъ драпировной;

т) Въ древненъ Рянъ, рабы и работники брили голову; даже у первыхъ христанъ, ремеслениям представлены въ такомъ видъ, какъ напримъръ, могильщития— «fossores», — являющіеся на стънахъ натакомбъ. (Смотри часть первую, стр. 69 и 68, рисунки № 7 и 8). Иноки, въ началъ учрежденія монастырей, брили себъ голову, изъ чувства свромности и покорности. Лица римскаго духовенства, съ самыхъ раннихъ временъ, коротно стригли волосы, обывновеніе, сохранившееся до нашего времени. Въронуно, тонсура, т. е. выстриженный прумовъ, на малушиъ, поторую въ западной церкви стали носить съ VI-го ст., есть послъдній слъдь обычая брить голову, изъ смиренія, существовавшаго въ первобытной, христіановой общинъ.

з) Въ третьей вингв, этого сочинения.

два пастыря, съ посохами въ рукахъ, поклоняются ему; тутъ-же стоятъ быкъ и оселъ, животныя, постоянно являющіяся въ сцент рожденія Спасителя, даже и у мастеровъ возрожденія. — На христіанскомъ, надгробномъ камит, 343-го г., и на склянкахъ, присланныхъ ломбардской королевт Оеодолиндъ, папой Григоріемъ Великимъ 1), представлено также поклоненіе пастырей; въ последнемъ примърт, оно сближено со сценой принесенія даровъ Волхвами, младенцу Спасителю.

Многія изъ произведеній первоначальнаго, христіанскаго искусства, въ которыхъ являются, ребенокъ Христосъ, Богоматерь и Іосифъ, напоминають, своимъ общимъ характеромъ, картины святаго семейства, мастеровъ эпохи возрожденія. Это особенно можно сказать про сцены, изображенныя въ барельефахъ саркофаговъ, превмущественно Галлім, гдѣ Богородица и св-ой Іосифъ, находятъ отрока Спасителя въ храмѣ среди учителей <sup>2</sup>). Такъ, напримъръ, на одной изъ подобныхъ гробницъ <sup>3</sup>), Іосифъ ведетъ за руку ребенка Христа, на встрѣчу Богоматери, лицо которой выражаетъ радость и удивленіе. Тотъ-же сюжетъ повторенъ нѣсколько разъ во фресмахъ катакомбъ, на Миланскомъ саркофагѣ и на двитихахъ изъ слоновой кости; но всѣ эти памятники принадлежатъ иъ вѣкамъ торжества церкви.

Также, за святое семейство можно принять соединеніе трехъ фигуръ, вменно, мужчины, въ туникъ и палліумъ, женщины съ покрываломъ на головъ, и отрока, стоящихъ съ поднятыми руками, въ положеніи молящихся.—До сихъ поръ, были открыты только двъ, подобныя группы, объ онъ написаны аль-фреско, въроятно, въ 111-мъ ст., возлъ гробницъ; одна изъ нихъ, въ катакомоть Каллиста, а другая—въ подземномъ кладобицъ Прискиллы.

Избісніе младенцевъ, изображено всего три или четыре раза, на памятникахъ первоначальнаго, христіанскаго искусства, и самый ранній примъръ, появленія этой страшной сцены, слёдуетъ отнести иъ началу V-го ст. Мы видииъ её въ барельефъ одного саркофага; тутъ, царь Иродъ сидитъ на складномъ стулъ, — "sella castrensis", — какъ полководцы, въ лагеряхъ, у древнихъ Римлянъ; онъ дълаетъ повелительное движеніе рукою, солдатамъ, которые исполняютъ его приказаніе.

<sup>1)</sup> Cmorps rassy XXIII.

<sup>2)</sup> Esauresie ota Jysu, II.

з) Этоть сарнофагь, находится въ Мувев города Arles, во Франців.

Этотъ-же сюжеть представлень на диптих взъ слоновой кости 1), V-го ст., также со всёми ужасными подробностими его, которыя искусно избъжать неизвёстный художнить, V-го вёка, мозании Либеріевой базкмики (Santa Maria Maggiore), въ Римъ: онъ, подъ вліяніемъ традицій влассическаго искусства, изобразниъ солдать, приближающихся въ толить женщинъ, держащихъ на рукахъ своихъ дётей, а не самое избісніе послёднихъ.

Врешеніе Спасителя, сколько до сихъ поръ изв'єстно, представлено всего только два раза на ствнахъ катакомбъ, и эти примвры отдвлены другь отъ друга, нёскольним столётіями. Первый изъ нихъ нахолится въ подземномъ владбище Калинста, и фреску эту 2) по ея стило, по овружающимъ её памятникамъ и по надписямъ соседнихъ гробницъ следуеть отнести по II-му ст. Туть мужчина, въ поротной тунвив формы εζωμις - эксомись, оставляющей правое плечо обнаженнымь, выводить за руку, изъ воды, молодаго человъка, совершенно нагаго. Надъ головой последняго, летить птица, вивющая видь горлицы; она держить, что-то въ плювъ, но въ этомъ мъсть ступъ отвалился и нельвя спавать. жавой, именно, предметъ. Согласно съ G. B. de Rossi 3), это прещеніе Спасителя, но Р. R. Garrucci не рездаляеть его мивнія 4) и нать, въ самомъ дёлё достаточнаго основанія, для утвержденія что художнивъ хотвиъ передать эту священную сцену, а не прещеніе христіанина, погребеннаго туть, по близости. Врещение Спасителя, изображено въ катакомов Понціана, въ комнать, въроятно, служившей крестильницей. Въ этой фрескъ VII-го ст., Христосъ, съ сіяніемъ пругомъ лица, стоитъ по поясь въ воде, надъ нимъ является голубь; Іоаннъ Креститель, также съ нимбомъ, воздагаетъ на его голову руку, ангелъ, съ прыльями и сіяніемъ, держить полотенце 5).

Та-же сцена встрёчается въ барельефахъ саркофаговъ южной Франців, IV-го вля V-го вёка. Въ этихъ примёрахъ, Спаситель нредставленъ совершенно нагимъ, подъ видомъ ребенка, надъ нимъ голубь; Іоаннъ Креститель кладетъ руку на его голову, становя его подъ источ-

т) Онъ сохраняется теперь, въ Миланскомъ соборъ.

Ола изсколько етерта, но контуры лицъ, являющихся въ пей, очень хорошо видем.

<sup>3)</sup> Roma Sotterranea cristiana, I volume.

<sup>4)</sup> Storia dell'arte cristiana.

<sup>5)</sup> P. R. Garrucci. Storia dell'arte cristiana,

никъ, падающій со скалы. — Также, подъ видомъ ребенка, изображенъ Імсусь въ миніатюръ сирійскаго Евангелія, конца VI-го ст. 1); онъ погруженъ по поясъ въ воду, надъ головой его голубь, опускающійся внизъ съ распущенными крыльями, а изъ облаковъ, выходитъ десница. Въ барельефъ другаго саркофага, относительно, болѣе поздняго времени, Іоаннъ Креститель принимаетъ воду, текущую съ высоты въ плоскую чашу— "ратега" и льётъ её на голову Христа, стоящаго по поясъ въ Іорданъ. — Крещеніе посредствомъ погруженія, изображено въ барельефъ диптиха изъ слоновой кости 2), конца ІV-го ст. Въ средневъковомъ барельефъ 3), голубь, неся вазу въ клювъ, льетъ воду на голову Спасителя, погруженнаго въ Іорданъ; по лъвую сторону Спасителя, стоятъ ангель, держа тунику, а по правую—св. Іоаннъ.

Въ мозаниъ 451-го года, престильницы города Равенны "S. Giovanni in fonte" въ сценъ врещенія Христа, является, какъ указываетъ надинсь, аллегорическая фигура раки Іордана, подъ видомъ старца, съ вънкомъ изъ тростника, на головъ; онъ до половины туловища, погруженъ въ воду и держить полотно, чтобы осущить Інсуса. Въ другой, равеннской мованкв, VI-го ст., находящейся въ церкви "S. Maria in  $\operatorname{Cosmedin}^{\alpha}$ , бывшей прежде аріанской крестильницей, представлень снова, въ сценъ крещенія Спасителя, старецъ, въ полулежачемъ положенін, облокачиваясь на опрокинутую урну, изъ которой бъжить вода; голова его увънчана двумя раковыми влешнями. Во фрескъ, катакомбы Травона и Сатурнина, изображающей юнаго Товита у ръки Тигра, последняя, также представлена старцемъ, совершенно нагимъ, который лежить, упираясь локтемь на небольшую возвышенность или скалу, такъ накъ, Тигръ выбъгаеть изъ горъ. Этотъ типъ, совданный классическимъ искусствомъ и часто встръчающійся въ произведеніяхъ его, вакъ одицетворение ръкъ, морей, источниковъ, былъ перенять христіапами но не получиль у нихъ никакого символическаго значенія <sup>4</sup>).

т) Оно паходется въ Лоренціанской библіотект, во Флоренція.

<sup>2)</sup> Онъ находится теперь въ Миданв.

<sup>\*)</sup> Онъ сохраняется въ городъ Монца, въ Ломбардін.

<sup>4)</sup> Олицотворенія качествъ, человъческими фигурами и премнущественно, женовния, которыя, такъ часто встрѣчаются на цамятникахъ міра греко-римскаго и снова воскресають потомъ въ впоху возромденія, почти вовсе не являются въ цервоначальномъ христіянскомъ искусствѣ. Мы находимъ ихъ во времена относительно болѣе нозднія, въ внишной живописи. Слѣдуетъ также указать на богатый саркофагъ V-го вѣка, изъ ватиканскаго владбища, служившій гробинцей папамъ Льву

Нельзя указать на примёры ввображенія крещенія вёрующихь, на стёнахъ катакомбъ; совершеніе этого такиства надъ ребенкомъ, повторено два раза, во фрескахъ конца II-го или начала III-го ст., двухъ смежныхъ комнатъ кладбища Баллиста 1), но туть, эти сцены входатъ въ составъ круга библейскихъ сюжетовъ и могутъ быть поняты тольжо въ символическомъ смыслё.

Въ началѣ распространенія новой вѣры, престильницами, были рѣки и ручьи; проповѣдники христіанства престили всюду гдѣ находили воду; т. н. апостолъ Павелъ, престиль въ рѣкѣ <sup>2</sup>) Лидію, торговавшую пурпуромъ, около города Филиппы, въ Македоніи, а Филиппъ, совершилъ это таинство, надъ евнухомъ царицы Есіонской, Кандакіи, въ первой попавшейся водѣ <sup>3</sup>), на пути ихъ. Въ Римѣ престили въ Тибрѣ, о чемъ говоритъ Тертулліанъ; впослѣдствіи, предпочитали очищаться отъ грѣховъ въ Горданѣ, въ томъ мѣстѣ, гдѣ, согласно преданію, престился Христосъ. Вообще, любили набпрать рѣки, для совершенія этого таинства въ подражаніе Спасителю.

Въ нъкоторыхъ катакомбахъ Рима, были источники, служившіе, разумъется для крещенія; въ другихъ подземныхъ кладбищахъ, вырыты колодцы или видны слъды работъ, для собиранія воды въ цистерны, конечно, для того-же назначенія. Въроятно, еще до прекращенія гоненій, у христіанъ были крестильницы на поверхности земли; въ этомъ предположеніи нѣтъ ничего неправдоподобнаго, потому, что, до Константина, върующіе, какъ извъстно, имъли, въ Римъ, около шестидесяти церквей, нисколько не скрытыхъ, въ которыхъ они свободно собирались, въ періоды терпимости, иногда продолжительные, слъдовавшіе за преслъдованіями. Брестильницы составляли отдъльные хражы, находившіеся, обыкновенно, вблизи базиликъ. Нъкоторыя изъ нихъ, построенныя въ первые въка христіанства, въ различныхъ городахъ прежней римской имперіи, сохранились до нашего времени. Въ барельефахъ

І-му, ІІ-му, ІІІ-му и ІV. Въ его барельефъ надъ Спасителемъ и апостолами изображены двъ менскія полуфигуры; одна изъ нихъ силадываетъ руки, гляда на небо; это — надежда; другая, въроятно милосердіе, держить въ рукъ зажионный факелъ.

т) Смотри главу XIV.

<sup>2)</sup> Двянія Аност. гл. XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дѣянія Апост. гл. VIII. 38.

бововыхъ сторонъ, одного изъ сарвофаговъ ") вативанскаго владбища, IV-го ст., изображены базиливи и возлё нихъ, врестильницы, которыя имъють форму пруглыхъ зданій, подобно многимъ языческимъ храманъ Риманнъ. На прыше одной изъ нихъ, возвышается монограмма Христа. По всей вероятности, тутъ представлены, въ ихъ первоначальномъ виде, Латеранская базилива и ея престильница. Такъ какъ, въ первые въка торжества цервви, престилось разовъ значительное количество модей, посредствомъ погруженія — форма совершенія этого тавиства, сохранялась долгое время въ западной цервви—то престильницамъ, посвященнымъ обывновенно, Іоанну-Предтече, давали большіе размёры и по середине ихъ, устраввали бассейнъ. — Символическія изображенія, виёющія некоторую связь съ прещеніемъ, напоминающія его, к. н. олень, рыба и голубь, упрашали, обывновенно, храмы этого рода.

Преображение и вознесение Спасители, не видишь, ни во фресиахъ катекомбъ, ни въ барельефахъ саркофаговъ; первый изъ этихъ сюжетовъ, изображенъ въ мованит IV-го ст., церкви св-ой Екатерины, на синайской горь. — Преображеніе, представлено также, мусивной живонисью, въ абсидъ церкви "S. Apollinare in Classe" въ Равениъ, саъдукщимъ образомъ: на верху, въ центръ полусвода, изъ облаковъ, выходать десница Бога Отца; подъ нею, въ голубомъ медальонъ, усъянномъ волотыми връздами, изображенъ престъ, латинской формы, съ надписью: "Salus Mundi" T. e. cnacenie nipa; opygie испупленія является, туть, вивсто Христа. По сторонанъ, въ облавахъ, полуфигуры Монсея и пророка Илін, въ бълыхъ, развъвающихся одеждахъ. Ниже ихъ, среди бсгатаго дандшафта, зеленыхъ деревьевъ и пышныхъ цвётовъ, три овцы замъняють апостоловъ, Петра, Іакова и Іоанна. — Подъ ними двънадцать овець, поставленныхъ радомъ, должны представлять апостоловъ; яхъ раздъляеть фигура св. Аполлинарія, покровителя церкви, въ положенін молящагося. Этотъ памятникь VII-го ст., можеть дать очень вёрное понатіе о томъ, до какой утонченности дошель символизмъ, въ византійскомъ испусствв.

Другой примъръ картины преображенія, мы находимъ въ мозаниъ VIII-го ст. цериви св-ыхъ Нерея и Ахиллея, въ Римъ. Спаситель, въ красной туникъ и бълонъ плащъ, подымаетъ правую руку для благослове-

<sup>\*)</sup> Онъ находится теперь, въ христіанскомъ отдёленія, Латеранскаго Музея Рима.

нія; возяв него Моисей и пророкъ Илія; нъсколько ниже--- двое апостоловъ (вивсто трёхъ), закрывають свои глаза плащани.

Вознесеніе Спасителя, встрічается, еще ріже, у первыхъ христіанъ; по мнівнію Р. R. Garrucci \*), оно представлено въ натакомої Марцелянна в Петра; мы въ самомъ ділі, видимъ тамъ фреску, изображающую молодаго человіна, въ колесниці, вапряженной двумя прылатыни конями, но нельзя положительно утверждать, что вто вознесеніе Спасителя. То-же самоє можно сказать и про другую стінопясь, изъ натакомої Неаполя, въ которой юноша, съ нимбомъ пругомъ головы, недымается вверхъ, съ обнаженными ногоми и развівающимися одеждами. Сцена вознесенія находится также, въ миніатюрахъ сирійскаго Евангелія, 586-го года.

Торжественный въйздъ Інсуса Хриота въ Іерусанивъ, встричается, почти исключительно, въ барельефахъ саркофеговъ и тольно съ У-го ст. —Спаситель, имёя видъ юноши безъ бороды, сидитъ на ослиців, за которой, иногда идетъ осленовъ; правая рука его поднята, какъ для благословенія. Человійть, меньше ростомъ, чёмъ Христосъ, разстилаетъ свой плащъ, на дорогі, другой, сидить на дереві и обрівываетъ вітви, чтобы бросать ихъ, передъ Спасителемъ. Иногда, нісколько Евреевъ, выражающихъ свое одобреніе и радость, поднимая руки, пополняють эту сцену.—Тотъ-же сюжеть мы находимъ и въ мозанкі, ватиканскаго кладбища.

Изображеніе воскресенія Христа, также является, во времена отнесительно, позднія въ христіанскомъ искусствѣ; оно представлялось первоначально, символически, т. н. въ барельефахъ нѣкоторыхъ саркофаговъ IV-го и V-го ст., мы видимъ двухъ вооруженныхъ солдатъ, упирающихся на свои щиты, по обѣ стороны высоко подымающейся, между ними, монограммы Христа, иногда, помѣщенной въ вѣнкѣ или украшенной фигурами драгоцѣнныхъ намней. Что эти воины представляютъ стражу, поставленную у гроба Спасителя, доказывается тѣмъ, что въ нѣкоторыхъ примѣрахъ они изображены спящими. На одномъ изъ подобныхъ памятниковъ, Христосъ является у входа въ свою гробницу поднимая правую руку, какъ бы обращансь съ рѣчью къ двумъ солдатамъ, со щвтами и копьями. Въ барельефѣ другаго саркофага, меланскаго происхожденія, вѣроятно VI-го ст. и скорѣе конца, чѣмъ на-

<sup>\*)</sup> Storia dell'arte cristiana.

чала его, сцена воспресенія передана поливе. Дві женщины стоять передъ дверьми гроба Господия, мижющаго форму небольшой, пруглой башни, съ остроконечной прышей; одна мят нихъ, указываеть на пелены, дежащій у входа въ гробницу, другая, обращаеть вворы на ангела, вістника воспресенія, являющагося съ неба. Возлі, изображенъ бома, трогающій нальцемъ рану въ ребрахъ Спасителя, поднимающаго руку. На двухъ свлянкахъ, присланныхъ Ломбардской королевъ, беодолиндъ, напой, Григоріемъ Великимъ "), представлено также воскресеніе, слідующить образовъ: дві женщины, изъ которыхъ одна, несеть ароматы, отеятъ передъ гробовъ Господнивъ; по другую сторону его, виденъ ангель, съ жевловъ въ рукахъ.

# XVI.

Сцены взъ жизни первыхъ христіанъ, изъ исторіи ихъ общины, не ижъвшія символическаго значенія, не находишь во фрескахъ катакомбъ; т. н. подвиги мучениковъ, изображеніе которыхъ ожидаещь видѣть возлів ихъ гробницъ, вовсе не встрічаещь въ живописи подземнаго Рима. Мы уже нісклолько разъ говорили, что христіане постоянно избігали все, напоминавшее пытки и казнь умершихъ за віру.—Что, побуждало ихъ въ этому? Віроятно, они не хотіли смущать новообращенныхъ, не очень твердыхъ въ принятой ими религіи, картиной страшной, угрожавшей имъ участи; можеть быть также, вірующіе виділи въ этомъ тщеславіє, достойное осужденія, или повиновались живымъ, въ ихъ искусстві, традиціямъ классическаго художества, мало склоннаго представлять страданія и мученія. Всі эти причины разумітется, участвовали боліте или меніве, въ удаленія христіанъ отъ сюжетовъ кроваваго характера. Исключенія очень рідки, мы знаемъ ихъ, изъ словъ писателей церкви; т. н. христіанскій поэть ІV-го ст., Пруденцій, говорить, что онъ ви-

<sup>\*)</sup> CMOTPS TARBY XXII. CMOTPE TARMS MOZZONI, Tavole cronologiche, Sec. VII.

дълъ, на гробницахъ мучениковъ Ипполета въ Ремѣ и Кассіана, въ Имолѣ, картину ихъ смерти. Въ жизнеописанія папъ, сказано также, что
императоръ Константинъ, на серебряной рѣшетив у гробницы дъякона
Лаврентія, представилъ ужасную смерть этого святаго. Но означенные
памятники не сохранились; единственное изображеніе мученичества,
дошедшее до насъ, отъ первыхъ христіанъ, вышло, въ послѣдніе годы,
изъ развалинъ базилики, построенной въ концѣ IV-го вѣка, надъ иѣстомъ покоя св-ыхъ Нерея и Ахиллея, погребенныхъ въ подземномъ
иладбищѣ Домитилы. Тутъ какъ мы уже сказали выше \*), въ барельефѣ
мраморной колонны, воинъ поражаетъ короткимъ мечемъ Ахиллея, привязаннаго ко престу.

Не только картины подвиговъ върующихъ, исключены изъ катакомбъ, но даже сцены допроса ихъ и появленія передъ трибуналомъ, не встръчаешь около христіанскихъ гробницъ подземнаго Рима. Пока нашли всего одну фреску подобнаго содержанія и она достойна обратить на себя наше вниманіе, такъ какъ, это единственный примъръ изображенія върующаго, исповъдующаго Спасителя, открытый въ катакомбахъ.

Ствнопись эта по всей въроятности, второй половины III-го ст., украшаетъ сводъ одной изъ могилъ, формы "Arcosolium",--кладбища Валлиста. Она передаетъ следующую сцену: мужчина, увенчанный лаврами, одетый въ тунику и палліумъ, стоять на возвышеніи "suggestum". -У Римиянъ, ораторы говорили ръчи народу, военачальники солдатамъ и въ важныхъ случаяхъ, судьи произносили приговоры, стоя подобной платформъ. Онъ строго и дълая повелительный жесть рукою, какъ бы угрожая, обращается къ молодому человъку, въ туникъ, съ нурпуровыми полосами на груди и рукавахъ; въ глазахъ последняго, свътится что-то особенное и лицё его вдохновлено; лъвую руку онъ владеть на грудь, а правой, показываеть въ даль. — Возлё него написана другая мужская фигура, нъсколько стертая. Четвертая особа, съ вънконъ на головъ, удаляется задужчиво, поднося руку въ подбородкужесть скорби и неудовольствія, въ классическомъ мірт. Едва ли можно сомивваться въ томъ, что это судъ, одного или двухъ христіанъ; человъть, стоящій на "suggestum"—напоминаеть Пилата, являющагося въ барельефахъ саркофаговъ, также увънчаннымъ лаврами и на возвышение, въ ту минуту, когда онъ произносить приговоръ надъ Спаси-

<sup>\*)</sup> Смотри главу XVIII, перваго отдёла цринёчаніе внизу страницы.

телемъ. Но нельян предположить, что тутъ, художинить хотвать представить эту сцену. Пилать, какъ мы видели выше, постоянно является опечаленнымъ а не разгитваннымъ; притомъ, ни одна изъ подробностей, отличающихъ появление Христа передъ правителенъ Туден, к. н. треножникъ, чаща и т. д. не видны въ этой фрескъ. Ветъ, какииъ образомъ, объясняеть её G. B. de Rossi \*): судья, можеть быть, самъ императоръ; уделяющійся, съ вънвомъ на головъ-жрепъ, "sacerdos" coronatus"—призванный присутствовать, при возділнін вина и куренін овијама, требуеныхъ отъ христіанъ-совершая которыя, передъ изображеніемъ одного изъ боговъ или императора, они оправдывали себяи избавлянись отъ пресатдованій -- онъ уходить печальный, потому, что не могь убъдить върующаго, исполнить этотъ явыческій обрядъ. Молодой человъвъ, стоящій передъ судьей, христіанинъ, неповолебимая вёра котораго, вызываеть роковой приговорь; по всей віроятности, онъ погребенъ въ этомъ "arcosolium". Сказать кого должна нвображать фигура, нъсколько попорченная, трудно; можеть быть это также христіанинъ, можеть быть обвинатель или только исполнитель приказаній судьи: Точно также, нътъ достаточно данныхъ, для опредъленія вменя гонителя и жертвы его. Тутъ, по всей вероятности, представленъ эпизодъ одного изъ тъхъ страшныхъ гоненій поторымъ подверглась церковь во второй половинъ III-го ст.

Въ симетрію въ этой фрескъ, на противоположной сторонъ свода arcosolium, была написана другая сцена, безъ сомийнія изъ живни того-же мученика, но въ несчастію, стукъ отвалился и отъ живописи осталась только одна полуфигура мужчины, увънчаннаго даврами. Въ центръ арки, изображенъ добрый пастырь, съ свирълью въ рукъ, съ двумя овцами, пасущимися у его ногъ, среди зеленъющихъ деревьевъ.

конецъ второй части.

<sup>\*)</sup> Roma Sotteranca, cristiana, Tomo U.