

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

### HARVARD COLLEGE LIBRARY

Bought with the income of THE KELLER FUND

Bequeathed in Memory of Jasper Newton Keller Betty Scott Henshaw Keller Marian Mandell Keller Ralph Henshaw Keller Carl Tilden Keller



# РИМСКІЯ КАТАКОМБЫ

И

## NANHTRMAII

## ПЕРВОНАЧАЛЬНАГО ХРИСТІАНСКАГО ИСКУССТВА.

Соч. А. фонъ ФРИКЕНЪ.

...... miro sempre al fine ultimo dell'archeologia, che è di donfermare, rischiarare, arricchire, spesso anche creare la storia e ricostruirne l'ordine de'tempi coll'ajuto de'monumenti.

Bull. di Arch. Crist. G. B. de Rossi.



Часть первая.

Римскія Катакомбы.

Цвил 1 рув.

MOCEBA.

HERARIE B. T. CORRATERROBA.

1872.

# Arc 1020. 140 (1-2)

Дозволено цензурою. Москва. 16 Августа. 1872 г.



THIOPPAGE PRAYERS I R. F UPRRECTERCENTS ROP. 1. MEJORGE.

# ПОСВЯЩАЮ ПАМЯТИ ВАСИЛІЯ ПЕТРОВИЧА БОТКИНА.

Посвящаю мой трудъ дорогой для меня памяти человъка, который далъ направленіе моимъ занятіямъ, пробудиль во мнъ любовь къ изученію памятниковъ искусства и помогалъ своими совътами въ составленіи этого сочиненія.

#### BBBABHIB.

I.

Немногія историческія эпохи могуть представить большій литересь, твиъ тв времена, погда христіанское ученіе начало распространяться въ римской имперіи и находить носл'ядователей въ ся столиців. Перевороть, произведенный новымъ върованіемъ въ жизни и нравахъ римскаго общества, тв особенности, которыя выразнансь въ поняманіи ямъ христіанскихъ идей и принциповъ, все это факты и явленія громаднаго значенія, и памятники, уціливнию отъ этой необывновенной эпохи, должны быть для нась особенно драгоценны. Число ихъ притомъ очень ограниченно; памятники интературы немногочисленны; въ нервые въка христіане писали мало, а языческіе историки, не предугадывая великой будущности въры въ Спасителя, выразвились объ этой новой, по ихъ митнію восточной секть, съ преврительною праткостью. Все, что тъ и другіе свазали о первыхъ временахъ распространенія христіанства, не можеть разоблачить намъ сирытое брежение, вызванное имъ въ языческомъобществъ, ни представить его тайный ходъ, его постепенное развитие. Это былобы намъ не извъстно, если бы первые христіане не оставили послъ себя катакомбъ и въ нихъ произведеній своего искусства. Потому то эти гигантскія подземныя кладонца, и все, что още сохранилось въ нихъ, начиная отъ стенной живописи и праморныхъ саркофаговъ до глиняныхъ лампъ и степлянныхъ сосудовъ, до самыхъ ничтожныхъ повидимому вещей найденныхъ въ гробахъ, достойны подробнаго изученія. Подобно тому какъ въ Помпећ им возстановляемъ нравы и понятія Римлянъ по провяведеніямъ ихъ искусства, по тъмъ предметамъ, на которыхъ, ножно сказать, еще теплы слёды ихъ жизни, — точно также въ римскихъ ватакомбахъ-христіанской подземной Домпет - первобытное христіанское общество восиресаеть для насъ въ своихъ памятии-

Въ устройствъ и расположени этихъ владбищъ, въ искусствъ первыхъ последователей новаго върованія, въ манеръ выраженія чувствъ и религіозныхъ идей, въ украшеніяхъ и надписяхъ гробницъ, въ взываніяхъ начерченныхъ на стън ахъ, въ малъйшей черть или знакъ оставленныхъ ими въ этихъ подземельяхъ, которыя были инъ такъ дороги, проявляется характеръ ихъ върованій, надеждъ и стремленій, открываются самыя сокровенныя стороны, самыя задушевныя особенности ихъ необывновеннаго правственнаго состоянія.

Памятники катакомбъ можеть быть очень мало удовлетворяють нашъ встетическій внусь, но исторія искусства насается художественнаго достоинства произведенія лишь на столько, на сколько это можеть опредідить его характеръ и объяснить условія, подъ вдіянісмъ которыхъ оно созналось. Одна эстетическая оцёнка укажеть намъ врасоту памятника, такъ какъ мы ее понимаемъ, кан отсутствіе ея, но не всегда опредбанть его историческое вначеніе, и не всегда способна увидёть въ немъ выраженіе силада понятій современнаго ему общества. Въ прасотъ произведенія искусства однако, точно также какь и въ его уродивости, которую остетическая критика осудить, не входа въ ся дальнейшій разборъ и разсмотрѣніе, проявляется часть народнаго характера. Прекрасныя греческія статун на столько-же объясняють намъ жизнь и вкусы древнихь Гревовъ, на сколько безжазненныя, противоестественныя в часто безобразныя фигуры египетского искусства разоблачають намы нравственное положеніе общества во времена фараоновъ; самый упадовъ искусствъ яванется такимъ-же върнымъ помощникомъ опредъленія моральнаго состоянія народа, какъ и высшая степень процебтанія вуъ.

Потому-то произведенія превосходныя въ эстетическомъ отношеніи такъ же важны для исторіи искусства, какъ и тѣ, которыя не выдерживають никакой художественной притики. Эстетическая оцѣнка дѣлается такимъ образомъ отраслью исторіи искусства, вовсе не ея главною пѣлью.

Вообще одно отвлеченное, безусловное опредёленіе законовъ прекраснаго едвали можетъ привести къ какому нибудь результату. Каждый народъ создаетъ себъ свой идеалъ прекраснаго согласно со своими мыслительными способностями, нравственнымъ состояніемъ и подъ вліяніемъ тъхъ условій, которыя даютъ направленіе, формируютъ его жизнь, его развитіе, и не преувеличивая можно сказать, что сколько было народовъ на земять, сколько образованій, столько же различных понятій, или по прайней мъръ оттънковъ въ понятія о прекрасномъ. Конечно между этиин различными идеанами прекрасного есть степени, --- один ближе стоять иъ нашимъ понятіямъ, другіе дальше; одни выражають больше общечедовъческихъ разумныхъ началъ, другіе меньше; препрасное одного народа болве удовлетворяеть нашимъ стремленіямъ, болве нравится намъ, чъмъ преврасное другаго народа; но вакъ бы банзко оно не подходило кь складу нашихъ ндей, въ немъ мы все-таки не найдемъ выраженія встять оттенновь, встять особенностей чувствь и мысли, которыя мы, сообразно съ нашей натурой и нашими понятіями, ищемъ въ своемъ идеаль прекраснаго. Мы постоянно будемъ удивляться прасоть произведеній плассическаго испусства. Всв благородныя способности человъва, все разумное его природы никогда не развивалось съ такой гармонической полнотой, некогда не достигало такихъ богатыхъ результатовъ и нипогда не выражалось въ болве прекрасной формв, какъ въ древней Грецін. Пока на земяв будеть существовать хотя одинь образованный чедовънъ, изучение всего, что оставили послъ себя Греви, что выработали они для живни, не можеть превратиться. Но выражаеть ли превраснострогій и разумно-холодный наассическій идеаль искусства всв наши вден, всв ваши чувства и стремленія, отвічаеть ли онь вполив всвиъ требованіямъ нашей нравственной патуры?... Я не думаю, чтобы ножно было отвъчать утвердетельно на этоть вопросъ. Новые принцепы вошли въ жизнь со временъ греческихъ республикъ, горизонтъ знаній расширнися, многія понятія ням'яннинсь, новые рисменты вошин въ нашъ моральный мірь, и нашъ взглядь на препрасное и на нравственное получиль другое направление. Да и едвали мы можемь теперь вполнъ понимать, влассическое преврасное, и извъстно ли оно намъ по лучшимъ его образцамъ. Посредствомъ изученія мы поддалываемся подъ свладъ понятій древнихь Грековъ, приближаемся из нему, но чувствовать и дунать какъ они, намъ не возможно. Мы догадываемся, что они ощущали при вида изображеній своихь боговь и героевь; но тысячи тонкостей, тысячи оттънковъ ихъ пониманія, ихъ оцінки ускользають отъ нась, и остаются намъ неизвъстны. Одна часть ихъ идеаловъ для насъ умерла.

Потому-то такъ холодны, такъ безжавненны кажутся намъ произведенія искусствъ нашего времени, сюжеты которыхъ взяты изъ греческой инеологіи. Все, что художники могуть теперь выразить, изображая гре-

ческих боговъ, будетъ столько же пусто, столько же безцвітно для насъ, сколько и далеко отъ понятій древних Грековъ. Мы проходинъ равнодушно мино подобных картинъ и статуй и принимаемъ живъйній интересъ въ тіхъ созданіяхъ современныхъ мастеровъ, которыя выражають мысли, стремленія и наклонности нашего общества, нашего времень.

Но если нельзя себѣ представить существованіе одного прекраснаго на всѣ вѣна, народы и образованія, и постановить ему безусловные законы, то по различнымъ понятіямъ о прекрасномъ и по памятникамъ иструсства, въ которыхъ это всего живѣе и онутительнѣе выражено, дѣнается возможнымъ возстановить характеръ народа, онредѣлить степень его развитія, указать на его самобытныя силы и на вліяніе на него образованія другихъ народовъ.

Искусства идутъ неразрывно съ уиственнымъ движеніемъ жизни общества и выражають съ большею полнотой, чемъ другія проявленія его дъятельности, всъ особенности его характера и подробности его жизни. Сооруженіе монумента, постройна храма, собора, амфитеатра могуть иногда дать болве опредвленное, болве ясное понятіе о нравственномъ развити народа, о спладъ его идей, о его способностихъ, стремленіяхъ н творческих селахь, чёмы его войны и завоеванія. Потому-то памятники искусства, которые вообще гораздо трудите впоследстви изменить или подделать съ вакой бы то ни было целью, чемь памятили литературы, остаются самыми надежными свидътелями, самыми върными представителями времени и общества, которое ихъ создало. Какою значительною помощью делаются, напримерь, памятники искусства древнихъ Рамлянъ для познанія и оценки характера этого народа, и какъ не полно было бы наше понятие о немъ, если бы не дошли до насъ произведенія его скульптуры, въ которыхъ чувственность и сила съ оттънкомъ суровости заглушають иногда идеальную, преисполненную разумности и биагородства прасоту искусства Грековъ, перенятую у нихъ вийстй съ ихъ культурой; если бы не сохранились развалины величественныхъ римскихъ построекъ, гдъ самые каминуплотно сплоченные, которыхъ не могии оторвать другь оть друга столетія, где наждый пиластръ, упорно стоящій, презирая невзгоды времень, гдё каждый смёлый взмахъ арин или свода дышать тою грандіозностью, тою любовью къ порядку. твиъ здравыиъ практическимъ сиысломъ и упорнымъ терпвијемъ въ достижение цели, которыя нежали въ основание гражданскаго строя

этихъ велии хъ завоевателей, превратившихъ весь извёстный тогда свёть въ рямскую провинцію. И развё мы не вядёли, напъ въ последнее время эпохи доисторическія дёлались историческими, капъ цёлые народы съ ихъ многда богатымъ и разносторониямъ образованіемъ, давно погибшіе, капъ казалось безъ слёда, отъ которыхъ до насъ не доило ни одного живаго слова, снова восиресли, снова явились на свётъ со своими религіозными идеями, со своими иравами и соціальными началами, со всёми подробностями ихъ жизни, нослё открытія памятниковъ ихъ искусства, или только обложовъ и остатиовъ этихъ памятниковъ

Исторія испусствъ, важность поторой въ этомъ отношенія была оцьнена только въ последнее время, имъетъ следовательно главною целью разъяснение, обогащение и, при скудости или отсутствии другихъ источниковъ, созданіе исторіи нравственнаго и умственнаго развитія изв'ястнаго народа, общества, среды по намятникамъ ихъ искусства; она разснатриваеть потому произведенія скульптуры, живописи, архитектуры не со стороны ихъ художественнаго достопиства, а по значительности характера эпохи, выраженнаго въ нихъ, и по более или менее полному его представлению. Такъ напримъръ, образъ Богородицы IV-го стольтия (фреска въ катакомбахъ св. Агнік въ Римѣ), въ которомъ замѣтно начинаеть выражаться складь религіовныхь понатій восточныхь народовъ н элементы ихъ искусства, который потому изображаеть первое появленіе вліянія идей Востока въ Рик'в христіанскомъ, первый шагъ преобразованія влассическаго христіанстаго искусства въ стяль византійскій, для исторів искусства ниветь столько же значенія, сколько и любая изъ Маноннъ Рафавля, не смотря на то, что въ художественномъ достоинствъ ихъ, какъ легко себъ можно представить, неизмъримая разница. Равномърно многія фрески и скульитурныя работы, оставленныя христіанами въ катакомбахъ, не выдерживають художественной критики; онв исполнены по большей части неискусною рукою посредственнаго мастера; но не вапрая на это, для насъ онъ столько же важны, скольке и современныя имъ произведенія римскаго языческаго искусства, которыя создавались не въ нёдрахъ земли, а при свётё солнца, хотя послёднія обывновенно представляють прасивыя формы и отличаются своею оконченностью, тогда какь о первыхь нельзя сказать того же самаго.

Но въ художественной нищеть первыхъ христіанъ, въ ихъ робиихъ и неискусныхъ попытиахъ выразить новое чувство, новое върованіе старыми формами видимь следы тайной работы перерожденія общества, видищь все особенности нравственнаго состоянія этой необывновенной эпохи, которая по своему значенію, по своемъ последствіямъ едвали имбеть себе подобную въ изв'єстной намъ истор:и рода челов'єческаго.

Но не взирая на свои несовершенства, работы художниковъ катакомбъ обладаютъ своего рода красотой и подобно тому, какъ произведенія первыхь итальянскихъ мастеровъ періода возрожденія, не смотря на ихъ техническія погрѣшности, на неправильность рисунка, на отсутствіе перспективы, нравятся намъ своем искренностію, своем безъискусственною наивностью и болье трогаютъ насъ, чѣмъ бдистательныя по колориту, по побъжденнымъ трудностямъ рисунка и освъщенія, но холодныя, напыщенныя и пустыя по содержанію картины мастеровъ эпохи упадка искусствъ въ Италіи. Точно также памятники первыхъ временъ христіанскаго искусства иногда неудовлетворительные по формъ, но вдохновленные и глубово прочувствованные имѣютъ для насъ невыразниую преместь.

Мы постоянно будемъ встръчать элементы римскаго языческаго художества въ памятникахъ катакомбъ, и періодъ классическій продолжается въ христіянскомъ искусствъ до Константина. Въ эти три стольтія въ немъ проявляется постепенный упадокъ. Исполненіе дълается менъе тщательно, менъе правильно, фигуры теряють выраженіе, жизнь и принимають условное положеніе. Но въ четвертомъ стольтіи христіанское искусство въ Римъ и уже въ катакомбахъ начинаетъ изивняться нодъвліяніемъ элементовъ до тъхъ поръ совершенно чуждыхъ ему. Съ небрежностью въ исполненіи, съ постепенно возрастающею безжизненностью фигуръ и неумъніемъ представлять ихъ, соединяется и изивненіе въ самой натуръ религіозныхъ изображеній, въ пониманіи ихъ характера, изивненіе въ идеяхъ и чувствахъ, которыя имъ придають, и которыя стараются выразить, представляя ихъ. Не трудно замътить, что эта перемъна происходить подъ вліяніемъ религіозныхъ идей и понятій о Божествъ восточныхъ народовъ, равно какъ и элементовъ ихъ искусства. Туть необходимо сдёлать следующее поясненіе.

Коренное различіе въ пониманія божества, и слёдовательно въ образѣ представленія его фигуративно, постоянно существовало до христіанства между Востокомъ и Греціей или, лучше сказать, между греко-римскимъ міромъ съ одной стороны и симетическими народами съ другой; развитіе послёднихъ основывалось на совершенно другихъ началахъ и шло изъ иныхъ источниковъ. Боги элленической мисологія завиствують иногое изъ природы человёка, стоятъ ближе въ смертнымъ, более способны по-

нимать ихъ и быть постигнуты ими, въ идеи о нихъ входить больше философскихъ началъ; вообще они не такъ страшны для людей и не такъ произвольны съ ними, какъ божества Востока симетическаго и Египта. Различіе это могуть объяснить слёдующія причины.

Одно изъ главныхъ условій, подъ влінність которыхъ составлялись и впоследствін преобразовывались вёрованія древняго міра, это--- действіе виниата, видъ и феномены окружающей природы, въ которыхъ богъ первобытнаго человъва проявляется сму; и если филологія доказываеть намъ, что божества многихъ мнеологій не что мное, какъ олицетвореніе явленій природы, то самое свойстве посл'ядних благопріятных или враждебныхъ человъну, большая или меньшая сила, съ которой они поражають его разсудовь и действують на его чувство, определяють карактеръ самаго божества и обусловливають понятіе составляющееся о немъ. Все необъяснимое для человъка, котораго умъ невооруженъ знаніями и начкой, имбеть чупесный характерь, такь напримерь сменяющися времена года, появленіе свёта (восходъ солнца) и наступленіе тим (ночи), жаръ и холопъ облечены въ божественные образы, враждующіе между собою почти во всахъ религіяхъ античнаго міра. Физическія явленія дежать потому въ основании миномогических млей, а последния составляются согласно впечативнію производимому на челована феноменами натуры. Савды этого ваіянія не трудно найти во всёхъ реангіяхъ древнихъ народовъ, и оно не теряетъ своей силы при ихъ дальнъйшемъ развитии. Языческіе боги міняли въ главныхъ чертахъ свой характеръ и свои аттрибуты, при дъйствін новыхъ климатическихъ условій, въ-сабаствіе переселеній тахъ людей, которые имъ поклонялись.

Умственныя способности наждаго племени и ихъ особенное направление являлись также главными дъятелями въ составления върований и опредъляли характеръ перемънъ, совершавшихся въ послъднихъ съ течениемъ времени при движение жизни, образования и при дъйствии постороннихъ вліяній. Одинъ и тоть же феноменъ природы, одно и то-же явленіе изъ моральнаго или матеріальнаго міра, поражая людей разныхъ племенъ, различнаго склада ума и свойствъ язына, одаренныхъ не въ одной степение способностію их умственному соображенію, их философскому разнышленію, вызывали разумъется разные результаты. Безъ сомивнія много другихъ причинъ участвовало въ формаціи античныхъ повлоненій, но немься не согласиться, что сумиа впечатлівній окружающей натуры, вижинаго міра, и складъ мыслящихъ способностей человъка, его спекулатив-

ныя силы главнымъ образомъ опредъляють характеръ его релягіозныхъ идей, которыя постоянно мижють такое значительное вліяніе на направленіе коральнаго развитія, на гражданскій строй и на соціальную жизнь общества.

Природа съверныхъ береговъ Средиземнаго моря, премиущественно Греціи и южной Италіи, т. е. такъ странъ, гдё при исплючительно благопріятных влиматических условінхь и столько-же необывновенной даровитости племени, населявшаго ихъ, развилась и процейтала классическая культура, прекрасная природа эта, богатая изящными формани, разнообравіемъ и нежными оттенвами колоритовъ, проявленія которой почти постоянно умиренны и преисполненны гармонім, рідно страшать и пугають человъка, должна была возбуждать въ немъ свътлое нонятіе о божествъ, благосклонно расположенновъ въ смертнымъ, заставляла его весело смотрёть на небо, освобождало его мысль, вызывала его энергію и самостоятельность, создавала въ воображенія людей бога прасивыхъ формъ, близкаго/къ имиъ, щедраго расточителя вемныхъ благъ побуждала ихъ видъть въ каждомъ своемъ проявлении, въ своихъ пластических формахь такъ легко поддающихся, вызывающихъ на одицетвореніе, божественные образы. Этими свойствами, этими аттрибутами обладають боги влассической мисологіи съ человіческими преврасными формами, сущность которыхъ постигается разумомъ людей, раздъляющіе страсти и слабости смертныхъ, иногда грозные въ следствіе дервости и безрасудства последнихъ, но не постоянно ужасающіе, не постоянно пригибающіе ихъ нъ земль. Если ны и встрачаемъ у древнихъ Грековъ мном удаляющіеся отъ этого характера, - то это раннее вліяніе симетическаго Востока и Египта, или можеть быть наслёдство прежнихъ поклоненій, составившихся вей Греціи во времена нереселеній, послів оставленія центральной Азін, общей польбели всёху арійских народовъ, скоро стлаживается, пропадаеть и такъ сказать остается побъжденнымъ болъе гуманными принципами, болбе человъческими образами мнеологія, развившейся на раменической почвъ.

Напротивъ природа Востова симетическаго, Египта, Индіи, представлял человъку однообразныя, безжизненныя пустыни, или высокія горы, широкія ръки, норажая его разсудокъ своими громадными размърами или своимъ ионотоннымъ видомъ, всепоглощающею растительностію или загадочнымъ періодическимъ возвращеніемъ явленій, ужасая его силою своихъ феноменовъ, часто принимающихъ характеръ ватаклизмовъ, без-

престанно повторяющемися наводненіями, засухами, ураганами вли - странинымъ зноемъ, додина была пригибать смертнаго въ землъ, уби-BATL OFO CHILL, SACTABLISTS OFO CHOTOBYS HA MUSHS MARE HA MCHINTAHIC н ститать стастіємъ освобожденіе отъ нея, жаждать уничтоженія; или представляла ему божество какъ власть неумолимую, произвольную по проимуществу, часто губительную для людей, какъ существо строгое, гровное, загадочное, таннотвенное, не имъющее ничего общаго съ человъномъ, не допускающее соперничества, требующее великихъ помертвованій со стороны людей, разділенное оть нихъ непроницаемою далью, накъ силу невидиную, всеобъемлющую, всепоглощающую, абстрактную, образъ которей нельзя ни вообразить себъ, ни представить, въ сущности которой пропадаеть, уничтожается человёкь. Съ такимъ характеромъ является божество въ веображение Египтянъ, Симитовъ, которые отличаются отъ племенъ арійскихъ инымъ складомъ ума, иными свойствами языва, инымъ направленіемъ правственнаго развитія и иными основаніями гражданскаго устройства. Подобной-же натурой обладали иногда боги древнихъ Индейцевъ, особенно что касается религи Браны въ дальнъйшемъ ея развити, чему не мало способствовали климатическія вліянія необывновенной силы.

Спекумативныя способности двухъ древнихъ народовъ, Индъйцевъ и Персовъ, очень близнихъ между собою по происхождению и характеру, были постоянно направлены на составление метафизическихъ религиозныхъ системъ, которыя иногда, особенно въ минуту первоначальнаго мхъ развитія, приводили къ очень возвышенному и идеальному понятію о божестве, приближаясь нь светлымъ религознымъ идеямъ праотцевъвску Индо-Европейских наемень, когда они жили нераздельно въ центральной Авін. Ренигін Зороастра и Буды во иногихъ отношеніяхъ стоатъ выше греко-римскаго подитензма; но отличительной чертой культуры древних Грековъ было проявленіе въ напдомъ движеніе нравственной жизни, въ каждомъ дъйствіи этого народа философскихъ идей вытекавшихь не изъ религіозныхь понятій, а изъ свободныхь выводовъ человъческаго разума, основанныхъ на наблюдение и анализъ. Можно сказать, что мораль элленического кіра была менте результатомъ религіозныхъ стремленій, чёмъ философскихъ идей. Боги греческаго политензма явались иногда передъ судомъ смертимъъ, но если бомество у древнихь Грековъ не стояло на той высотв, какъ въ нѣкоторыхъ религіяхъ Персовъ и Индъйцевъ, то человъть стояль выше.

Точно такое-же различіе, какъ и въ религіозныхъ идеяхъ, постоянно существовало въ міръ античномъ, въслъдствіе тъхъ-же причинъ, въ общемъ понимания прекраснаго и высокаго, между тъми народами, тъми центрами образованія, которые мы обозначили выше. На Востов'в симетическомъ, въ Индіи, Египтъ, въ области искусства никогда не могли представить прасоту безъ преобладающаго чувственнаго, слабаго, изнъженнаго характера; сильное и эпергическое, и прибъгая из неестественному, тажелому, массивному; величественное, не создавая неподвижное, громадное, напыщенное; граціовное, не впадая въ манерное, переукрашенное. Характеръ божества при его изображении въ испусствъ народовъ этихъ странъ не передавался моральнымъ образомъ, проявленіемъ его мудрости и силы въ разумномъ выражении прасиваго лица и въ препрасныхъ формахъ человъческого тъла во всей благородной простотъ ихъ, какъ въ классическомъ искусствъ, а выражался болъе матеріальнымъ способомъ, прибъгая иъ ненатуральнымъ, ужа сающимъ фигурамъ, ить полоссальнымъ размёрамъ, умножая человёческіе члены, какъ напримъръ руки для представленія силы, глаза для выраженія всевидънія, нии соединяя еще болье противуестественнымь образомы людскіе и звъриные члены для изображенія свышечеловіческой хитрости, прозордивости, могущества и т. д.

Произведение искусства въ хорошее его время въ Греціи выражало гармоніей размітровъ и изящными формами оживлявшую его идею; напротивъ вні влассическаго міра у древнихъ народовъ богатство украшеній и самаго вещества, роскошная внішность придавали моральное значеніе художественному созданію, а артистическое достоинство его опреділялось дороговизной матеріала, техническою трудностію обработыванія его, препятствіями побіжденными при этомъ, или рабскимъ подражаніемъ природі, повтореніемъ каждой ел мелочи, всего, что она представляетъ второстепеннаго и незначительнаго; тогда какъ тіло человіческое часто уродовали, давая ему положенія, при которыхъ жизнь невозможна.

Нѣтъ сомнѣнія, что въ первую минуту своего проявленія искусство въ Греців имѣло нѣсколько восточный характеръ, но при самостоятельномъ развитів оно скоро отъ него удалилось. Неподвижныя фигуры, условныя позы, стереотипическія лица оживляются и вдохновляются подърукою греческихъ мастеровъ. Будучи отброшены въ хорошее время илассическаго художества, элементы искусства симетическихъ народовъ стоящи, такъ сказать, у дверей странъ эленической мультуры и выража-

лись въ последнихъ при понижении артистическаго вкуса, обозначая этотъ упадокъ своимъ появленіемъ. Если мы разберемъ свойства, особенности, лишившія искусство Греціи чистоты и благородства и опредёлившія его упадокъ, то не трудно будетъ увидёть въ той изиъженности, чувственности, въ томъ стремленіи производить громадные образы, предпочитая массы красотъ формъ и гармоніи линій, той наклонности къ пестротъ, къ богатымъ украшеніямъ и матеріалу, которыя начинаютъ обозначаться въ влленическомъ художествъ со временъ Александра Великаго, — элементы постоянно преобладавшіе въ искусствъ народовъ Востока симетического и Египта.

Мы находинъ колоссальныя фигуры, употребление прасокъ, разноцвътнаго дорогаго матеріала въ скульптуръ почти постоянно во всв періоды греческаго искусства, однако меньше въ цвътущую его эпоху. Но есть различіе между той легкой распрасной барельефовъ и статуй, къ которой иногда прибъгали художняки Греціи, есть также различіе между язображеніемъ боговъ больше натуральной величины человіка, изъ золота и слоновой кости, обыкновеніе по всей въроятности перенятое Греками въ очень раниюю пору у народовъ Востока, и тою склонностию къ колоссальнымъ фигурамъ безъ соотвъствующаго выраженія моральной силы, жь украшеніямь пересыщеннымь, жь дорогимь прикрасамь, къ пестротв и въ богатому матеріалу, которая проявляется въ влассическомъ искусствъ при его упадкъ. Однажды принятое обыкновение представлять высшія существа въ сверхъ-естественныхъ размърахъ изъ волота и слоновой кости продолжанось по традиціи; его нельзя было измінить изъ уваженія въ богамъ, -- только въ этомъ случав и то не постоянно употребляли эти драгоценные матеріалы; людей изображали изъ мрамора и бронзы. Первый человакь, котораго въ элленическомъ искусства начали изображать изъ золота и слоновой кости, придавая ему видъ и аттрибуты божества, быль Александръ Великій; и это обоготвореніе человъка миветь вполне восточный характерь, не согласный съ идеями классическато міра, въ которомъ скорве очеловвивали бога.

Все это можно сказать не только про одно искусство. Элементы съистической цивилизаціи, идей, обычаевъ проявляются въ древнемъ міръ въ культуръ и жизни арійскихъ народовъ, которые входили въ сношенія съ Симитами, превмущественно въ минуту ранней юности или старчества первыхъ, и почти всегда дъйствовали не въ пользу правственности и свободы арійскаго общества. Это уже произошло съ древними Персани, когда они въследствіе завоеваній сблизились съ симетическими племенами, наследовавъ мить во владычестве надъ западной Азіей. Подъ этимъ вліяніемъ національное вёрованіе Персовъ утрачиваеть свой вовышенный характеръ, (что дёлается особенно замётно въ эпоху Сассанидовъ), нравы—свою первобытную чистоту, власть одного замёняеть личную самостоятельность наждаго, полигамія—моногамію и т. д. Неоспоримо также, что встрёчаются въ очень раннія времена слёды вліяній вышедшихъ изъ симетическихъ центровъ въ мисологіи и гражданскія учрежденія древнихъ Грековъ, народа болёе юнаго, чёмъ симетическія племена. Но эти чуждыя начала были отброшены, удалены на второй планъ, или преобразовались при первыхъ шагахъ самостоятельнаго развитія эллейнческой жизни и культуры, представлявшей какъ нельзя болёе соверщенный и возвышенный типъ арійской цивилизація во всей его чистоте безъ примёси чуждыхъ элементовъ, тяпъ, который съ тёхъ поръ едва ли еще разъ повторимся.

Снова элементы Востока проявляются въ Греціи при первыхъ признакахъ разложенія общества и уже дійствують неблагопріятно на посліднее. Извістно, до какой степени въ віжа, предшествовавшіе паденію элленическаго міра, чуждыя ему обычам, понятія и религіозныя идеи наводнили его, намінивъ даже характеръ греческихъ боговъ, придавъ имъ свойства и качества, которыхъ они не иміли прежде, что заставляеть иногда при поверхностномъ знанім классической мисологіи судить о нихъ чрезвычайно ошибочно. Завоеванія Александра Македонскаго и особенно его политика, главная ціль которой было сближеніе, яли лучше сказать сплавленіе уже сильно осимитизированныхъ Персовъ съ Греціей, иміли результатомъ не столько элленизацію Востока, сколько наводненіе Греціи восточными нравами и понятіями.

Строгій и правильный гражданскій строй Рима республиканскаго, вътъсной связи съ которымъ находились его религіозныя учрежденія, его оффиціальное поклоненіе, удерживаль нѣкоторое время наплывъ восточныхъ идей и суевѣрій, но послѣднія не замедлили одолѣть эти препятствія. Сближеніе съ Востокомъ вслѣдствіе его покоренія оказалось пагубнымъ и для общества античнаго Рима; его соціальное устройство, его вѣрованіе, его искусство окончили свое существованіе, наводненным элементами Востока. Пересаженное на римскую почву элленическое искусство получило нѣсколько матеріальный оттѣнокъ и приняло не столь воввышенный харантеръ; въ послѣдніе дни своей живни оно далеко удали-

лось отъ тёхъ идеаловъ, которое стремилось осуществить въ свою цвътущую эпоху.

Приблизительно то же самое, разумъется съ извъстными ограниченіями, произопию въ области христіанскаго художества; но если въ религіозныхъ идеяхъ западныхъ и восточныхъ христіанъ опредълились и выразнянсь въ искусствъ тъ различныя понятія о харавтеръ божества, составившіяся прежде среди народовъ арійскихъ и симетическихъ, то безъ сомненія обозначилось въ новой вере только то, что непротиворечить ся принципамъ, что совивстно съ христіанскимъ ученісмъ, которос вообще столь отлично отъ прежнихъ религій. Я еще разъ повторяю, что ежели въ произведениять художниковъ катаконов, равно какъ и въ испусствъ восточныхъ христіанъ, просвъчивають идеи и элементы, преобладавшія до техъ поръ въ міре классическомъ и симетическомъ, то это дъдается въ христіанскихъ предвиахъ, нисколько не уменьшая религіознаго значенія тёхъ или другихъ изображеній. Нельзя сказать, что первыя имъють болье христіанскій характерь, чвих вторыя, и на обороть, но въ каждомъ изъ нихъ выражены и развиты тъ догматы и иден вёры Спасителя, которыя были болбе понятны, встрёчали болье сочувствія въ томъ обществь, и соответствовали больше натурь того народа, среди котораго она распространялась.

Въ патакомбахъ мы постоянно встръчаемъ элементы римскаго языческаго искусства; иначе и быть не пометь, --- первые христіане въ Рим'в по своимъ художественнымъ мистинктамъ, по своей природъ, по складу своихъ понятій, по своему моральному развитію принадлежали въ міру классическому; притомъ редигін не могуть рождаться съ готовой формой выраженія своихъ идей; взображенія ихъ принимають формы уже существовавшія прежде, а последнія меняють, въ навестной степени некоторыя стороны своего харавтера подъ вліяніемъ новыхъ принциповъ явившейся религіи. Когда христіане Рима, повинуясь влеченію врожденному вообще жителямъ южныхъ странъ Европы въ фигуративнымъ изображеніяхъ, которое не пропадаетъ у нихъсъперемъною върованія, хотьли укращать свои гробницы представленіемъхристіанскихъ символовъ и священныхъ событій, гдв могли они заниствовать формы для этого, какъ не въ сродномъ ниъ классическомъ художествъ? Не удивительно нотому, что въ живописи и скульптуръ катакомбъ преобладаетъ та-же любовь въ природъ, въ жизни, та-же наклонность въ украшеніямъ живаго, веселаго, игриваго характера, заниство-

ваннымъ изъ цвътущей южной природы, то-же понятіе объ изящномъ и прекрасномъ, какъ и въ классическомъ ислусствъ. Справедливо, что многія изъ техъ понятій и чувствъ, которыя представляли или желали представить первые христіане въ своихъ орескахъ и барельефахъ, были совершенно новы. Учение Спасителя внесло въ языческой міръ принципы и идея до тъхъ поръ чуждые ему, они выражаются и преобладають въ христіанскомъ искусствъ, одушевляя его особеннымъ образомъ, придавая ему особенный характеръ. Можно сказать, что въ классичесинхъ формахъ у христіанъ этого времени свътятся иногда чувства незнакомыя обществу Рима античнаго. Эти группы мужчинъ и женщинъ написанные на стънахъ ватакомбъ, съ поднятыми руками, въположения модящихся, проникнутые необывновенной върой и преисполненные тавиственнаго ожиданія, эти трогательные милосердые пастыри, пастухи, несущіє ягненка на плечахъ, (первоначальное изображеніе Спасителя), эти изображенія Богородицы, яюбящія матери съ ребенкомъ у груди вли на рупахъ, эти вдохновленные пророки возвъщающіе волю Бога и исполняющіе его повельнія, всь эти изображенія, котя и сродныя міру классическому. одушевлены незнакомыми до того времени теплыми и нёжными чувствами новаго върованія. Христіанскія идел не умъщаются вь прекрасной, но холодной влассинеской оболочив и, если можно такъ выразиться, разрывають ее.

При всемъ этомъ однако нельзя не замътить, что въ христіанскомъ идеаль римскіе христіане увидъли и развили преимущественно тъ стороны, которыя были болье согласны съ стремленіями ихъ души, болье въ гармоніи съ ихъ нравственной натурой. Это проявляется не только въ одномъ перенесеніи формъ стараго искусства въ новое, но и въ задушевномъ характеръ религіозныхъ изображеній, въ выборъ сюжетовъ ихъ и въ манеръ представлять божественныя лица.

Спаситель изображенъ въ катакомбахъ то молодымъ пастыремъ, добрымъ и милостивымъ, въ пастушеской одеждъ, во всей классической простотъ, среди прекрасной природы, цвътущихъ деревьевъ, зеленыхъ муговъ, свътлыхъ источниковъ, несущій на плечахъ заблудшую овцу; то Орфеемъ играющимъ на лиръи окруженнымъ звърьми, которыхъ онъ привлежаетъ къ себъ, укрощая ихъ свиръпость своимъ гармоническимъ пъніемъ; то красивымъ юношею, задрапированнымъ въ тогу, съ свертиюмъ пергамента въ рукъ, какъ законодатель; это образъ идеальный,

но близній въ человъку, взятый изъ окружающей природы, болье созданіе заимствованное изъ жизни, чъмъ идея абстрактная и явленіе удаленное, небесное.

Богородица представлена въ катакомбахъ римскою матроною, любищею матеръю, съ ребенкомъ у груди или на рукахъ; другія религіозныя маображенія подземнаго христіанскаго Рима имъютъ тоть-же характеръ.

Ваково было испусство христіанъ при его появленіи на Востокѣ элленическомъ, равно какъ и на Востокѣ симетическомъ, сказать положительно пока трудно. \*) Произведенія христіанскаго художества этихъ
странъ, дошедшія до насъ и время сезданія которыхъ можно опредѣлить,
принадлежать не иъ "первымъ вѣкамъ распространенія новой вѣры, а
иъ четвертому, патому, шестому и послідующимъ столітіямъ. Но въ
Греція, въ Малой Азів, въ Сиріи, въ Египтѣ до Константина у христіанъ
безъ сомнівнія было фигуративное искусство. Это видно между прочимъ
изъ слідующаго: многіе писатели церкви говорять о символическихъ
изображеніяхъ, употребляемыхъ восточными христіанами еще до торжества церкви; притомъ по памятникамъ христіанскаго искусства Востока
боліве позднихъ вѣковъ можно заключить, что оно уже сформировалось
прежде, имъло предшествующее развитіе и потому должно было существовать раньше. \*\*\*)

<sup>\*\*)</sup> Сладуеть однако пе упуснать изъ вида, что испусство первыхъ Христіанъ, могло принять ивноторое развитіе тольно тамъ, гда были катаконбы; въ такъ-ме избахъ, гда груптъ земли не позволять выканивать ихъ, гда потому религіозным изображенія не были сирыты отъ глазъ язычниковъ, тамъ христіане должны были ограничиваться синволичесними знавами, болье или менье тайнаго значенія. Катасонбы Востока, напринаръ Автіохін, въроятно были украшены извенисью. Изображеніе добраго пастыря совершение подебное такъ, которое видинь въ Ринъ, нашли въ Киренанда въ погребальныхъ пещерахъ. Ополо города Александрік въ Египтъ отгрыты христіанскія натакомбы и въ нихъ оресия, по мизнію G. В. de Rossi, начала четвертаго стольтія, и можеть быть даже раньше, но частями реставрированным въ местомъ. На Кавназъ и въ Крыму также открыме большое количество христіанскихъ пещеръ и подземныхъ комнатъ, иногда расписанныхъ станною живописью, изполненныхъ гробинцами и надписани, и хотя изтъ достаточно освованій отнести



<sup>\*)</sup> Соеданія храстіанскаго яснуютва первых трехь віневь, отпрытым до сихвнорь, находятся, особенно что насастся янвоннен, ночтя исплючительно въ рамских натаномбахь. Надинси, саркосаги и другіе храстіанскіе памятники втораго віла, третьяго, но больше четвертаго и нослідующихь, сохранились также въ остальной Италін, въ южной Франціи, въ Испанія, въ Малой Авін и въ сіверной Аеринів. Въ нослідной візь этихь странь открыты развалины церквей, ностроенных какь предполагають—до Діоклеціана.

Въ Греціи и въ техъ странахъ Востока, где въ большей или въ меньшей чистоте своей отразилось влассическое искусство, религіозныя изображенія Христіанъ вёроятно немногимъ отличались отъ техъ, которыя мы видимъ въ катакомбахъ Рима. Если въ Италіи, стране илассическаго искусства, христіанское художество приняло его направленіе, то въ Греціи, где первое проявилось и разцевло, второе при своемъ появленіи должно было получить тотъ-же влассическій характеръ.

Но также не безъ основанія можно предположеть, что христіанское искусство среди народовъ Востока симетического уже заключало въ себъ тъ начала, тъ элементы, которые вошли въ составъ, изъ которыхъ впосабиствін образовался особенный стиль испусства, сохранившийся до нашихъ дней во многихъ странахъ и преобладавшій нісколько столівтій во всемъ христіянскомъ мірѣ; я говорю о стиль византійскомъ, который сформировался въ следствіе новаго сближенія греко-римскаго міра съ Востокомъ симетическимъ, на имъ границъ. Памятники его начинаютъ появляться вскорт послт перенесенія столяцы Имперіи Константиномъ въ Византію; въ нихъ соединились и дошли до полнаго своего выраженія формы, вибшность классическаго искусства вибстб съ восточными идеями о Божествъ. Христіане Востова подобно западнымъ замътили тъ стороны идеала христіанскаго, которыя были болье въ характерь ихъ моральной натуры и религіозныхъ мечтаній и изобразили эти особенности въ искусстве по своему понятию о прокрасномъ. Подъ этимъ вліяніемъ созделись полоссальные и грандіозные образы Христа, Богородицы и Святыхъ представленные мозанкой въ абсидахъ, въ куполахъ и на стъ-

происхождение саных древних нежду наим по временать голеній, одкако изметорыя изъ нихъ должны принадлежать из первынь стельтіямь тормества цернии. Въ Константинополів нашли въ 1870-из году небольшую статую (52 сентинстронь вышины) изъ бізаго мранора, изображающую добраго пастыря, по мизнію С. В. се Возві 3-ге столітія. Она находится теперь въ древней цернии Св. Ирины, гді себрань небольшей мувей древностей. Все это мощеть слушить допазательсивномъ, что на Востонів у христіань было свое испусство въ первые віза распространенія невой візры. Не нужно прибавить, что въ тізх странахъ, гді жители не пизли напонностей, не чувствовали влеченія из енгуративному испусству, гдіз оне было запрещено запонами прежнихъ религій, канъ наприніръ, въ Іудеї, христіанское художество не могло принять тавое развитіе, нанъ въ Италіи. Если до опончаніи изданія остальныхъ частей этого труда будуть отврыты другіе панитинни христіанскаго испусства первыхъ візковь на Востоні, то енисаніе ихъ войдеть въ послідній отділь всего сочиненія, гдіз мы снова возвратинся въ этому предмету, и будемъ говорить о немъ съ большею подробностію.

нахъ византійскихъ церквей и базилить, преисполненные высокой торжественности, царсчаго величія, на золотомъ фонъ, или опруженные золотыми наибами, сіяющіе украшеніями, въ плассической драпировить, въ драгоційнныхъ одеждахъ, внушающіе невольный страхъ и уваженіе, фигуры выразительныя, изображающія божество могущественное, удаленное отъ человіка, недоступное ему, на которыя трудно смотрійть равнодушно и въ которыхъ нельзя также не видітъ выраженіе идей о Божествів согмасно понятіямъ народовъ Востока.

Въ тъ продолжительные въка, когда весь христіанскій міръ быль погружень въ варварство, въ одной Византів продолжалась художественная дъятельность; въ ея искусствъ сохранились христіанскіе типы и сбереглись традици технического исполнения. Величественные и волоссальные образы византійскаго стиля, производя глубокое впечативніе на первобытные народы, входившіе въ сношенія съ образованнымъ тогда міромъ, и поражая ихъ воображеніе, не разъ способствовали ихъ обращенію въ христіанство, и следовательно цивилизаціи. Византійское искусство въ продолжительное свое существованіе, накогда не міняя своего внутренняго, задушевнаго характера, имело различныя фазы цветушаго состоянія и упадка. Судить о немъ невозможно только по произведеніямъ одной эпохи или страны, какъ напримъръ по намятникамъ отдаленныхъ отъ Константинополя провинцій имперіи, или по тому, что сохранилось въ Италіи отъ неріода преобладанія византійскаго стиля. Точно также мивніе о последнемъ, основанное единственно на мозанкахъ и фрескахъ, оставияя въ сторонъ медкія произведенія какъ напримъръ, мяніатюры рукописей, эмали, работы изъ слоновой кости, изъ металловъ, шитьё церковныхъ одбаній и т. д., должно привести къ ошибочнымъ выводамъ. Редигіозныя изображенія византійского испусства значительныхъ размъровъ достигаютъ иногда необыкновеннаго величія в грандіозности, а въ фигурахъ встръчающихся на небольшихъ барельефахъ изъ слоновой кости и металловъ, на эмаляхъ и преимущественно въ лимжной живописи проявляются иногда та благородная простота формъ, тъ преисполненныя достоинства и спокойствія повы, та чистота и гармонія линій, особенно что васается драпировки одеждъ, которыя напоминаютъ произведенія классическаго искусства Греціи въ его цвётущее время, и вавь бы указывають на рядь непрерывных традицій, идущих оть элленического художество въ византійскому.

Понятіе о Божестві и влементы искусства народовъ Востока обозначаются въ христіанских намятникахъ Рима, какъ мы уже сказали, еще въ катакомбахъ. Первые следы ихъ проявленія уже замітны въ 4-мъ столітів и можно предположить, что они одновременны съ образованіемъ византійскаго сталя. Подъ вліяніемъ ихъ, религіозныя изображенія римскихъ христіанъ постепенно преобразовываются, міняя типъ и характеръ. Бегородица представляется величественной Царицей небесной, часто съ короной на голові, въ восточномъ оділянія, въ великолітиныхъ типанахъ, покрытая драгоцітиными украшеніями, въ условныхъ позахъ; шежду иладенцемъ, который также принимаеть какъ бы оффиціальный видъ, и ею мало общаго, ея материнскія чувства уступають місто ея представительному царственному характеру.

Спаситель изъ добраго пастыря также мало по малу превращается въ небеснаго владыку, царящаго въ облакахъ, въ славъ, нреисполненнаго торжества и достоинства, характера болъе побъдоноснаго и величественнаго, чъмъ умилительнаго; сидящаго на богатомъ тронъ, подобно восточному властелину, и окруженнаго ангелами какъ стражей готовой исполнять его повелънія. Природа, все, что приближаетъ къ жизни и къ земному существованію, пропадаетъ въ этихъ небесныхъ, внушающихъ страхъ и благоговъніе образахъ.

Вліяніе элементовъ Востока на искусство римскихъ христіанъ идетъ постоянно возрастая и наконецъ, когда въ Италіи гаснутъ традиціи прежняго развитія и замираетъ самостоятельная жизнь, совершенно превращаетъ класической стиль искусства катакомбъ въ стиль византійскій. Преобладаніе послідня го въ Римъ, въ Италів, во всемъ Западъ продолжается съ рідкими исключеніями до возрожденія искусствъ. По памятникамъ натакомбъ, которые стали извістны публикъ только въ посліднее время, и по мозаикомъ римскихъ церквей можно просліднть шагъ за шагомъ это постепенное преобразованіе и борьбу двухъ различныхъ элементовъ римско-классическаго и восточнаго, борьбу, продолжавшуюся нісколько столітій.

Языческое испусство въ Римъ одновремено съ христіанскимъ идетъ къ упадку, въ немъ также отражается вліяніе вкуса восточныхъ народовъ; наводненное имъ оно умираетъ вмѣстѣ съ языческимъ міромъ, чтобы болѣе не воскреснуть, тогда какъ христіанское влассическое испусство воскресаетъ вмѣстѣ съ Италіей въ эпоху возрожденія, и можетъ быть даже раньше того періода, которому обыкновенно дають это названіе.

Всегда и всюду, гдё проявлялась самостоятельная жязнь въ Италія въ средніе вёка, гдё пробуждалась втальянская мысль, — начиналось также и возрожденіе испусства, т. е. выражалось возвращеніе къ классическому вкусу и создавались религіозные образы болёе согласные съ природой Итальянцевъ, съ складомъ ихъ идей. Нёчто педобное можно сказать происходило и внё Италія среди франко-германскихъ племенъ, принявинихъ вийстё съ христіянствомъ религіозныя изображенія византійскаго стиля. По мёрё того какъ эти народы достигали извёстной степени умственнаго и художественнаго развитія, у нихъ разработывался свой артистическій вкусь и они представляли божество по своимъ понятіямъ, удалялсь оть восточныхъ идеаловъ и типовъ.

• Это выназалось уже въ нѣкоторой степени въ эпоху Карла Великаго, но гораздо полите нѣсколько столътій спустя въ франко-германскихъ странахъ въ періодъ готическаго полувоврожденія: статуи Спасителя, Мадонны, святыхй и т. д. украшающія входы, т. е. порталы готическихъ соборовъ этой эпохи, имѣютъ иной характеръ, чѣмъ византійскія фигуры, и хотя нѣсколько грубую, но сильную и живую натуру, взятую изъ окружающаго міра.

Самобытное созданіе религіозныхъ изображеній, изученіе природы, жизни при представленіи ихъ, началось віроятно въ ніжоторыхъ франко-германскихъ странахъ раньше тімъ въ Италія; но среди Итальянцевъ, народа боліве способнаго иъ передачії своихъ идей и стремленій фигуративнымъ испусствомъ, чімъ жители сівера, возрожденіе получало боліве полное развитіе и увленло за собой, давъ ему свой отпечатокъ, художественное движеніе, проявившееся въ средніе віка не въ столь значительныхъ разибрахъ въ сіверныхъ странахъ.

Въ то долгое время, когда византійскій стиль преобладаль во всемъ христіанскомъ мірів, встрівчаень иногда въ искусстві Италіи, равно канъ и въ другихъ странахъ, фигуры народнаго типа, въ національныхъ одемдахъ, которыя нісколько удаляются своимъ наружнымъ видомъ отъ византійскихъ изображеній; но эта переміна была совершенно внішняя, поверхностная; внутренняя сторона ихъ не теряла своего характера и оставалась по прежнему вполнів византійская. Возрожденіе проявляется не столько въ изміненіи формъ религіозныхъ изображеній, сколько въ переобразованіи идей, которыя ихъ оживляють.

Первые лучи восходящаго солнца возрожденія въ Италів освётили южныя части этой страны, и въ неаполитанскихъ провинціяхъ, гдё про-

жде чънъ на остальномъ полуостровъ начинаетъ разцвътать итальянская цивилизація, формируется итальянскій языкъ и проявляется самобытное моральное и гражданское развитіе, возрождается также и искусство.

Несомънню, что на югъ Италів, въ вноху, начинающуюся образованіемъ муниципальныхъ республикъ и кончающуюся паденіемъ Суабскаго дома, было своего рода художественое вогрожденіе. Оно всего больше выразилось въ архитектурѣ; но и немногіе намятники фигуративнаго искусства, дошедшіе до насъ отъ этого періода, нельзя въ этомъ не согласится, одушевлены новою жизнію. Водвореніе Французовъ въ Неаполитанскомъ королевствѣ вскорѣ пріостановико это нравственное и художесть венное пробужденіе, въ то самое время, когда въ центральной Италів началась та артистическая самостоятельная дѣятельность, которая должна была принести столь богатые результаты.

Всего полиже развились всё способности, всё стороны жизни народа италіянскаго въ муниципальныхъ средневівновыхъ рефпубликахъ. Вмістів съ ними начинается возрожденіе искусствъ, и упадокъ посліднихъ наступаеть въ то самое время, когда первыя утрачивають свободу. Флоренція дала инвціативу художественному развитію этой эпохи. Ем мастера съ конца 13-го віка постепенно освобождаются отъ традиція византійскаго стиля; и въ слідующія два столітія монастыря, соборы, церкви и общественным зданія Италіи покрываются фресками, изображающими сцены изъ Ветхаго и Новаго Завіта, изъ жизни святыхъ и т. д. Въ этихъ произведеніяхъ нисколько не уменьшается, напротивъ возрастаетъ и увеличивается религіозное чувство, но вмістів проявляются изученіе человіческой души, природы; лица дійствующія оживляются, оттіняются различным свойства ихъ нравственной натуры; они представлены окруженными земною жизнію и ем предметами.

Этотъ характеръ неизивно преобладаетъ въ художественныхъ созданіяхъ возрожденія. Различіе между ними и памятниками византійскаго
исвусства замётно особенно въ выборѣ религіозныхъ сюжетовъ. Въ послёднихъ преимущественно изображаютъ Христа, Богородицу, святыхъ
или въ славѣ на цебѣ, виѣ земной жизни, виѣ дѣйствія, какъ напримѣръ,
рядомъ фигуръ въ облакахъ безъ отношенія другъ къ другу, въ повелительной позѣ, въ церемонізльномъ шествіи, или въ сюжетахъ торжества
и величія. Въ первыхъ, т. е. въ живописи и скульптурѣ возрожденія,
всего чаще встрѣчаеть сцены страданій и земной жизни Спасителя, Богоматеря среди мірской обстановии, какъ напримѣръ тайная вечеря, мо-

меніе о чашъ, бичеваніе, мествіе на Голгову, снятіе со преста и положеніе во гробъ, эпизодъ Самаритянии, блудницы, вопрощающаго съ монетой, рожденіе Богородицы, посвіщеніе ею Св. Елизаветы, Благовъщеніе, въ которомъ ангель является Св. Діві пораженной и испуганной ея избранісив; или-же самые сюжеты эти поняты различнымь образонь въ искусствъ Византів в возрожненія; и если невозможно не вильть разницы между добрыми пастырями катакомбъ и изображеніями Спасителя абсидь византійскихь базиливь, то точно также нельзя не замістить раздечія между византійскими изображеніями распятія, въ которыхъ Христосъ представленъ часто торжествующимъ, не страдающимъ, и представленіями Спасителя испивающаго горькую чашу до дна; на престі въ искусствъ возрожденія, нежду преображеніемъ такъ, какъ его поняль Рафазль въ извъстной своей картинъ, и изображениемъ того-же сюжета въ абсидъ базилини S. Apollinare in Classe около Равенны; послъднее преисполнено символизна, постоянно болъе преобладавшаго въ византійскомъ искусствъ, чъйъ въ искусствъ возрожденія; не возможно также не видъть различія въ характеръ, въ идеяхъ выраженныхъ въ Тайной вечери Леонардо да Винчи (всёмъ извёстная по гравюрамъ фреска трапезной монастыря S. Maria delle Grazie въ Миланъ), въ которой проявляется глубочайшій анализъ человіческой души и тонкое опреділеніе разнообразныхъ чувствъ, возбужденныхъ словами Спасителя въ апостолахъ, и вполиъ мистической Тайной вечери Фра Беато Анжелико, гдъ Христосъ разносить причастіе апостоламъ пом'єщеннымъ вокругь стола, въ положение молящихся, или стоящимъ на колънахъ (фреска въ монастыръ св. Марка во Флоренцін). Религіозное чувство столь-же искренно и столь-же сильно въ томъ и другомъ художественномъ произведеніи, но только одинъ изъ лучшихъ талантовъ возрожденія и доминиканскій

<sup>\*)</sup> Въ византійсних мезанках и въ итальносой мирониси до ветромденія есть много изобраменій Тайной вечери нодобнаго инстичеснаго харантера, какъ мапримъръ въ соборъ св. Марка въ Венеціи, въ соборъ Менгеаlе ополо Палерию и въ другихъ италіянскихъ цервияхъ. Мы привели оресну Беато Анкелию, потому что ока извъсти болъе другихъ. Нитересне просаблить, напъ пременелиения цереномізальности и инстицизма византійская Тайная вечеря, постененно развивалсь въ эноху ветром-денія, пропращается въ ту драниатическую сцему, которую представиль Леонардо да Винчи на страт номастыря Santa Maria delle Grazie. Наде замътить, что изобраменіе Тайной вечери вотрачается чаще въ минением возромденія, чёмъ въ искусствъ Вилантіи.

монахъ представили этотъ сюжеть согласно своимъ понятіямъ, каждый съ своей точки эрънія.

Византійскія иден выражаются въ живописи Беато Анжелико, но онъ облечены въ прекрасныя итальянскія формы; божественные свътлые образы Христа, Мадонны, Ангеловъ идеальной чистоты, представленные имъ часто на золотомъ фонъ, чужды всего земнаго и удалены въ небесныя пространства. Традиціи византійскаго искусства никогда, можно сказать, не угасли совершенно въ монастыряхъ Италіи, строй которыхъ составился въ эпоху полнаго преобладанія въ этой странъ восточныхъ началъ. Это однако не вызывало антагонизма между искусствомъ свътскимъ и монастырскимъ, —лучшіе обращики послъдняго составляютъ миніатюры, написанныя монахами и укращающія церковныя книги. Духовенство Италіи не только не смотръло враждебно на искусство возрожденія, но даже во многомъ способствовало его развитію; иначе и быть не могло, потому что оно было слишкомъ въ характеръ итяльянскаго народа, слишкомъ присуще его натуръ.

Въ итальянской живописи возрожденія никогда не проявлялся въ такой степени мистическій характеръ, какъ въ картинахъ испанской школы, которая развилась на почвѣ проникнутой религіозной фанатической страстью, въ странѣ, гдѣ католицизиъ принялъ направленіе чисто восточной симетической нетерпимости. Только съ упадкомъ искусства возрожденія въ произведеніяхъ итальянскихъ мастеровъ, подъ вліяніемъ реакціи, вызванной въ католицизиѣ реформаціей, начинаютъ выражаться ими порывы, и изображенія необыкновенныхъ чудесъ м видѣній святыхъ предпочитаются сюжетамъ земнымъ, религіозно-гражданскимъ.

Христіянскіе идеалы искусства катакомбъ воскресають въ созданіяхъ художниковъ возрожденія въ Италіи. Абсиды, стіны церквей и ихъ приділы, гді прежде обыкновенно въ колоссальномъ виді изображали Христа, апостоловъ и т. д., въ церквахъ возрожденія разділяются на части какъ потолки и стіны въ катакомбныхъ комнатахъ, и въ нихъ представляють сцены изъ Ветхаго и Новаго Завіта, изъ жизни святыхъ и т. д. Спаситель снова изображается съ милосерднымъ и трогательнымъ харатеромъ добраго пастыря, со всей его простотой, въ скромной одежді, среди прекрасной природы, преисполеннымъ попеченія о людяхъ, которыми онъ окруженъ, страдающимъ для ихъ блага и заботящийся о икъ спасеніи.

Богонатерь вновь изобрежена съ имаденценъ у груди или да рукахъ, какъ Мадонны въ катакомбахъ, съ преобладающими материнскими чувствами, безъ пышныхъ облаченій и царекаго вида. Этикъ я не хочу скавать, что по византійскому представленію Богородица не можеть быть одуновлена нъжными чувствами и дюбовью из младенну Спасителю, съ воторымъ вногда представляется. Есть Мадонны византійскиго стиля, выражающія большое состраданіе из людамь, глубокую спорбь о иль печаляхь вибств сь новыразниой грустью о ихъ паденіи и грбхахь, или сь ребенкомъ у груди; но въ нихъ преобладаетъ прежде всего царственный харантеръ и онъ постоянно удалены отъ всего свътскаго. Сравните изебраженія Богаматери византійскаго стиля съ Мадоннами возрожденія; первыя преисполненны достоинства и величія, ибсто ихъ на небв, ничто земное лично не насается ихъ, титулъ Царицы небесной никогда нельзя отнять у нахъ. Вторыя часто изображены среди веседыхъ дандшафтовъ, преврасной природы, оживленной присутствіемъ посторонняхъ людей, или въ домахъ среде земной обстановки, окруженныя проявленіями обывновенной жизни и предметами, которые услаждають ее; онв одеты въ простое платье середневъковыхъ Итальяновъ и относятся въ Спасителю младенцу совершенно какъ наждая мать въ своему ребенку. Онъ иногда находится въ объятіяхъ Мадонны, прижать из ся сердцу, иногда играеть , съ нею или въ ся рукахъ различными предметами, забавляется младенческими играми, увессияя ее своею дътскою развостію. Легкая тань задумчивости и тихой безмолвной грусти, наменающая на предназначение и будущую участь Спасителя, наброшена на эти живыя, граціозныя семейныя сцены, взятыя изъ близнаго намъ міра. Даже и тъ Мадонны возрожденія, которыя представлены окруженныя ангелами, святыми, на небесахъ, не приближаются къ Мадоннамъ византійсимиъ; но въ славъ, торжествъ сохраняють свою простоту и продолжають выражать чувства одушевальшія ихъ на земай, ніжную любовь пъ младенцу, печаль о судьбъ ожидающей его, испугъ своего избранія, сиронное недовъріе своимъ свламъ вийсти съ восторгомъ участвовать въ спасенія людей своею жертвой. Точно также ангелы возрожденія представляются не вооруженные в съ мечами, какъ часто въ византійскомъ искуствъ, а безоружные съ прътами въ рукахъ, или съ музыкальными инструментами, на которыхъ они многда играють. Не савдуеть предполагать, что Мадонны возрожденія, большинство поторыхь мы видимь теперь на мувеяхь Европы, имъан въ Италін мало религіознаго значенія, а быле созданы для упрашенія

свътсикъ зданій; напротивъ всь произведенія дучнихъ мастеровъ этого періода, фрески, жартины, статун, барельефы укращали алтари и святилища, были назначены для монастырей, церквей, часовень и часто до сихъ поръ еще находятся въ нихъ. Мадонна della Seggiola Рафазля и Христось отвічающій вопросителю съ монетой Тиціяна, --- картины одушевленныя плеями возрожденія, выражающія какъ нельзя поличе карактеръпридаваемый Спасителю и Богородицъ въ эту эпоху, —были бы столько-же на своемъ мъсть надъ престолами итальянскихъ церквей, скольмо и на стънахъ Palazzo Pitti и въ картинной галерев Дрездена, гдъ мы теперь ихъ видимъ. Народъ молился подобнымъ религіознымъ изображеніямъ, какъ у насъ молится Богородицъ, какъ въ катакомбахъ молился Мадоннамъ влассическато стиля, какъ до сихъ поръ молится безчисменнымъ изображеніямъ Спасителя, Богородицы, Святыхъ того-же характера возрожденія, изъ иранора, дерева, обожженной глины, написанныхъ красками на ствив, на полотив, на доскахъ, которые безпрестанно встречаешь въ Италіи на всехъ углахъ и перепрёствахъ, передъ которыми не ръдко горять еще лампады.

Разумъется, памятники катакомбнаго художества не имъють артистическаго достоинства произведеній искусства лучшаго времени эпохи возрожденія и не встръчаются въ такомъ значительномъ количествь, какъ эти послъднія; но при сравненіи тъхъ и другихъ, не нельзя незамътить, сколько вообще точенъ соприкосновенія въ задушевномъ характеръ созданій мастеровъ возрожденія и неизвъстныхъ художниковъ первыхъ въкокъ Христіянства; сколько сходства въ ихъ взглядъ на жизнь, на искусство, на прекрасное, сколько тождества въ складъ ихъ понятій. Первымъ было неизвъстно существованіе и работы послъднихъ, но какъ наслъдники ихъ развитія, какъ жители той-же природы, какъ братья ихъ по племени, они встрътниксь въ своихъ наклонностяхъ, въ своихъ вкусахъ, въ общемъ своихъ религіозныхъ идей и выразили въ изображеніяхъ Христа, Богородицы, пророковъ и т. д. одни чувства, однъ мысли премиущественно передъ другими.

Эпоха возрождения становится непонятного, про нее больше нельзя говорить, если оставить въ сторонъ; безъ внимания памятники христин-стаго всиусства въ катакомбахъ.

Мы видимъ стадовательно, что если каждый народъ создаетъ себа свой идеалъ прекраснаго согласно со своими моральными способностями и подъ вліяніемъ тахъ условій, которыя формирують его понятія и даютъ

направленіе его развитію, то въ пониманіи и усвоеніц христіянсикть идей проявилась натура, выказался характеръ народовъ, сдълавшихся христіянами, и это мы всего яснъе видниъ въ ихъ искусствъ.

Направно потому было бы говорить, что такой то идеаль испусства болье христіянскій, чемъ накой либо другой, что эта архитектура, этотъ стиль живописи инбють болбе христіянскій характерь, чёмъ остальные,каждый нев нихъ удовлетворяль наклонностямь и нонятіямь невестнаго народа, извъстнаго общества. Религіозное настроеніе жителей Съвера чувствуеть влечение из полусвёту, из сплетающимся подъ острыми углаин и убъгающимъ вверхъ линіямъ готическихъ соборовъ, къ ихъ мистически-мечтательной архитектурь, а ясно выведенныя лини, смыме своды и арки, ширина и пространства наводненныя светомъ и прасками церквей в соборовъ эпохи воврожденія отвічають характеру религіовных чувствъ южныхъ народовъ; неренимая готическій стиль послідніе преобразовывали его по своему внусу. Объ эти архитентуры между тъмъ христіянскія, в наждая взъ няхъ проверела въ своемъ родѣ прекрасные памятники, которымъ мы некогда не перестанемъ удиваяться. Точно также каждый ызъ стыдей хрыстіянской жывописи: стыль классическій въ катакомбахъ, веселый, ивжно-вдохновенный и умилительный; стиль византійскій, преисполненный строгаго величія, высокой торжественности и божественнаго удаленія; стиль возрожденія блистательный по формань, выражающій болье земныя чувства и глубоко философскія мысли, изображають одни христіянскіе принципы и иден преимущественно передъ другими. Всё эти стили соотвётствовали своему времени, удовлетворяли религіознымъ потребностямъ различныхъ обществъ, въ средъ которыхъ роздались, и инжить свою исторію, свое вначеніе, свое достоинство, свои SACAYTE.

Первая часть этого сочиненія, которую читатель видить передъ собою, заключаеть исторію происхожденія и постепеннаго образованія ватакомбъ въ Рямѣ, равно какъ и описаніе этихъ первобытныхъ христіянскихъ кладбищъ. Въ послѣдующія части войдеть объясненіе религіозныхъ изображеній, символовъ и надписей первыхъ христіянъ, изслѣдованіе составленія главныхъ типовъ и исторія христіянскаго искусства съ появленія его въ катакомбахъ до окончательнаго преебразованія въ визентійскій стиль.

Исторію римских катакомбъ можно разділять на слідующіе четыре періода: періодъ ихъ постепеннаго образованія; неріодъ посіменія богомольцами; періодъ забвенія, и наконецъ періодъ ихъ изученія. Послідній продолжается до нашихъ дней.

О первыхъ двухъ періодахъ я буду говорить въ самомъ сочиненія, но о двухъ последнихъ следуеть слазать туть нёслолько словъ.

Забвеніе катакомоть начинается съ 1х столітія, — опустошенныя Готеами, Вандалами, Лонгобардами, Саррацинами, оніт раздільни судьбу всёхъ памятниковъ Рима. Тіла мучениковъ, которыя не могли боліте ноконться въ своихъ первобытныхъ гробницахъ, не педвергаясь оскверненію варваровъ, уже съ седьмаго столітія, и можеть быть ніскольке раньше, начали переносить въ церкви и базилики Рима. Богомольцы, стекавшіеся со всёхъ концевъ свёта, для поклоненія мощамъ святыхъ, перестали посёщать катакомбы, мало по малу ихъ стали забывать.

Въ эти темныя, печальныя для Рима времена, феодальныя фамилів въ междоусобныхъ войнахъ опустошали городъ и Кампанію, довершая начатое варварами. Памятники прежней столицы міра падали и разрушались; ихъ имена, воспоминанія, которыя были съ ними связаны, забывались и потухали. Дорога заросла и иъ катакомбамъ, входы ихъ засыпались землею и были потеряны.

Оъ первыхъ годовъ девятаго стольтія до пятнадцатаго не видно следовъ ихъ посъщенія. Только катакомбы св. Севастіана, въ которыя снускались изъ церкви того же имени, были постоянно открыты и извъстны. Нужно также предположить, что небольшія части нъкоторыхъ другихъ катакомбъ, находящіяся въ сообщеніи съ базиликами, построенными надъ нями, были по временамъ постривемы богомольцами.

Но съ 1432 года въ катакомбы снова начинають проникать монахи разныхъ орденовъ и странъ, какъ это видно по надписниъ оставленнымъ ими; за ними слёдують люди другаго рода, также начертившие свои имена на стёнахъ катакомбъ. Это были члены извёстной римской Академіи Ромропіо Leto, которые въ царствованіе папы Навла II были обвинаемы, можеть быть только въ слёдствіе излишней для того времени любым къ древностамъ и къ классической культурв, въ вёроотступничестве, въ составленіи сенты враждебной христіанству и въ заговорё противъ

живни св. отца. Процессъ ихъ не обощелся бесъ пантокъ, но кончился однаво совершеннымъ оправданіемъ Ромропіо и его друзей. В'вроятно, недежда найти въ катавомбахъ римскіе памятики привела этихъ любителей влассического испусства въ пристіянскія подрожным владбища. Они посътили многія отдаленныя галерен и комнаты шть, и въ надписять называли себя любителями и изследователями древностей. Ромроніо Leto иногда даеть себъ титуль pontifex maximus (первосвящениять). а одинъ изъ его спутниковъ sacerdos (жренъ) римской академіи. Довазываеть ли это существование секты, выражаеть ли иронию противъ напскаго сана, или есть только обыкновеніе совершенно невиннаго характера, которое имвли въ тв времена президенты и члены академіндавать себъ подобные титулы, свазать теперь довольно трудно. Во всякомъ случав, появленіе членовъ гонимой академін въ катакомбахъ фактъ довольно интересный. Бакъ любители классической древности, они въроятно не обратили напакого вниманія па христіанскія памятники, по прайней мірів въ ихъ сочиненіяхъ ни разу не упоминается ни о катакомбахъ, не объ испусствъ первыхъ христіанъ.

Но если съ пятнадцатаго до конца шестнадцатаго столътія проникали въ катакомбы, отъ времени до времени, отдъльныя лица, богомольцы и монахи, то вовсе не для изслъдованія и описанія мхъ. Существованіе катакомбъ было извъстно по памятникамъ церковной дитературы, но мъсто, гдъ они находились, потеряно; предполагали даже, что время, варвары, обвалы и вода если не уничтожили ихъ совершенно, то сдълали доступъ въ нимъ невозможнымъ. Какъ часто бываеть въ дълахъ подобнаго рода, случай помогь отирытію ихъ.

Тридцать перваго мая 1578 года нёсколько работниковъ, копая поццолану не далеко отъ дороги Salaria, приблизительно въ двухъ миляхъ отъ Рима, еткрыли входъ въ христіанскее подземное кладбище, украшенное живописью, саркофагами, надписями; эта неожиданная находка обратила на себя всеобщее вниманіе; распространился въ Римъ слухъ, что майденъ подземный городъ, и люди всъхъ классовъ общества спъцили удостовъриться въ этомъ собственными глазами.

Ученый того времени, нардиналь Baronio говорить о необывновенновы внечатлании, которое видь этого вринта производиль на посатителей. Но такъ велика была въ та времена небрежность обращения съ кристіанскими памятниками, что черезъ насколько лать онъ быль совершенно опустошенъ и разрушенъ работниками въ коняхъ пощиоланы.

Христіанскій Римъ восиресь посят языческаго, и посятаній, поглощая внимание ученыхъ и археологовъ того времени, заставлялъ ихъ пренебрегать намятивами искусства первыхъ посябдователей ученія Спасителя. Нашлись однаво люди, которые описали и спали конів съ фресокъ, саркофаговъ и надписей этой катакомбы до ея опустошенія. Судя по пимъ, легио можно себъ представить, какъ она была интересна и богато украшена. Нацииси вижни простой и трогательный характерь эпиграфическихъ памятниковъ первыхъ временъ христіанства, и были частью на латинскомъ, частью на греческомъ языкъ; послъднее почти всегда есть признавъ большой древности ихъ. Фрески были чрезвычайно разнообразны по содержанію и представляли почти всё первоначальныя христіанскія символическія фигуры: добраго пастыря, женщину въ положенін молящейся (Orante \*), Ноя въ ковчегь, Дэнінла нежду львами, Монсен изсъевощаго воду изъ скалы, Іону поглощеннаго и выброшеннаго чудовищемъ; жертвоприношение Исаака Аврааковъ, трехъ отроковъ въ огненной печи и т. д. На саркофагахъ были изображены религозныя пиршества первыхъ христіанъ (адаре) и паступескія сцены.

Можно сказать, что со дня отврытія этой замічательной катакомбы начинается изученіе христіанскаго искусства. Памятники, вышедшіе таким неожиданным образом из неизвістности и забвенія, замитересовали нівоторых археологовь того времени; они начали проникать въдругія сосіднія катакомбы и копировать въ них фрески и надписи. Самые замічательные между этими учеными были: доминиканскій монахъ Сіассопіо, фламанецъ Winghle, также фламанецъ L'Heureux, боліве извістный подъ именемъ Macario, и Pompeo Ugonio, профессоръ летературы въ Римъ. Сочиненія ихъ не представляють однако ничего полнаго; они виділи только пять или шесть катакомбъ, и не могли опреділить ихъ прежнія названія. Величайшая заслуга этихъ людей состоитъ въ томъ, что въ среді ихъ образовался Возіо, котораго сираведливо называють Колумбомъ римскихъ катакомбъ.

Antonio Bosio родился около 1576, на островъ Мальтъ, и получить образование въ Римъ, гдъ впослъдствии находился въ качествъ агента мальтийскаго ордена. Почти ребенкомъ сопровождаль онъ Pompeo Ugonio

<sup>\*)</sup> Она представляеть иногда Богородицу, иногда церновь, иногда просто мелящушел, или душу умершаго; о значения этого изображения им будемь говорить въ отдёлё истории пристіансиего испусства.



въ его прогуднахъ но натаконбамъ, и съ самой ранней молодости началъ изучать ихъ самостоятельно,—занятіе, иъ которому, какъ онъ самъ говоритъ, чувствовалъ непреодолимое влеченіе. Всю свою жизнь и все свое состояніе посвятилъ Возіо этому труду и положилъ основаніе методу изслёдованія подземнаго христіанскаго Рима.

Не довольствуясь системой своихъ предшественниковъ, ихъ частными и случайными открытіями, онъ началъ дёлать розмени съ цёлью возстановить прежнее названіе, исторію и опредёлать топографичесное ноложеніе катакомоъ. Для этого Вовіо собралъ всё свёдёнія о древникъ христіанскихъ кладбищахъ, которыя завлючались въ церновныхъ книгахъ, въідённіяхъ мучениковъ, въ жизнеописаніи папъ, и старался примёнить эти данныя въ памятникамъ. После опустощенія и забвенія катакомоъ, разументя, трудно было угадать ихъ положеніе и найти ихъ писна. Учёный шестнадцатаго столётія, авґустинскій монахъ Panvinio, опредёляя число катакомоъ только по литературнымъ памятникамъ, не входя въ топографическія изследованія, насчитываль ихъ 43; но только розыски на мёстё могли дать вёрное понятіе о яхъ количестве и протяженіи.

Документы церковные были для Вовіо руководителями; узнавъ, напримъръ, изъ дъяній мучениковъ, что многіе изъ нихъ были похоронены виъ Рама, въ натакомот, накодящейся подъ Аппіевой дорогой, въ трехъ миляхъ отъ города, онъ старался открыть въ виноградникахъ этого мъста входъ въ подземное кладбище. Иногда обвалъ, колодецъ или яма для добыванія поццоланы помогали его розыскамъ и указывали ему путь въ катакомом.

Объясненіе всего, что Bosio встрічаль въ няхъ, живописи, скульптуры, надписей, символическихь знаковъ и изображеній, гробниць и другихь памятниковъ, онъ искаль въ твореніяхъ писателей церкви, въ литературів христіанской и языческой, въ сравненіи произведеній вристіанскихъ художниковъ съ памятниками плассическаго искусства.

Это быль трудь громадный, требовавшій постоянной катакомбной и кабинетной работы, глубокаго знанія писателей церкви и римской дитературы и испусства. Но только съ помощью цодобной системы можно было достигнуть положительных результатовь. По мёрё того, какъ дъластся извёстно имя, топографическое положеніе и исторія образованія каждой катакомбы, изученіе ся памятниковъ получаєть хронологическій порядокъ и опредёленную систему. Тридцать шесть лёть посвятиль Возіо изслёдованію катакомбъ, проводя въ нихъ дни и ночи, и не

равъ подвергаясь опасности быть задавленным обвалами или заблудиться въ безионечномъ лабиринте подземныхъ галерей и навсегда остаться въ нихъ. Онъ самъ разсказываетъ, камъ однажды, увлеченный изучениемъ въ обществе несколькихъ пріятелей, удалился въ катакомбы, не принявъ должныхъ предосторожностей, такъ что потомъ былъ въ большомъ затрудненіи, и только после долгихъ усилій и розысковъ успёлъ найти выходъ. Но опасности и препятствія не останавливали его; онъ привязывалъ конецъ отъ клубка веревокъ у входа въ катакомбы, разматывыя ихъ по мёрё того, какъ шелъ впередъ, и, взявъ съ собою инструменты, съёстные принасы и большое количество свёчей, удалялся на нёсколько дней въ вти подземелья, ползан въ тёхъ мёстахъ, гдё обвалы преграждали ему путь, и руками разчищая себё дорогу.

Bosio занимался болъе опредъленіемъ топографическаго положенія патакомбъ и составленіемъ ихъ исторія, чёмъ описаніемъ памятниковъ христіанскаго искусства; но онъ ничего не пропускаль безъ вниманія и копироваль все, что попадалось ому на глаза. Только нъкоторыя, небольшія части четырехъ или пяти подземныхъ пладбищь были извъстны по него, -- онъ открыять ихъ около тридцати и нъкоторыя изследоваль довольно подробно. Bosio сделаль все, что было возможно въ его время и съ его средствами. Всё ученые, которые послё него писали о катакомбахъ, пользовались его трудами или документами, собранными и цитированными имъ; онъ далъ какъ нельзя болъе правильное и върное направленіе изследованію христіанскихь древностей; одив пріуготовительныя работы его изумляють своею колоссальностью. Но въ его время наука эта только что начиналась, многіе матеріалы, пока не открытые, лежали въ различныхъ библіотекахъ Европы, иногіе другіе не быде опенены надлежащимъ образомъ. Потому результаты, достигнутые Bosio, не вполнъ соотвътствують его продолжительнымъ трудамъ, онъ успълъ опредълять только одну группу историческихъ гробницъ, и только двумъ наи тремъ катакомбамъ возвратнаъ ихъ первобытныя имена.

Возіо умерь пятидесяти четырехь льть, не доживь до изданія своей иниги. Мальтійскіе рыцари, которымь онь завъщаль свое имущество и манусеринты, приняли на себя издержив изданія его сочиненій и поручили Р. G. Severano напечатать ихь. Пять льть посль смерти Возіо была издана его инига на итальянскомъ языкь, съ гравюрами, подъ заглавіемъ Roma Sotterranea. Это первое полное сочиненіе о римскихъ катакомбахъ произвело впечатльніе въ ученомь мірь того времени; на

датинскій явыкъ оно было переведено въ 1657 году, и хотя переводчикъ Aringhi назваль инигу Roma Subterranea novissima, но не помъстиль въ ней однако ничего новаго.

Противники Возіо не замедлили явиться; его открытія бросили новый світь на исторію первобытнаго христіянскаго общества, и были встрічены съ недовіріємь по ту сторону Альпъ, особенно между протестантскими учеными; они не вірним искренности и правдоподобію показаній Итальянца-католика и утверждали, что катакомбы—не что иное, какъ ямы выкапанныя Римлинами для погребенія рабовь и бідныхъ додей, что только послії торжества церкви, въ четвертомъ столітіи, стали хоронить въ нихъ Христіянь, что всії намятники этихъ кладбищь подділаны монахами, и тому подобныя неліпости.

Посять Bosio взучение подвемнаго Рима не препращалось, но посятьдователи его, частью увлеченные полеминой съ иностранными инсателями. частью испуганные громациостью знаній, какія требовались, чтобы идти по сабданъ Волумба римскихъ катаномбъ, оставили его ученую систему и начали отдъльное описение памятниковъ, не разсматривая того мъста, гдъ они находились, и пренебрегая также изучениемъ самыхъ катакомбъ. Дальнейшія отпрытія деланись въ нихь не столько съ археологической целью, сколько для религіовной пропаганды и для опроверженія протестантовъ; надинен, остатки живониси и скульптуры собирали безъ всякой системы, при чемъ не всё фрески и эпитафіи копировались, такъ что многія изъ нихъ безвоєвратно пропали. Даже и эти частныя раскапыванія были оставлены, когда, по мижнію археологовъ того времени, набрадось достаточное количество памятниковъ, чтобы дать понятіе объ искусствъ первыхъ Христіянъ. Не всъ изслъдователи подвемнаго Рима придерживались этой системы, такъ напримъръ: Raffaele Fabretti, издавній въ 1700 году собраніе христіянскихъ надписей и описаніе двухъ натакомбъ, не открытыхъ Bosio, несколько приблезнася къ его методу; но труды Fabretti можно считать только какъ исключение. Въ его время, въ 1720 году, появилась въ Ринъ инига Boldetti о катакомбахъ, водъ заглавіємъ Osservazioni Sopra i Sacri Cemiteri di Roma; это сочинение плодъ тридцатильтней работы, заилючаеть въ себв иного отирытій, не смотря на то, что авторъ описаль только малую часть паматниковъ, найденныхъ имъ, и содержить большое количество матеріадовъ собранныхъ однаво безъ всякой системы. Marangoni сотруднявъ и номощнивъ Boldetti пытанся описывать отпрытія въ катакомбахъ по

порядку и примънять къ нимъ историческія числа и топографическія данныя. Нъсколько сочиненій о памятникахъ христіянскаго искусства написали іскунть Lupi u Buonarruoti; самое замічательное изъ нихъ:
«Osservazioni sorpa alcuni frammenti di vasi antichi di vetro,
ornati di figure trovati nei Cimeteri di Roma», принадлежить посивднему. Но въ середнит прошлаго столътія система Bosio пришла въ
такое забвеніе, что Bottari, издавая въ 1754 году гравюры изъ его
книги, не счёль необходимымъ приможить къ нимъ его тексть. Подобное очень странное митніе можно объяснить только ттиъ, что археологи
этого въка изучали катакомбы въ своемъ кабинетъ, никогда не посъщая
ихъ; громадныя матеріалы, собранныя Bosio, казались потому ненужными.

Воттаті издаль его рисунки безь системы и хронологическаго порядка, такь что одинь памятникь не помогаеть объясненію другаго, и не присоединиль въ нимъ отдъльнаго толкованія. Не спускаясь самъ въ катакомбы, чтобы осматрявать предметы, которые описываль, онь приняль фресии последователей восточныхъ секть (подземное кладбище которыхъ случайно соединилось съ катакомбами) за христіянскія смиволическія изображенія и пом'єстиль ихъ въ своемъ сочиненім.

Seroux d'Agincourt, въ томъ отдълъ своего замъчательнаго труда: Histoire de l'art par les monuments depuis le IV-me siècle jusqu'au XVI-me s., гдъ онъ говорить о намятнявахъ катакомбъ, издалъ нъсмолько неизвъстныхъ еще фресовъ, и хотя неиного увеличиль этимъ матеріалы исторіи христіянскаго искусства, но, такъ какъ въ его время почти только онъ одинъ говориль о новыхъ отврытияхъ въ катакомбахъ, то каждое слово ето получаетъ значеніе.

Подобное пренебрежение изучения на мъстъ самыхъ ватакомбъ давало о нихъ чрезвычайно ошибочное нонятие и привело ко многимъ фальшивымъ выводомъ, которые были обнаружены и опровергнуты только въ наши дни. Такъ напримъръ, въ концъ прошлаго и въ началъ этого столътия казалось неоспоримом истиною, что катакомбы образовались постепенно въ продолжение нъсколькихъ столътий, съ самого основания Рима, по мъръ того какъ Римляне добывали изъ земли намни и другия строительныя матеріалы, что потому эти оставленныя каменоломии и копи поццоманы, превращенныя въ кладбища, нельзя считать работою самихъ Християть, тъмъ болъе, что они будто бы похоронены тамъ не одни, а въ смъщении съ язычниками и послъдователями другихъ сектъ. Даже сочи-

ненія, витьющія большія достоинства, какъ напримірь: «Sinnbilder und Kunstvorstellungen der alten Christen, Münter. Altona 1825».—
не совершенно свободны отъ подобных заблужденій. Но въ то время, когда Мünter издаваль свою книгу, это неправильное объясненіе промесхожденія катакомбъ, которое съ перваго взгляда кажется чрезвычайно правдоподобнымъ, уже было отчасти опро вергнуто въ сочиненіяхъ математика и витеть Археолога Settele, Atti della pontificia Accademia d'Archeologia T. II; въ стать в Röstel'я о катакомбахъ, помъщенной въ извъстномъ описаніи Римя, Beschreibung der Stadt Rom, von Platner und Bunsen, и отчасти въ сочиненія Bellermann'а о катакомбахъ Неаполя: «Ueber die ältesten Christlichen Begräbnisstätten und besonders die katakomben zu Neapel». Окончательно уническить это митие, и можно сказать возвратиль христіянамъ вхъ ката комбы Р. Магсhі въ своемъ сочиненія Monumenti delle arti cristiane primitive Roma 1844.

Объясненіе христіянских памятниковъ Raoul Rochette'a, въ его книгахъ: «Tableaux des Catacombes de Rome 1853», «Sur les types imitatifs de l'art chrétien» и въ статьяхъ, помъщенныхъ въ 13 томъ «Метоігея de l'Académie des inscriptions et belles lettres,» о христіянской живописи, о вещахъ, найденныхъ въ катакомбахъ и т. д., заслуживаютъ вниманія, хотя не со всъми митніями и выводами автора можно согласиться.

Мы видимъ такимъ образомъ, что если со временъ Возіо и появляинсь замѣчательныя сочиненія о христіянскомъ искусствѣ, и если изслѣдователи первобытныхъ христіянскихъ изадбищъ приближались иногда
итъ его системѣ, изучая ихъ на мѣстѣ, а не въ своемъ кабинетѣ, то ниито изъ нихъ не думалъ продолжать работу Колумба римскихъ катакомбъ.
Но въ наши дни ученый, имя котораго неразрывно связано съ катакомбами, Giovanni Battista de'Rossi, убѣдившись, что только слѣдуя системѣ Возіо можно достигнуть полнаго пониманія и опѣнки христіянскихъ древностей, возвратился иъ ней, и уже успѣлъ вполнѣ доказать
на дѣлѣ справедливость своего инѣнія. Rossi можно назвать прямымъ
наслѣдникомъ Возіо, и между этами двумя учеными, не смотря на три
столѣтія, которыя ихъ раздѣляютъ, невольно мысленно проводящь черту соединенія.

Собирая христівнскій надгробныя надамси \*), Rossi замітиль, на сполько оні ділаются понятнію и какую значительность пріобрітають, жиль тольно ділаются извістно місто, гді ихъ нашли. Онъ началь съ того, что перечиталь все написанное о древних христіанских владбищахъ; вой первовные и литературные документы, которыми руководился Возіо, равно какъ и открытые нослі него нодверглись изученію и оцінкі Rossi.

Не преувеличнося можно сказать, что нъть библіотеки Европы, въкотерой Rossi или друзья римскаго археолога по его поручению не дълали розысновъ, собирая документы для исторіи подземнаго христіанскаго-Рима.

Трудность добыванія матеріаловь этого рода и ихъ необывновенная рёдность объясняются тёмъ, что въ последнее большое гоненіе Діовлеціана, столько-же гибельное для самихъ христіанъ, сколько и для ихъ намятниковъ, было сожжено множество церковныхъ книгъ, и уничтожены христіанскіе архивы, такъ что изъ документовъ того времени, прямо касающихся римскихъ катакомбъ, почти ничего не дошло до насъ, и всё свёдёнія о нихъ приходится собирать въ деяніяхъ мучениковъ, въ живнеописаніи папъ, въ указателё ихъ гробницъ, и въ другихъ сочиненіяхъ подобнаго рода, сохранившихся въ небольшомъ количестве, и принадлежащихъ премущественно въ тёмъ временамъ, когда гоненія прекратишись и церковь торжествовала.

Большою помощью для изследованій Rossi сдёлались очень интересные путеводители по святымъ мёстамъ Рама, составленныя богомольнами, которые приходили иногда изъ отдаленныхъ странъ поклониться праху мучениювъ. Ихъ наивные разсказы и описанія содержать часто драгоп'єнныя свёдёнія о топографическомъ положеніи христіанскихъ иладбиць, тёмъ более, что н'єкоторые изъ этихъ странствователей видёля катакомбы до перенесенія мощей мучениковъ въ церкви и базилики Рима. Не дов'єрянсь популярнымъ названіямъ катакомбъ, Rossi дёлаетъ розыски по указанію этихъ богомольцевъ, идя по ихъ сл'єдамъ, и взявъ ихъ какъ бы въ путеводители. Если они соглашаются въ своихъ показаніяхъ, и говорять наприм'єръ, что въ такомъ то м'єстё, въ такой то катакомб'є видёли что нибудь зам'єчательное: гробницу мученика, напы,

<sup>\*)</sup> Hepsus vors store coopanis samers as 1861 regy: Inscriptiones Christianae urbis Romae Septimo saecule antiquiores.



подвемную часовню и т. д., то Rossi старается найти уназанный пункть в открыть остатки или развалины этихъ памятниковъ. Когда имя и положение натакомбы опредълены такимъ образомъ, онъ снимаеть ея планъ,
открывая тъ пункты, съ которыхъ началась съть подземныхъ галерей,
и если встрёчаетъ памятникъ, то прежде всего возстановляетъ историю
того мъста, гдъ онъ былъ найденъ, и потомъ уже объясняеть его.

Фрески, саркофаги и надгробныя надписи катакомбъ, веятыя отдельно, взученныя порознь, бесъ связи съ другими сосъдилии памятивами. безъ изследованія места, где они были отпрыты, и потому безъ точнаго опредъленія времени мув созданія, способны дать тольно совершенно поверхностное понятіе о христіанскомъ искусствъ, и нивють для насъ очень мало значенія; иден, выраженныя въ нихъ, темны и непонятны, и постепенное развитие символовъ услодьваеть отъ насъ. Чтобы памятники эти заговорили живымъ нонятнымъ языкомъ, необходимо знать положительно ихъ отношенія между собою и время ихъ появленія, что возножно только съ помощію методы G. B. de Rossi. Изученіе катакомбы можеть объяснить намъ, подъ вліяніемъ какихъ условій, какихъ потребностей она началась и впоследствии разрослась; чего избёгали и чего искали въ различныя времена христіане, устроивая подземныя владбища; а опредъленіе исторического пункта, гробницы извъстного мученика, замічательной часовни, надгробной надписи съ выставленнымъ числомъ и т. д. дълается свътящейся точкою, направляющей дальнъйmie poslicke, yrashbaddhen nyth by hobbing otrolitisms; darelong, koторый разсвиваеть историческую тьму, окружающую памятники первыхъ временъ христіанства. Равумъется саный стиль живописи и скульптуры, шрифть и характеръ надписей, способъ выкапывать гробницы, формы и размівры галерей и комнать указывають на эпоху ихъ совданія. Но если можно опредълить время папятника по тому, что спавано о немъ въ путеводителяхъ богомольцевъ, или по расположению частей ватакомбы, въ которой онъ находится, по историческимъ гробницамъ, вии по числамъ сосъднихъ эпитафій, если, напримъръ, осматривая мъстазанимаемыя фресками и гробинцами, можно доказать, что такая то живопись, такая то надпись уже существовали, когда быль погребень тавой то мученивъ, или папа,-то эти точки опоры несравненно надежние всявихъ другихъ предположеній. Изучая ватаконбы, G. B. de Rossi пришель къ тому заключению, что около уважаемыхъ могилъ мученивовъ, въ которымъ стокались богомольцы со всехъ христіанскихъ странъ,

непремънно должны находиться развалины, или хоти только следы техъ памятниковъ, которыми ихъ укращали, и что эти гробницы не могутъ быть до такой степени удалены отъ входовъ въ подземныя кладбища, потеряны въ лебиринтъ ихъ галерей, чтобы доступъ иъ нииъ былъ совершенно невозможенъ. Продположеніе это вполит оправдалось, — прежде только случайно и потому чрезвычайно рёдко открывали историческія могилы, теперь почти каждый годъ находить въ катакомбахъ итсто, гдъ покожлея прахъ известнаго мученика, папы или замёчательнаго лица.

Такимъ образомъ Rossi вдетъ впередъ и намъренъ остановится только тогда, когда всв христіанскія катакомбы Рима будуть открыты, опредълены и наслідованы; всё памятники ихъ объяснены и скопированы. 
Какъ легко себь представить, это трудъ колоссальныхъ разміровъ, ужасавшій своею громадностью ученыхъ предшественниковъ римскаго археолога, трудъ способный наполнить всю жизнь человіжа усерднаго и здороваго. Но понятно также, какъ важны для исторіи первыхъ временъ
христіанства эти работы, и сколько оні открывають для насъ новаго. 
Подземный Римъ воскресаеть уже не въ отдільныхъ своихъ памятникахъ, какъ прежде, а въ совершенной полноть своей, и разоблачаются
нравы, религіозныя идеи, стороны жизни первобытнаго христіанскаго общества, представляющія величайшій интересъ, и до сихъ поръ еще очень
мало извістныя намъ.

Что насается собственно исторіи первоначальнаго христіанскаго искусства, то оно не составляєть главной цёли G. В. de Rossi; онъ собираеть для нея матеріалы и говорить о ен намятникахь по мёрё того,
какь встрёчается съ ниши. Прениущественно онъ занять собраніемъ и
объясненіемъ надписей, открытіемъ, раскопкой, подробнымъ описаніемъ
катакомбъ и всего, что находить въ нихъ, равно какъ и исторіей образованія этихъ владбищъ. Разумёнтся, не всё памятники, погребенные въ
подземномъ Римѣ, найдены и описаны; но уже по тому, что собрано Rosзі и его предшественниками, сдѣлалось возможно составить себѣ очень
ясное понятіе о раннемъ христіянскомъ искусствѣ; будущія открытія могуть пополнить его, но никакъ нельзя предположить, что они измѣнять
вореннымъ образомъ миѣніе, уже составившееся объ этомъ предметѣ.
Если-же до изданія слѣдующихъ частей этого труда будуть сдѣланы
открытія, касающіяся исторіи происхожденія катакомбъ, которой посвя —
щена первая книга, то мы не забудемъ упомянуть о нахъ.

Rossi издаль уже томъ собранія надинсей и два тома своего сочиненій Roma Sotterranea Cristiana, въ которыхъ описаны главныя части натакомбы Каллиста, заивчательной иногочисленностью и разнообразіємъ своихъ памятниковъ. Вроит этихъ трудовъ Rossi издаль еще собраніе изображеній Богородицы и нёсколько другихъ мелкихъ сочиненій. О новыхъ постепенныхъ отирытіяхъ онъ отдаеть отчеть въ особенномъ журналё Bullettino di Archeologia Cristiana \*). Рисунки, приложенные ко всёмъ этимъ сочиненіямъ, отличаются вёрностью, съ которою они передають оригиналы.

Помощникомъ въ трудахъ Rossi, особенно что насается топографической части и подземныхъ съёмомъ, сдълался братъ его Michele Stefano de Rossi; машина, изобрътенная, имъ для изивренія подземныхъ галерей, получила медаль на лондонской выставит 1862 года. Къ концу обоихъ томовъ Roma Sotteranea Cristiana, Michele de'Rossi присоединиль замтичельныя статьи о происхожденія и постепенномъ развити катакомбъ.

Отврытія G. В. de'Rossi получили права гражданства въ наукъ и признаны по ту сторону Альпъ; но я буду постоянно приводить мижнія извъстныхъ ученыхъ другихъ странъ, особенно если они не соглашаются съ мижніями и выводами римскаго археолога, дёлая однако различіе между писателями, которые сами видёли катакомбы, и тъми, которые изучають ихъ памятники но копіниъ, или со словъ другихъ, которые вовсе не бывали въ катакомбахъ, или знаютъ ихъ только поверхностно. Исключая вышепониенованныхъ сочиненій я пользовался еще слёдующим: Martigny, Dictionnaire des Antiquités Chrétiennes. Paris. 1865.—Le Blant, Inscriptions Chrétiennes de la Gaule antèrieures au 8-me siecle 2. v.—Piper, Mythologie und symbo lik der christlithen Kunst; Einleitung in die Monumentale Theologie, того-же автора, и другими книгами, которыя я буду называть по итръ надобности.

Гравюры на деревъ, приложенныя къ этой части, заимствованы изъ сочиненія de Rossi, Martigny, и изъ другихъ изданій. На гравюры съ оригинальныхъ рисунковъ я буду указывать.—Главными монии руководителями были матеріалы и свъдънія, которыя я почерпнулъ изъ книгъ

Bro переводить на оранцувской явыхь abbé Martigny, авторь очень подпаго сочивенія о христіанскихь древностихь: Dictionnaire des antiquités chrétiennes,

G. В. de Rossi или слыхаль отъ него лично. Талантливыя сочиненія его столько-же извъстны всёмъ изучающимъ христіанскія древности, сколько и его любезная готовность помогать совётомъ и дёлиться свонии знаніями съ тёми, ноторые иъ нему обращаются, и я не могу начать своей иниги, не выразивъ ему моей благодарности, и не вспомнивъ съ удовольствіемъ тё прогудки по катакомбамъ и римскимъ музеямъ, въ которын я, сопровождая его и слушая его объясненія, пріобрёмъ столько свёдёній для этого труда.

# РИМСКІЯ КАТАКОМБЫ.

# отдъль нервый.

I.

Въ Римъ, въ городъ великихъ воспоминаній, имя котораго никто не произнесеть равнодушно, гдв но словамь поэта говорять дамни, въ недрахъ земли этой прежней столицы міра находятся намятники интересные не менъе его величественныхъ развалинъ, гранціозные не менъе тъхъ тріунфальныхъ аропъ, водопроводовъ, храновъ, дворцовъ, мавао-. деевъ, на которые мы до сихъ поръ не можемъ смотрёть безъ грусти и удивленія, безъ особеннаго чувства, знакомаго всёмъ, вто задумывался передъ этими разрушающимися и заброшенными теперь свидетелями посавднихъ дней пыніной и богатой жизни античнаго міра, преисполненнаго для насъ какимъ то особеннымъ очарованіемъ. Подъ этими великоленными постройками находятся серомные, но столько же привлекательные памятники той въры, которая, начавинесь въ презръніи и изгнаніи, должна была впоследствие охватить собою все вселенную. Я говорю о неизмъримомъ лабиринтъ подвемныхъ галерей, постепенно въ продолженін трекъ стольтій вырытыхъ римскими христіянами, гдв они хороніли своихъ умершихъ, молились, совершали религовные обряды и иногда сирывались во время преследованій; где още до сихъ поръ живы следи ихъ пребыванія.

Многіе изъ моихъ читателей въроятно были въ Римъ и спускались въ катакомбы; но конечно очень немногіе осматривали подробно эти подземныя кладбища, представляющія съ перваго взгляда очень мало привлекательнаго. То, что обыкновенно показываютъ въ Римъ путешественникамъ въ трехъ доступныхъ публикъ катакомбахъ, даетъ о нихъ только самое поверхностное понятіе. Надо долго бродить въ этихъ подземныхъ галереяхъ, то высокихъ и относительно просторныхъ, то узвихъ и низкихъ, гдъ едва можетъ пройти человъкъ; надо проникать въ отдаленные углы катакомбъ, и спускаться въ ихъ последніе этажи, чтобы получить полное понятіе о громадности этого подземнаго міра, и вистеть убедиться, что въ немъ мы еще можемъ узнать много новаго о тёхъ июдяхъ, которые его выкопали, оставили трогательное выраженіе сво-

Катакомбы должны были начаться въ Римъ съ распространеніемъ христіанскаго ученія; образованіе нёкоторыхъ частей ихъ, по характеристиив памятниковъ и по именамъ, выставленнымъ на надгробныхъ надписяхъ, следуеть отнести нь первому столетію. Притомъ нёть следовъ существованія въ этомъ городъ другаго христіанскаго кладбища древнъе катакомбъ. Постоянной заботой первыхъ христіанъ было удаленіе своихъ гробницъ отъ мъстъ погребенія язычниковъ и последователей другихъ върованій, равно какъ и приличное, по возможности, преданіе вемять умершихъ братьевъ. Мъста, гдв были похоронены мученики, сдв-ABLINC OCOCONHO GOPOTE XPECTIBERNE; OROLO STEEL YBRERGELIXE MOTELE они мольянсь, совершали свои религовные обряды, около изъ сгрупировались гробницы другихъ върующихъ. Такинъ обравонъ, несмотря на то, что, вакъ кажется, не было закона или правила, обязывающаго христіанъ хоронить въ извістномъ місті, общія кладбища являются въ Римъ въ первыя времена распространенія новой религін; большая часть фаннальных христіанских склеповъ (cubicula), т. е. комнать, вырытыхь вь венай нан выстченныхь въ туфт, въ которыхь были устроены гробницы, расширялись, соединялись между собою галереями, по мъръ того вакъ росла община, и давали покой всемъ христіанамъ безъ различія. Такъ образованся подземный Римъ, громадность котораго до сихъ поръ не перестаеть удиванть насъ. Но принадзежань не онь въ самомъ дъл христіанамъ, и былъ ли онъ вырыть ими? На этотъ вопросъ необ-XOMENO OTBĒTUTЬ, ПРЕЖДЕ ЧЁМЪ OHECLIBATЬ ЭТЕ КЛАДОНЦА И ВСС. ЧТО ВЪ нахъ находится.

Только въ последнее время было неосперимо доказано, что катаком-• бы выколаны христіанами и составляли ихъ собственность. Митиіе совершенно противуположное этому существовало до нашихъ дней. Ошибочное объяснение некоторыхъ мёсть изъ деяний мучениковъ и другихъ церковныхъ книгъ, въ которыхъ говорится о катакомбахъ, но всего болъе то обстоятельство, что галерен ихъ иногда начинаются, а иногда встръчаются и соединяются съ пещерами, изъ которыхъ Римляне брали поццолану, ввело въ заблуждение изследователей подземного Рима, и заставляло ихъ предполагать, что христіане воспольвовались галереями, обравовавшимися при добываніи строительныхъ матеріаловъ, и выкопали въ бокахъ ихъ гробницы. Это предположение казалось тъмъ основательнъе, что существование подвемныхъ пещеръ, копей поццоланы или аренарій (arenaria), какъ ихъ называли Римляне, было изв'єстно до появленія христіанства, или въ первые годы его распространенія. Цицеронъ, защищая Клюенція, говорить, что въ его время молодой человъкъ, нъкто Asinio, быль предательски увлечень въ arenarias, и тамъ умерщвленъ. Точно также Светоній разсказываеть, что когда Неронъ быль низверженъ и бъжалъ преслъдуемый, отпущенивъ и любимецъ его Фаонъ предлагаль ему скрыться на время въ пещерахъ, изъ которыхъ добывали песокъ; но Неронъ не согласился на это, говоря, что онъ не хочетъ похоронить себя живымъ. Сверхъ того, въ дъянія мучениковъ и въ Книгъ Папъ (Liber pontificalis) нъсколько разъ упоминается, что христіане не только хоронили умершихъ въ arenariae, т. е. копяхъ поццоланы, но и имели обыкновение собираться въ нихъ. Казалось притомъ невозможнымъ, чтобы общество, незначительное, бъдное, преслъдуемое, предприняло такую гигантскую работу; откуда могло оно взять на это средства, и куда прятало вемлю изъ вырытыхъ галерей. Напротивъ, было весьма въроятно, что христіане воспольвовались подземными пещерами, выкопанными гораздо раньше ихъ съ торговой цёлью, мало извёстными и очень удобными, чтобы скрываться. Вожатыми и помощниками ихъ могли быть самые работники этихъ подземелій, рабы и люди изъ низшихъ слоевъ общества, между которыми, какъ предполагали, христіанское ученіе нашло своихъ первыхъ послідователей.

Но болъе подробное и болъе тщательное изучение катакомбъ, и особенно грунта земли, въ которомъ онъ выкопаны, на что прежде не обраща-'ли никакого вниманія, совершенно опровергнули эти предположенія, какъ ни правдонодобны они казались съ перваго взгляда.

# III.

Почти всё римскія катакомбы вырыты въ волканическомъ слов, который бываеть трехъ различныхъ свойствъ и делится на следующія три сорта: туфъ каменястый, туфъ зернистый и туфъ разсыпчатый. Слой туфа каменястаго даетъ камень упругій, довольно легкій и чрезвычайно удобный для построекъ. Древніе Римляне навывали его Saxum quadratum, lapis ruber (камень четыреугольный, камень красный), по его цвёту и по формѣ, которую ему давали для болѣе удобной и правильной кладки. Онъ постоянно былъ въ большомъ употребленіи у Римлянъ, и въ первыя вѣка существованія Рима составлялъ почти единственный строительный матеріалъ. Изъ него сложены подстройки и фундаменты Капитолія, тюрьма Сервія Туллія и многія другія зданія.

Туфъ разсыпчатый, теперешняя пощолана, назывался у Римлянъ агаепа,—это земля прасноватаго цвъта; будучи смѣшана съ извёсткою, она даетъ превосходный цементъ, которому римскія зданія обязаны своею прочностью.

Туфъ зернистый составляеть переходъ отъ туфа каменистаго къ туфу разсыпчатому и бываеть различной твердости, такъ что иногда мало отличается отъ туфа каменистаго (въ этомъ последнемъ виде онъ назывался у древнихъ tophus), но чаще приближается къ поццоланъ. Онъ не имъетъ достоинствъ ни туфа каменистаго, ни туфа разсыпчатаго и содержитъ въ себъ много земляныхъ постороннихъ частей, такъ что изъ него можно добывать поццолану только очень плохаго качества. Въ рыхломъ состояния онъ ни на что негоденъ; но если представляетъ нъвоторую твердость, то можетъ быть употребленъ въ тъхъ частяхъ зда-

ній, куда не проникають лучи солнца и воздухъ. Въ постройкахъ временть упадка Имперіи имъ иногда наполняли толщину стёнъ и фундаменты.

Рамляне добывали туфъ ваменистый, т. е. твердый вамень, и туфъ разсыпчатый, или чистую поццолану; только эти матеріалы могли быть годны для ихъ построевъ. Такимъ образомъ произошли тѣ подземныя пещеры и общирныя каменоломии, находящіяся въ окрестностяхъ Рима, о воторыхъ говорятъ Цицеронъ и Светоній, и гдѣ христіане только въ рѣдкихъ случаяхъ устроивали гробницы. Туфъ зернистый даетъ непрочный камень и плохую поццолану; онъ не могъ быть полезенъ Римлянамъ, и они постоянно оставляли его въ сторонѣ, находя возлѣ матеріалы лучшаго качества. Ни одна изъ древнихъ каменоломней или аренарій не находится въ слояхъ туфа зернистаго; совершенно напротивъ, галерен римскихъ катакомбъ проведены почти исключительно въ этомъ пластѣ волканическаго грунта. Если туфъ зернистый не былъ годенъ вакъ строительный матеріалъ, то былъ вполнѣ годенъ для выкапыванія катакомбъ.

Въ слояхъ каменистаго туфа мли чистой попполаны хрістіане находили землю слишкомъ рыхлую, которая осыпалась и не могла держаться въ сводахъ бевъ подпоренъ и построенъ, или камень до того упругій, что въ него надо было врѣзываться съ большими усиліями и съ значительной потерей времени. Туфъ зернистый быль напротивъ достаточно рыхлъ для легкаго прокапыванія галерей и витьств на столько твердъ, чтобы держаться въ сводахъ гробницъ, галерей и даже довольно общирныхъ комнатъ. Въ соприкосновеніи съ воздухомъ онъ высыхаль и получаль большую твердость.

По направленію галерей въ катакомбахъ не трудно замѣтить, что христіане постоянно искали слоя туфа зернистаго и удалялись отъ слоевъ твердаго намня и чистой попцоланы. Слёдовательно, нельзя предположить, что катакомбы образовались по мѣрѣ того, какъ Римляне добывали изъ земли строительные матеріалы,--туфъ вынутый изъ нихъ не могъ идти ни на какое употребленіе, ни въ какую торговлю.

Если и встръчаются иногда, впрочемъ очень ръдко, галерен катакомбъ проведенныя въ пластахъ чистой попполаны или препнаго зернистаго туфа, годнаго на постройку, то они не начинаются въ этихъ слояхъ, в встръчають ихъ на пути своего развитія, притомъ протяженіе ихъ такъ мезначательно, что они должны считаться исплюченіемъ.

Двъ катакомбы, Ponziano al Monte Verde и Valentino возив дороги Фламинія, находящіяся не въ волжаническомъ грунть, а въ слояхъ морскаго и ръзнаго осадка, выкопаны также въ такой земль, которая не была годна им на какое употребленіе.

#### IY.

Архитектурная форма катакомбъ еще болью, чъмъ свойства земли, гдъ онъ находятся, подтверждаетъ ихъ христіанское происхожденіе.

"Сравнивая аренарія и каменоломии древних Рамлянь съ катакомбами, находищь между ними большую разницу,— первыя произошли отъ добыванія изъ земли строительных матеріаловь, въ слёдствіе торговаго предпріятія, и это постоянно проявляется въ ихъ формё и расположеніи. Широкія и просторныя галерен ихъ проведены въ одянь этажь и имёють почти всюду одинакую вышину. Въ каменоломняхь онё размёрены и устроены съ тою тщательностью, можно даже сказать съ тою изящностью, которою отличаются работы древнихъ Римлянъ, не исключая самыхъ грубыхъ, всего менёе способныхъ принять правильную и красивую форму. Ширина и просторъ были необходимы въ этихъ подвемныхъ пещерахъ, для движенія работниковъ, нагруженныхъ матеріаломъ, и для болёе обильнаго добыванія его. Въ копяхъ поцисланы бока галерей представляютъ кривую вогнутую линію, нотому что поццолана по причинё своей рыхлости не могла держаться и осыпалась.

Катакомбы напротивъ имъютъ постоянно одну и ту-же форму, совершенно различную отъ каменоломней или аренарій. Онъ вырыты въ нъсколько, ипогда въ пять этажей; галерен ихъ различной вышины, пересъкаются почти всегда подъ прямыми углами, и до того узки, что идя занимаешь всю ширину хода, ръдко два человъка могутъ ядти въ нихъ рядомъ. Бока галерей совершенио прямы въ катакомбахъ, какъ стъны дома, и размърены по числу нишей, которыя въ нихъ высъчены; не трудно также замътить, что ходы вырыты для извъстнаго количества гробнить, а не эти последнія устроены въ прежде существовавшихъ подземельяхъ. Иногда галерен не много превышають обывновенный человеческій рость, но часто въ три или четыре раза выше; потолки ихъ обыкновенно плоски, иногда нескольно сводисты.

Добываніе какого бы то ни было матеріала въ этихъ ходахъ, где съ трудомъ можеть повернуться одинъ человекъ, или въ небольшихъ комнатахъ, соединененныхъ съ галереями узвими дверьми, не только было бы трудно, но и положительно невозможно. Что прежде всего бросается въ глаза даже и поверхностному наблюдателю въ катакомбахъ, это-желаніе, выкапывая галереи, какъ можно меньше добыть вернистаго туфа, при возможно большемъ устройствъ гробницъ; ни одинъ футь земли не пропадаетъ даромъ, все разчитано такъ, что отъ верха до нива, отъ новорота до поворота, приходилось извъстное число нишей. Надо также прябавить, что какъ не открыты древнія копи поццоланы и каменоломии, приближающіяся по своимъ формамъ къ подземнымъ кладобищамъ, такъ не найдено еще катажомбъ пустыхъ, совершенно не занятыхъ гробницами.

Такимъ образомъ самыя формы катакомбъ, постоянно неважвныя во всъхъ свойствахъ грунта земля, какъ нельзя лучше доказываютъ, что только одна мысль занимала ихъ работниковъ: проводять узкія и по возможности высокія галереи, и высткать въ стінахъ ихъ горизонтальныя гробницы, одна надъ другой, въ нъсколько ярусовъ.

До какой степени копи поццоланы древняхъ Рамлянъ различны отъ катакомбъ, очень хорошо видно въ подвемномъ кладбищъ Св. Агніи, надъ которымъ находятся аренарів, соединенныя съ нимъ посредствомъ лъстницъ и колодцевъ.

Подобныя сообщенія встрачаются впрочемъ довольно часто. Изъ аренарій во времена пресладованій были проведены спрытыя ходы въ катакомбы, когда посащеніе посладнихъ было запрещено спеціальными эдиктами императоровъ.

Весьма вёроятно, что во времена гоненій нёкоторыя галерен начались отъ аренарій. Есть даже приміры превращенія ихъ въ кладбище; въ такомъ случай оставленныя копи поцполаны составляють верхній этажъ ватакомбы, или только часть его, дальнёйшее-же развитіе и низшіе арусы— работа однихъ христіанъ.

Нъсколько подобныхъ катакомбъ найдено уже въ римской кампанін, это именно тв, которые въдъяніяхъ мучениковъ названы: ad arenarium, in arenario, cryptae arenariae, что ввело въ заблуждение иногихъ изследователей подземнаго Рама и заставило ихъ предполагать, что жатакомбы—безъ исиличения пещеры, образовавшияся въ следствие добывания попцоланы.

Но эти превращенія аренарій въ владбища встрёчаются довольно рідко, оно и не могло быть удобно, нотому что, по причині рыхлости пощцоланы, нельзя было устронвать гробницы въ нісколько ярусовь; въ иныхъ містахъ ихъ даже вовсе не выкапывали, вітронтно изъ онасенія, что обрушатся своды хода. Иногда рядъ могиль вдругь прерывается у наменной стіны, пересіжающей широкую галерею аренаріи, которая безъ сомнічнія была туть построена, чтобы прекратить погребеніе въ такомъ неудобномъ и опасномъ місті. Возлів одной изъ подобныхъ стінь быль найдень спускъ въ катакомбу, находящуюся ниже, въ слої зернистаго туфа, обыкновенной формы и размітровъ.

Но всего лучше доказывають, что аренаріи были неудобны для устройства гробниць, и что христіане только въ случав необходимости пользовались ими, работы, произведенныя для приспособленія ихъ из погребенію, или лучше сказать, чтобы придать имъ форму катакомбъ. Они раздвляли поноламъ широкія галерем оставленныхъ коней поццоланы, выпрямляли ихъ но возможности, строили по срединв и съ боковъ галерей толстыя каменныя ствны, и въ нихъ устроивали гробницы, совершенно подобныя находящимся въ катакомбахъ.

Сообщенія съ аренаріями вёроятно тавже помогали Христіянамъ сирывать во время гоненій туфъ, накоплявшійся въ катакомой по мёрё того, какъ ее выкапывали; иногда онъ должень быль очень затруднять христіанъ, и они принуждены были оставлять его въ подземельё. Есть галерен снова до верха заваленныя землей, послё того какъ гробницы ихъ были заняты. Осёвъ отъ времени она оставляеть небольшое пространство на верху хода; изслёдователи подземнаго Рима пользуются имъ пробираясь ползкомъ и копируя надгробныя надписи. Не трудно догадаться, что этотъ матеріалъ сложенъ туть первыми христіанами въ тё времена, когда выносить его изъ катакомбъ было опасно. Такимъ образомъ наполнялась галерея, исполнившая свое назначеніе, и открывалась новая.

Въ исторіи постепеннаго образованія подвемныхъ владовщъ, мы увидить другія подтвержденія, если они еще нужны, христіанскаго происхожденія натакомоъ.

٧.

Всё римскія катакомбы находятся внё предёловь древняго города. Въ Рим'й явыческомъ, точно тавже какъ и христіанскомъ, существовали законы, запрещавшія хоронить умершихъ и жечь ихъ тівла въ городскихъ стібнахъ, и не смотря на частое нарушеніе этихъ правиль язычниками, первые Христіане, не желая віроятно увеличивать опасности своего положенія, устроивали кладбища вні Рима. Только въ очень рідкихъ случаяхъ хоронили они тайно мучениковъ въ городів, въ церквахъ и домахъ своихъ.

Катакомбы расположены за первой и не дальше третьей мили отъ ствиъ Сервія Туллія, превнущественно вдоль большихъ дорогъ, которыя изъ столицы шли во всв концы Имперіи. \*) Візроятно онв начались въ опно время во многихъ мъстахъ пругомъ Рима, и впоследствии со всехъ сторонъ оцъщии городъ, по объ стороны Тибра. Онъ не соединены между собою ни самою сетью галорой, ни отдельными ходами, какь это прежде предпологали. Вырытыя большею частью въ холмахъ, катекомбы отпълены одна отъ другой глубовими и иногда болотистыми долинами. подъ которыми, если и возможно было пропанывать галереи, для погребенія мертвыхъ, то слишкомъ сырыя и понверженныя затопленію во время разливовъ Тибра; христіане хорошо это знали, и устроивали свои владбаща въ склоне и сватахъ холмовъ, въ местахъ сухихъ и высовихъ. Они давали галереямъ обывновенно чрезвычайно правильное горизонтальное направленіе, и ничто въ катакомбахъ не указываеть на желаніе соединять ихъ между собою; это не пълалось даже и тогда, когда было возможно. Баждая натакомба имъетъ свое название и развивается самостоятельно, невависимо одна отъ другой.

Величину всёхъ катакомов нельзя опредёлить точнымъ образомъ, многія изъ нихъ взейстны только по имени и еще не найдены; цёлыя

<sup>»)</sup> Въ поторів Рама явыческаго нонсулярной Анпісвой дорогф дане тормественноє названіє Матери ранских дорогь; се ножно также назвать дорогою отживших, потону что она была съ объякъ сторонъ на большее престранство отъ Рама усъяна великольными гробинцами аристократических одинай; туть-же и ексло развидаются подъ землей саным заивчательным христіанскія катаконбы: Practextati ad Catacumbas, Domitillae, Basilei и Callisti. Частя очень незаивчательным и не важным последней обывновенно показывають туристамъ.

части уже отврытыхъ пова завалены землей; во многія галерев ихъ доступъ или совершенно невозможенъ, или сопряженъ съ большими трудностями и опасенъ по причинъ обваловъ.

Долго существовало совершенно ошибочное и преувеличенное понятіе о протяженіи катакомбъ; до сихъ поръ есть въ Ришь повърье, что онъ соединены гелерении подходящими подъ Тибръ, что съть ихъ идеть до морскаго берега, даже до Неаполя и т. д. Открытія, произведенныя въ послѣднее время, опровергли эти басни; катакомбы представляють отдѣльныя группы и не распространяются далье нъсколькихъ миль отъ Рима.

Основываясь на глубинт и общирности того слоя вемли и той итестности, въ которыхъ христіане Рима вынапывали подвемныя кладбища, и принимая въ соображніе ихъ обыкновенные размітры, можно предположить, что галерен катаномоть, вытянутыя въ одну линію, представили бы 860 версть длины. Равумітется цифра эта приблизительная. Что же касается до числа гробницъ, то его нельзя обозначить даже и приблизительно. Такимъ образомъ мы видимъ, что величина катакомоть и число христіанъ, погребенныхъ въ нихъ, пока еще не могуть быть опредблены; но имбеть на это больную важность; какъ бы то ни были, катакомоты все таки изумляють насъ своею громадностью, — только однъ извёстныя галерен ихъ представляють протяженіе въ нёсколько соть версть и заключають въ бокахъ своихъ милліоны гробницъ.

Катаномбъ около Рима насчитывають 42, \*) которыя дёлятся слё-

<sup>\*)</sup> Всъ христіанскія катакомбы Рима, ная почти всъ, кавъстны по вмени, по правией мъръ надо такъ предполагать. На не всъ еще найдены, и не всъ уме отпрытыя излідованы во всіха яхь частяхь. Работы постоянно пдуть въ Римі, и нащий день происходить новыя раскопии и новыя открытія, такъ напринарь въ 1866-из году нашли очень заивчательную натаконбу, находящуюся между новсулярными дорогами Appia и Ardeatina возяв натаномбы Каллиста, изв'ястную подъ имененъ Balbinae, и заивчательную свойна преврасными архитектурными оормами. Про это владбище ивскольно разъ говорить въ древинкъ указателяхъ святыхъ мъсть Рама и въ надписяхъ; оно быдо найдено случайно еще въпрошломъ столътів, но по принятому тогда археологами обывновенію не было сділано инванихъ разысновъ для возстановленія его имени и исторія. Его лишали твую памитинковъ, которые можно было перенестя на поверхность земли, и потомъ снова предели забренію. Boldetti говорить въ своемъ сочиненія, что нашель большую добычу христіанскіх мадинсей, фресковь, саркофаговь и т. д. вь комнаталь и галероків большаго подземнаго владовща, воторое суде но указавівнь этого ученаго и есть ватакомба Balbinae.

дующимъ образомъ: 26 большихъ, но почти наждая изъ нихъ составидась изъ отдёльныхъ частей (т. е. группъ додовъ и помнать), которыя прежде существовали независимо една отъ другой и нивли наждая свое названіе; 11 малыхъ, — это большею частью гробницы мучениковъ, окруженныя незначительною сётью галерей, и 5 вырытыхъ послё тормества христіанской религін, т. е. носле Бонстантина. Мы не буденъ перечаслять ихъ; длинный рядъ именъ утемить читателя и ничего не объяснить ему. Онисывая каталомбы, иы буденъ называть ихъ, опредёлять топографическое положеніе и время образованія ихъ.

Катакомбы вырыты обыкновено въ нѣсколько, иногда въ пять этажей, отдъленныхъ одинъ отъ другаго толстымъ слоемъ туфа и соединенныхъ посредствомъ пѣстинцъ или колодцевъ.

Начего въ этахъ подземныхъ пладбащахъ не указываетъ на случайность въ исполненіи работь, въ распредѣленіи галерей и гробницъ; напротивъ всюду проявляется проницательное соображеніе, вѣрный разсчеть, можно даже́ сказать, иногда нѣвоторый артистическій скыслъ, особенно въ работахъ первыхъ временъ христіанства. Галереи развивачотся довольно правильно одна надъ другою, съ меньшимъ по возможности уклоненіемъ отъ горизонтальнаго направленія, и только въ рѣдвахъ случаяхъ, больше въ слѣдствіе обваловъ, переходинь изъ одного этажа въ другой не замѣчая этого.

Верхніе ярусы находятся почти всегда въ глубинъ 7-ии или 8-ии метровъ, но при неровности земли иногда не глубже 5-ти и даже 3-хъ метровъ. Средніе этажи, которые обывновенно обширнъе и правильнъе остальныхъ, вырыты на глубинъ отъ 10-ти до 15-ти метровъ, самыя же низина обывновенно не очень обширные, отъ 18-ии до 20-ти метровъ, и иногда ниже, но это бываеть очень ръдио. Одно изъ самыхъ глубокихъ мъстъ въ рамскихъ катокомбахъ—это низиній этажъ кладбища Каллиста возлъ Аппісвой дороги,—онъ находится 25 метровъ подъ землею; на такой глубинъ дълается трудно дышать и почти постоянно стоить вода.

Въ первыя въка христіанства въ катакомбы сходили прямо съ поверхности вемли, по лестницамъ нискольно не спрытымъ во времена гоненій, изъ аренарій, или черезъ потаенныя отверстія; въ настоящее время въ нихъ спускаются по очень удобнымь абстинцамъ, ностроеннымъ вли въ наши дни, или всворе после торжества христіанской вёры. Пройдя всё ступени абстницы, входинь прямо въ темную галерею, и въ бовахъ ся видишь горизонтальныя гробницы, высёченыя въ туфъ одна надъ другой, иногда во всей первобытной целости, какъ ихъ заложели плитами семнадцать или восемнадцать стольтій тому назадь, но чаще уже разрушенныя неловинии изследователями подземнаго Рама и искателями драгопънностей, отврытыя и нацолненныя постями, которыя разсыпаются и падають въ прахъ отъ прикосновенія. Ошибочно было бы предполагать, что это подвежное царство мертвыхъ производить непріятное впечативніе, когда въ него прониваешь. Съ перваго вгляда кажется, что подземенья лишенныя свёта, гдё можно ходить только съ факсломъ въ рукахъ, наполненныя могилами и восноминаніями мученій, преследованій, темныя пещеры, которыя вёроятно видёли послёднюю развизку не одной кровавой трагедін, не одной ужасной драмы, не могуть возбудить ничего кроив тажелаго и непріятнаго ощущенія. Совершенно напротивъ, чувства прямо противоположныя этимъ наполняютъ вашу душу, когда вы бродите по безмолвнымъ катакомбамъ; нечего въ нехъ не напоменаеть вамъ перенесенныхъ страданій, ни даже смерти, и все, что васъ окружаетъ, отъ религіозныхъ изображеній до надписей, имътетъ утъшающее, обнадеживающее значение, и скоръе радостный и веселый харантеръ, чънъ печальное настроеніе. На разу вы не увидите представленія мученія или только инструментовъ казни и чрезвычайно рёдко прочтете слово «мученикъ» на надписи.

Изображеніе страданія и смерти не было также и въ характеръ влассическаго міра и его искусства; колумбаріи и языческія гробницы, открытыя теперь въ большомъ количествъ около Ряма, въ Кампанія, часто украшены фресками и лъпными работами, представляющими пастушескія сцены, деревья, плоды, цвъты, птицъ и другіе предметы, нисколько не напоминающіе смерть, а скоръе жизнь и ея тихія свътлыя удовольствія, и дышать тою любовью из природів, которой преисполненъ быль мірь влассическій.

Въ катакомбахъ точно также встръчасиъ живопись веселаго и живаго характера въ чисто влассическомъ вкусъ; но по выбору сюжетовъз
взъ Ветхаго и Новаго Завъта, представленныхъ на стънахъ ихъ, и по
надписямъ гробницъ видно, что христіане вовсе не были озабочены мыслію удалять все, что напоминаетъ смерть и разрушеніе, подобно Римлянамъ, но что ихъ особенно занимала идея другаго рода, неясная для
язычниковъ и понятная христіанамъ, именно: объщаніе восиресенія. Милліоны людей не лежатъ тутъ мертвыми; а скоръе уснули, преисполненные великаго упованія и какого-то особеннаго такиственнаго ожиданія.

Надежда воскреснуть заставляла христіанъ считать смерть проходящимъ сномъ, и всюду въ катакомбахъ, вийстй съ выражениемъ того спокойствія, которое испытываеть человікь, добросовістно исполнившій свою работу, свой долгь, и отдыхающій въ ожиданіи объщаннаго награжденія, встръчаешь также представленія, намекающія на воспресеніе. Рядомъ съ изображеніемъ пальмовой вётви ") видинь представленія, объщающія помощь небесную во время несчастій и гоненій, какъ напримъръ излъчение равслабленнаго, Даниялъ въ положение молящагося между львами; три отрока также молящеся въ огненной печи. но всего чаще тъ событія, въ которыхъ просвъчиваеть мысль воспресенія, какъ напримъръ Лазарь подывающійся по слову Спасителя, Іона поглошенный н изверженный чудовищемъ и другія тому подобныя представленія. Оно и не могло быть вначе, -- въра въ воскресение тъла, представляющая столько утъщительнаго, особенно во времена страданій общества, во времена гоненій, должна была сделаться однимь изъглавных догиатовъ христіанской религіи, съ первыхъ минуть ен появленія и всего болье способствовать ен распространению. Это не было болье то неопредъленное, темное понятіе о загробномъ существованім, о продолженім жизни въ гробницъ. и тъ неясныя иден о безсмертін души, болье философскія чыть догматическія, Римаянъ язычниковъ, — это было положительное объщаніе восвресенія тіла в жизни будущей, въ такой опреділенной формі, какую не давала ни одна изъ существовавшихъ прежде религій, идея понятная

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Въ Ринв языческовъ она была синволовъ побъды; первые христіане вырашали ею тавие побъду надъ шизнію и еп искушеніями, побъду падъ смертію, посредствонь воспресенія, и часто рисовали ее возл'я надгробныхъ надписей.

маждому, которая глубоко западала въ душу и открывала новые загробные горизонты. Эта мысль всего болъе занимала первыхъ христіанъ и была особенно пріятна имъ.

Потому-то мы замъчаемъ такое различие во взглядъ на смерть между первыми христіанами и язычнивами. Языческія надгробныя надписи наполнены жалобами оставшихся и сожальніями умершихь о жизни; мертвые у нихъ находятся въ глубовой и непроницаемой тьмъ и не перестають упревать боговъ, что они отторгии ихъ отъ близгихъ и отъ жизни. У христіанъ совершенно напротивъ, не встръчаещь ничего подобнаго. Вообще тонъ нъжный и примирительный преобладаеть въ ихъ памятникахъ и надписяхъ; въ нихъ никогда не выражено сожальнія о жизни, смерть не названа несчастиемъ, а переходомъ (transitus). Про умершихъ сказано, что они покоятся въ мъстахъ свъта, прохлажденія, мира (requiescit in loco refrigerii, luminis, pacis), что умершій спить въ миръ (dormit in pace, in somno pacis), что тъло его только поручено земль, что такой-то спить туть въ мирь (dormit hic in pace). Самыя катакомбы называются у христіанъ coemeterium, отъ греческаго хониттроюх, что на этомъ языкъ означаетъ мъсто, гдъ спять, и соотвътствуетъ русскому — усыпальница. Такъ иногда названы подземныя пладбища въ дъяніи мучениковъ и на надписяхъ. Комнаты въ катакомбахъ, по большой части фамильные склепы, гдъ собирались христіане для совершенія религіозныхъ обрядовъ, носили у нихъ названіе сиbiculum, cubicula, какъ покои у Римлянъ язычниковъ, назначенные для отдохновенія и сна. Слова depositio, depositus, часто начерченныя на гробницахъ христіанъ, означающія «положенъ на время», «временно порученъ», имъють чисто христіанскій смысль и не встръчаются у язычниковъ. Гробница у последнихъ названа вечнымъ домомъ, domus æterna, domus æternalis.

Все въ катакомбахъ говорить намъ о сит умершихъ, и ничто не напоминаетъ смерти и разрушенія.

Названіе Coemeterium, которое мы объяснили выше, давали у христіанъ всякому кладбищу частному или общему, иногда одной гробницъ. Сгуртае (крипты), т. е. подземелье, въ которомъ хоронятъ, назывались въ Римъ христіанскія кладбища, вырытыя въ землъ. Слово это на греческомъ языкъ означаетъ тайный, скрытый.

Въ первые въка христіанства, катакомбы назывались всего чаще соеmeterium и стурта. Происхожденіе слова катакомбы (catacumbae) неизвъстно, и объясняется различнымъ образомъ. Это названіе давали прежде только той части кладбища св. Севастіана (ad catacumbas) возлѣ Via Арріа, гдѣ, согласно древней легенды западной церкви, были положены на время тѣла апостоловъ Петра и Павла, отнятыя у восточныхъ христіанъ, которые, узнавъ ихъ кончину, пришли за этой драгоцѣнной святыней, и уже уносили ее изъ Рима. Слово «катакомбы» ни разу не встрѣчается въ христіанскихъ надписяхъ первыхъ временъ. Только въ среднія вѣка стали называть катакомбами безъ различія всѣ подземныя христіанскія кладбища, находящіяся въ римской Кампаніи, равно какъ и въ другихъ мѣстахъ, какъ напримѣръ въ Неаполѣ, въ Кьюзи, въ Миланѣ и т. д.

Прямымъ послъдствіемъ въры въ воспресеніе тъла было уваженіе пъ праху умершаго, которому надлежало воспреснуть, и потому гробницы у первыхъ христіанъ получаютъ особенное значеніе. Главной заботой ихъ становится погребеніе умершихъ; мертвые дълаются имъ особенно дороги, и всъ заботы живыхъ направлены на приготовленіе себъ могилы, гдъ они послъ смерти будуть ожидать воспресенія.

Фамильные склепы, богатые и украшенные фресками и саркофагами, являются у христіанъ уже въ первыя времена распространенія новой религіи въ Римъ; но изъ этого не сиъдуеть, что бъдные не имъли гробницъ, что тъла ихъ не были похоронены отдъльно, приличнымъ образомъ; напротивъ, рядомъ съ мъстами погребенія богатыхъ видишь въ катакомбахъ и могилы неимущихъ. Церковь не разъ выражала мижніе, что нъть обязанности болье священной, какъ предание земль тыль мученниковъ и вообще христіанъ; для этого разрѣшалась даже продажа драгоцънной церковной утвари. Общая казна щла на содержание вдовъ, сиротъ и на погребение бъдныхъ. Но христине сами заботились при жизни о приготовленіи себъ гробницы. По надписямъ видно, какую важность они придавали попеченіямъ этого рода. Часто родственники дёлали гробницу умершему и упоминали объ этомъ, какъ бы радуясь, что исполнили свой долгь предъ покойникомъ. На одной изъ такихъ надписей сказано, что жена своими попеченіями приготовила место успокоснія для себя, для мужа и для [детей. На другой, родители говорять про ихъ «сладчайшаго», dulcissimus (такъ часто названы умершія въ катакомбныхъ эпитафіяхъ), сына, что онъ при жизни купиль себъ гробницу на деньги заработанныя имъ. Иногда гробницу получали въ даръ, какъ

Digitized by Google

это видно изъ следующей надписи: «Эту гробницу я получиль отъ такого-то дражайшаго друга.»

Вмёстё съ этих попеченемъ о могилё соединялась также забота, чтобы тёло по возможности во всей цёлости было положено въ гробницу; это происходило отъ повёрья очень распространеннаго, можно даже сказать съ раннихъ временъ христіанства, что если тёло будетъ сожжено, схоронено по частямъ, или разбросано, то восиресеніе его сдёлается невозможнымъ. Мученики идя на казнь заботились о томъ, чтобы члены ихъ были собраны и положены виёстё въ землю, а не сожжены; просили объ этомъ друзей своихъ, палачей и иногда платили послёдникъ за это. Съ своей стороны гонители, чтобы продлить послё смерти наказаніе упорныхъ христіанъ, и испугать еще живыхъ, не позволяли иногда хоронить мучениковъ, сжигали ихъ тёла и раскидывали ихъ члены.

Мольбами и угрозами защищали христіане свои гробницы отъ раворенія и прахъ свой оть осиверненія. Надгробныя надписи полны подобными просьбами и угрозами; \*) онё впрочемъ принадлежать по большей части въ четвертому и послёдующимъ столетіямъ, когда вошло въ обывновеніе пользоваться старыми гробницами, вийсто того, чтобы вываньнать новыя. Въ первыя времена это только просьбы иногда довольно наивныя и трогательныя не тревожить сладкій сонъ ихъ, не нарушать спокойствія ихъ праха, которыя пишуть часто отъ имени умершаго; но впослёдствіи тонъ мёняєтся, и разрушителю гробницы, тому, кто ее откроеть, кто положить въ нее другой трупъ, грозять проклятіємъ, пророчать ему, что онъ умреть послёднимъ изъ своихъ, не будеть погребенъ и не восиреснеть, — призывають его на судъ Божій и т. д.

Подобныя угрозы встръчаются и въ языческихъ надписяхъ, и они иногда заключаютъ слъдующее: Да будутъ Боги неба и ада озлоблены противъ того, кто нарушитъ мое спокойствіе; да оскорбятъ его прахъ другіе, какъ онъ оскорбилъ мой и т. д. Римлянъ точно также озабочивала мысль успокоенія ихъ праха, и если они могли предвидѣть, что тъло ихъ послъ смерти не будетъ прилично похоронено, не удостоится.

<sup>\*)</sup> Ихъ встрачають преимущественно въ энциейскъ гробинцъ расположенныхъ на неверхности земли, напъ болве пателенблыхъ подвориелимих разрушению и уничтемению.



жостра, сдёдается добычею хищныхъ птиць или звёрей, то это было для нихъ предметомъ большихъ безпокойствъ; можно сказать, что весь античный міръ наполненъ тревожной заботой о судьб'я тёла послё смерти.

Но вричина этихъ попеченій не одна и та-же у язычниковъ и у христіанъ. Первые вършли въ какое то неопредъленное продолженіе существованія послё смерти и боялись, что рука святотатца обезпоконть ихъ загробную жизнь или сдёлаеть ее невозможной, уничтоживъ ихъ тёло; христіане же боялись, что разсъяніемъ ихъ праха и раздёленіемъ ихъ членовъ будеть положено какъ бы нёкоторое препятствіе воскресенію тёла.

Но если и проявляется въ катакомбахъ эта нѣсколько тревожная забота о сохраненіи праха умершихъ для воскресенія, и если она принимаетъ иногда характеръ суевѣрія, то надо сознаться, что это въ то-же время создавало въ первобытномъ христіанскомъ обществѣ родъ равенства передъ могилой, заставляло смотрѣть съ одинаковымъ уваженіемъ на прахъ людей всѣхъ состояній и давало бѣднымъ право на гробницу.

Этимъ особенно отличается христіанскій способъ погребенія отъ языческаго. Въ древнемъ Римѣ было полное пренебреженіе къ трупу умершаго бѣднаго, о тѣлѣ богатаго заботились его наслѣдники; что же касается до погребенія неимущихъ, рабовъ и вообще всѣхъ, кому родные или друзья не могли достивить роскоши костра и гробницы, общество брало на себя обязанность уничтожать ихъ остатки.

Тъла ихъ бросали одно на другое виъстъ съ трупами животныхъ въ нарочно для того вырытыя ямы (puticoli), гдъ они гнили и иногда дълались добычею хищныхъ звърей. Горацій въ одной изъ своихъ сатиръ
съ отвращеніемъ говорить объ этихъ общихъ гробницахъ, которыя находились на Эсквилинскомъ холиъ; онъ были перенесены оттуда Августоить въ видахъ общественнаго здоровья. Впоследствіи мъсто ихъ заняли дворцы и сады Мецената.

Для бёдных существовали также въ Риме общественные костры (ustrinae publicae). Они находились за городомъ, въ мёстахъ окруженныхъ ваменными стёнами, где безъ всякихъ обрядовъ сожигали кучами тёла рабовъ и неимущихъ, вмёстё съ большимъ количествомъ смолистаго дерева, дымомъ своимъ очищавшаго воздухъ.

У христіанъ не встръчаешь ничего подобнаго, ихъ катакомбы имъють по прениуществу общественный характеръ. Ни экономія мъста, ни какія бы то ни было другія причины и соображенія не заставляють ихъ обращаться преврительно съ прахомъ бъднаго. Каждый покойникъ, вто бы онъ ни былъ, имъетъ свою отдъльную гробницу, остатки его не смъшаны съ прахомъ другихъ; община заботится объ этомъ, и даетъ ему мъсто, гдъ онъ будетъ лежать въ ожиданіи великаго дня.

Только христіане поняли и возвели въ принципъ уваженіе къ праху мертваго, всятдствіе втры ихъ въ воскресеніе тъла.

### YII.

Если читатель никогда не видёлъ катакомбъ, то легко можетъ себѣ представить нхъ. Это сѣть подземныхъ галерей, о размѣрахъ которыхъ мы уже говорили выше, соединяющихъ комнаты различной формы и величины, также высѣченныя въ туфѣ. Катакомбы прежде всего назначены были для погребенія и потому онѣ устроены такъ, чтобы дать по возможности мѣсто большему числу гробницъ. Галереи въ нихъ не служатъ для перехода изъ одной части въ другую, онѣ составляютъ самое кладбище; въ бокахъ ихъ, равно какъ и въ бокахъ комнатъ, высѣчены въ туфѣ горизонтальныя ниши въ длину помѣщеннаго тѣла. Эти углубленія, которыя можно сравнить съ полками шкафа, расположены ярусами, иногда до двѣнадцати, и занимають всю сторону галереи и комнаты отъ верха до низу. Стѣнка въ нѣсколько дюймовъ толщины, оставленная въ туфѣ, отдѣляетъ ихъ одну отъ другой; они нѣсколько шире въ томъ мѣстѣ, гдѣ лежитъ голова, и на столько высоки, чтобы дать свободное помѣщеніе тѣлу умершаго.

Гробницы такой формы назывались locus, loculus. \*) Овъ вырыты обыкновенно для одного трупа; иногда впрочемъ, когда грунтъ земли позволялъ выкапывать болъе глубокія ниши, въ нихъ находишь до пятнадцати тълъ, положенныхъ одно возлъ другаго и заботливо отдъленныхъ.

Слова эти часто встричаются на пристіанских и явыческих надписях», и означали собственно місто, куда илали тіло покойника.

Это случается довольно ръдко. Гробницы двойныя (bisomus), тройныя trisomus), четверныя (quadrisomus) попадаются чаще. На многихъ надпьсяхъ въ родъ слъдующей говорится о гробницахъ двойныхъ, тройныхъ и т. д. «Hic est locus quem se viva Gentia bisomu comparavit». Это въсто при жизни купила Gentia для двойной гробницы.

Loculus выкапанъ обывновенно такъ, чтобы тъло умершаго дежало въ немъ вытянутымъ, не въ искривденномъ положении. Если есть гробницы вривыя, то они встръчаются очень ръдко. Въроятно для болье правильнаго распредъления loculi, можетъ быть также, для сбережения мъста, людей одного возраста хоронили вмъстъ, такъ напримъръ въ катакомбахъ Сиріаки можно видъть три параллельные аруса гробницъ, для возрослыхъ, для средняго возраста и для младенцевъ.

Отверстія loculus задълывали плитами (tabulae), которыя вставляли въ карнизъ, нарочно для того оставленный въ туфѣ съ наружной стороны, и замазывали ихъ цементомъ, такъ что гробница была герметически заперта, и гніеніе тъла не заражало воздуха. Благодаря этой предосторожности и свойству зернистаго туфа, втягивать и поглощать всякую влажность, галереи и комнаты катакомбъ были постоянно доступны не только для посъщенія, но и для продолжительнаго пребыванія въ нихъ, не смотря на то, что ихъ наполняли мертвыя тъла. Плоскія и довольно тонкія черепиды, которыми Римляне крыли кровли зданій, часто служили христіанамъ, чтобы задълывать loculi; ихъ обыкновенно было три, иногда онъ замънялись мраморными плитами или сплошною мраморною доскою. На этихъ плитахъ или черепицахъ, выръзывали или писали надгробную надпись, имя усопшаго, его возрастъ, день его смерти, погребенія и изображали нъсколько символическихъ знаковъ.

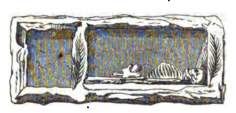
Pac. 1.



Приложенный рисуновъ № 1., взятый изъ сочиненія Martigny, Dictionnaire etc., изображаєть гробницу (loculus) запертую съ надписью: «Киріакъ сладчайшей положенной съ миромъ; жила 35 лътъ; иды марта»,

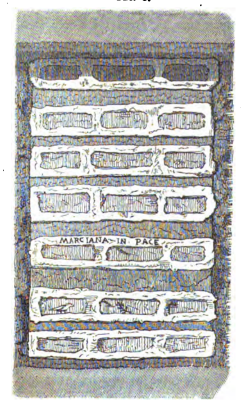
и съ четырьмя символическими знаками, очень часто употребляемыми первыми христіанами,— монограмма Христа, пальмовая вътвь, голубь съ оливковою въткой и якорь.

Pac. 2. .

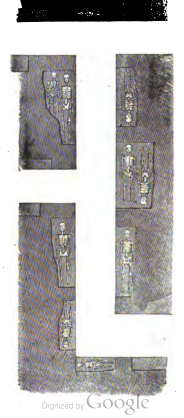


На рисунвъ № 2., взятомъ изъ сочиненія Martigny, Dictionnaire etc., читатель видить loculus, у котораго вынуты двъ плиты, такъ что можно видъть положеніе тъла въ гробницъ; на цементъ, соединяющемъ плиты, изображеніе пальмовой вътви.

Pac. 3.



Pac. 4.



Рисуновъ № 3., взятый изъ сочиненія Р. Marchi, Monumenti etc., изображаєть заложенныя гробницы, одна надъ другой, какъ ихъ находять въ галереяхъ катакомбъ; а рисуновъ № 4, взятый изъ сочиненія Р. Marchi Monumenti etc., горизонтальный разръзъ гробницъ въ галереяхъ и положеніе тълъ умершихъ.

Кромъ горизонтальныхъ нишъ (loculus) встръчаются также гробницы, имъющія форму арки и называемыя arcosolium. Онъ также высъчены въ бокахъ галерей, и подъ аркой въ толщинъ туфа вырыта самая гробница, имъющая видъ четыреугольнаго продолговатаго углубленія, какъ это видно на рисункъ № 5., взятомъ изъ сочиненія G. В. de Rossi, Roma Sotterranea T. II. Ея мъсто иногда занималъ саркофагъ.





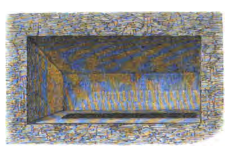
Арка надъ подобными гробницами образовалась в роятно потому, что для выкапыванія ихъ, для поміщенія покойника въ саркофагь и для утвержденія на посліднемъ его верхней части или врышки необходимо было сділать небольшое углубленіе въ туфі, въ которомъ могъ бы работать могильщикъ. Этому углубленію давали форму арки, отчего и произошло назвиніе агсозовішт. (Solium называли Римляне язычники богатые саркофаги или погребальныя урны. Христіане давали иногда это названіе саркофагамъ, въ которыхъ лежами мощи святыхъ, и которые стояли подъ престолами.) Слово агсозовішт сділалось извістно изъ многочисленныхъ христіанскихъ надписей въ роді слідующей: «Aur Celsi et Aur Ilaritatis compari mees fecimus nobis et nostris et amicis arcosolio cum pareticulo suo in расет» и т. е. Авр. Кельсъ и Авр. Иларитасъ (собственныя имена мужа и жены) сділали для себя, для нашяхъ и для друзей этотъ агсозовішт съ его стінкой; въ мирі. (Этими послідними словами очень часто кончаются надгробныя

Digitized by Google

падписи въ катакомбахъ). Стънка, о которой говорится въ надписи, отдъляла углубленіе, т. е. то мъсто, гдъ лежалъ покойникъ, отъ галереи, и по большой части оставлялась въ толщинъ туфа; но иногда была сложена изъ кирпичей или плитъ; наружная часть ея, равно какъ и глубина ниши или арки, и ея внутреннія стороны часто украшены живописью, изображающею сцены изъ Ветхаго завъта, Добраго пастыря, Богородицу, христіанскія событія, молящихся и т. д.

Arcosolium дълился иногда на нъсколько частей, и былъ своего рода семейной гробницей, какъ это видно по надписи приведенной выше и по многимъ другимъ подобнымъ, въ которыхъ сказано, что онъ сдъланъ на счетъ своихъ хозяевъ для близкихъ и друзей.

Встръчаются также въ катакомбахъ гробницы, у которыхъ низшая часть совершенно похожа на arcosolium, но верхняя витсто арки интесть четыреугольную продолговатую нишу; \*) иногда ее задълывали плитами у отверстія, и тогда она снаружи имъла видъ обыкновеннаго запертаго loculus. Гробницы подобной формы принадлежать къ первымъ временамъ христіанства; тогда ихъ дълали чаще, чъмъ arcosolium,



Pac. 6.

который только впоследствіи вошель въ большое употребленіе; но не смотря на то, что слово arcosolium не встречается въ римскихъ нехристіанскихъ надписяхъ, гробницы съ арками и четыреугольными продолговатыми нишами были известны Римлянамъ, Евреямъ, последователямъ восточныхъ верованій, и видны въ ихъ склепахъ. Следуетъ потому предположить, что христіане переняли у нихъ гробницы этой формы, давъ имъ особенное названіе.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Смотри рисуновъ № 6-ой, взятый изъ сочинения G. B. de Rossi, Roma Sotterranea. T. II.

Но что несомивно принадлежить христіанамь, это превращеніе arcosolium со сводистой или четыреугольной нишей въ престоль.

Съ первыхъ временъ распространенія христіанства въ Рамъ, послъдователя новой религіи собирались въ своихъ подземныхъ кладбищахъ къ могиламъ мучениковъ въ день ихъ смерти, украшали ихъ цвътами, зажигали около нихъ небольшія глиняныя лампы съ различными символическими изображеніями, и на гробницахъ этихъ героевъ вёры, вспоминая ихъ подвиги, подкрепляли себя ихъ примеромъ и молились. За этимъ следовали общественныя братскія пиршества, называемыя «адаре» (слово овначающее на греческомъ языкъ любовь, милосердіе). А такъ какъ агсоsolium можно было высъкать въ туфъ только въ низшемъ ярусъ гробницъ, йепосредственно надъ землей, то таинства совершались надъ прахомъ мученика (если онъ лежалъ въ arcosolium, а не въ обывновенной гробниць loculus) на мраморной дость, называемой mensa, которая покрывала саркофагь или, если его не было, гробницу arcosolium. Эти доски не всегда были крышами; ихъ переносили съ одной гробницы на другую, въ день поминовенія умершаго, какъ это видно по кольцамъ, часто припрепленнымъ въ нимъ.

Такимъ образомъ вошло въ обыкновеніе, принятое впоследствіи во всей церкви, совершать таинство надъ мощами мучениковъ или святыхъ, и въ натакомбахъ слъдуетъ искать первоначальный типъ христіанскихъ престоловъ. Очень ръдко совершали таниство не надъ прахомъ мученика, а на мраморной доскъ, нарочно вдъланной возлъ его гробницы въ туфъ. Въ ижиоторыхъ натаномбныхъ номнатахъ, въ сторонъ находящейся противъ входа, сделана первоначально только одна гробница, формы агсоsolium, или съ четыреугольной нишей, и въ этомъ можно видёть какъ бы намърение устроить престолъ. Есть саркофаги, выступающие ивсколько впередъ изъ подъ арки, безъ сомивнія назначенные служить престолами; въ ватолической церкви престолы до сихъ поръ сохранили форму продолговатых саркофаговъ. Въ комнатахъ большаго размера, где собирались не только для поминовенія мучениковъ и вообще христіанъ въ день ихъ смерти, но также для проповъдей и церковныхъ церемоній, были найдены престолы четыреугольные, стоящіе не у стіны, а по серединъ комнаты. Противъ нихъ находится обыкновенно кресло епископа, въ особенной ниши высъченное въ туфъ. Престолы отдъльно стоящіе, не гробницы, въроятно перенятые христіанами у Евреевъ, находять въ катакомбахъ гораздо ръже, чъмъ престолы гробницы.

Саркофаги вошли въ употребление у христіанъ съ самыхъ раннихъ временъ \*) и хотя большая часть гробовъ этого рода принадлежитъ къ четвертому и послёдующимъ столётіямъ, но нёкоторые изъ нихъ, найденные цёлыми или въ кускахъ, по стилю ихъ барельфовъ слёдуетъ отнести къ предшествующимъ въкамъ, и даже къ хорошему періоду римскаго искусства. Въ этомъ предположеніи нётъ ничего неправдоподобнаго.

Если христіане до тормества церкви т. е. до Константина, во времена спокойствія и терпимости, иногда довольно продолжительныя, могли строить! въ Римъ церкви не въ катакомбахъ, и на поверхности земли, нисколько не сирываясь, то тъмъ болье богатые и знатные Римляне (въ средъ которыхъ хртстіанское ученіе съ первой минуты своего распространенія нашло гораздо большее число послъдователей, чъмъ обыкновенно предполагають) могли устроивать себъ богатыя гробницы изъ мрамора на подобіе тъхъ, которыя употребляли Римляне не христіане.

Въ Риме явыческомъ саркофаги, перенятые у соседнихъ Этрусковъ, были въ употребленіи съ самыхъ раннихъ временъ существованія этого города, но число ихъ стало умножаться съ перваго въка имперіи, когда обывновеніе сожигать тіла мало по малу стали оставлять, и древній обычай хоронеть ихъ, который никогда не прекращаяся совершенно, снова началь распространяться. Это были продолговатые, четыреугольные гробы, формы высокихъ ящиковъ, мраморные или каменные (у Этрусповъ изъ обожженой глины), часто вырубленные въ одномъ кускъ, и покрытые врышею изъ того-же матеріяла. Они бывали различныхъ размёровъ, начиная отъ величины обывновенного гроба, въ который можно помъстить только одно тъло, до большихъ, для нъсколькихъ умершихъ, разпъленные внутри. Иногда въ саркофагъ колоссальныхъ разитровъ помъщали только одно тъло, но въ такомъ случат лица чрезвычайно значительнаго при жизни, какъ напримъръ императора, папы или члена царствующаго дома. Тъ два громадные саркофага изъ цъльнаго куска порфира, которые находятся теперь въ Ватиканскомъ музев, служили,

<sup>\*)</sup> Мы увидимъ ниме, что и вноторым части катакомов, образованіе которымъ следуеть отнести из первымъ временамъ распространенія мовой религія въ Римі, не имівють ни горизонтальныхъ гробинцъ, ни агсолішт, а только нише для постановни сарноваговъ. Агсоволішт съ арной или съ четыреугольной нишей есть также своего реда сарновагъ, вырубленный въ туей, и составляеть, такъ сказать переходъ въ шему отъ loculus.



жанъ предполагають, гробницами—одинъ Констанціи, дочери императора Константина; другой его матери, св. Елены.

Барельефы иногда видны на наружныхъ частахъ саркофаговъ; ръдко на всъхъ четырехъ сторонахъ его, чаще на одной продолговатой и двухъ боковыхъ. Обыкновеніе укращать подобныя гробницы скульптурными работаки существовало у иногихъ народовъ древнаго міра, у Египтянъ, Этрурянъ и т. д., и Рамляне въроятно переняли его у послъднихъ.

Сюжеты, изображенныя на явыческихъ саркофагахъ по большой части заимствованы изъ минологіи, но иногда изъ ежедневной жизни, и въ нихъ виденъ наменъ на занятія умершаго; часто представлены работы Геркудеса, охота Мелеагра, Музы и т. д. или главное событю существованія новойника, какъ напримъръ его свадьба, тріумфъ. Очень обыкновенны также сцены синводического значенія, какъ напримъръ Діана, будящая Эндиміона поцілуемъ, Бахусъ приблимающійся въ спящей Аріадий: явное выражение надежды на вагробное существование, начинающееся въ ту минуту, когда умершій проснется въ объятіяхъ любящаго божества. Истребленіемъ семейства Ніобидовъ и похищеніемъ Проверпины Плутономъ выражена менъе утъщительная мысль о жестокомъ произволъ боговъ, умерщвияющихъ смертныхъ и отторгающихъ ихъ отъ близкихъ, отъ жазна и друзей. Второе изъ этихъ изображеній могло имъть и не столь печальный симсль, если принять въ соображение возвращение Прозерпины на землю. Въ срединъ между этими сценами не ръдко видишь барельефные портреты или бюсты погребенныхъ, поддерживаемые крылатыми геніями, обыкновенно мужа и жены, руки которыхъ соединены, ванъ бы для последняго прощанія, или для нежнаго уверенія въ продолженів загробомъ супружеской любви и върности. На врышкахъ нъкототорыхъ саркофаговъ супруги представлены въ полулежаченъ положения. иногда во весь рость.

Барельефныя работы саркофаговъ по большей части имъють мало артистическаго достоинства. Очень въроятно, что они дюжинами изготовлянись въ мастерскихъ, и выбирались потоиъ покупателенъ по его вкусу. Христіанскіе саркофаги имъютъ совершенно форму языческихъ, но только виъсто минологическихъ фигуръ на барельефахъ ихъ представлены сцены изъ Ветхаго Завъта или изъ жизни Спасителя, имъющія символическій смыслъ, какъ напримъръ превращеніе воды въ вино и умноженіе хлъбовъ, что изображало таинство евхаристіи; воскрешеніе Лазаря, какъ им уже говорили, выраженіе надежды на возстаніе изъ мертвыхъ,

или просто сельскія сцены, не безъ скрытаго смысла, какъ напримъръ: жатвы, что могло означать вознагражденіе послъ смерти за труды жизни; времена года,—зима изображала у христіанъ конецъ человъческой жизни, а весна—жизнь будущую.

Фигуры и сцены, представленныя на саркофагахъ, почти всегда имъють болье темный, болье тайный сиысль, чэмь фрески въ подвемныхъ владбищахъ; и въ Римъ, гдъ христіанское искусство, скрытое въ катакомбахъ приняло въ первыя три столътія такое значительное развитіе, совершенно различны были изображенія живописи и скульптуры. Въ первой мы встръчаемъ историческія сцены изъ Ветхаго и Новаго Завъта, символическаго вначенія, фигуры Христа, Богородицы, Апостоловъ и върующихъ въ положеніи молящихся, иногда даже представленіе таинствъ евхаристіи и прещенія. Совершенно напротивъ въ скульптуръ до Константина мы не находимъ подобной ясности; аллегорія и парабода преимущественно преобладаютъ въ ней. Причину большей свободы выраженія догиатовъ въ живописи, чёмь въ скульптурь, не трудно угадать. Саркофаги можно было работать только внъ катакомбъ, часто передъ глазами язычниковъ, отъ которыхъ благоразумно было скрывать изображеніе христіанскихъ сказаній, надеждъ и върованій даже во времена спокойствія и относительной терпимости. Въ живописи-же, писавшейся въ самыхъ катакомбахъ, которую видъли только люди, посвященные въ таниства христіанскаго ученія, или готовившіеся принять ихъ, не было ни какой нужды прибъгать въ фигурамъ и сценамъ скрытаго. значенія. Есть барельефы саркофаговъ, символическія изображенія которыхъ до того темны и неопределенны и до того приближаются въ классическому искусству Римлянъ и даже въ ихъ минологів, что они въроятно были заказаны христіанами языческимъ мастерамъ, которые конечно нисколько не подозравали, что работають для посладователей ученія Спасителя. Случалось также, что послёдніе употребляли саркофаги Римлянъ, имъвшіе менъе языческій характеръ, и при этомъ сбивали или скрывали нъкоторыя фигуры или прибавляли къ нимъ христіянскія изображенія и надписи \*).

<sup>\*)</sup> Далже мы будемъ говорить съ большею подробностию о сарвосагахъ; описание и объяснение ихъ барельесовъ войдеть въ отдвять истории христинскаго искусства; туть им только хотвли дать понятие читателю о сорив этихъ гробовъ, перенятыхъ христинами у Римлинъ язычниковъ.



Въ катакомбахъ саркофаги помъщали подъ аркой агcosolium и въ этомъ положение они, какъ мы видъли, иногда служили престолами; или ставили ихъ на землю къ сторонамъ галерей и комнатъ. Внъ катакомбъ они стояли въ полусводъ абсидъ базилитъ, или вдоль ствиъ, съ наружной или внутренней стороны, часто подъ портиками и на кладбищахъ, которыя окружали первобытныя христіанскія цериви.

Послъ Константина начали хоронить въ полу церквей, и при этомъ тъло лежало въ могилахъ, выложенныхъ плитами, или въ саркофагахъ; но послъднее только въ ръдвихъ случаяхъ; обывновенно эти мраморныя гробницы, украшенныя скульптурными работами, не были зарыты въ землъ, а стояли на виду. До постройки базиликъ саркофаги ставили въ небольшія зданія (cella) погребальнаго назначенія, или около нихъ.

# YIII. ´

По надписямъ видно, что христіане иногда покупали мъсто въ катакомбахъ для устройства гробнецъ; съ какехъ поръ начинается это обыкновеніе, опреділить теперь довольно трудно. Слідуеть предположить, что было время, когда они ничего не платили за свои могилы; по крайней мірів, какть мы уже сказали, въ катакомбахь нёть и слівда того, что назвали бы въ наше время кладбищемъ бъдныхъ (fosse commune), гдъ похоронены неимущіє съ большею небрежностію и скудностію, чёмъ люди богатые. Въ тъ времена, когда катакомбы еще не составляли собственности христіанской общины, богатые христіане въ Римъ, устронвъ себъ . мпогей т. е. подвемелье, назначенное для погребенія, позволяли б'єднымъ проводить галереи и хоронить около ихъ безвовмездно; такимъ образомъ и начались катакомбы, какъ доказали последнія открытія. Но изъртого не следуеть предполагать, что только один бедиме похоронены въ грубыхъ нишахъ галерей; напротивъ по надписямъ видно, что иногда знатные люди спромно положены въ простыхъ loculi. Когда подземныя пладбища стали переходить въ руки церкви и начали принадлежать ей, еще до торжества христіанства, она хоронила б'ядныхъ, и тв надписи, найденныя до сяхъ поръ, въ которыхъ говорится о покупкъ мъсть въ ка-

Digitized by Google

такомбахъ, относятся из четвертому и последующимъ столетіямъ. Но очень вёроятно также, что люди достаточные всегда имёли возможность на свой счеть и по своему вкусу устроить себё самильную гробницу въ галереяхъ катакомбъ. На надписяхъ иногихъ агсозовіа, гробницы бо-изе дорогой, чёмъ обыкновенная горизонтальная ниша, часто упомянуто, что онё сдёланы на счеть своихъ хозяевъ, какъ бы желая этимъ сказать, что общественная казна не была обременена ихъ устройствомъ. Съ четвертаго столетія числе эпитафій съ означеніемъ продажи мёстъ въ катакомбахъ идеть возростая. Въ нихъ рёдко означена самая цёна, а сказано только, что за мёсто заплачено; на одной изъ подобныхъ надписей, очень интересной своими подробностями, названы свидётели покунки, и хорошо опредёлено то мёсто, гдё находится гробница; на другой сказано, что куплена третья часть тройнаго loculus (loculus trisomus), въ которомъ уже схоронены два другихъ христіанина, названные по имени.

Изъ эпитафій также видно, что мъста въ катакомбахъ покупались у fossores, т. е. могильщиковъ. Это были люди посвятившіе себя прокапыванію галерей, гробницъ и погребенію умершихъ. Они появляются въ христіанской общинъ въ Римъ въ первые годы ея существеванія, и въ началь, особенно во времена гоненій, должны были пользоваться большимъ уваженіемъ между христіанами. Ихъ названіе происходитъ отъ слова «fodere», копать, и встръчается на надписяхъ, какъ напримъръ въ слъдующей: «Felix Fossarius in расе». (Феликсъ могильщикъ въ миръ.) По всей въроятности они раздълялись на нъсколько разрядовъ: одни выкапывали галереи, превращали, когда было нужно, добытый туфъ въ песокъ, и выносили его изъ катакомбъ; другіе приносили тъла умершихъ; третьи копали могилы, хоронили мертвыхъ, писали надписи и т. д.

Неутомимые работники подвемнаго Рама и вибстб самые вбрные, самые отважные последователи христіанскаго ученія, они вброятно не разъ рисковали жизнію, исполняя свою темную обязанность; собирая во времена гоненій части мучениковъ передъ глазами судей и палачей, на площадяхъ, въ амфитеатрахъ, перенося трупы изъ домовъ въ катакомбы, и проникая въ нихъ, когда входъ въ эти ипогеи былъ запрещенъ, подъ страхомъ смертной казни, особенными эдиктами императоровъ.

Уже во времена Траяна, папа Еваристь, раздёдивъ Римъ на извёстное число приходовъ, постановиль, что каждый изъ нихъ долженъ имёть

Digitized by Google

отъ восьми до десати могильщиковъ и свое отдёльное кладбине. Иннераторъ Константинъ опредёлилъ имъ особенныя жилища, въ различныхъ кварталахъ Рима, и на надписяхъ ихъ гробницъ означены части города, къ которымъ они принадлежали, какъ напримъръ «Junius fossor Aventinus». (Юній могильщикъ Авентинскій). Можетъ быть они имъли мъсто въ церковной ісрархіи, когда она образовалась, и принадлежали къ назшимъ степенямъ духовенства.

Въ катакомбахъ довольно часто представлены могильщики во время работы, какъ видно на рисункъ № 7, взятомъ изъ сочиненія Martigny, Dictionnaire etc. Fossor ударяеть ломомъ въ зернистый туфъ, который округляется и принимаетъ видъ свода надъ его головой; лампа особенной формы свътить ему въ подземельъ. Иногда fossor изобра-



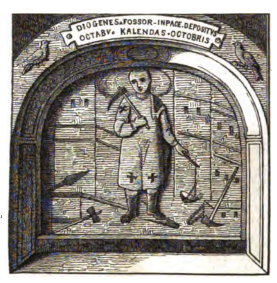
Puc. 7.

женъ въ ту минуту, когда онъ начинаетъ выкапывание силена на поверхноти земли, въ скатъ холма, что также можетъ служить доказательствомъ христіанскаго происхожденія римскихъ катакомбъ. Въ кладбищъ Каллиста, маходящемся возлъ Аппіевой дороги, нашли желъвный ломъ, очень похожій на тъ, которые представлены въ рукахъ могильщиковъ.

Въ той-же катакомот было открыто изображение fossor'a, сдъданное на его гробницъ; на надписи (читатель межетъ видъть ее на при-

доженномъ рисункъ № 8., взятомъ изъ сочиненія Boldetti, Osservazioni etc.) сказано слъдующее:— «Діогенъ могильщикъ, въ миръ, положенъ въ восьмой день октябрскихъ календъ.» — Это молодой человъкъ съ коротко остриженными волосами, какъ носили Римляне, въ туникъ; на краяхъ ея и на правомъ плечъ видны знаки приближающіеся къформъ креста; ") въ правой рукъ онъ держитъ ломъ, а въ лъвой заж-





женную дампу. Другіе инструменты его промысла разбросаны у его ногь. Онъ представленъ во внъшнемъ зданім, въроятно въ одной изъ тъхъ ча-

<sup>\*)</sup> Совершенно такіе не знаки употреблялись съ самыхъ древнихъ временъ въ Индів, гдъ они встръчаются на памятникать Брананизма и Будизма, но чаще на послъднихъ. Это были знаки благословенія, счастливаго предзнаменованія, процвътамія, привътствія и на саниритскомъ языкъ назывались сеастика (Swastika). Надписи въ пещерахъ восточной Индів, посвищенныя поклоненію Буды, но большей части начипаются или кончаются ими, подобно тому какъ христіанскія надписи шестате стольтів заключаются престомъ или надуть оть него. Такіе-не знаки употреблились въ занадной Азів, въ Греціи и встръчаются на Греческихъ вазахъ, въ Италіи и въ Римъ во времена ниператоровъ. Въ христіянской археологіи они называются "сгих даштала", потому что составлены спрещеніенъ четырехъ греческихъ буквъ Г (gamma). Мы буденъ говорить о происхощденія и употребленія ихъ христіанами въ отдъль симвелящескихъ знаковъ этого сочиненія.

совенъ, которыя стояли надъ катакомбами, въ ту минуту, когда готовъ спуститься въ подземелье. Нътъ сомнънія, что эта фреска была написана послъ торжества церкви; прежде могильщиковъ изображали за работой, когда они копали землю и рубили туфъ въ узикъъ галереяхъ.

Осматривая гробницы въ катакомбахъ, ихъ размёры и систему расположенія, нельзя не замётить, что могильщики высёкали ихъ, снявъ мёрку съ тёла умершаго. Онё бывають различной величины, начиная отъ самыхъ незначительныхъ для младенцевъ до большихъ для людей высокаго роста; только при подобной системе возможно было не терять напрасно мёста и экономичести распредёлять его.

Послѣ Константина церковь съ наждымъ годомъ все менѣе и менѣе прокапывала новыя галерен въ подземныхъ кладбищахъ; эти послѣднія, какъ видно по надписямъ, перешли въ руки могильщиковъ и сдѣлались ихъ собственностію; они производили въ нихъ работы на свой счетъ, продавали мѣста и даже передавали по наслѣдству это право своимъ потомкамъ, какъ это видно по надписи, въ которой сказано, что гробница куплена у «fossores discendentibus» (у потомковъ могильщика).

Въ послъдній разъ говорится на надписяхъ о fossores въ 454-иъ году (т. е. около того времени, когда прекращается погребеніе въ катакомбахъ) по поводу гробницы не выкопанной, а сложенной или построенной передъ гробницей святаго Емерита и проданной за дорогую цъну. Послъ тор-жества церкви общество fossores завладъло также и землями, которыя окружали базилики, построенныя надъ катакомбами. Было ли оно уничтожено римскимъ епископомъ или распалось само, неизвъстно; но съ середины пятаго столътія, въ актахъ продажи, уступки и постройки гробницъ, расположенныхъ на поверхности земли, о нихъ больше не упоминается; ихъ мъсто занимаютъ священники, а въ базиликъ Ватикана самъ папа.

Тавимъ образомъ мы видимъ, что въ первые въна христіанства fossores были усердными послъдователями новой религіи, но впослъдствія сдёлались торговцами и продавали гробницы въ тъхъ катакомбахъ, которыя предшественники ихъ прокопали съ опасностію жизни, поддерживаемые не надеждой на выгоду, а великой върой, безъ которой никогда не образовался бы этотъ подвемный гигантскій городъ мертвыхъ.

Впрочемъ не одинъ этотъ факть, а исторія всёхъ христіанскихъ памятниковъ, какъ мы это увидивъ впоследствів, постоянно будетъ свидётельствовать, что идеальная чистота правовъ христіанскаго общества

первыхъ временъ не сохраняется въ последующіе вева, и слабесть съ каждынъ годонъ. Такъ напримеръ общественныя братскія транезы первыхъ христіанъ, аганы (адаре), въ начале чрезвычайно чистаго и милосерднаго характера, превратвлись въ четвертомъ столетіи, даже несколько раньше, въ оргіи, и были запрещены епископами. После торжества христіанской религіи это паденіе делается особенно заметно. Минута тріумфа была роковой минутой для христіанскихъ нравовъ. До Константина огонь гоненій по временамъ очищаль общину, но после него, мегда церковь вышла изъ опасности, сделалась богата нодъ покровительствомъ императоровъ и сама начала пріобретать власть, когда принятіе вёры Спасителя происходило въ следствіе разсчета, часто въ угоду императорамъ, ел последователи были люди равнодушные, чуждые ей во времена гоненій.

# IX.

Тамъ, гдё позволяли обстоятельства, мёстность и грунтъ земли, христіане выкапывали подземныя владбища; этотъ родъ гробницъ они предпочитали всёмъ другимъ, и катакомбы найдены не только въ Римъ, но и въ Италіи—въ Тосканъ около Кьюзи (гдё также открыты замъчательные Этрусскіе мпогеи), около Неаполя, \*) въ Сициліи около городовъ Сиракузы и Мессины, на островъ Мальтъ, на Востовъ—въ Антіохіи, на островъ Кипръ, и въ Египтъ—около города Александріи; катакомбы существовали и въ Африкъ, въ Испаніи—около городовъ Севильи, Сарагоссы, Эльвиры недалеко отъ Гренады, въ Галліи—около Кельна, Трира и т. д.

<sup>\*)</sup> Послё римсинхъ христіанскихъ ватанонбъ саныя обширныя и саныя занёчательныя изъ до сяхъ поръ отврытыхъ владбащь этого рода находятся возлё Неанеля, въ холив Саре di Monte, и мы не счатаемъ лишнянъ сказать о нихъ ивсколько оловъ. Всля вёрить Carlo Celano, составлянену описаніе гореда Неанела въ 17-их столётія (Notizie del bello antico e curioso della citta di Napeli 1692.), то большая часть холиа Саро di Monte изрыта ходани и галеревии, наполненными христіансивни гробинцами первыхъ вёновъ. Весьма незначительныя частя этихъ матаномбъ, теперь извёстныя и доступныя, находятся возлё или подъ деривани

Но не смотря на то, что христіано отдавали преннущество подзеннымъ владбищамъ, у нихъ раньше торжества церкви были также гробницы на поверхности земли. По формамъ и расположению этихъ последнихъ можно замътить, что устроивая ихъ, последователи ученія Спаси-

San Severo, San Vito, Santa Maria Della sanita, san Gennaro dei Poyeri. Bezan вервой изъ этихъ церивей, немного ниме од уровня, была въ носледное годы отврыта P. G. Galante четыреугольная вонната съ треня агсовойа, упращонными ореспани четвертаго ван патего столитія, изображающим свитыхь. Галерея, наущая отъ этого cubiculum, переръзана основаниями цериви S. Severo. Въ Неаполь точно тавже, наиз и въ Рянв, надъ натаконба ин послев Константина начали отроить церкви и при отонъ часто разрушали первобытныя христіанскій гробинцы. Катаконба подъ церковью Sante Maria della talute общириве; въ ней также майделы ореска нятаго и последующих столетій. Перестройни и размиренія, постепенно въ продолженін стольтій проязведенныя туть ненахами, совершенне изивнали первоначальвую форму этого нодземвате идарбища. Въ семнадцатомъ стелътія оно сдъладось ивстоих погробения чунных, твая которых виазывали въ ствим. Галеров его также переразаны наненными станами и оундаментами церкви. Гораздо больше и значительные катакомба открытая у церкви S. Gennare dei Poveri, въ колив Саро di Monte. Muoria столвтія прошля вадь этань ниогосиь, в вы немь им видинь обращини христіанскаго покусства развыхъ въковъ, не поилючая даже саныхъ ранняхъ времень распространенія повой віры. Нівтоторыя изь его оресовь неаполитанскіе археологи до силь поръ принамоть за произведения явыческихь художивовъ, - до тавой степени миры въ михъ влементы влассическаго некусства. Всего дучме соправилась живопись на потолив большой помнаты, поторая находится въ примочь сообщения съ поверхностию земли у сразанной отлогости ходия и служила входонь въ подвеменье. Трудно увазать, чёмъ эти оресци отличаются отъ живописи украшавшей у древикъ Римлянъ ствим номиять. Врасныя в синія полосы раздвіяють HOTOJOHE HA HPREHILING HEGOLEMIC TETMPEYFOLINGH, BE HOTOPHIE HEGOPAGHI REPOR итяцы, раковины и мноодогическій минотими; въ центрі среди пересінающихся прасныхь и ментыхь прасню выводенных полупрумій и пруговь ведны слодащіяся линів, вивожів оорну равносторонняго проста. Ствим в потолив этой помнаты " въ ивкоторыхъ ивстахъ конрыты двойнымъ слоемъ ступа. На верхненъ комно различить орески болье ноздинкь времень, изображающія святыхь, головы поторыхь опружены наибами. Немного дальше отврыты погребельныя помнаты веньших разивровь; и въ широкой галоров, идущей отъ большаго cubiculum, видны гробницы оорым arcesolium. Туть также встрвчаемь остатии оресонь, которыя какь нельзя болво прибламаются въ влассическому стило и представляють птиць, маски, вазы, млоды, гардянды цвётовъ, велени и т. д. Въ этой мивописи гораздо больше влассическаго, чемь христіанскаго, но это еще не дестаточное основаніе, чтобы принисать се висти явычника. Всъ знаконые съ намятинами начинающагося христіанскаго испроства въ патаконбахъ Рима не будуть этикъ удавлены. Точно также общирпость этой когробильной кощоры, ся пряное сообщение съ новерхностию зении и съ дорогой, проходившей прежде въ этомъ мъстъ, не поразить изучавшихъ постеменное образованіе рамсянкъ катаконбъ. Впрочень среди этихъ украшеній въ чисто классическомъ внуев видим также христіанскія прображенія, какъ напринарь, Іона,

теля руководились тёми-же правилами, которыя соблюдали при выкапываніи катакомбъ. Мы уже сказали, что христіане вибли непреодолимое отвращеніе къ смащенію праха умершихъ; погребеніе тёла безъ предварительнаго устройства гробницы въ твердомъ туфъ, безъ каменныхъ плитъ и стёновъ, отдёляющихъ покойника отъ земли и сосёднихъ тру-

Адамъ и Ева у дерева, судя не стнаю очень раннихъ временъ христіанства, и иного «ресовъ третьиго, четвертаго и носявлующих» стольтій, представляющих» светыхъ, нолещехся в т. д. Особонно заивчательны полосоальные взображение Спасителя и Богородицы, грандіовныя онгуры въ византійскомъ стяль. Bellermann (Die Katakomben zu Neapel mit ihren Wandgemälden, Hamburg 1839) usgand ben ODECKE, NO ROCAT OFO OTROMTO MHOTO ADVITANT HAMATHEROUS H MORAY ROCAMS HEсколько arcosolia, укращенныхъ живописью въ классическомъ стиль, но испелиенной въсколько небрению. Неаполитанская катаконба, а ноторой мы говоринь, отличается оть римсияхь своими архитектурными формани. Она не вижеть правильности послёднихъ, и галерея ся почти всегда очень шировія, выпопанныя безъ системы, не превращаются развиваясь нодъ землей въ свть узинхъ и пересвизощихся ходовъ. Твердый наменяютый туев, въ которонь онв проведены, позволяль давать имъ значительные размары и мастани вы нихь можно проблать вы карета. Сколько извастно изъ твореній писателей церкви, гоновія христівнь на разу не отразялись въ Неапотв; единственный мученикь этого герода Св. Януарій, епископь Беневентскій, теперь повровитель Невиелятанцевь, очень почитаеный ими, приняль мученическую смерть за ввру въ концв третьиго или въ началв четвертаго столвтия. Ему отрубиля голову недалеко отъ Неаноля въ городъ Пущиоли. Христіане Неаноля потому не были принуждены скрывать по временамь свои ипогом и соблюдать экономію ивста выкапывая последніе. Гробницы отдельныя, фанкальныя преобладають въ накъ-Это вебольнія углубленія правильней формы, вырубленныя въ туфі в находящіяся въ прямомъ сообщенія съ галереей; въ наждой взъ трехъ сторонънхъ высёчено по гробинца формы arcosolium почти всегда очень хорошихь разнаровь.

Время в особенно работы, произведенныя въ посавдующія столітія, изививан первоначальный видь катаноном S. Gennaro dei Poveri; такъ напримъръ въ верхнемъ друсв од галерей находится большая пещера, вынопанная после торжества церяви и назначенная вроятие для собершенія церковных, обрядовь, въ бокахь ея также устроены многочесленных гробнецы. Соединелось ли это подземное владовще съ другами пристіанскими вноговми Саро di Monte, какъ предполагають современные жевполитанские археологи, рашить теперь довольно трудно, такъ болае что оно дадеко не вполив взучено; инзмій третій этамъ его еще вовсе не наслівдовань; и въ немъ не только не производить невыхъ систематическихъ раскопомъ, но даже очень ндехо сохраняють уже отврытые орески и другіе памятивии. Катаконбы въ Неаполь начали оставлять почти въ тоже-же время вакь и въ Рамъ, погребение въ нихъ препратилось въ следствое частыхъ нашествой варваровь, освернявшихъ тела унермять и разрушавшихь гроблицы. — Въ последнее время D. Salazaro въ первыхъ BENEVICENE CEOFFO COMERCE: - Studi sui monumenti dell'Italia meridionale dal IV al XIII secole. Napoli 1871-издаль понін съ оресовъ неанолитанских ватаконбъ четвертаго и пятаго стоявтій.

повъ, не могло нравиться христіанамъ, питавшимъ такое великое уваженіе къ праху вірующихъ, и допускалось ими только въ крайнемъ случать. Вынапывание могиль на поверхности вемли въ одинъ ярусъ заняло бы огромныя пространства. Петому-то христіане прибъгали въ этомъ случай къ особенному способу погребенія, который удовлетворяль ихъ потребностямъ и вибств сберегалъ мъсто. Мертвые въ втихъ могилахъ находились между двумя параллельными наменными станами, которыя шли въ вемлю иногда на значительную глубину, оставляя пространство достаточное для помъщенія одного повойника; тъла лежали одно надъ другимъ на утвержденныхъ плитахъ или черепицахъ и были ими же разделены. Язычники и Евреи употребляли также могилы подобнаго рода; ихъ нашли въ окрестностяхъ Рима и въ Еврейской катакомбъ, о поторой мы будемъ говорить ниже. Христіанскаго происхожденія, онъ видны болье или менье хорошо сохранивщіяся надъ катакомбами Каллиста, Киріани и въ другихъ мъстахъ. Цернви и базилини Рима виъ городскихъ стънъ, съ четвертаго столътія, были постепенно окружены тавими могилами. Этотъ легкій и дешевый способъ погребенія особенно началъ входить въ употребление въ Римъ послъ торжества церкви: очень въроятно однако, чтокъ нему прибъгали и раньше въ тъхъмъстахъ, гдъ у христіанъ не было катакомбъ. Но гробницы, устроенныя на поверхности земли, часто въ нарочно для этого назначенныхъ зданіяхъ или около ихъ, разумъется, не представляли безопасности ипогеевъ, вырытыхъ въ скатъ ходиа или въ глубинъ земли, и до торжества церкви не могли быть иногочисленны въ Римъ, гдъ христіане постоянно находились передъ глазами властей, отъ произвола которыхъ иногда зависъла ихъ свобода и существованіе. Въ провинціяхъ имперіи, гдъ последователи ученія Спасителя были менте стъснены, кладбища нескрытыя употребляли въроятно чаще; можно предположить, что они существовали въ большемъ водичествъ, чъмъ ихъ находять теперь; но такъ какъ они не были скрыты, то подверглись разрушенію во время преследованій 3-го столетія и особенно при уничтожении христинскихъ памятниковъ, сопровождавшемъ гоненіе Діовлеціана.

Гробницы въ катакомбахъ имъютъ за ръдкими исключеніями постоянно одну и ту же форму, описанную выше, и устроены по одному принятому типу (если и попадаются могилы, выкопанныя въ полу галерей,
на подобіе употребляемыхъ нами, то мхъ не много. Можно предположить не безъ основанія, что онъ подражаніе, по возможности близкое
гробницъ Ідсуса Христа. Тъло Спасителя было похоронено Іосифомъ изъ
Аримаееи: «взявъ тъло, Іосифъ обвилъ его чистою плащаницею и положилъ его въ новомъ своемъ гробъ, который высъкъ онъ въ скаль; и
приваливъ большой камень къ двери гроба, удалился». \*)

Гробницы христіанъ были также высёчены въ скалё, т. е. въ вернистомъ туфё, и тёла ихъ предавали вемлё также обвитыя полотномъ. Эту форму гробницъ и способъ устроивать ихъ въ подвемныхъ галереяхъ или комнатахъ (cubiculi) римскіе христіане переняли у Евреевъ или у другихъ восточныхъ народовъ, наполнявшихъ тогда Римъ.

До распространенія въ Рим' христіанской религіи и даже до появленія ся Евреи уже имъли въ этомъ городъ свои катакомбы. Первоначально еврейская колонія въ Римъ составилась большею частію изъ потомковъ отпущенниковъ, приведенныхъ павиниками Помпеемъ посав завоеванія имъ Востова. Въ рабствъ они не оставили въру отцовъ и неувлонялись отъ соблюденія религіовныхъ обрядовъ. Новые эмигранты изъ Палестины скоро потомъ начали переселяться въ Римъ, сабдуя тому влеченію, которое привлекало къ столицъ міра народы побъжденные, преимущественно изъ восточныхъ странъ. Евреи служили въ Римъ носильщиками, разнощиками, стояли очень низко въ общественномъ мижнін, занимались мелкой торговлей, продавали и міняли всякаго рода хламъ, просили милостыню и искали провелитовъ. Число ихъ постоянно увеличивалось, такъ что въ первоиъ столетіи у нихъ было въ Римъ наскольно кладбищъ и синагогъ, \*\*) находившихся въ постоянныхъ сношеніяхъ съ Герусалимомъ. Они селились въ Римъ особенно около Тибра въ нездоровомъ кварталъ, примыкавшемъ къ той части города, которая теперь навывается Trastevere. Не далеко оть этого мёста они вырыли

<sup>&</sup>quot;) OTE MATGOR PARE. XXVII.

<sup>\*\*)</sup> Одна изъ няхъ посила имя Августа, другая Агриниы.

въ отлогостяхъ холиа Monte-Verde подземное иледбище, и хоронили въ немъ своихъ умершихъ отдъльно отъ Римлянъ язычниковъ.

Катакомба эта находится приблизительно въ серединъ ходиа Мопте-Verde. Возіо видъдъ ее въ 1602-иъ году и говорить между прочинъ, что она ни чъмъ не отдичается отъ христіанскихъ кладбищъ этого рода, но сдълана небрежно, грубо и заключаетъ тольно двъ небольшія комнаты (cubicula). Во всей катакомбъ Возіо не нашелъ ни одного остатка живописи, ни куска мрамора, но видълъ изображеніе ковчега завъта, священнаго еврейскаго свътильника съ семью вътвями и большое количество надписей, въ которыхъ умершимъ даютъ иногда титулъ отца или матери свиагоги. На одной изъ подобныхъ эпитафій говорится про Римлянку, за шестнадцать лътъ до смерти принявшую законъ Моисея, получившую при этомъ имя Сары и сдълавшуюся впослъдствіи матерью синагоги, что можеть служить доказательствомъ свободы распространенія еврейской религіи между Римлянами.

Необывновенная простота и скудость этой катакомбы объясняется тёмъ, что около жила самая бъдная часть еврейской колонін Рима. После посвіщенія Возіо этого впогея, образованіе котораго следуеть отнести въ последнивь временавъ республики или въ первому столетію вмперіи, онъ былъ снова оставленъ, входы его обрушились и заросли до такой степени, что въ сороковыхъ годахъ Р. Магсіі, не смотря на тщательные розыски и на продолжительныя усилія, не могъ найти его.

Но въ последнее время открыли въ окрестностяхъ Рима две другихъ еврейскихъ катакомбы. Первая наъ нихъ ") принадлежить ко второму или третьету столетію после Р. Х. и находится близъ Аппісвой дороги около катакомбы Каллиста. Вёроятно, она служила кладбищемъ Евреямъ, обитавшимъ недалеко оттуда у Porta Capena. Эта катакомба менёе общирна, чёмъ та, которую видёлъ Bosio; но въ ней нашли много надписей, изображеній религіознаго характера, следы позолоты и укращеній, если не совершенно чистаго классическаго стиля, то очень приближающихся къ нему. Она начинается зданіемъ, хорошо сохранавшимся, которое представляеть всё расположенія смнагоги; въ него входили съ улицы, и съ противуположной стороны оно находилось въ прямомъ сообщеніи съ подземельемъ. Въ самомъ зданіи были также устроены гробницы. Вёроятно, когда въ шпогей не было больше мёста, мертвыхъ

<sup>\*)</sup> Cimitero degli antichi Ebrei. Raffaele Garrucci, Bema 1862.

начали хоронить въ самой симагогъ. Слъды гробницъ въ нъсколько этажей видны въ стънъ, отдълявшей пространство, назначенное для женщинъ. Горизонтальныя наши, или loculi, этого ипогея высъчены въ бо-кахъ ходовъ и комнатъ въ нъсколько ярусовъ, иногда нараллельно къ галереъ и cubiculum, иногда перпендикулярно къ никъ ") и задъланы плитами или черепицами совершенно такъ, какъ въ христіанскихъ катакомбахъ.

Не-трудно замътить, что это кладбище принадлежало болъе богатымъ Евреямъ, но не всв его памятники однако вибють чисто библейскій характеръ. Напримъръ, въ одной изъ комнатъ видно изображение двухъ человъческихъ фигуръ, что не позволялось закономъ Моисея; онъ не заимствованы изъ Ветхаго Завъта, или изъ исторіи Іудейскаго народа, а изъ міра языческаго и представляють крылатую женщину, въроятно побъду, которая въ одной рукъ держитъ пальмовую вътвь, а другой подымаеть вёновь надъ головой нагаго юноши съ лавровой вёткою въ рукв. Въ томъ-же cubiculum, т. е. комнать, видны павлены \*\*) стоящіе на сферахъ, пегасы, птицы, рыбы и другія животныя, значеніе которыхъ трудно объяснить. На стънахъ другой комнаты написаны четыре врылатые генія, представляющіе времена года, и женщина въ коронъ, держащая въ одной рукъ рогъ изобилія, а въ другой плоскую вазу, изъ поторой льеть на землю жидкость. Это аллегорическое изображение Фортуны, изобилія, счастія, въчныхъ идеаловъ еврейскаго народа, перенято у римскаго языческаго искусства.

Если и предположить, что туть схоронены только Римляне, обращенные въ еврейскую религію, а не коренные Евреи, то, не смотря на это, присутствіе подобной живописи возлів ихъ гробницъ—факть не лишенный интереса, который можно объяснить тімь, что тенденція сблизиться съ языческимъ міромъ преобладала во многихъ еврейскихъ синагогахъ вніз Палестины. Остальные комнаты этого кладбища украшены проще, или въ болье восточномъ вкуст расписаны красными и світло-желтыми полосами.

Рядомъ съ фигурами, перенятыми у языческаго искусства, видишь также въ этой катакомов изображения чисто еврейския. На барельефъ

 <sup>\*)</sup> Гробинцы посладней формы встрачаются и въ христіансинхъ натансибахъ, мо очень радко.

<sup>\*\*)</sup> Свиводическое изображение воспресения, петорое встрачается также и из христіанском вспроства.

одного мраморнаго саркооага представленъ священный семисвічникъ среди растеній, плодовъ и деревьевъ южной природы. Другой саркофагъ украшенъ языческими фигурами римской работы; въроятно онъ служилъ два раса, прежде чёмъ перейти въ руки Евреевъ, потому что на немъ видна также и христіанская монограмма. Портреты въ барельефъ мужа и жены, Римлянъ, первоначальныхъ хозяевъ его, стерты, спилены, и языческія взображенія его были скрыты подъ землей; въ такомъ положеніи его нашли въ еврейской катакомбъ.

Нельзя не замътить, что въ образъ расписывать ствны и потолки комнать и галерей въ катакомбахъ Рима много общаго у христіанъ и Евреевъ. Но это только потому, что тъ и другіе употребляли формы классическаго искусства для выраженія своихъ идей и слѣдовали его манеръ украшая гробницы. Вообще видно, что Евреи въ Римъ не принадмежали въ той исключительной партіи, которая, упорно держась старины, отвергая всякое нововведеніе, все чужестранное, погубила своею нетернимостію и фанатизмомъ еврейскій народъ; а скоръе въ той, которая переняла въ нъкоторой степени элленическое образованіе, принесенное на Вестокъ завоеваніями Александра Македонскаго.

Это проявляется также и въ ихъ надгробныхъ надписяхъ. У себя въ Палестинъ Евреи не писали на могилахъ; только послъ сношенія съ Римлянами эпитафіи вошли у нихъ въ употребленіе. Онъ также заключають просьбы отъ имени умершаго уважать мъсто его покоя, не сбрасывать надписи, не разрушать гробницы и иногда описывають начества ногребеннаго или выражають чувства и сожальніе его родственниковъ и друзей. Большая часть этихъ эпитафій сдълана на греческомъ язывъ, очень мало на латинскомъ, ") и не одна изъ до сихъ норъ найденныхъ—на еврейскомъ язывъ. Всего только одинъ разъ начерчено поеврейски слово «въ миръ» возлъ имени написаннаго погречески.

Вторая еврейская катакомба была открыта въ 1867 мъ году совершенно случайно, при выкапываніи подземелья въ виноградникахъ графа Сімагга, также возлі Аппіевой дороги, недалеко отъ христіанской катакомбы Св. Севастіана. Надписи ся сділаны на греческомъ языкі, и кажутся древніе найденныхъ въ катакомбі, о которой мы говорили вы-

<sup>\*)</sup> Иногда датиновая надинсь написана гроческими буквани, и наобороть. Это не самое встрачаемы им и вы кристіанских натаконбахь.

ще; священный свётильникъ и другія еврейскія религіозныя изображенія нарисованы или вырёзаны на плитахъ, которыми задёланы гробницы.

### XI.

Погребеніе въ подземельяхъ существовало не у однихъ Евресвъ, а у многихъ восточныхъ или, лучше сказать, симетическихъ народовъ. До сихъ поръ можно видёть слёды подобнаго рода гробницъ въ Египтъ, въ Цалестинъ, въ Сиріи и въ тъхъ странахъ, куда проникали Финикіяне, гдъ основывались ихъ колоніи, около Бареагена, на островахъ Мальтъ, Сардиніи, Сипиліи и вообще на берегахъ Средиземнаго моря. Такъ хоронили Этруряне, и сосъдніе съ ними народы Италіи перенали у нихъ втотъ способъ погребенія. Онъ былъ употребляемъ и Греками особенно въ ихъ колоніяхъ на югъ Италіи и въ Сициліи. Всъ эти ипоген или погребальныя пещеры состоять изъ одной или нъсколькихъ четыреугольныхъ комнатъ, какъ сибісија въ христіанскихъ катакомбахъ, и выконаны превиущественно въ скатъ холмовъ. Тъла умершихъ положены въ горизонтальныя ниши, высъченныя въ туфъ, или въ саркофаги, поставленные на землъ.

Въ самомъ Римъ последователи различныхъ восточныхъ религій имъли также свои катакомбы, и очень вёроятно, что оне образовались несколько раньше еврейскихъ и христіанскихъ подземныхъ кладбищъ.

По мъръ того какъ Римляне входили въ сношенія съ Востокомъ м покоряли его, побъжденные народы восточныхъ странъ наводняли Римъ и, можно сказать, въ свою очередь завоевали столицу міра своими върованіями, нравами, обычаями и суевъріями. Имъ было дозволено совершать религіозные обряды, молиться и хоронить согласно ихъ обыкновенію. Если они иногда и подвергались преслъдованіямъ, то очень не продолжительное время; только върованія, имъвшія исключительный и неопредъленный характеръ, или новыя религіи были мало терпимы въ Рамъ. Восточныя повлоненія не замедлили найти послъдователей и между Рамлянами,

ноторые, перенимая нравы Востока, перенимали также и его суевърія "). Дорога имъ уже была приготовлена до ихъ появленія. Въ последнія стольтія республики въковыя учрежденія Рима начали терять силу и значеніс; сохраняя форму, они ляшались души и витесть съ нею права на существованіе; довъріе въ немъ пропадало; принципы, до того руководившіе въ семейной и общественной жизни, оказывались несостоятельными. Языческіе римскіе боги, судьба которыхъ была такъ тасно связана съ судьбой Рима республиканского и его гражданскимъ строемъ, не могли освящать новый порядожь вещей и новые принципы не утративъ часть своего божественнаго характера; и въра въ нихъ не могла не пошатнуться, когда религіозныя учрежденія превратались для патриціевъ въ средство сохраненія власти, когда поколебалось устройство республики и пала ея свобода. Повлоненіе оффеціальнымъ богамъ продолжалось въ видъ государственной необходимости, и большинство, какъ всегда бываеть въ такихъ случаяхъ, довольствовалось соблюдениемъ обрядовъ умирающего явычества, которое не было въ состояніи удовлетворить религіозному стремленію общества. Подобное нравственное состояніе какъ нельзя лучше способствовало распространению суевърій Востока-страны, но мивнію древнихъ Римлянъ, загадочной и таинственной по преимуществу. Испытанія и очищенія восточныхъ поклоненій, требовавшіяся отъ новообращенныхъ, и посредствомъ поторых в доходили до ининаго прямаго сообщенія съ божествомъ, одицетворяющимъ въ себъ всъ силы природы; запутанный таинственный смысль и мистическій характерь этихь вірованій; торжественная помпа ихъ обрядовъ и ихъ сложныя церемоніи, которыя всегда болье нравятся массъ народа, чъмъ простыя религіозныя формы и философскія иден; --- все это не могло не производить сильнаго внечативнія на людей, утратившихъ, въру въ иногочисленныхъ греко-римскихъ боговъ, и чувствовавшихъ, въ сябдствіе противодбиствія, непреодолимое влеченіе въ единобожію.

По временамъ римскія власти, озабоченныя значительнымъ распространеніемъ новыхъ повлоненій или плутнями и скандалами ихъ жрецовъ, изгоняли массами изъ Рима и Италіи или ссылали послѣдователей иностранныхъ, преимущественно восточныхъ върованій, и разрушали ихъ

<sup>\*)</sup> Ювеналь вы одной изы своихы сатиры сы гийнены говориты, что Оронты, главная рака Сирін, на берегалы поторой былы построены городы Дитіохія, уже давис течеты вы Тибра.

храмы. Но влечение общества въ этимъ загадочнымъ и таниственнымъ силамъ одолъвало противодъйствие властей. Изгнанные жрецы и повлонники гонимыхъ суевърій понемногу возвращались снова, снова были терпины, и тайно или явно распространали свое учение въ Римъ, преимущественно между женщинами, во всёхъ классахъ общества, начиная отъ самыхъ назшихъ до высшихъ, не исплючая и императорскихъ фамилій, не исключая и самихъ императоровъ. Вто не отдавался совершенно таниственной религи, не принималь ся окончательно, тоть следоваль ея наружнымъ формамъ, исполнялъ ея сложныя церемонів, ея очистительные обряды, надъясь этимъ умилостивить загадочное божество. Религін, представлявшія больше элементовъ монотензма и положительнаго върованія, объщавшія болье опредвленнымъ, болье яснымъ и утвердительнымъ образомъ вагробную жизнь и награждение послъ смерти, особенно находили много последователей. \*) Впрочемъ нельзя сказать, что до появленія христіанства одно какое нибудь верованіе было более распространено, чъмъ остальныя; своръе это было полное смъщение самыхъ разнородныхъ, самыхъ разноплеменныхъ религій. Рядомъ съ еврейскимъ закономъ, также имъвшимъ въ Римъ не малое число послъдователей, о чемъ говорять многіе ячыческіе писатели, распространялись повлоненія восточнымъ божествамъ, Изидъ в Серапису; \*\*) в виъстъ съ обожаніемъ персидскаго бога, одицетворенія солица-Mithras, распро-

<sup>\*)</sup> Отличетельной чертой въ харавтерй религіознаго сестейнія этой эпохи (т. с. стольтій предмествовавших и непосредственно слідовавших за колименно христіанства) было въ Греція, равно вакъ и въ Италія стремленіе въ соединенію иногочесленных болественных силь, одицетворенных въ образи боговь и богивь отдильных городовь и самилій, въ одно болество. Это двишеніе было вызвано отчасти греческой силососієй, которая, переведи болество изъ узкой и локальней его ссеры, гдй оно до такъ поръ вращалось, из двительности всемірной, изванило прежисо понятіє о немъ, йозвело его на высшую степевь и придало сиу больще моральное значеніе; отчасти также завосванінии Риміянъ, которые, соединяя върованія понеренныхъ ини народовь со своей религіей, обобщили, распроотранили и такъ сизвать сововувния ихъ въ одно. Осезијальное поилоненіе Рим язычеснаго, надо замістить, иміло мало исключительнаго, муниципальнаго, но было соединенісиъ вірованій различныхъ племень, составившихъ первоначально народъ римскій.

<sup>\*\*)</sup> Они вирочемъ потерили свой первобытный харавтеръ, такъ что ихъ своръе менно считать аленсандрійско-греческим, чёмъ египетскими богами; почитакіе ихъ было очень распространено въ последніе вёна до ромдества Христова на берегахъ Средвземняго моря.

странниось почитаніе различных сирійских и кареагенских боговъ и богинь.

Законы римскіе не запрещали послідователямъ всіхъ этихъ вірованій устраввать гробницы и хоронить мертвыхъ согласне ихъ обычаю въ подземельяхъ, нарочно для этого выкопанныхъ; присутствіе въ Римів этихъ ипогеевъ восточнаго характера, сліды воторыхъ уже открыты, даетъ право предполагать, чтр христіане, равно какъ и Еврем, переняли устройство иладбищъ въ пещерахъ у одного прототипа общаго всімъ симетическимъ народамъ; но при этомъ первые искали приблизиться, на сволько было возможно, къ образу погребенія Спасителя.

Самые Ремляне явычники имъли нъчто подобное катакомбамъ; до республики они погребали умершихъ въ подземельяхъ, какъ и сосъдніе Этруряне, и хотя впоследстви въ Риме жгли тела покойниковъ, что върожино было перенято у Грековъ, по древнее обыкновение хоронить ихъ никогда не были забыто и оставлено совершенно. Нъкоторыя патриціальные фанили, какъ напримъръ Сципіоны и весь родъ Корнеліевъ, продолжали следовать обычаю своих отцовь и влали тела умершихь въ саркофаги, которые "ставили или въ ипоген, \*) наи въ великолъпныя мавзолен, развалины которыхъ до сихъ поръ еще укращаютъ римскую Кампанію. Но кром'я этихъ памятниковъ, въ окрестностихъ Рима, преимущественно вдоль консулярныхъ дорогъ - Appia и Latina, и въ последнее время недалево отъ Porta di S. Sebastiano, отврыты небольшіе впосен съ одною или ибсколькими комнатами и незначительными галерении, въ стънахъ которыхъ высъчены горивонтальныя гробницы какъ и въ христіанскихъ катакомбахъ. Всв эти подземелья нельзя приписать вских чительно однимъ последователямъ восточныхъ вёровамій, а слідуеть скорбе предположить, что до появленія въ Римб иностранныхъ повлоненій и христіанства не только одни патриціальныя фанилін, но и люди изъ другихъ классовъ общества слъдовали древнему обычаю и хоронили умершихъ въ ипогенхъ, устранвая гробницы часто восточнаго характера, перенятыя первоначально у Этрурянъ.

Ноложительно извъстно однако, что обыкновение сжигать тъла на ко-

<sup>\*)</sup> Извастная всама посащавшим Рима гробинца Сципонова, высачения вы ту-«В ва ската ходиа, ва воторой стояли сарвоемия, одина иза водобныха склепова внатныха родова. Ва Помпей до сиха пора нашли три сарвоеми са остативши невошменныха трупова.



стракъ вошло въ Римъ во всеобщее употребление въ въна республики, и что погребение въ земав въ это время можно считать какъ исключение. Только младенцевъ умершихъ раньше сорока дней не сжигали на кострахъ, а хоронили въ городъ, въ особенно для этого назначенныхъ гробняпахъ. Точно также зарывали въ землю тъла самоубійцъ и пораженныхъ. громомъ; тъ и другіе были одинаково ужасны для Рамлянъ, первые какъ нечестивые, а вторые какъ личные враги Юпитера. Но въ последніе годы республики, вероятно въ подражаніе восточнымъ народамъ, и повже можеть быть дристіанамъ, погребеніе тела начало входить въ большее употребление между богатымъ, равно какъ и бъднымъ классомъ римскихъ жителей. После царствованія Антониновъ мертвыхъ жгли все ръже и ръже, и въ пятомъ столътіи костры были окончательно оставлены; многочисленные саркофаги, наполняющіе церкви и музеи Италіи п Европы, принадлежать преимущественно въ первымъ въкамъ Имперіи, равно какъ и большая часть техъ римскихъ языческихъ подземныхъ гробинцъ, имъющихъ характеръ семейныхъ склеповъ, которыя были открыты въ окрестностихъ Рама. Самыя замъчательныя между нами впогеи, отпрытые въ холив Pincio около дороги Salaria Vecchia, въ холив Monte Verde и осебенно гробница фанили Nasoni (теперь разрушен\_ ная), находившаяся не далеко отъ Рима, у консулярной дороги Flamiпіа; она отичалась темъ, что представияла много общаго съ христіанскими катакомбами, какъ въ расположении и устрействе, такъ и въ манеръ расписывать и украшать стъны и потолки подземныхъ комнатъ. Эти ипоген по большей части украшены живописью, лъпными работами и мозанками, приближающимися своимъ стилемъ къ искусству первыхъ въковъ имперіи; они въроятно одновременны со иногими фресками катакомбъ. Напротивъ также языческіе силены возлів Via Latina, Via Apріа, не далеко отъ Porta di S. Sebastiana, упомянутые выше, которые следуеть отнести на тому времени, вогда обывновение сжигать твла было въ полной силь, незначительны, бъдны, безъ укращеній и надписей.

## XII.

Что-то подобное ватакомбахъ существовало следовательно у язычниковъ въ Римъ раньше появленія восточныхъ повлоненій, раньше образованія тамъ еврейской колоніи, и такимъ образомъ раньше распространенія христіанства. Но у кого бы христіане ни переняли форму своихъ подземныхъ кладонщъ, у Римлянъ ин 'язычниковъ, у последователей ли сектъ Востока или у Евреевъ, между ипогеями этихъ народовъ и христіанскими катакомбами все таки громадпая нензивримая разница и именно то различіе, которое существуеть въ ученія, въ принципахъ, въ идеяхъ, въ судьбъ христіанства и остальныхъ върованій. Катаконбы Евреевъ, язычниковъ, народовъ Востока незначительны, какъ распространение нхъ поклоненій, и вибють характерь разъединенія и исключительности. Ватакомбы христіанъ разростаются съ наждымъ годомъ все болье и боятье, расширяются, какъ ихъ міровая религія, и сохраняють постоянно характеръ общественности. Первыя — только семейныя гробницы, онъвыкопаны для извъстныхъ фамилій или обществъ, это отдёльные склепы, семейные впоген; вторыя-колоссальный непрополь, изумляющій насъ своею громадностію, принявшій въ свои широкія объятія членовь одной обширной общины безъ раздичія національности, родовъ в состояній.

Кврейскія катакомбы имъють болье общественный характерь, чъмъ мпоген восточныхъ и языческихъ върованій,— религіозныя и національныя узы связывали Евреевь, поселившихся въ Римъ, и составляли изъ нихъ одно семейство; у нихъ также появилось влеченіе соединять галереями отдъльныя фамильныя гробницы; но ихъ катакомбы имъють скоръе характеръ кладбища, составленнаго изъ соединенія многихъ семейныхъ склеповъ, чъмъ общаго мъста погребенія членовъ большой общины, подобно христіанскимъ катакомбамъ. Фамильныя гробницы существовали также у христіанъ; мы увидимъ дальше, что изъ соединенія отдъльныхъ склеповъ и составились катакомбы или по крайней мъръ многія части ихъ. Что христіане не были обязаны хоронить въ извъстномъ мъстъ, видно по надписямъ и по литературнымъ памятникамъ церкви: такъ напримъръ въ дъяніи мучениковъ часто говорится, что они были положены въ монументахъ и садахъ, которые приготовили себъ при жиз-

ны; \*) но эти частныя гробницы не были отдёлены отъ церяви и общины тёмъ фактомъ, что муъ устроявали отдёльно; притомъ онё превращались въ общія кладбища, распускались и проподали въ сёти катакомбныхъ галерей, чего мы не находимъ въ еврейскихъ впогеяхъ. Попадаются также и семейныя христіанскія склепы, оставшіеся отдёльными вёроятно согласно желанію хозяевъ \*\*) для большей сохранности ихъ гробницъ.

Не далако отъ гробницы Сципіоновъ около двадцати лътъ тому назадъ была открыта педземная комната (теперь разрушенная), потолокъ которой украшали фрески, изображавшія библейскія сцены, совершенно подобныя катакомбнымъ. По есей въроятности это былъ христіанскій семейный ипогей, не соединившійся съ общимъ жладбищемъ. Гробницы этого рода чрезвычайно ръдки, и обывновеніе устранвать отдъльные склепы далеко отъ общихъ кладбищъ и церквей вошло въ обыкновеніе жежду христіанами въ концъ четвертаго и въ пятомъ стольтіи.

Катакомбы христіанъ отличаются отъ еврейскихъ и явыческихъ еще тъмъ, что первыя вырыты не только для одного погребенія, но и для

<sup>\*)</sup> Такъ напримъръ Severus, дъявонъ папы Маркеллина поица 3-го столътия, говорить въ надписи, что выкопаль въ натаконов Каллиста двойной кубикуль, т. е. погребальную коннату для себи и для своихъ (sibi suisque). Въ другой надписи гораздо дреживе первой, найденной въ 1853-иъ году въ натаконов Dumitilla, свазано, что ивато М. Antonius сдълаль для себя и своихъ върующихъ въ Господа (fidentibus in Domino) иногей. Можне предположить что хозяниъ этой гробнацы понималь подъ словани, приведенными выше, не тольно своихъ родственниковъ, но вообще всёхъ братьевъ своихъ во Христу.

<sup>\*\*)</sup> Оно выразвилось въ нѣсколькихъ надинсихъ, такъ напринѣръ въ одной язъ нихъ на греческонъ язынѣ, по всей вѣроятности принадлежащей въ первынъ временанъ распростраменія христіанства, сназаво отъ инени хозявия, что не только въ йодземией гробницъ, по н въ саду и портивѣ, находищихся возыѣ, не долженъ быть погребенъ ниято другой, в въ суду Всевышнаго призываютъ тѣхъ, поторые нарушатъ или позволять нарушать это востановисніе. Въ другой, сдѣланной на сарвоеатѣ, въ которонъ похоронели мужъ п вена христіане, сназано отъ виени ихъ: "in hortulia nostria зоссившие", т. е. "Мы отдѣляющей или удалнение въ наши сады". Не эти двѣ надписи, не выражающія внолиѣ братсинхъ чувствъ, дѣлаютъ исилюченіе изъ массы христіансвихъ запиграенческихъ панятняювъ, собранныхъ до сихъ поръ. Что желаніе отдѣляться не было въ харантерѣ первыхъ христіанъ, видае между прочвиъ по надписи 515 года, въ которой бегатый Рямлянияъ сипренно извиндетса въ устройствъ себѣ гробнацы въ своей землѣ, говоры, что если завидне сосъдство мучениювъ въ катаконбахъ, то не далено отъ того иѣста, гдѣ лешатъ его пряхъ, находится базилина Св. Викентія.

посъщенія и, можно даже сказать, для продолжительнаго пребыванія въ
нихъ, тогда какъ вторыя исключительно назначены для погребенія мертвыхъ. Это какъ нельзя лучше видно изъихъ устройства. Въ склюпахъ еврейскихъ, и вообще восточныхъ гробницу часто оставляли незадъланной, а
входъ въ самое подвемелье, — который былъ въ отлогости холма, и тогда
имълъ форму двери, или на ровномъ иъстъ, и тогда имълъ видъ квадратнаго
колодца, — закрывали огромнымъ камнемъ, отваливая его только въ случаъ
погребенія покойника. Посъщеніе мпоген при такихъ условіяхъ было не
возможно. Въ христіанскихъ же катакомбахъ гробницы были тщательно
задъланы и трупъ герметически запертъ, а входы напротивъ не завалены; при подобномъ устройствъ христіане могли собираться въ нихъ и
въ случаъ нужды находить убъжмице.

## XIII.

Но если не было правила, обязывающаго христіанъ хоронить въ извъстномъ мість, то съ самыхъ раннихъ временъ существовало у нихъ обыкновеніе, превратившееся впослідствій въ законъ, хоронить умер. шихъ отдільно, не въ смішеній съ послідователями другихъ вітрованій-Подобно тому какъ они дорожили покоиться возліт гробницъ мучениковъ, что должно было способствовать ихъ спасенію, точно также ненавистна была для нихъ мысль лежать посліт ємерти возліт языческихъ гробницъ, въ ихъ оскверняющемъ состідствіт \*). Впрочемъ тоже самое отвращеніе въ погребенію вмість съ людьми другой религіи существовало и у Римлянъ язычниковъ. Гробница у нихъ была подъ повровительствомъ особенныхъ законовъ и считалась неприкосповенной святыней. Хозяннъ ея,

<sup>\*)</sup> Извъстный ученый прошлаго стольтія, Мигатогі приводить надпись, найменпую имъ во Флоренців; въ ней сназано, что имито Jucundus, сдълавшись христівнивовъ, продлеть право свое на языческую гробинцу рабу Антонів, жены Друза. Это самая древняя издивсь изъ до сихъ поръ взвёстныхъ, въ воторой названы христівне.

какъ это видно по надписямъ, позволялъ хоронить возлѣ себя кого ему было угодно.

Мы видели, что язычники и Евреи хоронили мертвыхъ отдельно. Извъстно также, что у христіанскихъ сенть были свой катаконбы (онъ пона еще не отврыты), такъ напримъръ Новаціяны имъли въ Римъ ипоген съ самаго начала отдъленія ихъ отъ церкви. Случалось также, что последователи одного изъ техъ многочисленныхъ располовъ, которые появились въ первые въка распространенія новой въры, пользуясь гоненіямы или покровительствомъ властей, отнимали на время у христіанъ ихъ катакомбы, похищали изъ нихъ тъла мучениковъ и переносило въ свои владбища, чтобы придать последнимъ большее значение. Христіанамъ было запрещено ихъ религіозными властями посъщать ватакомбы секть и несомивнио раздвленіе мість погребенія тіхь и другихь. Слідовательно нельзя предположить, что вибств съ христіанами въ катакомбахъ лежать люди другой въры, - ни язычники, которые такъ заботились о своихъ гробницахъ, ни христіане не могли допустить подобное смъщеніе. Это всего лучше доказывають самые памятники: гробниць другаго върованія въ христіанскихъ катакомбахъ еще не нашли, хотя и открыты многія языческія надписи, долгое время приводившія въ затрудненіе изсиждователей подземнаго Рима. Воть какимъ образомъ объясняется этоть по видимому странный фактъ. Надписи писались или выръзывались на мраморныхъ плитахъ и плоскихъ. черепицахъ, которыми задълывали loculi, а если на нъкоторыхъ изъ нихъ читаещь слова чисто языческаго вначенія, то нельзя не замътить, что эти плиты и черепицы (они часто отбиты и лежать на нолу, но иногда находятся на своемъ первоначальномъ мъстъ) были употреблены христіанами какъ матеріаль или случайно упали въ катакомбы черезъ отверстія, нарочно сделанныя, чтобы пропускать свёть и воздухь въ подземелье. Многія изъ этихъ языческихъ надписей или вовсе не имъютъ смысла эпитафіи, или не соотвътствують мъсту, которое занимають, и противоръчать своему назначению. Такъ напримъръ въ нъкоторыхъ изъ нихъ говорится о целомъ семействе и о вліентахъ похороненныхъ вместе, тогда вавъ плита закрываеть гробницу, въ которой нельзя помъстить больше одного тъла. Иногда мраморная доска, будучи слишкомъ велика для своего назначенія, распидена, и отъ надписи остадась только одна часть ея, или на плить съ одной стороны выръзана эпитафія языческая, а съ другой христіанская, и первая обращена во внутрь ниши; часто также она со-

скоблена съ большой заботивостію, сбита, заназана известкой, или доска вставлена въ отверстіе горизонтальнаго loculus такить образонъ, что буквы оборочены внизъ. Однимъ словомъ, постоянно когда попадаются нехристіанскія надписи въ христіанскихъ катакомбахъ, онъ или сиысломъ, или положеніемъ не соотвътствуетъ своему назначенію.

Катакомбы иногда совпадають со склепами последователей другихъ върованій, но последніе вовсе не продолженіе первыхъ. Религіовное броженіе, упомянутое выше, началось въ римскомъ обществъ задолго до появленія христіанства, продолжалось несколько времени после торжества церкви и отразилось въ подземномъ Римъ. Гробницы послъдователей различныхъ върованій сгруппировались одна возль другой и были раздълены подъ землей только тонкою стеною туфа. Они тщательно избъгали другъ друга и мы вногда видимъ, что галерен въ христіанскихъ ватакомбахъ круго поворачивають въ сторону в мъняють направление нарочно, чтобы не встретиться со своими соседями; но такъ накъ обширный христіанскій пекрополь болве кледбищь другихь вёрованій разростался во всё стороны сётью галерей, то эти послёднія часто проходиле довольно близко отъ склеповъ языческихъ. Незначительные слои туфа, оставленные между неми, обрушелись отъ времени, или были прорыты изучавшими христіанскія древности, иногда грабителями, такъ что теперь нехристіянскія подземелья составляють продолженіе христіанскихъ и изъ однихъ незамътно переходишь въ другія.

Случалось иногда, что христіане, прожапывая впередъ галерем, не знали о существованім вблизи ипогеевъ другихъ върованій и соединялись съ ними. Такъ напримъръ въ центръ катакомбы Претекстата находятся гробницы послъдователей фригійской секты Sabazius и жреца или священняка бога-солица непобъдимаго Mithras \*), которыя христіане встрътили на своемъ пути; но отдълили себя отъ нихъ перегородками, слъды

<sup>\*)</sup> Канъ свазане въ его надгробной надинен: енисаніе этого интереснаго, единственнаго въ своенъ роді панатинна и его оресовъ, изобра нашинаго сниволи и танаства загадочнихъ восточнихъ вірованій, войдеть въ исторію христівноваго искусства, гді им снена возвратнися по распространничнися въ Рині до попысній христіанства, восточнимъ сентанъ не поведу опгурм Ороси, ийснельно разъ представленнаго въ натакомбахъ играющинъ на лері, и опруменнаго слумающим его звірьми, что віроятно долино было вырашать Христа, укрещающаго своими противни річами страсти людей: изобраненіе, въ поторомъ недази не запітить слідовъ почитаній дегондарнаго нівида Ороси, очень распространенное въ эти віна на Востоні.



воторыхъ до сихъ поръ еще видны. Есть также примъры встръть катакомбъ съ колумбаріями, или подземными комнатами, въ которыхъ хранился прахъ, по большей части, небогатыхъ людей. Не имъя средствъ построить для себя, для семейства и близкихъ мавзолей или вырыть ипогей, Римляне изъ низшаго власса общества, рабы, отпущеннями и тому подобные бъдняки дълали между собой ассоціаціи для покупки общей гробницы. Иногда богатая фамилія устроивала колумбарій для своихъ рабовъ и отпущенниковъ.

Въ стънахъ этого рода комнатъ отъ низа до верха симетрически, ярусами расположены углубленія, им'яющія форму небольшахъ нашей, какъ гићада въ годубятић, отчего и произошло название columbarium (т. е. голубятия). Въ ниши, которыхъ иногда бываетъ до щести сотъ, ставили мин вржимвали попарно небольшія урпы или повчеги формы саркофаговъ наъ мрамора, стекна, глины или другаго матеріала, и въ нихъ сохраняли пепель отъ сожженных в труповъ. Имена умерших в писали подъ нишей, а пространство въ стенъ между ними укращали живописью и лъпшыми работами, скоръе веселаго и живаго характера, чъмъ погребальнаго и печальнаго, придичнаго жидищу мертвыхъ. Часто представлены прыдатые генін, амуры, гириянды цвътовъ, птицы, рыбы, зелень и тому подобные предметы, граціозно расположенные въ влассическомъ вкусъ. Насколько колунбарій открыто въ окрестностяхъ Рима близь консулярныхъ дорогь; они вырыты на незначительной глубинъ; стъны и своды ихъ прежде немного возвышались надъ поверхностію вемли, и въ нихъ спускались по внутреннимъ каменнымъ лъстницамъ. Христіанскія катакомбы идутъ нъстолько глубже, въ вемль; но иногда верхняя галерея ихъ встръчала низшую часть колумбарія. Это не только оскорбляло религіозное чувство первыхъ христіанъ, но въ нъкоторыхъ случаясь могло быть для нихъ опасно; потому они сейчасъ же задълывали отверстіе и старались подстройками и стънами исправить вредъ, нанесенный языческой гробницъ. Въ владбищахъ св. Агнін можно видъть следы работь, чтобы спрыть подобное случайное соединение галерен христинской натакомбы съ колумбаріемъ.

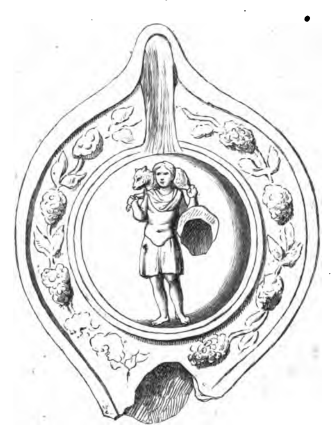
# YIX

Катакомбы находятся иногда въ прямомъ сообщение съ поверхностию земян посредствомъ трубъ, черезъ которыя проходиль свъть и возобновлялся воздухъ въ подземельъ. Последнее было необходямо, особенно въмъстахъ, назначенныхъ для собраній, и эти отверстія, «luminaria», встрачаются преимущественно тамъ, гдв совершались обряды и присходило богостужение. Многія ната luminaria, которыя видины теперь въ ватакомбахъ, провели послъ торжества церкви; до этого времени они были неудобны, потому что указывали путь въ впоген. Но безъ нихъ, какъ видно, нельзя было обойтись, и они существовали до прекращенія гоненій; были даже приміры, что палачи бросали въ нихъ мучениковъ. Luminaria очень часто интють косвепное направленіе, разширяясь въ томъ мъстъ, гдъ соединяются съ подземельемъ, чтобы освъщать двъ комнаты, и иногда галерею, раздъляющую ихъ. Обыкновенно они не много шире ввадратнаго аршина и въ тъхъ мъстахъ, гдъ проходятъ слои рыхлаго туфа или поццоланы, одъты нириичной стънкой, воторую возвышали нъсколько на поверхности земли, чтобы не позволять ей осыпаться и удерживать стокъ дождевой воды. Когда катаконбы были оставлены, врестьяне римской Кампаніи завалили luminaria до верха землей и каменьями.

Свёть, проходившій чрезь luminaria въ катакомомі, не быль достаточень, чтобы освіщать ихъ, и христіане должны были ходить въ этихъ подземельяхь не иначе какъ со свёчами или лампами. Множество глиняныхь и бронзовыхъ дампь были въ самомъ дёлё найдены въ катакомбахъ; ихъ носили въ рукв, ставили въ мебольшія, нарочно для этого сдёланныя ниши, гдё еще видны слёды копоти, на куски ирамора и черепицы, вдёланные въ стёну или прикрёпленые между плитами могиль, и иногда привёшивали на цёпочкахъ къ потолку комнать и галерей или къ канделибрамъ; часто ихъ находять на своемъ мёстё, какъ онё были поставлены или привёшены первыми христіанами. Броновыя дампы встрёчаются гораздо рёже глиняйыхъ, и по знакамъ и символамъ, изображеннымъ на нихъ, видно, что онё не принадлежатъ къ первымъ вёкамъ распространенія новой релягіи. По формё христіанскія дампы не отдичаются отъ языческихъ, найденныхъ въ большомъ количествё въ Помпеё и въ развалинахъ римскихъ зданій.

Если первыя не совершенно простой работы, то жакая нибудь фигура, знакъ, надпись или монограмма указываютъ ихъ христіанское происхожденіе; часто представленъ добрый пастырь, молящаяся женщина, Іона, и т. д. Рисуновъ № 9-й изображаетъ глиняную христіанскую лампу въ величину оригинала; на верхней части ся представленъ въ рельефъ добрый пастырь съ ягненкомъ на плечахъ, а вругомъ гирлянда изъ зелени





и вистей винограда. Изображение это очень тонкой работы и хорошаго стиля, что рёдко встрачается въ другихъ христіанскихъ ламиахъ. Отверстія по середина и у отбитой оконечности служили, первое — чтобы вливать масло, второе — для фитиля. Матеріалъ, изъ котораго сдалана эта лампа, превраснаго начества. По мижнію G. B. de Rossi ее слъ

дуеть отнести во второму или третьему въку. Подобно Кврениъ и язычникамъ, христіане ставили дампы въ самые гробницы, возлъ тълъ умершихъ, и ихъ потому находять не въ одномъ Римъ, а всюду, гдъ отврыты христіанскія владбища первыхъ въковъ.

Въ катаконбахъ лапиы употребляли не для одного освъщенія, ихъ зажигали также около иогалъ упершихъ въ извъстиме дни: обычай, существовавшій и въ другихъ религіяхъ. У Римлянъ это былъ родъ почести усопшему и духамъ смерти, сторожившимъ и оберегавшимъ гробницы. Свътъ торящихъ лампъ по мнёнію язычниковъ разстивалъ мракъ, въ который былъ погруженъ умершій, что доставляло ему какъ бы продолженіе существованія послё смерти. До какой степени эта мысль занимала Римлянъ, видно по нъсколькимъ надписямъ, въ которыхъ говорится объ освобожденіи рабовъ, съ условіемъ, что они будутъ содержать возлё праха ихъ прежняго владёльца горящую лампу весь годъ или опредъленное число дней.

У гробницы того, кто не могь доставить себё послё смерти подобной роскоши, зажигали лампу въ положенные дни, преимущественно въ февраль (мъсяцъ, посвященномъ воспоминанию мертвыхъ и исполнению надгробныхъ обрядовъ), и чъмъ больше дорожили умершимъ, тъмъ больше лампъ горъло у его праха.

Евреи также имѣли обыкновеніе освѣщать гробницы; лампы подобныя христіанский и языческий, съ изображеніемъ священнаго свѣтильника съ семью вѣтвями и другими въ этомъ родѣ, были найдены въ еврейскихъ катакомбахъ въ Римѣ. Христіане переняли или, лучше сказать, продолжали этотъ обычай; только у цихъ онъ получилъ совершенно другое значеніе. Для нихъ горящія лампы на гробницахъ были символомъ того небеснаго свѣта, который церковь просила для умершихъ. Свѣтъ — одно изъ условій небеснаго блаженства у христіанъ: адъ— мѣсто тьмы, рай — мѣсто сіянія. Во многихъ другихъ религіяхъ, едва ли не во всѣхъ извѣстныхъ до сихъ поръ, мравъ составляеть начало непріязненное, враждебное человѣку и есть атрибутъ зла, тогда какъ свѣтъ — принадлежность добра. Въ христіанскихъ надписяхъ часто выражена надежда, что умершіе находятся въ вѣчномъ свѣтѣ въ мѣстахъ сіянія.

Туть также рѣзко выказывается, какъ велико было различіе во взглядѣ на смерть и въ понятіи о загробномъ существованіи у христіанъ и у язычниковъ. Послѣдніе пишуть въ эпитафіяхъ, что мертвые окру-

жены мракомъ могилы; часто отъ ихъ имени говорять, что они находятся во тьмѣ (in tenebris) и лишены свѣта; около ихъ гробницъ зажитаютъ дампы, чтобы разсѣять этотъ мракъ. Загробное существованіе у язычниковъ не переступало предѣловъ могилы; христіане напротивъ говорять про своихъ умершихъ, что они живутъ въ свѣтѣ, наслаждаются свѣтомъ, и зажиенныя дампы у нихъ—энблематическое представленіе этого свѣта; въ гробницѣ же новоится только тѣло ожидающее воскрессенія.

Въ день смерти мученика христівне собирались у его ногилы, и окру , жали ее горящими лампами; этотъ обычай вошолъ у нихъ въ употребленіе съ очень раннихъ временъ; также и гробницы другихъ христівнъ родственники освъщали въ день ихъ кончины.

Послѣ превращенія гоненій огонь не потухаль передъ прахомъ святыхъ. Около ихъ почитаемыхъ гробницъ часто находять небольшіе каменные столбики съ углубленіями на верху, въ которыя вставляли дампы, и масло изъ нихъ разсылалось во всѣ концы свѣта.

Христіанскія лампы были найдены въ большомъ количествъ въ Римъ и внъ катакомбъ, какъ напримъръ въ развалинахъ дворца Цезарей на Палатинскомъ холмъ. Нельзя предполагать, что всъ онъ служили въ подземныхъ кладбищахъ или въ домахъ послъ торжества церкви. Часто онъ грубой, простой работы, и неудобныя для держанія въ рукъ; число ихъ притомъ слишкомъ велико для одного домашияго употребленія. Очень въроятно, что ихъ изготовляли нарочно для иллюминацій въ память необыкновенна со событія или по случаю торжества; это подтверждается надписями и изображеніями ихъ, въ которыхъ видънъ намекъ на заштательное происшествіе или на особенный праздпикъ.

Обывновеніе освіщать дома и улицы въ день религіозныхъ или гражданскихъ праздниковъ существовало съ давнихъ временъ у Евреевъ и у Римлянъ язычниковъ. Множество лампъ также очень простой и грубой работы, которыя могли служить только для иллюминаціи, открыты въ развалинахъ Помпен. Христіанамъ было запрещено освіщать свои дома, если торжество иміло языческій характеръ, что візроятно иногда ставило ихъ въ большое затрудненіе и подвергало опасностямъ; потому-то можеть быть не всі соблюдали это правило, какъ видно изъ словъ строгаго Тертуліана, который негодуєть за это на своихъ робкихъ единовізр-

цевъ. Тотчасъ же послѣ торжества церкви христіане дѣлали въ праздники точно такія же пляюнниція, и уже инператоръ Константинъ въ ночь на пасху великолъпно освъщалъ городъ.

### XY.

По катакомбнымъ надписямъ, въ которыхъ упоминается, гдѣ обитали умершіе, видно что христіанъ хоронили на сколько было возможно въ ближайшихъ отъ ихъ жилища кладбищахъ. Особенно во время нѣкоторыхъ гоненій, когда переноска тѣла изъ дома въ педземелье по улицамъ многолюднаго города представляла опасности, они должны были придерживаться этого правила.

Обряды погребенія христіанъ въ началѣ вѣроятно мало отличались отъ исполняемыхъ въ этомъ случаѣ Еврении и Римлянами. Много религіозныхъ перемоній изъ міра іудейскаго и илассическаго были переняты первыми христіанами, но при этомъ они, разумѣется, стырались избѣгать всего, что имѣло чисто языческій или исключительно еврейскій характеръ.

У христіанъ тълу надлежало воскреснуть, и потому оно дълалось предметомъ особенныхъ попеченій, — его мыли, натирали благовоннымъ масломъ и окружали ароматическими травами, что препятствовало до нъвоторой сте пени его быстрому разложенію. Потомъ его завертывали въ бълую простыню и перевязывали въ нъсколькихъ мъстахъ тесемками. Въ подобныхъ пеленкахъ изображенъ множество разъ воскресающій Лазарь во фрескахъ и на саркофагахъ катакомбъ. Остатки мучениковъ иногда завертывали въ драгоцънныя ткани. Приготовленное такимъ образомъ въ погребенію тъло не выставляли передъ дверьми земнаго жилища умершаго, какъ это дълалось у Римлянъ, а оставляли до погребенія въ самомъ домъ, въ мъстъ называемомъ ссепасицит, обычай, перенятый въроятно у Евреевъ. Послъ перенесеній покойника въ катакомбы его съ молитвами влали въ гробницу; но только въ царствованіе Константина установились погребальныя обряды.

Во времена гоненій, когда входъ въ патакомом былъ запрещенъ, разумѣется не исполняли никакихъ церемоній; умершихъ приносили тайно и хоронили съ поспѣшностію. Иногда даже ихъ принуждены были скрывать нѣсколько времени въ домахъ; это видно по остаткамъ извести, которую часто находятъ въ гробницахъ. Она была положена между двума простынями, составляла пластъ приблизительно въ палецъ толщины и покрывала тѣло съ ногъ до головы. Оттиски ткани сохранились на ел кускахъ, и можно замѣтить, что полетно, находившееся ближе къ тѣлу, нѣсколько тоньше того, которое было съ наружной стороны. Въ подобному способу предохраненія воздуха отъ зараженія разлагающагося трупа христіане должны были прибѣгать только въ такомъ случаѣ, когда переноска покойника въ катакомбы немедленно послѣ его смерти была не возможна по какимъ либо причинамъ.

Вмёстё съ скелетами цёльныхъ труповъ попадаются въ гробницахъ и отдёльныя кости, на которыхъ иногда видны слёды огня; находятъ также скелеты безъ нёкоторыхъ членовъ, безъ череповъ, или одни черепа. Изъ этого видно, что христіанамъ во время гоненій не всегда удавалось уносить тёла мучениковъ, и они въ такомъ случать хоронили только тт части, которыя могли спасти.

Въ день сперти или рожденія этихъ героевъ вёры, послё совершенія - надъ гробницами ихъ молитвъ и религіозныхъ обрядовъ, происходили иногда въ самыхъ катакомбахъ братскія транезы священнаго характера; ихъ устранвали также при рожденіи, свадьбъ и погребеніи христіанъ. Но первыя, т. о. тъ, которыя дълали въ честь мученика, имъли болъе религіозный и общественный характеръ, чемъ вторыя, и оставили после себе более следовъ и памятнивовъ. Обывновеніе это чисто языческаго характера существовало также и у Евреевъ, но какъ все, что переняли христіане, получило у нихъ особенное чисто христіанское значеніе. У Евреевъ на погребальные пиры приглашали всёхъ безъ различія, они назывались хлёбомъ скорби. чашей утъшенія, и во время Апостоловъ достигли такой роскоши, что богатые люди впадали въ нищету, исполняя этоть разворительный обычай, чтобы не прослыть нечестивыми. Извёстно также, что у древнихъ Римлянъ и вообще въ античномъ мірт существовало обыкновеніе чрезъ извъстные сроки и въ день смерти родственника собираться у его гробницы (въ особенномъ для того назначенномъ мъстъ или зданіи, о которомъ часто говорится въ надгробныхъ надписяхъ), дёлать возліянія вина,

жертвоприношенія умершимъ и кончать все это пиршествомъ и иногда шграми \*).

Въ нъкоторыхъ этрусскихъ ипогеяхъ открыты комнаты, не занятыя саркофагами и опредъленныя въроятно для подобныхъ пиршествъ (feralia); последнія иногда изображены на вазахъ, такъ называемыхъ этрусскихъ, которыя нашли въ гробницахъ. Бёдные люди, не имъвшіе ни средствъ, ни мъста для устройства пышныхъ пировъ, ограничивались тъмъ, что въ день смерти родственника ставили у его могилы сосуды съ водою и виномъ и блюда со всякаго рода съёстными припасами. Остатки ихъ были найдены въ греческихъ гробницахъ южной Италіи и въ этрусскихъ иногеяхъ.

У христіанъ этого рода религіозныя пиршества назывались адаре, слово означающее на греческомъ языка любовь, милосердіе. Въ первыя времена христіанства они происходили въ домахъ; но иногда, особенно въ періоды гононій въ катакомбахъ, ихъ дълали столько-же для того, чтобы почтить намять мученика въдень его смерти или рожденія, сколько и для : пропитанія бідныхъ, которымъ при этомъ раздавалась щедрая милостыня. Этоть благотворительный обычай существоваль и въ языческомъ міръ, но не въ такихъ размърахъ, и не такого братскаго характера, накъ у нервыхъ христіанъ. Въ катакомбахъ нашли степлянныя небольшія чаши, украшенныя фигурами, которыя изображены на золотыхъ пластинкахъ, заключенныхъ въ толщинъ стекла \*\*). Многіе изъ нихъ въроятно были сдъланы, чтобы служить на адаре въ извъстные дни и при извъстныхъ случаяхъ; фигуры и надписи ихъ явно намекають на религіозныя пиршества; иногда представлень мученикь, рожденіе и подвиги котораго празднують, и въ надписи упомянуто его имя. Подобныяже сосуды съ изображеніями символовъ относящихся пъ воспресенію употребляли при похоронахъ, а тъ, на которыхъ представлены мужчина и женщина, на свадебныхъ пиршествахъ. Впрочемъ надо замътить, что эти чаши не принадлежать въ первымъ временамъ распространенія хри-

<sup>\*\*)</sup> Мы будемъ говорить о нихъ въ отделе символическихъ знаковъ и онгуръ.



<sup>\*)</sup> Очистившись погребальными обрядами, умершіе, по мижнію древикх Рамлянь, превращались въ геміовъ я духовъ (Divi или Dii Manes) и двлались предметомъ повломенія. Надгробныя надписи въ Римъ явыческомъ обывновение начимаются обращениемъ въ духу умершаго или призваніемъ его, которое писалось въ сокращеніе двуми буквами D. М., обычай этотъ быль перемить христіанами и до сихъ поръ сехранияся у Католиковъ.

стіанства; онъ начали входить въ употребленіе въ первые годы 3-го стольтія, ") и въ пятомъ въкъ уже прекращается ихъ произведеніе.

На саркофагахъ и на стънахъ катакомбъ представлены иногда мужчины и женщины сидящіе или лежащіе на дорогихъ нодушкахъ, у стола поврытаго богатыми тканями, но на которыхъ не видно ни блюдъ, ни всего необходимаго для объда. Въ этихъ изображеніяхъ не сатадуетъ видътъ адаре, а скорте небесныя пиршества, объщанныя христіянамъ какъ награжденіе за праведную жизнь; значеніе ихъ будетъ объяснено витстъ съ символическими знаками.

Въ первыя времена христіанства братскія трапезы любви и милосердія были просты и скромны, но послі торжества церкви, когда ихъ севершали не въ катакомбахъ, а въ великольныхъ базиликахъ, не сирыто, а при свъть солица, они скоро потеряли свой первоначальный простой и трогательный характеръ, и превратились въ пышные банкеты, на которыхъ исполнались языческіе обряды, и повторилась невоздержность, царстворавшая на пирахъ временъ имперіи. Даже и раньше признанія церкви на адаре не преобладала умъренность, и уже въ третьемъ стольтіи христіанскіе писатели возстають противъ этихъ роскошныхъ пировъ чисто языческаго характера. Это принудило духовныя власти запретить совершеніе ихъ въ церквахъ и базиликахь и потомъ окончательно уничтожить ихъ.

Обывновеніе нѣжнаго и трогательнаго харавтера, власть виѣстѣ съ умершими тѣ предметы, воторые они особенно любили при жизни, и этимъ доставлять ему вавъ бы продолженіе земныхъ удовольствій было въ большомъ употребленіи въ древнемъ мирѣ, и происходило въ слѣдствіе убѣжденія, что повойнивъ или духъ его продолжаль жить въ своей гробницѣ. Много интересныхъ вещей и художественныхъ произведеній дошли до насъ этимъ путемъ отъ несуществующихѣ больше народовъ и потухшихъ цивилизацій. Гробницы Египтянъ, Этрурянъ, Гревовъ, Рамлянъ и т. д. до сихъ поръ не перестаютъ обогощать музеи Европы. Взрослыхъ людей хоронили съ ихъ оружіемъ, женщинъ съ любимыми украшеніями, дѣтей съ игрушками. Иногда жилищу мертваго внут-

<sup>\*)</sup> Въ языческоиъ рянскоиъ міръ чаши, съ изображенівни на зелотыкъ пластиннахъ въ толщинъ стенла, инвонція впрочень нало аргистическаго достоинства, спольно до свіль поръ язиветно,. не были въ употребленія; два облонка стекла найдены въ носліднее время въ Помпев, и на нихъ видны озгуры на золотонъ г унтъ, ноторый наведень на поверхность стекла, а не заключень въ толщинъ его.



ри и снаружи придавали видъ дома и снабжали встии принадлежностиии живни, религіозными предметами, различными инструментами, вазами, монетами, одеждою и даже събстными принасами. Убранная такимъ образовть гробница, укращенная живописью, которая представляла занятія умершаго до смерти, дълалась какъ бы его загробнымъ домомъ; онъ былъ окруженъ въ немъ изображеннями боговъ, которымъ молился при живни и которые нокровительствовали ему въ последнемъ жилищъ; возлични для существования. Это желаніе воскресять привнами жизни въ могиль, и создать покойнику какъ бы искусственное продолженіе ея не иншено предести и интеть свою поэтическую сторону; но въ немъ нельзя не замътить выраженія того непреодолимаго отвращенія человина въ смерти, разрушенію и къ инсли; что по окончаніи земнаго существованія не начинается новая жизнь.

Христіане, поторыхъ вдохновляла и укрѣпляла въра въ воспресеніе тъла, и надежда на будущую жизнь, которые смотръли на могилу какъ на временное пребываніе, а на смерть вакъ на проходящій сонъ, разумъстся не могли быть заняты мыслію украшать гробницы и превращать ихъ во что-то подобное вешному жилищу; но и они хоронили вийстй съ умершими различныя вещи и украшенія, иногда чисто явыческого характера. Дълая это, христіане продолжали по привычий обывновеніе, существовавшее въ древнемъ міръ, которое не было оставлено тотчасъ-же послъ принятія новой въры, незамътно перешло къ никь, и сохранялось нъсколько столътій, потерявъ свое прежнее явыческое значеніе. Подобное безсовнательное повтореніе втиоваго обычая, образовавшагося въ слідствіе нравственной потребности общества, превратившееся въ привычку, столь естественное, столь свойственное вообще человаку, которое мы встръчаемъ и въ другія времена, при перемънъ върованій, достаточно объясняеть намъ, какимъ образомъ столько элементовъ жизни, обрядовъ и понятій изъ міра античнаго перешли въ мірь христіанскій. Римаяне язычники, обращаясь въ христіанскую вёру, не мёняли разомъ нравственной природы своей, но-какъ всегда бываеть въ подобныхъ случаяхъ - проходили періодъ, когда были очень слабы въ своихъ прежнихъ върованіяхъ, и еще не довольно връпки въ принятой ими религіи. Это-то время всего полиже представлено христіанскими памятинками катакомбъ.

Различныя вещи и украшенія служили иногда, чтобы узнавать могмлу близкаго, и тогда онё виззаны въ известку прикреплявшую илиты къ отверстію loculus; но всего чаще ихъ находять въ самей гробнице, возліт покойника. Некоторые изъ этихъ предметовъ могли имёть сниволическое значеніе. Это были дётскія игрушки, куклы изъ кости, небольшія вазы, колокольчики, которые родители жлали виёстё съ ихъ умершими дётьми; въ гробницахъ взрослыхъ находять украшенія изъ золота и драгоцінныхъ камней, нринадлежности туалета, зеркала изъ металла, серьги, кольца съ вырізванными на нихъ знаками, какъ напримірть якоремъ, пальмой, голубемъ, монограммой Христа и т. д., ожерелья, булавни съ изображеніями женскихъ головъ артистической работы, гребни, бронзовые ящими для храненія духовъ, лампы и степляные сосуды съ фигурами религіознаго характера и т. д. Иногда медали и монеты при-крішены къ отверстію гробницы,—въ этомъ случай назначеніе ихъ візроятно было указывать годъ смерти погребеннаго.

Очень рёдко находять инструменты казни, камии, цёни и влещи особенной формы съ крючками, положенные вмёстё съ остатками мучениковъ. Долгое время принимали ножи и желёзныя оконечности пикъ найденныя въ гробницахъ катакомбъ за орудія мученія, но эти предметы встрёчаются въ такихъ loculi, гдё никакимъ образомъ не могъ поконться мученикъ. Ихъ находили также въ гробницахъ другихъ вёрованій и они безъ сомивнія имёли особенное назначеніе. Точно также различные инструменты часто представленные на надписяхъ не изображають орудія казни, а указывають ремесло и занятія умершаго при жизни; это-же дёлали и Римляйе язычники.

Христіане избъгали представленія мученія и всего, что его напоминаетъ; самое слово мученька чрезвычайно ръдко встръчается на надписяхъ, и по большей части выръзано или начерчено послъ торжества церкви, въ тъ времена, когда богомольцы въ каждой гробницъ натакомбъ видъли прахъ мученика. Ни на одномъ изъ до сихъ поръ открытыхъ памятниковъ христіанскаго искусства первыхъ въковъ не видно изображенія пытки или казни умирающихъ за въру, и всего одинъ разъ представленъ христіанинъ съ кроткимъ, но ръшительнымъ выраженіемъ лица и глазами сіяющими особеннымъ огнемъ передъ трибуналомъ императора или судъи, въ ту минуту, когда последній про износитъ роковой приговоръ \*).

<sup>\*)</sup> Эта ороспа находится въ натаконбѣ Каллиста; со ножно отности приблизительпо не второй половинѣ третьите стольтия.

Только гораздо позже въ концъ четвертаго или въ пятомъ въкъ начичаютъ появляться изображенія подвиговъ мучениковъ. Подобное удаленіе отъ всего напоминающаго страданія и смерть за Христа происходило въроятно столько-же потому, чтобы не смущать новообращенныхъ, еще не очень утвердившихся въ новой религіи, сколько и потому, что все похожее на тщеславіе не было въ характеръ первыхъ послъдователей ученія Спасителя. Можно также предположить, что христіане Рима безсознательно по традиціи продолжали въ своемъ художествъ то удаленіе отъ изображенія мученія человъка, которое въ хорошее время классическаго искусства преобладало въ немъ.

Много гробниць въ катакомбахъ въроятно заключають прахъ христіанъ казненныхъ во времена гоненій, имена и подвиги которыхъ, не начерченные на плитахъ ихъ loculi, остались неизвъстны; но не разътакже ощибкой принимали могилы христіанъ, не подвергавшихся преслъдованію и умершихъ естественною смертію, за гробницы мучениковъ. Что преимущественно служило указаніемъ послъдней, это небольшой глиняный или стекляный сосудъ «атриlla», \*) на днъ котораго видънъ осадокъ темнаго цвъта, поставленный въ гробницу, но чаще вмазанный

PHc. 10.



въ цементъ у отверстія ея. Ampullae имѣютъ раздичныя формы, но ихъ не слѣдуетъ смѣшивать съ тѣми небольшими продолговатыми и узкими стекляными сосудами, для собиранія слезъ, «lacrimaria», которые у Римлянъ обыкновенно клади вмѣстѣ съ умершимъ въ гробницу. Первыя

<sup>\*)</sup> Смотри рисуновъ № 10, взятый изъ сочиненія Martigny, Dictionnaire; возд'я на известив начерчена падъновая вътвъ, знавъ побёды.

нивли совершенно другое назначение, неизвъстное въ изыческомъ міръ, и ихъ не находять въ нехристіанскихъ гробницахъ. До сихъ поръ предполагали, что въ эти сосуды была налита кровь христіанъ умершихь за въру, и это служило какъ бы отличительнымъ знакомъ ихъ гробницъ. Очень въроятно, что прежде нъкоторыя наъ ampullae заключали провы мучениковъ, по прайней мёрё много доводовъ оправдывають это предположеніе. Кровь пострадавшихь за віру считалась у первыхь христіань величайшей святыней; они собирали ее съ большой заботой, приписывали ей особенную чудотворную силу, передавали ее изъ рода въ родъ, какъ вообще мощи, и испали въ ней покровительства донамъ своимъ, себъ и потомнамъ, въ этой и въ будущей жизни. Изъ дъяній мучениковъ видно, что христіане сопровождали своихъ братьевъ идущихъ на казнь, бросались въ арены нежду дикими звёрьми, собирали кровь мучениковъ губнами или мочили въ ней врая одежды; многіе изъ нихъ дёлали это передъ глазами палачей и иногда платили жизнію за подобную смілость. Потомъ эту святыню сохраняли въ сосудахъ (ampullae), на диб которыхъ еще видны иногда куски высохшихъ губокъ, или берегли предметы опрашенные ею.

Осадовъ темнаго цвъта, найденный на днъ ampullae, въ большинствъ случаевъ въроятно образованъ вровью. Разложенный химически нісколько разъ, между прочимъ извістнымъ ученымъ 17-го віла Лейбницемъ и - что важиве - въ последнее время, онъ оказывался произошедшимъ отъ жидкости очень приближающейся своимъ составомъ къ человъческой крови. Если-же это кровь, то разумъется она была пролита только мученикомъ и могаа быть иногда соединена съ его остатками. Но всегда ли сосудъ съ осадномъ темнаго цвъта, вмазанный у отверстія гробницы или поставленный внутри ся можеть служить доказательствомъ, что въ ней покоится прахъ умершаго за въру? До нашихъ дней это казалось неоспоримой истичной, не столько для христіанских врхеодоговъ, сколько для католической церкви, которая не разъ, и даже очень недавно въ царствованіе Пія ІХ-го торжественно выразила это интиніе. Однако послъ новъйшихъ изслъдованій \*) едва ли можно утверждать, что ampulla исключительно имъла это одно назначение. Надписи, годъ смерти миниаго мученива и многія другія доводы, справедливость которыхъ следуеть признать, вакъ нельзя лучше доказывають это.

<sup>\*)</sup> La Question du Vase de Sang, par Edmond Le Blant. Paris. Durand 1858.

Сосудъ съ темнымъ осадкомъ встречается напримеръ, также и у гробниць, гдъ похоронены христіане, умершіе послъ прекращенія гоненій, ими возяв эпитафій, въ которыхъ выражено только скромное желаніе, чтобы скончавшійся находился въ вёчномъ блаженстве, въ родё сибдующей: «Да приметь тебя Христось» вийсто утвердительной формы «ты со Христомъ», которая такь часто встрвчается въ катакомбахъ, и разумъется была бы болье на своемъ мъсть у могилы мученика. Иногда въ надписахъ возлъ ampulla говорять съ большею подробностію о жизни и занятіяхь умершаго, наи хвалять его прасоту, доброту и другія качества; такъ напримітръ на одной изъ нихъ описана служба солдата; на другой — отъ имени погребенной сказано, что она жела шестъдесять леть вдовой не обременяя своимъ содержаніемъ общину, что также не въ характеръ эпитафій мучениковъ, замъчательныхъ своею праткостію. Или же эти надписи вовсе не имъють христіанскаго характера. Римляне язычники, стращась роковой минуты смерти, искали утъщенія въ философскихъ идеяхъ и на гробницахъ ихъ часто читаешь слова въ родъ следующихъ: «Утенься,---никто не безсмертенъ», или, какъ бы смъясь надъ кончиной и презирая жизнь, опи писали отъ имени умершаго: «Я не существоваль, я не существую, что мив до того!» — Очень понятно, что у христіанъ чрезвычайно рідко встрічаешь выраженіе подобныхъ мыслей, и случалось, что сосуды съ темнымъ осадкомъ находили иногда именно возять эпитафій такого характера. Напротивъ у мощей извъстныхъ мучениковъ не видно ampulla, и писатели церкви ничего не говорять объ этомъ отличительномъ знавъ ихъ гробницы. Неть потому никакого сомненія, что ampulla употребляли и въ другихъ случаяхъ, и мы не безъ основанія имъемъ право предположить, что первые христіане, которые вообще такъ дорожили поконться возлів праха праведныхъ и любили окружать себя мощами, собирали кровь мученивовъ, передавали ее изъ рода въ родъ и после смерти поручали себя этой драгопънной святынъ, покровительство которой такъ сильно (какъ свазано въ одной надинен), что капин ем достаточно для очищенія души умершаго отъ граховъ. Въ самовъ дала, насколько сосудовъ были найдены въ одной гробници, и иногда одна ampulla прикришена иъ ствив по середнив галерен или въ центрв катакомбной комнаты въ потолку, вакь бы для того, чтобы покровительствовать групп'в гробниць.\*)

<sup>\*)</sup> По нивнію рансних археологовь, подобное предположеніе сдалается вов-

Обыкновеніе собирать провь мучениковъ существовало не въ одномъ Римъ, и сосуды были найдены въ катакомбахъ Кьюзи и въ другихъ первобытныхъ христіанскихъ кладбищахъ.

Одной изъ главныхъ причинъ уничтоженія многихъ интересныхъ памятниковъ искусства, можно даже сказать частнаго раззоренія катакомбъ, было желаніе, о которомъ мы упомянули выше, устраивать гробницы какъ можно ближе къ тому мъсту, гдъ погребенъ мученикъ, чтобы тъло, положенное рядомъ съ нимъ, пользовалось его защитою, а душа заступничествомъ передъ престоломъ Бога. Это повърье существовало и раньше торжества церкви, но распространилось особенно послъ прекращенія гоненій.

Въ первыя времена христіанства только одно желаніе поконться вибсть, отдельно отъ язычниковъ всего болье соединяло върующихъ послъ смерти, но въ последующие века, какъ видно по надписямъ, увеличивается забота приблизиться своимъ прахомъ иъ святому мъсту и не въ одномъ только Римъ, а во всемъ христіанскомъ міръ того времени, въ Италіи, на Востокъ, въ Гадліи. Подъ вліяніемъ ся гробницы мучениковъ дълаются центрами, около которыхъ теснятся могилы христіанъ и погребеніе въ подземныхъ кладонщахъ Рима продолжается больше столътія посль Константина. Это разумъется было причиною разрушенія многихъ памятниковъ, и не ръдко видишь въ катакомбахъ фрески сильно попорченныя или переръзанныя пополамъ горизонтальными нишами, воторыя были высъчены въ стънахъ вомнатъ уже прежде росписанныхъ или въ плоской глубинъ arcosolium, также украшенной живописью. Во многихъ натакомоныхъ эпитафіяхъ сказано, что умершій погребенъ «ad sanctos» — возять святыхь; «ad martyres» — возять мучениковь; или «ante» — передъ, «supra» — надъ, «retro» — сзади — «sanctos», святыхъ.

Подобныя гробницы должны были стоить иногда довольно дорого, особенно если ихъ приходилось высъкать въ мъстахъ неудобныхъ. Но препятствія не останавливали христіанъ, и когда въ бокахъ комнать не

можно только, когда будеть доказано, что во всёхь вышеприведенных случаяхь ampulla была наполнена провыю, а не наком либо другом жидкостію. Очень верентию, что вногда за менивнісих этой святыни вы сосудь наливали святую воду, масло изь ламиь, горящихь у могиль умершихь за вёру, и вино евхаристій послёднее высыхая оставляеть также осадокь темнаго цвёта. Но едвали можно утверждать, что это случалось именно наждый разь, когда ampulla была приссединена вы гробинцё хрястіанима явнымы образомы не мученика.



было свободнаго простренства для новаго loculus, то его высъкали въ сосъдней галерев, но на надписи не забывали упомянуть, что онъ принадлежить къ такому то cubiculum, гдъ похороненъ мученикъ, дабы хотя номинально получить то, чего нельзя было достигнуть на дълъ.

Тавъ навъ послъ торжества церкви выванывание новыхъ галерей стами по немногу оставлять въ катакомбахъ и всё работы въ нихъ были направлены только на то, чтобы устроить семейный склепь или вырубить loculus въ мъстахъ уже прежде занятыхъ, то это неминуемо привело бы со временемъ иъ окончательному разворению подземныхъ владбищъ. Уже въ четвертомъ столетіи могильщики (fossores), торговавшіе мъстами въ катакомбахъ, начали производить въ нихъ самыя неправильныя работы и разширенія, причинявшія большой вредъ ихъ прочности. Папа Дамазъ (366 — 384), котораго можно назвать хранителемъ римскихъ святынь, положилъ предвлъ этому злоупотреблению; онъ особенно любилъ катакомбы и построилъ въ нихъ иного поддержекъ. сводовъ, абстницъ и луминарій; слёды его строительной деятельности до сихъ поръ еще видны въ подземномъ Римъ. Онъ не воздвигалъ надъ -водт отони акыданго и иникиз базилики и открыль много гробницъ мучениковъ, заваленныхъ христіанами во время последнихъ гоненій и погребенныхъ подъ грудою камней и земли. Въ особенныхъ объяснительных нациисях этогь папа описываеть, часто стихами, подвиги героевъ христіанской вёры и иногра указываеть на работы, произведенныя имъ для украшенія и возстановленія ихъ гробницъ. \*)

Никто не имъль столько права поконться подль праха мучениковъ, въ катакомбахъ Каллиста, гдв уже лежали многіе изъ его предшественниковъ, какъ пана Дамазъ; но онъ не хотъль сдълать для себя то, что не дозволяль другимъ, и въ надписи, которая была помъщена имъ въ катакомбъ Каллиста возлъ гробницъ иъсколькихъ напъ и мучениковъ третьяго стольтія, отказывается отъ этой чести, говоря, что очень желаль бы лежать въ сосъдствъ святыхъ, но боится этимъ обезпоконть ихъ прахъ. Въ другой надписи, по всей въроятности пятаго стольтія,

<sup>\*)</sup> Достойно завачания, что всё до сих норх отпрытыя надпяси, сочиненным наной Дамазонь, вырачаны на праворных плитахх особенных очень прасивыих пристоих, постоянно таки же испуснымь артистоих Furius Dionysius Filocalus. Оригинальная сорна бунвь этих эпигранических панативновь, поторая встрачается исплючительно тольке въ деназіяновских надписих, не разх поназывала Вострачает из истерическими гробинцамь.



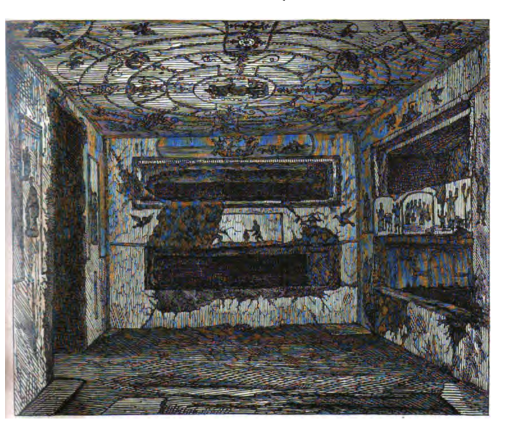
найденной въ древней базилить св. Лаврентія, in Campo Verano, не далеко отъ римскихъ стънъ, архидіаконъ Sabinus говорить, что какъ служитель алтаря онъ часто приближался къ священному престолу при жизни, но не смотря на это, желаетъ быть похороненъ воздъ дверей церкви; потому что не матерьяльнымъ соприносновениемъ съ прахомъ мучениковъ слъдуетъ приближаться къ нимъ, а подражаніемъ при жизни яхъ подвигамъ и ихъ добродътелямъ. Нельзя не признать справедливости мижнія архидіакона Сабина, и если бы върующіе въ четвертомъ и пятомъ стольтіи были его мижнія, то сохранили бы намъ много митересныхъ памятниковъ первоначальнаге христіанскаго искусства.

## XYI.

Комнаты, находящіяся въ патакомбахъ и называемыя cubicula, о поторыхъ ны уже нёсколько равъ говорили, также высёчены въ туф' и соединены съ галереями посредствомъ дверей. Они составляють продолженіе владбища и въ бокахъ ихъ устроены горизонтальныя ниши (loculi). въ нъспольно ярусовъ или гробницы формы аркосоліунь (arcosolium). У Риминтъ явычниковъ cubicula назывались покон, назначенные для отдохнованія и сна; первые христіане дали это названіе своимъ погребальнымъ комнатамъ, въроятно жолая этимъ выразеть, что въ нихъ спали умершіе въ ожиданія великаго дня воскресенія. Cnbicula въ катакомбахъ по большей части бывають ввадратныя, но встречеются текже кругими, полукругими, треугольный, многоугольный и т. д. Эти помнаты не были иногочисленны въ подвемныхъ пладбищахъ Рама. Р. Marchi въ восьной части катакомбъ св. Агнін возлів дороги Nomentana, приблизительно въ двухъ миляхъ отъ Рима, насчитываеть ихъ до шестидесяти. Между cubicula савдуеть различать тв, которыя устроены частными дюдьми и были первоначально семейными свлепами, и вывопанныя цервовью, когда подземныя владбища перешли въ ся руки; первыя многочислените, почти всегда древийе последних и невелии.

На рисункъ № 11, взятомъ изъ сочиненія G. В. de Rossi, Roma Sott. Crist. Т. II, представленъ cubiculum катакомбъ Баллиста по всей въроятности втораго стольтія; его стъны украшены фресками по стуку, изображающими различные христіанскіе символы и легенды; въ бо-кахъ его высъчены горизонтальныя гробницы правильныхъ и хорошихъ размъровъ; плиты, находившіяся у ихъ отверстія, выбиты. Комнаты,

Pac. 11.



выконанныя церковью для собраній вірующих и для совершенія религіозных в обрядовь, занимають часто своей высотой нісколько этажей катаконбных радерей и такъ велики, что въ них могуть пом'яститься до восьмидесяти человікь. По середині ихъ часто стояль престоль, а въ глубині въ особенной ниши пресло епископа. Оні навывались приптами (cripta) и почти всегда были двойныя, раздёленныя галереей катакомбъ; или же состояли изъ нёсколькихъ cubicula, въ расположения
которыхъ можно замётить, что однё назначались для женщинъ, другія
для мужщинъ. Это обыкновеніе раздёлять оба пола еще долго потомтъ
продолжалось въ христіанской церкви, и въ нёкоторыхъ мёстахъ Востока вохранилось до нашихъ дней. Многіе археологи предполалаютъ,
что для оглашенныхъ находились также отдёльныя мёста въ криптахъ,
выкопанныхъ церковью. Есть въ самомъ дёлё cubicula какъ бы нарочно отдёленныя отъ остальныхъ; но были ли они назначены для оглашенныхъ—рёшить трудно.

Въ катаномбахъ св. Агнін открыта группа комнать, которая можеть дать вполнъ удовлетворительное понятіе о формъ и расположеніи этихъ подземныхъ церивей или первобытныхъ мъстъ собранія върующихъ. Криптъ, о воторомъ мы говоримъ, состоитъ изъ пяти небольшихъ квадратныхъ комнатъ, или cubicula, почти одинакой величины, расположенныхъ въ одну линію и сообщенныхъ между собою посредствомъ большихъ дверей или отверстій. Въ одномъ изъ крайнихъ cubicula было мъсто, гдъ совершалось богослужение и откуда въроятно говорились проповъди (presbyterium); его видно невъ остальныхъ комнать, и противъ него въ особенной ништ помъщено пресло или сидънье, епископа, высёченное въ туфъ; вдоль стънъ съ двухъ сторонъ оставлено небольшое возвышение формы скамейки, можеть быть для духовенства. Престоль этой церкви въроятно быль подвижной деревянный, переносимый съ мъста на мъсто; по крайней мъръ следовъ постояннаго престода тутъ нигдъ не видно, и онъ не могъ находиться, какъ обывновенно, въ ништ arcosolium, противъ входа въ cubiculum, потому что туть стояло вресло епископа. Галерея проходить между третьей и четвертой комнатой, отдъляя двъ послъднія; къ нимъ вела прежде особенная лістница, такъ что не безъ ніжотораго основанія можно предположить, что туть собирались женщины, тогда какъ два другихъ cubicula, находящіяся ближе къ той комнать, гдь происходило богослуженіе, гдъ видно кресло епископа и мъсто духовенства, были назначены для мужчинъ. Длина всего ряда кубикулъ вмъстъ съ шириной галерен, раздъляющей ихъ, приблизительно 46-ть футовъ; нъсколько luminaria проводили въ нихъ свътъ и возобновляли воздухъ. Р. Marchi предполагаеть, что этоть крипть быль выкопань въ концъ втораго или въ началъ третьяго столътія; въ немъ не нашли живописи, но видны архитектурныя украшенія, остатки мраморныхъ плитъ, которыми прежде были выложены полы, ниши для статуй и колоны между комнатами, оставленныя въ туфѣ и покрытыя стукомъ. Другой подобной группы подвемныхъ комнатъ, въ которой такъ ясно выказывается приспособленіе къ богослуженію, до сихъ поръ еще не открыли; но часто видны возлів агсозодія, служившихъ престолами, мѣста для духовенства и кресла епископовъ. Cubicula, назначенныя для крепценія, также находятся въ катакомбахъ, и до сихъ поръ еще можно видѣть въ нихъ слѣды работъ, чтобы собрать сточную воду въ одно мѣсто. Въ подземномъ кладбищѣ Pontianus нашли четыреугольную комнату съ углубленіемъ по серединъ, которое вѣроятно служило купелью; фреска, находящаяся тутъ и изображающая крещеніе Спасителя, оправдываетъ это предположеніе.

Впослъдствіи христіане, строя свои храмы на поверхности земли, часто давали имъ форму языческихъ базиливъ, но можно сказать, что еще въ катакомбамъ развились тъ архитентурныя раздъленія и части, которыя приспособили базиливи въ совершенію религіозныхъ обрядовъ и измънили ее, на сколько это было нужно для потребностей и обычаевъ христіанъ того времени.

Стъны и потолки катакомбныхъ комнатъ, иногда плоскіе, иногда сферическіе, не ръдко расписаны фресками и вообще болье обыкновенныхъ галерей и крипть, вырытыхъ церковью, украшены ствиною живописью, колоннами вырубленными въ туфъ и другими архитектурными элементами; последніе представляють иногда хорошіе размеры и напоминають работы цвътущаго времени римскаго художества; но это еще съ большимъ основаниемъ можно сказать про фрески катакомбъ, -- некоторыя изъ нихъ поражаютъ своимъ сходствомъ съ произведеніями римскаго искусства и до того приближаются въ нимъ, что глазъ, не привывшій узнавать въ формахъ влассического стиля выражение христіанскихъ догматовъ и идей, едва ли отличить ихъ отъ той игривой ствиной живописи, которая украшаеть дома и храмы въ открытой Помиев. Присутствіе подобныхъ памятниковъ въ натакомбной комнатъ помогаетъ опредълить время ея устройства, но вмёстё съ тёмъ доказываетъ, какъ нельзя положительные, что христіанское испусство въ Римъ появилось въ одно время съ распространениемъ учения Спаситемя. Едва ли можно болъе сомитваться въ этомъ. Въ той части римскихъ катакомбъ, которая уже открыта и наследована, есть фрески принадлежащія несомивнию къ концу перваго или началу втораго столетія, и митніе, что подземныя гробницы первыхъ христіанъ были скрыты и б'ёдны, что украшенія, стённая живопись и произведенія скульптуры, найденныя въ нихъ, работа послёдующихъ стольтій, что фигуративныя изображенія постепенно, какъ бы тайком в противъ принятаго обычая, были введены въ христіанскую общину въ Римъ, совершенио опровергнуто сколько послъдними отврытіями, столько же и болье тшательнымь изученіемь памятнивовь уже навъстныхъ прежде. Не преувеличивая можно сказать. что чёмъ древнъе cubiculum, чемъ бывже онъ нъ апостольскому періоду, темъ многочислениве произведенія искусства, украшающія его, твив свободиве ж богаче типами и манерой выраженія религіозныя фигуры и сцены, представленныя на его ствнахъ, не говоря уже про ихъ художественное достоинство, которое понимается съ каждымъ десятилътіемъ. Цвътущев состояніе языческаго искусства, какъ справедино замічаеть G. В. de Rossi, въ царствование Флавиевъ, Траяна, Адріана, Антониновъ, многочисленность живописцевъ и скульпторовъ, работавшихъ въ это время въ Римъ, обращение въ христинскую въру богатыхъ и значительныхъ лицъ, даже членовъ императорскихъ фамилій, все это быдо, разумъется, какъ нельзя болбе благопріятно рождающемуся христіанскому художеству. Напротивъ, упадокъ искусства въ Римъ въ третьемъ и четвертемъ въкъ, возрастающая дороговизна работы художниковъ, ръдгость ихъ, постоянное уменьшение богатства страны и общественнаго благосостояния; наконець гоненія болье частыя и іособенно болье посльдовательныя въ третьемъ стольтін, чемъ въ два предъидущія, все это не могло не отразиться невыгоднымъ образомъ и на памятникахъ катакомбъ. Мы увидимъ дальше, что подъ вліяніемъ особенныхъ обстоятельствъ христіанскіе ипоген пользовались большею бевопасностію въ началь періода, предшествовавшаго торжеству церкви, чёмъ въ концё его, и живопись христіанская потому съ большею свободою могла изображать библейскія сцены в евангельскіе сюжеты, вообще діятельность ся была менье стіснена въ началь перваго стольтія и во второмь, чемь въ третьемь и въ первыхъ годахъ четвертаго. Можно потому сказать, что если христіанская въра съ наждынъ годомъ распространялась все болье и болье, пріобрытая сиду и вліяніе, то въ то же время пропадали благопріятныя условія развитія ся искусства; оно шло къ упадку, и рамка его діятельности постепенно суживалась. Все это приводить насъ из заилючению, что у первыхъ христіанъ вовсе не было того удаленія, того отвращенія отъ художества и прісмовъ его, котороє въ нихъ до сихъ поръ предполагали. Памятивии

самыхъ раннихъ временъ и общій характеръ ихъ въ послідующіе візка доказывають намъ это. Въ третьемъ столетін, напримеръ, въ христіанскихъ религіозныхъ изображеніяхъ встрёчаются фигуры не только прямо перенятыя у міра влассическаго, но часто сохранявшія въ новой религів то символическое значеніе, которое они им'йли у явычниковъ, фигуры, сдълавшіяся уже очень обыкновенными въ христіанскомъ искусствъ и нолучившія въ немъ права гражданства. Нельзя потому сказать, что подражаніе началось лишь въ третьемъ столётів. Это, какъ мы уже сказали, только одно заимствованіе формъ, для выраженія новый идей, но оно проявляется съ самыхъ раннихъ временъ распространенія ученія Спасителя въ Римъ. Въ надписяхъ, въ символическихъ изображеніяхъ, въ обычаяхъ первыхъ христіанъ, въ ихъ религіозныхъ обрядахъ и церповныхъ церемоніяхъ, всюду мы встрічаемъ сліды этого заимствованія. Какимъ же образомъ можно предположить, что первые христіане въ Римъ, съ отвращениемъ смотря на все, что напоменало имъ язычниковъ, ихъ предразсудки и вёрованія, удалялись отъ фигуративныхъ изображеній, и не имбли искусства, но что следующія за ними поколенія начали перенимать влассическія формы для выраженія своихъ стремденій, върованій и надеждъ, начали укращать гробницы фресками и скульптурными работами языческого характера. Такая быстрая перемъна, такой внезапный переворотъ лишены всякой върбятности. Сабдуетъ скорбе ваключить, что моменть принятія христіанской вітры не иміль оттінка аскетизма, не выразнися тою нетерпиностію, столь несвойственною вообще первымъ христіанамъ, которую однов трцы ихъ посятдующихъ стоятій стараются ниъ приписать. Изучая памятники и надписи христіанъ въ катакомбахъ, нельзя представить себъ иначе нравственнаго состоянія върующихь этого времени, какъ стремленіемъ необыкновенно чистаго и поэтическаго характера, можеть быть не очень ясно определеннаго, и не вполнъ установленнаго догжатически, но идеальнаго, возвышеннаго, преисполненнаго любви и примирительных чувствъ, вдохновленнаго великимъ ожиданіемъ втораго пришествія и несокрушимой вірой, выраженной самымъ нъжнымъ и трогательнымъ образомъ, безъ оттънка исключительности и нетерпимости. Идеи аспетизма, ненависти въ жизни и въ ея радостнымъ проявленіямъ, убіснія плоти начали появляться въ Римв съ четвертаго стольтія, и перешли туда съ Востока; до этого времени мы не видимъ выраженія ихъ въ искусствъ римскихъ христіанъ; напротивъ чёмъ древиве памятивки катакомбъ, тёмъ сильнее проявляется ихъ

веселый, одушевленный, граціозный, живой, но вийств умилительный характерь, твиъ свободніве поняманіе и передача сюжета религіозной сцены.

Очень въроятно, что Еврен, принявшие христіанство, перенесли въ новую редигію свое традиціональное удаленіе отъ фигуративныхъ изображеній, и что христіанское ученіе, вышедшее въ Рим'є изъ синагоги \*). въ самомъ началъ своего распространенія удержало нъсколько еврейскій характерь, враждебно смотря на искусство, и удаляясь отъ изображенія божества, запрещеннаго закономъ Монсея. Но этотъ періодъ, если и допустить его существованіе, быль непродолжителень; по крайней шъръ въ надписяхъ, въ живописи и скульптуръ катакомоъ не только не видно прямаго отраженія еврейскаго вдіянія, но даже легенды этого народа. принятые христіанами, начинають выражать въ ихъ искусствъ совершенно новыя, чисто христіанскія иден. Притомъ мы видели, что въ своихъ катакомбахъ Евреи употребляли фрески и другія украшенія въ явыческомъ вкусъ, на гробницамъ имъ надписи сдъланы на греческомъ языкъ, и элементы влассической культуры преобладали въ ихъ средъ, по прайней мара, что касается еврейской колоніи Рима. Сладовательно если они и дали долю своего характера христіанству, въ минуту его появленія въ Римъ, то все таки не могли видшить ему удаленія отъ фигуративныхъ изображеній, котораго не имъли сами \*\*).

Желаніе видёть представленіе своихъ религіозныхъ стремленій, надеждъ и вёрованій красками и пластическими формами, какъ нельзя болёе естественно въ людяхъ, жившихъ въ средё преисполненной любовью ко всему изящному, принадлежавшихъ по своимъ художественнымъ инстинктамъ къ міру влассическому, въ которомъ фигуративныя искусства были столь же обыкновеннымъ, столь же дёйствительнымъ способомъ передачи мысли и выраженія не только чувствъ, но и отвлеченныхъ понятій и идей того времени, какъ и самая рёчь \*\*\*).

Этинъ я хочу сказать, что первыя проповёдения, равно какъ и большинство первыхъ последователей учения Спасителя въ Риме были Еврен.

<sup>\*\*)</sup> Гораздо продолжительное быль періодь греческій въ Рима христіанскомь. Въ начало третьиго столотія языкь греческій быль во всеобщемь употребленіи въ римской церкви, на немь молились и писали недписи; только впосладствім онь мало по малу сталь уступать мосто латинскому языку.

<sup>\*\*\*)</sup> До силь поръ нашля тольно очень ограниченное число статуй, которыя ношно отвести из первынь трень вънань христіанскаго искусства (они представляють пре-

Духовныя власти не противились этому, писатели церкви и главы ем, осуждавшіе всякое произведеніе искусства, но особенно изображеніе бо-жественныхъ лицъ и священныхъ легендъ и возстававшіе противъ по-добнаго, по ихъ митнію, преступнаго подражанія язычникамъ, какъ напримъръ Климентъ Александрійскій, Тертуліанъ, Оригенъ и т. д., принадлежали не Италіи, а симетическому Востоку и Африкъ, т. е. тъмъ странамъ, гдт изображеніе божества было запрещено религіями нткоторыхъ народовъ, гдт вообще никогда не провиллось влеченіе къ выраженію чувствъ и мыслей живописью и пластическими формами, которое постоянно преобладало въ Греціи и Италіи. Описаніе первобытныхъ христіанскихъ памятниковъ, фресокъ и саркофаговъ и объясненіе надписей, на которыя упираются выше изложенныя митнія, удалить насъ отъ исторіи происхожденія и постепеннаго образованія катакомбъ, — послъдней посвящена вторая половина этой книги.

Въ отдълъ исторіи христіанскаго искусства мы снова возвратимся къ предмету, о которомъ считали не лишнимъ сказать нъсколько словъ, окончивъ описаніе архитектурныхъ формъ катакомбъ, ихъ комнатъ, галерей и гробницъ.

инущественно добраго пастыря), тогда какъ напротивь иногочислены помятняки ствиной мивописи этого періода, открытые въ катакомбахъ; изъ этого обывновенно завиючають, что нервые христіане Рима предпочитали изобращать Списителя, Богоматерь и обятыхъ мивописью, изобрая статуй, нотому что эти последнія боле чемь орески напоминали инъ языческихъ боговь. Въ этонъ нельзя сомиваться, но не следуеть одняю упускать изъ вида, что большая часть евиволическихъ сценъ и оптуръ всего чаще представленныхъ первыйи христіанами, какъ наприитръ мертве-приноменіе Исаана Авраамомъ, воскресскіе Дазари, исцеленіе разолабленнаго и т. д. могли быть исполнены только мивописью или въ барельесахъ, накакъ не отдельными статуями, и что вообще идеи вдохновляющія христіанскія религіозныя изобращенія, равно какъ и всё особенности ихъ внутренняго характера, болёе способим быть вырамены прасчани, чёмъ пластическими оорнами. По этой же причинё, живомись первоиствовала надъ спульптурой въ Италіи въ эпоху возрожденія.

## отдьль второй.

I.

До Константина катакомбы вибли различную участь; но ошибочно было бы предполагать, что оне постоянию сохранили спрытый и тапиственный характеръ, что существование ихъ не было извёстно властямъ и римскому обществу, и наконецъ, что всё гонения христинъ простирались также на ихъ гробницы и памятники. Были причины, помогавшия образованию катакомбъ, были обстоятельства, создававшия имъ родъ законнаго существования. Судьба ихъ разумбется часто зависъла оттого, на сколько были терпимы сами христине; но преследования первыхъ двухъ столетий не касались кладбищъ, и останавливались у предёла ихъ.

Отдельные семейные христіанскіе свлены (пункты, отъ которыхъ пошли подземные ходы и разрослась сёть катакомбныхъ галерей) начались въ Риме въ первые года распространенія христіанства, и могли существовать тамъ на томъ же основаніи, какъ и гробницы другихъ верованій. Мы уже видёли, что последователи восточныхъ поклоненій могли, исключая короткихъ періодовъ гоненій, безпрепятственно совершать въ Риме религіозные обряды и хоронить согласно принятому ими обычаю. У нихъ были свои священники, храмы, именія, свои привилегіи, доходы, богатства, и римскія власти въ большинстве случаєвъ относились иъ нимъ съ величайшею осторожностію. Христіане, которыхъ при ихъ появленіи смешивали съ Евреями, подобно последнимъ, могли иметь свои подземелья, и уваженіе Римлянъ язычниковъ къ гробницамъ всёхъ народовъ и вёрованій должно было не мало помогать началу и развитію христіанскихъ катакомбъ.

Въ древнемъ Рамъ гробницы находились подъ повровительствомъ особенныхъ завоновъ. Мъсто, гдъ былъ похороненъ человъть, гдъ лежалъ его прахъ, считалось священнымъ, было неотчуждаемо и исплючалось

маъ какой бы то не было торговле. Этой привидетей пользовались не только самое зданіе, гдё хранились остатим покойника, мпогей и находившаяся надъ нимъ вемля, но даже вначительныя участки, присоединенные въ гробницъ виъстъ съ постройнами для совершенія погребальныхъ пиршествъ, для помъщенія сторожей, для сжиганія тела \*) и т. п. Въ центръ подобнаго участва обывновенно строили самый монументь, подъ нимъ иногда выкапывали ипогей; кругомъ простиралась присоединенная въ нему земля, дальше находилось то, что называли cedere monumento, т. е. второстепенныя зданія, поля, огороды, сады в т. д. Если эти последнія не имели священнаго характера самой гробницы, то темъ не менъе были ея неотъемлемой частію, и одно присутствіе остатковъ умершаго въ мавзолев или въ ипогев двлало неприкосновенной землю, принадлежащую имъ. Когда она живств со всемъ, что на ней находилось. переходила въ руки другаго владъльца, то онъ быль обязанъ исполнять завъщание основателя гробницы и давать въ ней свободный доступъ имъющимъ на это право. Пространства эти назывались area cedens sepulchro, area adiecta monumento, и были иногда чреввычайно общирны; великольпіе гробницы считалось въ древнемъ Римь однимъ нвъ главныхъ условій рослони, и богатые люди любили окружать мёсто,

<sup>\*)</sup> Въ носледние годы нашли въ библиотель города Бавеля въ Швейцарии отрывовъ конів съ надинси, которан заключала завіщаніе и находилась у римской гробвицы города Lingones (теперь Langres) въ Галини. Въ 8-иъ или 9-иъ столътия она была переписана посавдователями школы учещаго Алькуниа (Alcuin). Двъ страницы этого списка оказались въ переплета манусиранта 10-го столатів. Заващатель между прочимъ принавываеть окончаніе cella memoriae (т. с. небольшаго зданія, назначенняго для погребенів или стоящаго надъ впогосив), постройна котораго уже начата, и требуеть, чтобы при этомъ не отступали отъ плана, сдёланнаго и одобреннаго виз. Въ зданів должны была поставить два статум опредаленных размаровь, одну мраморную, другую бронзовую, изображающихъ хозявна гробницы, а по серединъ алгарь изъ лучшаго наррарскаго иранора и въ немъ положить его остатии. Притомъ нужно было устроить такъ, чтобы входъ въ cella могь быть запертъ или отврыть по жеданію, и чтобы сидёнья, постели, даже одежда для приглашенныхъ была приготовлена въ дни поминальныхъ пиршествъ. Поля и другія владінія завівщателя назначались выв для монумента, который поручали охраненію двухь отпущенниковъ, названныхъ поимени, и пени положены на неследниковъ, если они позволять выв отступить оть своей обязанности. Напонець всё отпущенники завъщателя должны были ежегодно вносить извъстную сумму денегь, на воторыя въ назначенный день устроивалось поминальное пиршество у гробницы ихъ преживго госпо-ATHS.

гдъ будетъ поконться ихъ тъло, зданіями, деревьями, садами, винограднивами и обработанными полями.

Подобные участки, отданные подъ гробницу, были многочисленны въ Римъ языческомъ; они находились всего чаще около большихъ дорогъ. Владътели ихъ многда говорили въ надписи, что исключаютъ изъ наслъдства венлю, оставляють ее за собой и не позволяютъ ни грабитъ, ни продавать ее. Часто и звъстныя пространства принадлежали не одной, а многимъ гробницамъ, и встръчаются также примъры, что люди богатые уступали для погребенія бъдныхъ поля и сады около ихъ великольпныхъ мавзолеевъ. Быть погребеннымъ виъ семейной гробницы считалось величайщимъ несчастіемъ въ древнемъ мірѣ и большимъ преступленіемъ со стороны тъхъ, которые лишали тъло иъста принадлежащаго ему по праву; умершихъ привозили и зъ дальнить странъ, иногда съ большими изъдержками на родину, —это была священная обязанность ихъ родственниковъ или друзей ").

Про эти права жилища мертвыхъ говорятъ многіе писатели явыческаго Ряма \*\*); они опредълены также и надписани, въ которыхъ даны разитры, сдълано описаніе и иногда начерченъ планъ гробницы съ землями присоединенными иъ ней, съ ея садами, колями, съ ея зданіями и другими второстепенными монументами \*\*\*); есля былъ вырытъ склепъ, и

<sup>\*)</sup> Въ Асинскъ законъ предвисываль подъ стреконъ спортной вазни негробение портных»; и при вобраніи грандань въ выси:я деликости рескублини преще всого особденанацьсь, выказали ли они деликос узаненіе въ праку уноринкъ родителей, и устроили ли виъ приличную гробинцу.

<sup>\*\*)</sup> Term manpantips us equoli une carmes l'opanis un manegame: "Mille podes in afronte trecentes cippus in agrum Hic dabat, hecrodes monumentum ne sequeretur", r. e. этоть полустолов меначель тысячу суговь дляны и триста ширины, объявлял, что менументь не перейдеть из наслідживань.

<sup>\*\*\*)</sup> Въ Понной отпрыта гробинца санилін Nistacidia, въ надинов поторой обозначена динна и ширина земли, ирисосдиненной въ менументу. Особенно замичательна въ этомъ отпомени надинсь, или лучше сказать, илить измисскаго погробальнаго менумента; онь начерченъ на мранорной илить, которая была найдена въ начаномбалъ и вставлена христіанами въ отверстію loculus. Телерь она находится въ музой города Урбино. На этомъ плани съ большини подробностини обозначенъ самый менументь, сколько можно судить, очень богатый, земли, сады окружающіе его, дві дороги, въ воторымъ они прининають, зданія второстененным усаменным деревьями в ністо для сторожой; отділена земли, присоединеннам из гробинців, "аголе аdiocine", отъ той, которая принадленить ону; эта посліддиня не возділана, тогда какъ мервая обработава. Уназано такжо пространство, или отданное благосклонно "ex indulgentia"

двло шло о монументв съ подвемельемъ, т. е. нпогесиъ (monumentum cum hypogæo), то и эта подробность упомянута въ надписи хозявномъ, желавшимъ послв смерти остаться владетелемъ своей гробницы и ея земель.

Онибочно было бы предполагать, что однѣ языческія римскія гробницы пользовались подобнымъ уваженіемъ закона и обычая; оно распространалось и на владбища другихѣ вѣрованій; ни мѣста погребенія обществъ или товариществъ какого нибудь поклоненія или секты, ни гробницы отдѣльныхъ лицъ не были лишены этого покровительства. Вто бы то ни быль умершій, набожный или невѣрующій, поклонялся ли онъ римскить богамъ или слѣдовалъ иностранному суевѣрію, — то мѣсто, гдѣ онъ быль погребенъ, гдѣ быль положенъ пепель его сожженаго тѣла, дѣлалось священнымъ, по ирайней мѣрѣ согласно обыкновеннымъ законамъ, Римляне не отказывали въ погребеніи даже и казненнымъ преступникамъ, такъ напримѣръ, тѣло Спасителя было отдано Іосифу изъ Аримаеви, когда онъ пожелалъ похоронить его.

Мы увидимъ, что въ 3-мъ въкъ потребовались особенные эдикты императоровъ, чтобы лишить христіанъ подземныхъ кладбищъ и запретить имъ входъ въ нихъ. Но въ первыя два столътія они даже и въ періоды гоненій не были поставлены вит закона, что касается ихъ гробницъ.

Мученики умирали казненные какъ преступники и враги общества и государства, но тъла ихъ не были лишены погребенія "), и мъсто, куда они были положены, пользовалось тъми же преимуществами, тъмъ же уваженіемъ, какъ и мавзолей или склепъ патриція и всякаго другаго знат-

владвльцемъ для устройства гробниць не столь богатыхъ, или назначенное въ продажу для этой цёди. Полустолбики отдёляють всё эти участии одинь отъ другаго и отъ сосёднихъ венель. По римскинъ занонамъ всякая собственность движимая или педанизмая принадлемаля тольно мивымъ, но въ видё исилюченія умершій могъ владёть мёстомъ, гдё лешаль его прахъ. Если ито либо, приготовивъ себё при мизим гробницу, дёлаль на ней слёдующую надинсь: "hoc monumentum haeredes non веquitur", что означаеть: этотъ монументь, т. е. гробница, не служить наслёднивамъ, не переходить въ нимъ (обыкновенно писали только нервую букву изидаго слова: Н М Н N S), или опредёлиль это въ своемъ завёщанін, то вледёніе его вёчнымъ жилищемъ было ему на всегда гарантировано.

<sup>\*)</sup> Есть пракары, что гонители христіань запрещали хоронить трупы ихь, но это случалось очень радко; въ даліяхъ мучениковь говорить объ этомъ, какъ о дайствій необыкновенно местокомъ и произвольномъ; это также служить доказательствомъ, что пресладованіе обыкновенно останавливалось у гробницы.

наго Рамлянина. Главной причиной этого благогованія въ мірѣ языческомъ передъ бренными остатками человъка былъ суевърный страхъ, что духъ неуспокоеннаго умершаго будеть тревожить живыхъ \*); но тъмъ не менъе онъ преобладалъ въ нравахъ и обыкновеніяхъ ринскаго общества, и потому дълался гарантіей безопосности для катакомбъ.

Начто не препятствовало христіанамъ пользоваться правами, которыя имѣли послѣдователи другихъ вѣрованій. На видъ для язычниковъ и для римскихъ властей христіанскія гробницы, вырытыя въ скатѣ холма, подъ землею, не представляли ничего необыкновеннаго; мы видѣли, что не только у восточныхъ народовъ обитавшихъ въ Римѣ, но даже и у Римлянъ были совершенно подобныя мѣста погребенія.

Внутренность христіанскихъ впогосевъ представляла также мало особеннаго для глаза непосвященнаго въ тайны новой религіи. Мертвые лежали въ горизонтальныхъ, высъченныхъ въ туфъ нипахъ, или въ саркофагахъ, точно также какъ и въ восточныхъ и языческихъ склепахъ; живопись и лъпныя работы, украшавшія стъны и потолки, приближались какъ нельзя болье въ современному классическому искусству и вообще къ манеръ древнихъ Римлянъ расписывать и убирать погребальныя комнаты. Потому безъ преувеличенія можно сказать, что въ первыя времена христіанскія подземелья въроятно обращали на себя не больше вииманія, чъмъ многочисленные ипогем, принадлежавшіе другимъ върованіямъ, и пропадали между ними.

Иногда христіане воздвигали надъ могилами мучениковъ въ честь ихъ небольшія зданія, cellæ или memoriæ martyrum \*\*); послѣ Константина эти постройки разширились и превратились въ великолѣпныя базилики, но первоначальная форма ихъ мало отличалась отъ тѣхъ монументовъ, которыми Римляне окружали свои гробницы. Не было закона, запрещавшаго христіанамъ строить зданія погребальнаго назначенія, вы-

<sup>\*\*)</sup> Memoria было тормественное название гробинцъ.



<sup>\*)</sup> По повятіямъ древнихъ Раміянъ дума унермаго, вотораго прахъ быль дамень гробняцы, не набла жиляща и, блуждая непреставно, не находя спокойствія, пугала навыхъ, причнила наъ различаю рода убытви, несчастій, тревоги и болёзни, заставляя ихъ этимъ исполнить ея меданіе и сдёлать приличное погребеніе ея твлу. Но ищеніе ея было направлено премиущественно противъ родныхъ и друзей, не отдавшихъ послёдней почести си земнымъ остативнъ, не исполняющихъ надгробныхъ обрадовъ, и противъ тёхъ, которые разрушили или осивернили ея гробняцу.

канывать пещеры и хоронить въ нихъ мертвыхъ. Этого права они не были лишены даже во время гоненій первыхъ двухъ столетій.

Обывновеніе присоединять из гробницѣ значительныя пространства демли также должно было помогать образованію христіанскихъ катакомбъ, и вийстѣ давало имъ вполнѣ законный видъ и право на существованіе. Изучая памятники этихъ временъ, не слѣдуетъ упускать изъ вида, что христіане вовсе не стремились произвести политическій перевороть, напротивъ, они проповѣдывали послушаніе установленнымъ властимъ, когда оно не было въ противорѣчіи съ ихъ религіозными убѣмденіями, и старались жить въ мирѣ съ правительствомъ; не удивительно потому, что если представлялся случай придать законный видъ ихъ катакомбамъ и собраніямъ, то онь спѣшили воспользоваться имъ. Вотъ какъ должны были начаться въ Римѣ тѣ христіанскія подземныя кладбища, основаніе которыхъ восходить къ первымъ временамъ распространенія новой вѣры.

Однимъ изъ главныхъ условій устройства ипогел было постоянное владеніе темъ местомъ, где его выкапывали; переходъ вемли въ другія руки въ следствие наследства, продажи, или конфискации, не только отняль бы у христіань возможность хоронить въ немъ, но и подвергаль бы осивернению прахъ върующихъ. Чтобы удержать постоянно вемлю въ своихъ рукахъ не было достаточно одного права собственности, на него, разумбется, не всегда можно было положиться; но туть законъ рамскій являлся на помощь христіанамъ, — онъ призпаваль священнымъ. сто, гдв лежаль пракь человъка, и, заставляя уважать волю основателя или перваго владъльца гробницы, исключаль изъ торговли и дълаль неотчуждаемыми частныя вли общія кладбища съ ихъ земляли и постройками, къ какому бы вёрованію не принадлежали люди похороненные въ нихъ. При началъ распространенія новой религіи ипогей съ небольшимъ влочкомъ вемли, собственность достаточнаго Рамлянина, который позволяль хоронить возлё себя бедныхь братьевь по вере, можеть быть вовсе отданный общинъ, вли пріобрътенный ею какимъ-либо другимъ образомъ, опредъденный законнымъ порядкомъ и гарантированный противъ продажи, быль достаточень для устройства иногочисленных в гробниць, тъмъ болъе, что ихъ можно было выкапывать около самаго монумента, точно токже какъ и въ поляхъ и садахъ присоединенныхъкъ нему (агеа adiecta). Галерен съ горизонтальными нишами въ бокахъ начинались у cubicula, шли подъ землей не выходя изъ предвловъ садовъ и полей

отданныхъ владбищу, потому что ниманить образонъ нельзя предположить, что христіане выкапывали ходы, и свлены въ землѣ, не составлявшей ихъ собственности. Когда наполнялись гробницами галерен верхняго яруса, вновь пріобрѣтали мѣсто или углубленіемъ его или поднятіемъ его сводовъ, но всего чаще выкапывали ниже другой этажъ.

Мы видимъ по направленію галерей въ катакомбахъ, по положенію комнать и способу группировать ихъ, по выбору мѣсть для проведенія лѣстницъ, вообще по архитектурнымъ ихъ формамъ и по времени обравованія каждой отдѣльной части, что эти подземныя кладбища состояли первоначально изъ самостоятельныхъ группъ, имѣвшихъ правильныхъ по небольшія размѣры; что выкапываніе ходовъ пошло отъ отдѣльныхъ пунктовъ, развиваясь около нихъ, не переступая извѣстныхъ границъ; что уже при началѣ проведенія галерей имъ были положены предѣлы, и только впослѣдствій, въ концѣ третьяго или въ началѣ четвертаго столѣтія, сѣть новыхъ и уже совершенно неправильныхъ работъ соединила эти независимыя и иногда довольно отдаленныя одна отъ другой части, присоединяя къ нимъ группы новыхъ криптъ и образуя обширную катакомбу. \*)

Работы этого последняго періода опутали первоначальные центры или точки отправленія подземныхъ галерей; но не смотря на это, легко отличить комнаты бывіція въ пачале отдельными склецами. Это обык-

началь образования вногом, т. е. въ первыя времена распрестранения кристівитва, работы производится въ немъ подъ вліннісиъ другихъ условій, и мийють соверщенно иной харантерь, чень въ последующие отолетия. Въ поинатахъ, слу-**МИВМЯХЬ НАЧАЛОНЬ И ТОЧНОЙ ОТИРАВЛЕНИЯ ПОДЗОВИМИХЬ ХОДОВЬ, И ВЪ ГАЛЕРЕНХЬ НОР**ваго яруса гробинцы просториы, глубови, хороше разийрены и широне распролілены; по всему видне, что тв., которые выванивали ихъ., не свупнянсь изстемъ и не щадили его. Вов работы, произведенныя туть, отличаются пречностію в даже изящнымь вкусомь, а матеріалы унотребленных для нихь препраснаге мачества, равно канъ и извества, служивная для внезываная нлить въ отверстаю locuius. Ненного можне является заботе о ноддержанів сведовь въ галеренив и комватахъ няогея, уже ивсполько утратившаго своя правильныя осрям; въ loculi унышаснию вставлены нанты гораздо больших разибровь, чвиъ отверстія, ноторыя она запрывають, для того, чтобы придать изкоторую прочность болань и потелку ходовъ. По ибра того вань ростоть община, уваличиваются натаконом и соблюдается большая экономія міста; галерен 3-ге столітія наполнены тіснященноя одна возлі другой нишани неправильной сорим, грубой и небрешной работы, несизыно неполисиной при новощи наторіаловь очень нлохаго пачества. Въ эрхитектурныхъ оориахъ патаконбъ оботначается съ напрынъ столътіонъ тоть не нестененный унадонь, поторый произвистся и въ пристаченомъ пенусотий.

новенно небольше cubicula правильных формъ, сообщенныя прежде съ поверхностию земли посредствоить лъстницъ, нисколько не сирытыхъ; галерен идутъ отъ нихъ составляя продолжение и постепенное увеличение ипогел.

Всего дучие это видно въ катакомов Каллиста возлв Аппісвой дороги, подробно изученной G. B. de Rossi и его братомъ. Если исключить изъ этого кладбища работы третьяго и четвертаго века, то получатся группы галерей и комнать вырытых в не въ одномъ уровит, у которыхъ не было первоначально ничего общаго, исключая ихъ сосъдства. Каждая изъ нихъ развивается въ извёстныхъ предблахъ, имбетъ свой особенный планъ, направленіе, входъ и лістницу у Аппісвой дороги, свои архитектурные размёры и отношенія въ дорогамъ, зданіямъ и монументамъ, находившимся прежде на поверхности земли. Одна групна напримъръ отличается правильностію своихъ ходовъ; они постоянно одной высоты и пересъваются подъ правыми углами; гробницы, высъченныя въ туфъ, просторны и вадъланы ираморными плитами; часто встрвчаются arcosolia; комнаты (cubicula) расположены по обънкъ сторонамъ галерей, украшеній архитектурными мотивами не видно, живопись изображаеть один символические сюжеты превиущественно передъ другими. Рядомъ съ этой группой находится другая выше или ниже сосъдней; галерен ся узви, высови, привы и сплетаются въ запутанную съть, въ болахъ ихъ теснятся loculi, задъланные черепицами; агсоsolia очень ръдки, но часты гробницы съ четыреугольной нишей; коинаты расположены не попарно, а отдёльно одна отъ другой, живопись нии имъеть особенный характерь, нии ея вовсе пъть, но встречаются остатии пиластровъ, каринзовъ, капителей и другихъ архитектурныхъ влементовъ. Между тъмъ по надписамъ, по фрескамъ и по историческимъ гробницамъ видно, что объ эти части принадлежать ириблизительно въ одному времени. Нельзя потому не завлючить, что онв начались певависимо одна отъ другой, были выкопаны подъ вліяніемъ совершенно различныхъ условій и соединились только впоследствін.

Все это доказывается также и эпиграфическими памятниками, но смыслу которых видно, что христіане первоначально выкапывали погребальныя пещеры въ предблах вемли, законом признанной за ними и составлявшей ихъ собственность. Таким образом снова подтверждается факть, что катакомбы были вырыты самими христіанами, а не образованись всябдствіе добыванія строительнаго матеріала.

·II.

По криптамъ Lucina, одной изъ самыхъ дровнихъ частей натакомбы Валлиста, можно проследить шагъ за шагомъ, какъ образовался фамильный христіанскій ипогей въ первомъ вёкт, какъ потомъ онъ пустиль отъ себя вётви, сдёлавшись общимъ кладбищемъ, и впоследствіи соединился съ близлежащими группами, составивъ вийстё съ ними большую катакомбу. Церковные документы говорятъ намъ, что прежде это былъ отдёльный криптъ, и въ самомъ дёлё ходы и компаты его, вырытыя не въ одномъ уровнё съ соседними галереями кладбища Callisto, преднамёренно были отгорожены отъ последнихъ особенными работами и часто мёняютъ направлене или вдругъ прерываются, чтобы не встрётиться съ ними.

Кому первоначально принадлежала подземная гробница превратившаяся впоследстви въ крипты Lucina, кто быль ея основатель и первый владътель? на эти вопросы можно отвъчать пока только предположеніями. Въ преданіяхъ церкви сохранилась память многихъ богатыхъ и знатныхъ женщинъ называвшихся Lucina, которыя, принявъ въру Спасителя, содъйствовали ся распространенію, и помогали существованію христіанской общины въ Римъ. Можно сказать, что непрерывный рядъ матронъ этого имени идетъ отъ апостольскихъ временъ до последняго гоненія. Слёды ихъ благодівній встрічаются также и въ исторіи катакомбъ. Такъ напримъръ извъстно, что вемля, гдъ вырыта катакомба Callisto, была собственно сть христіанки Lucina.—Воть что внають о происхожденія этого замізчательнаго кладбища, въ составъ котораго въ последстви вошли вришты Lucina. Въ имле приблизительно отъ ствиъ Рима, въ право отъ консуларной Аппісвой дороги, нашли эпитафін и колумбарін первыхъ временъ имперін, принадлежавшія членамъ фамилін Сесівії и ихъ отпущеннявань; недалеко отъ Рима, также у Аппівваго пути находились согласно Цицерону монументы и гробницы фамилін Сесіlii Metelli. \*) Въ этихъ самыхъ мъстахъ развивается подъ

<sup>\*)</sup> Отъ нихъ остались развалины волинолівнияго навколон Caecilia Metella, дочерів Metellus Creticus, мены тріунивра Красса.

землей катакомба Callisto, и многія изъ ся галерей начинаются у фамильных в христіанских спленовъ, гдъ въ послёднее время отврыты надгробныя надписи съ именами Сæcilii Сæciliani \*). Не бевъ основанія, можно потому предположить, что первоначальныя гробницы эти были выкопаны въ землъ принадлежавшей gens Cæcili и что тутъ схоронили членовъ этой фимиліи принявшихъ христіанство. Въ началъ третьяго стольтія, т. е. въ тъ времена, когда катакомбы стали переходить въ руки церкви, папа Зеферинъ поручилъ Каллисту, будущему своему пріемнику, управленіе подземнымъ кладбищемъ возлѣ Аппісвой дороги, и оно съ тъхъ поръ стало называться именемъ последняго. Это известно изъ церковныхъ документовъ; въ нихъ также называютъ катакомбу Callisto владбищемъ Lucina (Cometerium Lucinae), прибавляя, что оно было выкопано въ земят христіанки этого мисни, которая потому жила во второмъ, можетъ быть даже въ первомъ стольтіи, и по всей въроятности принадлежала ит фамилін Цецилін или была съ нею въ родствъ. Другая Lucina въ 252 году похоронила папу и мученика Корнелія въ своемъ особенномъ подземельъ, находившемся возлъ пладбища Callisto, и тогда еще не соединеннаго съ нимъ. Это тотъ ипогей, о которомъ мы теперь говоримъ; последняя Lucina однако не могла быть его основательницей, потому что онъ существоваль задолго до погребенія въ немъ папы Корнедія витестт съ другими мучениками. Но кто бы ни быль его первоначальный ховяннь, онъ несомивние быль вырыть въ первыя времена христіанства.

Лъстница удобная и просторная вела прежде съ поверхности земли пъ двойному сирісивит, который быль такъ сказать точкой исхода и самой древней частью всего ипогея, и несмотря на то, что эта семейная гробница страшно пострадала отъ разрушителей, еще можно различить ея первоначальную форму. Двъ небольшія квадратныя комнаты находятся въ прямомъ сообщеніи между собою посредствомъ двери; въ бокахъ высёчены просторныя loculi хорошихъ размъровъ. Къ несчастію плиты ихъ выбиты и уничтожены, такъ что имена похороненныхъ нель-

<sup>\*)</sup> Нельзя предположеть, что туть дёдо вдеть объ отпущевникахь (которые вышедши изъ работва часто принимам самили своихъ преживкъ владёльцевъ), потому что из этимъ именамъ прибавдено vir clarissimus, clarissima foemina, puella, honesta foemina и т. д., что въ древнемъ Римъ дълглесь только говоря о членахъ патриціальныхъ родовъ.

ви войстановить по надписямъ. Но фрески укращающія потолки комнать и пространства на стінахъ между гробницами (написанныя на стукт или стуктуру очень хорошаго качества, какую употребляли Римлие въ первое стольтіе имперіи) мало попорчены. Онт въ высшей степени интересны и очень напоминають стінную живопись открытую въ развалинахъ терить императора Тита и въ Помпет. \*) Поэтическое воззрініе на христіанское ученіе преобладаеть въ нихъ надъ догматической его сторопой; такъ напримъръ, на плоскомъ потолкі одной изъ двухъ комнать, среди граціозныхъ украшеній и яркихъ красныхъ и синихъ линій и круговъ, среди гирляндъ цвітовъ, зелени, птицъ, крыматыхъ амуровъ, и головъ геніевъ, представлены добрые пастыри \*\*) съ овечкой на пле-

<sup>\*)</sup> Надо предполагать, что онв одновремении.— По инвати навветнаго ивмещато археолога Welker's оросии двейнаго сибісивим принтъ Lucina следуеть отнести из нопиу нерваго столетіи. Въ отделев христіанского испусства, где им снова возвратимся из никъ, будуть неивщены хронолитеграемческія неніи съ нихъ.

<sup>\*\*)</sup> Онисаніе в объясненіє этого изображенія разне пань и изсл'ядованіе его прополождения должие вейти въ отдълъ потерия христического попусства, не им уче стольно разъ называли добраго изстыри, что считаюнь но лишникь дать о номъ нога ибноторое понятіе. Изъ невив образова, въ ноторыха Снаситель являлся варуюживь, изъ вобль сревненій, исторыя онь любиль далеть оъ собою, последователи его ученія въ Рим'я, избраям для испусства самое милосердное и мостичесное. "Я еснь настырь добрый", говориль с себь Христесь, — "Пастырь добрый нелагаеть жизнь свою за овець."—И вогда фарисон и книжники рентали, что онь принименть граминиова и вота са нени, Ока сверела има сладующую иритчу:-"Вто иза веса, MUBE CTO OBOUS, M NOTOPARS ORBY BOS REXS, MC OCTABATS ROBENOCTA ROBATE BS Myстынъ, и не нойдеть за пропавшею, попа не найдеть ел? А нашедии возьнеть ее на илеча свои съ радостіво". (Отъ Луни глав. ХУ). Въ таконъ видъ, т. с. добрынъ настыровь порвые христіане ньображала Снасителя съ самыхъ ранияхь времень. Фягуру настуга вотрёчаемь вы пристівнених нанативнах аностольских времень; она новторяется вносивдетвии безчисленное ноличество разъ, но чаще въ норвых три стольтія, чвив вь последующія, и починесть пронадать тольно въ шестонь или содьномъ изив. Въ образъ добраго настыра Снаситель нова не миветь нестоянно едно и тоже лице, потоку что изображение это увотребляди иреннущественно въ тв времена, когда тинь Христа още не усивых сооринроваться. Это обывновение молодой человъть, ночти мноша, лице которого отврались вдехновить любовью и добротой. Онь бозь боролы (поиличения очень радки) сь испонрытой головой, поротиния волосони, и одъть повъ нестухъ у дровияхъ Римлянъ (ивтъ ни одного примъра соваршение нагого добраго настыря) въ поратную нодноясанную тувину надающую до нелънъ, сверхъ нотерей иногда набрешенъ редъ шерстинаго плаща (задиз); съ нимъ принадлежности его ремесла: несеть загнутый у оконстиссти (polum), troin lorers to note ross a obous, cocygs are groundie nolone (mulcire) и овирбы (syriux), на которой онь иногда представлень играющимь; звуконь этого пиструмента наступи въ автичномъ шір'я свывали овець поредь такъ, чтоби вести

чахъ, въ вдохновленной и оживленной позъ, какую не встръчаещь позже въ томъ же изображения, и женщины задрапированныя по античному
съ поднатыми руками въ положении молящихся. Въ живописи этой такъ
много классическато, что современные явычники, которымъ она попададась на глаза, не могли находить въ ней ничего необыкновеннаго, ничего достойнаго ихъ особеннаго вниманія. Другія фрески этой комнаты
сохраняють тоть же характеръ и представляють рыбъ плывущихъ и
несущихъ на спинъ корзинки съ хлъбами, между которыми видны сосуды наполненные краснымъ виномъ (по всей въроятности символическое изображеніе такиства евхаристіи), ") птицъ среди цвътущихъ луговъ, что могло означать души праведныхъ въ въчномъ блаженствъ к

яхь вь овчерию. Но всего чаще добраго пастыря изображали вь ту минуту, когда ONE RECOTABLE MODELS HE CHORKE HIGHERE HE CTARY RECORDERY ORBEY, MADE THTATOLE видить въ виньотив на заглавномъ листв пинги; это рисуновъ со статум изъ бъдаго правора, чемпого меньше натуральной величины (она находится тенерь въ христіансковъ отдівленія Лотеранскаго мувея въ Ринів); бель сомивнія одно навлуч**шехъ произведеній христієнсной свудьнтуры первыхъ вёловь, судя по стилю конца** второго или начала третьего столетія; лице пастыря вдохновлено добротою и радостью, что потерянная овца возиращена стаду, и вся экгура его полна граціи и благородства. Двъ овцы обывновенно стоять по сторонань добраго настыря, а во ореспахъ патановбъ опъ иногда окружень пий, одив изъ инхъ спотрять на него вань бы слушая его рачи, другія равнодушно щинять траву или отходить въ сторону; порвыя ввображають върующихь, а последнія тёхь, сердця воторыхь еще не тромуты его ученіснь. Образь божественнаго настуха встрачастся безереставно въ христівновихь намитивнахь различнаго рода, въ надгробныхь надинскихь, во фреспахь, въ зънимиъ работакъ на "степленимиъ сосудакъ и ба́юдакъ, въ барельеевкъ сарвосоговь, на вольцахь, ланиахь, и т. д. Его находять не тольно въ одновъ Ринв, не и всюду, куда въ первыя въна проявкало кристіанское ученіе. Это сакое трогательное и ившеное изъ вебил изобращений Христа не только этого плассическаго поріода христівноваго искусства, но и вообща вобхъ другихъ вбловъ, и нивогда, можно спавоть, представляя Спасителя не придовали ону болбо любищаго и милосорджего харантора происполновного попочонія о людяхь и списхожденія въ нхъ слабостив и заблушдениямь.

<sup>\*)</sup> Изобранскіе рыбы нивде у первых христіана сирытов значеніс: низ вырашали исповіданіе Спасцтоля, віру віз него, и дногда его самого; вото на нанома основанія: если взять первую букву нандаге слова слідующей оразы на гречесномъ языкі "Інсусь Христось смиз Вошій Спаснтоль" и соединить ихъ вийоті, то получится слово ІХӨТХ, что по гречески означаєть "рыба". Въ христіанскихъ нанятникахъ онгура рыбы новтористоя безпонечное чноло разь, оз самыхъ раннихъ вроиенъ и пропадаєть тельно въ пачалій интего стелійтія; она нийла и другія значенія, но по томо случай, о поторомъ говорних им, всего віроптийо представляєть самосіячески Христа, носущаге овою испунительную провь и свое тіло.

т. д. Тъ изъ моихъ читателей, которые видъли фрески этой комнаты (ся обыкновенно не показываютъ путешественникамъ посъщающимъ изтакомбы) согласятся, что онъ выходятъ изъ ряда обыкновенной стънной живописи катакомбъ и столько же граціозны и прекрасны, сколько свободны въ выраженіи христіанскихъ чувствъ и идей. Нътъ сомиънія, что мы находимся тутъ въ ипогей самыхъ раннихъ, можетъ быть даже апостольскихъ временъ, и въ живописи его видимъ наявное выраженіе необыкновеннаго впечатлёнія, производимаго на Римлянъ язычниковъ ученіемъ Спасителя.

Первоначальную величину area, или вемли ипотея Lucina можно опредълить съ нъкоторою точностію; она имъла 100 римскихъ футовъ длины по фасаду и 230 ширины. Это были въ древнемъ Римъ обывновенные разміры участка отданнаго подъ погребальный монументь. Въ его предвиахъ находилась гробница хозянна и твхъ, кому онъ даваль мъсто возлъ себя. Галерен врипть Lucina, начинающіяся у двойнаго cubiculum описаннаго выше, развивались, какъ теперь еще можно видъть, не переступая извъстныхъ предъловъ, т. е. по всей въроятности границъ вемли принадлежащей ипотею, ател. Когда въ ходахъ перваго яруса, вырытаго высоко въ холмъ и замъчательнаго многочисленностію пубикуловъ хорошихъ размёровъ, не было больше мёста для новыхъ 10culi, подъ ними провели новый этажъ гораздо общириве перваго. Впослъдстви эти первобытныя части принта Lucina соединились съ катакомбой Callisto, были увеличены, разширены и при этомъ потеряли свои первоначальныя формы. Несколько ниже втораго этажа, въ сторонъ, въ углубления, которое повже было украшено живописью византійскаго стиля, и очень посъщаемо богомольцами, G. B. de Rossi отпрымъ мъсто погребенія папы и мученика св. Корнемія, чъмъ и опредъдиль время устройства врипта Lucina. \*) Второй этамъ его существо-

<sup>&</sup>quot;) Особенное обстоятельство сопровождало это отпрытіе. Вз понції 1849-го года В. В. de Rossi нашель вз ногребі одного впиоградинна возлії чіа Аррія большой обломова препорной ялиты, на потерей увиділь слідующід бунны неколной надниси "nelius martyr". Нез уназаній богомольцевь можно было заплючить, что не далене оть этого ийста была прежде гробинца наны Керпелія, потерый согласне съ предавівни первин была некоронена отдільно еть своиха предмествонниковь, са инстини другини мученивани христіановаго нагриціальнаго рода Lucina въ ек подвенельів. Вомі потому не запедняль выравить нийніе, что этоть нусовь плиты, отбитий и случайно удалонный еть своего ийста, примадленаль гробинців Корпелія мученава, и что надмись, выраваннам на мень, содержить несайднія буньм янень

валь следовательно уже раньше середины третьяго столетія; Корнелій умерь вь 252-мъ году, притомъ по надписямъ съ числами соседнихъ loculi и по положенію того склена, где находится эта историческая кробница, видно, что онъ быль выконанъ гораздо прежде 252-го года и после йсёхъ другихъ комнатъ того же уровня. Можно потому предположить, что галерен втораго этажа были проведены во второмъ столетія; это также доказывается и эпитафіями. Первый или верхній ярусъ имеющій боле правильныя формы, чемъ остальные, существоваль раньше нившихъ, обстоятельство отдаляющее его образованіе къ первымъ годамъ втораго столетія. Особенныя работы, произведенныя въ немъ въ серединё третьяго века, и короткія надгробныя надписи на греческомъ наыкъ, ваключающія только одно имя умершаго безъ другихъ подробностей и имеющія характеръ большой древности, оправдывають подобное предположеніе. Что же касается до двойнаго сибісиют описаннаго

этого паны. Въ самонъ дъяв, погда неспольно леть спусти въ 1852 нь году была очищена и разрыта въ принтехъ Lucina одна изъ помнатъ втораго пруса, находащенся именно подъ виноградивномъ, гдъ была найдена первая часть надписи, увидвля остальную часть илиты, съ тремя первыма буквани именя Cornelius и внизу Ер. т. е. Енископъ. Составлениме вижотж, эти обломии приходились въ отверстию гробинцы того же cubiculum. Такимъ образомъ опредвиняюсь какъ нельзя върнве мвото, гдв быль погребень напа Кермелій, и устанавливалась точва опоры для опреділенія времени сосідних памятников и самого подземельн. Вь той же катаком-65 Bossi отврыль ийсто указываемое путеводителями по святымы ийстамы Рама, гдъ лежали тъла почти всъхъ папъ 3-го столътія, отъ Зеоприна до Мильціада (Де Зеоприна папъ коронили въ Ватинанской патаноной). Это помната (cubiculum) мебольших разифровь; она была завалена до верха вемлей, каменьями, мусоромь и не привлегала ча себя вниманія археоловь, предшественнявовь Возві; верхнія части ся, всего болье нопорченныя, не представляли начего особеннаго, но по и връ того какъ раскапываніе шло впередь, явились на свёть остати богатых украшеній и работь произведенныхъ посив тормества церкви. Ствим ся были не разъ расписаны фресками, и наконець ивсколько варварски покрыты мраморными плитами; а въ наполнявшихъ ее развалинахъ нашли напители полониъ, пиластры, обложии сарвосаговъ съ барельссани и разбитыя плиты съ надписини; составивъ последнія, Rossi прочиталь вмена въспольнихъ папъ 3-го стольтін; эпетасія вхъ отличаются вратпостію и заплючають тольно одно ими папы безь похваль или сомальній; из имени папы Fabianus другая рука вёроятно позме прибавила слово мученика. Объяснительная надпись была поставлена туть папой Дамазомъ въ четвертомъ столетін; она увазывала находившееся прежде въ этой комната епископское пресло или каменное сиденье Сииста II-го, на поторомъ солдаты виператора Валеріяна отрубили голову этому папъ, застигнувъ его виъстъ съ другими кристіанами въ одной изъ часовень (ceila) надъ катакомбами Pretestato.

выше, то безъ сомивнія <sup>г</sup>онъ древиве окружающихъ галерей, и врема его основанія восходить потому къ концу перваго столівтія.

Такимъ образомъ номимо ствиной живописи этихъ комнатъ можно приблизительно сказать, когда они были выкопаны. Остальные ярусы галерей и кубикуловъ криптъ Lucina устроены послъ третьяго стольтія, имъютъ вполит характеръ поспъпныхъ и часто небрежныхъ работъ этого времени.

Что этотъ вринть принадлежаль первоначально патрицальной римской фанили, видно по его топографическому положению, по богатству украшений, по остаткамъ дорогихъ мраморныхъ саркофаговъ и его надгробнымъ надписямъ. Въ последнихъ встречаются имена значительныхъ римскихъ родовъ Сæcilii, ") Cornelii, Aemilii, а на обложахъ саркофаговъ, которые нашли возле двойнаго cubiculum украшеннаго фресмами, были прочтены имена Annia Faustina, Lucinia Faustina, Acilia Vera, Annius Catus, Cæcilius Faustus, Faustinus Atticus, Pompeia Attica, Atticianus и т. д. "") принадлежащія лицамъ знатныхъ фамилій, находившихся въ союзъ Gens Сæcilia, и родственникамъ некоторыхъ императоровъ изъ Антониновъ.

Надъ вриптами Lucina, въ предълахъ ел вемли видны развалины древней постройки; это безъ сомитнія одно изъ тъхъ небольшихъ зданій (memoriæ; martyrum), которыя христіане еще до торжества церкви строили надъ катакомбами, и всего чаще надъ могилами мучениковъ.

Не трудно вообразить себъ, какой видъ и какую форму должны были первоначально имъть эти христіанскія гробницы подобныя ипогею Lucina, перешедшія впослъдствін въ руки церкви, до соединенія и перешень произведенныхъ въ нихъ во время гоненій второй ноловины третьяго стольтія.

На поверхности столбики или невысокія стінки обозначали участокъ земли почти постоянно правильныхъ разміровъ; въ преділахъ его находились постройки въ честь похороненныхъ и другія зданія; міста свободныя возділывали и усаживали деревьями; подземныя работы были

<sup>\*\*)</sup> Между нама върсятно есть потомка извъстнаго Pomponius Atticus, осторожнаго прінтеля всёхъ сильныхъ людей его времена я замѣчательнаго всего больше своею аружбой в переписной съ Цацерономъ.



<sup>\*)</sup> Гробница св. Цецняів, открытая Rossi въ катакомбахъ Callisto, окружена мегилами членовъ этой самилія, обстоятельство дающее право предполагать, что эт а мученица была изъ рода Caccilii.

обозначены на поверхности, и группы ходовь и комнать опредъляли въ глубинъ земли пространство, составлявшее неотчужнаемую собственность погребальнаго монумента. Виняъ спускались иногда изъ зданія, иногда меъ сръзанной отлогости холма, и лъстница широкая и удобная находилась въ прямомъ сообщения съ одной или нъсколькими комнатами подземелья. Каждая подобная группа гробницъ имъла свое имя, которое часто оставалось за нею при соединении съ другими сосъдними ипогеями. Потому то катакомбы въ дъяніяхъ мучениковъ и въ другихъ древнихъ летературных памятниках церкви названы очень редко въ честь особенно уважаемаго мученика, погребеннаго въ нихъ, или по мъсту положенія, а всего чаще именемъ лицъ неизвъстныхъ, безъ сомивнія первоначальных владетелей гробницы, и земли присоединенной къней, какъ напримъръ катакомба Priscillæ возлъ дороги Salaria nova, Praetextati возла пути Appia, Domitillae возла дороги Ardeatina и т. д. \*). Скрывать свои ипоген не было христіанамъ накакой необходимости, они долго е время существовали вполнъ законно \*\*).

## III.

Устройство подобнаго склепа съ его монументами и другими постройками, съ его садами и полями, требовало большихъ издержевъ и было

<sup>\*\*)</sup> Тапимъ образомъ разръщается самъ собою вопросъ, приводнемій долгое время въслідователей подземнаго Рама въ большое затрудненіе, куда могли дівать христіане землю набиравшую ся въ значительномъ количестив при пронапываніи галерей катакомбъ? Не будучи принумдены притать ее, христіане могли свалцвать этотъ матеріаль туда, гдъ имъ это было удобно, — въ тіз ме міста, куда силадывали его Еврен, послідователи восточныхъ поилоненій, вообще всіз тіз, которые вынапывали около Рима иполен.



<sup>\*)</sup> Мы уже сказали, отнуда провеходить название патаконбы Callisto. Она съ 3-го столфтія сдвалась главнымъ владбищень Рима, и въ немъ начали хоронить папъ, не смотря на то, что были вришты столь же древніе и візродтно болье уванаємые, вакъ заключавшіє гробинцы извіствыхъ мучениковъ. Это можеть быть провзошло въ слідствіе того, что катаконба Callisto, первак изъ всіхль христіанскихъ впогеовъ Рима, превратилась въ владбище общественное и перешла въ руки церкви.

возножно богатому человъку. Но не слъдуетъ предполагать, что христіанское ученіе въ первое время своего распространенія находило последователей исплючительно въ низшемъ и общномъ влассь общества, между рабами, отпущенниками и ремесленниками. Натъ сомивнія, что слова Спасителя, обладая великой утъщительной силой, всего болье привленали въ себъ людей обиженныхъ, жизнь воторыхъ шла тяжело въ сопровождения съ печалями, лишениями и оскорблениями всяваго рода. Объщаніе награжденія на небъ за страданія, перенесенныя на земль, особенно сладко тъмъ, кому жизнь представляеть нало отрады. Но и въ высшихъ влассахъ римскаго общества при появленіи христіанства были страданія своего рода, именно тъ моральныя болъвии, постоянно сопровождающія гражданскія разложенія и уничтоженіе въры въ божественныя силы священныя прежде. Однихъ, среди этого нравственнаго и религіознаго разстройства, удовлетворяли столько же пустыя по содержанію, сколько сложныя по формамъ таниства поклоненія персидскому богу Митра, наи египетскимъ и сирійскимъ богамъ и богинямъ; другіе руководились въ жизни принципами философіи и при видъ возрастающей пеправды и постояннаго торжества ея искали опоры и утъщенія въ идеяхъ стонцизма. Но тъ, которыхъ религіозное стремленіе не могло быть удовлетворено пустыми мистическими формами или строгими выводами разсудка, которые чувствовали больше другихъ, и виъ предъловъ этого міра испали лучшее всего, что окружало ихъ на земль, оти люди принадлежали христіанству. Подобныя нъжныя и страдающія сердца находились и въ высшихъ слояхъ римскаго общества, особенно между женщинами, и если ученіе Спасителя при появленіи своемъ въ Римъ нашло большое число последователей въ жилище бедныхъ людей и рабовъ, въ притонахъ неимущихъ и въ темницахъ, то въ то же время проложило себъ дорогу въ домамъ богатыхъ и знатныхъ фамилій, и вскоръ пронивло даже на Палатинъ, во дворецъ императора. Сами христіане должны были заботиться объ обращении въ свою въру дюдей достаточныхъивлиятель ныхъ, покровительство и средства которыхъ помогали существованию общины и могли защищать ее въ минуту опасности.

Извъстно, что еще въ первомъ въкъ женщины патриціальныхъ родовъ приняли христіанство и сдълались ревностными послъдовательницами ученія Спасителя. Тацитъ въ своихъ Лътописяхъ говоритъ между прочимъ, что въ царствованіе императора Клавдія, женщина знатнаго рода Pomponia. Græcina, жена Plautio побъдителя Британцевъ, была севанена въ следовения инестраннато сусверия. Согласно древнему обичато се судиль мужь передъ семейнымъ советомъ, и не смотря на то, что Ромпропіа была оправдана миъ, она провела всю остальную часть своей мизни, ополо сорона лётъ, въ грусти, нечали и уединеніи. Можно не безъ основанія предноложить, что имостранное сусверіе, заставляющее жить въ постоянномъ удаленія оть свёта, ничто инос какъ христіанство. Открытіе въ криптахъ Lucina надгробной надимен конца втораго или начала третьяго столётія съ именемъ Pomponius Græcinus "), можеть быть потомка Pomponia, дасть нёкоторое, хотя и слабое подтвержденіе этому миёнію. Болёе достовёрно извёстно, что родственники Веспасіана, Домитилла и Флавій Клементь приняли христіанство и пострадали за это въ царствованіе сына этого императора — Домиціана. Въ послёднее время открыть иногей, по всей вёроятности принадлежавшій Домитилье; мы будемъ говорить о немъ ниже.

Перковные писатели сообщають намъ однако далеко неполныя свёдёнія объ этомъ предметё и говорять мало, или вовсе не упоминають о христіанахъ дворца императора, de domo Caesaris, которымъ апостолъ Павелъ посылаетъ поклонъ, о родственникахъ императора Веспасіана, упомянутыхъ выше, о сенаторё Апполонія, мученикё при императорѣ Коммодѣ, и о многихъ другихъ лицахъ знатнаго происхожденія, пострадавшихъ за вёру во второмъ столётія. Извёстно также, что императоръ Септиній Северъ покровительствоваль нёкоторымъ сенаторамъ и женамъ ихъ принявшимъ христіанство; а въ началё третьяго столётія Тертуміанъ не стращился утверждать открыто передъ лицомъ языческихъ властей, что христіане населяють герода и наполняютъ суды, дворцы, сенатъ и т. д. Въ третьемъ вёкё христіанство было принято женами, матерями, сестрами многихъ императоровъ, которыя тайно или явно слёдовами или только сочувствовали ученію Спасителя.

Памятники катакомбъ дають намъ болбе положительныя свёдёнія о значительности распространенія христіанства въ высшихъ слояхъ римскаго общества, чёмъ церковная литература; такъ напримёръ, нёкоторыя части римскихъ подземныхъ кладбищъ, образовавшіяся несомнённо въ

<sup>\*)</sup> Это обстоятельство и родство санкий Caecilia и Pomponia навели G. В. de Rossi на мысль, что христіанна Lucina владътельница земля, въ которой быль выковань корвоначальный ниогой названный этимъ кномень, можеть быть шинто имак навъ Ромроніа Graecina. Но пока это, разунівется, только одно предположеніс.

первый періодъ распростране нія новой вёры, можно даже сказать во времена апостольскія, им'вють виолий характерь ипогесвъ знатныхъ фамилій и могли принадлежать тольке людамъ очень богатымъ; это видно по обложамъ мраморныхъ саркофаговъ, по лённымъ работамъ и иногочисленнымъ фрескамъ, которыя были въ нихъ открыты \*), а въ надгробныхъ надписяхъ встрёчаются имена сенатерскихъ фамилій и бляввихъ родственниковъ и вкоторыхъ императоровъ.

Богатые Римляне язычники, если они были великодушны, давали въ своемъ ипогей или мавзолей мёсто кліентамъ и отпущенникамъ обоего пола, иногда и потомкамъ ихъ (libertis libertabus et posteris eorum). По многочисленнымъ надписямъ видно, что рёдко хозявнъ гробницы желалъ покоиться въ ней совершенно одинъ, чаще онъ позволялъ хоронить возлё себи извёстныхъ лицъ, вийняя въ обязанность своимъ родственникамъ или отпущенникамъ воздёлывать землю кругомъ монумента, грозя проклятіемъ, если воля его не будетъ исполнена. На томъ же основаніи люди достаточные, принявшіе христіанство, могли устроивать въ своихъ общирныхъ ипогеяхъ гробницы для бёдныхъ братьевъ общины; они имёли на это полное право; мы видёли, до какой степени въ этомъ случай законъ покровительствовалъ волю умершихъ. Если они дёлали это только для людей одной религіи съ нами, то подобное ограниченіе не могло удивлять и казаться необыкновеннымъ. Этому обычаю слёдовали поклонники вёрованій появившихся въ Римъ раньше христіан-

<sup>\*)</sup> Особонио заивчательна въ этомъ отношенін патапомба Priscillae воляв дероги Salaria Nova. Классическій стель ся ствикой живописи, прображающей догнаты в дегенды съ тою свободою въ выберв, нониманів и передачи сюмета, которая была возножна тольно въ первыя времена распространения новой вёры, когда сняволивиъ ея не успаль установиться и принять въ испусства стерестипическій, непананиющійся характорь; дорогіє явиныя работы, нанонинающія нодобныя не отврытыя въ термахъ Тита; особенное устройство главней помнаты не высфченной въ туей, а сложенной изъ инринчей бевъ горизонтальныхъ нишей (loculus), изъ чего видно, что ONE RESERVALECT TOURS ALE CEPROPRIEST: BOS STO RECONTRIBUTE EDUSTREE OVERS DEMняго и богатаго христіанскаго иногоя. Къ тому же заключенію приходимь осматривая надгробныя надписи; онъ очень поротии и содержать ими умершаго, имогда тольно одно аностольское привътствіе "Рах тесим" (мирь съ тобою). Однъ изъ михъ ма греческомъ языкъ и наинским прасною пресной, что также представляеть ибнотерую особенность; другія вырваны на пранорных плитахь и препраспына оорнана своить бунвь напоминають монументальный шриоть изыческих ремсинкь надписой верваго и втораго столвтія.



ства. Желеніє послів смерти быть вегребеннымь въ средів своихъ единовіврцевъ существовало и существуєть во всів времена.

Въ одной надписи \*), удаленной отъ своего первоначального мъста, но по смыслу которой видно, что она находилась прежде у гробницы, сказано, что хозяниъ устронав ее для себя, для потомновъ и отпущенииновъ обоего пола, но его религи: «Ad religionem pertinentes meam». Къ несчастию въ надияси не объяснено, какой религи быль этотъ человъкъ. Трудно предположить, что туть дъло идетъ о римскомъ языческомъ повлоненів. Множество эпеграфических памятниковъ уже объяснили намъ, въ чемъ состояли права владътелей гробницъ въ Римъ античномъ, но ни въ одной изъ нихъ хозяннъ ипогея, монумента, мавволея и т. д. не дъласть этого условія, да руя місто праку своих в родственниковь, вліснтовъ в отпущенниковъ, тогда какъ въ христіанскихъ надписихъ есть намени и слёды подобныхъ ограниченій. Саный смысль фразы приведенной выше противорбчить характеру политеняма и понятію о религін древенкъ Римлянъ; у вихъ слова «моя религія» (religio mea) не нивли вого исплючительнаго значенія, которое им привывли придавать ниъ, и выражали скоръе набожный страхъ, строгое и точное до суевърія исполненіе извъстныхъ обрядовъ для расположенія въ свою пользу божества, чемъ принятие какой либо вёры и постоянное следование ся законамъ. Римляне не считали ложными все другія верованія исключая своего; они признавали и иногда перенимали повлоненія народовъ, городовъ, даже отдъльныхъ фамилій. Такую надпись не могь сдълать и членъ одного изъ твхъ многочисленныхъ обществъ, составляемыхъ обожателяин восточныхъ богинь и боговъ. Эти товарищества не называли себя religio, и можно было не оставляя своего върованія принять посвященіе въ таниства какого нибудь особеннаго поклоненія. Всего вероятиве, что слово religio означало туть христіанство или законъ Монсея. Если Евреи въ Римф и проведиты ихъ религіи могли, какъ это намъ извъстно, ни сколько не стъсняясь, писать въ своихъ надписахъ "religio judaica", то разумъется и имъли право называть ее въ завъщаніяхъ и въ другихъ законныхъ актахъ, опредъляя условія пользованія ихъ впогении. Христіане также могли дълать это до Нерона и послъ паденія его до гоненія Домиціана, можеть быть даже при императоръ Нервъ и въ началъ царствованія Траяна. Но ръшить, вто именно-христіанинъ

<sup>\*)</sup> Она была пайдена въ Ранф ополо виллы фанилів Patrizi.

наи Еврей поставиль эту надпись, едвали возможно. Надо однаго заивтить, что она имветь влассическій характерь, преобладающій въ кристіанскихь эпиграфическихь памятникахь и отсутствующій въ еврейскихь. Во всякомъ случать она можеть служить доказательствомъ, до какой степени были териним въ Рам'я м'яста погребенія иностранныхъ върованій, и какъ сильно было желаніе поклонниковъ одного Бога покомться послъ смерти отдёльно, не въ смешеніи съ последователями другихъ исповъданій.

Христіанскіе впоген, когда они, превращансь въ слёдствіе благотворительности своихъ хозневъ въ общія владбища, продолжали принадлежать
одному лицу, имёли видъ частной собственности. Хотёли ли потому христіане польвоваться правами, воторыя законы римскіе гарантировали
гробницамъ, приносило ли подобное покровительство имъ пользу или
стёсняло ихъ, они должны были подчиниться ему. Только въ одномъ
случай оно могло быть для нихъ затрудненіемъ, именно при сношенія
съ священными, или лучше сказать, духовными римскими властими,
подъ надзоромъ которыхъ находились міста погребенія. При члюнчанія
ностройки сейна или мавволея, при перемінахъ, произведенныхъ въ
устройствій ихъ, при номінценім трупа, при поправий или перестройкі
этихъ вданій, равно какъ и вообще всякаго рода гробниць, въ глубний
вемли или на поверхности ея расноложенныхъ, необходимо было испрашивать разрішеніе духовныхъ языческихъ властей.

Следуеть потому предположить, что и христіане обязаны были объявиять о расширеніи своихъ ипогеєвъ и перенесеніи туда умершихъ, что
вонечно не мало затрудняло ихъ, не потому что они бонлись указать
правительству на свои владбища, а потому что всякое сношеніе съ языческими жрецами не могло ни оскорблять ихъ религіозныхъ чувствъ. Въ
глубинт отдаленныхъ гелерей они, вёроятно, не разъ избавляли себя
отъ этой непріятной формальности, но чёмъ ближе гробницы находились
во входу въ ипогей и иъ поверхности земли, чёмъ болте онт были доступны ввору каждаго, тёмъ труднте и опасите становилось сирывать
работы и перемены производимыя въ нихъ. Надо однако заметить, что,
прося разрёшенія похоронить умершего или увеличить число loculi и
агсозовій въ подземельт, христіане не дёлали инчего противнаго ихъ
совёсти, и не оскверняли себя совершеніемъ языческихъ обрядовъ. Исиупительное, или вёрнте, очистительное жертвоприношеніе, дёлавшееся въ нёкоторыхъ случаяхъ (напримеръ если при перестройит гроб-

нацы отпрыванись вли обнамались пооти погробеннаго), можно было въбълсть и отплонить. За исплючениемъ этого, духовныя власти въ нодобномъ случай дъйствовали въ чисто гражданскомъ смыслі; слідующій факть всего лучно допазываеть это: императоръ Константь, сынъ-Константина, во время своего управленія Римомъ и Италіой, хотя и быль христіанинь, во ньивниль этого учрежденія, и оставиль за языческим властами право разрішать перестройни и увеличеніе гробниць всёхъ религій безъ различія.

## IY.

Подобная безопасность христіанских гробниць резушвется не была постоянна, и все, что мы сказали выше, относится из извъстнымъ, правда очень продолжительнымъ періодамъ, но однако не ко всему времени, которое протекло отъ появленія новой религія до признанія церкви. Въ мервыя три столітія христіанская община въ Рим'я пережила н'всколько энохъ бол'є мли мен'є спокойнаго существованія, теринисти и гоненій, которыя отразились въ устройств'я и расположеніи ся катакомбъ.

Такъ какъ въ начале проповедники ученія Спасителя были Еврен, то христівне счатались римскимъ правительствомъ іудейской сектой и въ первое время разділяли судьбу Евреевъ. Мы знаемъ, что эти последніе, ихъ вёра, ихъ религіозныя и національныя учрежденія и обычан не только были терпимы въ Римі, но даже признаны властями, и иногда пользовались ихъ нокровительствомъ, какъ наприміръ во времена Цезаря и въ царствованіе Августа. Все первое столітіє Іуден жили и размножались въ Римі спокойно, исилючая короткихъ періодовъ, во время которыхъ привилегіи ихъ, хотя не уничтоженныя совершенно, не были уважены. Въ царствованіе Тиберія они претерпили гоменіе, продолжавшесся впрочемъ не долго, и при Калигулі снова подверглись притісненіямъ; преемникъ его, императоръ Клавдій, обнародоваль противъ нихъ здишть, дійствіе котораго было также кратковременно, и когда въ цар-

ствованіе Нерона апостоль Павель прибыль въ Римъ, то засталь тамъ шногочисленную колонію Евреевъ, свободно совершавнихъ свои религіозные обряды \*>.

Гоненія Евреевъ вовсе не нивли вроваваго характера преслівдованія христіанъ, и ограничивались изгнанівиъ массани изъ Рима и Италія людей этой наців и прозедитовъ ихъ религіи, но равушъется, нивто не думаль принуждать ихъ отвергать законь Монсен. Въ промежутия этиль пратковременныхъ невзгодъ, выражавшихъ скорбе дичныя чувства виператоровъ, чъмъ правильное дъйствіе законовъ. Еврен ничего не терпъли ни отъ властей, ни отъ народа \*\*). Религіозная пропаганда ихъ, вакъ кажется, не была запрещена положительнымъ образомъ, исключая развъ непродолжительные періоды гоненій. Извъстно, что не смотря на преврвніе, въ которомъ они находились у Римлянъ, число последователей ихъ върованія было очень значительно во всёхъ классахъ общества; это обстоятельство было въроятно одной изъ главныхъ причинъ преслъдованія Евреевъ при Тиберін. Нівкоторые изъ этихъ прозелитовъ окончательно принимали законъ Монсея; другіе, не исполняя всёхъ его обрядовъ и постановленій, отвергали языческихъ боговъ и поклонялись Богу единому, Богу Авраама и пророговъ. Что это можно было дълать безначазанно, свидътольствуютъ римсије историки, еврейскія надписи и пъянія апостольскія.

При появленіи своємъ въ Рям'є и въ провинціяхъ, хриотіане были приняты за еврейскую секту не въ следствіе непониманія со стороны властей и заблужденія ихъ, какъ обынновенно предполагаютъ, но совер-

<sup>\*\*)</sup> Можно не проувелвичных сказать, что положение язь было не дучие въ Рымв языческихъ инператоровъ, чамъ въ средние въва и даже до нашего временя въ Риив нашъ.



<sup>\*)</sup> Въ Поиней нашли надинсь, относящуюся из Евреанъ либертинцить и вхъ синагогв. Въ нослиднее вреня увидыли танъ не при распеций большей улицы теряв Стабіи на стини одной изъ коннать дона очень бидной нарунности слова едза понятныя начерченным углень, содержещія, согласно G. В. de Возві, насийшку надъ христіанами. Это нометь быть саный древній эпиграенческій панятникь изъ до сихъ порь отврытыхь, въ ногоромъ называють христіань, и первый слидь существованія ихъ въ Пониев, если въ саномъ двай слово Christianes, напъ говорить G. В. de Возві, можно было прочитать въ этой надинси, исчезнувней отъ дайств и воздуха, вскорй посла того нанъ ее отнрыми. Надо занитить, что директорь распоповь Поннен Кон. Фіоредан не раздиляєть этого нийнія; но другой извистими археологь Неаноля Манервани, призванный въ Поннею но этому случаю, стоить на сторани de Возві.

нению согласно со симскомъ законевъ и веобще правъ върованій въ Римской имперія. Бегда апостольі и ихъ ученики, Іуден не происхежденію, проповъдывали Бога Монсса и проремевъ, и сперили въ синагогахъ, убъждая, что ожидаемый Мессія—Христосъ Сынъ Бомій, то все это не могло казаться римскикъ влистикъ ничкиъ другимъ, какъ раздоромъ дегматическаго харантера въ средъ Евреевъ, въ который они не удостомвени вибиняваться, презирая этотъ на родъ и есе, что насалось его.

Недтверищение этого фанта им намодии въ длинать апостольскихъ; такъ наприитеръ въ нихъ сказано \*), что когда Гуден привели апостола Навла нередъ судилище Галијона проконсула Ахаји, обвиная его въ томъ, что онъ распространяетъ въ народъ богопочтение несогласное съ законожъ, и когда Павелъ хотълъ отверзать уста, то Галајонъ сказалъ Гудеянъ: «Гудея! если бы дъло ніло объ обид в или о тижкомъ преступленіи, то я вибль бы причину выслушать васъ; но когда идетъ споръ о ученіи, о именахъ и о законъ вашемъ, то разбирайтесь сами; въ этомъ быть судкею я не хочу». И прогналь ихъ отъ судилища.

Нѣсколько времени спусти тысяченачальникъ Клавдій Лиссій \*\*) писанъ Фениксу правителю Іуден, что аностола Павла обвиняють въ нѣкоторыхъ спорныхъ миѣнійхъ, относящихся до закона ихъ, но что вироченъ иѣтъ въ немъ никаной вины, достойной смерти вли оковъ. Въ другомъ мѣстъ Феликсъ \*\*\*) говоритъ о христіанскомъ ученіи: «Я увнаю о
сей ереси точнѣе». — Исключая этихъ примѣровъ, въ Дѣяніяхъ аностольсияхъ иѣскольно разъ ясно высиланвается миѣніе, что римское правитольство въ Іудеъ принамало христіанъ за еврейскую сенту, и не считало ихъ достойными наказамія †).

Тоже самое должно было происходить въ столицѣ имперіи во времена апостольскія, и если Евреямъ не было запрещено обращать Римлянъ въ само религію, то и христіанство могло въ первое время распространяться тамъ безъ большихъ стъсненій. Мы вид имъ въ самомъ дѣлѣ, что апостоль Павель открыто цѣлые два года передъ глазами своихъ стражей проновѣдываль въ Римѣ ученіе Спасителя ††).

<sup>\*)</sup> Ima XVIII.

<sup>\*\*)</sup> Двянія аностольскія га, XXIII.

<sup>\*\*\*)</sup> Atenia enocroalcria ra. XXIV.

<sup>†)</sup> Языческія писатели и поторини течно такие сивинавають христіань съ Въ-

<sup>++)</sup> Abenia anoctosscria ps. XXVIII.

НВТЬ сомивнія, что если христівне этого времени, оспорбленные сившеніснь съ Евремии, старались обълснить различіе между собою и этиим посліднини, то ринскія власти, всегда ечень осторожным до тего, что
касалось національныхъ признашнихъ ими візрованій, не трудились разбирать спорные вопросы, ноднятые въ спилочахъ, и не входя въ падробности незнакомыхъ для никъ религій и догистовъ, ноступали подобно проконсулу Галліону. Польвоваться втимъ исплючительнимъ полощеніемъ, осли оно помогало распрестраневію новой візры, христіане мегли
не обремення своей сов'єсти. Въ объявленія наибренія жить по закону
Монсея (которое вногда требовалось отъ проведитовъ еврейской візры)
Римляне, обращенные въ христівнство, не мегли находить для собя инчего осиверняющаго. Эти прозедиты были двухъ родовъ: одни принимаим окончательно ваконъ Монсея и волучали въ сред'є Іудеевъ права
гражданетва, другіе отвергнувъ языческахъ боговъ полились Богу единому "); христівне не Еврем мегли быть причислены иъ послідникъ.

До Нерона и даже после него все первое столетіе, христіане раздедали участь Евреевъ и вероятно не едне притесненіе последнихъ коснулось первыхъ, не нома не какъ кристіанъ, а какъ еврейскую секту. Такъ напримерь императоръ Клавдій, согласно Светенію, кегналъ неъ Рима всёхъ Евреевъ безъ различія, «постоянно бунтующихъ и взвелнованныхъ по неводу Chresto». Можно не безъ основанія предпеложить, что этотъ Chrestus, никто имей какъ Христосъ, кеправильно названный римскикъ историкомъ, и что безнорадки и велиенія происходили въ Риит среди еврейской колоніи въ следствіе распространенія ученія Снасателя, принятаго одними и отвергнутаге другими. Въ монить паротвованія Клавдія Евреи снова возвратились въ Римъ.

Но это исключительное состояніе не могно продолжаться долгое время. Еврен въ свою очередь протестовали противъ неправильнаго сившенія ихъ съ ненавистной сектой; обвинали христіанъ передъ властини въ следованіи сусиврія новаго, вреднаго, противосавоннаго; распускали въ народѣ римскомъ слухъ, что въ средѣ ихъ появилось преступное исповѣданіе атензма, последователи котораго не признають никакихъ властей и отдѣляются отъ остальныхъ людей. Обвиненія христіанъ въ ненависти по всему роду человѣческому, которое мы встрѣчаемъ въ рим-

Они назывались чентоляни Вога; нь Двамих вностольсених в мень говорать ивсполько разь.

омихь историвахъ этого временя, шао разумбатся отъ Карсовь, и первоначально тольно ими могло быть распространяемо.

Писатели церкви первыхъ въковъ единогласно утверждають, что преследованіе христіанъ началось въ слиноговхъ, что Еврен при появленів новаго ученія были болье ожесточенными врагами его, чънъ самые язычнияв, и главными виновниками гоненій.

Въ началъ они, обвиняя христіанъ передъ трибуналомъ, не получали никакого удовлетворенія; вопросы, поднятые ими, производили волиеніе, а римское правительство прежде всего любило порядокъ. Очень въроятно, что оно въ это время было иногда на сторонъ христіанъ, и обуздывало прость и нетерпимость ихъ враговъ. Когда же эти раздоры нарушали общественное спокойствіе и принимали значительные размъры, то власти изгоняли изъ Рима безъ различія встав послъдователей закона Монсея, принадлежали ли они къ сектамъ или нътъ, какъ это сдълалъ императоръ Клавдій. Но клеветы Евреевъ не могли оставаться совершенно безъ результата, и общественное инъніе не было расположено въ пользу христіанъ.

Наступило напоненъ время, когда при ностоянно возрастающемъ часий последователей ученія Спасителя рямское правительство было поставлено въ необходимость или признать это исповеданіе законнымъ наравий съ еврейской религіей, или запретить его какъ суевёріе новое и преступное. Туть, можно сказать, случай рёшиль вопросъ противъ христіанъ.

Послѣ большаго пожара 64-го года, истребившаго значительную часть Рима, Неронъ, узнавъ что общественное мижніе боливеть его въ этомъ несчастій, дабы отвлонить отъ себя подоврѣніе, воснользовался недобрыми слухами, которые хедили въ народѣ о христіанахъ, и указалъ на нихъ кавъ на поджигателей Рима \*). По его приказанію христіанъ прессъдовани и подвергали жестокимъ мученіямъ. Однихъ зашивали въ звѣриныя кожи и травили собаками, другіе умирали на престъ, или покрытые веспламеняемыми веществами горѣли какъ факелы въ садахъ Нерона. Римляне съ состраданіемъ смотрѣли на этихъ несчастныхъ жертаъ,

<sup>\*)</sup> Согласно поторяну Ісоноу, попа Нерена Попася, которая быда ревностной попровительницей Евроси», и потону эфрокамо побавгоскаемия въ храстівнамъ, образила на посабдинкъ винимию виноратора.



вогорыя умирани не въ видахъ общей польсы, а въ сабдствіе жестопесердія одного.

Свиръпствовало ли гоненіе Нерона исплючительно въ одномъ тольно Римъ, или также и въ провинціяхъ, осталось немявъстно; всего въроятнъе, что оно, не будучи повсемъстно, отразилось въ нъкоторыхъ городахъ имперін, потому что судъ обвинилъ христіанъ, согласно Тациту, не столько въ пожаръ Рима, сколько въ ненависти иъ роду человъческому, подтвердивъ такимъ образомъ илеветы, распространяемыя Евреями.

Христіане въ следствіе этого перваго преследованія, которое продолжалось очень короткоє время, не были однако лишены правъ на существованіе в поставлены внё закона. Мы видимъ напротивъ, что послесмерти Нерона они около тридцати лёть жили спокойно. Тиранъ былъ низверженъ,
признанъ врагомъ общественнымъ, эдивты его потеряли силу, и христіанъ перестали тревожить. Следующее гоненіе ихъ при император'є
Домиціанъ было одновременно съ притъсненіемъ Евреевъ. Последнихъ
заставляли платить изв'єстную подать '), и по Светонію видно, что при
Домиціанъ ее ввимали съ большею строгостію, чёмъ въ предшествовавшія царствованія, требуя не только оть людей этой наців, но и оть приверженцевъ ихъ вёры, которые хотя не объявили себя Евреями, но жили по закону Моисея.

Изъ словъ историка Діона можно, по мнёнію G. В. de Rossi, заключить, что между прозедитами Евреевъ отличели тѣхъ, которые съ еврейскими обычаями соединяли нечестивость; эти послёдніе не могли быть никто другіе, какъ христіане; отъ первыхъ требовали налога, вторыхъ ссылали и казнили. Въ самомъ дѣлѣ, какъ нельзя болѣе правдоподобно, что во времена Домиціана, по случаю строгаго взиманія подати съ Евреевъ и ихъ прозедитовъ, римскія власти вникали въ положеніе христіанъ, въ ихъ отношенія къ Іудеямъ, къ языческому обществу и дѣлали различіе между простыми приверженцами закона Монсея и последователями ученія Спасителя; и это нявлекло па последнихъ новое преследованіе, въ следствіе обвиненія ихъ въ нечестивости, чему вѣроятне способствовали клеветы Евреевъ и фактъ предшествовавшаго гоненія при Неронъ.

<sup>\*)</sup> Дой праким съ голови; этогъ налогъ Верок проще добровольно вносили для упращения в поддержин своего краме; инператоръ Воска изъ, кобъдивъ ихъ, заставивъ настить ту но сумну краму Юнитора Капитолійского.

Ваная бы на была причина, вызвавшая гоненія христіанъ при Домипівий, оно было, можно сказать, ночти игновенно. Наслідникь этого императора на престелів, Нерва запретиль принимить ромен въ печесиввости и въ слівдованія іудейскаго запона; это сималесь бымопрівникить для христіанъ, потому что первое изъ этихъ обвиненій насалесь также и ихъ. Подъ словомъ нечестивость понимали въ Римі во времена императоровъ оспорбленіе величествя, и христіанъ навывали лечестивыми, какъ членевъ секты противузаненной, преступной, вредной, враждебной установленному порядку вещей, потому императору, представителю государства, охранителю общественныхъ учрежденій равнаго богамъ, изображеніе котораго они отказывались почтить возліяніемъ вина и куреніемъ овміама.

Доносъ въ следования закона Моисся относился въ прозедитамъ сврейской религи, и васался только одного фиска, тогда какъ обвинение въ нечестивости получало тотчасъ же уголовный характеръ.

Но если гоненіе кристіанъ было снова препращено, то положеніе ниъ уже измічняють из худшему; они были отличены властями отъ Евреевъ и ихъ прозелиты признаны нечестивыми, осуждены нанъ враги общества и государства, и только личныя чувства челов'яколюбиваго императора прекратили ихъ казни. Въ самомъ дівлі, послі смерти Нервы снова возобновляются обвиненія и доносы на христіанъ, тогда нанъ Евреевъ и ихъ приверженцевъ оставляють въ сторонів. Тамъ продолжалось до первыхъ годовъ царствованія Траяна.

γ.

Сивдовательно все первое стольтіе и начало второго, исключая гоненія Нероня и непродолжительнаго преследованія Домиціана, христіанъ оставляли въ поков, и ничто не принуждало ихъ тапть существованіе своихъ гробницъ. Какой видъ и форму онів нивли въ этоть періодъ, и какъ мало были скрыты, мы уже виділи по двойному cubiculum въ криптв Lucina. Другой семейный иногей, по всей върситности этого же времени, недавно отврытый въ катаконбахъ Domitilla, еще болье подтверждаетъ все сказанное выше и вибств даетъ возножность проследить постененныя преобразованія, совершавшіяся въ подземномъ Римъ, подъвліяніемъ времени, обстоятельствъ и болье или менье законнаго положенія христіанской общины.

Но прежде, чёнъ говорить объ этонъ иногов, необходино свазать, ито была Domitilla, именемъ которой называють одну изъ римскихъ катакомбъ. Мы уже уномянули выше, что несколько лецъ връ царскаго рода Флавіевъ приняли христіанство и при последнемъ императоре этой фанилін Домиціан'в претерпали мученическую смерть. Языческіе историки сообщають церковнымъ писателямъ самыя вёрныя и положительныя свёденія объ этомъ событія, потому что все сказанное о немь въ деяніяхъ мучениковъ неполно и сбивчиво. У императора Веспасіана былъ старшій брать Тить Флавій Себинь (Titus Flavius Sabinus), занимавшій продолжительное время м'ясто префента города Рима при Нерон'я и посав него. Между двтьми Sabinus, равно какъ и между женщинами изъ фаннлін императора Веспасіана, которыя вступили съ ними въ супружество, были христіане. Sabinus находился въ должности префента Рима, вогда происходило первое гоненіе христіанъ; онъ понечно зналь, въ ченъ состояла ихъ вина, и въроятно разбираль ихъ дъло. Тацить хвалить его справединость, умеренность и говорить, что это быль человекь кроткій, визвиній отвращеніе нь провопролитію и убійствань.

Не было ли мягкосердечіе Тита Флавія Сабина и его доброта, говорить G. В. de Rossi, отраженіємъ христіанскаго ученія, о которомъ онъ могъ нивть ивкоторое понятіє; но это разумвется только одно предположеніе. Болке положительно извістно, что сынъ его Тить Флавій Клеменсь (Titus Flavius Clemens), жена послідняго Флавія Домиталма (Flavia Domitilla), внучка Веспасіана в племянница Домиціана (дочь сестры этого императора), претерпіли гоненіе и смерть за христіанскую віру въ царствованіе Домиціана. Историкъ Діонъ говорить, что этоть императоръ казниль смертію Тита Флавія, не взирая на то, что онъ быльего двоюродный брать и находился въ супружествів съ его имемличицей. Флавія Домиталя быль сослана на островъ Пандатарію.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Pandataria, топорь S-ta Maria, небольной острововь между, островани Понца и Панія.

гласно Діону, были обвиноны въ атеквив, за что преследовани и казниим много другихъ лицъ, следовавнихъ еврейскимъ обычаямъ. Подъ словомъ атекзмо въ этомъ случав трудно разуметь что либо другое, какъ христіанское ученіе: Евреевъ и ихъ прозелитовъ никогда не обвинали въ атекзмо. Сведенія, которыя мы имвемъ о другихъ родственникахъ императора Домиціана, принявшихъ христіанство, темны и запутаны, но это для насъ не можеть иметь большой важности; трудно сомноваться въ томъ, что Домитилла и ся мужъ были христіане, и умерли за свою въру; этого пока достаточно.

Въ дъяніяхъ мучениковъ сказано, что тъла Флавін Домитильи и двухъ ея подругь были положены въ саркофагь в погребены въ Террачинъ, не два другихъ мученика Нерей и Ахимей (Nereus et Achilleus), служители (cubicularii) въ домъ племянницы Тита Флавія Клеменса, также христіании, похоронены въ особенной гробниць, --- въ земль Флавіи Домитилны восль дороги Ardeatina, въ нолугорахъ миляхъ отъ Рима, въ томъ мъсть, гдъ межалъ нрахъ Св. Петронилиы (Petronilla), названной дочерью апостола Петра. Древній указатель римских первобытныхъ владбицъ, составление которато можно отнести къ первымъ въкамъ торжества церкви, опредвля название и топографическое положение каждой ватакомбы, перечисияя главныя святыни вкъ и осебенно почитаемым / гробницы, говорить между прочинь, что возять дороги Ardeatina есть владбище Домитилы (coemeterium Domitillae), гда похоронены мученики Нерей и Ахилей вивств со св. Петрониллой. Изъ этого видно, что въ первые века христіанства въ руки церкви перешель ипогей принадлежавшій прежде Домитиллів, въ которомъ были схоронены Нерей Ахилией и Петронилла. Кто была Петронилла, названная на надписи богатаго саркофага «Aurelia Petronilla», и принадлежала ли она также фанилін Флавієвъ, сказать нова трудно, но уже одно имя свидътельствуеть о ся знатномъ происхожденія.

Настоящее положение катакомбы Домиталлы открыто и опредълено точнымъ образомъ "). Тепографической путеводитель по святымъ ивстамъ Рима указываетъ очень ясно, гдъ въ древния времена богомольцы видъли гробницы Нерея и Ахиллея и возлъ пихъ объяснительную надпись папы Дамаза, равно какъ и базилику, построенную надъ гробни-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Топорь учестоих, въ которомъ развивается эта катанояба, несять название Тог Marancia.

ней св. Петренизам. Что вемля, на поторой находились всё эти намятники въ первоиъ въив, принадлежала Флавін Домитиллів, доказываеть надинсь, субланная на найденномъ туть мраморномъ нолустоложев, --- въ ней сказано, что пространство въ тридцать пять футокъ длины и сорокъ ширины благосилонно (ex indulgentia) отданы Flaviæ Domitillæ для устройства гребнецы (неявейстно однаго христіанской или язычесвой) тремъ особамъ. Другой эпиграфическій памятникъ, открытый туть же по блезости, въ которомъ Флавія Домитилла названа внучкой Веспаciana (Vespasiani neptis), говорить о новой подобной же уступив. Следовательно не безъ основанія можно предположить, что между составными частями владовща Домитилы должны быть гробницы, комнаты и галерея, вырытыя въ конце перваго столетія и можеть быть важе семейный впогей христіанки Флавін Домитилим, гив быль погребонъ ся мужъ-мученить Titus Flavius Clemens. Въ самонъ дълъ. уже прежде было взейстно, что въ ватакомбе Домитилы есть фрески и надписи, принадлежащия въ концу перваго или въ началу втораго въна; а располии, произведенныя въ последнее время братьями Rossi, отпрыми существование очень заивчательнаго и общирнаго иногея. Широная и хорошо построенная лестница вела прямо въ нему съ поверхности земли; первоначально онъ быль насначень не для loculi, высъченных въ туфъ, а для немногих саркофаговъ гробницъ болъе богатыхъ, которыя стояле въ особыхъ углубленіяхъ или пинахъ \*). Стёны и своды его, ивстами упрашенныя явлиыми работами, были поврыты стукомъ превосходнаго начества и на немъ видны остатки живописи, приближающейся едва ли не болье вськь до сихь норь отврытыхъ фресовъ натакомбъ въ влассическому римскому вскусству первыхъ въковъ имперів. Тапъ напримъръ въ сводъ главной галерен у начала ен изображены врылатые генів, запатые собиранісив винограда, на візтвахь лозы среди птицъ и зелени. Сцена эта представления очень искусно, съ вълкой граціей и большой любовью природы, распространяется свободно по станъ не стаенения геометрической лин јей правильнаго раздъленія; склонность въ холодному симетрическому расположенію сюжетовъ. преобладающая въ живописи катакомбъ третьяго, четвертаго, можно да-

<sup>\*)</sup> Въ посчастию этотъ силевъ быль варварски опустомень еще въ прошлокъ етоявтия; сарвеовги его разбиты или похищены, равно налъ и плиты съ нединскии, оресни отделены отъ стенъ и унесены, причемъ иног'и изъ нихъ разбилсь въ нуски.

то спавать втораго сторытія, воисе не зам'ятна тумы. Другія фрески еще боле пострадам отъ разрушителей; оне изображали пастушескія сцены, дандшафты, рыбную довлю и перисства, употребленныя вакъ простое упрашение, безъ сливолическаго значения, что встречаены только въ памятникахъ очень равняго временя христіанского искусства. Вообще стиль этихъ работъ напоминаетъ какъ нельзя более стенную живопись, отпрытую въ развалинахъ валны Ливін и въ колумбаріяхъ времень Августа. Можно было бы подумать, что это подвемелье принадлежало язычникамъ, если бы рядомъ съ произведеніями чисто классическаго испусства не были видны сцены внолит христіанскаго символическаго значенія, всего чаще встрівчающіяся въ катакомбахъ и всего боліве любимыя первыми христіанами, какъ напримірь: Даніиль во львиномъ рвъ. Изображение этого пророка, открытое туть, безъ сомивния самое древнее изъ встать извъстныхъ наить. Данінав одстый въ короткую тунеку стоить на возвышение съ поднятыми руками, вдохновленный молитвой нежду двумя бросающимися на него львами. Въ фигуръ его нътъ пока ничего условиаго, и достаточно однако взгляда для убъеденія, что въ ней преобладаеть та свобода въ нередачъ сюжета и артистическій симсять, поторые не встрачаются въ томъ же изображении последующихъ въковъ. Возга нашан другія фрески, представляющія Ноя въ ковчегъ, добрыхь пастырей, и тому подобные христіанскія сцены. Надписи, отврытыя туть, судя по ихъ форм'в и содержанию, принадлежать несомивино из первыиз временаиз христіанства.

Влейна на виринчахъ, исторые употреблены въ этомъ ипотей пра второстепенныхъ работахъ после устройства и украшенія главныхъ его гробниць, свидётельствують, что различныя перемёны были произведены въ немъ въ царствованіе Марка Аврелія,—его слёдовательно выкопали и расписали фресками раньше этого времени. Дальнёйшія раскопки привели туть иъ новымъ открытіямъ. Вогда былъ разметанъ холиъ наносной земли и развалинъ, находившійся передъ входомъ въ ипотей, показалось небольшое зданіе хорошаго стиля римской архитектуры, достаточно сохранившееся для возстановленія его первоначальной формы. Это —небольшое, сложенное взъ вирпичей, квадратное, нёсколько продолговатое строеніе, обращенное фасадомъ на проходившую тутъ прежде дорогу, примыкая противуположной своей стороной въ срёванной отлогости холма. Оно находится въ прявомъ сообщеніи съ широкой нёсколько спускающейся подземной галереей, въ бокахъ которой высёчены четыреугольныя ниши для саркофеговъ, и безъ сомивни составляло родъ преддверія ипогея не скрытое, но выступающее висредъ на новерхности земли. Надъ дверьми видны остатки красиваго каринза изъ обожженой глины и мъсто для надписи, къ нестастію болье не существующей. Преддверіє это, судя по стилю и кладив, перваго или втораго стольтія имперія, стояло передъ глазами наждаго проходящаго. Съ дороги можно было видъть не только постройку съ ся неднисью, но при отворенныхъ дверяхъ и широкую галерею, гдъ изображены библейскія сцены, Дакіялъ между яввами и Ной въ вовчегъ, въ такомъ мъстъ, куда прониваетъ дневной свътъ.

Ничего не сдвивно тутъ, чтобы сврыть ипогей, и не принято нивакой предосторожности для отвлоненія отъ него вниманія постороннихъ; ни одна изъ языческихъ гробницъ, сохранившихся до нашего времени, не представляетъ болъе явный, болъе очевидный характеръ °).

По всему видно, что это нодвемелье было выпопано въ періодъ нолной терпимости и безопасности не телько владбиць первыхъ христіанъ, но и ихъ самихъ; и если ибть достаточно доводовъ для доказательства, что это семейный иногей Домитиллы, который она устрошла себъ при жизни, то онъ безъ сомивнія принадлежить иъ тому времени, когда жила племянница Веспасіана, и виходится въ земяв бывшей ся собственностію. Впоследствій кринть этотъ соединился съ сообщинии галеревни и комнатами катакомбы Домитиллы. Про другія зданія, приныкавшія иъ преддверію, мы будемъ говорить наже, потему что он'в были ностроены въ более позднюю эпоху.

<sup>\*)</sup> Севершение такое же небольшее зданіе у срізьанной отлогости холия съ сасадонь на дерогу и надписью надъ нянь находилесь предъ входонь зъ сенейный силень самиліи Nasoni, также высіченный въ тусь спедо пенсулярной дероги Фланинія, устройство потораго по харавтеристані ого намятивновь слідують отности нь первой половині втораго столітія. Онь быль открыть вь прошлонь віні и внослід.

отвін разрушень.

## YI.

Въ царствование Траяна въ отношениять римскаго правительства къ последователямъ ученія Спасителя произопила перемёна невыгодная для последнихъ, ихъ положение вначительно ухудшелось и для нихъ наступиль новый періодь существовавія, несравненно менёе благопріятный предшествующаго съ той минуты, когда этотъ императоръ въ письме иъ Плинію говорить о христівнахь какь о людихь заслуживающихь накаваніе. Изв'єстно, что Плиній младшій, будучи проконсуломъ въ Висинін, написаль нь Траяну, освёдомляясь, какь слёдуеть поступать съ христіанами. Вотъ общій симся этого письма. Плиній совнается, что находится въ большомъ затрудненіи, не зная въ какой мірів, и за что именно наназывать ихъ, должно ли при этомъ принимать во вниманіе воврасть обвиненнаго и прощать изъявившить раскаяніе. «До сихъ поръ, говорить онъ, я руководился следующеми правилами: я спрашиваль во второй и третій разъ, въ самонъ ли дёлё они христіане; тёмъ, воторые признавались въ этомъ, гровиль въ случай упорства; и осли они подтверждали свои слова, то казниль ихъ, потому что, какого бы рода на было это сознаніе, я считаль нужнымь наказать такую непревлонную упорность. Нъсколько другихъ, ослъщенныхъ тънъ же бесуніенъ, я понілю въ Ринъ, такъ какъ они римскіе граждане. Но число обвиненныхъ умножается, многіе въ моемъ присутствін и въ предписанныхъ мною формахъ молились богамъ и ночтили изображение ваше приношениемъ вина и овинама; они произносиде даже провлятія противъ Христа, въ чему, какъ говорять, невозможно принудеть настоящихъ христіанъ; я потому оправдаль ихъ. Другіе выданные донощивами сознались, что принадлежали прежде въ христіанамъ, но удалились отъ нихъ--одии три года тому назадъ, другіе больше, ибноторые уже двадцать лътъ. Впроченъ если върить инъ, вся вина ихъ завлючалась только въ следующемъ. Въ известные дни до восхода солнца они собирались и по очереди пъли гимны восхваляя Христа какъ Бога, за темъ обязывались взаимной илятной не из накому нибудь злодъянию или преступлению, а напротивъ объщали не совершать воровства, грабежа, прелюбодъйствія, не нарушать даннаго слова, не утанвать повъреннаго и потомъ расходились, чтобы, собравшись снова, вкушать витств явства обывновенныя невиннаго характера. Они говорять, продолжаетъ Плиній, что перестали посіщать эти собранія въ слідствіе моего эдикта, которымъ я, согласно вашему повельню, запретиль всякаго рода товарищества». —Траянъ отвічаль, что «въ ділахъ подобнаго рода нельзя постановить общаго нензивннаго правила, что не нужно отыскивать христіанъ, но когда они обвинены и изоблечены, то должно наказать ихъ (conquirendi non sunt, si deferantur et arguantur puniendi sunt). Если же обвиненный утверждаеть, что онъ не христіанинъ и доказываеть это молясь и взывая из богамъ, то его сліддуеть оправдать изъ уваженія къ раскаянію, какъ бы ни было сильно и основательно павшее на него подозрівніе. Во всякомъ случаї, продолжаеть этоть императоръ, ни въ какого рода обвиненіяхъ не должно принимать неподписенныхъ, безъименныхъ доносовъ, — это было бы пагубнымъ прижъромъ, не согласнымъ съ принципами нашего царствованія».

Слова Траяна подтвердили и установили законность преследованія христіанъ. Съ этихъ поръ единственнымъ спасеніемъ ихъ было добродуніе и терпимость некоторыхъ императоровъ, позагавшихъ препятствіе обвиненіямъ и укрощавшихъ ревность доносчиковъ. Власти и законы римскіе уже не видѣли болье ничего общаго между Евреями и христіанами: ") религія первыхъ, исключая коротимъ періодовъ притьсне-

<sup>\*)</sup> Это отгалоніе христіанъ еть Епресвь спавалось внолив повыгодимив для вервыхъ. По нивнію властей я общества античнаго Рима вов національные повлечепія были достойны увановія, я сайдовать вйрй отцовь была обязанность напраго. Еврейская вёра вийоть національный харавтерь, хряст анская напротивь лишена ero. Of oth pereria by apotendenomenous and vectors moreomenians, rotophia acпускали существование других исповеданий, нивли из главах Римлии принцены ECREMARTORINOCTE E ECTOPULHOCTE DI OCHODREIA CROCTO JACRIE E MOLMATORI, 470 SOотодино вребундало из иниз врандобные чувства со стороны язычнякова. Обывновеніе Іудоовъ доржаться въ отдалонія не сившиваясь съ другини народани, считая себя влеменень избраннымь Богонь, ногле вазаться сившенив и бесупнымь, не такь вань народь этоть уме наснельно стольтій сладоваль законань Монсод и не могь увлениться оть нихь не одблавь престубленія, то привизанность въ някь и ревпость въ пстолненія ихъ предписаній были понятим и немалуй даже оправдываены. Христіане находились въ совершенно инонъ положенів: прациная всемірную въру Свасителя, син растергали увы съ религіой своихъ отцевъ и деленись, по ниввію язычивновь, вослідователями не ваного либо маціональнаго перлоненія ослященнаго временень, а сонты нетеринной, поторан гордо презирала все, что въ древнень мірь было почитаемо священнымь. Исплючательность Евреевь изванялась ихъ національными учрежденіями, въ основанів которыхь лежала религія, нетерняместь христіаль не ногла оприздываться этиль, в потому се принисывали вреждебности во всему роду человическому. По иделиъ Римлянь христівле, свизациме между со-

ній, вызванных постоянно безполойным в мятемным поведенісять ихъ, продолжала пользоваться прявилегіями и повровительствомъ властей, тогда какъ вёромсновёданіє вторыхъ или было преследуемо, или только тернимо, но такъ мало находилась виё опасности, что даже въ царствованіе императоровъ благосклонныхъ из христіанамъ, строгій приговоръ Траяна быль приводимъ въ исполненіе надъ паждымъ, ито въ должныхъ формахъ сознавался въ следованіи ученія Спасителя. \*)

Все это пона не насалось владбищь 'христіанъ, а только лично ихъ самихъ, и то время, когда начались преслёдованія въ подземельяхъ, запрещенія собраній и конфискація натакомбъ, было еще довольно отда-

бою твеныни узани друмбы и братства, предпочитали свои личных чувства и вврования поилонению и союзу національному, что въ древневъ Римв считалось преступленість.

<sup>\*)</sup> Христіань судыти не исплючательными, а обывновенными законами государотва. Отбавывалсь пранести жертву домческить богамъ и генію винератора, опи АВЛАЛИСЬ ВИНОВИМ ВЪ СВЯТОТЕТОТВЪ И ОСКОРБЛОНИИ ВОЛИЧЕСТВА. "ВЫ УПРОИЛЕТЕ НАСЪ" говорять Тертуліннь обращенсь вы авычиннямь, - "вы тонь что им не обощаемь памихь боговь и не припосних мертноприменений изобранению инператора, воть за что им обявновы въ святотототвъ и оснорбяские воличестви".... Завоны протива otex's spectyplerië shan recombinedenneë etpopoeth das bebx's equirecbe; uprhableжиль не подсуданый по ромдонію и сапу въ высшинь или назминь влассань обmeerra, bus se our honestier are humilier, upn goupoch ere nogeoprase ungвъ и осли признавали инповимиъ, то вленили мучительною смертью. Судья въ нодобимих делахь дейотвовань съ большою произвольностію, что пасалось определовія степена вановности и принвисків напазанія, чёмь вь другихь процессахь. Римлинь дамчинковъ, обвиненимъъ въ святотатотвъ нап оснорблении величества, подвергади твиъ не развобразнымъ мученівиъ какъ и христівиъ; не удивительно потому, что эти последніе нользовались отпоситольно большею богонасностію въ нарствованіе HEMODATODORS, BARDOMARMENS - EPENEMATS OGRENCHIA ES OCHOPÓZONIE BOJENOCTRA. CAŠLARшівся источниковь доходовь для донесителей. Сверхь того собранія хрястіянь, вогда ONE NO BOTTE UDENSTS SEROMNETO BRES (4TO-REPS MM YERESES MEMO-SMIO REOTES BOSможно), или когда были запрещены особенными эдинтами императоровь, инвли преступный харанторъ. Вачинщивовъ, органиваторовъ собраній подозволенныхъ, особояпо если они вроисходили въ ночное время, иливываля смертью. Но законь древній еще болье положительной и неотиловиный, запрещавий иведене иностранных върованій не признанных сенитомъ, поилоненій новыхъ и предравсудновъ способимхъ тревожить и волиовать уны, постоянно угрожаль последователянь ученія Спасителя; онь не всегда приводился въ дъйствіе, вногда даже и забывался на времи, но суще-CTBOBALL OMBRO PROSE EPECTICHES, POMETIC ROTOPMENT, RABL BEGEO 235 TOFO, 4TO FO-BODATE O HEE ASMITECRIC MECATELE, CHUTALACE PRICHERE BLACTRIC CYCE PRICHE HORMES "nova superstitio", сентой зловредной, производищей волионія и безноридин; възтому присоединилось чногда обвиненіе въ колдовствів и чародійствів.

лено. Однаво не смотря на то, что гробницы христіанъ продолжали быть неприкосновенны и не теряли своего священнаго характера, неосторожно было после Траяна безгранично пользоваться этимъ правомъ, и отврыто, макъ прежде, выставлять около большихъ дорогъ входы въ шиоген. Подвежныя работы приняли потому въ этотъ періодъ большое развитіс, и тъ наружных украшенія, которыя до тъхъ поръ дълались на поверхности земли, были перепесены въ глубину галерей, какъ можно видать въ катакомов Pretestato, гдв въ недавнее время открыто нъсполько комнать не высёченныхь въ туфе, но сложенныхъ изъ кирпичей. Фасады ихъ украшены пиластрами и каринзами изъ обожженой глины въ влассическомъ стиль, а стъны покрыты или мраморными плитами вле расписаны фресками. Надписи и остатки живописи на первомъ слов стука, изображающей чисто христіанскія сцены и легенды, какь напримъръ Моисея изсъизющаго воду изъ скалы, Іону поглощеннаго чудовищемъ, добраго пастыря и т. д. свидътельствуютъ, что эти склены были построены христіанами, а не перешли из наиз-Какъ можно было бы предположить-отъ язычниковъ, будучи окружены сътью катакомбныхъ ганерей. Устройство ихъ сабдуеть отнести по временамъ Антониновъ и не трудно замътить, что она подражание тъхъ преддверій вполеевь, которыя прежде строили на поверхности земли, какъ мы это видъли у катакомбы Дометилы. Въ большой осторожности христіане были тавже принуждены постепеннымъ разширеніемъ своихъ подземелій, которое шло рядомъ съ постоянно воврастающимъ числомъ последователей ученія Спасителя. Увеличиваясь, христіанскія кладбища теряли характеръ иногочисленныхъ въ Римъ языческомъ семейныхъ гробницъ богатыхъ людей, и должны были привлекать внимание властей своимъ особеннымъ характеромъ, выходя изъ ряда скленовъ отдельныхъ фамилій. Если Плиній въ письм'в своемъ въ Траяну по поводу христіанъ, говоря о ихъ собраніяхъ запрещенныхъ прежними законами и новыми эдиктами. не упоменаеть о кладбищахъ; то это можно объяснить тёмъ, что последніе еще не успыли принять значительное развитіе и не потеряли пока вида ипогеевъ, собственности частныхъ людей.

Потому, когда ватакомбы приняли, во второмъ столѣтіи, большія размѣры, сдѣлалось необходимо, не только удалять ихъ отъ вворовъ общества, но и придать имъ новую законную форму. Достигнуть этого можно было, превративъ ихъ изъ семейныхъ и частныхъ въ общія. Въ превненъ Рине существовали иладонща товариществъ или соювовъ, которыя ножно назвать обществани погребенія. Главная цёдь составленія ихъ была обезнечить членанъ своинъ нослі сперти приличныя
нохороны и гробницу. Правительство позволяло инъ владіть колумбаріями и прогеми. Это обстоятельство віроятно номогло христіананъ
снова дать легальный видъ своинъ развирающимся принтамъ. Въ самонъ ділі надимси и новійшія открытія въ каталембахъ внолий даютъ
право предположить, что во второнъ столітіи, если не всі частные христіанскіе нпоген Рима, то по крайней мірі многіє маъ нихъ превратились ностененно въ міста погребенія полнегій или товариществъ, дозволенныхъ правительствонъ. Но прежде чімъ говорить объ этой новой
фазів существованія каталомбъ, необходимо объяснить, какого рода были
эти общества и какими правами пользовались они въ Римі языческомъ.

# VII.

Исторія образованія погребальных в коллегій въ античномъ мір'в находится въ твеной связи съ исторіей экономических в ассоціацій, и потому следуеть предварительно сказать о последнихъ несколько словъ.

Товарищества взаимной помощи перешли въ Римъ изъ Греціи, но только у Грековъ они имъли болъе благотворительный характеръ. ")

Религіозныя братства, составлявшіяся вит падающих в уничтожающихся оффиціальных в врованій, распространяясь въ большомъ количествъ особенно въ последнія столетія до появленія христіанства въ Греціи и въ техъ' странахъ востока, где преобладало классическое образованіе, были въ одно и тоже время экономическія и религіозныя. Какъ первыя, они соответствують ассоціаціямъ взаимной помощи, которыя въ наше время составились въ большомъ количествъ на западъ,

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>\*)</sup> Revue Archéologique. Notice sur deux inscriptions de l'île de Théra. Inscriptions de l'île de Rhodes. Notice sur un fragment de stèle trouvé à Athènes per Wescher, m r. g.

преимущественно въ Англіи. Отечетествонъ ихъ въ древненъ мірѣ были Аевны, гдѣ они существовали исключительно ванъ экономическія общества (ἔρανος) съ очень давнихъ временъ, и эта столица античнаго образованія впослѣдствіи сдѣлалась ихъ центромъ. Управляясь особенными уставами постановленными на собраніяхъ, они выбирали членовъ, ноторые вели дѣла и расноряжались общею казною. Послѣдняя составлялась изъ опредѣленныхъ вносовъ, добровольныхъ приношеній и сумиъ оставленныхъ завѣщаніемъ. На организацію ассоніаціи нужно было разрѣшеніе властей; но разъ дозволивъ, они больше не виѣнивались въ управленіе и внутреннія дѣла ся: она дѣлалась гражданскимъ лицомъ, получала право наслѣдовать, вести процессы и т. д. Цѣль ихъ была взаниная помощь сотоварищей въ случаѣ несчастія, нужды, болѣзни, пособіе въ упражненіи какимъ либо ремесломъ, искусствомъ, въ торговомъ предпріятіи и т. д., но также обезпеченія каждому члену послѣ смерти приличныхъ похоронъ и гробницы.

Кавъ духовныя братства, эти общества были конгрегація, посвященныя въ таниства вакого нябудь поклоненія или испов'тдующія особенное върованіе (віасос). Они появились сперва на востокъ, въ Египтъ, Сирін, Малой Азін, и сохранили отпечатовъ восточнаго мистицизма. Первоначально союзы религіозныя имёли исключительно духовный характеръ. Но распространяясь въ Грецін, приняли организацію и устройство экономическихъ товариществъ, а эти последнія съ своей стороны получили религіозный оттиновъ, поручивъ себя покровительству вакого нибудь божества. Побъды Александра Македонскаго, сблизивъ востокъ съ Греціей, не мало способствовали этому преобразованію. При преемникахъ его, раздълившихъ основанную имъ монархію, значительно увеличилось число обществъ. Съ этихъ поръ также различіе между ними пропадаетъ, и они въ одно и тоже время дълаются религіовными и экономическими, навываясь то васос, то бранос на эпиграфических памятникахъ. Чтобы отличиться другь отъ друга, они принимали имя особенно почитаемаго божества, подъ новровительствомъ котораго устроивали ассоціацію. Такъ, напримъръ въ одной надписи говорится о товариществъ Тирскихъ Иракденстовъ (т. е. повлонинковъ Геркулеса) купцовъ и судохозяевъ. Охлажденіе въ явыческимъ поклоненіямъ было главною причиною значительнаго распространенія братских сомзовь, которыя болье, чемь холодныя оффиціальныя вітрованія, удовлетворяли влеченію людей искавших новых общественных соединеній, новой моральной опоры и религіозной силы.

Digitized by Google

Воть въкоторыя подробности ихъ организація, возстановленныя по сохранившимся надписямъ. Оне быле свободными ассоціаціями и вибли нівсколько мистическій характерь, но главною цёлью братское дружество и взаниную помощь; власти, избранныя на извъстное время общей подачей голосовъ или назначенные по жребію, управляли ими; казна ихъ составилиясь изъ опредъленныхъ вносовъ, обязательныхъ для наждаго члена, и изъ добровольныхъ приношеній. Круговая порука лежала въ основанін ихъ экономическаго устройства; члены поддерживали другь друга въ нуждъ и несчастін такинь образонь, что иногда богатый платиль; тогда ванъ обдный получаль; притомъ обдность вовсе не была достаточной причиной для исплюченія изъ эссоціаціи. Члена неплатящаго установленный BHOCL MCRIDUALE TOURS BY TOMY CAYARE, COM ONL HE MOI'S HORSELL, что пълсть это въ сабиствіе бользии или несостоятельности. Испытываль ли ито нибудь изъ братства неудачи или несчастія въ своихъ дъдахъ, онъ имълъ право на вспомоществование изъ общей казны съ условиемъ возвратить заемь, когда дела его поправлялись. Всего замечательнее тотъ фактъ, что женщины могли быть приняты въ эти союзы и выбирали своихъ представительнирь или начальницъ. Правила требовали отъ вступающаго честность, набожность, добросердечів. Въ опредъленные дни члены сходились для разсужденія о двлахъ, для правднованія годовщины составленія общества и других заивчательных событій произошедшихъ въ его средъ, причемъ совершались братскія пиршества, на которыхъ царствовало равенство и согласіе. Постановленія дъласмыя въ эти дни писались на мраморныхъ или бронвовыхъ плитахъ или полустолбать, которые потомъ ставням въ святилище храма, где поклоняянсь божеству-покровителю. Это были такъ сказать архивы союза, и они отврыци намъ существование ассоціацій въ древнемъ міръ. Собранія происходили въ садахъ окруженныхъ пертиками, но серединъ находился алтарь для жертвоприношеній. Религіозные обряды исполняеные при этомъ ниван характеръ суевърій восточныхъ върованій, но за то экономическое и соціальное устройство обществъ заключало много человёко-. любивых принцеповъ и носило отпечатокъ развитыхъ идей древней Греціи. Если притомъ принять во вниманіе, что они составлялись изъ соединенія людей богатыхъ и невиущихъ, для улучненія моральнаго и натеріальнаго состоянія членовъ, принимая въ среду свою женщинъ на равныхъ правахъ съ мужчинами, и что все это происходило раньше появденія христіанства, то-нельзя не сознаться-фанть этоть очень заивчателенъ и можетъ служить точкой опоры для опредёленія степени правственнаго развитія общества міра античнаго. Многочисленны были ассоціація въ Греція, въ Архинелагъ и на востокъ по берегамъ Средиземнаго моря. На островъ Родосъ витегъ съ сосъдними небольшими островами можно возстановить по унълъвнимъ надинсямъ существованіе девятнадцати подобныхъ союзовъ.

### YIII.

Въ Римъ и Италіи ассоціаціи экономическія и религіозныя братства (collegium, sodalitium) существовали съ давнихъ поръ, особенно вторые, и разиножились въ последніе вела республики; \*) но если въ Греціи онъ не вазались опасными и могли безпрепятотвенно организоваться, то въ Рамъ произошно совершенно противоноложное. Тамъ союзы, составлявшеся помию ассоціацій государственных ви семейства и сословія, по большой части изъ людей білныхъ принадлежащихъ къ массь народа, не могли внушать большаго довърія патриціямъ, представителямъ власти, которую они съ такимъ упорствомъ и такъ ревниво сохраниям въ своихъ рукахъ. Цлебен Рима и люди меъ нившаго класса охотно вступали въ товарищества взаимной помощи, особенно если они вивли религіозный характерь; но правительство республики не было къ нить благосклонно, оно постоянно старалось уничтожить или стёснить дъятельность тъхъ обществъ, которыя находило въ завоеванныхъ странахъ востока, и въ тоже время полагало препятствія образованію ихъ въ Римъ, въ Италін, вообще на запавъ.

По римскому праву простое собраніе, если оно не им'яло шумнаго и бунтующаго характера и если не происходило ночью, не было запрещено никакимъ закономъ. Даже и обыкновенный ассоціаціи были дозволены, но они не могли безъ особеннаго разр'яшенія сената и впосл'ядствіи им-

<sup>\*)</sup> De Collegiis et Sedaliciis Romanerum. Accedit Inscripție Lanuvina. Th. Momms:n Kiliae. 1843.

modetoda cherette premenerant encent, t. e. rollerien idushahhon (collegium) владеть собственностію, рабами, освобождать яхъ, наследовать, вости тяжбы, имъть казну, выбирать казначоя, старшину и довърснемув для сношеній съ властями и съ частными людьми, точно также не могло существовать само по себъ, независимо отъ членовъ основателей, и отъ переивнъ происходившихъ въ составв ихъ. Не всв эти права имън товарищества въ провинціяхъ. Разръшеніе властей было потому необходимо для существованія общества, и напрасно было бы приступать нь составлению его не испросивь на это десволения у кого сайдовало. Давая его, правительство дълало различныя ограниченія иногда очень стесинтельныя. Такъ напримеръ, оно определяло число членовъ, поторое нельзя было мереступать, разрашало собранія ихъ только черезъ дальніе сроки, лишало права им'єть казну и т. д. Строгія наказанія угрожали нарушителю этихъ постановленій. Можно предположить, что они не всегда исполнялись, особенно что касается товариществъ религіозвыхъ по преннуществу, которыхъ власти республики допускали съ большею легкостію, чемь экономическім ассоціаціи. По крайней мере им видимъ, что братства, почитавния какое нибудь божество, всего чаще восточное, снова появлялись въ Римъ скоро посят ихъ запрещенія. Этому, въроятно, не мало способствоваль постоянный наплывъ въ столицъ міра жителей изъ покоренныхъ странъ Востока.

Особенно въ последнее столете республики коллети экономических сделались предметомъ безиокойствъ для правительства, и оно начинаетъ принимать противъ нихъ решительныя мёры; прежде они пользовались относительно большей свободой. Увеличене строгости было вызвано тёмъ обстоятельствомъ, что много новыхъ обществъ приняли въ это время политический характеръ и сделались центрами демагогической агитаціи. Въ 684-мъ г. отъ основанія Рима сенатское постановленіе уничтожало collegia, исключая тёхъ, которыя существовали съ давнихъ поръ законнымъ образомъ, и запретило составленіе новыхъ безъ дозволенія. Свобода ассоціаціи была снова возстановлена десять лётъ спустя, но на короткое время, трябуномь Клодіємъ, который желалъ угодить народу и некаль его расположенія.

Императоры Рима, сосредоточивъ власть въ своихъ рукахъ, были свлонны во всякаго рода ассоціація гражданъ видъть что то угрожающеє; коллегія должны были казаться имъ еще опаснъе, чъмъ правительству республики; не удивительно потому, что они никогда не упускали

>

жать изъ вида и постоянно были имъ враждебны. Одной изъ главныхъ заботъ Цезаря диктатора было уничтожение обществъ, уже существовавшихъ, и запрещение организировать новыя; а такъ какъ во время войнъ, 
слёдовавшихъ за его смертию, они снова появились, то Августъ подтвердилъ и вновь привелъ въ дёйствие это постановление; у правителей 
провинцій было отнято право разрішать устройство коллегій, а военачальникамъ запрещено позволять союзы солдатъ въ дагеряхъ. Ассоніаціи, составлявшійся безъ разрішения императора, не только были уничтожаемы, но и члены ихъ преследуемы какъ за оснорбление величества 
в какъ враги общественные. Строгому наказанію подвергались и тъ, которые подъ религіознымъ предлогомъ составили собраніе принявшее 
экономическій характеръ. Положительная бідность и незначительность, 
можно даже сказать ничтожность, требовалась отъ людей получившихъ 
право сдёлать религіозное собраніе, но и при этихъ условіяхъ оно было 
денускаемо съ большими ограниченіями.

Что же касается обществъ экономическихъ, то правительство, какъ видно по надписямъ, охотиве разръшало составление ихъ ремеслениинамъ изготовлявшимъ предметы нервой необходимости и общей пользы, чъмг чючим занимавшимся торговлей или производствомъ предметовъ роскоши. Иногла помощь оказываемая ими бъднымъ казалась опасною, такъ напримъръ императоръ Клавдій повельнъ закрыть тъ трактиры, мъста собраній членовъ коллегій, гдв неимущіе люди могли получать по дешевымъ цънамъ вареное мясо и теплую воду. Въ столько же жестокое, сколько и безпорядочное царствованіе Валлигулы ассоціація были снова дозволены, но свобода ихъ продолжалась короткое время. Даже Траянъ, котораго считають однимъ изъ самыхъ человъколюбивыхъ и либеральныхъ виператоровъ Рима, постоянно отказываль въ позволения составлять коллегін и смотрёль съ недовёріемь на всякаго рода ассоціаціи (collegia, sodalitates). По его повельнію Плиній Младшій, будучи прононсудомъ въ Вненнін, запретняъ ихъ. Вотъ по накому случаю выразняъ свое мивніе объ этомъ предметв Траянъ. Большой пожаръ истребилъ множество вданій частныхъ и общественныхъ въ городъ Нипомедіи. Плиній, который тогда управинив Виенніей, обратился из императору, прося его разрашеть составление товарищества изъ ста пятидесяти ремесленниковъ-плотниковъ (collegium fabrorum) готовыхъ принять на себя обязанность тушить пожары. Траянъ отназаль въ этой просьов; "не слвдуеть забывать, говорить онь въ письмъ нь своему пролонсуду, что

Digitized by Google

эти общества почти всегда производять безпорядки; какъ бы мы ихъ ни навывали, подъ какимъ бы предлогомъ они ни собирались, какое бы коротное время ни происходили эти собранія, есть постоянкая опасность въ ихъ существованіи. Чо втроятно были и при императорахъ времена болъе благопріятныя для ассоціацій, когда ихъ запрещали съ меньшею последовательностію, чемъ въ царствованіе Траяна. Притомъ стремленіе бъдныхъ разрозненныхъ людей соединяться для достиженія большей силы, большаго значенія, слешкомъ естественно и сильно, чтобы остановиться передъ препятствіями. Общества устроивались во множествъ въ Римъ и провинціяхъ, не взирая на оппозицію правительства, въроятно даже и помимо его. Они были многочесленны особенно во второй подовинъ втораго и въ третьемъ стоивти. Надо предположить, что нъкоторые императоры этого времени, подобно Александру Северу, разръщали составленіе ихъ съ большею неглостію. По эпиграфический памятинкамъ, которые были открыты въ въ самомъ Римъ, въ Остіи, въ Моденъ, Миланъ, Воно, Веронъ, Ліонъ, Арлъ, Дижонъ, Вельнъ, Майнцъ и другихъ городахъ, принадлежавшихъ Римлянамъ, можно возстановить существованіе во времена республики равно какъ и имперіи коллегіи \*) лодочниковъ, рыбаковъ, столяровъ, булочниковъ, продавцевъ соли, скота, вина, хивба въ верив, башмачниковъ, слесарей, переписчиковъ, банкировъ, медиковъ, мимовъ, атлетовъ, гладіаторовъ, актеровъ, кучеровъ цирка. золотыхъ дёль мастеровъ и т. д. \*\*) Можно сказать, что почти всё ремесла и роды торговли извъстные въ древномъ міръ названы въ надимсяхъ экономическихъ ассоціаній, поручавшихъ себя покровительству какого нибудь божества, какъ напримъръ Юпитеру, Сатурну, Меркурію, Венеръ, Минервъ и пр., именуясь ихъ поклонивками или обожателями.

Общества составлялись также изъ членовъ различнаго ремесла и занятій, или изъ людей одной наців живущихъ далеко отъ отечества, часто изъ обитателей одного и того же ивартала, поручавшихъ себя попровительству божества, около храма котораго находились ихъ жилища. Желаніе найти компанію, составить дружескія связи было вёроятно одной изъ главныхъ цёлей образованія этихъ союзовъ. Не всё онё, разум'єстся, были обществами взаимной помощи, но нельзя отвергать, что существо-

<sup>\*)</sup> Въ свойхъ надинсяхъ они часто упоминяютъ, что дозволены властичи.

<sup>\*\*)</sup> Essai sur Marc-Aurèle d'après les monuments épigraphiques par Mr. Roel des Vergers: Paris. Firmin Didot frères 1860.

вали ассоціація подобнаго рода въ Рим'є античномъ, хотя тамъ они не им'єля того благотворительнаго и развитаго характера, которымъ отличались въ Греціи и ся колоніяхъ.

# IX.

Исключая экономической и религіозной цілін, большая часть коллегій обязывалась доставить наждому умирающему члену приличную гробницу и похоронить его съ должными обрядами. Но были также ассоціаціи, составлявшіяся исключительно для этого послідняго назначенія (collegia funeraticia), они всего чаще позволялись правительствомъ, и какъвидно по эпиграфическимъ памятникамъ, существовали въ большомъ количествъ.

Право на гробницу, признаваемое за умершимъ, уваженіе въ его праху и забота каждаго о приготовленіи себѣ мѣста покоя дослѣ смерти, преобладавшія въ мірѣ античномъ, объясняють многочисленность обществъ погребенія и свободу, которой они пользовались, тогда какъ экономическія товарищества разрѣшались съ большею трудностію. Не безъ основанія можно предположить, \*) что многія изъ религіозныхъ конгрегацій, слѣды которыхъ часто встрѣчаются въ надписяхъ, были въ тоже самое время погребальными коллегіями. Они состояли премиущественно изъ бѣдняковъ, рабовъ, отпущенниковъ.

Богатый человань въ Рима явыческомъ умираль съ уваренностію, что будеть кому позаботиться о его праха, но продетарій не оставлявий посла себя никакого имущества, мончая жизнь, не могь быть такъ повоень относительно участи его тала: оно могло или пропасть въ общихъ ямахъ (puticuli), или сгорать безъ всякихъ церемоній на общественныхъ кострахъ (ustrinæ publicæ). Чтобы отвратить подобное, по мифнію древнихъ, большое несчастіе, бъдные люди составляли союзы,

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> De Collegiis et Sodaliciis Romanorum. Accedit Inscriptio Lanuvina. Th. Memmen. Kiliae 1843.

дълали между собой складчины, вносили ежемъсячно извъстную плату до своей кончины, и обязывались взанино совершать надъ умиравшими товарищами должные обряды и доставить имъ приличное мъсто покоя. Такимъ образомъ бъднякъ былъ утъшенъ мыслью, что тъло его сожгутъ на отдъльномъ костръ въ присутствии членовъ общества, что оставшійся пенелъ, заботливо собранный, положать въ урну, которую помъстять въ нишъ колумбарія, и подъ нею напишуть его имя; а память его будетъ почтена приличнымъ образомъ братскимъ пиршествомъ. Особенно рабы должны были страшиться, что послъ смерти съ ихъ прахомъ поступять такъ же безцеремонно, какъ съ особами ихъ обращались при жизни. \*) Потому то они составляли большинство въ поллегіяхъ погребенія и лишали себя самаго необходимаяго, жертвуя послёднимъ, чтобы сдёлаться ихъ членами.

Союзы подобнаго рода не могли казаться опасными правительству, и въ законахъ, запрещавшихъ ассоціаціи, было исключеніе въ пользу бъдныхъ людей Рима (tenuiores), которымъ дозволялось составлять общества погребенія, имъть казну и дълать собранія. Извъстныя ограниченія стъсняли ихъ до нъкоторой степени: они обязывались заниматься только погребеніемъ умершихъ членовъ, ни подъ какимъ предлогомъ не переступать предълы своихъ правъ, и не собираться чаще одного раза въ мъсяцъ. Это право было распространено императоромъ Септиміемъ Северомъ на провинціи. Погребальныя коллегіи около этого времени свободно размножились подъ разными именами. Въроятно онъ могли составляться не испрашивая на это позволенія властей. Въ концъ втораго стольтія и въ третьемъ ихъ такъ было много, что имъ стали давать названіе коллегій (collegium) безъ другаго прибавленія или объясненія.

Изъ дошедшихъ до насъ надписей погребальныхъ обществъ самая интересная своими подробностями та, которая заключаетъ уставъ коллегіи, основавшейся въ 133 г. по Р. Х. въ городъ Lanuvium близь Рима подъ покровительствомъ Діаны и Антиноя. \*\*) Въ ней очень подробно объяснены цёль и управленіе общества состоявшаго премущественно

<sup>\*\*)</sup> Этотъ заивчательный эпаграенческій панятивих быль отврыть въ 1816 году въ развалянахь териъ города Lanuvium, тенерь Civita di Livigna.



<sup>&</sup>quot; Въодной надинси рабъ говорить что сділаль себі гробинцу на свои экономін, strugalitate mea feci". Въ другой отврытой на югі Италін снавано, что трое друвей умершаго, рабы какъ и онъ, сеединились для сооруменія ему гробинцы.

няъ рабовъ. ") Въ началъ цитироване сенателое постановление позводявшее составление collegia funeraticia. Поступавний обявляваеся внести въ казну сто сестерцій (на наши даньги приблизительно 4 руб. 50 к. с.) и угостить членовъ амфорой хорошаго вина; нотомъ но самой смерти платить ежемъсячно 5 асовъ (ав отого времени равиялся 1 съ 1/4 к. сереб.). Общество это, которое какъ видно было очень бъдно, не владело погребальнымъ монументомъ, що каждому умершему товарищу дълало похороны въ 300 сестерцій, изъ поторыхъ 50 раздавались присутствующимъчленамъ. На похороны умиравшамъ вив Lanuvium, но не дальше двадцати миль отъ города, носылали трехъ представителей поллегін, которые получали за это 20 сестерцій. Если жестокосердый хозявиъ отказываль отдать тело своего умершаго раба, то похороны делайн его изображенію. Самоубійцы теряли право на погребеніе, равно какъ и неисправно платящіе члены. Освобожденный рабъ должень быль угостить общество амфорой вина, а глава или старшина при его избранія обязанъ быль дать ужинь. Въ опредъленные дни происходили жертвоприношенія богамъ. Кромъ возліянія вяна и объдовъ (которые можно назвать поминками) при похоронахъ умершихъ членовъ, въ дии фожденія ихъ и т. д. общество дълало шесть торжественных (разумъется относительно) банкетовъ въ честь Діаны и Антиноя и для прославленія своего покровителя. \*\*) На эти пиры каждый членъ долженъ быль приносить свои събстные припасы, и одинъ изъ нихъ поочередно приготованать всё необходимыя принадлежности объда напъ-то, посуду, хатобъ и вино, раздъдяемое между товарищами, теплую воду, постели для возлежаній у стола, иногда и одежду для пирующихъ и т. д.

<sup>\*)</sup> Они могли вступать въ поллегія тольно съ разріменія ихъ владітелей, не ихъ низное состояніе ме было превятствіемъ небранія си дирентера и назначен. 

\*\*) Почти у всявой поллегія быль попровятель, обынновенно значительное или вамное лице, иногла просте богатый человінь, оділавшій накой нябудь недарень обществу, за что оно въ виді благодарности избирало его своимъ протенторомъ. Въ одной надписи сказано, что нішто і чтінь Lollianus оставляєть обществу излишевь
отъ суммы назначенной имъ для своихъ похоромъ, чтобы на проценты этихъ денегь
емегодно въ день его ромденія стольно то было употреблено на мертвоприношеніе,
стольно то на извістным надгробным церешеній и столько то на повупку для этого
резь. Другая свидітельствуєть о помертвованіи сділанномъ обществу L. Domitius
Phaon извістныхъ земель съ условієнь, что на доходы ихъ, емегодно въ день ромденія императора Домиціана и мены его Домиців, было сділано мертвоприношеніе
богамъ и вслідъ за нимъ обідть члевамъ.

Если ито либо хотель принести жалобу или выразить свое неудовольстіє на управленіе, то должень быль дівлять это на обывновенномь, а не на правдинчномъ собранія, «дабы мы», какъ сказано въ уставъ общества полноннятовъ Діаны и Антиноя, «во время пиршествъ нашихъ были веселы и покойны»; за нарушение этихъ правиль, за обиду нанесенную товарищу или за неприличное или безповойное поведение на банветь были положены штрафы въ 4, 12 и 20 сестерців. Въ завлюченіе важдый желающий вступить въ общество обязанъ быль предварательнооснавометься съ его уставомъ, чтобы не роптать потомъ и не жаловаться. \*) Спольно видно изъ этого устава, беззаботная веселость преобладала на банкетехъ и праздникахъ коллегій, и было что то живое въ ся собраніять, противоръчащее похоронному ихъ назначению. Можне даже подумать, что для этихь бездомныхь людей забота погребенія была только предлогомъ для полученія права собираться, братски пировать вивств и связывать узы пружеских сноменій. Исплюченные по своему рождению и состоянию изъ ассоциний росударственныхъ правельнымъ и правтическимъ, но строгимъ и холоднымъ строемъ римскихъ гражданских учрежденій, разхединенные между собой, лишенные часто въ севествіе прайней б'йдности или рабства отрадъ и утімненій семейной жизни, эти бълняки находили въ погребальныхъ товариществахъ нёкоторое довольство, мгновенную независимость, своего рода родственныя CRASE. HAE IIO EDARHOR WED'S KOMILAHIM TARHES MO IIPOJOTADIOBE. KARE OHE, и забывали свое бездонное положение во время банкетовъ, веселость поторыхъ не позволялось нарушать жалобани и непріятностяни. Дружескія отношенія ихъ рождались въ следствіе равно тягостной доли, но яхъ сбинжали также и взавиное объщание провожать тело умершаго до востра и вспоминать его въ известные дии. Не удивительно потому, что бъдный народъ такъ охотно составляль погребальныя братства, и что ихъ быдо тапъ много во всёхъ концахъ имперім.

<sup>\*)</sup> Въ надинен ивсколько помическаго содержания, найденной въ Давия и сделянной въ 167 г. по Р. Х., одинъ изъ президентовъ (magistri) колдегія, рабъ малуется,
что число членовъ отъ нятидесяти четырехъ уменьщилось до семнадцати, инито
болве не платить и не приходить на собранія, говорить онъ, онъ сдаль счеты и
предувидомилеть бывшихъ членовъ, чтобы въ случай сперти они не вообращали соби,
что товарищество существуеть и не разчитывали болве на безвознездное погребеніе. Въ другомъ эниграфическомъ намятияни объясимется повупна обществомъ земли
съ цёлію устроить місто погребенія для членовъ, для ихъ шенъ, дётей и т. д.



Коллегін погребальныя, равно какъ и экономическія, если онъ не были очень бёдны, нивли свое мёсто сходомь, алтарь для жертвоприношеній божеству покровителю, залу (triclinium) и особенное зданіе для собраній, которыя служили также м'встом'ь отдыха и бесідъ членовъ и навывались schola collegii, exedra; эти последнія были иногда поврыты, иногда безъ свода и часто имъли форму полукружія; разваляны мхъ до прошлаго стольтія видны были въ Римь. Туть же находилась и общая гробница, если коллегія не ограничивалась однимъ погребенісмъ умершихъ, но и устроивала владбище въ землъ купленной ею, или подаренной ся богатымъ благодътелемъ, \*) обывновенно съ условіемъ исполнять различные религіозные обряды надъ его гробницей въ ноложенные дии. Внутреннее управление погребальныхъ обществъ было копіей въ миніатюр'в муниципальнаго устройства и республиканских учрежденій древняго Рима. Члены избирали ежегодно двухъ старшинъ (magistri), накъ консуловъ въ республивъ, и другихъ второстепенныхъ распорядителей. Эти власти составляли высшій илассъ союва (ordo), подобно курін въ муниципъ или сената въ Римъ; они пользованись иткоторыми привилегіями, занимали почетныя м'єста на банкетах'ь, получали лучшія норців и больше другихъ при раздача денегь. Остальная часть членовъ называлась plebs и все общество взятое вивств populus или respublica. \*\*)

Иногда бъдные люди соединялись только для постройки колумбарія. По надписямъ можно прослъдить. \*\*\*), какъ составлялись и вели свои дъла подобныя ассоціаціи.

Когда правительство разръшало составленіе общества, члены его, съ тою наклонностію въ порядку и правильности постоянно отличавшей Римлянъ, дълились на декуріи (decuria), и каждая изъ нехъ выбирала своего декуріона (decurio); они разумъется не были знатные люди, и

<sup>\*)</sup> Въ 1864 из году была отврыта въ опрестностих Рима, возла дороги Nomentana, надпись приблизительно третьиго столати; въ ней свазано, что наито Hedulejus Januarius вунилъ землю съ цалию построить зданје для собраній товарищества Serrensium (Schols sodalium Serrensium), названнаго такъ въроятие по изстечву Serrenses. Вийста съ этинъ эпиграфическимъ памятивномъ были найдены два вазы для изивренія шидкости, принадлежавшія этому не братству.

<sup>\*\*)</sup> Подобное же управление вывли и экономическия ассоциации, о которыхъ было говерено выше.

<sup>\*\*\*)</sup> Monumenti ed Annali pubblicati d'all'Instituto di Corrispondenza Archeologica nel 1856 sui colombarii di Vigna Codini. Henzen.

между ними не рёдко встрёчаеть каменьщиковь, цирульниковь и другихъ ремесленивловъ. За тъмъ всъ декурін принимали участіе въ избранів вазначея (quæstor) в одного ная наскольких старшинь (magistri, curatori); эти последніе должны были вести дела коллегіи, расноряжаться постройкой колумбарія и заботиться потомь о его сохраненім и содержания въ приличномъ видъ. Подобно муниципальнымъ властямъ, воторыя платили щепростими городу за свое избрание, старшины общества и декуріоны благодарили за честь сдёленную имъ, украшая входъ и внутренность колумбарія, предпринимая на свой счеть различныя работы для поддержин и сбереженія его, угощая членовъ и т. д. Особенно отпущенням отличаются своимъ великольнісмъ и первенствують среди этого бъднаго народа; ихъ обыкновенно выбирають въ декуріоны, старшины, и такъ какъ они побогаче другихъ, то делають различные подарки жоммегін, за что она биагодарить ихъ въ надинсяхъ, превознося ихъ великодушіе. - Болумбарія (columbaria) стромли на общія деньги старшины и опончивъ работы совывали членовъ, чтобы получить ихъ одобреніс. Всян они быле довольны своей гробинцей, то принимали се и носвящали навначению, при чемъ происходили банкеты. За твиъ по жребио распредъляли мъста, и важдый членъ писалъ свое имя подъ нишей, указанной ему судьбой, въ которой со временемъ должна была помъститься урна съ его посавдними остатками. Смотря по суммв, вносимой членомъ для постройки колумбарія, ему опредблялось извістное число нашь, дідавшихся его собственностію: онъ могъ сохранить ихъ для своего семейства, подарить или продать ихъ. Женщины были приняты въ эти ассоціація, даже иногда избираемы въ декуріоны.

X.

Образованіе многочисленных союзовъ подобнаго рода, разрішаемых правительствомъ съ большою легкостію, на составленіе которыхъ многда и не требовалось дозволенія, было какъ нельзя боліве удобно христіа-

Digitized by Google

намъ. Въроятно они не замедании воснользоваться этимъ обстоятельствомъ, чтобы пріобръсти безопасность катакомбамъ и придать законную форму своимъ собраніямъ, организируя коллегіи и принимая видъ обществъ погребеній. Это можно заключить изъ открытій, произведенныхъ въ послъднее время G. B. de Rossi.

Что у христіанъ въ Римв и въ другихъ городахъ имперіи были уже въ концъ втораго стольтія мъста погребенія и собранія принадлежащія всей общинь, въ этомъ нельвя сомнъваться; памятники, надписи и творенія хрестіанских писателей подтверждають этоть факть. Точно также и императоры въ серединъ третьяго въка говорять въ эдиктахъ о катакомбахъ, какъ о кладбищахъ уристіанъ, существующихъ съ давняго времени и извистныхъ правительству, пользование которыми было иногда дозвелено имъ, иногда запрещено. \*) Невольно следовательно рождается вопросъ, въ склу какого закона, какой привилегіи могли существовать натакомбы навъ маста ногребенія цвиаго общества (collegium) законнаго только при извъстныхъ условіяхъ. \*\*) Если частные дюди в объявляли себя владетелямимых передъ властями, то подобное оправда-HIS MOLEO ONTO ROCTATOTHO BY HEPBON'S CTOLETIE, HOMALYE H BO BCS BTOPOS, но въ началъ третьяго, когда община значительно увеличилась, едва ли стало возможно танть далве настоящій харавтерь и назначеніе катакомбъ. Предположивъ, что христіане искусно скрывали посл'яднія, покажется невъроятнымъ, что власти ничего не знали объ этомъ до середены третьяго столетія, когда въ первый разъ ноявляются одикты конфискаців подвемныхъ владбиць в запрещеніе собираться въ нихъ. Сходиться н хоронить въ катакомбахъ и въ то же время совершенно скрыть вхъ отъ язычниковъ и правительства, особенно въ тъ періоды, когда онъ начали разрастаться и делались съ каждымъ годомъ все общирнее и общириње, вполињ невозможно. Притомъ по расположению и формамъ натакомбъ какъ нельзя яснъе видно, что христіане вовсе не усиливались достигнуть этого. Вообще они были болье осторожны въ своихъ дъйствіяхъ чёнъ таниственны, они старались не обращать на себя внима-

<sup>\*)</sup> Тертуліннъ свидътельствуеть о разверенін въ первыхь годахь третьнге стольтія народомъ въ Кареагенъ хунстіанснихъ пладбищь, изъ чего видне, что ихъ тамъ было нъскольно. Невозномно потому, чтобы община хунстіанъ въ Ринъ столь многочисленная не дивла бы въ это время своего большаго владбища.

<sup>\*\*)</sup> Очень мало могло помогать въ этомъ случай термимость в даже нокровательство ийноторыхъ жинератеровъ, сийнасмыхъ на престоли гомителями кристіанъ.

нія язычниковъ, не возбуждать ихъ подозрѣнія и любопытства, чтобы люди чуждые имъ или враждебные не слѣдили за ними; но не думали утанвать существованіе своихъ кладбищъ. Послѣ того какъ начались преслѣдованія въ нодземельяхъ, христіане заваливали входы ихъ, иногда и ближайшія къ нимъ галерен; тутъ они въ самомъ дѣлѣ производили различныя работы, чтобы скрыть, на сколько это было возможно, гробницы и мѣста собраній; но не видно, что подобныя предосторожности были приняты ими раньше середины третьяго стольтія. Такъ было въ Римѣ; но тамъ, гдѣ почва не позволяла выкапывать катакомбы, гдѣ гробницы находились на поверхности земли, существованіе ихъ было еще болѣе явно; можно нотому объяснить странный фактъ, что христіане въ періодъ гоненій обладали катакомбами и дѣлэли въ нихъ собранія, только тѣмъ, что все это происходило въ законной формѣ, которая не могла быть ни чѣмъ другимъ, какъ погребальной коллегіей. \*)

Нельзя въ самомъ дълъ представить себъ учрежденія болье удобнаго, болье благопріятнаго хрястіанамъ, какъ эти погребальныя коллегіи. Подъвидомъ ихъ они могли владъть ипогеями, зданіями, землями и получали право собираться для севершенія религіозныхъ обрядовъ, молитвъ, проповъдей, почтенія праха мучениковъ, и для братскихъ трапезъ, про которыя Плиній нисаль Траяну, что они имъють совершенно безобидный, невинный характеръ.

Позволеніе организировать collegia funeraticia, котороє въроятно почти всегда нужно было испросить у правительства и влекло за собою вижшательства гражданскихъ или религіозныхъ властей и считалось иврой сохраненія общественнаго порядка. Большое число погребальныхъ

<sup>\*)</sup> Сладуеть саматеть, что часло иль особенно увелячилось въ Рима въ вонца 2-го стольтія, т. с. въ то самое время, когда иноген долины были превратиться въ иладенца общественныя; можно даже предположить, что это умноженіе погребальных яссоціацій и было произведено храстіанами. Въ это же время появляется первый дожеджій до масъ принаръ распоряженія властями церкви натаконбами Рима, вменно назначеніе паной Зеоприномъ Калляста умравителемъ подвеннаго пладбища, поторое тенерь носить еге имя; а такъ навъ въ первые годы управления этого паны быль обнародовань эдикть Сентинія Севера, которымъ онь утверждаль приналегія соllegia funeraticia, и ряспространиль на провинціи право бёднымъ людямъ (tenuiores) составлять ихъ, то нельзя не придти въ завлюченію, что должна существовать ибкоторая связь между эдиктомъ Сентинія Севера и одновременнымъ еминь появленіемъ храстіанскихъ масть погребенія, несомивню приводлежащихъ воей община и укравляемыхъ главами ся.

обществъ въ Римъ во второмъ столътіи пріучало смотръть безъ удивденія на гробняцы различныхъ ворнорацій. Collegia христіанскія пропадали въ массъ явыческихъ, и въроятно не обращали на себя внимание правительства даже и въ томъ случат, если христіане иногда дълали себранія и хоронили умершихъ, не составивъ предварительно товарищество по всемъ установленнымъ правиламъ. Запоны касающіяся соювовъ этого рода приводились въ дъйствіе въ Римъ очень либерально, и безъ сомивнія давали м'ясто существованію христіанскимь братствамъ. Оне не должны быле во многомъ отличаться оть явыческихъ коллегій для не посвященных въ таниства ихъ внутренией жизни. Исключая жертвоприношеній христіане совершали на гробницахъ своихъ умершихъ тв же обрады какъ и язычники, или по крайней мёрё очень приближающіеся въ нимъ вижимии формами. Подобно последнимъ, они собирались въ извъстные дни и имъм свою казну. Братскія благотворительныя трапевы христіанъ, адаре, вивли характерь пиршествь воллегій, при которыхъ общественная насса снабжала обдиыхъ членовъ пищею и одежgom. \*)

Обыкновеніе языческих союзовъ называть себя поклонниками (cultores) какого нябудь бога или героя, Юпитера, Герпулеса (Iovis, Herculis), должно было затруднять христіанъ; потому что никакимъ образомъ нельзя предположить, что они согласились, хотя бы только передълщемъ рамскихъ властей и для соблюденія одной формальности, назвать себя чтителями языческаго божества, но это препліствіе или вѣрнѣе неудобство легко было обойти. Языческія братства иногда называли себя по мѣсту, гдѣ собирались и чтили память своего благодѣтеля или покровителя; точно также и христіанскія общества могли принять мия мѣстности, гдѣ находились ихъ катакомбы, и объявить себя чтителями памяти мученика или христіанина, давіпаго землю для устройства кладбища. Мы видѣли, что они давали имя первоначальнаго владѣтеля семей-

<sup>\*)</sup> Во время неогідниго гономія христіанз при нипораторі Діонлеціані въ здапіяхь неогроспиму надъ натаномбани, гді пропоходням собранія, были найдены волетын и серебранным чани, сесуды и ланиы, бельшое поличество обуви, муменаго и менснаго нлатья, занасы вина, одивноваго насла, хліба въ зерий и т. д. Тертуліянь въ таномъ емысий говорить о собраніяхь христіань, пропоходищихъ нодъ предсёдательствомъ пебранныхъ ини членовъ, и объ общей вазий ихъ, сеставленной пвъ добронольныть періодическихъ вейессовь, употребляеной на погребеніе бідныхъ, что нельзя не видёть во всемь этомъ слідовь органиваціи погребальной поллегіи.

наго ипогея той группъ галерей и комнать, которая впоследствіи образовалась кругомъ его. Наконецъ христіане могли дать своей коллегіи названіе не имъющее ничего языческаго; ") могли, однимъ словомъ, употребить въ этомъ случат тъже пріемы, тъже уловия, въ которымъ прибъгали, когда, не желая обнаружить своего върованія и подвергнуть оскверненію язычниковъ выраженіе своихъ догматовъ и идей, придумывали различные символическіе знаки и фигуры скрытаго значенія, понятные только однимъ върующимъ. "\*) Названіе впрочемъ не было существеннымъ вопросомъ въ этомъ дълъ, и законъ, позволявшій бъднымъ людямъ составлять общества погребенія, не требовалъ, чтобы они приняли то или другое названіе и объявили его.

<sup>•)</sup> Какъ наприивръ въ рода сладующаго: collegium convictorum qui una epulo v esci solent, т. е. коллетія сомителей мизющихъ обывновеніе нитаться одинъ разъ въ день, которое при няло одно языческое товарищество въ г. Фано, какъ видно по малинси.

<sup>\*\*)</sup> Въ разваливатъ города Сезател въ Аоривъ, вивств со иногими другими христівновими памятинками машли надпись, въ воторой сказано, что ивито Evelpio, называ ющій себя обожателень слова (cultor verbi), нестроняв на свой счеть зданіе для собраній ногробальнаго назначенія (cellam) и отдаль его съ вемлей (area) для устройства иногея святому собранію (Ecclesiae sanctae). Названіе cultor verbi очень напоминаеть тв, ноторыя принимали не христіанся в поллегіи, навъ мапринвръ: Cultores Jovis, Dianne, Herculis u r. g., no pasymbercs ne unbers semueceare napasтера последнихь. По иненію Є. В. de Rossi надинсь эта христіанскаге пренехождемін и была сдівлява рамьше Комстантина, около середины 3-го столітія, но ова не ориганаль, -- вы вонцъ прибавлене, что Ecclesia fratrum т. с. собраніе братьевь возстановила сс. Можеть быть она была уничтомена во время гоненій 257-го или 304 г., но нельзя предположеть, что при возстановления въ содержания од были сдвланы переивны. Приведенное выше название Ecclesia fratrum также часто принвиали братства носвященным въ такиства повлоненів кому нибудь боместву, и очень въроптно, многіе христіанскіе союзы давали себъ это имя, нотому что въ мемъ ме только нать начего явыческаго, не напротивь, оне какь нельзя лучше соотватствуотъ чувству братскаго соединскія и согдавія одушевлявано христіань. Ихъ община By sempassivecuricy namatureaxy vacto marbana ecclesia fratrum, uncti fratres man просто fratres (братья). Hasbanie Ecclesia fratrum снова дано хрістіанавь въ другой вадинен, отврытой въ томъ же мвств, гдв и первая, но болье козднаго времени,---въ мей говорится о пристройив сдвленией из гробница въ панять умершихъ и погре-SCHRUXS TYTS.

#### XI.

Памятникъ, открытый въ последніе годы G. B. de Rossi и находящійся возав входа въ семейный иногей катакомбъ Домитилы, о которомъ уже говорено, подтверждаеть все сказанное выше. Съ объякъ сторонъ выступающаго отъ среванной отлогости холма преддверія показались при дальнъйшихъ распопкахъ зданія, сложенныя изътуфа, совершенно на поверхности земли. Оне-вившнее прибавление пъ ипогею, нибють однаво другое назначеніе и состоять изъ сліддующихъ частей: съ правой стороны иъ предверію примывають развалины нёскольких в небольших комнать безъ гробницъ; въ последней изъ нихъ, немного общирне остальныхъ, находится володецъ или водохранилище и чаша фонтана; въ стънъ устроены небольшія ниши (подобныя тімь, которыя видны въ развалинахъ римскихъ бань), чтобы ставить сосуды и вазы; кругомъ вдоль стънъ идеть возвышение формы ступеньии для сиденья. Можно подушать, что туть находенься въ углу какого нибудь небогатаго помпеевскаго дома. Съ явной стороны пристроена большая зала, также безъ следа гробинцъ, ц съ такимъ-же сиденьемъ въ виде ступеньки. Станы и своды этихъ комнать поврыты стукомь и окрашены красной краской, по которой мъстами проведены цвътныя полосы; кое-гдъ видны остатки фресокъ въ кіассическомъ стиль, но плохаго и небрежнаго исполненія. Большая вала находится въ сообщеніи съ двумя комнатами (cubicula), вырытыми въ холив и назначенными для гробницъ.

Разсиатривая формы, разміры и расположеніе этихь строеній и сравнивая ихъ съ другими памятниками подобнаго-же рода или съ тімъ, что намъ извістно изъ описаній о зданіяхъ принадлежавшихъ погребальнымъ коллегіямъ, нельзя не придти къ заключенію, что эта пристройка къ ипогею Domitilla ничто иное, какъ одна изъ тіхъ scho!а sodalium, воздвигаемыхъ товариществами около своихъ кладбищь для сходокъ и пиршествъ погребальнаго характера (funerum causa). Большая зала разсчитана на иногочисленное собраніе и не похожа на комнаты, обыкновенно находящіяся возлі фамильныхъ гробниць для семейныхъ поминокъ; не далеко отъ нея находится водохранилище и видны песомийнные сліды хозайственнаго устройства пеобходимаго для бан-кетовъ коллегія; въ отдаленномъ углу оставлено ийсто для сторожившихъ

монументь (custodia monumenti). По владий вданія и по стилю живописи, сохранившейся мъстами на стънахъ, видно, что оно было построно послъ предрверія, къ которому примыкаєть, но раньше Константина. Нельзи предположеть, что эта schola принадлежала языческому товариществу, основавшемуся туть, возяв христіанскаго подземелья, и совершавшему въ двухъ шагахъ отъ гробнить и религозныхъ изображеній другаго верованія свои сходин и жертвоприношенія; это было бы въ прямомъ противоръчін съ обычавин античнаго міра и съ отвращеніемъ, постоянно преобладавшемъ среде древнихъ народовъ хоронеть своихъ родныть и другей въ сосъдствъ съ могилами чужаго върованія. Едва ли можно потому сомнаваться, что семейный ипогей катакомбъ Домитилы превратился до торжества церкви въ общественное владбище христіанъ Рима, и что мы имвемь туть передь главами здапіс, гдв не разъ во второмъ и третьемъ столътіи происходили собранія и совершались братскія транезы последователей ученія Спасителя подъ видомъ погребальной ROLLETIE. \*)

Отврытіе этого памятника даеть намъ возможность проследить преобразованія, совершавшіяся въ христіанской живописи въ первыя три стоявтія, особенно что касается выбора сюжета религіознаго изображенія смотря по мъсту его назначения. Существование христіанской общины, вакъ погребальной коллегін, хотя и вполив законнымъ образомъ, не могло быть очень прочно и представляло немало неудобства; оно напримъръ должно было подвергать христіанъ постоянному надвору властей, обяванныхъ наблюдать, не переступають ли общества постановленныхъ ограниченій, не собираются ли больше позволеннаго числа разъ, не превращаются ин въ асоціаціи экономическія и т. д. Сверхъ того власти иногда покровительствовали коллегіямь, что для христіань во многихь случаять было болье опасно, чемь полезно. Условія такого исключительнаго положенія отразились въ христіанскомъ искусствъ. Мы уже видъли, что во фрескахъ катакомбъ и въ баральефахъ саркофаговъ, которые изготовлялись только на поверхности земли, было различе въ выборъ сюжетовъ и въ свободъ выраженія догматовъ и вдей новой въры. Подобная

<sup>\*)</sup> Надъ другими ринсинии натапонбани, пакъ напринвръ Протопотата и Каллиста, издим развалины, по менъе упалванія, подобных-не зданій, такие северменно схедими не оорнамъ своинъ съ вскоїа товариществъ: они, разунаются, могли принадленать тольно христіанскинъ поллегіямъ.



же разница существовала и въ стенной живописи ипогосвъ, смотря потому, была ли она скрыта въ глубинъ подземелья, или находилась въ такомъ мъстъ, гдъ ее видъли люди непосвященные въ таннетва христіанскаго ученія и враги его. Такъ напримірь на стінахъ schola коллогін описанной выше, построенной прибливительно въ третьемъ стольтім, и вброятно не разъ посвидаемой римскими властями, не открыто ни однаго библейского неображенія (даже и въ двухъ cubicula, вырытыхь въ холив повади большой залы), но тольно депоративныя украшения, не нивющія никакого опроділеннаго значенія или очень скрытаго символическаго симска. Въ отихъ фрескахъ нетъ ничего языческаго, напротивъ туть не видно ни одной изъ мисологических сцень, часто представленныхъ въ римскить гробинцать и на барельефахъ саркофаговъ; но очень заботанво и съ большимъ умъніемъ побраны сюжеты, ноторые, имъя мадо установленное значеніе въ мір'ї античномъ, могли выражать дегматы Евангелія. Такъ напримъръ мы видимъ, что птицы, коренны наполненныя зеленью и плодами, виноградныя висти, гирлянды цвётовъ, которыя въ соседнемъ многев, и вообще въ отдаленныхъ компатахъ катакомбъ, являются на второмъ планъ и употреблены только какъ украшение въ углахь расписанныхь потолковь, между раздёленій, туть напоминають мъста обывновенно занятые библейскими сценами и легендами, а виъсто последних во одной изъ погребальных вомнать, где лучше, чемь въ другихъ частяхъ всего памятника, 'сохранилась стенная живопись; три раза въ различныхъ повахъ представлена Психея (эмблематическое изображеніе безспертія души въ мірѣ влассическомъ и у христіанъ), одътая въ длинную тунику и наполняющая вийсть съ крылатыми геніями корзинку цвътами. Эта наивная и граціозная композиція ни разу до сихъ поръ не была открыта въ откаленныхъ cubicula катакомбъ, но очень напоминаеть барельефь одного христіанскаго саркофага \*) представляющій Психею и Амура занятыхъ жатвой винограда. Нельзя приписать одному случаю повтореніе той же сцены вполн'в плассическаго стиля на двухъ христіанских памятникахъ, изъ которыхъ первый легко могли видёть язычники, а второй въроятно вышель изъ мастерской скульптора язычника. Напротивъ въ самомъ ипогей Домитилы хотя и менће утвеннаго, чёмъ многія отдаленныя комнаты и галерен подвемелій, но все таки не до тавой степени открытаго, какъ пристроенная къ его предверно schola xpu-

<sup>•)</sup> Онь находится въ Ринв, въ хриотіанскопъ отделеніи Латеранскаго музек.

отіанской поллогіи, мы видимъ ствиную живолись представляющую не только виноградную лозу (одинъ изъ глазныхъ свангелическихъ символовъ), но и часто библейскія сцены, — Даніялъ, нежду львами, Ной въ ковчегъ и т. д., тогда какъ ландшафты, гирлянды цайтовъ, птицы и танцующіє геніи употреблены телько съ деперативной цёлью.

#### XII.

Со временъ Траяна до средины третьяго въка отношенія христіанъ из правительству Рипа были слёдующаго рода: законы противъ нихъ существовали въ полной силё и были приводимы въ исполненіе иногда съ меньшею, иногда съ большей послёдовательностію, съ большимъ или съ меньшемъ рвеніемъ, согласно личнымъ чувствомъ и взгляду на это дёло императоровъ и ихъ представителей въ провинціи. Каждый обвиненный въ слёдованіи ученія Спасителя, если онъ не отвергалъ его въ опредёленныхъ формахъ, долженъ былъ подвергнуться казни. Но гробняцы и собранія христіанъ, имѣвшія видъ владбищь и сходокъ, collegia funeraticia, не трогали и не запрещали. Все второе столітіе въ эдиктахъ императоровъ противъ или въ пользу христіанъ ни разу ни упомянуты катакомбы, и этотъ фактъ казался необыкновенно страннымъ, пова G. В. de Rossi не нашелъ отношеній между погребальными коллегіями и общиной послёдователей ученія Спасителя.

Въ первые годы третьяго въка, во время преслъдованія Септимія Севера римскія власти отступнии нъсколько отъ этого правила. Когда папа Зефиринъ наслъдоваль папъ Виктору въ 202 г., миръ для христіанъ продолжался уже долгое время; число ихъ въ Римъ очень увеличнось, это испугало правительство; началось преслъдованіе. Они были такъ многочисленны, что не могли сходиться не будучи замъчены, и власти старались застигнуть ихъ въ мъстахъ собранія и захватить вмъсть. Изъ этого видно, что если христіане могли какъ ногребальное общество владъть иладбищами, землями, постройками и производить собранія, то эти

последнія не всегда были вив опасности. Надо однако заметить, что после смерти Септимія Севера до преследованія Валеріана, въ средине третьяго столетія, было два других гоненія не воснувшихся ни ката-комбъ, ни собраній. Въ этотъ промежутовъ времени царствовали два императора повровители христіанъ, Александръ Северъ и Филипнъ Арабъ; второй, какъ предполагають, приняль христіанство ").

Великоду шное поведение съ христіанами Александра Севера представдяеть особенный интересь. Уважение въ религи Спасителя было внушено ему по всей въроятности его матерыю Маммеею. Извъстно, что она была благосклонно расположена въ христіанамъ, и пробажая черевъ городъ Антіохію слушала річи Оригена, о благочестій и учености котораго шла молва по всему востоку. Въ сынъ ен, Александръ Северъ, выразилось съ большей силой, чтиъ въ другихъ императорахъ втораго и третьяго въка, желаніе, преобладавшее тогда въ римскомъ обществъ, соединить восточныя вёрованія и религіи съ оффиціальнымъ римсиимъ повлоненіемъ; примирить христіанскіе догматы и принципы съ язычествомъ и суевъріями Востова. Были сдъланы неодновратно попытки въ этомъ смысль даже во дворць Цезарей. Въ божниць Александра Севера между домашними его богами стояли изображенія Орфея, Авраама, Інсуса Христа, Апполонія Тіанскаго, которыхь онь почиталь какь мудрецовь научившихъ людей различнымъ формамъ поклоненія божеству всевышнему и всемірному. При такомъ религіовномъ настроенін, неудивительно, что сынъ Маниен былъ снисходителенъ въ христіанамъ, и если изть достаточно основаній предполагать, что онь въ началь своего царствованія хотъль, какъ увъряють, тормественно признать христіанскую религію и позволить ся распространеніе, то нъть сомньнія, что этоть императорь не ограничивался обуздывать ненависть язычниковь из христіанамъ, но и явно покровительствоваль последнихь. Очень вероятно потому, что во время его правленія христіанскія погребальныя коллегіи вошли въ сношение съ языческими властями, какъ общество моральное и вполив законное; это видно между прочимъ изъ следующаго факта. Въ его царствованіе христіане Рима хотвин построить церковь на вемив не заня-

<sup>\*)</sup> Иза твороній христіанских пясателей видне, что иногіє виператори втораго и тротьяго отол'ятія и особенне восточнаго происхомденія вызаваля ва снешеніяха съ христіанами большую теряциссть.



TOR; \*) ee hayaln ochapubate y hene popinari, t. e. cohepratein haродныхъ трантировъ, въ которыхъ происходили оргін и собирались солдаты и вообще люди изъ назшихъ влассовъ общества. Popinari принесли жалобу Александру Северу, но онъ рашиль дало въ пользу христіанъ и утвержиль ихъ во владіній спорной земли, сказавъ, что предпочитаеть видеть туть поклоненіе Богу подъ какой бы то ни было формой спорхе, чимъ оставить это место въ рукахъ людей безиравственной жизни и ремесла. При этомъ случай, сколько до сихъ норъ извъстно, въ первый разъ упоминается о христіанской церкви въ Римъ построенной на поверхности земли до прекращенія преследованій, т. е. до Константина; и туть снова является вопрось, на какомъ основанія христіане въ этотъ періодъ могли въ самой столице иметь храмы, не представлявшіяся уже какъ schola коллегів, но настоящій характеръ поторыхъ-сколько видно изъ процесса съ popinari-быль вполив извъстенъ римскому правительству. Слёдуетъ потому предположить, что до вонца 2-го стоявтія христіане производили собранія и владвли катакомбами вакъ collegia funeraticia, но въ первыхъ годахъ третьяго въка Александръ Северъ, или можетъ быть одинъ изъ предшественниковъ его на престояв, благосклонный къ христіанамъ, сдвлаяв еще больше, признавъ ихъ за общество моральное, и позволилъ ичъ строить храмы.

Когда, въмъ и при навихъ обстоятельствахъ это было сдёлано, осталось неизвёстно. \*\*) Несомийно однаво, что у христіанъ въ Римі и провинціяхъ были въ конці третьяго столітія многочисленныя цервви. Во всякомъ случай одинъ фавтъ рішенія процесса христіанъ съ содержателями народныхъ трактировъ въ пользу первыхъ, есть доказательство, что Александръ Северъ смотріль на нихъ какъ на общество, законнымъ образомъ организованное, имінощее право строить храмы. Эти привилегіи, вітроятно утвержденные другими императорами третьяго столітія, до такой степени обратились въ діло обсужденное и рішенное, что правительство стало смотріть на земли, постройки, ипогем и церкви христіанъ, какъ на собственность правильно принадлежащую ихъ об-

<sup>\*)</sup> Продменатають, что это приблизительно то изото, гдз тенерь отоить периовь S-ta Maria in Trastevere.

<sup>\*\*)</sup> Всего въродинъе, что мелесть эту оператъ христіананъ Аленсандръ Соверъ, мостопине отличавшійся большою въроторинкостію и усердный попровитель погребальныхъ и экономическихъ поллегій; ибноторыя изъ нихъ опъ деже самъ облювать.

ществу, и когда имущество это при последнихъ гоненіяхъ было конфисковано, то не на основанія обыкновенныхъ законовъ, а въ силу смещальныхъ эдиктовъ. Если потому нужно было исключительнее действіе высшей власти для подобной конфискаціи, то это достаточно доказываетъ, что въ 3-иъ столетіи христіане могли владёть гробницами и религіозными зданіями; фактъ этотъ еще более подтверждается темъ обстоятельствомъ, что после превращенія преследованія отобраннуво собственность христіанъ правительство возвращало не частнымъ лицамъ изъ среды ихъ, а властямъ цериви. ")

### XIII.

Но не слъдуетъ предполагать, что эти права и покровительство ивкоторыхъ императоровъ 3-го въка были гарантіей прочной безопасности для христіанъ; религія ихъ не была пока признана и законы запрещавшіе ее не уничтожены. Мъсто императора покровителя занималь императоръ гонитель, и преслъдованіе возобновлялось съ новою силой. А такъ какъ гоненія въ это стольтіе наступали послів продолжительныхъ періодовъ спокойствія и терпимости, во время которыхъ христіанская община увеличивалась, пріобрітала значеніе и умножала свое имущество, то они постепенно принимали большія размітры и болье кровавый характеръ.

До середины третьяго въна преслъдованія насались только наждаго

<sup>\*)</sup> Въ 3-их столътів были построены надъ натаконбани иногочислонным зданія для собраній. Папа Фабіанъ, погибшій впослёдствін, во время гоновій императора Деція, раздёливъ христіанскій Ранъ на приходы, приназаль нашдому изъ нихъ метроить на пладбищахъ"; а танъ навъ въ самыхъ натаконбахъ неавая строить, а тольно производить различным второстепенным работы, напримёръ, ядлать неддоржив для сводовъ и отёмъ въ томъ мёстё, гдё тусь не представляють достаточной твордости и л. и., то нужно преднесіеннъ, что туть дёло идеть о неогройкахъ на неверхности замія. С. В. de Rossi нашель надъ натаконбани Callisto разваляны зданій, которыя слёдують отнести из этому времени.



христіанина какъ дица отдільнаго, и не были направлены противъ собраній и владічній общины; но съ тіхъ поръ какъ существованіе и оргаинзація ся ділались съ намдымъ годомъ извістиве и всюду начали проявляться, гоненія также измінили характерь и иміни въ виду уже не наказаніе упорства отдільныхъ лицъ, а уничтоженіе всего союза ихъ и вмість конфискацію его катакомбъ, церквей и другихъ зданій.

Преследованіе Деція, нашь видно изъ его эдинтовь, изъ деяній мученяковь и исторія церкви, не принядо этого направленія; но совершенно мной характерь получають нёсколько лёть спустя действія императора Валеріана противь христіань. Особеннымь эдиктомь въ 257 г. этоть императорь конфисиоваль земли, постройки и ипогем христіань, запретивь имъ собираться подъ какимъ бы то ни было предлогомъ и посёщать кладбища. Нарушителю этого новеженія грозила смертная казнь. Съ появленія новой вёры въ первый разъ гоненіе относилось ит христіанамъ какъ къ обществу, и съ этой минуты наступаеть періодъ разрушенія его памятниковъ.

Передъ завономъ христіане были collegia funeraticia и, чтобы лишить ихъ преимуществъ сенатскаго постановленія, нужно было опредълить, что они вышли изъ предъловъ правъ данныхъ этимъ последнимъ и составляютъ непозволенную коллегію; \*) последствіемъ этого преступленія было уничтоженіе ся и наказаніе его членовъ. Этому признанію христіанскихъ коллегій противузаконными и преступными равнялся каждый изъ спеціальныхъ эдиктовъ, которыми имъ запрещали собираться и конфисковали ихъ кладбища и мъста сходовъ.

Повельніе императора, какъ видно, исполнялось съ большою строгостію. Папа Сиксть ІІ-й, застигнутый въ зданіи надъ катакомбами Претекстата среди христіанъ въ минуту исполненія религіозныхъ обрядовъ, былъ умерщвленъ на мёсть. Солдаты Валеріана отрубили ему и четыремъ его дьяконамъ головы. Каменное епископское сидъніе или кресло Сикста, окращенное его кровью, было поставлено у его гробницы въ одной изъ комнатъ катакомбы Каллиста. Надпись, сдъланная на пой Дамавомъ, которую нъсколько стольтій спусти видъли въ этомъ мъсть богомольцы, объясняла и подтверждала это событіе.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Dummodo hoc praetextii collegium illicitum non cocat т. с. "но чтобы нодъ этинъ предлогойъ поллегія незапонныя не собирались", канъ сказано въ сенатономъ нестановленіи разріжнавшемъ образованіе collegia funeraticia.

Скоро потомъ виператоръ Валеріанъ предприняль войну противъ Персовъ, былъ взять ими въ плънъ и умеръ въ неволъ. Сынъ и наследникъ его Галліенъ, въ несчастное царствованіе котораго увеличились еще болье бъдствія имперіи, не смотря на жестокость и безиравственность своихъ'дъйствій, былъ однако благосилоненъ къ христіанамъ. Въ 260-мъ году онъ прекратилъ гоненіе ихъ; отмънилъ эдикты отца и отдалъ по всему государству повельніе возвратить земли и постройки, конфискованным у христіанъ, ихъ епископамъ. Многихъ изъ нихъ Галліенъ самъ увъдомилъ объ этомъ отдъльными письмами. Такимъ образомъ христіанская община снова пріобръла свои права и имущество какъ погребальная коллегія. Въ Римъ катакомбы были отданы не частнымъ людимъ, а папъ Діонисію, который раздълнять ихъ между двадцатью приходами города и поручитъ священникамъ. Управленіе кладбищемъ Callisto осталось за самимъ енископомъ.

Изърасноряженій Галлісна можно заплючить, что въ слёдствіе эдиктовъ Валеріана не одникь образомъ поступили съ зданіями, гдв происходили собранія христіань, и съ ихъ ипогеями. Первыя были конфискованы властями и даже проданы; вторые только, и можеть быть не повсюду, заняты и отобраны, но не какъ кладбища запрещеннаго върованія, а какъ мъста собранія людей исповъдующих его. При томъ надо замътить, что въ эдиктахъ Валеріана и впоследствін Діоклеціана противъ христіанъ не говорится объ обладанів ими землями, ипогеями и постройками, какъ о дълъ противуваконномъ, но какъ о правъ, которое высшая власть госупарства лишаеть ихъ или уничтожаеть на время. Что васается до кладбищь, то въ нихъ не переставали хоронить : даже и въ періоды конфискацій, такъ наприміръ умерщвленный папа Сиксть II-й быль похороненъ въ катакомов Каллиста возлъ гробницъ его предшественниковъ. Точно также твло казненнаго въ это же время кареагенскаго епископа Кипріана было торжественно передъ глазами языческихъ властей и при большомъ стеченім народа предамо вемять.

Галміснъ, обратившись въ христіанскимъ списнопамъ, непосредственно призналъ ихъ этимъ какъ представителей и старшинъ общины. Не будум окончательно уничтожены, законю противъ новой въры пали въ забвеніе на нъкоторое время. Изъ дъяній мучениковъ видно, что власти Рима языческаго въ концъ 3-го стольтія уже очень хорошо отличали христіанъ отъ сектъ въры Спасителя.

Спокойное состояние церкви продолжаюсь до конца нарствования Діоклеціана, т. е. 43 года, если исключить очень кратковременное преслідование Авреліана, окончившееся съ его смертию. Что принудило его начать вдругь гоненіе послі большой терпимости, можно даже сказать пожровительства христіанамъ, осталось неизвістно; но изъ этого факта видно, до какой стечени было ненадежно для нихъ даже личное заступничество Цезарей. Во второй половині 3-го столітія большая терпимость христіанъ смінялась жестокими гоненіями, но такъ какъ посліднія оканчивались скоро и за ними слідовали продолжительныя періоды безопасности, то довітренность къ своему положенію снова возстановлялась среди общины. Забывая перенесенныя бітдствія и преслідованія всегда готовыя обрушиться на ея голову, она, какъ видно по памятнивамъ, пренебрегала всякою предосторожностью, совершая свои собранія и религіозные обряды, строила на поверхности земли и разширяла подземелья.

Между Валеріаномъ и Діоклеціаномъ въ патакомов Callisto были произведены въ большихъ размърахъ разнаго рода работы. Комнаты украшены колоннами, карнизами и другими архитектурными элементами, а станы ихъ поврыты мраморными плитами. Изъ криптъ проведены широкія трубы (luminaria) въ поверхности вемли и самое владбище соединено со многими сосъдними ипогенци. Въ этотъ періодъ христіане воздвигли многочисленныя зданія религіознаго назначенія, разрушили старыя церкви, а на ихъ мъсть постронаи новыя большихъ размъровъ, к украсили великольно гробницы мучениковь. Последніе годы правленія императора Діоклеціана, который до того времени быль постоянно благосклоненъ въ христіанамъ, ознаменовало самое страшное гоненіе, которое когда либо претеритьвала церковь, и самое разрушительное для ея памятниковъ. Оно началось въ 303-мъ году тъмъ, что отъ священиековъ и опископовъ языческія власти начали требовать выдачу церковныхъ внигъ, архива общины и всего, чемъ она владела. Все христіанскія церкви ") и постройки были сожжены и разрушены, а впогеи и земли понфискованы. \*\*) Противъ духовенства быль обнародованъ особенный

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Въ это время ихъ было болье серона въ еднень Ринь, въ санонъ геродъ или надъ натеноибани.

<sup>••)</sup> Зданія религіознаго навначенія и гробницы, находищіяся на поверхности земли, христівне первыхь трехь стольтій вфроятно не вь такой стенени укращали накъ комнаты натакомбъ; не если и были какія набудь памятнаги искусотва, ерес-

эдинть. Много произведеній христіанскаго испусства погибло въ это послёднее преследованіе. Приблизительно въ 306-мъ году оно было прекращено въ Римѣ, а въ 311-мъ году папѣ Мильціаду возвратили имущество или, какъ тогда называли мюста меркви "loca ecclesiastica", принадлежащія "Corpus christianorum" т. е. христіанской общинѣ. Этимъ снова были признаны ен власть и законность ен существованія. Скоро потомъ эра гоненій для христіанской вѣры окончилась и она сдѣлалась оффиціальной религіей имперіи.

## XIV.

Запрещеніе собраній и конфискація инущества, сопровождавшія последнія гоненія, принудили христівнь сврыть по возможности свои прицаты и искать потаенным итета для сходокь. При преследованіяхь Валеріана, Діоклеціана и Авреліана въ подземномъ Рим'в производились съ этой целью особеннаго рода работы, которыхъ прежде не видно и следа. Застигнутые опасносцію, христіане разрушали широкія лестинцы и входы въ катакомбы, а ближайшія ить ниить галерен заваливали землей; прожапывали скрытые спуски въ ипоген изъ аренарій и другихъ удаленныхъ итеть. Не выносили боле набиравшійся при работахъ туфъ, а складывали его въ галереяхъ уже наполненныхъ гробницами. Необходимость заставляла христіанъ въ это время превращать оставленныя копи попцоланы въ кладбища или выкапывать склены въ близкомъ ихъ состедствъ. Подъ вліяніемъ этихъ исключительныхъ обстоятельствъ об-

на, саркосати и т. д. въ поръвать и других христіанских стросніяхь, то на них долина быле преще всего обружиться злоба гонителей 3-го въна, такъ напъ они неостоянно были неродь глезани язычниковъ. Многое уцёлёло въ натакомбать яненню нотому, что было сърыто. Перопимая у народовъ восточных странъ обычай хоронить въ полземельнахъ, христіане нервеначально вёроливо не думали такть свои греблицы, но этоть образь погребовія впеслёдствін напъ нельзя лучне удовлеткориль тробованіямь яхъ непречнаго положенія и необходиностя удалять но временнях отъ главь язычниковь свои немятиний спрывать свои собравія.



разовалось нёсколько катакомбъ совершенно различныхъ по формать и расположению отъ существовавшихъ прежде. ") Но всего больше старались христіане спасти тёла особенно почитаемыхъ иучениковъ, —они переносили ихъ въ отдаленныя комнаты катакомбъ, заваливали землей и каменьями гробницы, гдё они лежали, и такъ тщательно заботились скрыть эти послёднія, что послё торжества церкви многія изъ нихъ были потеряны, забыты и снова открыты и раскопаны—одни при папів Дамазё, другіе только въ наши дни. Можно сказать, что разрушеніе и забвеніе катакомбъ, по крайней мёрё нёкоторыхъ частей ихъ, начинается съ этой поры.

Такъ какъ подобныя работы не требовали много времени, то христіане въроятно успъвали производить ихъ въ первые дни гоненій или даже раньше. Они не начинались одновременно повсемъстно, и не трудно ихъ было предугадать. Эдикты Діоклеціана—напримъръ, были приведены въ исполненіе—гдѣ раньше, гдѣ позже—приблизительно во второй половинь 303-го года. Но не всюду съ одинаковой поспъшностью, и извъстно, что въ концѣ того же года нѣсколько христіанскихъ церквей въ Римъ были еще открыты и посъщаемы. Разрушеніе многочисленныхъ мъсть собранія, конфискація столькаго имущества были разумъется актами постепенными, продольавшимися долгое время, и христіане имъли полную возможность принять должныя предосторожности, чтобы драгоцѣнныя для нихъ святыни не попали въ руки язычниковъ.

Въ натакомот Callisto, которая была тогда главнымъ кладонщемъ Рима, легно можно отличить работы произведенныя въ это время. Такъ

Digitize 12 Google

<sup>\*)</sup> Въ 1864-иъ году при проведения желъзной дороги открыто педзенное кладбище Савтию воздъ чіа Labicana, которое слъдуеть отмести по второй половий третьяго стольтія; этоть мученивъ, служитель въ домѣ Діовлеціана, быль застигнуть въ аремаріи, находившейся подъ водопроводонъ Claudia, и погребень живой нодъ грудов песна. Симоло его уважаенных остатиовъ, канъ это часте пропеходило въ подобныхъ случанхъ, сгруппировались гробницы другихъ христіанъ и образовалась затасемба. При тавих ме условіяхъ произошле ватанонба, находащанся въ няти ниляхь отъ Рима воздъ дороги Портуенса и недалено отъ Тибра, открытая въ 1868 году. Она развивалась въ ходив подъ священной рощей и храмовъ братства Арвали (Fratres Arvales). Странное подоменіе ен объясинстся тімъ, что это древнее и очень уважаемое религіозное товарищество уме не существовало болье, когда были погробены въ землѣ, премде принадленавшей ему, тіма мучениють Semplicius и Faustinus, брошенные въ тюбръ во время гоненія Діовлеціана. Гробинцы ихъ, выконанным вблязи аренарія, нолюжили пачало образованію небельной катаномбы.

напримъръ, въ нёскольних мёстах изъ нея прорыты ходы въ сосёднія копи поццоланы, находящіяся въ другомъ уровнё; и эти сообщенія, пересёченныя нёсколько разъ стёнами, проходя средя сёти переврещивающихся галерей, составляють настоящій лабиринть. Въ другомъ мёсть соединенія съ ближней пещерой расположены такъ, что если гонители проникали изъ последней въ катакомбу черезъ одно отверстіе, христіане, находившіеся тамъ, могли, не будучи замёчены, перейти въ аренарію черезъ другой потаенный ходъ, и потомъ войти въ кампанію посредствомъ узкой и скрытой лёстницы. Иногда сходъ изъ копи поццонаны въ крипть прерываетя не дойдя до пего, такъ что спуститься можно только съ помощію деревянной лёстницы, поданной снизу. \*)

Весь первый этажь галерей и помнать ватакомоъ Callisto быль завалень глыбами туфа во время преследованія Діоклеціана, и всё лёстницы его разрушены. Въ другихъ ярусахъ завалили только гробницы особенно уважаємыхъ мучениковъ. Комната, гдё были погребены многіе папы, долгое время и после прекращенія гоненія оставалась засыпана землей. Собранія христіанъ происходили въ эти тижелые для нихъ періоды въ отдаленныхъ мёстахъ катакомоъ, въ копяхъ попцоланы, вообще всюду, гдё они могли найти более или менее надежное убёжище. Въ кладбище Callisto отрыли шесть кубикуловъ, расположенныхъ одинъ противъ другаго и раздёленныхъ галереей, вдоль стёнъ ихъ были уотроены мраморныя сидёнья. G. B. de Rossi предполагаетъ, что первоначально эти комнаты были погребами; владётель ихъ и винограднива, находившагося надъ ними, вёроятно христіанинъ, позволиль своимъ братьямъ по вёрё собираться въ нихъ. Впослёдствіи онё были содинены галереей съ сосёднимъ ипогеемъ.

Следовательно только во время гоненій Валеріана, Авреліана, и Діовлеціана катакомом принимають тоть таниственный и скрытый характеръ, который, какъ до сихъ поръ предполагали, они постоянно имъли до торжества церкви; и всё преданія и легенды о христіанахъ, искавшихъ убъямще въ аренаріяхъ, собиравшихся тамъ для молитвъ, о муче-

<sup>\*)</sup> Ибкоторыя изъ этихъ работъ быль производены въ царствованіе Септинія Севера; но такъ какъ при гоненія этого императора, хотя и старались застигнуть христіань во время ихъ собраній, но не разрушали наимтинковъ й не поноисковали ватакомбъ, то оня не заваливали входы и спуски въ впоген, гдѣ херонили, а тольке проканывали изъ вихъ скрытыя сообщенія съ понями поццолавы, въ ноторыхъ тайно собярались.

никахъ, застигнутыхъ гонителями въ коляхъ пощоланы и погребенныхъ живыми подъ глыбою песка, о папахъ, скрывавшихся и убитыхъ въ катакомбахъ и т. д., относятся къ этимъ временамъ. Поэтическій и таниственный характеръ подземнаго Рима значительно уменьшается въ следствіе его изученія, но за то открываются много новыхъ подробностей существованія христіанской общины, имѣющихъ немалый интересъ.

Надо также прибавить, что если иногда катакомбы двиались мъстомъ убъжнща для живыхъ, то они не могли спрываться такъ продолжительное время въ значительномъ количествъ. Что христіане въ періопы посабднихъ гоненій, когда ихъ собранія сделались невозножны на поверхности земли, находили въ катакомбахъ болбе удобное и безопасное ибсто для совершенія религіозныхъ обрядовъ, пронивая туда изъ копей поццолоны или черезъ другія потленныя отверстія, въ этомъ нельвя сомнъваться. Престолы, пресла еписноповъ въ помнатахъ относительно больших разивровъ и самое расположение и сгруппирование кубикуловъ доказывають намь это; очень вёроятно также, что вёрующіе, которыхь особенно искали гонители, епископы Рима и ихъ приближенные могли укрываться въ катакомбахъ непродолжительное время въ періоды преследованій, равно накъ при торжестей секты Арія въ 4-мъ столетін и при смутахъ сопровождавшихъ избраніе пъкоторыхъ папъ; но никажимъ образомъ нельзя предположить, что христіане массами обитали тамъ, это физически невозножно, не только потому, что они задохнужись бы въ узкихъ ходахъ и небольшихъ комнатахъ, лишенныхъ воздуха, но и потому, что снабжение при такихъ условиять многочисленнаго собрания събстными припасами и встит необходиный для живни представило бы непреодолимыя трудности. Притомъ до сихъ поръ въ катакомбахъ не нашли и следа приспособленія ихъ иъ продолжительному пребыванію христіанъ. Все въ этихъ подземельную, какъ им уже говорили, устроено прежде всего для погребенія мертвыхъ и потомъ для совершенія религіозныхъ обрядовъ, тогда какъ напротивъ, ничего въ нихъ не указываеть, что они когда либо служили жилищемъ людей.

### XV.

Собранія христіанъ происходили также съ самыхъ раннихъ временъ и внів подземелій. Первоначально они соединялись у богатыхъ братьевъ по вёрів, въ ихъ домахъ. \*) Послідніе, превратясь въ базилики, сохраниям вмя и иногда были посвящены памяти тёхъ благодітельныхъ людей, часто мучениковъ, въ жилищахъ которыхъ, совершались первыя сходии христіанъ. Многіе церкви Рима, какъ наприміръ, св. Цециліи, св. Пуденціаны и т. д. имбють это происхожденіе. Въ скоромъ времени потомъ надъсемейными христіанскими ипогелим появились зданія, служившія также містомъ собранія. Они назывались сей въ Римі языческомъ, у христіанъ иногда темогію martyrum и иміли видъ небольшихъ храмиковъ; віроятно въ нихъ поміщали саркофаги и кругомъ устранвали гробницы. Эти зданія постепенно разширялись и послів Константина сдівлались великолічными базиликами; \*\*) нікоторым изъ нихъ до сихъ поръ стоять въ окрестностяхъ Рима.

Въ періодъ существованія общины върующихъ, какъ collegia funereticia, у христіанъ явилась возможность совершать религіозныя об-

<sup>\*)</sup> Въ верхией, уделенной части, въ изств навываемомъ coenaculum.

<sup>\*\*)</sup> Базняннани (Basilicae) началя называть пристіанскія периви только со времень Кенстантина; въ нірв влассвиескомъ базвляни были ивстомъ пребыванія парей и верховнаго судилища. Эти зданія вивля форму продолговатаго четыреугольнява, обыв-MORENNO PARRELENHARO BY ALBERY ROLONHAME HE THE OTRELENIE (ROPAGES, navis, n.f), изь которыхь среднее было шире и выше остальных и оканчивалось съ противунедежной отъ главнаго входа стороны полукруглой нишей, она называлась абсида или трибуна, и въ пей на возвышения сидвля судья. Надъ боловыми отделениями нахедились иногда галерен, отврывавани яся на центральный порабль. Подобныя расположенія, вань мельчя лучше, соотвітствовали требованіямь христівноваго служенія и-были очень удобим для помъщения многочисленияго собрания людей, которое должио было видыть совершение такиствь и церковную слушбу, для раздыления половь и т. д. Върующіе пенвщансь въ трегь от вленіять базилив и въ галеревка, мувчаны отдёльно отъ менщинъ; а духовенство заняло «абсиду, передъ которой ставили престель. Христіане строя свои церави давали имъ сорну базиливь, по впоследствія далали въ нихъ различныя изивнения; саное главное состояло въ томъ, что новеречное отделеніе, насполько выступающое съ обакть оторонь, пересако базвляву въ тонь ивств, гдв центральный корабль соединялся съ абсидой, что придало всену зданію сорну проста. Форму небольшихь базвлянь віроятно также вногда яніли ті зданія, которыя христіане воздвигали до тормоства церкви падъ катаконбани. До нашеть дней на западъ строять цериви на подобіе базванив.

ряды въ мъстать ся собранія. Вообще подъ видомъ вданій и храмиковъ семейныхъ гробницъ, cellæ или какъ schola товариществъ, христіане могли вивть церкви до полученія этого права, въ первой ноловинъ третьяго стольтія.

#### XYI.

Съ Копстантиномъ наступила новая фаза существованія ватакомобъ; но можно сказать, что торжество христіанской религіи принесло миъ больше вреда, чёмъ нользы, и повело скорве къ разрушенію, чёмъ къ сохраненію муъ.

Значительныя работы были произведены въ подвемномъ Римъ вскоръ посль прекращенія гоненій; крипты всего болье пострадавшія поправили, тъ, въ которыхъ лежали мученики, разширили и украсили, потолки ихъ укръпили каменными сводами, проведи къ нимъ широкія трубы съ поверхности земли, и устроили новые входы и удобныя лъстивцы. Но все это измънило первоначальный характеръ катакомот. Главною причиною ихъ раззоренія было построеніе базиликъ надъ прахомъ особенно уважаемыхъ мучениковъ. До сихъ поръ въ нъкоторыя катаконбы спускаются изъ церквей, воздвигнутыхъ надъ ними. Обыкновенно при этомъ не трогали самой гробницы святаго, которая часто находилась въ одной изъ галерей низшихъ этажей, и не переносили его мощей, но строили такъ, чтобы престолъ церкви былъ помъщенъ прямо надъ его могилой; цълость послъдней была сохранена, но при постройкъ фундамента зданія, почти постоянно довольно обширнаго, разрушали тысячи другихъ состденкъ гробницъ. Иногда для этого приходилось сръвывать или уравнявать холиъ, въ которомъ развивалась катакомба, и такимъ образомъ уничтожали нъсколько ярусовъ ходовъ и комнатъ со всемъ, что въ нихъ находилось; и теперь еще можно видіть, какъ велики были эти разворенія и сполькихь интересныхь памятниковь они нась лишили.

Такъ были построены базалики св. Петра, \*) св. Агнів, св. Севастіана, св. Лаврентія и т. д. Но исключая большихъ базаликъ, вскоръ послъ торжества церкви христіане воздвигли надъ катакомбани множество незначительныхъ церквей или часовенъ, которыя, не будучи такъ кръпко и тщательно сложены и впослъдствіи исправляемы какъ базилики, не имъли судьбу послъднихъ, и почти всъ разрушились съ теченіемъ времени. G. В. de Rossi открылъ нъсколько подобныхъ зданій, измъненныхъ поздними пристройками и болье или менъе уцълъвшихъ. Одно изъ нихъ находится возлъ дороги Ardeatina, и долго служило складомъ вина, но сохранило свои первоначальныя формы. По мнънію римскаго археолога оно было построено не раньше 3-го и не позже 5-го въка,

<sup>\*)</sup> Существующій теперь соборь св. Петра быль построень въ 16-из стольтів на разваляних древней базилий, посвященной тому же обятому и возделитутей выператоронъ Константинонъ на ивств цирка Нерона, глв согласно преданію, этотъ апостоль приняль мученическую смерть. Катаконба выпопаниям въ соседнемъ Ватинансионь холив, заплючающая первоначальную гробинцу св. Петра и предотавляющая, RARL JOING COOK NOMEO UPOGCTABETS, NO MAJME METOPOCS, YMO CEJSEO HOCTPAGAJA при постройнъ первой базнании и была уничтежена опончательно болъе общирнымъ вданість новаго собора. Не только все, что заключало это пладбище, истибло, но нововможно даже опредвлять темерь его сорну и величину. Три христівнскій энохи стоять туть одна надъ другой, и осли нельзя не сомальть о резрушении оресовь и другихъ панятнявовъ Ватиканской катаконом, то такие невозножно подумать разнедушно, что древияя базилика, построенная Константиновъ и великоленно управония имъ мозандами, поторую папы, ностоянно обегащая въ продолжения одинадцати стольтий, превратили въ настрящій музей христіанскаго испусства, что это неоцівнисе въ отнасъводовой отваон инфортроп для онвароз обись вінейс нівомонто чеокрепородив собора, -- волоссальнаго безъ всяваго сомийнія, но не больше; язумляющаго стольке же своими громадимии разибрами, сколько и безвичению архитектурных в формь и украменій, продставляющихь вань нельзя вірнію наглядный принірь постепеннаго упадна въ Италін худомественнаго вкуса въ вонца эпохи возрожденія. Вадавніе этоть соборъ согласятся со мной, что войдя въ мего были поражены его гремадностію, но не получили навакого пріятнаго впечатлівнія и не остановились съ удовольствісих не передь однимь изь его архитектуримую деталей. Самая заижчательная часть этого зданів, его куполь всего лучше представляєтся вздали, когда не видна нан мало замътна остальная постройка. Потеря древняго собора св. Истра сдълалась еще ощутятельные послы помара безилии св. Павла (вай городских» стычь Рима, возла Тибра), построенная также инператоромъ Константиномъ, по значительпо увеличениям и богато упраменням въ 5-иъ столътіи инператороиз Гоневісиз; она сгоръла почти совершенно въ 1833-иъ году въ следствіе неосторошичоти работниковъ, поправлявшахъ ея крышу; уцёлёлы тольке части мозакиъ и нёсколько другихъ малозначительныхъ паматниковъ. Теперь её снова возстановили въ первоначальной формы, по вы новомы вкусы.

и но всей въроятности посвищено святымъ Сиксту и Нецили, потому что стоитъ надъ криптомъ, гдъ были погребены эти мученики. Разваимны подобныхъ же небольшихъ церивей были найдены въ опрестностяхъ Рима, преимущественно у Аппісваго нути и у входа въ катакомбу 
Претекстата. Большая часть ихъ принадлежитъ иъ первымъ временамъ 
тормества христіанской вёры, но некоторые могли быть воздвигнуты 
раньше Бонстантина, какъ сейве и какъ шетогіже шагтугит. Зданія эти представляють некоторый интересъ, потому что образують въ 
христіанской архитектурів нереходь отъ подвемныхъ церивей иъ большимъ базиликамъ. Они копін, на сколько возможно близнія, квадратныхъ 
сирісийа: но пишть полукругной фермы устроено въ каждой изъ трехъ 
внутреннихъ сторонъ ихъ для ностановки саркофагомъ служимимхъ 
престолами, въ четвертой сдёланъ входъ,—т. е. совершенно то же распололоженіе, какъ в во иногихъ катакомбныхъ комнатахъ.

#### XVII.

Погребеніе въ ипогеяхъ не прекратилось немодленно послѣ побѣды христіанской религіи надъ язычествомъ: нѣсиольно изганомбъ, правда незначительныхъ, образовались даже послѣ Бонотантина. Однажды принятый обычай продолжался по традиціи еще довольно долгое время. При томъ эти подземелья, схоронившія столькихъ мучениковъ, гдѣ собирались вѣрующіе, сдѣлались предметомъ особеннаго уваженія, что и повело къ желанію поконться въ нихъ послѣ скерти.

Большая часть надгробных в надписей временъ Константина происходить изъ катакомбъ, но въ царствованіе этого императора стали также умножаться и кладбища расположенныя на поверхности вемли, которыя уже прежде были въ употребленіи у христіанъ. Базилики, воздвигнутыя имъ около Рима, назывались ссетестія; это доказываеть, что въ нихъ и пругомъ ихъ хоронили нертвыхъ. Уже въ четвертомъ столітіи папъ начали предавать землів вий катакомбъ, около базиликъ, построенныхъ

надъ последними; примеру этому последовали и другіе христівне. При сыновьяхъ Константина ватакомбныя эпитафіи уменьшаются и напротивъ возростаетъ число неподземныхъ. Въ царствование Юдіана богоотступника, при которомъ положение христіанской церкви измінняюсь къ худшему, катакомбныя надписи не увеличиваются. Послё него обычай хоронить въ ипогенкъ значительно ослабился. Съ 364 до 369-го г. изъ двухъ погребеній одно подземное. Но въ 370 и 371 году только очень рвию коронять выв катакомбь; это объясняется темъ, что въ эти два года много могиль мучениковъ, заваленныхъ при последнихъ гоненіяхъ, были отпрыты напой Даназомъ; въ следствіе чего увеличилось почитаніе ихъ и проявилось желяніе быть погребеннымь въ ихъ сосвяствъ. Но вероятно устройство гробниць въ кринтахъ представляло больше трудностей, тыть на поверхности венли, потому что посай 371-го года употребление ватакомбъ какъ владбищь замътно уменьшается. Это произопило не по причинъ недостатка удобной земии для прокапыванія повыхъ галерей, а въ следствіе наивненія образа погребенія: ходы проведенныя, но лишенныя гробниць, loculi назначенныя и не высъченныя, работы начатыя и не оконченныя доказывають это.

Съ 410-го года до середины пятаго стольтія погребеніе въ вригтахъ производится очень ръдко и послъ 455-го года прекращается совершенпо. Всъ надгробныя надписи, памятники искусствъ, находящіеся въ катакомбахъ, когда они не служатъ укращеніемъ гробницъ мучениковъ и 
комнатъ, гдъ они находились, принадлежатъ потому въ первымъ четыремъ стольтіямъ. Всли есть исключенія, то они встръчаются не часто. 
Нъсколько памятниковъ слъдуеть отнести къ первой половинъ пятаго 
въка, но ихъ не много.

Какой видъ имъли натакомбы въ пятомъ стольтів, можно судить изъ словъ св. Іеронима; вотб что говорить онъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій: ") "Когда я былъ ребенкомъ и воспитывался въ Рямѣ, то имълъ обывновеніе витстт съ другими дътьми, монми товарищами, постинать по воскресеньямъ гробницы апостоловъ и мучениковъ. Мы спускались въ подземныя галерем, стороны которыхъ наполнены до верха тълами умершихъ, и гдъ царствуетъ столь непроницаемая тьма, что готовъ примънить къ себъ слова пророка: "живые они спустились въ

<sup>\*)</sup> In Esechiel. c. XL.

адъ. ") Телько ръдко дневной свъть, скудно пренивая сквозь отверстія, устроенныя на поверхности земли, которыя нельзя назвать окнами, умъряеть на небольшое пространство ужасающую мглу подземелья, и когда бродишь въ немъ, ступая шагъ за шагомъ, овруженный глубокой ночью, невольно вспоминаещь стихъ Виргилія: "Всюду ужасъ виъстъ съ самой тишиной пугаютъ воображеніе" \*\*).

#### XYIII.

Катаконбы долгое время посёщали съ благочестивою целью после превращенія погребенія въ нехъ. Драгоп'виныя воспоменанія быле связаны съ ними, и богомольцы со всёхъ концовъ христіанскаго міра приходили въ Ринъ молиться у гробнинъ мучениковъ. Стечение ихъ было очень значительно, и потребовало особеннаго рода работы. Чтобы облегчить имъ входъ въ подземенья прямо съ поверхности вемли, проводили двъ лъстницы въ мъсту, гдъ лежало тъло святаго: по одной они спускались внизъ, и сейчасъ же находили его; по другой съ противоноложной стороны поднимались наверхъ. Шярокія луминарін были проведены изъ принть особенно посъщаемыхъ, и иногда пересъвали ваменными стънами состянія галерен, дабы увлеченные любопытствомъ эти богомольцы не удалялись въ подземный лабиринть ходовъ, рискун заблудиться и навсегда остаться въ немъ. Обыкновенно они уносили съ собой какое нибудь воспоминаніе посъщенія врипть, лили въ изобиліи драгоцънныя благовонія въ отверстіе, нарочно сдівланное въ верхней части плить loculus, и потомъ съ большою заботливостію собирали эту жидкость выходившую внизу черезъ другое отверстіе, тронувъ остатки святаго; или брани масло изъ лампадъ горящихъ передъ гробницами ихъ и разносили его по всему свъту. Такъ продолжалось до перенесенія тълъ мученивовъ въ церкви Рима.

<sup>\*),</sup> Ps. LIV. 16.

<sup>\*\*)</sup> Horror ubique animos, simul ipsa silentia terrent. Aeneid. II. 755.

Одно изъ самыхъ върныхъ указаній замъчательнаго мъста въ подземномъ Римъ это надписи (graffiti), дълаемыя богомольпами. Какъ ни ничтожны кажутся съ перваго взгляда имена, взыванія и отрывии молетвъ, начерченныя ими посившно какимъ нибудь остріемъ на стънахъ нубикуловъ, галерей и лъстницъ, они имъютъ свое значеніе, и помогаютъ вопервыхъ опредълить мъста историческихъ гробницъ, (особенно когда пишущій, молясь и поручая себя покровительству мученика погребеннаго тутъ, упоминаетъ его имя), а вовторыхъ передаютъ чувства религіознаго восторга этихъ наивныхъ, но сильно убъжденныхъ людей, готовыхъ во всякой гробницъ видъть прахъ умершаго за въру.

Всего чаще богомодецъ пишеть только одно свое имя, но иногда смиренно просить молиться за него ситдующимъ образомъ: "Eustathius humilis peccator; tu qui legis, ora pro me, et habeas Dominum protectorem, " т. е. "Евставій смиренный грёшникь; ты, читающій эти слова, молись за меня, и да покровительствуєть теб'ї Господь"; мин выражаеть благочестивыя желанія и надежды въ пользу близинть, друвей, прося за себя и за своихъ родныхъ живыхъ и мертвыхъ святыхъ угодинковъ, какъ напримъръ: Святыя души (spiritus sancti) \*) nomsнете (in mente habete) Діонисія. Святые мученики, испросите покой мосму отцу и братьямъ; святой Сикстъ, помяни въ молитвахъ твоихъ тажого-то. Святыя души, испросите благополучное плаваніе для Верекундін и его спутниковъ (ut Verecundus cum suis bene naviget). Можеть быть подъ словомъ плавание понято туть земное существование. Въ одной надписи набожный богомолецъ навываетъ принтъ Сипста Герусалимомъ мучениковъ. Всего чаще въ graffiti (вообще очень приблимавоинхся симскомъ и характеромъ къ катакомбимиъ эпитафіямъ ранияго времени) употреблена следующая фраза: такой-то или такіе-то живуть въ Богъ, или да живутъ они въ Богъ (vivas in Deo). У вхеда въ вриптъ Lucina, на ствив при началв лестищы начерчены были по всей въроятности въ 4-мъ столътін нъсколько разъ следующія слова: "Sofronia vivas in Domino"; т. е. да живеть Софронія въ Богь. Туть выражено только упованіе, что Софронія спасена и находится въ вёчномъ блаженствъ; въроятно написавний это сошель въ принтъ и у гробницы мученика україньки въ своей надежда молитвой, потому что съ другой

<sup>&</sup>quot;) Въ натаконбимкъ эпитасіякъ третьяго столітія дума человіна часто названа "spiritum" вийсто "spiritus",

стороны у выхода начерчено той-же рукой: Sofronia dulcis, semper vives Deo; т. е. Софронія сладчайшая ты вічно будешь жить въ Богі; ж еще утвердительніве: "Sofronia vivis!" т. е. Софронія ты живешь въ Богі. \*)

#### XIX.

Роковой для Рима 410-ый годъ обозначаеть также въ исторіи катакомбъ начало эпохи совершеннаго оставленія ихъ. Неизвъстно, какая судьба постигла христіанскія кладбища и базилики при взятіи Рима Готфами въ 410-иъ году и Вандалами въ 455-иъ году: слёды того, что произошло съ ними при этомъ, слабы и не ясны. Въ немногихъ надпи-

Особение прагоцінны для пручающих правы римскаго общества graffiti, открытые на стінах хранова, обществанных зданій и частных денова возставней измення Везувія Поннен. Неуловними игновенным движенія йза специовной жизни обществавії этого города, набвіє мах о фона наи другона событія, о тей или другой невний отражаются ва этих оразаха, стихаха и восилицаніяха, начерченныха нашал нябуда остріема, написанныха углема наи праспеть. Тута нопадаются и выраженіе люби, реконовдація для муниципальныха выборова, описанія нобіда гладів-

<sup>\*)</sup> Обычай поминать своихъ родственнямовъ и просить за нихъ боговъ, храмы поторыхъ посъщали, существоваль и у язычниковъ. Graffiti были открыты во многихъ святилищахъ античнаго міра въ Египтв, Италін, Греціи и т. д. Такъ мапримбрь около Онивь из развалинахъ храма Изиды, на остроив Филе видна надинсь, объясняющая что накто Серапіонь, омиь Аристовака, примедши поклониться великой богина, вспоинняеть туть вы молитвань и мертвоприношениямы своимы роднымы для блага ихъ. Иногіе языческіе graffiti этого рода не нивють религіознаго характера, но писалесь путемествоннивами, воторые, любулсь памятилномь и движеные при этомъ доликатнымъ чувствомъ, вспоменали близимъъ и друзей, какъ бы желая подълиться съ нами своими впечативніями и восторгомъ. Въ гробницахъ египетскихъ царей разобрана савдующая надпись. "Я Папольбіось изъ Геліополиса созерцаю гробинцы царой и вспоминаю всёхъ своихъ. Интересна также надпись одной римлянян, которая возай нерамедь вскоменаеть своего унершаго брата в нешеть сайдующія трогательных слова: "Я увидъта пирамиды безъ тебя и это наполнио герестви обо душу. Туть и опланивала тволо участь и въ свидательство моса поскончасной поча-AR MRMY 975 C4004".

сяхъ, указывающихъ работы произведенныя въ подземномъ Рамъ посяъ этихъ событій, не упоминается, что они сділались необходимы въ следствіе разруменій причиненных варварами. Очень вероятно, что посавдніе лишили церкви и гробницы мучениковь техь ценныхь украшеній, которыя возможно было унести, но многаго разрушить они не могин, если бы и желали этого, не вибя достаточно времени. Конечно больше должны были пострадать катакомбы въ 6-мь стольтія при осадахь Рима, во время войнъ Велисарія съ Готфани. Несомивино только то, что съ 410-го года пачинается запущение ихъ. Безпрестанно повторяющіяся бъдствія, упадонъ нравственныхъ и матеріальныхъ силь жителей Рина не были благопріятны для предпріятія новыть построекь и поддержанія старыхъ, для украшенія уважаемыхъ гробниць и сохраненія катапоибъ. Подземная работа въ пладбищахъ, поторая уже долгое время была очень незначительна, после взятія Рима Готфами прекращается совершение. Съ 648 папы начинають переносить тъда святыхъ изъ принтъ въ базнании Рама, потому что Кампанія въ сабдствіе войнъ предшествовавшаго столътія постепенно превращалась въ пустыню. Въ 8-иъ въиъ Лонгобарды разворван многіе крипты и похитили изъ нихъ твла мучениковъ; это принуднао папу Павла I открыть большое количество гробницъ н раздать остатки, найденные въ нихъ, церквамъ Рима; а преемники его стали разсылать части святых во всв концы католического міра.

Катакомбы лишились того, что заставляло сохранять, укращать и постщать ихъ, и это было главной причиною ихъ забвенія; оно начинается съ девятаго стольтія и идетъ постоянно возрастая; имена ихъ перенутали, забыли, скоро никто больше не думаль о ихъ существованіи \*). Опустошенныя и оставленныя гробницы мучениковъ обвалились; зданія, стоявшія надъ ними на поверхности земли, обрушались, ихъ развалины упали или были брошены въ luminaria \*\*).

торовъ, городскія сплотив, рисунки-карринатуры, сділанныя поснытными руками, и накъ въ христіанскихъ graffiti натаконбъ им находних санос поврениес имраженіє благочестивыхъ порывовъ ихъ набожныхъ постивтолей, точно такие graffiti Поннен (поторыхъ было издано уме пісколько собраній) передають намъ задумевных чувства и мысям ся мителей.

<sup>\*)</sup> Только въ XVI столетін, какъ мы прифли, совершенно одучайно канали ка муз следу.

<sup>\*\*)</sup> Вончаты съ трубачи, гдв топорь открывають груды нусора и начиой, сорим понуса, почти всогда слушать указаність гробинцы извістнаго мубенива.

Входы въ катакомбы заросли или были нарочно завалены въ средніе въка крестьянами римской Кампаніи. Въ продолженіи многихъ стольтій песонъ, влекомый дождевою водой, заносиль галерен. Містами оніз обрушились, частію потому что изъ loculi были вынуты плиты и черепицы, которыя поддерживали сводъ хода и придавали кріпость его бокамъ, частію въ слідствіе землетрясеній, движенія на поверхности земли, воздівлюванія ея и построекъ. Изъ крипть, открытыхъ случайно, выносили все, что могло идти въ торговлю или быть употреблено какъ строительный матеріаль, — мраморъ, плиты, кирпичи, и разбивали ихъ гробницы, надівляє найти драгоцівности. Многія галерем, находившіяся въ сосідствіз съ аренаріями, были разрушены работниками при добываніи поццоланы. Большой вредь подземному Риму причинили также ученые и собиратели древностей прошлаго столітія, которые выносили изъ него саркофаги, отділяли оть стінь фрески, отбивали плиты съ надписями и т. д.

Въ следствие всего этого нужны теперь особенныя работы, чтобы снова пронивать въ катакомбы уже открытыя и известныя \*). Но не смотря на постояннее опустошение этихъ кладбищъ, продолжавшееся многія вёка, онё такъ велики, что мёстами избёжали разрушенія и сохранили первобытный видъ. Можно даже сказать, что забвеніе ихъ, потеря входовъ, обвалы, преградившіе въ нихъ дорогу, отчасти способствовали этому, и сберегли многимъ фрескамъ, надписямъ и другимъ намятникамъ цёлость и неприкосновенность, которыя они вёроятно бы утратили, если бы тё галерем и комнаты, гдё ихъ нашли, не были удалены отъ входовъ, потеряны въ лабиринтё общирнаго подземелья и недоступны всёмъ опустощавшимъ катакомбы съ различными цёлями въ предшествовавшіе вёка.

<sup>\*)</sup> Располян въ няхъ, требуя большихъ расходовъ, ндуть довольно тихо, и провращаются совершение въ латние иченци, ногда необщение изтанонбъ и вой работы въ няхъ далаются необщени, не причина ляхорадовъ овяранствующихъ въ опрестнюстить Рима.



# важивишія опечатки.

|      |          | Hanesamano.            | Слюдуеть читать.             |
|------|----------|------------------------|------------------------------|
| Стр. | Строна   | •                      |                              |
| 12   | 8 и 9,   | грамданскій учремденій | грамданскихъ учремденіяхъ.   |
| 42   | 12 сикзу | araena                 | arena                        |
| 102  | 5 сверху | <b>Tacter</b> o        | частаго                      |
| 109  | 9 —      | <b>Вовый</b>           | BOBMES                       |
| 121  | 5 —      | Caecili                | Caecilia                     |
| 142  | 5 —      | Flaviae Domitillae     | Flaviā Domitillā             |
| 163  | 24 —     | религіозныхъ властей и | религіозныхь властой, счата- |
| •    |          | CARTREOCL              | ТОСР                         |
| 180  | 16 —     | funeretici <b>a</b>    | funeraticia                  |