

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

ALISO UNIVERSITY

Digitized by Google

トー・ラグ

# СОЧИНЕНІЯ

# Ө. И. БУСЛАЕВА.

## томъ первый.

## СОЧИНЕНІЯ ПО АРХЕОЛОГІМ И ИСТОРІМ ИСКУССТВА.

Изданіе Отдѣленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ.

СР 40 РИСУНКАМИ ВР ТЕКСТВ.

#### САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ И М ПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІЙ НАУКЪ.

Rag. Остр., 9 лип., № 12.

1908.

Цпна 3 рубля; 6 Mrk.; 7 Fr. 50 с.



J. By creach

Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. Февраль 1908 года. Непремізнный секретарь, Академикъ С. Ольденбуръ.

Digitized by Google

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Изданіе сочиненій цокойнаго академика О. И. Буслаева, предпринятое Отдъленіемъ русскаго языка и словесности, открывается трудами незабвеннаго ученаго по русской археологіи и исторіи искусства, хотя эти труды, въ его научной дъятельности стояли несомитино на второмъ планъ. Но въ то время, какъ ученые труды покойнаго по русскому языку и словесности стали уже съ давнихъ поръ общимъ достояніемъ и явились въ нъсколькихъ изданіяхъ, перепечаткахъ, учебникахъ и руководствахъ, археологическія сочиненія Буслаева незаслуженно остаются въ полной неизвістности, по крайней мъръ, для большой публики. Сочиненія эти, изданныя въ спеціальныхъ журналахъ и сборникахъ, а также и въ общихъ журналахъ, не перепечатанныя впоследствін, доселе продолжають быть известными только спеціалистамъ, высоко ценящимъ ихъ достоинства. Между темъ, сочиненія эти въ значительномъ большинствъ могутъ служить научнымъ и эстетическимъ руководствомъ для начинающаго интересоваться этой областью знанія и если утратили частью свое спеціально-научное значеніе, вследствіе появленія ряда новыхъ изследованій и работь, то всегда будуть представлять великол в пропедевтику художественно-исторического характера, которою могла бы гордиться всякая западная литература. Именно на этихъ работахъ легь свётлый отпечатокъ тёхъ радужныхъ впечатлёпій, «нечаянныхъ радостей, пикогда прежде неиспытанныхъ наслажденій и захватывающихъ духъ поразительныхъ интересовъ», которыя, но его собственнымъ словамъ («Мои Воспоминанія») «нескончаемой вереницей» открылись передъ нимъ, еще юношей, во время его двухлатняго заграничнаго путешествія въ 1839 и 1840 годахъ. Художественно-исторические взгляды Буслаева воспитались на классическихъ древностяхъ, на руководящихъ сочиненіяхъ Винкельмана, въ области христіанскаго искусства, на работахъ и изданіяхъ Дидрона, Шнаазе, Ріо, Комона, Румора, Ф. Пипера, Куглера и Лабарта. Его заграничное путешествіе въ 1864, 1870 и 1880 годахъ, съ продолжительными и внимательными осмотрами музеевъ и церквей, дало живое основание его знакомству съ различными стилями. Буслаевъ рано пристрастился къ собиранію гравюръ и лицевыхъ рукописей и хотя исходилъ въ своихъ интересахъ къ исторической древности и старинъ, отъ литературы, поэзій и историческаго изученія языка, однако же, зналь область вещественной археологіи по самымъ памятникамъ и постоянно имёлъ передъ глазами некоторые ихъ оригиналы, въ области, наиболее его интересовавшей. Съ обычной остротою взгляда онъ съумблъ изучить древне-христіанское искусство, въ его исторической реальности въ Римѣ, романскую эпоху въ Нюренбергъ, Регенсбургъ и Бамбергъ, готику въ Шартръ и ренессансъ во Флоренціи. И если свои художественныя характеристики онъ еще строиль на личномъ эстетическомъ впечатленіи, то умёль представить это эстетическое возэржніе въ средж общаго историческаго интереса и создаваемые имъ идеалы опредълить при помощи историческихъ типовъ. Не имъя возможности стать историкомъ искусства, Буслаевъ оставался въ области археологіи, сосредоточиваясь исключительно на содержаніи художественныхъ произведеній и останавливаясь тамъ, где изследованіе вопросовъ формы, ея образованія, развитія, містныхъ стилей, потребовали бы отъ него сложной исторической критики и спеціальныхъ работъ. Искусство древне-христіанское представляется поэтому въ сочиненіяхъ Буслаева столь же цёльнымъ и нерасчлененнымъ историческимъ отдёломъ, какъ и искусство византійское, являющееся для него цъльнымъ организмомъ, вполнъ самодовлъющимъ. Съ этой точки эрънія памятникъ древнехристіанскаго и византійскаго искусства становится для него опредёленнымъ образцомъ, при помощи котораго онъ изследуетъ произведенія искусства древне-русскаго, и въ этомъ образцѣ онъ видитъ условно всѣ свойства пѣлаго, къ которому онъ принадлежить.

Съ этой точки зрѣнія пользованіе, для анализа русскихъ памятниковъ, византійскимъ образцомъ, какъ нѣкоторымъ канономъ, являлось для Буслаева такимъ незамѣнимымъ удобствомъ, что заставляло его заранѣе отказываться отъ всякаго историческаго разбора этого самаго образца и всякаго изслѣдованія его собственныхъ источниковъ и его исторической формаціи, а отсюда относительнаго значенія самаго его содержанія и представляемыхъ имъ формъ. Отсюда, затѣмъ, и самые его взгляды на искусство романское и средневѣковое вообще не шли далѣе установки художественнаго типа, съ помощью котораго оцѣнивалось произведеніе русской старины.

Такимъ образомъ, не вдаваясь въ задачи спеціалиста по исторіи искусства, Буслаевъ съумъть свое живое, такъ сказать, наглядное пониманіе памятниковъ средневъкового искусства вообще приложить къ русской исторической археологіи, а эта область и познаніе русской древности и русской народной старины была съ самаго начала в осталась до конца его главной задачей. Буслаевъ быль въ средъ русскихъ ученыхъ не только европейскимъ ученымъ по преимуществу, но, въ своемъ родъ, паиболъе счастливо сложившимся мыслителемъ и песателемъ. Во всъхъ его сочиненіяхъ, какъ и при жизни своей, во всей своей дъятельности — Буслаевъ быль человъкомъ воспитаннаго вкуса, върной и постоянной мъры. Припоминая наши бесъды съ нимъ и то, какъ современники его мало были подготовлены къ созрѣванію основного характера его научной дъятельности, понимаешь, что его постоянная забота определеть, точнее ограничить, выяснить, хотя бы съ ущербомъ для историческаго горизонта, свою задачу — могла казаться привычкою узкаго спеціалиста и была въ явномъ, повидимому, противорѣчіи съ его переходами отъ русскихъ духовныхъ стиховъ къ Божественной Комедіи Данта. Въ настоящее время, обозрѣвая оставленныя имъ археологическія работы, нельзя достаточно надивиться необыкновенной ясности и точности его ума, а, главное, тому чувству мъры, съ какимъ онъ работалъ въ отдълахъ, ему спеціально не знакомыхъ, и съкакимъ искусствомъ онъ уміль ими пользоваться для построенія фундаментовъ русской археологической пауки. Предлагая ныну почитателямь Буслаева возобновить въ памяти своей имъ излюбленныя темы и разсмотрёть характеры византійскаго, романскаго и готическаго періодовъ, можно быть заранье увъреннымъ въ томъ, что именно эта указанная сторона въ ученой работъ и литературномъ изложении Буслаева явится наиболье выгодной и свытлой.

Посвятивъ нѣсколько благодарныхъ строкъ памяти знаменитаго русскаго ученаго и своего незабвеннаго учителя, мы должны сдѣлать въ заключеніе нѣсколько редакторскихъ объясненій и замѣчаній, до извѣстной степени вытекающихъ изъ всего вышесказаннаго, но также вызванныхъ нѣкоторыми случайными обстоятельствами. Главная задача редакціи заключалась въ возможно строгой и близкой перепечаткѣ сочиненій Буслаева, не касаясь не только текста, по даже, по возможности, и его ороографіи. Лишь въ двухъ, трехъ случаяхъ, гдѣ текстъ Буслаева сообщалъ невѣрную, впослѣдствіи исправленную или завѣдомо неточную дату, позволяли мы себѣ измѣнить ее, коль скоро этимъ не нарушалась связь съ дальнѣйшимъ текстомъ. Такъ измѣнена была датировка мозаикъ въ храмѣ Софіи Солуньской, св. Оеодора въ Римѣ и базилики св. Амвросія въ Милаиѣ. Согласно съ тѣмъ, сохранены и всѣ цитаты и ссылки, за исключеніемъ нѣкоторыхъ

ссылокъ на «Историческіе очерки», коль скоро эти ссылки касались описанныхъ тамъ памятниковъ, такъ какъ «Историческіе Очерки» предположено перепечатать целикомъ, и сохранять цитаты въ данномъ случат было бы излишнимъ ригоризмомъ. По возможности, сохранены также и самые снимки памятниковъ въ рисункахъ, сообщенныхъ самимъ Буслаевымъ. Понятно, что иные наброски гораздо болье отвычають мыслямъ сочиненія, чёмъ большіе и точные снимки. Но, если, напримёръ (къ стр. 52), опущенъ совершенно рисунокъ мозанческаго изображенія Б. М. въ канелль св. Венанція въ Латеранскомъ баптистеріи, то это сділано потому, что рисунокъ этотъ невъренъ, а фотографического снимка съ фигуры Б. М., нынъ полузакрытой алтарнымъ киворіемъ, не существуетъ. Что касается, наконецъ, порядка следованія отдельныхъ археологическихъ трактатовъ и статей О. И. Буслаева, то, согласно желанію всёхъ членовъ Отделенія, было решено въ принципе соблюдать, по возможности, группировку систематическую, коль скоро она была дана самимъ авторомъ. Такъ решено было соблюсти, по возможности, группировку «Исторических» очерковъ» и перепечатать ихъ въ двухъ отдёльныхъ томахъ. Сообразуясь съ подобными же обстоятельствами, редакція сохранила группировку статей въ «Сборникъ Общества древне-русскаго искусства» помъстивъ ихъ при этомъ, какъ общеруководящіе трактаты, въ началь ныпь представляемаго тома; следующія затемъ статьи расположены въ обычномъ хронологическомъ порядкѣ.

Н. Кондаковъ.

# 

0

## русской иконописи.

Статья, предлагаемая читателю подъ этимъ заглавіемъ, имфетъ двоякую цыь: во-первыхъ, объяснить главныйшія особенности русской иконописи, которыя одинаково стали непонятны въ наше время и для тъхъ, кто привыкъ смотръть на этотъ предметь съ точки зрънія поздняго западнаго искусства, и для тъхъ, кто, ограничивая смыслъ иконы ея церковнымъ назначеніемъ, находить неумъстнымъ подвергать ее историческому и эстетическому разбору; и во-вторыхъ --- обратить вниманіе интересующихся русскою иконописью на тѣ данныя въ общирномъ кругу христіянскаго искусства вообще, которыя состоять съ нею въ связи, и знакомство съ которыми необходимо для составленія о ней яснаго и отчетливаго понятія. Для того принять путь сравнительнаго изследованія, въ которомъ наша иконопись должна занять свое м'єсто между соотв'єтствующими ей явленіями въ исторіи христіянскаго искусства, какъ восточнаго, такъ и западнаго, и опреділить свое отношение къ последнему. Къ памятникамъ древне-християнскимъ она отнесется, какъ къ своимъ источникамъ, а къ искусству западному, позднейшему, какъ явленіе столько же, какъ и оно, самостоятельное, и заслуживающее такого же уваженія по отношенію къ выражаемымъ ею по-

требностямъ исторической жизни. Отдавая справедливость достоинствамъ и западнаго и русскаго искусства, и находя недостатки въ томъ и другомъ. безиристрастная критика должна будеть придти къ тому результату, что обь эти половины въ художественномъ развитіи христіянскихъ народовъ восполняють одна другую, составляя гармоническое целое только въ общей картинъ исторіи искусства. Если такой взглядь будеть достаточно выяснень вь этой статьь, то онь вь одинаковой мыры можеть принести пользу, и вь теоретическомъ, и въ практическомъ отношеніи, которое еще не утратило въ нашемъ отечествъ своей силы, потому что иконопись принадлежить не къ прошедшимъ только, но и къ современнымъ интересамъ русской народности. Въ отношении теоретическомъ изучение русскаго искусства, по преимуществу сосредоточившагося въ иконописи, будеть введено въ общую систему исторіи христіянскаго искусства, въ которой оно получить себъ ясное опредъленіе; въ отношеніи практическомъ производство иконописи разширить свои средства пособіями, предлагаемыми сравнительно-историческимъ изученіемъ этого предмета.

## I. Сравнительный взглядъ на исторію искусства въ Россіи и на Западъ.

Главичите свойство русской иконописи состоить въ ея религіозномъ карактерѣ, исключающемъ собою всѣ другіе интересы, или надъ ними вполнѣ господствующемъ и всѣ ихъ въ себѣ поглощающемъ. И у другихъ народовъ церковное искусство стояло на этой же ступени религіознаго чествованія, но только въ самую раннюю, первобытную эпоху; тогда какъ у русскихъ это первобытное отношеніе къ предметамъ церковнаго искусства, какъ къ святынѣ, проходитъ черезъ всѣ вѣка нашей исторіи, господствуетъ еще въ XVI и въ XVII столѣтіяхъ одинаково во всѣхъ сословіяхъ, и даже въ позднѣйщее время составляетъ завѣтную національную принадлежность огромнаго большинства русскаго населенія.

Причиною такого многозначительнаго явленія русской жизни были мъстныя и историческія условія, задерживавшія христіянское просвъщеніе Руси при раннихъ его начаткахъ. Во-первыхъ, малочисленность народонаселенія, разм'єстившагося на обширных пространствах и разд'єленнаго льсами, болотами и другими преградами на группы, которыя, за отсутствіемъ путей сообщенія, съ трудомъ могли между собою сноситься. Отсюда, во-вторыхъ, медленное распространение начатковъ политической и религиозной цивилизаціи. Следовательно, въ третьихъ, крайняя бедность въ средствахъ для развитія художествъ, для которыхъ необходимымъ условіемъ бываеть значительная степень въ успъхахъ общественности, науки и вообще удобствъ жизни. Немногіе города, съ своими каменными церквами, украшенными иконописью и скульптурными прилыпами, каковы Кіевь, Ростовь, Смоленскъ, Новгородъ, Псковъ, Владимиръ, Москва, были въ продолжение стольтій счастливыми оазисами, разбросанными на необозримомъ пространствъ между непроходимою глушью. Но и въ этихъ мъстностяхъ, за трудностью сообщения съ Византием и съ Западомъ, и при крайней неразвитости умственныхъ интересовъ, искусство должно было оставаться на низшей степени своей техники. Для нашихъ предковъ было немыслимо интересоваться искусствомъ ради искусства, точно такъ же какъ и наукою и литературою ради умственнаго досуга, когда самая жизнь требовала более тяжкихъ и важнъйшихъ трудовъ. Надобно было въ одно и то же время созидать государственную жизнь изъ разрозненныхъ массъ населенія и проводить въ нихъ первыя начала христіянскихъ понятій, обращать ихъ въ христіянскую въру. Такъ было не только въ XI или XII стольтіяхъ, но даже въ XV, XVI и въ XVII-мъ, о чемъ достовърныя свъдънія сообщаютъ намъ житія позднъйшихъ русскихъ святыхъ, которые пролагали первые пути по непроходимымъ дебрямъ и въ основанныхъ ими монастыряхъ учреждали первыя средоточія начатковъ просвъщенія въ необитаемыхъ дотоль пустыняхъ.

При недостаткъ мъстныхъ условій къ развитію, начатки христіянскаго просвещенія, въ продолженіе вековь, могли только географически распространяться, оставаясь въ своей первобытности. Церковное искусство отъ XI до XV въка включительно оставалось на Руси почти на одинаковой степени совершенства, только оно все больше и больше распространялось по Россіи, украшая храмами новые города, которые современемъ становились значительными въ политическомъ отношенів. Московское церковное искусство XIV и XV стольтій въ архитектурь, иконописи, въ рызьбы, чеканномъ дълъ и прилъпахъ, не стало лучше искусства Владиміро-Суздальскаго XII и ХІП стольтій, а это последнее не было шагомъ впередъ противъ церковнаго искусства памятниковъ Новгородскихъ и Кіевскихъ XI стольтія. Въ теченій этихъ четырехъ стольтій (отъ XI до XV включительно) искусство на Руси имъло характеръ преимущественно Византійскій. Сначала церковными зодчими, иконописцами и мусійныхъ дёль мастерами были только выходцы изъ Греціи, Греки и родственные нами Славяне, потомъ немногіе ученики ихъ изъ Русскихъ. Церковная утварь, оклады на образа и евангелія привозились изъ Греціи или д'єлались на Руси греческими мастерами и ихъ учениками изъ Русскихъ. При отсутствін всякихъ иныхъ вліяній для умственнаго и художественнаго развитія, русскіе мастера должны были довольствоваться только византійскими образцами, которые впрочемъ не могли быть ни многочисленны, ни высокаго въ художественномъ отношеніи достоинства, потому что и само искусство византійское съ XI въка уже стало клониться къ упадку, да и наши предки въ простотъ своихъ нравовъ могли удовлетворяться немногимъ, полученнымъ ими изъ Византіи. Русскіе подражатели чужимъ мастерамъ и самоучки, ограничиваясь немногими византійскими образцами, за недостаткомъ образовательныхъ средствъ и техническаго умёнья, только искажали и безобразили наследованный ими изъ Византіи стиль.

Искаженіе древне-христіянскаго и византійскаго стилей среднев ковыми варварами, изв'єстное подъ названіемъ стиля Романскаго, было общимъ явленіемъ во всей Европ'є: на Запад'є оно продолжается до XII в ка включительно; въ Россіи, младшей по цивилизаціи и лишенной античныхъ, классическихъ преданій — включительно до XV-го. Когда на запад'є въ XIII в к возникаютъ великол'єпн'єйшіе памятники церковнаго искусства въ готическихъ храмахъ, украшенныхъ сотнями скульптурныхъ фигуръ, въ

которыхъ благочестивые мастера умели соединить глубокое религіозное чувство съ любовью къ природъ, когда архитектура, будто въ вдохновенномъ порывь къ небу, устремляя къ облакамъ свои остроконечные арки и длинные шпицы, служить видимымъ символомъ христіянской молитвы, обращающей умственные взоры горь, и своимь повсемъстнымъ развитіемъ подготовляеть благочестивую эпоху великихъ скульпторовь и живописцевъ XIV и XV стольтій, — въ то время на Руси церковное искусство, остановленное въ своемъ развитіи татарскими погромами въ Кіевъ, ищеть себъ, черезъ Владиміръ и Ростовъ, новаго пріюта въ начинающей господствовать Москвъ. По разоренів Кієва, Новгородъ сталь представителемъ на Руси византійскаго стиля; потому древнейшею изъ русскихъ школь почитають Новгородскую, характеризуя ее византійскимъ вліяніемъ. Сношенія съ нѣмцами оживляють общественную жизнь въ Псковъ и Новгородъ и дають толчекъ въ развитіи уиственномъ, ремесленномъ и художественномъ. Вліяніе запада на искусство въ Новгородъ исторически можно проследить даже отъ XII-го въка 1), но оно не могло заглушить начатки византійскаго стиля, какъ потому что не было оно систематическое и постоянное, такъ и потому, что ни западныя издёлія, привозимыя въ Новгородъ, ни заёзжіе нёмецкіе художники не могли дать особенно изящныхъ образцовъ, подражание которымъ дало бы новое направление русскому искусству, по той причинъ, что самыя мъстности на Западъ, съ которыми сносился Новгородъ, не отличались значительными успъхами въ искусствъ 3). Все же за Новгородомъ и Псковомъ остается неоспоримая честь сохраненія и ніжотораго самостоятельнаго воздълыванія русскаго церковнаго искусства въ эпоху, когда въ Кіевъ прекратилось всякое историческое движеніе, а Москва, занятая интересами политическаго преобладанья, не имъла ни времени, пи средствъ для умственнаго, литературнаго и художественнаго развитія. Крайній недостатокъ техническаго умінья вы Москві явствуеть изъ того, что лучшія постройки XV и XVI въка были сооружаемы въ ней иностранными зодчими, особенно Итальянцами, а расписывались Псковскими и Новгородскими иконописцами.

Самыя судьбы русской исторіи до половины XVI стол'єтія сложились такъ, чтобы способствовать больше косненію, нежели усовершенствованію искусства. Кіевъ, Ростовъ, Суздаль, Владиміръ такъ недолго пользовались своимъ историческимъ значеніемъ, что усп'єли выработать въ своихъ ст'є-

<sup>2)</sup> Чему доказательствомъ служать такъ называемыя Корсунскія врата Новгородскаго Софійскаго собора, дъланныя въ Магдебургъ, при епископъ Вихманнъ († 1192 г.), или не позднъе начала XIII в. Adelung, Die Korssunsch. Thüren. стр. 101.



<sup>1)</sup> Основываясь на преданіи о сосудахъ Антонія Римлянина, будто бы прибывшихъ изъ Рима, въроятиве, и вмецкой работы.

нахъ только самые первые начатки христіянской цивилизаціи. Псковъ и Новгородъ лишились своей самостоятельности въ половинъ XVI стольтія, именно въ ту пору, когда, на основахъ византійскихъ преданій, подъ благотворными вліяніями, своеземными и иностранными, могли бы развить свое самостоятельное искусство. Москва въ XVI стольтій должна была художественную деятельность на Руси начинать снова, то есть, воротиться къ той первоначальной степени, на которой искусство стояло въ Кіевь и Новгородъ еще въ XI и XII стольтіяхъ. Это возвращеніе къ старинь давало особенную цену художественно-религіознымъ преданьямъ, достоинство которыхъ опредълялось дъйствительнымъ или мнимымъ происхожденьемъ византійскимъ или корсунскимъ. Въ произведеньяхъ мастеровъ XVI вѣка цѣнилось не то, до чего дошли они сами и въ чемъ выразили свои личныя способности, свое артистическое умѣнье и свои идеи, а то, въ чемъ они ближе подошли къ старинъ, жертвуя своей личностью върности преданія. Икона предназначалась для молитвы, и такъ же, какъ молитва, не должна была она подвергаться изм'тненію по личному произволу; отъ иконы требовали не новыхъ совершенствъ, а воспроизведенья древности, какъ того идеала, на которомъ основывается авторитетъ церкви.

Впрочемъ, исторія не прошла безплодно для нашихъ предковъ XVI вѣка. Грамотные люди того времени знали почти то же, что и ихъ отдаленные предшественники XII или XIV въка, и съ удовольствіемъ перечитывали сборники и другія писанія этихъ раннихъ эпохъ; но не подлежить сомнінію, что число грамотниковъ все болъе и болъе возрастало. Точно также и въ дълъ искусства. Въ Москвъ XVI въка оно не стало лучше того, какъ за нъсколько стольтій передъ тымъ заявило оно себя въ укращеніи церквей мозанками и стенною живописью въ Кіеве, Владиміре и Новгороде; но по требованью времени, число мастеровъ значительно возрасло; искусство отъ Грековъ и ихъ непосредственныхъ учениковъ, преимущественно монаховъ и церковнослужителей, перешло въ руки людей свътскихъ, поселянъ и горожанъ, между которыми къ половинъ XVI въка такъ сильно распространилось оно, что сдълалось предметомъ ремесленнаго производства значительнаго класса рабочихъ, которымъ, какъ бы самостоятельному цеху, потребовалось дать особую организацію, а церковное искусство предохранить отъ порчи, неминуемо последовавшей за распространениемъ его производства между массами простаго народа.

Объ этомъ знаменательномъ фактѣ въ исторіи русскаго просвѣщенія свидѣтельствуетъ Стоглавъ въ 43 главѣ, важное значеніе которой для иконописи такъ высоко цѣнилось нашими предками, что выписки изъ нея постоянно помѣщались въ видѣ предисловія къ иконописнымъ подлинникамъ

XVII и XVIII стольтій. Это было завътное преданіе, оставленное XVI въкомъ для всъхъ позднъйшихъ мастеровъ, законъ, предписаніямъ котораго они должны были слъдовать не только въ искусствъ и въ его отношеніи къ неркви, но и въ самой жизни своей.

«Въ парствующемъ градъ Москвъ и по всъмъ другимъ городамъ сказано въэтой 43 главъ Стоглава — митрополиту и архіепископамъ и епископамъ пещись о церковныхъ чинахъ, особенно же объ иконахъ и живописцахъ, по священнымъ правиламъ; какимъ подобаетъ быть живописцамъ, и имъть имъ тщаніе о начертаніи плотскаго изображенія Інсуса Христа и Богоматери и небесныхъ Силь и всёхъ святыхъ. Подобаеть быть живописцу смиренну, кротку, благоговъйну, не празнословцу, не смехотворцу, не сварливу, не завистливу, не пьяниць, не грабителю, не убійць; особенно же хранить чистоту душевную и телесную, со всякимъ опасеніемъ. А кто не можеть воздержаться, пусть женится по закону. И подобаеть живописцамъ часто приходить къ отцамъ духовнымъ и во всемъ съ ними совъщаться, и по ихъ наставленію и ученію жить, въ пость, молитвь и воздержанін, со смиренномудріємъ, безъ всякаго зазора и безчинства. И съ превеликимъ тщаніемъ писать образъ Господа нашего Інсуса Христа и Пречистой Богоматери, и святыхъ пророковъ и апостоловъ и священномучениковъ и святыхъ мученицъ, и преподобныхъ женъ, и святителей, и преподобныхъ отцовъ, по образу и по подобію и по существу, по лучшимъ образцамъ древнихъ живописцевъ. И если нынъщніе мастера живописцы по сказанному будуть вести жизнь, храня эти заповеди, и тщаніе о деле Божіемъ будуть иметь; то царю такихъ живописцевъ жаловать, а святителямъ ихъ беречь и почитать больше простыхъ людей. И темъ живописцамъ принимать къ себъ также и учениковъ, наблюдать за ними и учить ихъ во всякомъ благочестін и чистоть, и приводить ихъ къ отцамъ духовнымъ, которые будуть ихъ наставлять по преданному имъ отъ святителей уставу. И если которому изъ учениковъ откроетъ Богъ живописное рукодъліе, и приводить того мастерь къ святителю; и если святитель увидить, что написанное отъ ученика будеть по образу и по подобію, и что въ чистоть и во всякомъ благочестін живеть онъ, безъ всякаго безчинства, то благословивъ его, поучаеть и впредь благочестиво жить и того святаго дёла держаться со всякимъ усердіемъ, и ученикъ принимаетъ отъ него такую же честь, какъ и учитель его, больше простыхъ людей. Потомъ поучаетъ святитель и мастера, чтобъ не быль онъ пристрастенъ ни къ брату, ни къ сыну, ни къ блежнимъ. А если кому изъ учениковъ не дастъ Богъ живописнаго рукодълія, и будеть писать худо или не по правильному зав'єщанію жить, а мастерь дасть ему одобреніе, представивь на разсмотрівніе вмісто его писаній чужія: тогда святитель, изследовавши, полагаеть такого мастера подъ запрещеніемъ, въ страхъ другимъ, а ученику тому не велить касаться иконнаго дъла. Если же которому ученику откроетъ Богъ ученіе иконнаго письма, и будеть онъ жить по правильному завъщаню, а мастеръ станеть его похулять по зависти, чтобъ не приняль тоть ученикъ равную съ нимъ честь: святитель, изследовавши, тоже полагаеть мастера подъ запрешеніемъ, ученика же возводить въ большую честь. А который изъ живописцевъ будеть скрывать свое ученіе оть учениковь, тоть осуждень будеть вы вычную муку, вмёстё съ скрывшимъ таланть. Если кто изъ мастеровъ или учениковъ будетъ жить не по правильному завіщанію, въ пьянстві и нечистоті и во всякомъ безчинствъ, и святитель такихъ въ запрещеніе полагаетъ и отлучаеть отъ иконнаго дёла, по реченному: Проклять творяй дёло Божіе съ небреженіемъ. А которые по сіе время писали иконы не учася, самовольствомъ, а не по образу, и тъ иконы промънивали дешево простымъ людямъ, поселянамъ невъждамъ, то такимъ иконникамъ запретить. Пусть учатся они у добрыхъ мастеровъ, и которому Богъ дасть писать по образу и по подобію, и тоть бы писаль, а которому Богь не дасть, и такіе бы нконнаго дъла не касались, да не похуляется ради такого письма имя Божіе. А которые не перестануть, будуть наказаны царскою грозою. Если будуть они говорить, мы-де темъ живемъ и питаемся, и темъ словамъ ихъ не внимать, потому что по незнанію такъ говорять, граха себа въ томъ не ставя. Не всемъ людямъ иконописцами быть; много есть и другихъ ремеслъ, которыми люди кормятся, кром'т иконнаго писанія. Божія образа въ укоръ и поношеніе не давать. Также архіепископамъ и епископамъ, въ сбоихъ предълахъ, по всъмъ городамъ и селамъ, и по монастырямъ, мастеровъ иконныхъ испытывать и ихъ письма самимъ разсматривать, и каждому изъ святителей, избравши въ своемъ предълъ лучшихъ живописцевъ мастеровъ, приказывать, чтобы они наблюдали за всёми иконописцами, и чтобы худыхъ и безчинныхъ въ нихъ не было; а надъ самими мастерами смотрятъ архіепископы и епископы, и берегуть ихъ и почитають больше прочихъ людей. Также и вельможамъ и простымъ людямъ техъ живописцевъ во всемъ почитать, за то честное иконное изображение. Да и о томъ святителямъ великое попеченіе имъть, каждому въ своей области, чтобы хорошіе иконники и ихъ ученики писали съ древнихъ образцовъ, а отъ самомышленія бы и своими догадками Божества не описывали; ибо Христосъ Богъ нашъ описанъ плотію, а божествомъ не описанъ».

Изъ этого замѣчательнаго свидѣтельства о состояніи русской иконописи въ половинѣ XVI столѣтія явствуеть, что —

1) Хотя иконопись сдёлалась къ половине XVI в. ремесломъ для лю-

дей светскихъ, горожанъ и сельскихъ жителей, но эти мастера состояли нин должны были состоять подъ непосредственнымъ въдъніемъ церковныхъ властей. Архіепископы и епископы полагаются руководителями и цензорами иконописнаго дела, которое сами они должны были хорошо разуметь, что видно изъ того, что и которые изъ московскихъ митрополитовъ сами писали иконы, каковы Симонъ, Варлаамъ, Аванасій и особенно Макарій, по мыслямъ котораго могло быть составлено самое правило объ иконописцахъ въ Стоглавь. Эти святители сдълались естественными посредниками между размножившимися иконописцами изъ людей свътскихъ и древнъйшими иконописцами монахами, каковы были Алимпій Печерскій, Аврамій Смоленскій. митрополить Петръ, Андрей Рублевъ и друг. Иконы последняго рекомендуются въ Стоглавъ для подражанія въ числь лучшихъ образцовъ. На западъ уже въ XII въкъ монастыри перестаютъ быть центрами художественной діятельности, и въ XIII-мъ составляются многочисленныя корпораціи рабочихъ изъ горожанъ, корпораціи каменьщиковъ и рѣщиковъ, изъ массы которыхъ выходять великіе архитекторы и скульпторы, трудившіеся въ созиданіи и украшеніи великихъ произведеній готическаго стиля. У насъже, и въ половине XVI в. иконописные мастера, хотя и светскіе, пользовались меньшею самостоятельностью, подчиняясь руководству и цензуръ монашествующихъ властей. Въ этой церковной цензурѣ наша иконопись XVI в. осталась върна преданіямъ византійскаго искусства, существо котораго, какъ увидимъ, опредъляется преимущественно ея богословскимъ происхожденіемъ и воспитаніемъ подъ вліяніемъ церковныхъ догматовъ.

- 2) Такъ какъ на востокъ, не только въ Россіи, но и въ самой Византіи и па Афонской Горъ, вскусство не шло впередъ, то воображеніе естественно обращалось къ древнъйшему преданію, ища въ немъ для себя идеала. Потому Стоглавъ рекомендуетъ иконописцамъ, вмъсто самостоятельныхъ работъ, копированіе съ лучшихъ, древнъйшихъ, греческихъ образцовъ. Сохраняя чистоту преданія, это правило удаляло художника отъ природы, изученіе которой особенно было бы необходимо въ такой странъ, какъ наше отечество, которое не получило въ наслъдіе отъ античнаго міра художественныхъ памятниковъ и было разобщено отъ остальной Европы и пространствомъ, и историческими судьбами.
- 3) Потому наши иконописцы должны были оставаться ремесленниками и вести свое дёло по истертой колей копированія и подражанія, въ то время, когда на западё искусство, только что вступивъ въ свои независимыя права, соединило въ своихъ задачахъ интересы духовные и светскіе, икону и портреть, религію и минологію, въ великихъ произведеньяхъ Рафаэля, Альбрехта Дюрера, Гольбейна, Леонардо-да-Винчи, Микель-Анджело и друг. Въ само-

дъятельности художника Стоглавъ усматриваетъ только самовольство и произволъ, нарушающіе чистоту священнаго дъла иконописнаго. Ремесленное положеніе этого искусства имъло своимъ плодомъ, или дюжинныя произведенія посредственности, или безвкусіе и безобразіе, противъ котораго Стоглавъ не миновалъ поднять свой голосъ.

4) Не смотря на всѣ свои недостатки, въ которыхъ естественно обнаружилось невъжество и отсталость нашихъ предковъ XVI в., наша древняя иконопись имъетъ свои неоспоримыя преимущества передъ искусствомъ западнымъ уже потому, что судьба сберегла его въ этотъ критическій періодъ оть художественнаго переворота, извъстнаго подъ именемъ Возрожденія, и такимъ образомъ противопоставила первобытную чистоту иконописныхъ принциповъ той испорченности нравовъ, тому тупому матеріализму и той безсмысленной идеализации, которые господствують въ западномъ искусств'є съ половины XVI в. до начала текущаго стольтія. Благодаря своей ремесленности, наша иконопись осталась самостоятельною и независимою отъ художественныхъ авторитетовъ запада. Недостатокъ красоты она искупила оригинальностью древныйшаго стиля христіанскаго искусства. Въ этомъ состоить ея неоспоримое право на вниманіе даже и техъ націй, где процветали Рафаэль, Рубенсъ, Пуссень. Оригинальность и свежесть въ воспроизведении религіозныхъ идей всего дороже въ произведеньяхъ христіанскаго искусства, и ежедневное наблюденіе болье и болье убъждаеть въ этомъ русскую публику, при сравненіи пошлыхъ и вялыхъ подражаній западному искусству, которыми загромождены иконостасы въ нашихъ церквахъ, съ энергическими очерками произведеній русской иконописи, возбуждающихъ удивленіе забэжихъ иностранцевъ.

Мастера съ ихъ учениками, въ разныхъ областяхъ древней Руси, упоминаемые въ Стоглавѣ, положили первыя основы сосредоточіямъ иконописной дѣятельности, которыя въ нѣкоторомъ отношеніи соотвѣтствовали художественнымъ школамъ запада. До тѣхъ поръ пока была только одна школа,
греческая или корсунская, надолго оставившая по себѣ память въ греческихъ подписяхъ на иконахъ: ἄγιος, ἄγια, или даже русскими буквами:
агіосъ, агіа, вмѣсто святый, святая. Уже съ XV в. эта школа начинаетъ видоизмѣняться, особенно въ Новѣгородѣ и Псковѣ подъ вліяніемъ
запада, въ отличіе отъ болѣе консервативной школы Сергія Радонежскаго,
изъ которой вышелъ знаменитый иконописецъ Андрей Рублевъ. Миніатюры
въ русскихъ рукописяхъ XV в. или мало отличаются отъ позднѣйшихъ греческихъ, или отзываются порчею, свидѣтельствующею о нѣкоторомъ знакомствѣ мастеровъ съ романскимъ стилемъ западной Европы. Книгопечатаніе должно было оказать свое неотразимое дѣйствіе на русское искусство

уже въ XVI в. Ранніе изъ печатныхъ книгъ западныхъ, съ политипажами и гравюрами, стали доходить на Русь, черезъ Новгородъ и Литву, и отъ закажихъ иностранцевъ, между которыми были и художники по ремеслу. Западныя идеи уже въ XVI в. начинаютъ проглядывать въ русской иконописи и вызывать противъ себя противодкиствие со стороны приверженцевъ восточныхъ преданій. Въ XVII в., какъ увидимъ, все сильней и сильнее обнаруживалось въ русскомъ искусстве вліяніе западное, и западные печатные рисунки, эти куншты (Kunst), размножились до того, что и теперь нередко можно встретить какой нибудь Немецкій Травникъ или Голландскую Библію XVI или XVII столетій съ русскими подписями временъ царя Алексея Михайловича.

Чёмъ больше входила иконопись въ общую потребность русскаго народа и чёмъ больше распространялась, тёмъ больше въ своемъ развитіи стремилась она къ сокращенію размёровь иконописныхъ изображеній до мелкаго письма, сближеннаго съ миніатюрою. Въ народё стали распространяться иконы малаго размёра, пядницы, названныя такъ по своей мёрё. Иконы многоличныя, какъ напримёръ, Страшный судъ, Почи Богъ отъ дёлъ своихъ, Единородный Сынъ, и т. п., будучи писаны на доскахъ умёренной величины, естественно должны были состоять изъ десятковъ и сотенъ маленькихъ фигуръ. Миніатюрность изображеній скрадывала недостатокъ природы, а яркій, даже пестрый колорить мелкаго письма съ избыткомъ выкупаль въглазахъ нашихъ предковъ наслёдованную съ давнихъ временъ невёрность рисунка и недостатокъ въ группировке, въ движеніи и выраженіи фигуръ. Древняя величавость и строгость византійскихъ мозаикъ и стённой живописи — въ натуральныхъ и даже въ колоссальныхъ размёрахъ, смёнилась игривостью и затёйливостью миніатюры.

Колосальные размёры живописных фигуръ требують для себя обширных вмёстилиць, высоких стёнь и громадных сводовь. Это возможно только въ зданіях каменных, стёны и своды которых могуть быть украшены мозаикою и стённою живописью. Только въ этомъ случаё живопись получаеть свой монументальный характеръ, составляя одно цёлое съ архитектурнымъ зданіемъ, котораго стёны и куполы оно какъ бы раздвигаеть своею перспективою и свётлотёнью, и пустую поверхность оживляеть фигурами. Такъ были украшены храмы въ Византіи, Равенне, Риме. Тоть же величавый характеръ имёють древнейшіе храмы на Руси, украшенные въ строгомъ Византійскомъ стиле— мозаикою и фресками въ колоссальных размёрахъ, соотвётствующихъ общей архитектурной идеё цёлаго зданія.

Сокращеніе разміровъ иконы было необходимымь явленіемъ містныхъ

условій вследствіе распространенія христіянскаго просвещенія по глухимъ украйнамъ древней Руси, гдѣ могли строиться только маленькія деревянныя церкви и часовни, для украшенія которыхъ возможны были иконы небольшія. Тому же способствоваль, распространявшійся вмість съ христіянствомъ, обычай въ каждой горницъ, какъ бы ни была она мала, помъщать икону. Усиливающійся между людьми зажиточными обычай устраивать въ своемъ дому молельни, въ Москвъ и другихъ городахъ, естественно вызываль потребность сокращать размёры иконь, и мало по малу глазь пріучался къ миніатюрному письму, быстро распространившемуся и по церквамъ, и сдълавшемуся господствующимъ во всъхъ школахъ русской иконописи XVI—XVII въка, жакъ въ городскихъ и сельскихъ, такъ и въ монастырскихъ. Такимъ образомъ, отъ монументальнаго украшенія общественнаго сборища живопись перешла къ предмету домашняго, семейнаго чествованія, и самый храмъ, въ своихъ малыхъ размърахъ, въ своей домашней простотъ, сблизился съ кельею и избою. Въ последстви этотъ уютный характеръ усвоили себѣ раскольничьи часовии и молельни.

Самые оригиналы, съ которыхъ копировали древніе иконописцы, не могли быть большихъ размѣровъ, потому что переносились изъ далекихъ странъ, сначала изъ Греціи, потомъ изъ центровъ древне-русской жизни, изъ городовъ и монастырей — по дальнимъ захолустьямъ. Иконы, такимъ образомъ, должны были быть переносныя, чтобъ соотвѣтствовать потребности разнесенія начатковъ христіянскаго просвѣщенія по необозримымъ пространствамъ нашего отечества. Въ этомъ отношеніи особенно важны были металлическіе кресты и складни, замѣнявшіе въ маломъ видѣ цѣлые иконостасы и святцы. Это были святыни, самыя удобныя для перенесенія, прочныя и дешевыя; потому онѣ и доселѣ въ большомъ употребленіи въ простомъ народѣ, особенно у раскольниковъ. Эти сектанты, во времена гоненій на пихъ, продолжали, въ своихъ вольныхъ и невольныхъ нереселеньяхъ, распространять древній обычай переносныхъ иконъ, складней и цѣлыхъ иконостасовъ, писанныхъ на ткани.

И такъ, вмѣстѣ съ распространеньемъ христіянскаго просвѣщенья, по мѣрѣ того, какъ иконопись пріобрѣтала на Руси свой національный характеръ, она сокращалась въ своихъ размѣрахъ до миніатюры въ рукописяхъ. Эта охота къ миніатюрности въ послѣдствіи дошла до того, что не только на небольшой стѣнѣ въ молельняхъ частныхъ людей собирался изъ мелкихъ иконъ цѣлый церковный иконостасъ, но даже писался опъ и на одной доскѣ величиною въ аршинъ, поларшина и меньше. Такія иконы слывутъ въ народѣ подъ именемъ Церкви.

Сродство иконы мелкаго письма съ миніатюрою въ рукописи не только

не противорѣчило духу иконописи, но даже соотвѣтствовало ея прямому назначенію поучать въ догматахъ и идеяхъ христіянской религіи. Какъ въ древнѣйшія уже времена исторіи церкви живопись служила грамотою для безграмотныхъ; такъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ распространившіяся многоличныя иконы, въ лицахъ объясняющія Вѣрую 1), Достойно, Величитъ душа моя, Отче нашъ, для безграмотныхъ замѣняли письмо и соотвѣтствовали молитвѣ поклоняющихся, какъ въ рукописи миніатюра — тексту; или же поучали, какъ книга, какъ напримѣръ икона, изображающая въ лицахъ церковное значеніе каждаго дня въ недѣлѣ. Такимъ образомъ по сродству съ лицевою рукописью, икона могла распадаться на отдѣльные эпизоды, служившіе миніатюрами въ книгѣ, или на обороть отдѣльныя миніатюры изъ книги собирались на одну доску и всѣ виѣстѣ составляли одну икону, раздѣленную на эпизоды. Такъ напримѣръ, Акаеистъ Богородицѣ, извѣстный намъ по греческимъ миніатюрамъ отъ ХП в. 2), пишется и какъ икона на доскѣ.

На съверной алтарной двери церкви Преп. Сергія Радопежскаго въ Кирилло-Бълозерскомъ монастыръ написана въ 1607 г. тамошнимъ монахомъ икона въ семи отделеніяхъ, очевидно, заимствованная изъ миніатюръ лицевыхъ рукописей Ветхаго Завъта, Патериковъ, Синодиковъ и т. п. 3). А именно: въ первомъ отдълъ Богородица на престолъ среди ангеловъ въ Раю; во 2-мъ сидятъ въ раю же праотцы, Авраамъ, Исаакъ и Іаковъ, и возль нихъ стоить благоразумный разбойникъ съ крестомъ въ рукахъзначить, изъ Страшнаго суда. Въ 3-мъ, ангелъ изгоняеть Адама и Евву изъ рая и наставляеть ихъ на ручное дёло, съ надписями: «Повелё Господь Адама и Евгу зъ рая вонъ изгнати, и повелъ Господь стръщи врата едемская херувиму пламенну» — и «Ангелъ Господень Адама и Евгу на дело ручное наставляеть. Плакася Адамъ со Евгою предъ раемъ сидя». Въ 4-мъ, состояніе человька въ вычности между раемъ и мукою — извыстный эпизодъ взъ Страшнаго суда: человъкъ, привязанный къ столбу, съ надписью: «Милостыню твория», а блуда не отсталъ, милостыни ради муки избавленъ бысть, блуда же ради рая лишенъ еси, человъче» и проч. Въ 5-мъ, смерть праведнаго человека, и въ 6-мъ, смерть грешника, съ надписями, подробно повъствующими о томъ и другомъ событіи, по сюжету во всемъ согласные съ миніатюрами лицевой Библіи графа Уварова, заимствованными, в роятно, изъ Синодиковъ. Въ 7-мъ изображение заимствовано изъ лицеваго Іоанна

<sup>1)</sup> Архим. Макарія «Археол. описаніе церк. древн. въ Новъгородъ» II, 36, 120.

<sup>2)</sup> Въ Синод. Библіотекъ. Миніатюры изданы Московскимъ Публичнымъ Музеемъ.

<sup>3)</sup> Архим. Вардаама «Описаніе древн. и рѣдкихъ вещей въ Кирилло-Бѣлозер. монаст.» въ Чтеніяхъ ист. и древн. 1859. III, стр. 18.

Л'єствичника, а именно: Іоаннъ Л'єствичникъ говоритъ во храм'є поученіе братіи; л'єствица, по которой восходять иноки къ небу, одни ведомые ангелами, другіе низвергаемые внизъ дьяволами, и обитель въ Раиф'є, называемая «темницею», и въ ней подвиги кающихся монаховъ, пом'єщенныхъ по два и по одному въ одной кель'є, съ соотв'єтствующей предмету надписью.

Въ сближеніи иконы съ книжною миніатюрою иконопись доводила до большаго развитія нѣкоторые изъ своихъ принциповъ. При изображеніяхъ на иконѣ или въ свиткахъ, данныхъ въ руки святымъ, предписывается полагать надписи. Лицевое изображеніе Вѣрую или Достойно разлагаетъ тексты этихъ молитвъ на нѣсколько надписей, соотвѣтствующихъ эпизодамъ. Иконопись стремится къ выраженію религіозныхъ идей и богословскихъ ученій — и нигдѣ она не достигаетъ этой цѣли полнѣе, какъ въ многоличныхъ изображеніяхъ, которыя, истолковывая текстъ, являются какъ бы богословскими, дидактическими поэмами.

Такія икомописныя поэмы ведуть свое начало въ русской иконописи съ давнихъ временъ. Еще въ 1554 г. Псковскіе иконописцы Останя и Якушка написали для Благовіщенскаго собора, въ Москві, на одной доскі четыре многоличныя иконы, которыхъ сложное содержаніе объясняется желаніемъ выразить цільй рядъ богословскихъ идей, и которыя по тому самому тогда же дали поводъ къ любопытному богословско-иконописному пренію, въ которомъ дьякъ Висковатый заподозриваль эти иконы въ западныхъ новизнахъ: такъ что это преніе заставляетъ предполагать, что иконы многоличныя, изображающія въ лицахъ молитву или рядъ богословскихъ мыслей, были еще въ половинъ XVI в. новостью, по крайней мітрів въ Москві, и необычностью піткоторыхъ подробностей возбуждали недоумітніе. Сказанныя иконы имітють своими сюжетами: 1) Почи Богъ въ день седьмый, 2) Единородный Сынъ, 3) Пріидите, людіе, Тріипостасному Божеству поклонимся и 4) Во гробі плотски.

Чтобы дать понятіе о многоличных в переводах в, выражающих в какъ бы цёлый богословскій трактать или дидактическую поэму, здёсь прилагаются два снимка (рис. 1 и 2) съ иконописных в рисунковъ XVII в., изъ собранія г. Филимонова, соотвётствующіе двумъ первымъ изъ этихъ четырехъ сюжетовъ, такъ какъ самый оригиналъ въ Благовещенскомъ соборе сдёлался вовсе недоступенъ не только для снятія съ него копіи, но и для подробнаго разсмотренія, по причине массивной ризы, которою скрыты всё подробности иконы.

1) Почи Богъ въ день седьмый. Икона дѣлится на двѣ части, на верхнюю и нижнюю, по соотвѣтствію Новаго завѣта Ветхому, искупленія—грѣхопаденію, и небеснаго и вѣчнаго—земному и преходящему. Эпизоды

отделены архитектурными линіями, въ кругахъ, въ ореолахъ въ форме миндалины; одинъ помещенъ подъ аркою. Внизу исторія первыхъ человековъ



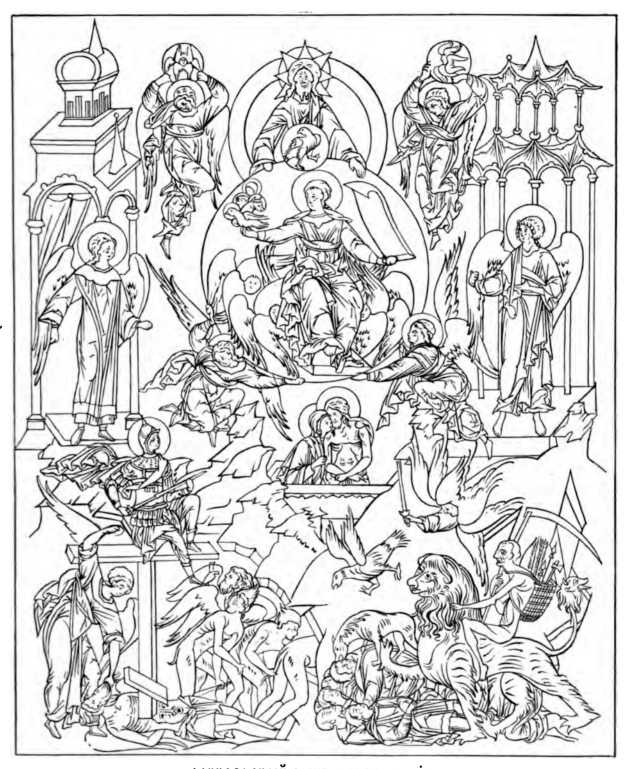
1. ПОЧН БОГХ ВХ ДЕНЬ СЕДЬНЫЙ. (рисун хуш въка)

н сыновей ихъ Каина и Авеля. Земля, съ ея бѣдствіями и грѣхами, очерчена продолговатымъ неправильнымъ оваломъ, внутри котораго, безъ соблюденія

единства времени и мѣста, изображено: Адамъ и Евва по изгнаніи изъ рая, наставляемые ангеломъ на ручное дѣло, Каинъ убиваетъ Авеля и потомъ мучится своимъ злодѣяніемъ, Адамъ и Евва оплакиваютъ Авеля, и наконецъ звѣри. По четыремъ концамъ этого отдѣленія по ангелу, дующему въ трубу: это сѣверъ, востокъ, югъ и западъ. Внѣ отдѣленія — сотвореніе Еввы, и Господь, въ видѣ ангела, благословляетъ первыхъ человѣковъ. Въ верхней части, посреди, въ кругу Господь Богъ опочилъ отъ дѣлъ своихъ на одрѣ. По обѣимъ сторонамъ, въ ореолахъ миндальной формы, изображенъ обнаженный Іисусъ Христосъ, покрытый херувимскими крыльями. Направо, онъ стоитъ, въ юношескомъ видѣ, и къ нему обращается Богъ Отецъ, какъ бы призывая на подвигъ искупленія. Налѣво, онъ раснятъ на крестѣ, но распятіе изображено такъ, что вмѣстѣ съ Богомъ Отцемъ и Духомъ Святымъ составляетъ одно цѣлое, изображающее св. Троицу. — Этотъ же сюжетъ, писанный отличнымъ мелкимъ письмомъ Строгановской школы, можно видѣть въ молельнѣ Московскаго купца Тихомірова.

2) Едино родный Сынъ. Кром'в предложеннаго зд'ясь въ снимк'в (рис. 2), мы будемъ имъть въ виду еще два перевода этого сюжета: одинъ въ изданіи Даженкура, вероятно, XVI в. (томъ VI, табл. 120), и другой въ рисункъ изъ собранія г. Филимонова, на обороть съ надписями начала XVII в.— Этотъ сюжетъ имъетъ своею идеею тоже искупленіе, но собственно съ развитіемъ мысли о побъдъ надъ смертію, одержанной смертію Искупителя. Эпизоды приведены въ архитектоническую связь посредствомъ зданій по объимъ сторонамъ круга, въ которомъ возседаетъ Спаситель, и посредствомъ симметрическаго помъщенія нижнихъ эпизодовъ подъ серединнымъ изображеніемъ Не рыдай мене мати. Христось изображень трижды. Во первыхъ, въ юношескомъ типъ, какъ Еммануилъ, въ сказанномъ кругъ, несомомъ херувимами, съ тетра морфомъ въ десницъ, то есть, съ группою четырехъ символовъ Евангелистовъ въ сокращеніи 1). Надъ Нимъ тоже въ кругахъ Духъ Святый и Богъ Отецъ, всё вмёстё составляють св. Троицу; по сторонамъ по ангелу держать солнце и луну. Во вторыхъ, подъ кругомъ, Христосъ стоить во гробъ, обнимаемый Богородицею; это Не рыдай мене Мати, переводъ господствующій въ итальянскихъ школахъ XV в., особенно въ Ломбардской и Умбрійской. Въ третьихъ, внизу на лѣво, Христосъ, въ воинскомъ доспаха и съ мечемъ сидить на креста, водруженномъ на груди низверженнаго Ада. Въ панданъ съ этимъ изображеньемъ, Смерть тдетъ на львь по тыламъ мертвецовъ, которые побдають звъри и хищныя птицы. Въ храминахъ по сторонамъ Тронцы по стоящему ангелу. Въ переводъ у

<sup>1)</sup> Twining, Symbols and emblems of early and med. Christ. art. 1852. Ta6s. 50.



2. СДИНОРОДНЫЙ СЫНБ-СЛОВО БОЖІС. (рисун. XVII выжа)

\_

Даженкура, одинъ изъ нихъ держитъ чашу, другой дискъ; на иконъ, въ собранія член. Общества Древи. Русск, Искусства А. Е. Сорокина, оба ангела въ приподнятыхъ рукахъ держатъ по диску, а одинъ изъ нихъ въ другой рукћ имћетъ кадило; по внымъ переводамъ оба держать по ковчежцу. Въ приложенномъ здёсь рисункт оба ангела съ пустыми руками-переводъ, ясно указывающій на различіе редакцій въ этомъ отношенів. Любопытную особенность предлагаеть переводь по Филимоновскому рисунку начала XVII в. Вместо двухъ ангеловъ — въ одной храмине сидитъ Богородица, а въ другой — идеть ангель съ кадиломъ. Троякое присутствие Інсуса Христа означаеть троякую вдею: о Господі Когі въ Тровці, его милосердів и о побіді Креста налъ смертію. Полное объясненіе этого сюжета можно получить изъ надинсей надъ отдъльными его частями. Въ Клинцовскомъ подлинникъ читается: «А что Спасъ сидить на херувимахъ, въ кругу его писано: сѣдяй на херувимахъ, видяй бездны, промышляяй всяческая, устрашаяй враги, и возносяй смпренныя духомъ. На правой сторонь ангелу, что чашу держить: чаша гивва Божія вина не растворенца, исполнь растворенія. Милосердію (т. е. изображенію Христа, стоящаго во гробъ) подпись: Лушу свою за други своя положи. А что Спась сидить на кресть вооружень, а тому подпись: смертію на смерть наступи, единь сый святыя Тропцы, спрославляемъ отцу и Святому Духу, спаси насъ. За темъ же Спасомъ на поле: Понпрая сопротивныя, обнажая оружіе на враги. Надъ Херувимомъ подинсь: Херувимъ трясый землю, подвизая преисподняя. Смерти подпись: Последній врагъ, смерть всепагубная. За смертію на поль подпись: Вся мимо ндуть, а словеса Божія не имутъ препти. Надъ птицами и надъзвърьми подпись: итицы небесныя п зваріс, пріндите спасти талеса мертвыхъ. Духу Святому подпись: Духъ сый вопстину, Духъ животворящъ всяку тварь». Подписи въ переводъ у Дажепкура пъсколько отличаются отъ этихъ. Надъвсею иконою подпись: Единородный сынъ Слово Божіе, безсмертепъ и безначаленъ и приспосущъ сый Сынъ Отцу — соответствуетъ изображенію Тронцы. Подпись: Взыде Господь отъ Сіона и глагола отъ Герусалима и разсуди люди въ юдоли-присовокупляеть къ этому сюжету пдею о страшномъ судѣ. Такимъ образомъ, эти двѣ иконы: Почи Богъ и Едипородный Сынъ соответствують между собою какъ начало и конецъ міру, сближеніе которыхъ въ одномъ представленін было любимою темою въ среднев вковомъ пскусств в. — Подипси на рисупк в начала XVII в. Вверху падъ Христомъ въ Тропца: Гласъ отъ Сіопа и Богъ явися яко человькъ, воплотися отъ святыя Богородицы. Надъ Богородицею въ храминь: Богородица бяше на престоль съдяще, видяще сына своего и Бога и славу, и вся мимо идетъ, слово Божіе не имать преити. Надъ ангеломъ съ кадиломъ (вм. сосуда въ переводѣ у Даженкура): чаша гнѣва Божія и проч. 1).

Тамъ, гдѣ представлялась возможность, одновременно съ иконописью миніатюрною, производилась и иконопись въ большихъ размѣрахъ, съ фигурами въ натуральную величину и даже больше натуральныхъ размѣровъ, въ расписываньи иконостасовъ и стѣнъ каменныхъ церквей какъ внутри, такъ и снаружи, особенно въ Москвѣ и въ нѣкоторыхъ монастыряхъ; но письмо миніатюрное господствовало, столько же вызываемое общею потребностью, сколько и удобное для ограниченныхъ средствъ русскаго искусства.

Потому эта миніатюрная иконопись особенно процвѣтала въ самой популярной и самой національной изъ школъ древне-русской иконописи, именно въ школѣ Строгановской, связанной съ Новгородскою самымъ происхожденьемъ своимъ въ XVI в. изъ Устюга. Чтобъ оцѣнить достоинство иконъ мелкаго письма этой школы, надобно ихъ разсматривать вблизи, какъ мипіатюру въ книгѣ, даже въ увеличительное стекло. Въ этой, такъ сказать, ювелирной работѣ, испещренной яркими красками, будто эмаль, художественное достоинство Строгановскаго письма не подлежитъ сомнѣнію.

По общему ходу историческаго развитія, Москва не раньше XVII стольтія могла образовать свои собственныя иконописныя школы. Какъ средоточіе, куда царственные собиратели земли русской отовсюду изъ старыхъ городовь пересаживали зачатки прежней исторической жизни, Москва и въ школь такъ называемыхъ царскихъ иконописцевъ осталась върна своему назначеню, набирая этихъ мастеровъ изъ разныхъ городовъ и монастырей и возводя ихъ въ почетное званіе жалованныхъ и кормовыхъ иконописцевъ.

Теперь следуеть сказать несколько словь о томъ, въ какомъ смысле надобно понимать такъ называемыя школы русской иконописи. Художественныя школы, какъ оне развились на западе, собственно стали тамъ возможны только тогда, когда съ XIV в. начали обнаруживаться въ искусстве известныя направленія, проложенныя художественною личностію, которая, увлекая за собою толпу учениковъ, образуеть около себя школу. Итальянскій живописецъ Ченнини, XIV в., изъ школы Джіоттовой, въ своемъ трактате объ искусстве (о чемъ подробне будеть речь впереди) уже

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Замвчаніе, сділанное г. Ровинскимъ въ «Исторіи русск. школь иконописанія» на стр. 15, о томъ, что въ иконі Единородный Сыне встрічается рисунокъ Чимабуэ — требуеть фактическаго доказательства. Въ Италіи ни въ XIII в. ни послі, такіе сюжеты не писались. Сродство могло быть только въ изображеніи Спасителя, стоящаго во гробі, о чемъ и замічено нами.

сов'туетъ мастерамъ не подражать безъ разбору, а избирать себ'є одного мастера по собственному влеченію и вкусу, и ему сл'єдовать 1). Такъ образовались въ Италіи въ XV в. школы Флорентійская, Ломбардо-Венеціанская, Умбрійская, потомъ въ XVI в. школы Леонардо-да-Винчи, Рафаэля, Тиціана и проч. Напротивъ того, такъ называемыя школы русской иконописи опредёлились не личнымъ характеромъ мастеровъ — основателей этихъ школъ, не особенностями художественнаго направленія, а внёшними случайными обстоятельствами. Строгановская школа получила свое названіе отъ фамиліи именитыхъ людей Строгановыхъ; Царская школа им'єла видъ бол'є учрежденія оффиціальнаго, нежели собственно художественнаго; школы монастырскія, сельскія назывались такъ потому, что были заводимы въ монастыряхъ, селахъ. Отсутствіе того разв'єтвленія художественныхъ направленій, которое сдёлало возможнымъ и необходимымъ школы на западѣ, опредёлялось самою сущностью русской иконописи.

Религіозный принципъ въ наиболье вырномъ воспроизведеніи преданія, обычаемъ и върованьями въ ней вкоренившійся, и потомъ какъ бы узаконенный предписаніями Стоглава, останавливаль развитіе художественныхъ личностей, и тъмъ самымъ подагалъ преграду въ развитіи ея по школамъ; потому что съ понятіемъ о художественной школь непремьно соединяется мысль о самостоятельномъ, личномъ выражении извъстнаго направления, или въ выборт болте любимыхъ сюжетовъ, или въ новомъ способт ихъ представленія, въ большей или меньшей идеализаціи или натурализм в т. п. Напротивъ того, наши иконники, какого бы названія они ни были, Новгородскіе, Строгановскіе или Московскіе, были обязаны писать такъ, какъ, по преданью, писали лучшіе изъ древнихъ мастеровъ, а своихъ догадокъ и своемыслія въ иконное писаніе не вносить. Они могли отличаться только худшимъ или лучшимъ воспроизведеньемъ преданья, писать иконы крупнѣе или мельче, бол'те или мен'те тщательно ихъ отд'тывать, бол'те или мен'те соблюдать естественную пропорцію фигуръ, болье или менье употреблять ту или другую краску, жолтую или зеленую, свётлую или темную; то естьотличіе между ними состояло не столько въ положительныхъ качествахъ, которыя онредёляли бы въ равной степени достоинство различныхъ направленій иконописи, сколько въ качествахъ отрицательныхъ, состоявшихъ въ больших в или меньших в недостатках в каждой изь такъ называемых в школъ нашей иконописи. Въ доказательство, прочтите, напримъръ, слъдующія характеристики въ лучшемъ изъ всъхъ сочиненій о русской иконописи, въ изследования г. Ровинскаго, помещенномъ въ VIII томе записокъ Петерб.

<sup>1)</sup> Въ главъ XXVII этого трактата.

Археол. Общества: «Отличительные признаки Новгородскаго письма составляють: рисунокъ рѣзкій, длинный, прямыми чертами; фигуры по большой части короткія, въ 7 и въ  $7^{1}/_{\bullet}$  головъ; лицо длинное, носъ спущенъ на губы; ризы писаны въ двъ краски, или раздълены толстыми чертами, бълилами и черпилами» — однимъ словомъ цълый рядъ недостатковъ, выказывающихъ отсутствіе артистическаго умінья, вкуса и природы, выдается за характеристику такой знаменитой школы, какъ новгородская. — Или: въ мелкихъ иконахъ Новгородскаго письма «замътна большая пестрота, происходящая отъ чрезмърнаго употребленія празелени и киновари».... «Къ этому разряду Новгородскихъ писемъ надо отнести иконы, писанныя почти безъ тъней. Лица въ нихъ покрыты темною празеленью, безъ затънки и оживки, иногда даже безъ движекъ; ризы безъ пробъловъ, раздълены черными чертами».... «Въ иконахъ Новгородскаго письма третьяго разряда преобладаеть вохра: лица желтыя» и проч. Хотя авторъ отдаетъ должную справедливость Строгановскимъ иконникамъ, которые действительно внесли въ нашу иконопись, некоторую художественность, но и они сначала писали «лица темнозеленаго цвъта, почти безъ оживки. Ризы по большой части безъ пробъловъ, раздълены чертами, бълилами и чернилами». Даже въ лучшихъ Строгановскихъ письмахъ, въ такъ называемыхъ вторыхъ, не смотря на живость и яркость колорита, г. Ровинскій отличительною характеристикою ставить длинныя фигуры. Но особенно видны недостатки Строгановскихъ писемъ изъ слъдующаго сравненія ихъ съ Московскими старыми: «Строгановскія иконы выше Московскихъ по отделке, но въ Московскихъ более живописи, складки въ одеждахъ иногда довольно удачны, а въ раскраскъ палать видна попытка представить ихъ въ перспективъ»; между тъмъ какъ палаты на Строгановскихъ иконахъ, хотя и очень красивы, но съ большими затъями. Впрочемъ и Московскія письма первой половины XVII в. «совершенно желтыя, вохра въ лицахъ, вохра въ ризахъ, вохра въ палатахъ, свътъ вохра». Хотя гораздо снисходительнъе г-на Ровинскаго смотрить на нашу иконопись архимандритъ Макарій, но и онъ, выставляя на видъ ея неоспоримыя достоинства, завъщанныя древнимъ преданіемъ, и свято сохраненныя, все же характеризуеть Новгородскія письма такими особенностями, которыя принадлежать крайне неразвитому состоянію искусства, бѣднаго техникою и чуждаго первымъ условіямъ изящнаго вкуса, воспитаннаго изученіемъ природы и художественныхъ образцовъ. «Къ отличительнымъ признакамъ Новгородскаго иконописанія—говорить онъ 1)—относится преиму-

<sup>1)</sup> Археол. описаніе церкови. древност. въ Новгородъ. II, 26-28.

щественно то, что въ его изображенияхъ и особенно въ ликахъ святыхъ заметно более строгости, чемъ умиленія, но такъ что въ нихъ являются жители именно горняго міра, а не земнаго. Этимъ самымъ оно подходить ближе къ греческой иконописи, чемъ къ Московской, отличающейся светлымъ кодоритомъ и умиленіемъ въ лицахъ, и чёмъ къ Строгановской, отличающейся точностью обрисовки, разнообразіемъ въ лицахъ и яркостію красокъ».... «Отступленіе отъ подлинниковъ (т. е. отъ греческихъ образцовъ) заключается въ томъ, что Новгородскій пошибъ не имбеть той тщательной отдълки, плавки письма, чистой и ровной, какими отличаются произведенія греческія. Здёсь нёть и той смелой творческой кисти и той тщательности въ раздъль линій, въ отдълкъ волосъ на головь и бородь, какія усматриваемъ на византійскихъ иконахъ. Наконецъ самыя краски не имфють той яркости, какую имфють онф на иконахъ древняго греческаго письма». — То есть, по самому снисходительному мибнію автора, Новгородскія письма преддагають слабую копію съ писемь греческихь, погрешительную въ рисункъ н колорить; а въ письмахъ Строгановскихъ и Московскихъ замъчается незначительный шагъ впередъ въ разнообразіи очерковъ и въ живости красокъ. Что же касается до греческаго искусства, то его цвътущая нора на Руси была только въ XI и XII столетіяхъ. Съ техъ поръ и само оно постепенно надало ниже и ниже, и вліяніе его на русскихъ мастеровъ становидось слабъе, по мъръ того, какъ ръже дълались сношенія Руси съ Греціею. Хотя еще въ XIV и даже въ XV в. упоминаются на Руси греческіе мастера, писавшіе иконы и им'євшіе у себя учениковъ русскихъ, хотя и въ последствін, въ XVI и XVII столетіяхъ доходили къ намъ греческія иконы, писанныя въ восточныхъ монастыряхъ, на Афонт, но все немногое, что осталось намъ греческаго отъ этихъ стольтій, такъ незначительно въ художественномъ отношеніи, что имбеть цену только потому, насколько эти греческія произведенья, писанныя по старой рутинь, могуть напомнить собою ть лучшіе образцы, отъ которыхъ они ведуть свое происхожденіе черезъ десятыя руки. Не было уже ни творчества, ни жизненности въ этихъ произведеньяхъ монастырскаго, аскетическаго воображенія; если же они оказывались лучше изділій русскихъ, то единственно по вибшней техникі, которая, въ греческихъ монастыряхъ, по преданію издавна велась отъ покольнія къ покольнію. Именно въ этомъ только отношенів и могли имѣть цѣну тѣ заѣзжіе Греки, которые въ XIV и XV стольтіяхъ учили русскихъ мастеровъ. Лучшимъ доказательствомъ безплодности позднъйшаго греческаго искусства, закоснѣвшаго въ монастырскомъ стилѣ Аоонской Горы, служить тоть факть, что ни оть этихъ стольтій, ни оть позднъйшихъ, ничего не осталось на Руси изъ произведеній греческой иконописи, что заслуживало бы особеннаго вниманія въ художественномъ отношеніи.

И такъ, наша иконопись въ XVI и XVII стольтіяхъ оставалась на низшей степени своего художественнаго развитія. Стремясь къ высокой цъли выраженія религіозныхъ идей, въ представленіи Божества и святыхъ по образу и по подобію, какъ выражается Стоглавъ, она не имѣла необходимыхъ средствъ къ достиженію этой цѣли, ни правильнаго рисунка, ни перспективы, ни колорита, осмысленнаго свѣтло-тѣнью. Поставляя себѣ правиломъ изображеніе Божества въ его человѣческомъ воплощеніи, она не знала человѣка и не догадывалась о необходимости изучать его внѣшнія формы съ натуры. Имѣя своимъ назначеніемъ воспроизводить лики святыхъ, апостоловъ, пророковъ и мучениковъ, по ихъ существу, согласно дѣйствительности, т. е. каковы они были при жизни, это искусство вмѣстѣ съ тѣмъ какъ бы боялось дѣйствительности, не находя необходимымъ брать у нея уроки въ правильномъ начертаніи рукъ и ногъ, въ естественной постановкѣ фигуръ и въ ихъ движеніяхъ, соотвѣтствующихъ законамъ природы и душевному расположенію.

По своимъ принципамъ, какъ увидимъ ниже, наша иконопись не должна была чуждаться портрета, и она дъйствительно его не чуждалась, какъ это, напримъръ, можно видъть на одной иконъ Новгородскаго письма конца XV в., съ портретными изображеньями цълой фамиліи молящихся лицъ, означенныхъ поименно ¹). Иконописцамъ даже вмънлось въ обязанность писать портреты новыхъ угодниковъ русскихъ, XV, XVI и XVII в., современниковъ самимъ мастерамъ. Но это обыкновенно дълалось по смерти самихъ угодниковъ, по воспоминанію, иногда даже по разсказу очевидцевъ, съ которымъ долженъ былъ согласоваться портретистъ. Такой портреть, составленный по соображеніямъ съ общими очертаньями и характеромъ угодника, ставился на его гробницъ. То есть, дъйствительность должна была перейти въ въчность, вмъстъ съ жизненностью должна была утратить всъ индивидуальныя подробности портрета, она должна была скрыться отъ глазъ иконописца подъ завъсою смерти, чтобъ стать предметомъ его, такъ сказать, портретнаго изображенья.

Это неразръшимое противоръчіе между задачею иконописи воспроизводить портреты священных эличностей по существу, по образу и подобію, и между полнымъ забвеніемъ иконописцами дъйствительности, заслуживаеть особеннаго вниманія въ разсужденіи этого искусства.

Другой, не меньше того характеристическій принципъ, наслідованный

<sup>1)</sup> Макарія, Арх. опис. церк. др. въ Новг. Ц. 79.

нашею иконописью отъ позднъйшаго византійскаго искусства, измельчавшаго въ монастыряхъ, состоитъ въ избъжани наготы человъческихъ фигуръ. Согласный съ скромностью и важностью церковнаго стиля, этотъ принципъ быль вибстб съ темъ вреденъ для иконописи въ отношении художественномъ: потому что только на обнаженныхъ фигурахъ мастеръ можеть выучиться правильности рисунка и върности въ постановкъ и движеніи фигуръ. Правильность и естественность драпированной фигуры проверяется соответствующею ей въ положеніи и въ движеніяхъ обнаженною. Потому лучшіе художники на западъ въ XVI в. сочиняли свои картины сначала въ обнаженныхъ фигурахъ, и потомъ ихъ драпировали одеждою. Отвращение отъ действительности подкреплялось въ душе русскаго иконописца ложнымъ стыдомъ передъ наготою; потому онъ долженъ былъ бороться съ непобъдимыми для него затрудненьями, когда, по принятымъ правиламъ, ему приходилось писать нагія или полуобнаженныя фигуры Адама и Евы или Спасителя въ крещеніи и распятіи. По такимъ фигурамъ можно всего лучше судить о безпомощности иконописца, предоставленнаго въ своихъ техническихъ средствахъ себѣ самому, безъ помощи натуры.

Не по одной благочестивой мечтательности, переселявшей воображение въ горній міръ, иконопись чуждалась дъйствительности, но и потому, что должна была существовать безъ пособій скульптуры, свободное развитіе которой воспрещалось самими догматами церкви. Въ старину этотъ недостатокъ вовсе не былъ чувствителенъ на Руси, которая не наслъдовала отъ античнаго міра греческихъ и римскихъ развалинъ, украшенныхъ классическими статуями и рельефами.

Статуя, по своимъ осязаемымъ, чувственнымъ формамъ, ставитъ художника лицомъ къ лицу съ природою, оппибка противъ которой рѣже бросается въ глаза человѣку, даже вовсе неразвитому, въ фигурѣ округленной, съ осязаемыми членами, съ выдающимся впередъ носомъ и углубленными впадинами глазъ, нежели въ фигурѣ, начертанной на плоскости. Статуя не только служила повѣркою правильности рисунка въ живописи, но и давала ей своими внадинами и выдающимися частями и вообще своею округленностью тотъ рельефъ и ту свѣто-тѣнь, въ которыхъ сближаются впечатъѣнія отъ живописи и отъ скульптуры. На западѣ успѣхи живописи состояли въ тѣсной связи съ вліяніемъ на нее скульптуры. Цвѣтущій вѣкъ готыческаго стиля, именно ХІП-й, кромѣ возвышенности религіозныхъ идей въ архитектурныхъ линіяхъ, особенно знаменитъ безчисленными произведеньями скульптуры, въ статуяхъ и колоссальныхъ рельефахъ, украшающихъ внѣшнія стѣны и порталы готическихъ храмовъ. Великій успѣхъ въ исторіи искусства того времени состоялъ въ геніальной смѣлости претво-

рить чувственность античной пластики въ соотвётствующія христіянству благочестивыя формы. Какъ византійская мозаика, своимъ золотымъ полемъ и яркими изображеньями до безконечности раздвигала для фантазіи внутреннее святилище храма позади одтаря; такъ сотни окаменёлыхъ священныхъ ликовъ, снаружи готическихъ храмовъ, отовсюду выступая изъ стёнъ, поднимаясь выше и выше, и восходя подъ самыя стрёлки зданія, стремящіяся къ облакамъ, оживляютъ и одухотворяютъ весь храмъ и преобразуютъ его для благочестивой толпы въ колоссальное изображеніе молитвы, въ которой помышленія о священныхъ событіяхъ и лицахъ на вёки приняли монументальную форму пластическаго спокойствія.

Мастера, сооружавшие соборы, были вмёсть и скульпторами и рисовалыщиками. Черченіе плановъ воспитывало ихъ въ перспективь, а рисунки для статуй и рельефовъ были школою для живописи. По счастію до насъ дошоль цёлый портфейль рисунковь, съ объясненіями, одного французскаго архитектора XIII в. по имени Вилляра Оннекура (Villard de Honnecourt), теперь весь изданный въ точныхъ снимкахъ 1). Между планами и очерками собственнаго сочиненія, Вилляръ оставиль по себ'є нісколько снимковъ съ разныхъ церковныхъ зданій изъ Реймса, Камбре, Лаона, а также съ произведеній скульптуры, не только среднев вковой, но и античной, классической, которую онъ въ своемъ наивномъ невъдъніи называеть сарацинскою. Такъ какъ архитектура раньше другихъ искусствъ достигла совершенства, то Вилляръ является почти безукоризненнымъ въ своихъ архитектурныхъ чертежахъ. Хотя прочіе его рисунки значительно слабъе архитектурныхъ, но для исторіи искусства не меньше этихъ носледнихъ важны потому, что взъ нихъ видно стремление художника ХШ в, къ изучению природы, въ копированіи съ натуры человіческих фигуръ и звірей. Такъ между прочимъ нарисоваль онъ льва съ натуры, свидетельствуя о томъ собственноручною подписью на самомъ рисункъ. Левъ на цъпи, прикръпленной къ колу, вытянулъ морду впередъ, положивъ ее на переднія лапы. Рисунокъ писанъ въ длину животнаго. На другомъ рисункъ левъ изображенъ en face, съ явнымъ намфреніемъ художника изучить предметы съ разныхъ сторонъ. Также еп face, съ головы въ раккурсъ, написалъ онъ лошадь. Въ его человъческихъ фигурахъ много вкуса и пластическаго изящества, наноминающаго современныя художнику статуи на готическихъ порталахъ. Въ отношении истории искусства особенно заслуживають вниманія его попытки писать обнаженныя человіческія фигуры, съ очевидною цілью научиться правильности рисунка, чтобъ потомъ эти фигуры драпировать, такъ какъ въ искусстве его времени

<sup>1)</sup> Album de Villard de Honnecourt, par Alfr. Darcel. Paris. 1858.

человъческая нагота вообще воспрещалась.—Въ Италіи первыя проявленія самостоятельнаго изящества въ живописи, къ концу XIII и въ пачаль XIV в., т. е. во время Джіотто и его учениковъ, соотвътствують блистательнымъ успъхамъ, сдъланнымъ въ тоже самое время въ скульптуръ Николаемъ Пизанскимъ и его школою. До Джіотто, въ Италіи XIII в., какъ у насъ въ XVI и XVII стольтіяхъ, живопись отличалась благочестіемъ, величавостью, умиленіемъ, глубиною мысли и чувства, но пе доставало ей природы и свободы художественнаго творчества. То и другое дано было ей этимъ великимъ современникомъ Данта.

Впрочемъ, если скульптура не оказала своего благотворнаго вліянія на успъхи нашей иконописи, если наши иконописцы, лишенные пособія этого искусства, не могли сблизиться съ натурою, для того чтобъ почерпать изъ нея новые и свъжіе элементы для своего творчества; все же надобно помнить, что начатки скульптурных в формъ даны были нашему древнему искусству, и они не изсякали до поздитишаго времени, но, остановленные въ своемъ развитіи, не могли принести техъ блистательныхъ плодовъ, какіе мы видимъ въ скульптурѣ готической и Пизанской. Во-первыхъ, рельефныя работы на металл'ь и дерев'ь были у насъ очень распространены, и металлическіе складни, какъ было замічено, пользовались и доселів пользуются на Руси большею популярностью. Но эти изділія, мелкія и въ рельефахъ самыхъ плоскихъ, не могли пробудить въ мастерахъ чувства природы, какъ оно естественно пробуждается, когда художникъ лёпитъ цёлую статую, въ натуральную величину. Во-вторыхъ, всякій, знакомый съ исторією искусства, не можеть не усмотрѣть въ основѣ нашей иконописи очевидное вліяніе скульптурных формъ, и именно въ отсутствіи ландшафта и того, что въ картинъ называется воздухомъ, въ изображении горъ, деревъ, травъ, зданій, на манеръ старинныхъ рельефовъ, въ постановкъ фигуры на золотомъ или одноцвътномъ полъ, будто статуи, наконецъ въ первобытномъ способъ громоздить разныя событія на одной и той же доскъ, безъ соблюденья перспективы и единства времени и мъста, какъ это было принято на рельефахъ древнихъ саркофаговъ и диптиховъ, о чемъ будетъ сказано въ последствіи, и какъ это употребляется на русскихъ складняхъ. Но эти пластическіе элементы вошли въ наше искусство только по преданью отъ греческаго, гдф они имѣли нѣкогда свою живучесть и художественное значеніе; у насъ же, остановившись въ своемъ развитіи, способствовали только укорененію безвкусія въ ошибкахъ противъ перспективы, ландшафта и вообще противъ композиціи рисунка.

До крайней степени безвкусія дошло наше церковное искусство посл'єднихъ ста л'єть въ неуклюжемъ соединеніи формы пластической съ живопис-

ною, въ распространившемся повсюду обычат покрывать икопы такъ называемыми ризами, въ которыхъ сквозь металлическую доску, изрытую плохимъ рельефомъ, кое-гдт будто изъ прортат въ глубокихъ ямкахъ проглядываютъ лица, руки и ноги изображенныхъ на доскт фигуръ. Въ этомъ отношени наша старина зарекомендовала себя лучшимъ вкусомъ въ понимания художественныхъ формъ, отнесясь съ большимъ уважениемъ къ иконописи, въ употреблени только металлическаго оплечья, покрывающаго поля иконы.

Въ цвътущую эпоху христіанскаго искусства, какъ мы видимъ на западъ, всъ его отрасли, и живопись, и скульптура, и архитектура, не только одинаково стремятся къ одной цёли въ служеніи религіи, но и совокупно ндуть рука объ руку, соединяясь въ деятельности одного и того же лица, вибсть и живописца, и скульптора, и архитектора; и притомъ, такъ какъ сначала совершенствуется архитектура, то подъ ея господствомъ начинаютъ развиваться прочія искусства. Мы уже виділи отличнаго архитектора французскаго, въ XIII в., который быль вмёстё скульпторъ и искусный рисовальщикъ. Сверхъ того, въ своемъ альбомъ онъ предлагаетъ нъсколько рисунковъ и правилъ для механическихъ сооруженій помощію винтовъ и блоковъ, и, какъ человъкъ своего времени, углубляется въ ръшение философскаго вопроса о въчномъ движеніи. Въ Италіи XIV в. Джіотто не только писаль превосходныя иконы и върные портреты, но и ностроиль при Флорентійскомъ соборѣ колокольню и украсиль ее рельефами. Между его учениками были художники, которые соединяли въ своей даятельности вса эти три искусства, какъ Андрей Чіоне, прозванный Орканья. И чёмъ древнёе христіянское искусство, тімъ неразрывніе эта связь отдільных вего отраслей, подъ господствомъ архитектуры, какъ такой многообъемлющей формы, которая, въ сооружени храма, служить видимымъ символомъ церкви, какъ собранія в'трующихъ, а въ олгаръ, воздвигнутомъ на ракъ святаго мученика, предлагаетъ средоточіе ихъ молитвамъ. Мозаика и ствиная иконопись составляють какъ бы нераздёльное цёлое съ самымъ зданіемъ. Скульптурныя украшенія на капителяхъ колоннъ и на порталахъ, какъ живые члепы одного цълаго, будто выростая на камит, служать продолжениемъ архитектурныхъ частей, и ихъ завершають своими легкими формами. Такъ было и у насъ въ старину, когда подъ вліяніемъ греческихъ мастеровъ, строились въ XI и XII столътіяхъ древнъйшіе каменные соборы въ старыхъ городахъ удъльной Руси. Но по мъръ распространенья христіянскаго просвъщенія по глухимъ мѣстамъ, когда за недостаткомъ кирпича и камня, стали размножаться деревянныя церкви, та первобытная связь въ отрасляхъ искусства, сама собою должна была рушиться. Скульптура и мозаика пришли въ забвеніе. Оставалась одна иконопись, которая, безъ поддержки архитектурныхъ требованій, какъ мы видёли, утратила наконецъ свой монументальный характеръ и сократилась до миніатюры. Религіозный пуризмъ, сосредоточивающій благоговьйное вниманіе иконошисца на иконь, вмысть съ тымь удаляль его оть формъ прочихъ художествъ. Такъ, Романскій стиль архитектуры способствоваль размноженію прильповь, сь изображеньями животныхъ и разныхъ дивовищъ. Въ наставленіи иконописцу, ном'іщенномъ въ одномъ подлинникъ г. Большакова съ лицевыми святцами XVII в. между прочимъ запрешаются такія изображенья не только на церквахъ, но и на воротахъ домовъ: «надъ вратами же домовъ у православныхъ христіянъ воображаемыхъ звърей и зміевъ и ни какихъ невърныхъ храбрыхъ мужей поставляти не подобаетъ. Ставили бы надъ вратами у своихъ домовъ православные христіяне святыя иконы или честные кресты». Стиль Готическій развиль употребленіе въ храмахъ расписныхъ оконъ, въ которыхъ живопись становится въ нераздъльной связи съ архитектурою, озаряя внутренность зданія сквозь радужные переливы священныхъ изображеній. Напротивъ того въ томъ же наставленіи русскому иконописцу сказано: «на стекл'є святыхъ иконъ не писати и не воображати, понеже сія сокрушительна есть вещь» — то есть, матеріаль хрупкій. Какъ велико было разобщеніе между архитектурою и иконописью въ Москвъ XV и XVI стольтій, явствуеть наконець изъ того, что Русскіе цари и святители, при всемъ своемъ усердіи къ православію, находили возможнымъ поручать сооружение Московскихъ храмовъ католическимъ архитекторамъ.

Единственною связью отраслей искусства оставался иконостасъ, особенно въ обширныхъ храмахъ, съ его высокими тяблами, или ярусами, съ рамами для иконъ, съ столнами и вратами подъ сѣнію. Но этотъ въ высшей стенени важный предметъ въ русскомъ искусствѣ, доселѣ не довольно оцѣненный въ національномъ и художественномъ отношеніи, требуетъ особаго изслѣдованья.

И такъ, если позволительно сравнивать періоды въ историческомъ развитіи разныхъ народовъ, то наша иконопись въ ея цвѣтущую эпоху, отъ которой дошли до насъ ея луншіе образцы, т. е. XVI и XVII столѣтій, соотвѣтствуетъ состоянію искусства на западѣ въ XIII вѣкѣ, и не столько во Франціи, гдѣ въ это время готическая скульптура дала новый толчекъ успѣхамъ искусства, сколько въ Италіи, которая до половины сказаннаго столѣтія представляетъ такое же, какъ у насъ въ XVI и XVII столѣтіяхъ смутное броженіе элементовъ, объясняемое историками со временъ Вазари, хотя и не вполнѣ справедливо, Византійскимъ вліяніемъ.

При такомъ первобытномъ состояніи искусства на Руси не могли, какъ замѣчено было выше, образоваться самостоятельныя школы иконописи. Ока-

зались только некоторыя различія въ внешнихъ, такъ сказать, ремесленныхъ пріемахъ, которые у иконописцевъ слывуть подъ именемъ пошибовъ.

Болье или менье удачныя техническія средства этихъ пошибовъ, въ симметрическомъ наложеніи складокъ одежды, въ движкахъ обнаженныхъ частей фигуры, въ условномъ расположеніи оживокъ на лиць, въ тщательной отдыкь волось на головь и бородь, въ условныхъ, принятыхъ обычаемъ завиткахъ и въ симметрически расположенныхъ прядяхъ волосъ, всь эти средства имъли одну общую имъ цъль—держаться одного и того же стиля, полу-византійскаго, полу-русскаго, или точнье—позднъйшаго Византійскаго испорченнаго неискусною и грубою рукою на Руси, какъ мастера Романскаго стиля портили античныя формы древнехристіянскаго искусства. Уступая въ красоть и натуральности стилю древне-христіанскому и древне-Византійскому, этотъ Византійско-Русскій стиль оказался значительно выше Романскаго, потому что, связанный преданіемъ съ Византіею, ближе этого западнаго варварскаго стиля стоялъ къ лучшимъ источникамъ древне-христіянскаго искусства.

Однообразіе и неразвитость религіознаго, полу-византійскаго стиля разныхъ пошибовъ русской иконописи вполнъ соотвътствуетъ такому же коснѣнію древней Руси до XVII стольтія и въ литературномъ и вообще въ умственномъ отношенія; потому что въ исторіи просвіщенія образовательныя искусства развивались и усовершенствовались всегда въ тесной связи съ литературою и поэзіею. Первые проблески духовнаго освобожденія отъ среднев вковаго нев вжества, заметные и въ лирике трубадуровъ и миннезингеровъ, и въ важныхъ и шутливыхъ разсказахъ труверовъ, и въ народныхъ сценическихъ представленіяхъ, разыгрываемыхъ на городскихъ площадяхъ, и въ богословскихъ преніяхъ и въ ересяхъ, и въ схоластикъ университетскаго преподаванія, нашли себ'є въ XIII в. высшее проявленіе въ великих в созданіях в готическаго стиля, и городской соборь, какъ символь освобождающейся отъ феодальной тираніи общины, быль столько же результатомъ тогдашней науки и искусства, сколько и центромъ городской жизни съ ея треволненьями и забавами. Знаменитая эпоха Пизанской скульптуры и Джіоттовой школы живописи въ началь XIV в. есть вмысты съ тымъ н эпоха великаго творца Божественной Комедіи. Какъ самъ Данть умъль рисовать, такъ и современный ему живописецъ и его другъ Джіотто упражнялся въ сочиненіи стиховъ, и какъ онъ самъ, такъ и въ последствіи ученики его заимствовали сюжеты для своей живописи изъ поэмы великаго флорентійца, какъ бы соревнуя богословамъ, которые объясняли ее съ церковныхъ каоедрь. И въ следующихъ столетіяхъ искусство и наука съ поэзіею идутъ рука объ руку, такъ что рядъ великихъ открытій, которыми средніе вѣка

отдъляются отъ новыхъ, реформація и господство стиля Возрожденія только разныя стороны одного и того же результата, къ которому совокупными силами стремились и наука, и практическая жизнь, и искусство. Художники не переставали быть и поэтами и учеными. Леонардо-да-Винчи любилъ механику и оставилъ по себъ отличный трактатъ о живописи. Микель-Анджело былъ не только скульпторъ, живописецъ и архитекторъ, но и такой поэтъ, который своими сонетами занялъ бы далеко не послъднее мъсто между сочинителями этого популярнаго въ Италіи рода стихотвореній. Рафаэль тоже писалъ сонеты и усердно занимался классическою археологіею.

Напротивь того, на Руси въ XVI стольтій и въ первой половинь XVII-го, т. е. въ лучшую эпоху древне-русской иконописи, литература стояла на той же низкой степени, какъ и въ XII стольтій: тьже наивныя льтописи, тоть же перифразъ древнихъ богословскихъ писаній, таже витіеватость житій святыхъ, и тоже отсутствіе художественной поэзіи. Первобытность народной жизни однообразно отражается въ безыскусственныхъ былинахъ и пъсняхъ; первобытность христіянскаго просвъщенія — въ посильномъ наблюденіи церковныхъ догматовъ и преданій. Какъ простонародье ведетъ свои полуязыческіе обряды по своему полу-языческому календарю народныхъ годовщинъ; такъ люди грамотные отмъчають себъ каждый день соотвътствующимъ ему чтеніемъ памятей и поученій въ Прологь, въ этой настольной книгь нашихъ грамотныхъ предковъ, расположенной по мъсяцамъ и числамъ.

Русской иконописецъ временъ царя Ивана Васильевича Грознаго или Михаила Осодоровича быль такъ же мало развить въ умственномъ отношеніи, какъ витіеватый пропов'єдникъ XII в., Кириллъ Туровскій, усвоившій себъ всь пріемы византійскаго богословія, или какъ набожный странникъ игуменъ Даніилъ, въ томъже стольтіи ходившій въ Іерусалимъ поклониться святымъ мъстамъ. Какъ тогда, такъ и четыреста лътъ спустя, тъже умственные интересы, погруженные въ безотчетномъ върованьи, тоже отсутствіе средствъ къ развитію, таже безыскуственность въ жизни, таже письменность, неустановившаяся въ художественныя формы. Въ исторіи древнерусской литературы указывають на XII выкь, какъ на цвытущую эпоху, и въ Словь о Полку Игоревь видять ея высшее проявленіе; точно также можно бы и въ исторіи русскаго искусства высшіе его образцы видіть въ произведеньяхъ той же ранней эпохи, въ мозаикахъ и фрескахъ древибишихъ русскихъ церквей XI и XII в. Если это такъ, то все, что сделано было русскимъ искусствомъ въ следующія столетія до XVII в. будеть иметь такое же отношеніе къ этимъ раннимъ образцамъ, какъ житія святыхъ, писанныя въ XVI или XVII столетіяхъ, къ житію Өеодосія, образцовому въ

этомъ родъ произведенію, составленному Несторомъ, или какъ вялое сказаніе о Мамаевомъ Побоищъ къ превосходному Слову о Полку Игоревъ.

Недавно полагали, что до временъ Петра Великаго у насъ вовсе не было литературы. Относительно русскаго искусства и теперь большинство образованной публики того же мнѣпія. Однообразіе и неразвитость древней Руси вслѣдствіе многовѣковаго застоя, сравнительно съ быстрымъ развитіемъ запада, дали поводъ къ составленію такихъ взглядовъ на русскую литературу и искусство.

Но исторія неопровержимо доказываеть, какъ излишнее развитіе западнаго искусства повредило его религіозному направленію, какъ уже непосредственные ученики Рафаэля бросились въ грубый матеріализмъ и язычество, какъ самъ Микель-Анджело, завлекшись анатомією, исказиль въ своемъ страшномъ судѣ типъ Іисуса Христа, какъ реформація замѣнила глубину религіознаго вдохновенія пошлою сентиментальностью, и какъ наконецъ безсмысленны и жалки стали всѣ эти каррикатуры на святыню, которыя даже такими великими мастерами, какъ Рубенсъ и Рембрандтъ, были выдаваемы за иконы и предназначались для церковныхъ олгарей.

Все что было сделано западнымъ искусствомъ съ половины XVI в., можетъ иметъ неоспоримыя достоинства во всехъ другихъ отношеніяхъ, кроме религіознаго. Наша иконопись, въ своемъ многовековомъ косненіи, всеми своими недостатками искупила себе чистоту строгаго церковнаго стиля. Этого могла она достигнуть по пути только своей собственной исторіи, которая предохранила не отъ той заманчивой последовательности въ развитіи художественныхъ силъ, которую такъ блистательно открыло себе западное искусство въ готическомъ стиле и въ великихъ школахъ итальянской скульптуры и живописи XIV и XV столетій. Въ исторіи всякое позднейшее явленіе связано законами необходимой последовательности съ предыдущими: и мы не должны сожалеть, что у насъ не было Джіотто или Беато Анжелико Фьезолійскаго, потому что рано или поздно они привели бы за собою чувственную школу Венеціанскую и приторно-сентиментальную и изысканную Болонскую.

И такъ неразвитость нашей иконописи, въ художественномъ отношеніи, составляеть не только ея отличительный характеръ, но и ея превосходство передъ искусствомъ западнымъ въ отношеніи религіозномъ.

Въ наше просвъщенное время стали наконецъ отдавать должную справедливость раннимъ произведеньямъ грубаго средневъковаго искусства; и если Нъмцы и Французы съ уваженіемъ и любовью обращаются къ своимъ очень певзрачнымъ, часто уродливымъ миніатюрамъ и скульптурнымъ украшеніямъ такъ называемаго Романскаго стиля, искупающимъ въ глазахъ

знатоковъ свое безобразіе религіозною идеею и искренностью чувства; то въ глазахъ нашихъ соотечественниковъ еще большаго уваженія заслуживають произведенья древней русской иконописи, въ которыхъ жизненное броженіе формъ изящныхъ съ безобразными и наивная смёсь величія и красоты съ безвкусіемъ служатъ явнымъ признакомъ молодаго, свёжаго и неиспорченнаго роскошью искусства, когда оно, еще слабое и неопытное въ техническихъ средствахъ, отважно стремится къ достиженію высокихъ цёлей и въ неразвитости своихъ элементовъ является прямымъ выраженьемъ неистощимаго богатства идей, въ такой же неразвитости сомкнутаго въ таинственной области вёрованья.

Чтобы эта общая характеристика русской иконописи не оставалась голословною фразою, необходимо войти въ анализъ нѣкоторыхъ подробностей.

Какъ бы высоко ни цѣнилось художественное достоинство какой нибудь изъ старинныхъ русскихъ иконъ, никогда она не удовлетворитъ эстетически воспитаннаго вкуса, не только по своимъ ошибкамъ въ рисункъ и въ колорить, но и особенно по той дисгармоніи, какую всегда оказываеть на душу художественное произведенье, въ которомъ вибшняя красота принесена въ жертву религіозной идев, подчиненной богословскому ученію: такъ что, сравнивая съ живописью западною произведенія русской иконописи, мы можемъ говорить вообще о принципахъ этой последней, не ставя отдельныхъ ея экземпляровъ на ряду съ образцами знаменитыхъ мастеровъ западнаго искусства. И такъ, первый признакъ русской иконописи — отсутствіе сознательнаго стремленія къ изяществу. Она не знаеть и не хочеть знать красоты самой по себъ, и если спасается отъ безобразія, то потому только, что, будучи проникнута благоговъніемъ къ святости и божественности изображаемыхъ личностей, она сообщаетъ имъ какое то величіе, соотвътствующее въ иконъ благоговънію молящагося. Вслъдствіе этого, красоту замъняетъ она благородствомъ. Взгляните на лучшіе изъ лицевыхъ святцевъ XVI или XVII в.: при всей неуклюжести многихъ фигуръ въ постановкъ и движеніяхъ, при очевидныхъ ошибкахъ противъ природы, при невзрачности большой части лицъ, все же ни одному изъ тысячи изображеній не откажете въ томъ благородствъ характера, которое могъ сообщить имъ художникъ только подъ тъмъ условіемъ, когда самъ онъ быль глубоко проникнуть сознаніемъ святости изображаемыхъ имъ лицъ. Это художественные идеалы, высоко постановленные надъ всёмъ житейскимъ; идеалы, въ которыхъ русскій народъ выразиль свои понятія о человьческомъ достоинствь, и къ которымъ, вмёстё съ молитвою, обращался онъ, какъ къ образцамъ и руководителямъ въ своей жизни. И темъ дороже для насъ эти иконописные идеалы, что древняя Русь, до самаго XVII стольтія, за отсутствіемъ искусственной поэзін,

не знала других в поэтических в вдеаловь, кром' в полумиоических в личностей древняго богатырскаго эпоса, такъ-что только въ произведеньях вконониси наши предки вполи выразить свою творческую фантазію, вдохновленную христіанствомъ.

Чтобъ опредълять господствующій характерь этехъ еконопесныхъ идеадовъ, надобно обратить вниманіе на выборъ самыхъ сюжетовъ и на точку зренія, съ которой они изображались. Взгляните опять на лицевые святцы вле на любой изъ старинныхъ иконостасовъ, и тотчасъ же увидите, какія личности болье господствують въ нашей иконописи, юныя и свыжія, или старческія и вэможденныя, красивыя и женственныя или мужественныя и строгія? Во-первыхъ, вы зам'єтите, что иконопись предпочитаетъ мужскіе ндеалы женскимъ, придавая большее разнообразіе первымъ, и не умѣя и не желая взображать женскую красоту в грацію, такъ что женскія фигуры въ нашей иконошиси вообще незначительны, мало развиты и однообразны. Вовторыхъ, изъ мужскихъ фигуръ лучше удаются старческія или по крайней мёрё вредыя, характеры вполее сложившеся, лица съ бородою, которую такъ любить разнообразить наша иконопись, и съ рёзкими очертаньями, придающими иконописному типу индивидуальность портрета, какъ это можно видёть напримъръ изъ приложеннаго здъсь снимка (рис. 3) съ фотографической копіи иконы Николая Чудотворца, известной подъ названіемъ келейной иконы Преп. Сергія Радонежскаго. Описаніе этого особенно популярнаго на Руси иконописнаго типа помъщено ниже, гдъ говорится о подлинникахъ. Менъе удаются юноши, потому что ихъ очертанія, по неопредёленности нёжныхъ, переливающихся линій, сближаются съ дівическими. Впрочемъ, изображенья ангеловъ нередко являются въ нашей иконошиси замечательнымъ въ этомъ отношеніи исключеніемъ, удивляя необыкновеннымъ благородствомъ своей неземной натуры. — Еще меньше мужскихъ юношескихъ фигуръ, удаются фигуры детскія, для взображенія которыхъ требуется еще больше нежности и мягкости, нежели въ фигурахъ женственныхъ. Эту сторону нашей нконописи лучше всего можно оценить въ изображенияхъ Христа-младенца, который обыкновенно больше походить на маленькаго взрослаго человіка, съ рёзкими чертами вполне сложившагося характера, какъ бы для выраженія той богословской иден, что Предвічный младенець, не разділяя съ смертными слабостей дътскаго возраста, и въ младенческомъ своемъ образъ являеть строгій характерь искупителя и небеснаго Судіи.

Потому, въ изображени Богородицы съ Христомъ младенцемъ, иконопись избёгаетъ намековъ на природныя, наивныя отношенія, въ которыхъ съ такою грацією высказываются нёжные инстинкты между обыкновенными матерыми и ихъ дётьми. Древній типъ Богородицы Млекопита тельницы,



3. Икона Св. Николая Чудотворца, по преданію — келейная Препод. Сергія Радонежскаго.

общій западу и востоку, на запад'є получить самое разнообразное развитіе; на восток'є же, хотя и сохранися, какъ остатокъ преданія, но мен'є занимать воображеніе художниковъ, нежели типъ строгій, отр'єшенный отъ всякихъ намековъ на земныя отношенія между матерью и ея младенцемъ. Съ этою цілью, Богородица изображается въ нашей иконописи бол'є задумчивою и углубленною въ себя, нежели внимательною къ носимому ею, и только наклоненіемъ головы иногда сопровождаеть она выраженіе на лиціє какогото скорбнаго предчувствія, обыкновенно называемое умиленіемъ. Вообще въ ней слишкомъ много мужественнаго и строгаго, чтобъ могла она низойти до слабостей материнскаго сердца, равно какъ въ самомъ Младенціє столько возмужалаго и зр'єлаго, что съ его величіемъ была бы уже несовм'єстна р'єзвая игривость неразумнаго младенца; для этого и изображается онъ обыкновенно ребенкомъ не самаго ранняго возраста, а уже н'єсколько развившимся, чтобы зр'єлость господствующей въ его лиціє мысли мен'єє противорічила д'єтской фигур'є.

Отрешенность отъ житейскихъ условій, принятая за принципъ въ нашей иконописи, выразилась въ этой священной группе заменою семейныхъ увъ неземнымъ союзомъ, въ которомъ Богоматерь представляется мистическимъ престоломъ, на которомъ возсёдаеть ея Божественный сынъ, благословляющій своею десницею. Эта мысль нашла себе самое полное выраженіе въ воиме такъ называемомъ Знаменіе, въ одномъ изъ древнейшихъ на Руси, местное чествованіе котораго съ раннихъ временъ Новгородъ раздёлять съ Асонскою Горою.

Если нашу иконопись въ группѣ Богоматери съ Христомъ-младенцемъ упрекають въ недостаткѣ жизненныхъ отношеній семейной любви; то еще большихъ упрековъ заслуживаетъ живопись западная въ тѣхъ крайностяхъ, до которыхъ она доходить въ изображеніи этихъ житейскихъ отношеній, заставляя Богородицу забавлять своего [Предвѣчнаго младенца птичкою или цвѣткомъ 1), кормить его ягодами и плодами 2), держать его у своихъ ногъ, въ то время, какъ онъ, хотя и граціозно, но неразумно рѣзвится, или обнимается и играетъ съ своимъ товарищемъ, маленькимъ Іоанномъ Предтечею. Самые ангелы, которыхъ католическое искусство часто вводить въ эту группу, играютъ роль слишкомъ наивную. Они забавляютъ Младенца не только музыкою, но и плодами, къ которымъ онъ простираетъ свои ручки 2). Уже и

<sup>1)</sup> Скульптурное изображеніе Мадонны съ цвёткомъ (Madonna del Fiore) Пизанской цикомы, въ церкви Madonna della Spina въ Пизё и на вратахъ Флорентійскаго собора.

Напр. Квентина Мессиса въ Берлинскомъ музей — Мадонна, кормящая Христа вилиния.

<sup>8)</sup> Мемлинга въ флорентійской галлерев Uffizi.

совившение въ одной картинъ Христа-младенца и дитяти Іоанна Предтечи съ ихъ святыми матерями, столь обыкновенное въ живописи католической. нарушаеть постороннею примесью идею о Предвечномъ Младение, носимомъ Богомитерью. Эта идея совсёмъ исчезаеть въ странномъ изображеніи, особенно распространенномъ въ древней живописи Голгандской и Кёльнской, и извистнаго подъ именемъ Святаго Родства (die heiligen Sippen). Богородица съ Христомъ-Младенцемъ седить окруженная детьми — будущими Апостолами съ ихъ матерями; повади стоять ихъ мужья. Дети играють въ нгрушки, дълять между собою дакомства, учатся у своихъ матерей читать 4). Правда, что свобода наивной фантазіи иногда внушала художникамъ самыя граціозныя идеи, какъ напримеръ, въ знаменитомъ Кельнскомъ образе Мадонны въ Саду Розъ: но вообще идея религіозная, возвышенная и строгая. погрязала въ мелочахъ дъйствительности, принимая характеръ сентиментальный в женоподобный, именно въ следствіе развитія женственнаго чувства въ Богоматери, какъ въ идеалъ всъхъ смертныхъ матерей. Этотъ принципъ имъетъ свою добрую сторону въ жизненности типа Богоматери, въ его применимости къ вседневной обстановке действительности, но вместе съ темъ предлагаеть для фантазіи слишкомъ заманчивый путь заглушить божественную идею житейскими мелочами.

Въ противоположность излишней строгости и мужественности, до которыхъ часто доводится типъ Богоматери въ русской иконописи, живопись западная наклонна къ излишней сентиментальности и женственности, которою эта живопись иногда будто намъренно играетъ. Въ этомъ отношеніи заслуживаетъ вниманія одинъ странный мистическій сюжеть, встръчающійся и въ итальянскомъ, и въ нъмецкомъ, даже въ чешскомъ искусствъ, и, кажется, особенно распространенный въ древне-голландскомъ. Это, если можно такъ выразиться, Женская Троица, состоящая въ изображеніи группы изъ трехъ фигуръ: Христосъ-Младенецъ сидить на рукахъ Богородицы, а сама Богородица, иногда какъ ребенокъ, иногда какъ взрослая дъвица, сидить на рукахъ своей Матери Анны. Особенно поражаетъ своей крайнею наивностью этотъ сюжетъ въ изображеніяхъ искусства неразвитаго, представляющаго Христа-Младенца въ видъ куклы, которою будто забавляется дъвочка, сидящая на рукахъ своей Матери э).

Чтобы изъять священныя изображенія изъ мелочной обстановки ежедневной жизни, наша иконошись возводить ихъ въ область молитвеннаго че-

<sup>1)</sup> Въ публичныхъ галлереяхъ Кёльна (№ 68), Антверпена (№ 74), Франкоурга на Майнъ (№ 155).

<sup>2)</sup> Напр. въ иконъ, изображающей Св. Бегу и Св. Анну, между женами, въ Большомъ Женскомъ монастыръ (Grande Beguinage) въ Гентъ.

ствованія. Величавыя фигуры Апостоловъ, Пророковъ и Праотцевъ, съ объихъ сторонъ ярусовъ иконостаса, съ благоговеніемъ молитвы притекають къ Госноду Богу, возсёдающему на престоле. Святые, въ лицевыхъ святцахъ, или молятся сами или благословляють обращающихся къ нимъ съ молитвою; иные держать въ рукахъ Св. Писаніе, въ видё книги или свитка съ начертаннымъ на немъ священнымъ текстомъ. Дюжиія, то есть, событія изъ ихъ жизни, остаются на заднемъ планё, и потому изображаются мелкимъ письмомъ кругомъ самого святаго, написаннаго въ значительно большихъ размёрахъ. Само собою разумёется, что молитвенное настроеніе налагаетъ замётную печать однообразія на всё эти священныя лица, за то предохраняетъ иконописца отъ паденія въ тривіальность и въ оскорбительную для релитіознаго чувства наивность, которыя неминуемо обнаружелись бы, еслибы его слабое и неразвитое искусство отказалось отъ служенія молитвё.

Однообразіе молитвенной постановки усиливается однообразіемъ разрядовъ, на которые дёлятся изображаемыя фигуры, въ ихъ опредёленныхъ преданіемъ костюмахъ: это праотцы, апостолы, мученики, святители, отшельники, монахи, цари и царицы и т. д. Присовокупленіе собственно русскихъ святыхъ къ циклу обще-христіанскому, заимствованному изъ Византіи, мало внесло разнообразія въ эту систему, какъ потому что русскіе святые писались на образецъ типовъ, заимствованныхъ изъ Византіи, такъ и потому, что кругъ русскихъ святыхъ ограничивается, за немногими исключеньями, князьями и монахами. Такъ какъ по средневёковому обычаю, свётскіе люди подъ конецъ своей жизни для спасенія души принимали монашескій чинъ, то и нёкоторые князья и княгини чествуются и изображаются святыми только въ ихъ монашескомъ видё, какъ напримёръ, Александръ Невскій 1), Петръ и Февронія Муромскіе.

Монастырское и аскетическое направленіе, вообще господствующее въ лицевыхъ русскихъ святцахъ, очевидно, указываетъ на ихъ развитіе подъ вдіяніемъ церковныхъ властей и монаховъ. Сношенія съ монастырями Аеонской Горы, хотя и не частыя, могли способствовать этому направленію. Отчужденіе иконописи отъ природы и отъ всего нѣжнаго, цвѣтущаго и молодаго соотвѣтствовало аскетическимъ идеямъ о покореніи плоти духу и о ея веможденіи и умершвленіи. Потому русская иконопись, давъ значительное деполненіе восточнымъ святцамъ типами аскетическими и монашескими, почти вовсе не развила русскихъ типовъ женскихъ, которыхъ въ нашихъ лицевыхъ святцахъ не насчитывается и до десятка. Этому взлишнему презрѣ-

<sup>1)</sup> Котораго новъйшіе живописцы, по незнанію иконописныхъ преданій, обыкновенно пишуть въ княжескомъ одъянія.

нію къ женщині на востокі опять противополагается направленіе католическое, которое, примиривъ съ догматами церкви віжливость къ дамамъ Трубадуровъ и Миннезенгеровъ, внушило Данту свою возлюбленную возвести въ мистическій образъ Богословія, и которое, создало Кьяру Ассизскую, Екатерину Сіенскую и столько другихъ граціозныхъ, восторженныхъ и сентиментальныхъ женскихъ идеаловъ, размноживъ ихъ наконецъ до одиннадцати тысячъ святыхъ дівнцъ, будто бы погибшихъ вмісті съ св. Урсулою, ихъ предводительницею—сюжетъ знаменитыхъ иконъ, которыми Мемлингъ украсилъ раку этой святой 1). Напротивъ того, скромную и не богатую фантазію русскаго иконописца воспитывали строгіе типы Варлаама Хутынскаго, Сергія Радонежскаго, Кирилла Білозерскаго, Зосимы и Савватія Соловецкихъ, Антонія и Феодосія Печерскихъ и другихъ монашествующихъ подвижниковъ Русской земли, которыхъ однообразные характеры, результатъ одинаковаго призванія и одинаковыхъ условій жизни, усиливали однообразный строй русской иконописи.

Было бы вопіющею несправедливостью противъ условій изящнаго вкуса—не согласиться съ тіми, которые видять одинъ изъ существенныхъ недостатковъ нашей иконописи именно въ этой суровости аскетизма; но вмісті съ тімь, на основаніи тіхъ же условій изящнаго, слідуеть упомянуть, что и католическая изніженность, не смотря на привлекательныя формы, въ которыхъ она выражалась, на столько же оказалась далека отъ своей ціли въ искусстві церковномъ, даже можеть быть еще дальше, нежели восточная суровость; потому что эта изніженность такъ сильно способствовала профанаціи церковнаго стиля, что уже въ XV в. стало входить въ обычай у западныхъ живописцевь писать Богородицу по портретамъ своихъ женъ, знакомыхъ дамъ и даже любовницъ. Крайность развитія художественности въ ущербъ религіи довела наконецъ художниковъ до того, что они находили для себя очень естественнымъ скандалезный пріемъ изображать Мадонну, въ своихъ этюдахъ, сначала обнаженную, съ ногъ до головы, и потомъ уже драпировать ее оділніемъ воснаженную, съ ногъ до головы, и потомъ уже драпировать ее оділніемъ воснаженную, съ ногъ до головы, и потомъ уже драпировать ее оділніемъ воснаженную, съ ногъ до головы, и потомъ уже

Переходя отъ отдёльныхъ фигуръ къ изображенію цёлыхъ событій и сценъ, мы находимъ въ нашей иконописи тоже однообразіе и туже бёдность, въ противоположность неистощимому разнообразію сюжетовъ въ церковномъ искусствъ католическомъ. И въ томъ и другомъ искусствъ выразились условія исторической жизни и цивилизаціи. Только Прологомъ и Святцами ограничивалось все воспитаніе фантазіи древне-русскаго иконописца, не знав-

<sup>1)</sup> Въ Брюгге, въ больницъ св. Іоанна.

<sup>2)</sup> Напр. Фра-Бартоломео рисуновъ въ Uftizi во Флоренціи.

шаго ни повъстей, ни романовъ, ни духовныхъ драмъ, всего этого поэтическаго обаянія, въ средъ котораго созръвало искусство на западъ. Съ благоговъйною боязнію относились наши предки къ религіознымъ сюжетамъ, не смъя видоизмънять ихъ изображенія, завъщанныя отъ старины, считая всякое удаленіе отъ общепринятаго въ иконописи такою же ересью, какъ измъненіе текста Св. Писанія. Отъ этого принципа русское искусство, безъ сометьнія, много потерпъло въ отношеніи къ своему развитію; оно намъренно наложило на себя узы коснънія и застоя, и, вмъсто того, чтобы питать воображеніе, держало его пълыя стольтія въ заповъдномъ кругу однообразно повторяющихся иконописныхъ сюжетовъ изъ Библіи и Житій Святыхъ, и если не впало оно въ совершенную апатію, то потому только, что находило для себя жизненный источникъ въ религіозномъ благочестіи.

Если бы изобретательность католической фантазіи умела удержаться въ границахъ той счастливой середины, въ которой разнообразіе д'ыствительности, не нарушая торжественности священнаго событія, сообщаеть ему живость 'свіжаго впечатлінія; то искусство католическое безусловно можно бы предпочесть нашему. Но оно такъ рано стало переступать эти границы, что уже въ самыхъ благочестивыхъ произведеньяхъ готическаго стиля XIII в. встречается странная примесь игры фантазіи, не обузданной должнымъ уваженіемъ къ святынь; напримьръ, въ церковныхъ рельефахъ, рядомъ съ ангелами и святыми, въ назидание публики, помъщалась скандалезная сцена, какъ любовница Александра Македонскаго ъдетъ верхомъ на Аристотель, взнуздавь его будто коня, или какъ поэта Виргилія спускають изъ окна въ корзинъ, и тому подобные забавные сюжеты, заимствованные изъ інутливыхъ разсказовъ труверовъ. Напротивъ того, наша иконопись, ограждая себя отъ чуждой примъси, вмъняетъ иконописцу въ обязанность ничего другаго не писать кром' священных предметовь, какъ можно это видеть въ следующемъ правиле изъ вышеупомянутаго наставленія иконописламъ въ подлинникъ г. Большакова съ лицевыми святцами: «аще убо кто таковое святое дело, еже есть иконное воображение, всяко сподобится искусенъ быти, тогда не подобаеть ему кромъ святыхъ воображеній ничтоже начертывати, рекше воображати, еже есть на глумление человъкомъ, ни зверска образа, ни зміева, ниже ино что плежющихъ (т. е. пресмыкающихся) или рода гившевска, кром'в гдв либо въ прилучшихся двяніихъ, якоже есть удобно и подобно». — Западное же искусство, чъмъ больше совершенствовалось, темъ больше входила въ религозные сюжеты примесь свътская, тъмъ дальше отклонялось искусство отъ строгости религіознаго стеля, развиваясь на той языческой почет, которая уже во времена Данта давала поводъ Христа называть Юпитеромъ, а Христіянскій рай Олимпомъ.

Если въ искусствъ итальянскомъ религіозный стиль съ XVI въка окончательно быль заглушень античною мнеологіей и чувственностью, то искусство древне-фламандское, следуя по тому же пути профанаціи религіознаго чувства, стремилось его уберечь въ большей чистоть искренностью въ воспровзведенін действительности, озаренной сіяніемъ религіи. Потому оно предложило себъ для ръшенія великую задачу-совмъстить религію съ матеріадвамомъ, и событія и иден Евангельскія съ домашнимъ обиходомъ. Съ этою пълью оно великія тайны Св. Писанія объясняеть случаями ежедневной жизни, и вибсть съ темъ какъ бы освящаеть ежедневность домашняго быта, возводя ея пошлыя формы до сюжетовъ Евангельскихъ. Для примера можно указать на одну изъ безподобныхъ Мадоннъ Ванъ-Эйка 1). Она сидить на престоль, въ ногахъ разосланъ пышный коверъ — подробность, отлично удающаяся этой школь. Христось-Младенець сосеть ея грудь, а въ львой рукѣ держить яблоко. Чувственности его выраженія, приличнаго самому занятію, соответствуеть чувственное наслажденіе, съ которымъ на него смотрить мать. Это — возведение въ идеаль момента, вполить чувственнаго. Налъво отъ престола на окиъ лежать два яблока, на право на окиъ же --тазъ съ водою, а повыше, въ нише-подсвечникъ безъ свечи и графинъ съ водою: однимъ словомъ, точно будто бы царственный престолъ перенесенъ въ голландскую кухню, освященную неземнымъ присутствіемъ самой Мадонны.-Много искреннаго благочестія въ портретахъ, которыми фламандскій художникъ наполняєть Евангельскія сцены; и отсутствіе идеальности, соответствующей сюжету, восполняется правдою и искренностью. Его вдохновляеть только жизнь, только действительность, въ которой онъ стремится прозрѣть Евангельскіе идеалы, но вмѣсто ихъ пишеть портреты гражданъ Гента и Антверпена. Потому религіозный идеаль и портреть соединяются для него въ одно нераздъльное цълое, а самая прилежная, дагерротипная отдълка подробностей является въ немъ знакомъ столько же любви къ природь, сколько и религіознаго благоговьнія къ изображаемому священному предмету во всёхъ его мельчайшихъ подробностяхъ.

Постороннія приміси къ религіознымъ сюжетамъ, умножаясь боліє и боліє вмістіє съ развитіемъ западнаго искусства, мало по малу отодвигаютъ назадъ интересъ религіозный, и такимъ образомъ икона переходить въ картину, и живопись церковная въ историческую, портретную, ландшафтную и жанровую. Этотъ переходъ во всей ясности выражается во множестві про-изведеній, въ которыхъ религіозный сюжеть берется только поводомъ для изображенья чего нибудь другаго, что больше интересуеть художника. Такъ

<sup>1)</sup> Въ городскомъ музей во Франкфурте на Майне.

напримёръ, Брейгель береть изъ Евангелія Голгоеское событіе для того только, чтобъ загромоздить свою картину разнообразными сценами изъ быта народнаго, съ толпами зёвакъ, продавцевъ всякой всячины, и вообще со всёми шумными развлеченьями базарной толкотни, въ которой Евангельское событіе сокращается до пошлыхъ размёровъ торговой казни<sup>1</sup>). Павелъ Веронезъ<sup>2</sup>) любить писать Бракъ въ Канё Галилейской, потому что этотъ сюжеть даваль его исторической кисти самый полный просторъ для изображенія роскошныхъ пировъ Венеціанскихъ и современнаго ему общества дамъ, кавалеровъ, въ ихъ современныхъ костюмахъ, съ собаками, пажами, Арапами и служителями, которые суетятся около пышнаго стола. Рубенсъ подъ предлогомъ Святаго Семейства писалъ семейные портреты, въ которыхъ его жена замёняла Богородицу, онъ самъ Іосифа, а двое бёлокурыхъ толстыхъ ребятъ, играющихъ въ соломенной люлькѣ—Христа-Младенца и маленькаго Предтечу<sup>2</sup>).

Итакъ, основываясь на историческихъ данныхъ, следуетъ вывести, изъ сравненія искусства на запад'є и у насъ, тоть результать, что церковное искусство на западъ было только явленіемъ временнымъ, переходнымъ, для того, чтобъ уступить место искусству светскому, живописи исторической, жанру, дандшафту; напротивъ того, искусство русское, самыми недостатками къ развитію удержанное въ предълахъ религіознаго стиля, до поздиващаго времени во всей чистоть, безъ всякихъ постороннихъ примъсей, осталось искусствомъ церковнымъ. Со всею осязательностью вибшней формы въ немъ отразилась твердая самостоятельность и своеобразность русской народности, во всемъ ся несокрушимомъ могуществъ, воспитанномъ многими въками коснтнія и застоя, въ ея непоколебимой върности однажды принятымъ принципамъ, въ ея первобытной простоть и суровости нравовъ. Строгія личности иконописных типовъ, мужественные подвижники и самоотверженные старики-аскеты, отсутствіе всякой нажности и соблазновъ женской красоты, невозмутимое однообразіе иконописныхъ сюжетовъ, соотвътствующее однообразію молитвы — все это вполив соотвътствовало суровому, сельскому народу, медленно слагавшемуся въ великое политическое цёлое, народу трудолюбивому, прозаическому и незатёйливому на изобретенія ума и воображенія, который, при малосложности своихъ умственныхъ нитересовъ, быль такъ мало способень къ развитию, что многіе века довольствовался однообразными преданьями старины, бережно ихъ сохраняя вь первобытной чистоть.

<sup>1)</sup> Въ Берлинскомъ музев.

<sup>2)</sup> Напр. въ Луврской галлерев, въ Парижв.

<sup>3)</sup> Напр. въ галлерев Uffizi въ Флоренцін.

## II. Русскій иконописный подлинникъ.

Не смотря на свою крайнюю отсталость сравнительно съ западнымъ, наше искусство, следуя своимъ историческимъ судьбамъ, выработало въ своей средь такой великій, монументальный факть, который должень быть на ряду со всемъ, чемъ только можетъ гордиться искусство на западе. Этоть великій памятникъ, это громадное произведенье русской иконописине отдъльная какая нибудь икона или мозанка, не образцовое созданіе геніальнаго мастера, а цілая иконописная система, какъ выраженіе діятельности мастеровъ многихъ покольній, дьло стольтій, система, старательно обдуманная, твердая въ своихъ принципахъ и последовательная въ проведеніи общихъ началь по отдільнымъ подробностямъ, система, въ которой соединились въ одно целое наука и религія, теорія и практика, искусство и ремесло. Этотъ великій памятникъ русской народности извъстенъ подъ именемъ Иконописнато Подлинника, то есть, руководства для иконописцевъ, содержащаго въ себъ всъ необходимыя свъдънія для нанисанія иконы, техническія и богословскія, то есть, не только практическія наставленія, какъ заготовлять для иконы доску, какъ ее загрунтовывать левкасомъ, или бълою мастикою, какъ накладывать золото и растирать краски, но и свёдёнія историческія и церковныя о томъ, какъ изображать священныя лица и событія, соотвътственно Св. Писанію и преданьямъ церкви. Плодъ просвъщенія древней Руси, ограниченнаго теснымъ объемомъ церковныхъ книгъ, Подлинникъ-возникъ и развивался на основъ Прологовъ, Миней, Житій Святыхъ и Святцевъ, будучи такимъ образомъ полнымъ выраженіемъ всёхъ свёдёній древне-русскаго иконописца, литературныхъ и художественныхъ. Какъ на западъ великіе художники стояли въ уровень съ современнымъ имъ просвъщеньемъ и заявили свою деятельность столько же въ искусстве, сколько и въ литературъ и наукъ; такъ и наши древніе иконописцы стояли во главъ просвъщенныхъ людей древней Руси, что они засвидътельствовали созданною ими художественно-литературною системою Иконописнаго Подлинника, изъ которой ясно видно, что относительно своего времени они были несравненно образованные, нежели новышие русские художники относительно современнаго имъ состоянія просвіщенія.

Подлинникъ никогда не былъ напечатанъ, а распространялся во множествъ списковъ, составляя необходимую принадлежность каждой иконописной мастерской. Такъ было въ древней Руси, такъ осталось и доселъ между сельскими икононисцами. Списки Подлинника, происходя отъ одного общаго источника и будучи согласны между собою въ общихъ основныхъ положенияхъ, различаются только по большему или меньшему развитию и распространению правиль и свёдёний, потому что, съ течениемъ времени, согласно практическимъ требованиямъ, малосложное и краткое руководство все более и более усложнялось, будучи время отъ времени дополняемо и изменяемо самими мастерами, которые имъ пользовались: такъ что въ течение какихъ небудь полутораста леть, отъ конца XVI-го, или отъ начала XVII в., и до начала XVIII-го изменяющийся и развивающийся составъ подлинника служить прямымъ указателемъ историческаго хода самой иконониси.

Такъ какъ въ исторіи искусства теорія является тогда, когда, после долгаго времени, сама художественная практика уже выработается въ надлежащей полноть и созръеть; то и наши Иконописные Подлинники не могли составиться раньше XVI въка, когда сосредоточение русской жизни въ Москвъ, дало возможность установиться броженію древнихъ элементовъ дотоль разрозненной Руси, и отнестись къ прожитой старинь сознательно, какъ къ предмету умственнаго наблюденія. Централизаціи государственныхъ силь соответствуеть въ исторіи просвещенія Руси собираніе въ одно цълое разрозненныхъ преданій русской старины. Только къ концу XV в. собраны были вмъстъ всъ книги Ветхаго и Новаго Завъта, и то еще не въ Москвы, а вы Новгороды, который тогда стоямы во главы русскаго просвыщенія. Только къ половин' XVI в., и тоже въ Новгород', приведенъ быль въ исполнение громадный національный планъ — собрать въ одно целое все житія византійскихъ и русскихъ святыхъ, и этотъ колоссальный памятникъ, известный подъ именемъ Макарьевскихъ Четій-Миней, зав'ящаль усиливающейся Москвъ, какъ свое лучшее наслъдство, сходившій съ исторической сцены Новгородъ, вмёстё съ своими древними иконами, церковными вратами и драгоцънною церковною утварью, которыя, какъ воинскую добычу, перевозили изъ покореннаго города къ себъ въ Москву и въ окрестныя мъстечки Московскіе завоеватели. Но и въ половинъ XVI въка Иконоинсный Подлинникъ еще не быль составлень; что явствуеть изъ приведенной выше статьи изъ Стоглава, въ которой по поводу церковной цензуры и источниковъ для иконописцевъ непременно было бы упомянуто и объ этомъ столь важномъ руководствъ. Напротивъ того Стоглавъ послужилъ причиною и поводомъ къ составлейю Подлинника, почему и помещается въ виде предисловія къ этому последнему выше приведенная глава изъ Стоглава.

По существу русской иконониси—неукоснительно следовать преданію, надобно полагать, что и до изв'єстнаго намъ Подлинника, должны были существовать для иконописцевъ какія нибудь пособія и источники; потому что нельзя же было мастеру всякій разъ, какъ понадобится нисать икону, д'є-

дать экскурсін по разнымъ городамъ и монастырямъ, чтобъ копировать древніе образны еде съ неме соображаться. Свёдёнія о святыхъ и о правиникахъ онъ могъ почерпать изъ Житій Святыхъ и изъ разныхъ церковныхъ княгь, и особенно изъ Прологовъ, расположенныхъ для удобства въ справкахъ по месяпамъ и числамъ. Но кроме того, необходимо было иметь подъ руками рисованные образцы, снятые на бумагу съ иконъ на деревъ и на стенахъ, какъ съ русскихъ, такъ и съ греческихъ, которыя, безъ сомивнія. всякій разъ привозеле съ собою греческіе мастера, когда были вызываемы на Русь. Эти снимки были не иное что, какъ лицевые Святцы, то есть. взображенія всего церковнаго круга, расположенныя по місяцамь и по днямъ. Для практическаго удобства при каждомъ изображении должны были помѣщаться объяснительныя надписи, содержащія въ себѣ краткія свѣдѣнія о праздникахъ и о святыхъ. Такъ какъ снимки эти писались сначала на пергаменть, а потомъ на бумагь, по большей части, безъ красокъ, одними контурами, или черными линіями, то въ подписяхъ кратко означались колера не только одежды, но и цвъта лица и волосъ. Неизвъстно, были ли такіе децевые подленники на бумагѣ, въ полномъ своемъ составѣ въ XVI вѣкѣ. но оть начала XVII-го они сохранились, какъ напримеръ, въ рукописи, принадлежащей графу Строганову, а въ отдъльныхъ листахъ, въ собраніяхъ гг. Забелина, Маковскаго, Филимонова, и, безъ сомичнія, у многихъ изъ современныхъ иконописцевъ.

Собственно такъ называемый Иконописный Подлинникъ, распространенный во множествъ списковъ, состоитъ не изъ рисунковъ, а только изъ объяснительнаго текста, и потому можетъ быть названъ Толковымъ въ отличіе отъ Подлинника лицеваго, или отъ рисунковъ.

Этотъ-то Толковый Подлинникъ и составлень въ следствіе настоятельной потребности, впервые заявленной, какъ следуеть, въ Стоглаве. Въ основу подлинника были взяты святцы, то есть, какъ самый тексть, или месящесловъ, такъ и соответствующіе тексту изображенія. Эта основа неизменно проходить по всёмъ спискамъ Подлинника, и по краткимъ и по распространеннымъ, и именно этою-то календарною системою Русскій Подлинникъ существенно отличается отъ Подлинникъ Греческаго, известнаго по редакціи, изданной Дидрономъ 1). Русскій Подлинникъ, следуя Святцамъ, даже въ самомъ заглавіи своемъ означаетъ предёлы годичнаго церковнаго цикла: «Последованіе церковнаго пенія по уставу иже въ Іерусалимъ Святыя Лавры Преподобнаго Отца нашего Саввы: отъ месяца Септемеріа до месяца Августа»—или: «Синаксарь праздникомъ Господскамъ и Богородич-

<sup>1)</sup> Manuel d'Iconographie chrétienne. Paris. 1845.

нымъ и избраннымъ святымъ великимъ, ино среднимъ и рядовымъ» — или:
«Книга, глаголемая Подлинникъ, сирѣчь, описаніе Господскимъ праздникомъ
и всёмъ святымъ, достовѣрное сказаніе, како воображаются и каковымъ
образомъ и подобіемъ о всёмъ свидѣтельствуетъ и извѣщаетъ ясно и подробну, отъ мѣсяца Сентеврія до мѣсяца Августа, по уставу иже въ Герусалимѣ святыя Лавры преподобнаго и богоноснаго отца нашего Саввы освященнаго»—и за тѣмъ: «Мѣсяцъ Септемврій, имѣяй дней 30. Начало индикта,
сирѣчь новаго лѣта, за еже въ таковый день внити Господу въ соборище
Гудейское и вдатися ему книзѣ Исаіи Пророка»—и потомъ въ послѣдовательномъ порядкѣ, день за день каждаго мѣсяца, описываются соотвѣтственно каждому числу мѣсяца иконописные сюжеты, то есть, святые и
нраздники.

Напротивъ того, Подлинникъ Греческій сочиненъ по условной системъ некоторымъ монахомъ Діонисіемъ изъ Фурны Аграфской, около того же времени, когда составился и Русскій Подлинникъ, то есть, къ началу XVII в. Какъ ученый компиляторъ, Діонисій располагаеть иконописный матеріаль въ такомъ порядкъ, какой кажется ему удобнье для обозрънія. Начавъ литературнымъ посвящениемъ своего сочинения имени Богородицы, и приличнымъ ебращениемъ къ читателю съ скромнымъ заявлениемъ о своемъ посильномъ трудь, авторъ излагаеть его содержание вы трехъ частяхъ, существенно отличающихся одна отъ другой. Въ 1-й части содержатся сведенія техническія, нивнощія предметомъ переводъ копій съ оригиналовь, заготовленіе досокъ для иконъ, золоченіе и составленіе красокъ. 2-я часть, самая важная для исторіи искусства, содержить въ себ' описаніе всехь иконописных сюжетовъ, но не въ календарномъ, а въ систематическомъ порядкъ: сначала описываются Ветхозав'тные сюжеты, начиная съ изображенія Девяти Ангельскихъ чиновъ, Низверженія Люцифера и Творенія Міра. Затімъ идуть сюжеты Евангельскіе, начиная Благовіщеніемъ и оканчивая Страстями Господними и Евангельскими притчами. Потомъ: Праздники Богородичные, 12 Апостоловъ, 4 Евангелиста, св. епископы, діаконы, Мученики, Пустынники, Мироносицы, 7 Вселенскихъ соборовъ и проч. Далъе Чудеса главнъйшихъ святыхъ, а именю: Архангела Михаила, Іоанна Предтечи, Апостоловъ Петра и Павла, Николая Угодника, Георгія Победоносца, Екатерины Мученицы и св. Антонія. За тімь слідуеть любопытный эпизодь, противорічащій общей систем'є автора. До сихъ поръ онъ неукоснительно сл'єдоваль своей богословской систем'ь, но она оказалась слишкомъ общею и неудобною для распредъленія по искусственнымъ рубрикамъ множества мучениковъ; потому, хотя въ общей системъ Діонисій и помъстиль описаніе нъкоторыхъ изъ нихъ, но, не справившись съ обширнымъ матеріаломъ, долженъ быль присовокупить цёлую главу о Мученикахъ же, въ календарномъ порядкё съ сентября по августь. 2-я книга оканчивается изображеніями аллегорическими и поучительными, каковы: Житіе истиннаго инока, Лёствица
душевнаго спасенія и Путь къ Небу, Смерть Праведника и Грёшника, и т. п.
Книга 3-я им'єсть предметомъ общую систему иконописныхъ сюжетовъ въ
прим'єненіи къ украшенію храма, то есть, какими сюжетами расписываются
церковныя стёны и своды. Сочиненіе Діонисія оканчивается отрывочными
статьями о происхожденіи иконнаго писанія, объ образ'є и подобів Іисуса
Христа и Богородицы, и наконецъ о надписяхъ на иконахъ.

Основываясь на статът Греческаго Подлинника о Мученикахъ, расположенной въ порядкт мтсяцеслова, надобно полагать, что до сочиненія Діонисія могли ходить по рукамъ греческихъ мастеровъ иконописныя руководства двоякаго состава: одни содержали въ себт свъдтнія техническія и описанія иконописныхъ сюжетовъ, вит мтсяцесловнаго порядка; другія же были расположены по мтсяцеслову. Но такъ какъ нельзя было подъ эту систему святцевъ подвести все разнообразіе иконописныхъ сюжетовъ, то Діонисій предпочель другую, искусственную систему.

Что въ Греческомъ Подлинникѣ приведено въ стройный порядокъ, то въ подлинникахъ Русскихъ помѣщается отрывочно и случайно, какъ дополненіе къ мѣсяцесловной системѣ, а именно: техническія наставленія о размѣрѣ фигуръ, о золоченіи и разскрашиваньи, а также иконописные сюжеты, которые не были введены въ кругъ мѣсяцеслова, каковы: Праздники подвижные, то есть, не входящія въ числа мѣсяцеслова: Воскресеніе Христово, Сошествіе Св. Духа и т. д., а также Страшный Судъ, Св. Софія, Сивилы и древніе поэты и философы, лицевыя изображенія молитвъ, иконы на иконостасѣ и т. п.

Судя по Греческому Подлиннику, а также по дошедшимъ до насъ западнымъ художественнымъ руководствамъ ранней эпохи, каковы сочиненія: католическаго монаха Теофила XIII в. 1) и итальянца Ченнино Ченнини конца XIV в. 2) (по редакціи 1437 г.),—оказывается, что въ раннюю эпоху на западѣ, какъ и позднѣе на востокѣ, искусство не отдѣлялось строгими границами отъ ремесла. Какъ Діонисій начинаеть свое руководство статьями чисто ремесленнаго содержанія; такъ и сочиненія Теофила и Ченнини имѣють предметомъ только ремесленную сторону производства. Сочиненіе Теофила состоятъ изъ трехъ частей. 1-я часть, имѣющая предметомъ живопись, вся посвя-

<sup>1)</sup> Theophili presbyteri et monachi libri III seu diversarum artium schedula. Opera et studio Caroli de L'Escalopier. Парижъ и Лейпцигъ. 1843.

<sup>2)</sup> Il libro dell'arte, o trattato della pittura di Cennino Cennini. Per cura di G. e C. Milanesi. Firenze. 1859.

щена техническимъ статьямъ о краскахъ, о письме на дереве и на стенахъ, о золочени, о производстве миніатюръ въ книгахъ. 2-я часть содержитъ наставленія о стеклянномъ производстве, то есть, какъ изготовлять печи для этого предмета, какъ делать окна и какъ ихъ расписывать — наставленія, относящіяся къ той цветущей эпохе готическаго стиля, когда расписанныя стекла составляли существенную принадлежность храма. Въ этой же части между прочимъ помещены сведенія о финифти и о Греческом стекле, употребляемомъ въ мозаикахъ (гл. XV). Наконецъ 3-я часть посвящена производству металлическому, изъ железа, меди, бронзы, золота и серебра, о басемныхъ и обронныхъ работахъ, о ніелю, о закрепленіи и впайке въ металлы драгопенныхъ камней, о томъ, какъ делать перковные потиры, подсвещники, кадила и паникадила и другую металлическую утварь.

Ченнини, образованный уже въ школе Джіоттовской, будучи ученикомъ Аньёло-да-Таддео, сына Таддео-Гадди, известнаго ученика Джіоттова,
котя иметъ уже ясныя понятія о необходимости для художника изучать
природу, знаетъ светло-тень и перспективу, и свидетельствуетъ о значительномъ развитіи своего вкуса; но и его руководство преимущественно и
собственно иметъ предметомъ одно техническое производство: о составленіи
красокъ и ихъ употребленіи, о расписываньи не только церковныхъ стенъ,
но и матерій, знаменъ, гербовъ, объ украіненіи шлемовъ и щитовъ, лошадиной збруи, даже о белилахъ и румянахъ и притираньяхъ для дамъ. Посвящая свое сочиненіе собственно живописи, авторъ касается въ несколькихъ статьяхъ и скульптуры, предлагая правила лепить рельефы и снимать
скульнтурные портреты, какъ грудные такъ и въ полный рость.

Основываясь на сравненьи съ этими художественными руководствами, надобно полагать, что и въ нашихъ Подлинникахъ техническія наставленья о левкаст и олифт, о золоченьи, о краскахъ и т. п. входили уже въ его древнтыший редакціи, впрочемъ не иначе, какъ случайныя приложенія; такъ что по мтрт распространенья Подлинника въ спискахъ, эта техническая часть иконописи, или сокращалась или и вовсе выбрасывалась, какъ дтло коротко извтстное въ каждой мастерской на практикт 1). Такимъ образомъ нашть Подлинникъ, при древнтышихъ основахъ церковнаго преданія, по своему мтсящесловному характеру, образовавшемуся въ связи съ исторією церкви, представляєть въ развитіи художественной теоріи явленіе поздитиме, нежели руководства Теофила и Ченнини, исключительно посвященныя

<sup>1)</sup> Ровинскій въ своей исторія рус. школъ вкон., на стр. 75, неизвѣстно, на какомъ основанія приписываеть Погодинскій подлинникъ (въ С.-Петерб. публ. библ. № 1930) съ техническими статьями, къ налалу XVII и даже къ концу XVI в., тогда какъ въ немъ явны слѣды поздивилаго польскаго вліянія.



техникі. Западные мастера заботятся только о производстві изящной формы; русскіе иконописцы стараются о приведеніи въ извістность всіхъ иконописныхъ сюжетовь цілаго годичнаго цикла; первые являются мастерами въ своихъ хороно устроенныхъ мастерскихъ, снабженныхъ всіми пособіями для многосложныхъ работь и изъ стекла, и изъ камня, и глины, и изъ металювь; послідніе, какъ богословы и археологи, соображаются съ преданьями церкви и опреділяють существо иконописною образа и подобія изображаємыхъ сюжетовъ. Какъ на западі рано воспитанное вниманіе къ художественной техникі было залогомъ будущихъ успіховь въ послідовательномъ совершенствованьи искусства; такъ у насъ богословскіе интересы, предваривъ художественную технику, отодвигали ее на второй планъ, и тімъ способствовали коснінію русскаго искусства.

Вторая отличительная черта русскихъ Подлинниковъ отъ западныхъ руководство-это раннее обособление иконописи, отлучение ея отъ прочихъ искусствь, которое ведеть свое начало оть древныйшихъ церковныхъ преданій эпохи иконоборства, отділившей живопись оть скульптуры, и которое въ последстви на Руси усилилось за отсутствиемъ потребностей и средствъ къ монументальнымъ сооруженьямъ изъ камия, укращеннымъ всею роскошью формъ архитектурныхъ и скульптурныхъ. На западъ, напротивъ того, мы уже видели въ XIII в. французскаго архитектора, который быль вместе и скульпторомъ и живописцемъ. Соответственно идее о совонупности художественных формъ живописи и скульптуры, составляющих вераздъльные, живые члены одного архитектурнаго цълаго, такъ вводить своего ученика въ святилище искусства монахъ Теофиль во вступления къ 3-ей части своего руководства: «Великій Пророкъ Давиль, котораго, за простоту и духовное смиреніе, искони в'єковъ самъ Господь, по предопред'єннію въ своемъ предвъдъніи, избраль въ своемъ сердцъ и возвель въ цари своему любимому племени, утвердивь его своимъ Духомъ Святымъ на благочестное и премудрое управленіе, оный Давидь, со всёмь устремленіемь ума своего предаваясь любви къ своему Создателю, между прочимъ изрекъ: Господи, возмобият благоминіе дому Тоосго. Мужь, облеченный такимь могуществомь и глубиною разума, домомъ именуетъ обиталище небеснаго царства, въ которомъ самъ Господь въ неизреченной славъ своей предсъдаетъ ликовствующимъ чинамъ Ангельскимъ, и къ которому взываетъ Псалмонъвецъ изъ глубины утробы своей: едино просист от Господа, то взыщу: еже жити от дому Господни вся дни живота моего; или, возгорая желаніемъ того прибъжища преданной души и чистаго сердца, гдъ самъ Господь воистину пребываеть, такь онь молитеословить: Духа правый обновы во утроби моей: несомнънно, возревноваль онъ объ украшения дома Господня внъшняго, то

есть, мъста для молитвы. Однако сколько ни горъль онъ усердіемъ быть строителемъ храма, но не сподобился того по причинь частаго пролитія крови, хотя и вражеской, и всё строительные запасы, золото, серебро, мёдь и жельзо завышаль сыну своему Соломону. Онъ читаль въ книгь Исхода. какъ Господь повелъть Моисею соорудить скинію и поименно самъ избралъ мастеровь, исполнивь ихъ духа премудрости и разума и познанія для изобрътенія и воспроизведенія того дъла въ золоть и серебрь и мъди, въ драгоценных камиях и дереве и во всяком роде художества: и уразумель онъ въ благочестивомъ размышленіи, что Господу Богу угодно такое благольніе, котораго созиданіе промышленіемъ и силою Духа Святаго самъ Онъ благонзволиль предначертать, и отсюда увероваль, что безь Его наитія ни что не можеть быть воспроизведено въ такомъ дъль. Потому, возлюбленный сынъ мой, не обинуясь уповай совершенною вёрою, что Духъ Господень исполниль твое сердце, когда ты изукрасиль Его святой домъ таковымъ благоленіемъ и разновидностью художества; и дабы не входиль ты въ сомнъніе, я изложу тебъ во всей ясности, какъ проистекаеть для тебя оть семи даровь Духа Святаго все, чему бы ты въ художествъ не учился, что бы ты ни помышляль и ни изобрёталь. Оть Духа Премудрости ты познаешь, что все сотворенное происходить отъ Бога и безъ Него ничто же бысть. Отъ Духа Разума ты приняль способность изобретенія, въ какомъ порядкъ, въ какой разновидности и въ какихъ измъреніяхъ производить разные предметы художества. По Духу Совета ты не скроешь таланта, тебе отъ Бога врученнаго, но, открыто передъ всеми съ смирениемъ работая и поучая, ты неложно предъявишь его всёмъ ищущимъ познать его. По Духу Силы ты стряхнешь съ себя косненіе лености, и все, что ни предпримешь, съ бодростью приведешь къ исполненію въ полной силь. По духу Познанія тебъ дано отъ избытка сердца господствовать разумомъ (геніемъ), и съ полною увъренностью преподать всему міру, чъмъ ты изобилуешь въ совершенствь. По Духу Милосердія ты благочестиво соразмеришь мэду за трудъ, что бы ты когда либо и сколько бы кому ни работаль, да не обуяеть тебя гръхъ сребролюбія и алчности. По Духу Страха Божія ты усмотришь, что ничего не можещь ты совершить самъ по себъ, безъ соизволенія Божія, но, въруя и исповъдуя и вознося молитвы, ты возложищь на милосердіе Божіе все, что бы ты ни делаль и чтобы ни замышляль. Будучи одушевлень залогомъ этихъ добродетелей, о возлюбленный сынъ мой, уверенно вступишь ты въ домъ Божій и украсишь его благольніемъ. Испестривши своды и стены разнымъ художествомъ, различными красками, ты представишь взору какъ бы видение рая, веснующаго всякими цветами, зрачнаго травою и листвіемъ, и сподобляющаго вънцами по разнымъ чинамъ души праведниковъ, да возвеличатъ Творца въ Его твореніи взирающіе на твое дело и превознесуть Его чудеса въ созданів рукъ Его. И не знаеть око человічекое, на чемъ остановить взоръ свой. Взглянетъ ли на своды, они испешрены будто ковры; остановится ли на стенахъ — стены являють подобіе рая; погрузится ли въ обиле свъта, изливаемаго окнами — удивляется несказанной красотъ стекла и разновидности драгоцънной работы. Да созерцаеть благочестивая душа изображение Страстей Господнихъ, и придеть въ сокрушеніе; да узрить, сколько мученій своимъ тёламъ претерпёли Святые и какую маду воспріяли на небь, и поревнуеть о исправленіи своей жизни; да усмотрить она, каковы радости въ небъ и каковы мученія въ огнъ адскомъ, и воспрянетъ надежною ради своихъ добрыхъ дълъ и ужаснется за свои гръхи. И такъ, воспрянь, добрый мужъ, счастливый передъ Богомъ и людьми въ этой жизни, счастливъе того въ будущей, о ты, трудами и искусствомъ котораго бываеть приносимо столько жертвъ Господу Богу, воспламенись отнынѣ вящею ревностью, и съ напряженіемъ ума своего восполни своимъ художествомъ, чего еще не достаетъ между утварью дома Господня, безъ которой не могуть быть совершаемы божественныя таинства и церковное служеніе, а именно: потиры, свіщники, кадила, алавастры, ковши, раки святыхъ, кресты, оклады и другіе предметы, необходимые для церковнаго употребленія. Если пожелаешь все это работать, начинай следуюшимъ порядкомъ».

Если мастеръ цвътущаго времени готическихъ сооруженій, введши своего ученика внутрь храма, посвящаеть его въ таинства глубокой идеи дома Господня, и изъ общаго впечативнія цвиаго зданія извискаеть художественныя подробности, получающие свое значение только въ целомъ архитектурномъ вмѣстилищѣ церковнаго служенія; то иконописецъ русскій, заботясь объ опредъленіи иконописнаго цикла въ своемъ подлинникъ, самый храмъ разсматриваетъ съ точки зрвнія месяцеслова, разлагая общее впечатленіе архитектурнаго целаго на иконописныя подробности, расположенныя по мёсяцамъ и днямъ, и для того въ самомъ Храмъ Святой Софіи въ Цареградъ думаетъ онъ видъть весь иконописный мъсяцословъ, будто бы изображенный въ немъ въ триста шестидесяти предълахъ, во имя святаго на каждый день мёсяца. Переходомъ отъ этого Византійскаго преданія VI-го в. къ позднъйшимъ временамъ служить ему Менологій, или Мартирологій Императора Василія Македонянина, то есть, преданіе о какихъ-то лицевыхъ святцахъ, безъ сомнънія, имъющее связь съ знаменитою Ватиканскою рукописью съ миніатюрами (989 — 1025) и съ рукописью XI в. Синодальною, рисунки которой изданы Московскимъ Публичнымъ Музеемъ, преданіе, соотв'єтствующее столько же місяцословной систем подлинника,

сколько и характеру нашей иконописи, стремившейся въ своемъ развитіи къ миніатюрнымъ разм'єрамъ.

Третья отличительная черта русскихъ подлинниковъ состоить въ опредъленности религіознаго направленія, имбющаго цълью ненарушимое сохраненіе преданія, поддерживаемое въ древней Руси всеобщимъ уваженіемъ къ священной старинъ. Напротивъ того, руководства западныя, исключительно занятыя усовершенствованіемъ художественной техники и ея широкимъ развитіемъ въ приложеніи къ разнымъ отраслямъ искусства, или уже забывають древне-христіанскія преданія и не приписывають имъ особенной важности, или же съ намбреніемъ выгбсняють ихъ, какъ неизящную старину, называя ее Византійскимъ стилемъ. Монахъ Теофиль подробно издагая наставленія о производств' разрисованных стеколь вь окнахь готическихъ храмовъ 1), вовсе не касается церковныхъ сюжетовъ, на стекдахъ писанныхъ, между темъ, какъ этотъ предметь иметь особенную важность въ исторіи развитія христіанскихъ идей въ живописи. Кое-гдѣ, правда, приводить онъ драгоценныя данныя для Христіанской Археологіи, но мимоходомъ, не придавая имъ особенной важности, между техническими подробностями самаго производства работь; какъ напримеръ, объ изображени на кадилахъ четырехъ Райскихъ ръкъ въ видъ человъческихъ фигуръ съ урнами, о символикъ двънадцати оконъ, украшающихъ эту утварь, и о соотвътстви двънадцати драгоцънныхъ камней двънадцати апостоламъ<sup>2</sup>). Ченнини, гордясь темъ, что образовался въ школе Джіотто, въ самомъ начале своего сочиненія ставить на видь, что этоть великій художникъ претвориль живопись изъ греческой въ датинскую и обновиль ее 3), то есть, даль ей такое направленіе, по которому она безпрепятственно могла развиваться и идти впередъ. Соотвътственно этому новому направленію, итальянское руководство, сверхъ изученія образцовь дучшихъ мастеровъ, рекомендуеть живописцамъ уже копированье съ натуры: «возьми во вниманіе, что самое совершеннъйшее рукозодство, какое только возможно, и лучшее кормило это тріумфальныя врата копированія съ натуры (по вычурному выраженію итальянскаго живописца XIV в.). Оно выше всёхъ другихъ образцовъ, и смело вверяйся ему, и особенно, когда почувствуещь въ себе охоту делать рисунки. Не пропускай дня безъ того, чтобъ чего нибудь не срисовать, хотя бы какую малость, и это принесеть теб' великую пользу» 4).

Напротивъ того, Русскій подлинникъ, не расчитывая на усп'ахи въ

Digitized by Google

4\*

<sup>1)</sup> KH. II, TJ. XVII-XXI.

<sup>2)</sup> KH. III, rs. LIX u LX.

<sup>3)</sup> Cennini, rs. I.

<sup>4)</sup> IJ. XXVIII.

будущемъ, и не догадываясь о пособіяхъ натуры для искусства, свои образцы видить въ отдаленномъ прошедшемъ. Онъ гордится своею связью со временами Юстиніана, соорудившаго въ VI в. Святую Софію Константинопольскую, и съ уваженіемъ относится о позднѣйшей иконописи Афонской. Какъ Ченнини вмѣняеть въ заслугу главѣ своей школы національное стремленіе къ созданію живописи латинской, то есть, не только католической, но и итальянской; такъ и наши подлинники, съ тѣмъ же національнымъ сознаніемъ стоятъ за Византію, возводя къ ней свое родное, русское. Для Итальянца—латинское или итальянское однозначительно съ обновленіемъ и развитіемъ впередъ; для Русскаго подлинника—Византійское есть совокупность тѣхъ первобытныхъ преданій, которыя во всей чистотѣ стремится сохранить это руководство въ назиданіе русскимъ мастерамъ.

Эти преданія состоять въ слідующемъ: во первыхъ, писать подобія священныхъ личностей въ томъ отличительномъ характерів, какъ это завішано въ писаніяхъ и на древнійшихъ иконахъ, то есть, относительно возраста и стана цілой фигуры, оклада лица, глазъ, волосъ на головів, бороды взрослыхъ и старыхъ мужскихъ фигуръ, а также относительно одежды и другихъ отличительныхъ подробностей, завіщанныхъ преданіемъ. Во вторыхъ, писать праздники и другія священныя событія такъ, какъ принято искони; такъ что въ этомъ отношеніи Русскіе Подлинники предлагають подробности, по большей части согласныя съ древнійшими памятниками искусствъ не только Византійскаго, но и вообще древне-христіанскаго. Наприміръ:

Влаговъщение. Съ древнъйшихъ временъ изображалось это событие въ трехъ моментахъ: Благовъщение на колодиъ, Благовъщение съ веретеномъ и Благовъщение во храминъ, иногда за чтениемъ Св. Писания. Въ новъйшее время первые два сюжета принято называть Предблаговъщенъемъ въ отличие отъ послъдняго, которому собственно даютъ название Благовъщения. Въ этомъ послъднемъ сюжетъ Богородица или сидитъ — по самымъ древнъйшимъ переводамъ, какъ напримъръ на мозаикъ Либериевой V в., или стоитъ—по менъе древнимъ 1). Благовъщение на колодиъ изображено между другими сюжетами на диптихъ VI в., сохранившемся на окладъ Евангелія Миланскаго собора, въ ризницъ 1); Богородица съ веретеномъ или съ пряжею—на Византійскихъ миніатюрахъ и мозаикахъ отъ IX в. и позднъе, а также на мозаикъ въ Кіево-Софійскомъ Соборъ 3). На лъвой створкъ складней иконы Богородицы Петровской, не позднъе 1520 г., въ Сергіевой

<sup>1)</sup> См. Графа Уварова объ одномъ древнемъ диптихѣ, въ 1-мъ выпускѣ Древностей, издаваемыхъ Московскимъ Археологическимъ Обществомъ.

<sup>2)</sup> Снимокъ съ этого памятника см. ниже въ гл. III, подъ рубрикою Дипписи.

<sup>3)</sup> Сементовскаго. Кіевъ. 1864 г. стр. 87.

Троицкой ризницы (№ 116) изображены два момента Благовышенія: вопервыхъ, на колодив, то есть, Богородица стоитъ у настоящаго колодиа въ античной форм'ь урны, и, черпая воду, обращается назадъ къ Архангелу; и во вторыхъ-Благовъщение въ храмъ, гдъ Богородица представлена сидящею. Также сидить она передъ Архангеломъ въ изображении Благовъщенія на металических вратах Суздальскаго Собора Рождества Богородицы. По Большаковскому списку Подлинника XVII в., съ приложеніемъ лицевыхъ изображеній, значится такъ: «Архангелъ Гаврівлъ пришедъ, стоить предъ полатами; потомъ въ самыхъ полатахъ. На немъ риза багряная, свытая, исподъ дазорь. Богородица стоить или сидить; а вверху Саваооъ; отъ него исходить Духъ Святый на Богородицу. А иногда пишется: Богородина стоить на колодий въ горахъ, а позади полаты; а въ тв поры Ангель, слетая сверху, благовестить Богородице, а она оглянулася. А то есть сущее Влагоопщеніе. На Гаврінг риза баканъ, дичь, исподъ дазорь: полата вохра; у Богородицы въ правой рукѣ шолкъ, а въ лѣвой веретено. Между палатами городъ Кіевъ. Архангелъ съ скипетромъ». На Миланскомъ диптих в вм всто колодца представлень источникь, свергающійся съ горы. Богородица стала на кольни, чтобъ удобнье почерпнуть воды, и, согласно нашему подлиннику, оглядывается на благовъствующаго Архангела. Любопытенъ въ Подлинникъ анахронизмъ въ помъщении Кіева позади Богородицы, можеть быть, указывающій на Кіевскій переводь этого изображенія, и во всякомъ случат характеризующій національное чувство наивнаго благочестія нашихъ предковъ.

Рождество Іисуса Христа. По тому же подлиннику: «Три ангела зрять на звізду, у передняго риза багряная, а у двухъ другихъ бакановая. Ангель благовъстить пастырю: риза киноварь, исподъ лазорь; на пастухъ риза баканъ. Пречистая лежитъ у вертепа: риза багоръ. Младенецъ Спаситель лежить въ ясляхъ, повитый: ясли вохра, вертепъ черный, а въ него глядить конь, до половины, съ другой стороны корова, тоже до половины. Надъ вертепомъ три ангела. Гора вохра съ бълиломъ. Съ правой стороны волхвы поклонились. Ихъ трое: одинъ старъ, борода Власіева, въ шапкъ, риза празелень, исподъ киноварь; другой среднихъ лътъ, борода Косьмина, въ шапкъ же, риза киноварь, исподъ дичь; третій молодъ, какъ Георгій, тоже въ шанкъ, риза багоръ, исподъ дичь, лазорь; а всъ по сосуду держатъ въ рукахъ. Подъ ними гора — вохра, а въ горъ вертепъ, а въ вертепъ сидить Іосифъ-Обручникъ на камнъ: съдой, борода Апостола Петра: риза празелень, исподъ баканъ; одною рукою закрылся, а другою подперся. А передъ нимъ стоитъ пастырь, съдой, борода Іоанна Богослова, плъщивъ, риза-коздятина мохната, дазорь съ черниломъ, въ одной рукъ три костыля, а дру-

гую протянуль къ Іосифу. За нимъ пастырь молодой, риза киноварь, а гонить козъ и козловъ, черныхъ и бълыхъ и полосатыхъ. Гора вохра: у подолія горы сидить баба Соломея: риза спущена до пояса, исподъ б'ылило, руки голы; одною рукою держить обнаженнаго Христа, а другую въ купѣль омочила; дъвица наливаетъ въ купель воду сосудомъ; риза киноварь, исподъ лазорь». Если мы будемъ сличать это подробное описаніе сюжета, довольно осложненнаго эпизодами, съ памятниками древнъйшими; то должны будемъ довольствоваться сходствомъ по отдёльнымъ частямъ, и темъ более потому, что къ Рождеству нашихъ подлинниковъ присовокупленъ отдъльный сюжеть — Поклоненіе волхвовъ, который еще въ Х в. не входиль въ икону Рождества, что явствуеть изъ Менологія Имнератора Василія (989— 1025 г.), въ которомъ подъ 25 числомъ Декабря помъщены на отдъльныхъ миніатюрахъ, на одной Рождество, па другой—Поклоненіе волхвовъ. Впрочемъ уже самое пріуроченіе этого последняго сюжета ко дню Рождества Христова послужило въ последствіи поводомъ къ совокупленію обоихъ сюжетовъ на одной иконъ, что и встръчается уже на мозаикахъ XII в., какъ сейчасъ увидимъ. — Восходя къ древнейшей эпохе встречаемъ изображение Рождества въ самомъ малосложномъ видъ, какъ напр. въ томъ же Миланскомъ диптих VI в.: Христосъ въ ясляхъ, позяди оселъ и быкъ, по сторонамъ сидятъ Богородица и Іосифъ. Касательно Богородицы надобно замѣтить, что она издревле изображалась двояко; или сидящею, или лежащею. Къ VI в. относится одна полукруглая камея, на которой, согласно нашему подлиннику, Богородица изображена лежащею; съ одной стороны сидить Іосифъ, съ другой идутъ волхвы 1). По исправленной позднейшей редакціи, и нашъ подлинникъ, какъ увидимъ ниже, представляетъ Богородицу сидящею, находя неприличнымъ изображать ее съ намекомъ на болъзненное состояніе родильницы. Касательно вертепа существовало тоже два мибнія. По одному, вертепъ — это пещера, вырытая или образовавшаяся въ горъ, по другому — это ветхій нав'єсь, служившій хлівомь для домашняго скота. Уже въ VI в. искусство раздълилось по этимъ двумъ мивніямъ: на Миланскомъ диптихъ Христосъ въ ясляхъ подъ навъсомъ хлъва; на камет навъса не видать. Наши Подлинники держатся того мненія, что Христу приличнее было родиться въ вертепъ, какъ бы нерукотворно образовавшемся въ горъ. Такъ же изображается эта подробность на миніатюрѣ въ Менологіи Императора Василія, только Богородица сидить; но вообще вся эта миніатюра представляеть замёчательное сходство съ описаніемъ въ нашемъ подлипникъ. Тъ же три ангела, тотъ же старикъ пастухъ въ мохнатой козлятинъ,

<sup>1)</sup> Martigny, Dictonuaire des antiquités chrétiennes. 1865. Crp. 431.

таже поза сидящаго Іосифа, подпершаго голову рукою, таже Соломея, только нѣтъ ея подруги дѣвицы, которую впрочемъ ожидаетъ стоящій возлѣ купѣли сосудъ ¹). Изъ древнихъ памятниковъ Византійскаго искусства особенно близка къ нашему подлиннику приложенная здѣсь подъ № 1, въ снимкѣ съ фотографической копіи, середняя часть диптиха, изъ слоновой кости, ІХ или Х в., хранящаяся въ Ватиканскомъ музеѣ (рис. 4). Незначительная разность состоитъ только въ томъ, что старикъ въ мохнатой козлятинѣ не стоитъ передъ Іосифомъ, какъ въ Подлинникѣ, а, опираясь на костыль идетъ, ведомый юношескою фигурою. Чтобы показать наглядно, какъ однажды установившійся сюжетъ удерживается въ церковномъ искусствѣ въ теченіе сто-

льтій, здысь же (рис. 5), приложенъ снимокъ съ одного изъ изображеній, на металлическихъ вратахъ базилики Св. Павла въ Рим'в, деланныхъ въ XI в. въ Цареградѣ, а подъ № 6, изъ рисунковъ, украшающихъ металлическія же врата Суздальскаго собора Рождества Богородицы, XIII в. <sup>2</sup>). Съ переводомъ русскихъ подлинниковъ согласуются византійскія мозаики XII в. въ Сициліи, такъ что съ Рождествомъ соединено и Поклоненіе волхвовъ, именно въ Дворцовой капедть, гдь волхвы изображены **ѣлушими**, но Богородица сидитъ у яслей, а въ Соборѣ Монреаля-Богородица лежить, но волхвовъ нѣтъ.



4. Диптихъ IX-X в. въ музев Ватикана.

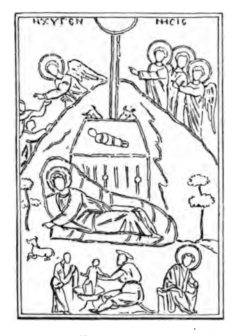
Въ такой же мъръ можно бы доказать сличениемъ съ древнъйшими памятниками первобытность и всъхъ другихъ редакцій праздниковъ, описанныхъ въ нашихъ подлинникахъ, но тогда эта статья превратилась бы въ иконописный подлинникъ. Достаточно будетъ присовокупить, что Греческій подлинникъ Діонисія, изданный Дидрономъ, предлагаетъ не только значи-

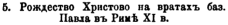
<sup>1)</sup> Seroux D'Agincourt, Histoire ds l'art. V, pl. 33.—Albani, Menolog. Graecorum. 1727 г, Потъ 25 лекабря.

<sup>2)</sup> Рис. 5 изъ Даженкура, I, Sculpt. pl. 13; рис. 6 съ снимка, сдъланнаго въ Строгановской школъ рисования.

тельныя отклоненія отъ нашихъ, но и очевидныя подновленія. Такъ въ Благовъщеніи принята въ немъ только одна редакція, именно Богородица съ веретеномъ; а въ Рождествъ, хотя упомянуты пастухи и волхвы, но нътъ ни старика въ мохнатой кожъ, ни Соломеи съ купелью. Богородица и Іосифъ стоятъ на колъняхъ передъ Іисусомъ лежащимъ въ ясляхъ. Іосифъ скрестилъ руки на груди. Впрочемъ, согласно русскимъ преданьямъ, событіе совершается въ пещеръ, а не въ хлъву 1).

Если и этотъ значительно позднъйшій и во многомъ недостаточный подлинникъ Греческій западные археологи такъ высоко ставять въ разсуж-







6. Рождество Христово на вратах в Суздальскаго собора.

деніи первобытности иконописныхъ преданій; то какой богатый матеріалъ они могли бы извлечь изъ подлинниковъ русскихъ для опредѣленія сюжетовъ христіанскаго искусства самыхъ древнихъ временъ! Именно въ этомъ-то и состоитъ высокое достоинство нашей иконописи, что она даже въ XVII в. не только не забыла основныхъ своихъ преданій, но, собирая и обработывая ихъ въ Подлинникѣ, сохранила во всей чистотѣ. Будучи недостаточна и погрѣшительна собственно въ художественномъ отношеніи, она сознала свою силу въ отношеніи мысли и преданія, и свои небогатыя внѣшнія формы

<sup>1)</sup> Manuel d'Iconogr. Chrét., crp. 155-157.

очертаній и красокъ перевела на слова въ толковыхъ текстахъ Подлинника: такъ что въ этомъ смыслѣ Иконописный Подлинникъ можно назвать высшимъ проявленіемъ историческаго развитія нашей иконописи, шедшей всегда болѣе по пути преданія и мысли, нежели совершенствованья художественной формы.

Такъ какъ въ исторіи самой иконописи русской не могли образоваться художественныя личности (хотя и дошло до насъ много именъ иконописцевъ); то и подлинникъ, кромѣ преданія, не знаетъ и не хочетъ знать личнаго авторитета въ дѣлѣ иконописанія. Не ссылаясь ни на какую художественную знаменитость, онъ безпрекословно повелѣваетъ мастеру писать икону такъ-то и такъ-то; иногда прибавляетъ: а индѣ писано такъ-то; или: можно писать и такъ-то.

Какъ сама иконопись русская шла своимъ ровнымъ путемъ, не подчиняясь личному вліянію отдѣльныхъ художниковъ; такъ и Подлинникъ обязанъ своимъ происхожденіемъ и развитіемъ совокупной дѣятельности иконописцевъ. Только время отъ времени какой нибудь писецъ собиралъ въ одно цѣлое или приводилъ въ порядокъ накопившіеся по разнымъ рукописямъ матеріалы. Нѣкоторыя изъ рукописей указывають на 1658 годъ, другія на 1687 г. 1), какъ на время составленія одной изъ такихъ редакцій. Въ теченіе всего XVII в. расходясь во множествѣ рукописей по мастерскимъ, иконописные Подлинники потерпѣли значительныя измѣненія въ подробностяхъ, хотя и оставались вѣрны основнымъ началамъ и въ нихъ между собою сходствовали. Главнѣйшія видоизмѣненія въ исторіи Русскаго Подлинника оказались въ слѣдующемъ:

1) Такъ какъ Толковые Подлинники произошли отъ лицевыхъ; то древнёйшіе тексты, имёвшіе своимъ назначеніемъ сопровождать рисунки, отличаются краткостью: такъ что тё описанія въ Толковыхъ Подлинникахъ, которыя касаются только колорита одёяній, обязаны своимъ происхожденіемъ очевидно надписямъ на Подлинникахъ лицевыхъ, состоявшихъ въ рисункахъ нераскрашенныхъ. Таково напримёръ описаніе Преображенія (6 авг.) въ краткомъ Филимоновскомъ Подлинникё: «На Ильё риза празелень, на Моисеё багоръ; подъ Спасомъ гора празелень; подъ Ильею и Моисеемъ гора вохра съ бёлилами и киноварь; на Іоаннё риза багоръ, на Іаковё риза празелень, на Петрё вохра». И только. — Иные сюжеты вовсе не описываются, или потому что признаются общеизвёстными, или потому что составъ ихъ очевиденъ изъ рисунка въ Подлиннике Лицевомъ. Напримёръ, подъ 6 декабря, о Николае Угоднике, по краткому Филимоновскому Под-

<sup>1)</sup> Подлиненкъ Ундольскаго, № 130.

линнику: «Николае образомъ и брадою всемъ знаемъ есть, риза багоръ, пробыть дазорь, исподъ дазорь съ былилами». По моему краткому: «Образомъ съдъ, браду имъя притугу круглу» — и только. Но по подробному съ Лицевыми святцами изображенъ уже полный иконописный типъ, согласный съ вышеприложеннымъ снимкомъ съ древней иконы: «съдъ, борода невеличка, курчевата, взлызъ, плешатъ, на плеши мало кудерцевъ; риза багоръ пробъленъ лазоремъ, исподъ набъло лазорь; въ одной рукъ Евангеліе, другою благословляетъ». --- Не находя нужнымъ входить въ описаніе иконописныхъ типовъ, древнъйшей редакціи Толковый Подлинникъ ограничивается или краткимъ мѣсяцесловнымъ указаніемъ или историческими данными, не входя въ описаніе самой иконы. Для примъра беру выше приведенное описаніе Рождества І. Х., заимствованное изъ подлинника болье развитаго, по редакціи позднѣйшей. Въ древнѣйшихъ редакціяхъ это событіе или только означается мъсяцесловно, какъ напримъръ, по рукописи г. Филимонова: «Рождество еже во плоти Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа. Родися плотію на земли Господь нашъ Іисусъ Христосъ въ лето 5505» (вм. 5508)-и только; или какъ въ моей рукописи, предлагаются одни историческія данныя, безъ иконописныхъ подробностей: «Еже по плоти Рождество Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа. Бысть въ лето 5500 (sic), егда исполнившимся 9 масяцемь оть безсаменнаго зачатія его, изыде повельніе отъ Кесаря Августа написати всю вселенную, и посланъ бысть Кириней во Іерусалимъ и въ Виолеемскіе предёлы сотворити написаніе. Взыде Іосифъ Хранитель Богородицы и съ нею, еже написатися въ Виолеемъ. И хотяше родити Дъвица, и не обръташе храмины множества ради людей, и вниде во убогій вертенъ и тамо роди нетльно Господа нашего Іисуса Христа, и пови его яко младенца всяческихъ содетеля, и положи его въ безсловесныхъ яслехъ, иже хотящаго насъ избавити отъ безсловесія». Въ Погодинскомъ Подлинникъ XVII в. (въ С.-Петерб. Публ. библ. № 1930) Рождество описано довольно подробно, съ волхвами, съ бабою (Соломеею) и дъвицею, занятыми умовеніемъ Младенца-Христа, съ пастухомъ, съ трубою, но безъ характеристической одежды-мохнатой козлятины. Что же касается до многихъ другихъ праздниковъ, то они означены самыми краткими мъсяцесловными оглавленіями; напр. подъ 25 марта: «Благов'єщеніе Пресвятой Владычицы нашей Богородицы Приснодевы Маріи. Гавріиль риза багорь дичь» — и только. Подъ 15 авг. «Успение Пресв. Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Маріи» — и только. — Такимъ образомъ, согласно своей мъсяцесловной системъ, Подлинникъ въ древнъйшихъ редакціяхъ ограничивается иногда одними только мъсяцесловными извъстіями.

2) Краткія иконошисныя свёдёнія раннихъ Подлинниковъ стали рас-

пространяться подробностями въ позднейшихъ. Напримеръ, подъ 24 ноября, о Великомученице Екатерине: по моему краткому подлиннику: «Святыя Великомученицы Екатерины. Постради въ лето 5804: риза лазорь, исподъ баканъ, въ деснице крестъ». По краткому г-на Филимонова: «На Екатерине риза лазорь, исподъ баканъ, въ правой крестъ, левая молебна, персты вверхъ». По позднейшимъ редакціямъ: «на голове венецъ царской, власы просты, аки у девицы, риза лазорь, исподъ киноварь. Бармы царскія до подола, и на плечахъ, и на рукахъ; рукава широки. Въ правой руке крестъ, а въ левой свитокъ, а въ немъ пишетъ: Господи Боже, услыши мене, даждь поминающимъ имя Екатерину отпущеніе греховъ и въ часъ исхода его, проводи его съ миромъ, и даждь ему место покойно».

3) Въ описаніи одной и той же иконы, одного и того перевода ея, или одной и той же редакціи, Подлинники могли различествовать по различному способу описанія и по раздичію точекъ зрівнія описывавшаго. Мы уже видъли различіе Подлинниковъ въ описаніи Рождества Христова. Кромѣ приведеннаго выше подробнаго описанія, сличеннаго съ древнійшими памятниками, встръчается въ подлинникахъ не поздней редакціи и другое столь же подробное описаніе, вообще сходное по предмету описанія, но различное по точкъ зрънія описывавшаго. А именно, въ одномъ изъ моихъ подлинниковъ: «Три Ангела Господня зрять на звъзду: переднему риза лазорь, второму баканъ, третьему празелень; а четвертый ангель Господень пастырю благовъститъ: риза на немъ киноварь, исподъ лазорь; на пастухъ риза баканъ. Волсви принесоща ему дары: на старомъ волсвъ риза вохра съ бълилы, на второмъ риза дазорь, исподъ баканъ, на третьемъ киноварь, исподъ празедень. Колпаки на них аки на тріех отроках (то есть, фригійскія шапочки, подробность, согласная съ древне-христіянскими и древними Византійскими изображеньями). На другой сторонъ вельми наклоненъ ангелъ Господень, рукою благословляеть пастыря: риза киноварь, исподъ лазорь; а подъ нимъ стоитъ пастырь съ трубою (какъ въ Погодинскомъ Подлинникъ): риза на немъ баканъ пробълена лазорью. А Богородица и съ своимъ Предвічнымъ Младенцемъ. А подъ Богородицею стоить дівица наклонна, льеть воду кувшинцемъ въ сосудъ, а руки у нея по локти голы, а на ней риза празелень. Предъ нею сидить баба Соломея, а у нея на колъняхъ (пропущено: въроятно, Христосъ Младенецъ); а сидитъ на стуль баба, на ней реза баканъ, дазорью пробъдена, исподъ — срачица до поясу; на головъ куколь съ празеленью. А противъ бабы сидитъ Іосифъ на камени, а противъ него стоитъ пастырь, старъ, во овчей власеницѣ съ посошкомъ, а посошокъ суковатъ. Плешивъ». — Еще примеръ: выше было указано, какъ описаніе Преображенія сначала вошло въ Толковый Подлинникъ съ надписи

подлинника лицеваго. Это краткое описаніе, конечно, не могло удовлетворить иконописцевъ, и потому они стали означать подробнъе все это событіе, и тогда, какъ по взгляду на сюжеть, такъ и по способу описанія, Подлинники естественно должны были между собою разойтись, хотя въ сущности предмета и сходствовали. Такъ въ однихъ спискахъ, какъ въ моемъ краткомъ, значится: «Спасъ стоитъ на горъ, гора празелень бъла, ризы на Спасъ бълы, и около Спаса бъло. Съ правой стороны Спаса стоить Илія Пророкъ, съдъ, волосы съ ушей, косматые, борода густая косматая, риза празелень, молебенъ ко Спасу. По другую сторону Спаса стоитъ Моисей, русъ, плъщивъ, борода какъ у Космы Безсребренника, риза баканъ, исподъ лазорь, молебенъ ко Спасу, въ рукахъ скрижали; а подъ Ильею и Моисеемъ гора санкиръ светель. Изъ за той горы Апостолы ницъ лежатъ, на горе пали, скорчились. Подъ Спасомъ Апостолъ и Евангелистъ Іоаннъ Богословъ, младъ, кудревать, риза бакань, исподъ дазорь. По правую сторону Іоанна подъ Ильею Петръ Апостолъ, риза вохра, исподъ лазорь, палъ на горъ, а смотрить на Спаса; а по другую сторону Іоанна брать его Іаковъ, русъ, борода какъ у Космы Безсребренника, риза празелень, исподъ лазорь». Въ другихъ спискахъ, какъ въ подробномъ Филимоновскомъ, обращено ввиманіе на положение Апостоловъ, павшихъ на горъ, именно: «Спасъ въ облакъ, од'яніе б'єлое, рукою благословляеть, въ другой свитокъ. Съ л'євой стороны Спаса стоить Илія Пророкъ, смотрить на Спаса, съ другой стороны Моисей, въ рукахъ у него скрижали каменныя, какъ книжка. Петръ подъ горою лежить, Іоаннъ на камит наль, а смотрить вверхъ, Іаковъ головою о земь, а ноги вверхъ, закрылъ рукою лицо свое. На Или риза празелень, на Моисет багоръ, на Іаковт празелень, на Петрт вохра, на Іоаннт киноварь».

4) Различія переводовъ, или редакцій иконъ, внесли новыя разности въ списки Подлинниковъ. Такъ, подъ 16 авг., Перенесеніе отъ Едеса въ Царьградъ Нерукотвореннаго Образа Іисуса Христа, въ краткихъ Подлинникахъ, какъ въ Погодинскомъ XVII в. (№ 1930) и въ моемъ, описано только по одному переводу, а именно: «Ангелъ Господень держитъ на убрусѣ Нерукотворенный образъ обѣими руками противъ грудей; на ангелѣ риза баканъ, исподъ лазорь». Въ другихъ спискахъ, какъ въ подлинникѣ Большакова съ лицевыми изображеньями и въ подробномъ Филимоновскомъ, на первомъ планѣ редакція съ царемъ Авгаремъ, и при томъ въ двухъ видахъ, и потомъ уже редакція съ Ангеломъ. А именно: «Апостолъ младъ, держитъ убрусъ съ изображеніемъ Спаса. Передъ нимъ стоитъ царь въ вѣнцѣ, сѣдъ, какъ Давидъ Пророкъ, рукою крестится. За нимъ одръ и постеля, а за одромъ стоятъ князья и бояре, два старые, а третій молодой. За ними ца-

рица, какъ Елена. За Апостоломъ стоитъ Святитель съ книгою, какъ Власій; за нимъ три попа, русые, средній молодой, а за ними городъ, въ городѣ церковь и большая палата о трехъ каморахъ. Нѣкоторые же пишуть у царя Авгаря въ правой рукъ свитокъ, а въ немъ писано: Божіе видъніе, божественное чудо; а въ левой руке другой, а въ немъ писано: Христе Боже, иже на тя надъяйся не отщетится никогда же. А индъ пишутъ: Ангелъ Господень держить на убрус Спасовъ образъ нерукотворенный, а на Ангель риза баканъ, исподъ лазорь». — Следующій примеръ въ описаніи Іоанна Постника (2-го сент.) даеть ясное понятіе о постепенномъ осложненім поддинника, и въ следстви того о внесени въ него разноречий. По краткому Подлиннику Филимоновскому и Погодинскому (№ 1930): «Іоаннъ образомъ и ризою, какъ Василій Кесарійскій, бородою покороче». Въ моемъ краткомъ: «съдъ, борода менъе Аванасьевой, волосы съ ушей; а индъ пишется: образомъ и ризою, какъ Василій Великій, борода покороче». Въ подробномъ Большаковскомъ, съ лицевыми святцами: «сѣдъ, борода Сергія Радонежскаго; а индъ пишется: русъ, борода съ Васильеву Кесарійскаго, покороче; риза бълая крещатая, а индъ пишется преподобническія». Сравненіе одного и того же подобія съ разными иконописными типами, то съ Василіемъ Кесарійскимъ, то съ Аванасіемъ Александрійскимъ, то съ Сергіемъ Радонежскимъ, ясно указываетъ, какъ развивались наши Подлинники по различію возэрьній составителей. Эти различія естественно должны были привести къ противоръчіямъ, которыя замъчены были старинными иконописцами въ Подлинникъ уже въ концъ XVII в.

5) Кром' этого, такъ сказать, внутренняго развитія нашихъ Подлинниковъ, состоявшаго въ более или мене подробномъ описаніи одного и того же сюжета, по одной или по разнымъ редакціямъ, эти руководства осложнялись извит, то есть, умноженіемъ самыхъ статей иконописнаго місяцослова, посредствомъ внесенія въ него новыхъ сюжетовъ или новыхъ личностей, кототыхъ сначала въ Подлинникъ не было; потому что наша иконопись шла объ руку съ исторіей Русской церкви, и по мірі распространенія чествованья русскихъ святынь и приведенія ихъ въ общую изв'єстность, распространялись и подлинники внесеніемъ въ нихъ новыхъ Русскихъ Святыхъ. Въ этомъ отношении особенно важенъ подлинникъ гр. Строганова, съ присовокупленіемъ въ нему статьи о прибавочныхъ новыхъ чудотворцахъ, которая прямо указываеть на то, чего не доставало древнимъ редакпіямъ, и что потомъ вошло въ редакціи позднеййшія, не только въ подробныя, но и въ краткія. Потому въ самомъ заглавіи краткаго Филимоновскаго списка уже присовокуплено: (синаксарь праздникамъ и святымъ) «еже въ сей нашей Рустей странъ просіявшимъ святымъ, паче рещи иже въ нынъшнемъ родѣ толико попремногу Богови угодившихъ, яко свѣтило сіяти, по многимъ мѣстомъ различны же чудодѣйствы, благодатію Святаго Духа во всемъ мірѣ иже именуемъ новые чудотворцы», то есть, позднѣйшіе изъ Русскихъ Святыхъ, не только XVI и XVII столѣтія, но нѣкоторые и болѣе древніе.

6) Еще болье внышее осложнение Подлинника, но въ той же мыры согласное съ потребностями церкви, состояло въ присовокуплении къ нему описания сюжетовъ, которые могутъ быть введены въ мысяцословную систему, но которые въ иконописномъ циклы занимаютъ такое же важное мысто, каковы: Воскресение Христово, Страсти Господни и другие сюжеты, упомянутые выше. Такъ какъ весь общирный циклъ разныхъ наименований иконъ Богородичныхъ опредылися очень поздно, къ концу XVII в.: то и эта статья помыщается въ Подлинникахъ отдыльно, не введенная въ общую систему мысящослова. Наконецъ къ этому же разряду прибавочныхъ статей принадлежатъ различныя наставления иконописцамъ, частию техническия, о краскахъ, золоты, левкасы и проч., частию богословския и нравственныя, и частию художественныя, о размыры человыческой фигуры, о типахъ Христа и Богородицы и т. п.

Окончательная обработка Подлинника, относящаяся уже къ началу XVIII в., опредълилась исторією иконописи въ связи съ исторією церкви, такъ же какъ его первые начатки и постепенное развитіе.

Сколько ни была удовлетворительна русская иконописная система въ отношеній религіозномъ, она, по самымъ принципамъ своимъ, не допускавшимъ художественнаго совершенствованія, носила въ себъ такіе элементы, которые тогчасъ же должны были обнаружить ея педостатки и слабыя стороны, въ отношении художественномъ, какъ скоро древне-русская жизнь, оказавшись несостоятельною въ своемъ одностороннемъ, исключительно-національномъ развитіи, стала пользоваться плодами чужой, западной цивилизацін. Это совершилось во второй половин XVII в., и въ исторіи искусства совпало съ религіознымъ переворотомъ отпаденія отъ господствующей церкви секты старовъровъ или старообряцевъ. Царъ Алексей Михайловичъ, любившій иноземныя потёхи, не удовольствовался русскими иконописцами, и вызваль для украшенія своихъ палать иностранныхъ мастеровь, которые расписывали ихъ ландшафтами и перспективами и снимали портреты 1). Иконопись не могля удержаться въ тесныхъ пределахъ своей бедной техники, и, вмъстъ съ ея усовершенствованьемъ, стала терять оригинальность и въ композиціи, подновляя древніе переводы заимствованьями изъ западныхъ печатныхъ листовъ, изъ иностранныхъ лицевыхъ изданій и съ гра-

<sup>1)</sup> Забълина, Домашній быть Русскихъ Царей. І, 122-143.

вюръ. Колоритъ сталъ цвътистъе и сочиве, кисть размашистъе, свободиве. Этотъ новый стиль въ нашей иконописи известенъ подъ именемъ Фряжского, въ который перешли позднейшія школы Строгановская и Царская. Во главе этого новаго направленія школы Царской явился замічательный по своему времени художникъ, Симонъ Ушаковъ, который писалъ не только иконы, но уже и миоологическіе сюжеты, какъ напримъръ, изображенія богини Мира и бога Войны для заглавнаго листа Московскаго изданія Исторіи о Варлаам' в и Гоасаф' царевиц 1681 г. Какъ тогдашняя Русская литература наводнялась западными легендами и повъстями, въ сочиненіяхъ Іоанникія Галятовскаго, Антонія Радивиловскаго, Симеона Полоцкаго, даже самого Димитрія Ростовскаго; такъ и Русскіе мастера съ жадностью новизны бросились на иностранныя гравюры, передёлывая ихъ на свой ладъ, и видимо усовершенствуясь въ техникъ и образуя свой вкусъ; какъ напримъръ это можно видеть въ гравированныхъ листахъ Страстей Господнихъ, иконъ Богородичныхъ и проч. Изъ школы Ушакова вышли искусные гравёры, которые въ многочисленныхъ экземплярахъ распространяли между русскими новый, болье изящный стиль. Наконець въ этой же школь образовался живописецъ Іосифъ, который въ своемъ посланіи къ Симону Ушакову, излагаеть художественную теорію Русской иконописи, согласную съ преданіями православной церкви и съ существомъ иконописи и основанную на національныхъ преданьяхъ Стоглава, но направленную уже противъ недостатковъ иконописи въ отношеніи художественномъ, которые этотъ благочестивый иконописець и вмёстё последователь новаго, западнаго направленія полагаеть устранить изяществомь и естественностью въ очертаньяхъ и колорить, то есть, образованьемъ вкуса и изученьемъ природы. Такъ какъ наша иконопись въ своей исторіи шла нераздільно съ судьбами церкви, то авторъ этой теоріи, становясь на сторону Патріарха Никона, ведеть полемику съ партією старовъровъ, въ которой преследуеть неподвижность замкнутой въ себъ самой національности, въ слъдствіе чего иконопись доведена была до безобразія ремесленнаго, дюжиннаго производства; и, отдавая полную справедливость западному искусству онъ не видить препятствія въ пом'єщеніи иностранных художественных произведеній въ православных церквахъ, буде они согласны съ духомъ нашей иконописи.

Такой переворотъ въ исторіи русскаго искусства необходимо долженъ быль оказать свое действіе на судьбу Иконописныхъ Подлинниковъ, на которые школа Ушаковская бросила тёнь, какъ это явствуетъ изъ словъ того же иконописца Іосифа: «Что сказать о подлинникахъ тёхъ? У кого они есть истинные? А у кого изъ иконописцевъ и найдешь ихъ, то всё различны и не исправлены и не свидётельствованы».

Въ следствіе раскола въ самой иконописи, должны были и Подлинники разделиться на двё главныя редакціи. Одна, не отступая отъ старины и твердо держась своеземнаго, получила характеръ старообрядческій, въ такъ называемомъ Подлиннике Клинцовскомъ; другая, исправленная и проверенная по церковнымъ источникамъ, и сближенная съ Русскою литературою последнихъ годовъ XVII столетія иметъ цёлью ту идеальную красоту, о которой такъ красноречиво говоритъ въ своей теоріи ученикъ Ушакова.

Редакція старообрядческая, въ противодѣйствіе западному вліянію, не преминула охранить себя слѣдующимъ правиломъ, внесеннымъ въ упомянутое уже выше наставленіе иконописцамъ, въ Подлинникѣ Большакова съ лицевыми Святцами: «Отъ невѣрныхъ и иностранныхъ Римлянъ и Арменовъ иконнаго воображенія Православнымъ Христіянамъ пріимати не подобаеть; аще ли же по нѣкому прилучаю отъ древнихъ лѣтъ гдѣ обрящется въ нашихъ странахъ, вѣрныхъ, рекше въ греческихъ или въ русскихъ, а вообразуемо будетъ послѣ росколу церковнаго, еже Грекомъ съ Римляны, и тогда, аще и зѣло иконное воображеніе есть по подобію и хитро, поклоненія же имъ не творити, понеже отъ рукъ невѣрныхъ воображени суть, но совѣсть ихъ нечистотѣ подлежитъ».

Редакція Клинцовская есть не что иное, какъ Подлинникъ Сборный, въ которомъ за основу принята подробнѣйшая изъ прежнихъ редакцій, состоящая изъ описанія разныхъ переводовъ иконъ, хотя бы другъ другу и противорѣчащихъ, и для удобства на практикѣ систематически снабженная мѣсяцословными свѣдѣніями о святыхъ и о праздникахъ при каждомъ числѣ мѣсяца, съ присовокупленіемъ разныхъ прибавочныхъ статей техническаго, богословскаго и художественнаго содержанія 1).

Подлинникъ, возникшій на принципахъ школы Ушаковской, хотя и вносить въ свой составъ много новизны, но тѣмъ не менѣе въ своихъ основахъ остается вѣренъ существу иконописныхъ преданій. Желаніе одушевить изображаемыя лица красотою и выраженіемъ придаетъ его описаніямъ нѣкоторую поэтичность. Для примѣра приводятся сюжеты, описаніе которыхъ по древнѣйшимъ редакціямъ уже извѣстно читателю.

Благовъщение. «Архангелъ Гаврінлъ пришедъ стоитъ предъ храминою, помышляя о чудеси, како повеленная ми отъ Бога совершати начну. Риза на немъ киноварная, багряная светлая, исподъ лазорь. Главою поникъ долу умиленно. И вшедши въ палату, стоитъ передъ Пречистою съ светлымъ и веселымъ лицомъ, и благопріятною беседою рекъ къ Ней: Радуйся, Обрадованная, Господь съ Тобою. Въ рукахъ держитъ скипетръ. Пречи-

<sup>1)</sup> См. ниже, о Подлинник XVIII в.

стая сидить, а передъ нею лежить книга разогнутая, а въ ней написано: се Дѣва во чревѣ зачнеть и родить сына, и наречеши имя Ему Еммануиль. Верхняя одежда багоръ тмяной, исподъ лазорь. Одна палата вохра, а гдѣ Богородица сидить, полата празелень. Вверху на облакахъ Саваоеъ: отъ Него исходить Духъ Святый на Богородицу. Другой переводъ писать Благовѣщеніе: Пречистая Богородица стоить надъ колодцемъ; оглянулась къ верху на Архангела, въ рукѣ держить сосудъ. Архангель, летя сверху, благовѣстить Богородицѣ».

Рождество Іисуса Христа. Послѣ описанія сюжета и за выпискою изъ Четій-Миней Димитрія Ростовскаго и изъ Кирилловой Книги и Волхвахъ, присовокупленъ слѣдующій критическій взглядъ на преданіе Подлинника: «Во многихъ Подлинникахъ пишется, что Пречистая лежить въ вертепѣ при ясляхъ на подобіе мірскихъ женъ по рожденіи. Еще же и баба Соломія омываетъ Христа, а дѣвица подаетъ воду и льетъ въ купель. Подражая этому древніе иконописцы, которые мало знали Священное Писаніе, такъ писали и иконы, и нынѣшніе нѣкоторые грубые невѣжды тому же подражаютъ. Но Пречистая Дѣва Богородица безболѣзненно родила, непостижимо и несказанно, прежде рождества дѣва, и въ рождествѣ дѣва, и по рождествѣ опять дѣва, и не требовала бабинаго служенія, но сама родительница и рожденію служительница; сама родила, сама и воспеленала; благоговѣйно осязаетъ, обнимаетъ, лобзаетъ, и подаетъ сосецъ: все дѣло радости исполнено, нѣтъ никакой болѣзни, ни немощи въ рожденіи». Итакъ, по этому Подлиннику, Богородица не лежитъ, а сидитъ при ясляхъ.

Преображение. Для полноты картины описание начинается выпискою изъ Евангелія: «Поятъ Інсусъ Петра, Іакова и Іоанна брата его, и возведе ихъ на гору высоку едины, и преобразился предъ ними, и просветися лице его яко солице, ризы же его быша бёлы яко ситгъ: и се явистася имъ Монсей и Илія съ нимъ глаголюще: и облакъ светель осени ихъ. И се гласъ изъ облака глаголя: Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о Немъ же благоволихъ, Того послушайте» и т. д. За тымъ: «Преображение Господне было мѣсяца Августа въ 6-й день, передъ возсіяніемъ утренней зари, а не такъ какъ написалъ Кириллъ Транквилліонъ, что Преображеніе было передъ вольнымъ его страданіемъ во вторникъ, передъ великимъ пяткомъ. А пишется Преображеніе такъ: Өаворская гора изображена высока; на ней Христось на светломъ облаке, лицо его какъ солице, ризы его белы какъ свыть, на всы стороны отъ него блистаніе, то есть, свыть, простирающій солнечные лучи и на апостоловъ. По сторонамъ Спасителя Моисей и Илія пророкъ. Илія отъ живыхъ, Моисей отъ мертвыхъ; на Иліи риза празелень, на Моисев багряная. Апостолы на горв пали ницъ. Петръ зрить на Христа,

лицо рукою закрылъ, риза на немъ вохряная, исподъ лазорь. Іоаннъ на колѣни палъ, лицомъ на землю, риза на немъ киноварная, исподъ зеленый. Іаковъ палъ головою о земь, ноги вверхъ; лицо свое закрылъ, риза лазоревая».

Таково последнее слово нашихъ Подлинниковъ. Связь этой новейшей редакціи съ школою Ушаковскою не подлежить сомнінію, какъ это можно заключить изъ сравненія предложенных в описаній съ следующими словами иконописца Іосифа: «Въ изображеніи Благов'єщенія Архангель Гавріиль предстоить. Дъва же сидима. Какъ обыкновенно представляется Ангель во Святая Святыхъ, такъ и Архангелово лицо написуется свътовидно и прекрасно, юношеское, а не зловидно и тмообразно. У Дъвы же, какъ повъствуеть Златоусть въ слове на Благовещение, лицо девичье, уста девичьи и прочее устроеніе д'явичье. Въ изображеніи Рождества Христова видимъ Матерь сидящу, Отроча же въ ясляхъ младо лежаще; а если отроча младо, то какъ же можно лицо его мрачно и темнообразно писать? Напротивъ того, всячески подобаеть ему быть былу и румяну, паче же лыпу, а не безлыпичну, по Пророку глаголющему: «Господь воцарися и въ лепоту облечеся» и т. д. Впрочемъ, и этотъ новый Подлинникъ, вызванный историческою потребностью — придать иконописи красоту и выраженіе, а прежніе Подлинники очистить отъ разноръчій и неурядицы, не только не достигаль своей цъли, но и впадаль въ ошибки, даже въ своей критикъ, направленной къ очищенію старой иконописи оть недостатковь. Относясь къ старинъ враждебно, онъ не умъть оценить ся преданій, и часто ихъ игнорирусть, какъ напримъръ, въ описании Благовъщения онъ упустиль такой общераспространенный и освященный давностью переводъ этого сюжета, какъ переводъ Благовъщенія съ веретеномъ. Полемизируя съ невъжественною стариною, онъ становится иногда въ явное противоръчіе съ преданьями древнехристіянскаго и Византійскаго искусства; какъ напримітрь, безусловно порицаеть вы иконт Рождества Христова лежачее положение Богородицы, между темъ какъ съ древнейшихъ временъ, какъ мы видели, Богородица изображалась въ этомъ сюжеть и сидящею и лежащею.

Церковный расколь, отразившійся въ историческихъ судьбахъ иконописи и въ литературѣ Подлинниковъ, и доселѣ лежитъ тяжелымъ бременемъ
на русскомъ искусствѣ. Старовѣры стоятъ за древнюю иконопись и отдаютъ безусловное предпочтеніе ея произведеньямъ, предшествующимъ Патріарху Никону, высоко цѣня старыя школы Новгородскую, Московскую и
особенно Строгановскую, и бросая тѣнь на школу Царскихъ иконописцевъ
и на школу Фряжскую. Православные, въ противодѣйствіе старовѣрамъ,
относились равнодушно къ старой иконописи, и, пріученные къ нововведе-

ніямъ школою Фряжскою, легко примирялись съ живописью Акалемическою. сгладившею въ иконописаніи, подъ вліяніемъ чуждыхъ образцовь, всё основныя преданья Византійско-русской иконописи. Это западное вліяніе особенно было вредно, и въ своихъ крайностяхъ доходило до безсмыслія потому, что оно оказалось у насъ въ XVII в., то есть, въ ту неудачную для западнаго искусства эпоху, когда господствовали въ немъ манерность и ложный классициямъ, и когда религіозную искренность зам'внила напущенная сентиментальность. Воть причина, почему съ того времени наши храмы стали наполняться живописными произведеньями, лишенными религіознаго воодушевленія, холодными и б'єдными по мысли въ композиціи; хотя правильными относительно натуры, но манерными и театральными, такъ же мало удовлетворяющими религіозному чувству и мысли, какъ и эстетическому вкусу. Русскимъ живописцамъ нашего времени предстоить решение трудной задачи выйти изъ этого безсмыслія и безвкусія, завыщаннаго XVIII выкомъ, и строго отделить живопись церковную, или иконопись, отъ живописи исторической и портретной. Въ последней они могутъ, не затрудняя себя, следовать по пути современнаго развитія цивилизаціи и искусства на западѣ; но въ первой ихъ ожидаетъ завидная участь быть вполнъ оригинальными творцами, въ приложении къ національнымъ нотребностямъ всёхъ пособій не только развитой художественности, но и науки, для того, чтобъ церковное искусство и въ наше время, какъ давно прежде, не только вдохновляло къ молитвъ, но и поучало своими мыслями.

## III. Методъ изученія русской иконописи.— Источники иконописнаго преданія.

Изъ предыдущаго обозрѣнія явствуеть, что важное значеніе нашей иконописи въ исторіи христіянскаго искусства состоить не въ художественномъ исполненіи, а въ иконописныхъ сюжетахъ, данныхъ церковнымъ преданіемъ и въ большей или меньшей чистотѣ сбереженныхъ исторіею Русской иконописи, и объясненныхъ и опредѣленныхъ Иконописными Подлинниками. Съ точки зрѣнія устарѣлыхъ эстетическихъ теорій, ограничивающихъ исторію искусства развитіемъ внѣшней формы, нашей иконописи отказали бы въ историческомъ значеніи, и нашли бы немыслимымъ самое понятіе объ исторіи Русской иконописи. Но съ той точки зрѣнія жизненнаго отношенія искусства къ исторіи развитія идей, съ которой современные уче-

Digitized by Google

ные западные открыли неистощимое богатство матеріаловъ въ искусствѣ древне-христіянскомъ и даже въ его варварской формѣ Романскаго стиля, и наша иконопись не только получить право на должное къ себѣ вниманіе, но и займеть видное мѣсто между этими фактами въ исторіи христіанскихъ идей, состоя съ ними въ тѣсной связи, и присовокупляя къ общему развитію церковнаго искусства характеристическія черты русской національности.

Самымъ существомъ Русской иконописи — держаться церковнаго преданія — опредъляется исходный пункть въ методъ ея изученія, то есть, приведеніе въ ясность этого художественно-религіознаго преданія. Наши предки, какъ мы видъли, очень сбивчиво говорять объ этомъ преданіи: то указывають на какихъ-то древнихъ мастеровъ, то на Грековъ, то на придълы Цареградскаго храма Св. Софій, то на какія-то греческія миніатюры и другіе завозные образцы. Для древнихъ иконописцевъ было достаточно этихъ неопредъленныхъ указаній; потому что на самой практикъ, по заведенной рутинъ, преданіе ими наблюдалось. Но въ наше время, когда приведены въ извъстность, изданы и оцънены по достоинству важнъйшіе памятники древне-христіанскаго искусства вообще и нікоторые Византійскаго стиля, естественно представляется самъ собою вопросъ: многое-ли и что именно въ преданіи Русской иконописи заимствовано изъ общаго достоянія древне-христіанскаго искусства вообще и изъ Византійскаго въ особенности? А для этого должно привести въ извъстность самые источники искусства и объяснить ихъ содержание и стиль. Но, чтобы удержаться въ предълахъ авторитета, принятаго нашею иконописью, надобно это преданіе опредёлить извъстнымъ періодомъ времени. Подлинники намъ указывають на послъднюю эпоху этого періода, именно на разд'вленіе церкви на Восточную и Западную въ IX в.; следовательно, по смыслу этого указанія, всё произведенья церковнаго искусства, предшествующія разділенію церкви, гді бы они ни возникли, на Востокъ или на Западъ, въ Византіи или въ Римъ, Миланъ, Равеннъ, Арлъ, Ахенъ, равно могутъ дать содержание нашему иконописному преданію. Если это такъ, то исторія нашей иконописи, по сродству источниковъ, должна составлять одно нераздъльное цълое съ исторіею христіанскаго искусства до IX в. включительно. Но мы уже не можемъ съ такою наивною исключительностью, какъ наши предки, смотръть на самое производство церковныхъ вещей, и отвергать ихъ потому только, что они были сдъланы не православными. Мы знаемъ, что западное искусство, при многихъ отклоненіяхъ, многое и удерживало изъ общихъ церковныхъ преданій, даже до XIII и XIV стольтій. Следовательно и эти позднейшія данныя въ разсужденіи Русскаго иконониснаго преданія опущены быть не могуть. Сверхъ того, мы знаемъ также, что на западъ въ течение трехъ стольтий

послѣ раздѣленія церкви много художественныхъ произведеній сдѣлано было мастерами греческими: напримѣръ, мозаики въ Сициліи и въ Венеціанскомъ соборѣ Св. Марка, XI и XII столѣтій. Въ Италіи до XIII в. было такъ сильно вліяніе греческое, что по старинному преданью, всю живопись итальянскую до Чимабуэ привыкли называть Византійскою. Слѣдовательно, все что въ западномъ искусствѣ соединено съ названіемъ Греческаго или Византійскаго, имѣетъ неоспоримое право быть также введено въ область русскаго иконописнаго преданія.

Такую же неопредъленность представляеть намъ періодъ времени русскаго иконописнаго преданія и въ отношеніи своего ранняго преділа, отъ котораго онъ долженъ вести свое начало. Нашимъ древнимъ иконописцамъ не могло придти въ голову затруднять себя этимъ вопросомъ: для нихъ готовое Византійское преданье было тімь даннымь, которое они полагали себъ въ основу: и, довольствуясь фактомъ, дъйствительнымъ на Руси въ древности, отъ XI до XIII в., или болье воображаемымъ и возведеннымъ въ идеаль, въ позднъйшія стольтія въ школахъ Новгородской, Строгановской и Московской, они не имфли ни нужды, ни научныхъ средствъ опредфлить себъ составные элементы этого факта въ ихъ историческомъ развитіи. Напротивъ того, теперь, когда мы знаемъ, сколько потерпъло видоизмененій церковное искусство отъ первыхъ въковъ Христіанства и до раздъленія церкви въ ІХ в., вопросъ о русскомъ иконописномъ преданіи значительно усложняется. Основываясь на томъ, что наши Подлинники ссылаются на иконныя украшенія Софіи Цареградской и называють самого строителя этого храма Юстиніана, мы имбемъ полное право расширить періодъ иконописнаго преданія на три стольтія слишкомъ, то есть, отъ VI до IX в. Но можемъ ли не присовокупить къ этому періоду и V-го стольтія, когда въ противодъйствіе ученію Несторія, съ особеннымъ блескомъ выразилось чествованіе Богоматери, торжественно укрынленное постановленьями Ефескаго собора (440 г.), и когда были во имя Богородицы сооружены и украшены мозаиками — въ Цареградъ храмъ Богородицы Влахернской и въ Рим' Базилика Либеріева (Maria Maggiore)? Восходя въ древность дал'е, мы не исключимъ изъ этого періода и знаменитый въ исторіи христіанскаго просвъщенія IV въкъ, въкъ великихъ Отцевъ Церкви и равноапостольнаго основателя Византіи, послужившей для русскаго искусства живою связью съ первыми въками Христіанскаго преданія. Наконецъ, дошедши такимъ образомъ до первоначальныхъ источниковъ христіанскаго искусства временъ Мучениковъ, имћемъ ли право мы-русскіе возвести свое церковное искусство, столько древнее въ своихъ основахъ, къ этому общехристіанскому преданію въ иконописныхъ и пластическихъ украшеніяхъ великихъ кладбищъ Св. Мучениковъ и первыхъ христіанъ, или должны отказаться отъ этихъ сокровищъ искусства и религіи, предоставивъ ихъ западу, потому только, что сквозь обаяніе Византійскаго авторитета наши предки ничего не могли усмотрѣть дальше въ глубинѣ Христіанской древности, и, по своему отчужденію отъ западной церкви и отъ всего западнаго, не знали и не догадывались о художественныхъ источникахъ первобытной, гонимой церкви, сохранившихся въ катакомбахъ и въ другихъ памятникахъ на западѣ, и премущественно въ Римѣ? Если исторія христіанскаго искусства на западѣ, не смотря на свой принципъ развитія новыхъ элементовъ, все же возводитъ свои раннія основы къ этимъ первобытнымъ источникамъ; то тѣмъ естественнѣе предъявить на нихъ свои права искусству восточному, которое по своему принципу держится преданія и его сохраняеть, строго очищая его отъ всякой новизны.

Тамъ образомъ, источники иконописнаго преданія въ историческомъ ихъ развитіи делятся на три главные періода: періодъ древне-христіанскій, въ памятникахъ искусства первыхъ въковъ церкви гонимой, въ ея представителяхъ, Св. Мученикахъ, до Константина Великаго; потомъ періодъ полнаго разцвъта Христіанскаго искусства въ Церкви, заявляющей свое всемірное господство и торжество, оть IV в. и до VIII-го, давшаго новое направленіе церковному искусству, пров'єренному богословскою критикою и очищенному въ следствіе распрей и преній иконоборческихъ; и наконецъ последній періодъ начинается со времени Седьмаго Вселенскаго Собора Никейскаго, на которомъ, въ 787 г., въ опровержение иконоборцевъ, окончательно утверждено чествованіе иконъ живописныхъ и отвергнуто употребленіе иконъ скульптурныхъ въ видъ статуй. Впрочемъ иконоборческое движеніе не прекращалось около ста л'єгь и потомъ, и не могло не оказывать своего действія на судьбу христіанскаго искусства, вызывая иконопочитателей на богословскія о немъ разсужденія, имъвшія задачею очистить его и подчинить церковному авторитету: такъ что эти два столетія, VIII и IX, ознаменованныя борьбою за церковное искусство, составляють ту эпоху броженія, изъ которой выработался въ иконописи стиль собственно Византійскій, и тымъ своеобразные онъ опредылился, что иконоборство, имывшее своимъ поприщемъ Востокъ, мало оказало вліянія на судьбу церковнаго искусства на Западъ. Цвътущее время для третьяго періода продолжается до XII в., съ котораго начинается постепенное паденіе стиля Византійскаго подъ стеснительнымъ и одностороннимъ вліяніемъ монастырскимъ.

Всё эти три періода, составляя одно нераздёльное пёлое въ художественно-религіозномъ преданіи, отличаются большимъ или меньшимъ преобладаньемъ того или другаго изъ двухъ составныхъ элементовъ христіан-

скаго искусства, то есть, элемента художественнаго, наслъдованнаго отъ античнаго искусства, и элемента религіознаго, въ своемъ развитіи болье и болье подчинявшагося богословскому ученю. Чымь древные христіанское искусство, тъмъ больше господствуеть въ немъ элементь художественный. и чёмъ больше оно принимаетъ характеръ стиля Византійскаго, тёмъ больше подчиняется богословію. Чёмъ искусство древнёе, тёмъ больше въ немъ свободы творчества и поэтическаго воодушевленія, и чёмъ позднёе, тёмъ больше сковано оно догматами ученія. Потому періодъ серединный, отъ Константина Великаго до Иконоборства (отъ IV до VIII в.), надобно признать цвътущимъ временемъ христіанскаго искусства, когда оно, съ одной стороны, еще не успъло утратить изящество своей античной формы, а съ другой, воодушевляемое творчествомъ въ свободѣ вѣрованія торжествующей Церкви, оно еще не было стёсняемо условными правилами, наложенными на него потомъ, въ следствіе богословскихъ преній, имфвинхъ целію оградить церковное искусство оть еретических въ него вторженій. Потомуто наши вконописные Подлинники и возводять иконописное преданіе къ этому періоду, и именно къ VI в., т. е. ко времени сооруженія Св. Софіи Юстиніаномъ. Періодъ третій, не смотря на перевысь богословскаго элемента, все же на столько быль связань въ Греціи историческою последовательностью явленій съ предыдущимъ, что имъль возможность по преданію сохранить первобытное изящество древне-христіанскаго искусства въ стилъ Византійскомъ, въ ту варварскую эпоху, отъ IX до половины XII в., когда церковное искусство на западѣ дошло до крайняго безобразія. Ясно, слѣдовательно, что Русь, будучи связана своею исторією съ Византією, была счастливье другихъ современныхъ ей средневьковыхъ народовъ, когда въ X и XI в. могла она почерпнуть церковное искусство изъ самаго лучшаго въ то время источника, въ Византіи. Потому не меньшаго вниманія заслуживаеть въ нашихъ Подлинникахъ расширение иконописнаго преданія источниками этого періода, представителемъ которыхъ названъ Менологій императора Василія (989—1025).

Такъ какъ русское церковное искусство составляетъ отрасль собственно Византійскаго, отъ X или, точнье, отъ XI в., то, само собою разумъется, что оно состоитъ въ ближайшей связи съ источниками этого времени и позднъйнаго, нежели съ источниками двухъ первыхъ періодовъ, и сверхъ того ближе ко второму періоду, нежели къ первому.

Историческое развитіе христіанскаго искусства всёхъ трехъ періодовъ им'єсть своею цілію точнійшее опреділеніе христіанскихъ типовъ и сюжетовъ. Чімъ даліє въ древность, тімъ меньше индивидуальности въ святыхъ личностяхъ и меньше развитія въ изображеніи священныхъ событій. Въ

искусствъ первыхъ четырехъ въковъ, сохранившемся въ живописи катакомбъ и въ скульптуръ саркофаговъ, еще не опредълились, ни типы Христа и Богоматери, ни подробности Евангельскихъ событій: и при томъ изъ этихъ событій берутся только тѣ, которыя представляють идею искупленія съ стороны светлой, торжественной, въ чудесахъ Христа, въ поклоненіи Ему и въ Его спасительномъ ученіи, а не ть, гдь искупленіе является въ страданіяхъ, неповинной смерти и въ распятіи. Всё эти последнія сцены развились уже въ последствін. Искусство временъ христіанскихъ Мучениковъ не знаетъ мученичества и страданій, и не ум'ьсть ихъ изображать. Все въ этомъ искусствъ ясно и торжественно, все направлено къ любви и утьшенію, и въ живописи подземныхъ кладбищъ и въ начертаніяхъ надгробныхъ плитъ на могилахъ мучениковъ. Нётъ изображеній ни костровъ, на которыхъ сожигались мученики, ни орудій мученія, ни намековъ на преследованья. Только Іона, извергаемый изъ пасти кита, или Даніилъ, чудесно сохраняемый между львами — символически дають разумьть о торжествь мученичества, и, удаляя мысль отъ ненависти къ преследователямъ, подають мученикамъ новую силу страдать и молиться. Потому самые мученики являются только въ видъ величавыхъ фигуръ, торжественно простирающихъ руки для молитвы.—Въ древнъйшихъ памятникахъ Христосъ изображается юнымъ и безбородымъ, редко съ бородою; иногда въ виде Добраго Пастыря, несеть на плечахъ агица, или въ пастушеской сцень, стоитъ между двумя овечками; иногда съ жезломъ въ рукћ совершаетъ чудеса: претворяеть воду въ вино, воскрешаеть Лазаря; обыкновенно одинъ, безъ исторической обстановки целаго событія. Это только намеки на лица и событія, а не точное и подробное изображеніе ихъ. Это не художественные типы, а символы. Древне-христіанскій художникь, хорошо владья техникою античнаго искусства, но не умёя обнять во всей обширности и глубинъ иден новой религін, разными символическими намеками хочеть только навести мысль молящагося на предметы, не доступные изображенію. То изобразить онъ Христа подъ античною формою Орфея, укрощающаго зверей звуками своей музыки, то подъ символомъ агица, который съ жезломъ въ своей дап' совершаеть чудесное умножение хлебовъ или воскрешаеть Лазаря, то подъ символомъ рыбы и т. п. Сопоставление событий Ветхаго и Новаго Завъта составляеть для художника самое удобное средство для выраженія сомкнутаго въ себ'є самомъ круга его понятій, не развитаго анализомъ подробностей. Грехопадениемъ первыхъ человековъ намекаеть онъ на искупленіе, Ноемъ въ ковчегъ — на крещеніе и на Церковь христіанскую; Даніиломъ во рвѣ между звѣрями, тремя отроками въ пещи, или Іовомъ на гноищѣ — на страсти Господни; Іоною въ чревѣ кита — на воскресеніе Іисуса Христа; Ильею, возносящимся на небо въ колесницѣ— на вознесеніе Спасителя и т. п. Не затрудняя себя ландшафтомь, для краткости, изображаєть онъ предметы внѣшней природы олицетворенными, то есть, горы, рѣки, море, города, солнце, луну— въ видѣ человѣческихъфигуръ, въ которыхъ нельзя не усмотрѣть ясныхъ слѣдовъ античныхъ типовъ божествъ; точно также какъ идеи и тайны христіанскаго ученія представляєть въ условно принятыхъ формахъ, каковы: агнецъ (искупительная жертва), голубь (символь Духа Святаго), рыба (Іисусъ Христосъ 1) и душа, окрещенная крещеньемъ), павлинъ (воскресеніе), фениксъ (воскресеніе и безсмертіе) и много др. Такимъ образомъ, главнѣйшая задача, выполненная искусствомъ первыхъ вѣковъ христіанства, состоитъ въ созданіи Христіанской Символики, которая вошла въ основаніе новаго искусства всѣхъ временъ, а въ нашей иконописи сохранилась и доселѣ 2).

Во второмъ періодъ, воображеніе художника, не стъсняемое боязнію преследованья, освободившись оть мрака и тайнственныхъ катакомбъ, являеть себя во всемь блески мозаических изображений, выступающихъ иногда на золотомъ полъ, въ великольпныхъ храмахъ торжествующей церкви. Оно уже не гадательно только намекаеть на священныя лица и событія, но въ яркихъ образахъ напечативнаеть ихъ на ствнахъ и сводахъ, на удивленіе и поклоненіе вірующихъ. Типы Христа, Богородицы, Пророковъ, Аностоловъ, Мучениковъ, некоторыхъ Отцевъ Церкви, определяются въ ихъ яндивидуальныхъ, характеристическихъ чертахъ; событія Ветхаго и Новаго Завета раззвиваются въ подробныхъ изображеньяхъ и разнообразятся по свободъ творческаго вдохновенія, еще не сдержаннаго ни преніями еретиковъ, ни богословскою цензурою. Наконецъ, въ третьемъ періодъ, вконописные сюжеты, очищенные богословскою критикою, получають свою окончательную форму, насколько видоизманяемую, впрочемь, въ разныхъ, такъ называемыхъ, переводахъ, или редакціяхъ. Съ этихъ поръ точное сохраненіе въ иконописи установленныхъ типовъ — обязываетъ художника уже не творить вновь, не изобретать, и неуклонно следовать преданію въ копированіи прежнихъ образцовъ, согласно съ следующими предписаніями одного изъ актовъ, читанныхъ на второмъ Никейскомъ Соборъ (787 г.), въ защиту иконописи противъ иконоборцевъ: «не изобрѣтеніе (ἐφεύρεσις) живо-

<sup>1)</sup> По гречески рыба —  $i\chi \vartheta \dot{\upsilon} \zeta$  — состоить, по ученію того времени, изъ начальныхъ буквъ текста:  $l_{\eta} \sigma \sigma \dot{\upsilon} \zeta$  Χριστός Θεοῦ ὑιὸς σωτὴρ — т. е. Інсусъ Христосъ Бога сынъ Спаситель.

<sup>2)</sup> Münter, Sinnbilder und Kunstvorstellungen der alten Christen. Altona. 1825. — Piper, Mythologie u. Symbolik d. christ. kunst. Weimar. 1847—1851. — Piper, Ueber den christlichen Bilderkreis. Berlin. 1852.— Didron, Iconographie Chrétienne. Histoire de Dieu. Paris. 1843.— Twining, Symbols and emblems of early and med. christ. art. London. 1852.— Martigny, Dictionnaire des Antiquités Chrétiennes. Paris. 1864.

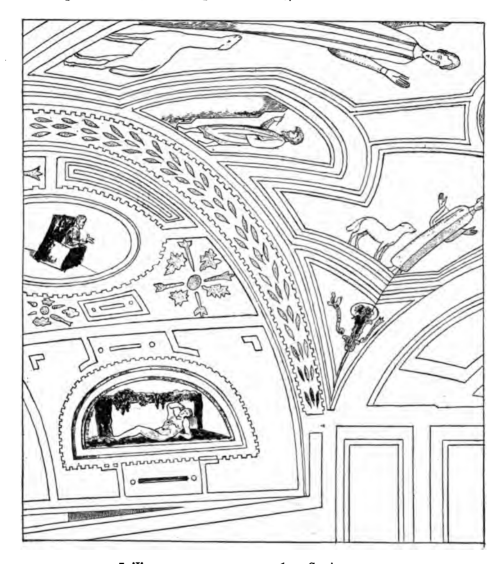
Возведеніе нашей иконописи къ ея источникамъ въ ясности обнаружится въ краткомъ перечнѣ ихъ по разрядамъ, который, за отсутствіемъ въ нашей литературѣ художественно - археологическихъ руководствъ, мы почли необходимымъ здѣсь приложить.

1. Стънная живопись въ Римскихъ катакомбахъ. Она простирается до XI в., и даже позднее, но вметь свое собственное значение только до Константина Великаго, то есть, въ первые въка церкви, и особенно во И и въ III столетіяхъ по Р. Х., когда гонимые христіане спасались въ этихъ подземныхъ жилищахъ, въ которыхъ они собирались для молитвы и общенія, и которыя служили имъ и містомъ погребенія около святочтимыхъ останковъ Св. Мучениковъ. Такъ какъ въ стенахъ катакомбъ устроивались мъста для покойниковъ (loculi), или вдоль корридоровъ, или въ нишахъ подъ аркою (arcosolium), въ особыхъ покояхъ, назначенныхъ для погребенія (cubiculum), и такъ какъ этотъ погребальный характеръ господствуеть во всьхъ помъщеніяхъ этихъ подземныхъ переходовь; то для живописи преимущественно назначались своды, архитектурному очертанію которыхъ подчинялось распределение живописныхъ изображеній. Несколько разныхъ сюжетовь, сближенныхъ между собою по символическому значенію, обыкновенно составляють одно целое, размещенное въ кругахъ, полукружіяхъ и въ другихъ геометрическихъ фигурахъ, на которыя разбита поверхность свода съ его спусками и верхнія части стіны, описываемыя арками. Въ срединъ — кругъ или четвероугольникъ, въ спускахъ, кругомъ его, полукружія. Наприміръ, въ катакомбахъ Св. Маркеллина и Петра: въ средині, въ четвероугольникъ Добрый Пастырь, юношеская фигура въ короткой туникъ, съ агицемъ на плечахъ; у ногъ по стоящей овечкъ. На спускахъ въ полукружіяхъ: Ной въ ковчегь съ голубицею, которая принесла ему масличную вътку, Христосъ у Силуамской купели, въ которой стоитъ разслабленный.

<sup>1)</sup> Kugler Handbuch d. Geschichte d. Malerei. 1847 r. I, 64.— Conciliorum collectio regia maxima. Paris. 1714. Tom. IV. col. 360.



Данівль стоить между двумя львами. Авраамъ собирается принести въ жертву Исаака. Или, въ катакомбахъ Св. Каликста: въ серединъ въ кругу: Орфей игрою на арф' сзываеть къ себ' зв' рей и птицъ. На спускахъ плафона: Данінлъ между львами, Монсей источаеть изъ скалы воду, Давидъ съ пращею и Христосъ воскрешаетъ Лазаря. Иногда на спускахъ, вибсто полукружій, четвероугольники. Напримірь, вы катакомбахы Понтіана: посреди въ кругу Добрый Пастырь; въ четырехъ четвероугольникахъ на спускахъ — четыре времени года: весна подъ видомъ дитяти съ лиліею въ одной рукт и съ зайцемъ въ другой. Лето подъ видомъ жнущаго жатву. Осень подъ видомъ виноградаря, приставляющаго къ дереву лестницу. Зима подъ видомъ человека, греющагося у огня, съ зажженнымъ факеломъ въ рукъ. Если живопись расположена въ нишъ или въ полукружін, описанномъ аркою, то это полукружие раздёлено линіями на отдёлы. Напримёръ, въ катакомбахъ Св. Агнесы, въ двухъ концентрическихъ полукружіяхъ; въ нежнемъ посреди молящаяся фигура (orans), направо отъ зрителя пять мудрыхъ дѣвъ съ свѣтильниками, налѣво трапеза (ἀγάπη). Въ верхнемъ полукружів: посреди, надъ молящеюся фигурою — Добрый Пастырь; на спускахъ: направо — Данівлъ между львами, налъво — Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія добра и зда. Или, въ катакомбахъ Св. Маркелдина и Петра: въ нижнемъ полукружіи молящаяся женская фигура между деревьями и двумя мужчинами, къ ней обращающимися. Въ верхнемъ полукружін: надъ молящеюся — въ маленькомъ кругь: Ной въ ковчегь съ-летящею голубицей; на спускахъ полукружія: направо Адамъ съ Еввою по сторонамъ Древа Познанія, наліво — Монсей, источающій жезломъ изъ скалы воду. Между линіями, отдъляющими эти сюжеты, пустыя пространства наполняются изображеньями птицъ, звърей, геніевъ, вазъ, сосудовъ, гирляндъ и другихъ украшеній въ античномъ стиль. Событія, какъ замычено выше, изображаются кратко, одними намеками; напримёръ, ковчегъ Ноя, какъ въ живописи катакомбъ, такъ и въ древнъйшихъ рельефахъ, представляется въ виде ящика, такого узкаго, что можетъ вибстить только одного Ноя, который поднимается изъ него по поясь. Иногда этоть ящикъ стоить 🛤 лодкъ. Іона изображается обнаженнымъ, даже въ сценъ, когда лежить вле сидить подъ смоковницею. Тоже и Данівль во рву обнаженный, а же въ фригійскомъ костюмъ, какъ принято было въ последствін, и какъ потокъ въ нашей иконописи. Одежда съ полосами, или источниками, сторонамъ отъ плечь, или посреди, отъ груди, и до самаго имя TOCPI приняты въ древне-Византійскомъ искусствъ, и оттуда же Особенно характеричны часто встречающіяся изображен FCH, B'b длинныхъ одеждахъ, съ распростертыми руками: это 1 WERE H Мученицы, или изображенія похороненных христіанъ надъ ихъ могилами, иногда, можеть быть, олицетвореніе молитвы и гонимой Церкви временъ мученичества. Молитвенная поза этихъ фигуръ съ распростертыми руками, иногда горизонтально, иногда приподнятыми, какъ молятся наши священно-



7. Живопись свода въ катакомбахъ Св. Агнесы.

служители, встречается въ Византійскомъ искусстве, какъ въ раннемъ, напр. на фрескахъ въ храме Св. Георгія IV в., въ Солуне, такъ и въ позднейшемъ, напр. въ мозаическомъ изображеніи Богородицы въ Кіево-Софійскомъ соборе на Нерушимой стене XI в., или въ храме Чефалу въ Сициліи XII в. Таже древняя молитвенная поза удержана въ изображеніи Знаменія

Богородицы. Н'єть сомн'єнія, что наши иконописцы для изображенія Св. Мучениковъ могли бы многимъ воспользоваться въ этихъ молящихся фигу-

рахъ катакомбъ, такъ какъ эти поэтическія, величавыя фигуры, относясь ко времени самыхъ Мучениковъ, передають намъ современный имъ костюмъ и самое настроеніе духа. Относительно техники, живопись катакомбъ служить ближайшею связью искусства христіанскаго съ античнымъ, оть котораго оно наследовало изящный вкусь и натуральность. Очеркъ бойкій, колорить живой и яркій, какъ въ живописи Геркуланума и Помпеи. — Для наглядзнакомства прилагается здёсь въ снимке (рис. 7) часть стены съ сводами изъ катакомбъ Св. Агнесы, изъ капеллы, такъ называемой Агапы,. левая сторона. Внизу часть стыны подъ полукружіемъ съ изображеніемъ Іоны подъ смоковницею и Ноя въ ковчеть съ голубицею; выше часть свода, съ изображеньями на его спускъ. — Моисея, источающаго изъ скалы воду, и молящейся фигуры, которая стоить между двумя овцами. Здёсь же приложены снимки Добраго Пастыря изъ катакомбъ Маркеллина и Петра (рис. 8), и Орфея изъ катакомбъ Св. Калликста (рис. 9) 1).



8. Добрый Пастырь. Изъ катакомбъ Свв. Марцеалина и Петра.



9. Орфей. Изъ катакомбъ Калликста.

<sup>1)</sup> Bosio, Roma sotteranea. Roma. 1632.—Aringhi, Roma subterranea. Romae. 1651—1659.—Bottari, Sculture epitture sagre estratte dai cimiteri di Roma. Roma. 1733—1754.—Perret, Les catacombes de Rome. Paris. 1851.—Marchi, I monumenti delle arti primitive nella metropoli del Christianesimo. Roma. 1844.— Mich. De Rossi, Roma sotterranea cristiana. Roma. 1863.—Gio. Bat. de Rossi, Bulletino di Archeologia christiana. Roma.

И. Рельефы на саркофагахъ. Это четвероугольные ящики изъ камня, преимущественно изъ мрамора, для похороненія покойниковъ, шире и выше нынъшнихъ гробовъ, и съ отвъсно спускающимися стънками, а не откосными. Хотя употребленіе ихъ восходить до времень язычества, но отъ первыхъ въковъ христіанства сохранилось больше надгробныхъ плить, нежели саркофаговъ: это плиты съ надписями, любопытными по содержанію, и съ немногими очерками символическаго характера, изображающими то павлина, голубя, пѣтуха, пальмовую вѣтку, то олицетвореніе райской рѣки въ видъ человъческой фигуры, то молящуюся фигуру, съ распростертыми руками, какъ въ живописи катакомбъ. Что же касается до большей части лучшихъ саркофаговъ, то они, относясь къ IV в., предлагаютъ уже дальнъйшее развитіе иконографіи, сравнительно съ древнъйшею живописью катакомбъ. Саркофаги украшены рельефами, высокими или плоскими, иногда со всъхъ четырехъ сторонъ, вногда съ трехъ, но обыкновенно съ одной передней. Рельефы на саркофагъ, всъ вмъстъ взятые, ръдко изображаютъ одно общее имъ всемъ событе, но представляють целый рядъ краткихъ эпизодовь, изъ одной, двухъ или трехъ фигуръ. Эти эпизоды не состоять между собою въ видимой связи, и часто помъщаются рядомъ --- одинъ изъ Ветхаго, другой изъ Новаго Завъта; но всь они вмъсть стремятся къвыраженію одной общей идеи. Располагаются они въ одинъ или въ два ряда. Иногда каждый эпизодъ отдёляется колонкою, такъ что весь саркофагь представляется колоннадою, увънчанною архитравомъ; иногда эпизоды размъщаются въ полукруглыхъ нишахъ, подъ арками, или подъ тупыми углами, и тогда всё вмёстё взятыя имёють видъ храма съ нёсколькими абсидами или конхами, которыя на саркофагахъ и изображаются въ видё раковинь, съ чемъ вполне согласуется употребляемый доселе архитектурный терминъ --- конха (concha, хоүүү). Когда рельефы, расположенные между колоннами въ нишахъ или подъ фронтонами, идуть въ два ряда, одинъ подъ другимъ; тогда саркофагъ имъетъ видъ какъ бы двухъяруснаго иконостаса, Кром'в рельефовъ изъ Священнаго писанія, иногда, въ самой средин'в саркофага, пом'ты въ большемъ разм'тр изображения въ немъ погребенныхъ, или другихъ какихъ либо лицъ, обыкновенно двухъ фигуръ, по поясь, бъ кругу въ виде щита или раковины — въ форме, заиствованной отъ портретовъ античнаго искусства (imagines clypeatae), и впоследстви, какъ увидимъ, принятой для изображеній Христа по грудь. Иногда вверху по угламъ саркофага помъщаются маски въ античномъ стиль. Въ саркофагахъ господствуетъ тотъ же параллелизмъ между Ветхимъ и Новымъ Завътомъ, какъ и въ живописи катакомбъ; но объемъ сюжетовъ изъ Евангелія шире, особенно въ сценахъ, предшествующихъ страстямъ Господнимъ,

къ которымъ искусство уже приближается, но все еще не смѣетъ и не умѣетъ ихъ изображать. Такъ очень часто встрѣчаются изображенія Христа, задерживаемаго воинами въ Геосиманскомъ саду, отрекающагося Петра съ пѣтухомъ, Пилата, умывающаго руки. Господствующій типъ Христа — юношеская, идеальная фигура, безъ бороды, съ длинными волосами, изящно закинутыми назадъ, въ туникѣ и тогѣ, перекинутой черезъ одно плечо и подхваченной подъ другую руку.

Для ближайшаго знакомства съ этими важными памятниками для исторіи христіанскаго искусства предлагается здёсь описаніе нёкоторыхъ изъ самыхъ замёчательныхъ изъ нихъ.

1) Саркофагъ префекта Юнія Басса (Junius Bassus) 359 г. Рельефы, только съ передней стороны; расположены въ два ряда; верхніе разділены колоннами, подъ горизонтальнымъ архитравомъ: нижніе тоже между колоннами, но частію подъ арками въ виде раковины, частію подъ тупыми углами фронтона, выперемежку. По пяти отделовы вы каждомы ряду. Вы верхнемы ряду: въ среднемъ рельеф Христосъ возседаеть на престоле съ свиткомъ въ рукъ; въ ногахъ у него обнаженная мужская фигура съ бородою, по грудь, въ рукахъ держить покрывало, спускающееся съ головы: это олицетвореніе небесной тверди, на которую Христосъ полагаеть свои ноги. По сторонамъ его стоять Апостолы Петръ и Павель. Направо (оть эрителя) въ двухъ рельефахъ Христосъ передъ Пилатомъ, умывающимъ руки. Нальво въ одномъ рельефъ отречение Петра, и наконецъ въ крайнемъ жертвоприношеніе Исаака. Въ нижнемъ ряду: въ среднемъ рельефі, подъ Христомъ, возседающимъ на престоле: Христосъ, на осляти въезжающий въ Іерусалимъ. Направо въ двухъ рельефахъ: Даніилъ между львами, и Апостолъ Петръ, ведомый въ темницу; налъво — тоже въ двухъ: Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія, съ атгрибутами труда, предопредъленнаго имъ по изгнаніи изъ Рая для снисканія пищи и од'вянія: около Адама снопъ жита, около Еввы — ягненокъ, для означенія пряденья шерсти. Наконецъ въ последнемъ — Іовъ на гновще, юношеская фигура, безъ бороды; около еще двь фигуры. Для христіанской символики особенно важенъ этоть саркофагь по украшеніямъ, нанолняющимъ пустые углы, образуемые арками нижняго ряда, надъ барельефами. Въ этихъ углахъ подъ видомъ агнцевъ изображены Христось и другія священныя лица въ нікоторыхъ сцепахъ, обычныхъ для искусства того времени; а именно: агнецъ жезломъ извлекаеть изь скалы воду (Монсей), и получаеть скрижали оть десницы Господней (онъ же); агнецъ въ пещи (намекъ на трехъ отроковъ въ Вавилонской пещи); агнецъ возлагаетъ свою лапку на другаго агнца, на котораго сходить съ неба Духъ Божій (Іоаннъ крестить Іисуса Христа); агнецъ съ

жезломъ умножаетъ хлѣбы, воскрешаетъ Лазаря (Інсусъ Христосъ). Снимокъ саркофага въ рис. 10.



10. Саркофагь Юнія Басса 359 г.

2) Саркофагъ консула Аниція Проба, или саркофагъ Проба и Пробы, 395 г. Рельефы со всёхъ четырехъ сторонъ, въ одинъ рядъ, раздѣленные колоннами, въ нишахъ подъ сводами изъ раковинъ. На передней сторонѣ, въ среднемъ изъ пяти отдѣловъ, изображенъ Христосъ, стоящій на горѣ, изъ которой изливаются четыре Райскія рѣки: Тигръ, Евфратъ, Фисонъ и Нилъ, въ ознаменованіе источника жизни и спасенія, исходящаго отъ Хри-



11. Саркофать Аниція Проба 395 г.

ста. Въ дѣвой рукѣ держитъ Онъ свитокъ, а въ правой крестъ, украшенный драгоцѣнными каменьями, четвероконечный, въ видѣ посоха, доходящаго до земли, съ короткимъ перекрестіемъ въ самомъ верху: изображеніе, въ высокой степени важное для исторіи христіанскихъ древностей. (Снимокъ см. въ рис. 11). Во всѣхъ прочихъ отдѣлахъ всѣхъ трехъ сторонъ сарко-

фага, изображены стоящіе Апостолы и ученики Христа, попарно. На задней сторонѣ три рельефа: въ среднемъ— двѣ стоящія фигуры, мужская и женская, вѣроятно, Пробъ и Проба; по сторонамъ пустые четвероугольники, наполненные извивающимися желобками въ видѣ латинскаго S (strigiles), а по оконечностямъ, тоже между колоннами подъ арками, по одной стоящей фигурѣ.

Оба эти саркофага изъ Ватиканскихъ катакомбъ.

3) Саркофагъ подъ канедрою Миланской базилики Св. Амвросія, по своему происхожденію поздиве обоихъ предыдущихъ. Барельефы со всёхъ четырехъ сторонъ. На передней, раздъленной на два ряда, въ нижнемъ, который составляеть главную и большую часть этой стороны, въ серединъ, въ полукруглой ништ возстдаетъ на престолт Христосъ, съ Писаніемъ въ рукь; подъ его ногами двь молитвенно склоняющияся фигуры по сторонамъ агнца. По объимъ сторонамъ Христа, его ученики, одни сидятъ, другіе стоятъ; фонъ раздъленъ на арки, поддерживающія зданіе. Въ верхнемъ ряду: надъ Христомъ щить съ груднымъ изображеніемъ мужчины и женщины, поддерживаемый обнаженными крыдатыми геніями, съ хламидами на плечахъ. Налъво три Еврейскіе отрока, отказывающіеся поклониться ндолу — это первая половина событія, котораго и заключеніе также встрічается на саркофагахъ, то есть, три отрока въ пещи. - Направо - три волхва несуть дары Христу младенцу, находящемуся на кольняхъ сидящей Богородицы. Оба эти рельефа соотвётствують другь другу и по мысли и по внёшности: тамъ три Еврейскихъ отрока отрекаются поклониться идолу, а здёсь три волхва, представители язычества, идуть съ усердными приношеніями къ Богу истинному. И ті и другіе въ одинаковыхъ восточныхъ костюмахъ и въ фригійскихъ шапкахъ (хотя въ этомъ саркофагѣ головы волжвовъ посбиты, но ихъ фригійскія шапки извёстны изъ другихъ памятниковъ того же времени). По объимъ узкимъ сторонамъ оконечностей саркофага, тоже на фонт зданія съ арками, изображено: на одной Жертвоприношеніе Исаака и стоящіе Апостолы, а наверху въ фронтонь: въ серединь въ вынк извыстная монограмма Христа, состоящая изъ греческой буквы Х, отвесно перечеркнутой буквою Р. По сторонамъ венка по голубю и по буквъ альфа и омега. Эта монограмма Христа въ вънкъ иногда полагается на верхней оконечности креста, изображаемаго между рельефами въ самой серединь передней стороны саркофага. На другой узкой сторонь Меланскаго памятника, на маломъ пространствъ скучено четыре Ветхозавътныхъ сюжета: Илья пророкъ возносится на небо на колесницъ, запряженной четырымя конями, покидая Елисею свою мантію. Рядомъ Ной въ ковчегь, въ видь ящика или купели, съ голубицею, а около него Моисей,

принимающій изъ Господней десницы скрижали. Подъ конями Иліи: Адамъ и Евва по сторонамъ Древа Познанія. Илія, Елисей, Ной и Моисей — всѣ безбородыя, юношескія фигуры; но Авраамъ, въ вышеупомянутомъ рельефѣ съ бородою. Надъ этими четырьмя ветхозавѣтными событіями, во фронтонѣ изображено Рождество Христово; въ серединѣ въ ясляхъ лежитъ спелену-



12. Саркофагъ миланской ц. Св. Амвросія.

тый Христосъ младенець, а по сторонамъ воль и осель, и только. Богородица и Іосифъ отсутствують, или потому что скульпторъ хотѣлъ намѣтить событіе краткимъ намекомъ, или потому, что онъ былъ послѣдователемъ ереси, отказывавшей Дѣвѣ Маріи въ чествованіи ея Богоматерью — Снимокъ со всей этой стороны см. въ рис. 12, а подъ № 13 соотвѣтствующій

барельефъ съ саркофага Луврскаго <sup>1</sup>), о которомъ будетъ сказано неже. — На задней сторонѣ Миланскаго памятника, въ серединѣ изображенъ стоящій на горѣ Спаситель. По сторонамъ стоящіе Апостолы, по шести; въ ногахъ Спасителя у горы двѣ преклоняющіяся фигуры, мужчина и женщина. На нижней полосѣ, служащей пьедесталомъ, еще разъ изображены Христосъ и Апостолы подъ видомъ агнцевъ: въ серединѣ стоитъ агнецъ больше другихъ, а по сторонамъ по шести агнцевъ поменьше, справа и слѣва идутъ къ середнему, направляясь огъ зданій, изображенныхъ по обоимъ угламъ: это Виелеемъ и Герусалимъ.



13. Вознесеніе Илін, барельефъ Луврскаго саркофага.

4) Саркофагъ изъ подъ одгаря базилики Апостола Павла, въ Латеранскомъ музећ. Рельефы на передней сторонћ, въ два ряда, сплошные, то есть, не раздѣленные колонками. Въ верхнемъ ряду, въ серединѣ въ щитѣ поясныя изображенія двухъфигуръ. Налѣво отъ зрителя сцены изъ Ветхаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Издается здёсь по снимку въ атласѣ къ сочиненію Garrucci, Storia dell'arte V, tav. 824, 2, сравнительно болѣе точному, чѣмъ гравюра, воспроизведенная по Боттари при этомъ сочиненіи Ө. И. Буслаева въ «Сборникѣ Общ. др. рус. иск.». Сообразно съ новыкъ рисунковъ, опущены и одно мѣсто о «типѣ Спасителя съ бородою», относящееся къ старому, неправильному снимку. Прим. ред.

Завёта: сотвореніе первыхъ человіковъ и гріхопаденіе; въ сотвореніи Господь съ бородою, сидить на престоліє; въ гріхопаденіе — юношеская фигура, какъ обыкновенно изображается на саркофагахъ Христосъ, Адаму даеть колосья, а Евві барашка или козленка; около Древо Познанія съ вміемъ. На право Новый Завіть: Спаситель претворяеть воду въ вино — намекъ на чудо въ Кані Галилейской; умножаеть хлібы и воскрешаеть Лазаря. — Въ нижнемъ ряду, въ серединів, подъ щитомъ съ портретами, Данівлъ между львами, Аввакумъ приносить ему пищу. Наліво Поклоненіе волхвовъ, и Христосъ исціляеть сліпато; направо Отреченіе Петра съ пітухомъ, и Моисей жезломъ извлекаеть изъ скалы воду.

5) Възаключеніе, предлагается здѣсь рисунокъ (рис. 14) съ саркофага Либеріевой Базилики (Maria Maggiore), въ Римѣ, взятаго туда изъ катакомбъ Лукины (Lucinae). Въ серединѣ, въ медальонѣ изъ раковины, двѣ мужскія фигуры, отлично исполненныя, настоящіе портреты по натуральности и по



14. Саркофагъ ц. S. Maria Maggiore въ Римъ.

выраженію характера; полагають, что это Апостолы Петрь и Павель. По сторонамь медальона, въ верхнемъ ряду, наліво отъ зрителя, Моисей принимаєть скрижали отъ десницы Господней, направо Авраамъ приносить въ жертву Исаака. Даліе — Христось передъ Пилатомъ, умывающимъ руки. За Моисеемъ наліво — Отреченіе Петра, съ пітухомъ, и Христось воскрешаєть Лазаря (замічательная форма гроба въ виді античнаго зданія). Въ нижнемъ ряду, начиная съ лівой оконечности: Моисей источаєть изъ скалы воду; Іудеи ведуть Христа; Даніилъ между львами; Моисей сидить съ скрижалями, объясняя народу законъ; Закхей на смоковниців; Спаситель даєть зрівніе слідному и чудесно умножаєть рыбы и хлібы.

Такъ какъ по самому существу своему, скульптура болъе способна

представлять событія въ малосложной группі, нежели въ широкомъ развитін, которое предоставляется болье удобнымъ къ тому средствамъ живописи. н такъ какъ древне-христіанскіе рельефы на маломъ пространствѣ стремятся выразить многое, вполнъ отражая обиле идей, которыя въ ихъ неразвитыхъ зародышахъ сомкнуты въ върующемъ воображения художника; то рельефы саркофаговь важны въ исторіи христіанскаго искусства тёмь. что пріучили глазь схватывать цёлое событіе по короткому намеку, выработавъ съ этою целью типическія формы для изображенія разныхъ сюжетовъ Ветхаго и Новаго Завета. Потому теже сюжеты повторяются на саркофагахъ почти въ одномъ и томъ же видъ, съ малыми видоизмененіями. Таковы, напримеръ, чудеса Інсуса Христа, Адамъ и Евва, Монсей, источающій изъ скалы воду. Иногда, очевидно, одинъ рельефъ служиль образцомъ для другаго. Такъ узкая сторона Миланскаго саркофага, съ четырымя ветхозавътными сюжетами, повторена на саркофагъ Луврскомъ (изъ Рима): Илія на колесницъ съ Елисеемъ и Моисей въ тъхъ же самыхъ позахъ, на тъхъ же мъстахъ и на томъ же фонъ зданія съ арками, только всь трое съ бородами; и за отсутствіемъ Адама и Еввы и Ноя, ихъ місто занимаеть Іорданъ въ виде лежащаго въ тростнике старца, облокотившагося на урну. изъ которой выдивается вода. Снимокъ см. въ рис. 13 1).

Ш. Мозанки. Ни чемъ столько не характеризуетъ искусство восторжествовавшую надъ гоненіями и получившую подобающее ей господство Церковь, какъ блистательное убранство разноцвътною и позлащенною мозанкою храмовъ, которые съ небывалою дотолъ роскошью и торжественностью стали воздвигаться и на востокъ, и на западъ. Въ этомъ блескъ и яркости колорита, подъ глянцовитымъ стекломъ Византійской мозаики, въ этихъ торжественно выступающихъ на золотомъ фонь ликахъ Святыхъ, вознесенныхъ подъ свътлый куполь или въ далекое углубление храма, за алтаремъ, въ этомъ образѣ Інсуса Христа, въ торжествѣ славы своей возсѣдающаго на престоль, между Апостолами и Святыми, будто и само искусство вийсти съ Церковью вирующих торжествуеть свое освобождение отъ катакомбъ, где оно должно было скрываться отъ дневнаго света, озаряемое неровнымъ мерцаніемъ лампъ. Торжествующая Церковь возносить до торжественной славы и Святые лики, окружая ихъ нимбомъ, или сіяніемъ вінца, чего еще не наблюдало систематически искусство временъ мученичества, не выдыявшее святых в сіяніем в изъ толны обыкновенных людей, и особенно

<sup>1)</sup> Кром'в указанных в изданій Бозіо, Аринги, Ботгари: Allegranza, Spiegazione e reflessioni sopra alcuni sacri monumenti antichi di Milano. Milano. 1757.— Ferrario, Monumenti sacri e profani dell'imperiale e reale basilica di Sant'Ambrogio di Milano. Milano. 1824. — Millin, Veyages dans les départements du midi de la France. Paris. 1807—1811.

вь изображеніяхь скульптурныхь 1). Тъ, которые старались придать всевозможный блескъ храму мозаическими работами, хорошо понимали ихъ ослепительный для молящихся эффекть, и выражали о томъ свою мысль въ надписяхъ, помъщаемыхъ при мозанкахъ. Такъ, подъ мозанкою абсиды въ храмѣ Космы и Даміана въ Римѣ, VI в., изображающею Христа между Апостолами Петромъ и Павломъ, Космою и Даміаномъ и Св. Осодоромъ и Папою Феликсомъ, съ моделью храма въ рукахъ, въ качествъ его строителя (521—530), пом'єщена изъ мозанки латинская надпись сл'єдующаго содержанія; «Прекрасный домъ божій сіяеть блистательными металлами, и еще драгопъннъе сіясть въ немъ свъть въры. Неложное упованіе въ спасенін народа исходить отъ Мучениковъ Врачей, и святынею возрастаеть слава мъста сего. Сей подобающій даръ принесъ Господу Феликсъ, да сподобится небеснаго царствія». — Или, подъ мозанкою абсиды въ храмъ Св. Агнесы въ Римѣ, VII в., изображающею Св. Агнесу между двумя Папами, строителями этого храма, между Симмахомъ (498-514) и Гоноріемъ І (626—638), читается мозаическая датинская надпись: «Золотая живопись исходить отъ раздробленнаго на части металла и содержить въ себъ дневной свыть, будто утренняя заря, собирая облака съ туманныхъ источниковъ, освещаеть поля, или радуга блистаеть между звездами» и т. п. Въ надписи на мозаикъ капеллы Св. Венанція, въ баптистеріи Іоанна Латеранскаго въ Римъ, VII в., металлическій блескъ мозанки сравнивается съ прозрачностью Святаго источника.

Мозаическія изображенія, будучи обезпечены отъ разрушительнаго времени прочнымъ производствомъ изъ цвѣтнаго стекла, и составляя какъ бы нераздѣльное цѣлое съ стѣнами храма, которыя ими украшены, предлагають намъ полную картину исторіи древне-христіанской живописи отъ IV до XII в., и не только до раздѣленія церкви составляють общее достояніе художественнаго преданія Востока и Запада, но и по раздѣленіи, такъ какъ мозаика XI—XII в., въ Италіи, и именно въ Венеціи и Сициліи носить на себѣ Византійскій характеръ. Кіево-Софійскія мозаики XI в. идутъ по прямой линіи отъ древнѣйшихъ греческихъ, въ Цареградѣ и Солунѣ, а цареградскія въ соборѣ Св. Софіи VI в., и по времени, и по стилю, соотвѣтствуютъ Равеннскимъ въ храмѣ Св. Виталія, равномѣрно какъ Солунскія VI в. современнымъ имъ или ближайшимъ по времени итальянскимъ. Чѣмъ мозаики древнѣе, тѣмъ ближе къ техникѣ античнаго искусства, а потому изящнѣе въ рисункѣ и колоритѣ, и свободнѣе въ творчествѣ: такъ что са-



<sup>1)</sup> Впрочемъ, сіяніемъ обозначалось не одно святое, но и все важное, какъ то: цари и властители, одицетворенія идей и отвлеченныхъ понятій и т. п. Въ скульптурѣ же сіяніе отсутствуєть иногда и въ значительно позднѣйшихъ памятникахъ.

мыя раннія изъ нихъ отъ IV до VI в. во многомъ сходствують съ живописью катакомбъ 1). Чёмъ позднёе, тёмъ больше въ нихъ ремесленной рутины, сквозь которую, только по преданью школы, кое гдѣ проглядывають остатки аревняго изящества. Какъ историческій результать предшествовавшаго развитія, мозаики удерживають древне-христіанскій символизмъ, напримёръ, въ изображении Христа и Апостоловь въ виде Агнцевъ, Іордана въ виде человёческой фигуры, иден воскресенія въ образь Феникса; но соответствуя развитію и уясненію предметовь вёры, оне стремятся къ точнейшему, какъ бы историческому воспроизведенью священныхъ личностей и событій. Потому въ лучшій періодъ мозаическихъ работъ, до VI в. выработались и определение вконописные типы Христа, Богородицы, Пророковъ и Апостодовъ, Мучениковъ, нѣкоторыхъ Отцевъ церкви и другихъ Святыхъ, съ ихъ отличительными чертами лица и съ индивидуальнымъ характеромъ и въ опредъленномъ костюмъ, то есть, тъ самые иконописные типы, къ сохраненію которых в стремилась впоследствін Русская иконопись; такъ что, для точныйшаго опредыленія вырности преданія нашихы иконописныхы Подлинниковъ, надобно сличить ихъ съ священными типами мозанкъ.

Въ связи съ установленіемъ мозаическихъ типовъ опредълялось и литературное о нихъ преданіе. Въ эпоху символическаго искусства первыхъ въковъ христіанства, когда господствоваль типъ Христа символическій, въ идеальномъ образъ юноши, Добраго Пастыря, агица, и литературныя миънія о вибшнемъ вид' Христа не были выяснены. Древибишіе отцы церкви, Іустинъ Мученикъ (89-167), Климентъ Александрійскій († до 218), Тертуліанъ († 220), основываясь на следующемъ тексте Пророчества Исаів: «нъсть вида ему, ниже славы: и видъхомъ его, и не имяще вида, ни доброты: но видь его безчестень, умалень паче всёхъ сыновъ человёческихъ» (53, 2.3)—полагали, что Спаситель по видимому подобію быль маль возрастомъ и невзраченъ. Напротивъ того, Іоаннъ Златоустъ († 407), уже знакомый съ мозанческимъ типомъ Христа, основываясь на псалм. 44, ст. 3: «красенъ добротою паче сыновы человыческихы, изліяся благодать во устнахы твоихъ» — подагаль, что Спаситель быль прекрасень по внёшнему подобію, и что сказанное свидътельство Пророка Исаіи должно быть отнесено къ страданіямь и униженію, претерп'єннымь оть Искупителя. Также утвержлаеть и преподобный Іеронимъ († 420), что въ очахъ и во всемъ подобін Христа проявилось небесное и божественное величіе. По мибнію Оригена († 253) Христось не имъть опредъленнаго образа, но каждому казался по его лич-

<sup>1)</sup> Какъ исключенія, встрѣчаются мозанки и въ натакомбахъ. См. снимки въ наданіи Перре.

ному расположению духа. Что въ эпоху Константина Великаго типъ Спасителя еще не опредълнися въ искусствь, можно заключить изъ того, что сестра его Констанція, тщетно искала себ'є точной иконы Христа, за что укоряеть ее Евсевій Кесарійскій († 340), на томъ основаній, что безжизненными очерками и красками невозможно изобразить истиное и безсмертное подобіе Спасителя. Но отъ IV до половины VIII в. уже въ такой ясности опредълнися мозаическій типъ Христа, что Іоаннъ Дамаскинъ († около 760) описываеть его съ иконописными подробностями, очевидно, почерпнутыми изъ нагляднаго знакомства съ художественными произведеніями, и именно, что Христосъ быль высокъ и строенъ, съ прекрасными глазами, съ большимъ или, въроятите, съ прямымъ носомъ (ἐπιβρίνος), съ выющимися волосами, съ черною бородою и съ головою, наклоненною впередъ; цвътомъ твла желтовать, какъ ишеница (σιτόχρους), подобно своей Матери. Къртому описанію Дамаскинъ присовокупляеть одну подробность, очевидно, заимствованную изъ какого нибудь мёстнаго видоизмёненія въ художественномъ типе именно, что у Христа были сросшіяся брови 1).

Литературный результать художественнаго развитія внёшняго подобія Спасителя дошель до нась вь двухь редакціяхь, вь восточной и западной.

Восточная редакція сохранилась въ Византійскомъ хронографѣ Пресвитера Никифора, первой половины XIV в., и въ переложеніи Максима Грека, вмѣстѣ съ подобіемъ Богородицы, вошла въ наши Иконописные Подлинники. Такъ, по упомянутой уже не разъ редакціи Большаковской рукописи съ Лицевыми святцами, подъ 6 августа, послѣ описанія Преображенія слѣдуеть: Описаніе плоти божественныя Христовы и совершеннаго его возраста Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа сице бо бысть; сіе написа Преподобный Максимъ Грекъ, Святыя Горы инокъ, обители Ватопедскія архимандрить: «Бяше же лицомъ красенъ зѣло; возрастомъ же бяше и высотою тѣло шести стопъ; совершенъ русыми власы, не вельми густы, паче добрѣ предивно э); брови имуще черны, не вельми наклонны в); очи же его русы и веселы, якоже образъ сказуется праотца Давида орнатолють черменъ. Долги имѣя власы: николи же бо стриженіе взыде, ни рука человѣческа на святую главу его, токмо рука матере его въ младенчествѣ. Мало наклонней выи его: не вельми простъ распростерть имѣя воз-

<sup>1)</sup> De imaginibus кн. I, въ изд. Парижскомъ 1712, т. I, стр. 631.— Glückselig, Christus-Archāologie. Prag 1862. Стр. 82 и слъд.

<sup>2)</sup> Въ подлинникъ: «на концахъ вьющіеся».

<sup>3)</sup> Въ подлинникѣ: «не безъ перерыва», т. е. не сросшіяся, какъ значится у Іоанна Дамаскина.

<sup>4)</sup> О Давидъ въ подл. нътъ.

растъ тѣлесный 1). Не вельми русъ 2). Округло лице, яко же и матере его, мало сходящее 3), добрыми очима. Ноздратъ 4). Брадою русъ, на два конецъ космочки, раздвоилася 3), елико являетъ, и что разумное нравомъ и кротостію, и по всему безгнѣвенъ, и помалу того (?), пріобщашеся подобію образа Святыя Богородицы. Возраста бяше средняго, средне руса, желты власы, очима черныма, благозрачна. Черны брови. Долги руцѣ. Кругловатымъ лицемъ 3). Долги персты ручные. Имѣя носъ покляпъ, устнѣ же пренепорочныя червленною красотою побагренны». Эта же статъя съ именемъ Максима Грека помѣщена и въ Подлинникѣ Ундольскаго (№ 130), только еще не въ системѣ мѣсяцеслова, а между статьями прибавочными, подъ заглавіемъ: «Описаніе божественныя плоти Христовы» и т. д.

Западная редакція излагается въ апокрифическомъ письмѣ Лентула къ Римскому сенату, и хотя дошла до насъ въ источникъ древнъе Византійскаго хронографа, именно у Ансельма Кентерберійскаго († 1107), но на Руси была введена, по вліянію Польскому, уже въ позднійшіе Подлинники. По рукоп. гр. Уварова конца XVII в. или начала XVIII в. (№ 291) это письмо читается такь: «Въ нынъшнія времена явился и еще есть человъкъ великія силы, ему же имя Інсусъ Христосъ, иже нареченъ есть отъ людей Пророкъ Правды: ученики же его нарицають Сыномъ Божінмъ. Умершихъ воскрешаеть, немощныхъ уздравляеть. Человъкъ есть возраста высокаго, краснаго и учтиваго, образъ имбетъ должной чести: яко иже на него зрять, нивноть его любити и боятися. Власы имветь цвета орбха леснаго созредаго 7), гладки, едва даже не до ушесъ, а отъ ушесъ на долъ кудрявы, мало нъчто желтьйши и ясныши, въ плечахъ разсыпаются, предыль имьюще посреди главы, по обычаю Назореовъ. Чело гладкое, и свётлое 8). Лицо такожде не сморщенное <sup>9</sup>). Носъ и уста весьма ни единаго имѣють укоренія. Браду ниать густу, изрядну, недолгу, цвътомъ власамъ подобну, посреди же раздвоенну. Зрѣніе имѣетъ простое и постоянное, очи имѣетъ честныя, желтыя (т. е. карія), различно же світлы бывающія. Въ наказаніи грозный, въ

<sup>1)</sup> Темно переложено. Въ подл. «шея нѣсколько нагнута, отъ чего онъ не совсѣмъ прямо держится». Согласно съ Іоанномъ Дамаскинымъ.

<sup>2)</sup> Въ подл. «цвъта пшеницы» какъ свидътельствуетъ и Іоаннъ Дамаскинъ.

<sup>3)</sup> Переложено темно и текстъ испорченъ. Въ подл. напротивъ того: «лицо ме округло, но какъ у его Матери, продолговато, нѣсколько спущено внизъ (мало сходящее) и нѣжно румянящееся».

<sup>4)</sup> Въ подл. «съ подъятымъ носомъ».

<sup>5)</sup> О раздвоенной бород в въ подл. нътъ.

<sup>6)</sup> Продолговато, какъ значится въ предыдущемъ примъчании.

<sup>7)</sup> Be nogr. «capillos vero circinos et crispos aliquantum caeruliores et fulgentiores».

<sup>8)</sup> Въ рукоп. «мило свътлое»; но въ подл. «frontem planam et serenissimam».

<sup>9)</sup> Дурно переведено. Въ подл. «cum facie sine ruga ac macula aliqua».

увъщаніи ласковый, любовный, пріемный и веселый: сохраняющь поважность, его же никто же когда видя смъющася; плачущаго же часто. Возрастомъ тъла высокій, прямыя руць и рамена имтеть; къ видьнію веселый, во глаголаніи учтивый.... между же сынами (человьческими) зъло прекрасньйшій».

Сверхъ этихъ двухъ редакцій, въ нашихъ Подлинникахъ, между статьями нредисловія, пом'єщается еще сл'єдующее описаніе типовъ Спасителя и Богородицы, приводимое здёсь по моему краткому Подлиннику: «Якоже во многосложномъ свитит описуетъ святтими вселенскими патріархи къ Өеофилу греческія скиптры, о святыхъ иконахъ и чести ихъ написаща, и въ томъ подписавше пятьдесять и къ тысящи четыреста и пять. Яко той Богъ есть объща естествома знаемъ, единымъ же составомъ и лицемъ видимъ, и неописанъ и описанъ, безплотенъ и плотенъ, безвещественъ и вещественъ, неосязаемъ и осязаемъ, страстенъ и безстрастенъ, не созданъ и созданъ, непревратенъ и неизмѣненъ намъ явися, якоже древніи списатели сказуютъ его боготелесный образъ. Образъ вознесенъ бровма, добрыма очима и маститама, долгимъ носомъ, русъ власы, нагорбъ (наклонивъ выю?) смиренія ради, чернь брадою, смуглъ плотію; долги персты. Доброгласнъ, сладокъ словесы, зело кротокъ, молчаливъ, терпеливъ». Подобіе Богородицы выдается въ нашемъ Подлинник за согласное съ иконою Евангелиста Луки, который по среднев ковому преданію будто бы писаль портреть съ Богородицы: «Возрасть среднія мітры имущи; благодатное же и святое лице ея мало окружено, и чело светолено, продолгующь нось, направь (т. е. прямой), доброгладостив лежащъ; очи же звло доброчерни и благокрасни, звницы такожде и брови; усти же всенепорочныя червленою побагрень, и персты богопріятных рукь тонкостію источени вь умфренной долгости, и благосіятельныя главы власы русы, кротостны украшены».

По греческому Подлиннику Діонисія, у Христа брови срослись, лицо цвѣта пшеницы, волоса на головѣ золотистые, вьются; борода черная; Богородица тоже цвѣта пшеницы, большія брови, носъ средній; любила носить одѣянія натуральнаго цвѣта того вещества, изъ котораго были сдѣланы 1).

Въ искусствъ временъ мученичества, какъ мы видъли, ни личность Богородицы сама по себъ, ни событія изъ житія Богородицы, не входили въ циклъ священныхъ изображеній, сосредоточенныхъ на главной идеъ о Божественномъ Искупителъ. Только съ V-го в. во всей торжественности является въ Христіанскомъ искусствъ ликъ Богородицы, окруженный изо-

<sup>1)</sup> Didron, Manuel d'Iconogr. chrét. стр. 452 и сл'єд. Посл'єдняя подробность объ одеждів Богородицы, заимствованная, у Пресвитера Никифора, встрічается и въ русскихъ подлинвикахъ.

браженьями ея дѣяній, вследствіе борьбы съ ересью Несторія, ниспровергнутой на Ефескомъ соборѣ (440 г.). Иконописный типъ Богородицы развился въ связи съ типомъ ея Божественнаго Сына и былъ съ нимъ сближенъ по родственному сходству. Литературныя свидѣтельства объ этомъ не могли имѣть другихъ основаній, кромѣ художественныхъ изображеній, на что указываютъ самыя свидѣтельства эти, ссылаясь на икону нерукотвореннаго Спаса въ Едесѣ, будто бы исцѣлившую нѣкогда царя Авгаря, на убрусъ Вероники, или на иконы Богородицы, приписываемыя Евангелисту Лукѣ. Нѣкоторыя различія въ типахъ Христа и Богородицы, внесенныя въ литературныя преданія, объясняются видоизмѣненьями въ изображеньяхъ, на которыхъ эти преданья основывались.

Стремленіе къ индивидуальности въ отдёлкі религіозныхъ типовъ давало изображеніямъ характеръ портретовъ, поддерживаемый вёрою въ портретное происхожденіе нёкоторыхъ изъ иконъ. Потому идеальность фигуръ ранняго искусства катакомбъ и саркофаговъ заміняется въ мозаикі наклонностью къ портрету и натурализму. Юныя и безбородыя фигуры Христа и Апостоловъ искусства временъ мученичества, переходя въ следующій періодъ, будто стар'єють вм'єсті съ возмужалостью христіянскаго искусства. Все больше и больше является фигуръ бородатыхъ. Юность Олимпійскихъ типовъ см'єняется зр'єлою возмужалостью и старостью историческихъ д'єятелей Ветхаго и Новаго Зав'єта. Въ мозаикі предчувствуется уже р'єзкая опред'єлительность типовъ Русскихъ иконописныхъ Подлинниковъ. Изъ Апостоловъ раньше другихъ опред'єлились типы Петра и Павла: первый съ короткою с'єдою бородою, второй съ длинною черною.

Съ другой стороны, искусство мозаическаго періода создаеть цёлый міръ юношескихъ существъ, дотоль невъдомыхъ художнику, въ чинахъ ангельскихъ, изображенія которыхъ распространяются въ мозаикахъ съ V въка, въ связи съ ученіемъ Діонисія Ареопагита о девяти ангельскихъ чинахъ, составленномъ въ конць этого стольтія. Только тогда могло возникнуть изображеніе Троицы въ видь трехъ Ангеловъ, явившихся Аврааму, которые, впрочемъ, сначала изображались безъ крыльевъ, и тогда же, хотя и на основъ ранней символики, вошли въ художественный циклъ символы Евангелистовъ въ видъ крылатыхъ животныхъ, между которыми помъщается и Ангелъ. Искусство временъ мученичества знало только античныхъ геніевъ, которыхъ изображало въ видъ крылатыхъ Амуровъ или Побъдъ, и все прекрасное и возвышенное въ таинствахъ въры представляло въ въчно юныхъ идеалахъ, предшественникахъ мозаическимъ ангеламъ. Періодъ мозаическій распредълилъ это хаотическое броженіе на отдълы, извлекши изъ него нестаръющую юность и сгруппировавъ ее въ образахъ Ангельскихъ

чиновъ, а лицамъ историческимъ предоставивъ ихъ дъйствительное, историческое подобіе.

Для ясности обозрѣнія мозаическихъ произведеній предлагается краткій перечень важнѣйшихъ изъ нихъ въ хропологическомъ порядкѣ:

- 1) Въ храмѣ Св. Констанціи, въ Римъ, IV в., въ двухъ нишахъ по изображенію Христа съ Апостолами: Христосъ, возсѣдающій на земномъ шарѣ подаеть ключь Апостолу Петру, и Христосъ стоить между Апостолами Оомою и Филиппомъ; книзу четыре агнца. Въ сіяніи только Христосъ, въ голубомъ, съ оттѣнками. Благословляеть рукою распростертою, не слагая перстовъ. Апостолы безъ сіяній, въ бѣлыхъ одеждахъ.
- 2) Въ храмѣ Св. Георгія, въ Солуню, IV в., мозаики, укращающія куполь, въ восьми отдѣленьяхъ. Каждое представляетъ великолѣныя полаты
  въ фантастическомъ стилѣ помпеянской живописи. Портики подъ колоннами,
  бесѣдки съ занавѣсами, аркады съ фризами, украшенными разными орнаментами. На архитектурныхъ выступахъ сидятъ голуби, павлины и другія
  птицы, какъ на заставкахъ древнихъ Византійскихъ рукописей. Подъ арками спускаются лампады. Въ срединѣ обыкновенно возвышается на колоннахъ осьмиугольное зданіе, подъ куполомъ, завѣшенное завѣсою или загражденное низенькою оградою. Это будто олтарь въ храмѣ. На этомъ архитектурномъ рисункѣ, разширяющемъ для воображенія дѣйствительные предѣлы
  купола, выступаютъ разные святые, въ тогахъ и хламидахъ, молитвенно
  поднимающіе свои руки на образецъ молящихся фигуръ въ живописи катакомбъ.
- 3) Въ Баптистеріи, или крестильниць, въ Равению (Giovanni in-fonte), V в., двывадцать Апостоловь вокругь изображенія Крещенія Господня, представленнаго въ кругу. Этоть сюжеть, соотвытствующій назначенію самаго зданія, заслуживаеть вниманія, какъ по своей древности, такъ и по способу представленія. Обнаженный Христось стоить до половины въ водь, сквозь которую видньется его тыло. Нальво оть зрителя на каменномъ берегу стоить Іоаннъ Креститель, поливая на голову Спасителя воду; Духъ Святой спускается въ видь голубя, головою внизъ. Между Христомъ и Предтечею колоссальный четвероугольный кресть, во всемъ сходный съ изображеннымъ на саркофагь Проба. Направо изъ волнъ показывается фигура Іордана въ видь обнаженнаго старца, въ рукь держить полотно для отренія тыла Спасителя. Ангеловъ еще нытъ. См. рис. 15. Наша иконопись до поздивйшаго времени удерживаеть въ этомъ сюжеть олицетвореніе Іордана.
- 4) Въ Либеріевой базиликъ, ет Римп (Maria Maggiore), мозаики 432—440 г., особенно важныя въ исторіи христіанскаго искусства по подроб-

ному развитію сюжетовъ изъ Ветхаго и Новаго завѣта, и особенно по изображеньямъ дъяній Богоматери, въ прославленье которой эта базилика была основана, въ противодѣйстіе ереси Несторіевой. Здѣсь же встрѣчаются изображенья ангеловъ, древнѣйшія изъ извѣстныхъ въ исторіи мозаики.

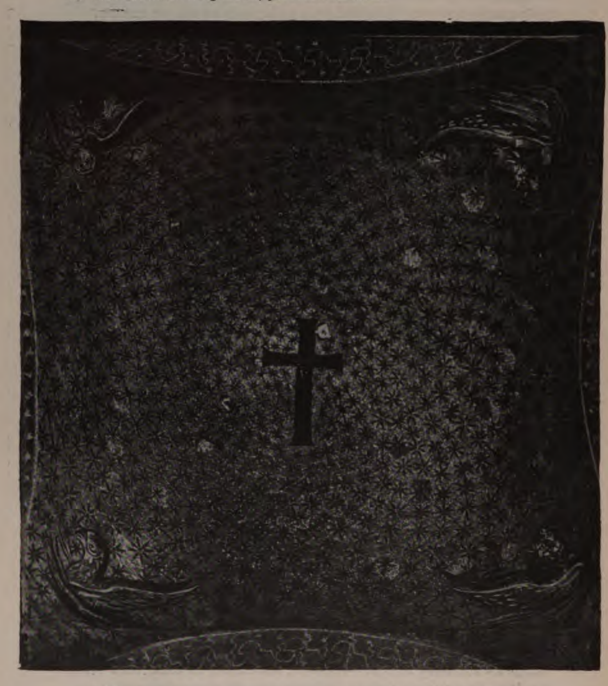
5) Въ Усыпальницъ Галлы Плакидіи, ез Равению (обыкновенно называется храмомъ San Nasaro e Celso), ранѣе 450 г., мозанки замѣчательны по воспоминаніямъ символическихъ сюжетовъ предшествовавшаго періода, изъ которыхъ особенно обращаеть на себя вниманіе изображеніе Добраго



15. Мозанка въ Равеннской крещальнъ.

Пастыря на полукругломъ ландшафтѣ. Сидитъ юношеская фигура, ликъ въ сіяніи, — лѣвою рукою опершись на четвероконечный крестъ (подобный изображенному на саркофагѣ Проба), а правую протянувши къ стоящему вблизи агнцу; кругомъ тоже овечки. Между орнаментами замѣчаются голуби, пьющіе изъ чашъ (сюжетъ первыхъ вѣковъ христіанства), олени, спѣшащіе къ источнику водному — символь, основанный на извѣстномъ стихѣ изъ Псалтыри: «имже образомъ желаєтъ елень на источники водныя: сице желаетъ душа моя къ тебѣ Боже» (41, 2). Наконецъ здѣсь же встрѣчается

одно изъ древнѣйшихъ изображеній Евангелистовъ (рис. 16) въ символическихъ образахъ крыдатыхъ животныхъ, кругомъ четвероконечнаго креста, на фонѣ небесной поверхности, усѣянной звѣздами.



 Мозаическая роспись плафона въ усыпальницѣ Галлы Плацидін (ц. Свв. Назарія и Кельсія) въ Равеннѣ.

- 6) Въ базиликъ Св. Павла за городскими стънами (S. Paolo fuori le mura), въ Римъ, 440—461, на тріумфальной аркъ, называемой «великою», мозаика, возобновленная послъ пожара 1823 г. Въ серединъ, въ медальонъ колоссальное изображеніе Христа по грудь. Вверху, по объимъ сторонамъ по два Евангелиста въ символическихъ образахъ крылатыхъ животныхъ, между которыми замъчателенъ символъ Евангелиста Матеея въ видъ старца съ бородою, съ крыльями, по поясъ. Это древнъйшій (впрочемъ, реставрированный) образецъ бородатой фигуры съ крыльями, отъ котораго можетъ вести свою исторію усвоенный въ нашей иконописи типъ крылатаго Предтечи. Внизу, подъ Спасителемъ въ медальонъ, по сторонамъ по Ангелу: они преклоняются, держа въ рукахъ по жезлу. Волосы повязаны лентами, развивающимися по сторонамъ: это «тороки» нашей иконописи. Внизу же по объимъ сторонамъ стоятъ склоняющіе головы 24 апокалипсическихъ старца.
- 7) Въ капеллѣ при баптистеріи, или крестильнигѣ *Св. Іоанна Латеранскаго*, 461—467 г., на сводѣ по золотому полю, Христосъ въ видѣ агица, съ головою въ сіяніи.
- 8) Въ капедић Св. Аквилина, въ храмћ Св. Лаврентія, въ Миланъ, V въка, двъ мозанки въ полукуполахъ абсидъ: одна изображаетъ Благовъстіе пастырямъ (?) или пастушескую сцену; на другой — Христосъ между Апостолами сидитъ на холиъ (?): прекрасная фигура, безъ бороды — въ стигъ катакомбъ. Но Петръ и Павелъ уже въ своихъ установившихся типахъ: Петръ — съдой, съ короткою бородой; Павелъ — съ длинною черною.
- 9) Въ капедъ Св. Сатира, при базиликъ Св. Амеросія, въ Милапъ, V в. (?), мозаическія изображенія ликовъ и символовъ Евангелистовъ, Св. Виктора въ медальонъ, съ четвероконечнымъ крестомъ, и шести въ полный рость стоящихъ Святыхъ, въ бълыхъ одъяніяхъ. Между ними изображеніе Св. Амеросія, самое древнее въ мозаической иконописи.
- 10) Въ храмѣ Св. Аполинарія во Флотѣ вз Равению (около 567 г.), мозанка, изображающая Преображеніе, въ его древнѣйшемъ, еще символическомъ переводѣ. Внизу полукруга стоитъ Св. Аполинарій, молитвенно распростерши руки, по сторонамъ по шести Апостоловъ въ видѣ агнцевъ. Преображеніе представлено въ верхней части полукруга. Вмѣсто Христа изображенъ только четвероконечный крестъ мъ медальёнѣ, на фонѣ, усѣянномъ звѣздами, а по сторонамъ креста Моисей и Илія Пророкъ. Снимокъ см. въ рис. 17.
- 11) Въ храмѣ Св. Космы и Даміана, въ Римъ, 526—530 г., упомянутая выше мозаика, изображающая, между шестью Святыми, Спасителя, типъ котораго въ этомъ изображеніи признается однимъ изъ лучшихъ въ мозаическомъ періодѣ искусства, почему и прилагается здѣсь въ рисункѣ (рис. 18).



17. Алтарная мозаика въ ц. Св. Аполлинарія во Флоть въ Равеннъ.



18. Мозаическій образъ Спасителя въ алтарной нишѣ ц. Свв. Космы и Даміана въ Римѣ, VI в.

Сіяніе вокругъ головы еще безъ трехъ полосъ, соотвѣтствующихъ перекрестью, о чемъ подробнѣе будетъ сказано послѣ. Для исторіи христіанской символики любопытно изображеніе сидяшаго на пальмѣ феникса, съ лучами сіянія кругомъ головы. На аркѣ замѣчательно для исторіи христіанскаго

искусства изображеніе престола, на которомъ возлегаетъ агнецъ, съ возвышающимся надъ нимъ четвероконечнымъ крестомъ; по сторонамъ семь апокалипсическихъ свѣщниковъ и по ангелу.

- 12) Въ храмѣ Св. Михаила (San Michelle-in-Affricisco), въ Равению, до 545 г., мозаическое изображение Христа въ торжественномъ окружении чиновъ ангельскихъ.
- 13) Въ храмъ Св. Виталія въ Равению, 534-547 г., мозанческія изображенія, замічательныя столько же по историческому, сколько по символическому содержанію. Историческій сюжеть представлень въ изображеніи двухъ процессій: въ одной царь Юстиніанъ между придворными и духовенствомъ, во главъ котораго помъщенъ Архіепископъ Максиміанъ, съ небольшимъ четвероконечнымъ крестомъ въ рукахъ, величиною съ нынёшній благословляющій. Снимокъ см. въ рис. 19.-Въ другой процессіи является Царица Өеодора съ придворными дамами. Фигуры, замічательныя по портретности и современнымъ костюмамъ. Головы Юстиніана и Өеодоры окружены сіяніемъ. По символическому содержанію замѣчательны въ полукружіяхъ два ветхозавѣтныя изображенія, прообра-



 Мозаическое изображеніе Юстиніана въ ц. Св. Аподлинарія «Новаго» въ Равениъ.

зующія страсти Господни и Таинство Евхаристіи. Въ одномъ полукружіи Авраамъ угощаетъ трехъ странниковъ, сидящихъ за столомъ, съ сіяніемъ кругомъ головы, но еще безъ крыльевъ; въ дверяхъ зданія стоитв Сарра,

налѣво отъ зрителя; а направо еще изображенъ Авраамъ, приносящій въ жертву Исаака. Въ другомъ полукружів, между зданіями посреди стоитъ жертвенникъ съ потиромъ. Передъ нимъ совершаетъ таинство Мельхиседекъ, на основаніи текста: «Мельхиседекъ Царь Салимскій изнесе хлѣбы и вино; бъще же священникъ Бога вышняго» (Быт. 14, 18). Изъ зданія съ лѣвой стороны выходитъ къ жертвеннику Авель. Оба они, Мельхиседекъ и Авель, протянувъ впередъ руки, молитвенно слагаютъ ладони: древнѣйшій образецъ моленія, принятаго католиками. Архитектурное убранство мозаики Св. Виталія напоминаетъ древнѣйшія мозаики Солунскаго храма Св. Георгія. Между прочимъ встрѣчаются и павлины, столь обыкновенныя въ орнаментахъ Византійскихъ и древне-русскихъ.

- 14) Въ храмъ Св. Софіи въ Цареграда, 536-563 г. Этотъ предметь особенной важности для исторіи русскаго иконописнаго преданія требуеть подробнаго изследованія. Здёсь же достаточно упомянуть, что мозаическія въ этомъ храмѣ изображенія Пророковь, Мучениковъ и Отцевъ церкви должны быть приняты въ основу иконописныхъ типовъ Русскихъ Подлинниковъ. Сошествіе Св. Духа, изображенное въ одномъ изъ куполовъ, представляеть превосходный образецъ распредёленія иконописи по требованію архитектоническихъ очертаній. Образецъ Спасителя, возсѣдающаго на престоль, предлагается въ полукруглой мозаикь: въ львой рукь Онъ держить раскрытое Евангеліе, оперевъ его на кольно, правою благословляеть именословно, т. е., соединивъ безыменный перстъ съ большимъ; подъ ногами подножіе. По об'ємь сторонамь въ медальонахъ грудныя изображенія Богородицы, въ ея обычномъ типъ греко-русской иконописи, и Михаила Архангела съ крыльями и съ жезломъ; волосы повязаны тороками. Налево въ царскомъ одъяніи повергается передъ Спасителемъ Царь (мозаика VIII— Х віка), съ сіяніемъ вокругь головы. Любопытное свидітельство для исторін восточной иконописи тому, что это искусство въ иконахъ не избѣгало и портретныхъ изображеній современныхъ личностей.
- 15) Въ храмѣ Св. Софіи въ Солунь, построенномъ въ VII в. (мозаика IX в.), послѣ Цареградской Софіи, въ куполѣ Вознесеніе Христово, расположенное также соотвѣтственно требованіямъ архитектурнымъ. Вверху возносящійся Спаситель (теперь видны только ноги), на спускахъ 12 апостоловъ и Богородица между двумя Ангелами, какъ принято въ нашей иконописи.
- 16) Въ базиликѣ Св. Лаврентія за городскими стѣнами въ Римъ, 577—590 г., замѣчательно изображеніе возсѣдающаго на земномъ шарѣ Спасителя, который благословляетъ соединивши большой перстъ съ мизинцемъ и безыменнымъ, и распростерши указательный и средній одинъ изъ древнѣйшихъ образцовъ сложенія перстовъ, принятаго Русскими старо-

обрядцами. Такъ же сложены персты благословляющей десницы Спасителя на мозаикъ въ храмъ Св. Өеодора въ Римъ, VII в.

- 17) Въ вышеупомянутой капелт Св. Венанція при бантистеріи Іоанна Латеранскаю, 639—642 г., для исторіи русскихъ иконописныхъ преданій заслуживаеть особеннаго вниманія изображеніе стоящей Богородицы съ молитвенно подъятыми руками. Съ этимъ изображеніемъ представляеть замібчательное сходство по своей позі мозанческое изображеніе Богородицы въ нашемъ Кіево-Софійскомъ соборі на Нерушимой стінь, XI в. Древнійшій переводъ такого же изображенія встрічается на греческомъ барельефі VI в. въ храмі Богоматери въ Равенні (Sta Maria-in-Porto).
- 18) Въ храмѣ Св. Стефана (S. Stefano Rotondo) въ Римъ, 642—649 г., мозанка, замѣчательная для исторіи креста, на сводѣ алтаря, посвященнаго Св. Приму и Фелиціану. Въ срединѣ между этими святыми изображенъ водруженный въ землю четвероконечный крестъ, украшенный драгоцѣнными каменьями, а на верхней конечности его въ медальонѣ изображеніе . Спасителя по грудь. См. рис. 20.
- 19) Въ храмъ Св. Нерея и Ахима въ Римъ, 795—816 г., мозанка представляетъ дальнъйшее развитіе въ представленія Преображенія противъ Равеннской начала VI-го в., въ храмъ Св. Аполлинарія, но все еще не достигшее установленной нормы, принятой нашею йконописью. Это изображеніе распредълено по аркъ, отлогая округлость которой соотвътствуетъ Оаворской горъ. Посреди въ ореолъ Христосъ въ полный рость, по сторонамъ Моисей и Илія, а трое Апостоловъ расположены позади Моисея и Илія, съ одной стороны одинъ, а съ другой двое; они падають на кольни, прикрывая лицо одъяніемъ.
- 20) Въ храмѣ Св. Маріи-Ладьи (S-ta Maria-della-Navicella, иначе S-ta Maria-in-Domnica) вт Римь, 817—824 г., одно изъ древнѣйшихъ мозаическихъ изображеній торжественно возсѣдающей на престолѣ Богородицы съ Христомъ Младенцемъ, который сидитъ на колѣняхъ своей Матери, будто на престолѣ и благословляетъ десницею. По сторонамъ стоятъ чины ангельскіе. Папа Пасхалій, возобновившій этотъ храмъ, преклонивъ колѣна, беретъ обѣими руками правую ступню Богородицы.
- 21) Въ базиликъ Св. Амеросія въ Миланъ, относящаяся къ XII въку, мозанка въ абсидъ изображаетъ Спасителя, возсъдающаго во славъ своей на престоль, въ лъвой рукъ держитъ открытое Евангеліе, а правою благословляетъ. На воздухъ по сторонамъ по Ангелу, въ бълыхъ ризахъ; по сторонамъ престола стоятъ Гервасій и Протасій. За ними направо и налъво по зданію, въ византійскомъ стилъ, съ изображеніемъ двухъ сценъ изъ одного эпизода въ житіи Св. Амвросія, какъ онъ однажды во время совершенія



литургін воздремаль, и во сн'є присутствоваль въ Тур'є при погребеніи Турскаго епископа Св. Мартина. Надъ зданіемъ направо отъ зрителя над-

писано Mediolanum, и внутри изображенъ въ храмѣ воздремавшій Св. Амвросій между духовенствомъ: налѣво подъ зданіемъ надписано Toronica (Туръ), и внутри изображено погребеніе Св. Мартина. Эта мозаика, замѣчательная по своему изяществу между современными ей, для насъ особенно важна потому, что вмѣстѣ съ латинскими надписями предлагаетъ и греческую, указывающую на непрекращавшуюся еще въ Миланѣ связь искусства съ Византіею, тогда какъ въ Римѣ съ древнѣйшихъ временъ надписи на мозаикахъ по большей части латинскія.

Въкомъ Карла Великаго и раздъленіемъ Церкви на Восточную и Западную прерывается эта до техъ поръ непрерывная нить исторіи мозаическихъ работъ. Періоду темнаго броженія варварскихъ элементовъ средневыковой жизни, выразившемуся въ чудовищной орнаментики стиля Романскаго, соотвётствуеть въ Рим' отсутствие мозаическихъ произведений, отъ 868 г., къ которому относится последняя изъ древнейшихъ мозаикъ, въ храмѣ Св. Франчески Романы (прежде Sta Maria-Nova), и до 1130-1143 г., то есть, почти до половины XII в., когда фасадъ храма Св. Марін за Тибромъ (Sta Maria-in-Transtevere) быль украшень мозаическимъ изображеніемъ Евангельской притчи о Десяти Дівахъ съ світильниками. Въ теченіе цілых двух стольтій источник древне-христіанскаго художественнаго преданія на Запад'є пришель въ полное забвеніе, и кром'є Византійской имперіи негдь было найти следовь древняго великольпія и изящества. Потому, когда въ 1066 г. Дезидерій, аббать монастыря Монте-Кассинскаго, задумаль украсить мозаиками базилику этого монастыря, то выписаль мастеровь изъ Греціи, потому что, какъ замічаеть при этомъ лістоинсецъ Монте-Кассинскаго монастыря, Епископъ Остійскій Левъ — «болѣе пятисоть лёть геній этого искусства погасть во всей Италіи». Лётописецъ превозносить мозаики Греческихъ мастеровь за живость изображенныхъ фигуръ, и свидътельствуетъ, что эти мастера научили своему искусству Итальянскихъ монаховъ. Почти около того же времени, въ 1071 г., по усердію Дожа Доменико Сельво украшена была мозанками базилика Св. Марка от Венеціи. Наконецъ въ XII в. Норманскіе властители Сицилін, покровительствуя торговле и промышленности и окружая свой дворъ великольніемъ и роскошью, не преминули озаботиться и о церковномъ изяществь, поручивь греческимъ мастерамъ украсить мозанками храмъ Св. Маріи Аджиральской (Dell' Ammiraglio), Придворную капеллу (посят 1140 г.), базвлику во Чефалу и базвлику во Монреаль (после 1174 г.). Последующую исторію мозаики, до XIII в. совм'єщаеть въ себ'є Венеціанская базилика Св. Марка.

Мозанки Сицилійскія и Венеціанскія предлагають образцы во всемъ

сходные по стилю съ мозанками русскаго Кіево-софійскаго собора, и по содержанію пользуются тѣми же переводами, которые въ послѣдствіи были усвоены русскою иконописью и русскими иконописными Подлинниками. Напримѣръ, въ изображеніи Ангеловъ и Святыхъ, въ типахъ Спасителя и Богородицы, въ изображеніи Рождества Господня по переводу, принятому нашею иконописью, въ представленіи Воскресенія въ видѣ сошествія во адъ, въ обычномъ постановленіи Богородицы между Ангелами въ Вознесеніи Господнемъ, въ возсѣданіи Апостоловъ полукругомъ въ Сошествіи Св. Духа и проч. Эти мозаики, изображающія весь библейскій циклъ гетхозавѣтныхъ и евангельскихъ событій, столь важны для исторіи русскаго иконописнаго преданія, что требують особаго разсужденія.

Обозрѣніе мозаическихъ произведеній слѣдуеть заключить указаніемъ на превосходныя мозаики греческой работы на Руси, которыя, безъ сомнѣнія, со временемъ сдѣлаются непремѣннымъ достояніемъ исторіи европейскаго искусства, когда западные ученые познакомятся съ сокровищами русскаго церковнаго искусства.

Въ Кіево-Софійском соборть, до 1037 г.: изображеніе Богородицы съ воздітыми руками, согласное по позі съ находящимися на фрескахъ капелы Св. Венанція въ Римі, какъ указано выше, и въ базиликі Чефалу въ Сициліи. Тайная Вечеря въ символическом виді Таинства Евхаристій, совершаемаго самимъ Іисусомъ Христомъ, который, будучи дважды изображенъ стоящимъ у престола, преподаетъ шести Апостоламъ хлібъ и другимъ шести вино изъ чаши: переводъ, господствующій въ русской иконописи и XVI и XVII в., какъ наприміръ это можно судить по иконі миніатюрнаго письма надъ царскими вратами въ соборі Саввина монастыря близь Звенигорода: согласно съ предписаніемъ Подлинника (по рукописи Ундольскаго № 128): «А надъ царскими дверми на сіни пишется Вечеря Тайка. На одномъ мість въ лиці подаеть Христосъ Петру хлібъ.... а на другой страні подаеть Христосъ Павлу (вино) изъ чаши, а не изъ кубышки».—Кромі изображеній Апостоловъ, Евангелистовъ, Мучениковт, Кіевская мозаика предлагаеть образецъ Благовіщенія съ веретеномъ.

Въ храмѣ Златоверхо-Михайловскаго Монастыря въ Кіевъ, 1108 г., подобное же символическое изображение Тайной Вечери въ видѣ таинства, совершаемаго Христомъ, дважды представленнымъ.

Въ заключение о мозанкахъ должно сказать, что хотя онѣ составляютъ главное и существенное украшение храмовъ въ періодъ полнаго разцвѣта христіапскаго искусства, но, по своему техническому исполненію, болѣе или менѣе носятъ на себѣ характеръ ремесленнаго производства, будучи лишены, черезъ конотливую работу мозанстовъ, того художественнаго обаннія, ко-

торое можеть производить только оригинальное произведенье, непосредственно вышедшее изъ рукъ творца. Потому вліяніе мозанки на русскую иконопись не следуетъ считать во всехъ отношеніяхъ счастливымъ. Мозаика дала нашимъ предкамъ величавые типы, въ яркомъ колоритъ, на золотомъ поль, усвоенномъ Византією, фигуры, стоящія отдылью, будто статуи, безъ наблюденія перспективы къ заднимъ планамъ и околичнистомъ; и вмёстё съ тъмъ дала она ръзкіе очерки и ту равнодушную ремесленность работы, которою она отличается. Въ художественномъ отношения выше мозаическаго производства живопись фресковая, которая открываеть полную свободу къ непосредственному выраженію творчества. Восходя ко временамъ катакомбъ, она не прекращалась и въ теченіи мозаическаго періода, но занимала второстепенное мъсто, и только тогда стала господствовать, когда пришло въ забвение мозаическое производство. Но по самой техникъ своей, подверженная большимъ случайностямъ уничтоженія и порчи, стѣнная живопись мало сохранилась отъ древитишихъ временъ, въ цтлости, безъ возобновленій. Еще менте сохранилось отъ древности иконъ на деревт, изъ которыхъ самыя раннія, хотя и относятся по преданію даже къ первымъ вікамъ христіанства, но едва ли восходять ранье XII в., и вообще иконы на деревь, если бы оказались и болье древнія, составляють самый малочисленный отдъль въ исторіи ранняго иконописнаго преданія, при томъ не приведенный въ извъстность и не достаточно оцъненный археологическою критикою. Преданія Аоонской Горы называють лучшимъ изъ греческихъ иконописцевъ нѣкоего Панселина (XI в.), имени котораго приписываютъ все лучшее въ древней Византійской живописи. Впрочемъ, и стенная живопись, и иконы на деревъ требують особеннаго изслъдованія 1).

IV. Миніатюры въ рукописяхъ. Онѣ имѣють особенную важность въ исторіи иконописнаго преданья по слѣдующимъ причинамъ: 1) Служа нагляднымъ объясненіемъ тексту Св. Писанія и церковныхъ книгъ, миніатюры представляють самый полный циклъ священныхъ изображеній, согласный съ текстами писанія и съ понятіями богослововъ и вообще людей

<sup>1)</sup> Сочиненія о мозаикахъ: Ciampini, Vetera monimenta, in quibus praecipue musiva opera, sacrarum profanarumque aedium structura, ac nonnulli antiqui ritus dissertationibus iconibusque illustrantur. Romae. 1690 — 1693. — Salzenberg, Altchrisliche Baudenkmale von Constantinopel. Berlin. 1854. — Texier, L'Architecture Byzantine. Londres. 1864. — Bunsen, Die Basiliken des christlichen Roms. München. 1842. — Quast, Die altchristliche Bauwerke von Ravenna. Berlin. 1842. — Ferrario, Monumenti sacri e profani dell'imperiale e reale basilica di Sant Ambrogio. Milano. 1824. — Duca di Serradifalco, Del Duomo di Monreale e di altre chiese siculo-normanne. Palermo. 1838. — Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art, т. 5. — Barbet de Jouy, Les mosaiques chrétiennes. (1-й выпускъ: мозаики въ Римѣ). Paris. 1857. — Прохорова, Христіанскія древности. — Сементовскаго, Кіевъ. Кіевъ, 1864.

образованныхъ, для которыхъ писались самыя рукописи. 2) Предлагаютъ исторію христіанскаго искусства въ хронологическомъ порядкѣ, который въ точности опредъляется происхожденіемъ самыхъ рукописей. 3) Какъ непосредственныя произведенья самихъ мастеровъ, въ художественномъ отпошеніи стоятъ выше мозаики и по рисунку, и по колориту. 4) Не будучи слиты въ одно нераздѣльное цѣлое съ неподвижными стѣнами зданія, какъ мозаики и фрески, и по малому своему размѣру удобныя для перенесенія въ рукописяхъ, миніатюры оказали громадное вліяніе на повсемѣстное распространеніе иконописныхъ сюжетовъ, и особенно въ такихъ отдаленныхъ странахъ, какъ наше отечество; и наконецъ 5) Миніатюры послужили непосредственными образцами для развитія господствующаго характера русской иконописи, состоящаго въ сокращеніи размѣровъ изображеній и въ тщательной, миніатюрной отдѣлкѣ.

Начиная съ IV или V в. миніатюры идуть черезь всё следующія стольтія, представляя постепенное расширеніе объема иконописнаго цикла, въ связи съ исторією искусства и религіозныхъ идей. Миніатюры древнейшія приближаются къ живописи катакомбъ, и потомъ чемъ позднее. темъ более изящество техническое уступаеть въ нихъ мъсто типичности лицъ и установленной норм въ изображеніях в церковных сюжетовъ. Впрочемъ иныя миніатюры не только IX или X в., даже позднійшія отличаются высокимъ художественнымъ достоинствомъ, если были удачно скопированы съ древнъйшихъ образцовъ; между тъмъ какъ рядомъ съ ними, даже въ той же рукописи встрычаются рисунки, явно указывающие на упадокъ искусства, потому что впервые сочинены во время происхожденія самой рукописи. Потому этоть родъ живописи предлагаеть самое разнообразное содержаніе, смъсь древняго изящества съ неуклюжестью временъ упадка искусствъ, смёсь древнихъ сюжетовъ съ новыми, древне-христіанской символики съ Византійскою типичностью, такъ что въ миніатюрахъ въ наибольшей полноть выражается весь циклъ иконописнаго преданія, и при томъ, значительно шире, нежели въ древнихъ мозаикахъ или въ нашихъ поздетишихъ иконостасахъ и въ лицевыхъ святцахъ; потому что живопись церковная ограничена въ выборъ сюжетовъ по своему назначению, тогда какъ миніатюра желаетъ воспроизвести въ лицахъ все разнообразіе писаній.

Предлагается перечень важнъйшихъ изъ греческихъ рукописей съ миніатюрами.

1) Библія, въ Инператорской Библіотекѣ въ Вѣнѣ V в. На пурпурномъ пергаментѣ 48 миніатюръ на 24 листкахъ. Изъ книги Бытія, начиная съ исторіи Первыхъ Человѣковъ. Миніатюры не равнаго достоинства: иныя отличаются античною красотою, другія напоминаютъ уже испор-

ченный стиль нашей иконописи ошибками въ рисункъ и недостаткомъ выраженія; въ однихъ миніатюрахъ пропорціи фигуръ правильны и изящны; въ другихъ — фигуры не пропорціональныя, съ большими головами и короткими туловищами. Для исторіи иконографіи следуеть упомянуть объ изображеній Десницы Господней, заміняющей въ раннемъ період в христіанскаго искусства целую фигуру Бога Отца; объ изображении Ангела съ крыльями, напр. въ сценъ изгнанія изъ Рая (№ 2). Для олицетвореній въ античныхъ образахъ классической миоологіи любопытно изображеніе нимфы водъ у источника въ исторіи о Ревекк ( 13 и 14): на каменной окраин в источника лежить полуобнаженная нимфа, облокотившись рукою на урну, изъ которой льется вода. Всё сцены этой рукописи писаны не на золоте, а на фонь натурального ландшафта или на фіолетовомъ поль пурпурного пергамента. Относительно костюма заслуживають упоминанія полосы на хитонахъ, идущія по плечамъ и спускающіяся по объимъ сторонамъ до подола. Иногда у мущинь будто косой вороть, какъ на русскихъ рубашкахъ, съ цветною оторочкою почти до пояса. Женщины (напр. дочери Лота) одеты такъ, какъ обыкновенно одъвается въ нашей иконописи Богородица. Внизу хитонъ одного цвета, а сверху гиматіонъ, или широкій покровъ, другаго цвъта. Онъ покрываеть голову съ волосами и спускается сзади, а спереди, драпируясь на рукахъ, приподнимается посреди, будто священническая риза. Отлично писаны Ангелы; въ голубовато-беломъ платъе и съ такими-же крыльями, что предаеть имъ необыкновенную воздушность, когда они между людьми, и гармонически сливаеть ихъ фигуры съ небесною лазурью, когда они парять по небу. По голубоватому одъянію идуть полосы обыкновенно желтыя, т. е. золотыя. Волоса на головь убраны широкими прядями, будто у античнаго Аполјона, и завязаны тороками. На ногахъ сандалін.

2) Иліада, въ Амброзіанской Библіотекѣ, въ Миланѣ, того же времени. Эта и слѣдующая за ней рукопись съ миніатюрами не церковнаго и даже не христіанскаго содержанія, помѣщаются въ перечнѣ по сродству древне-христіанскаго искусства съ языческимъ не только по техникѣ, но и по нѣкоторымъ сюжетамъ, и особенно по аксессуарамъ, или околичностямъ¹). Такъ на миніатюрахъ Иліады, какъ на древне-христіанскихъ мозаикахъ, и какъ потомъ въ нашей иконописи — надъ фигурами помѣщаются подписи, созначающія не только имя лица, но и что оно дѣлаетъ. Греческіе боги иногда изображаются въ сіяніи, — въ зеленомъ, синемъ, розовомъ. Зевсъ является

<sup>1)</sup> Въ томъ же отношеніи заслуживаеть вниманія и латинская рукопись *Вирзилія* съ миніатюрами IV или V в. въ Ватиканской библіотекъ.

иногда въ облакахъ въ медальён по грудь (№ 47), какъ изображается Спаситель въ мозаиказъ и въ Византійскихъ миніатюрахъ. Для олицетвореній: ночь въ вид женщины, по поясъ (такъ же, какъ напр. въ Парижской Псалтыри IX—X в.), широко драпированной въ темнозеленый покровъ, закутывающій ей голову, и съ стрыми крыльями (№№ 34 и 35). Ртка Скамандръ, какъ Іорданъ въ древне-христіанскомъ искусств въ вид та старика, который или стоя льетъ изъ урны воду, струдщуюся между кустарникомъ (№ 52), или сидитъ на гор и тоже льетъ изъ урны воду (№ 53).

- 3) Діоскорида сочиненіе о врачебномъ искусствь, написанное въ 1-мъ въкъ по Р. Х., Императорской библіотекъ въ Вънъ VI в. Сверхъ мпожества рисунковъ растеній и животныхъ, предлагаетъ портреты нікоторыхъ лицъ, современныхъ написанію рукописи, а также любопытную сцену, какъ авторъ и живописецъ изготовляють эту рукопись, о чемъ подробиће будеть сказано въ следующей главе. Для олицетвореній въ миоологическихъ формахъ заслуживаетъ вниманіе изображеніе Амфитриты, на морѣ около морскаго произведенія quercus marina. Она сидить, по поясь нагая, въ браслетахъ около кистей рукъ и въ серьгахъ; волосы и глаза голубые, на лѣвомъ плечь держить весло, какъ обычное олицетвореніе моря въ церковныхъ миніатюрахъ, не только Византійскихъ, но и Русскихъ. Эта рукопись Византійскаго происхожденія служить неопровержимымъ доказательствомъ свъжести античныхъ преданій и классическаго изящества въ искусствь Византійскомъ VI в. Въ последствіи она находилась въ рукахъ Арабовъ и Евреевъ, что видно изъ поздивишихъ арабскихъ и еврейскихъ подписей около рисунковъ растеній.
- 4) Пророки, въ Публичной библіотекѣ въ Туринѣ, на друхъ листахъ по шести фигуръ, по грудь въ медальонахъ, VI в. Съ портретностью античнаго искусства эти лица соединяють въ себѣ строгость и идеальность Византійскихъ типовъ лучшей эпохи, почему и могутъ быть рекомендованы въ образецъ нашимъ иконописцамъ. Иные изъ Пророковъ юные, безъ бороды, каковы: Аввакумъ, Аггей, Захарія, другіе съ бородами, напр. Іона съ сѣдою бородою, лысый; Іоиль съ черною бородою, благословляетъ именословно, а Михей благословляетъ сложеніемъ перстовъ, принятымъ у нашихъ старообрядцевъ. Иные изъ Пророковъ съ длинными волосами, другіе—съ короткими.
- 5) Іисуст Навинт въ Ватиканской библіотек тотя и VII или даже VIII в., но миніатюры этой рукописи, смельня и натуральныя въ рисунк и колорит, очевидно, скопированы съ значительно древнейшаго оригинала; впрочемъ, важны для исторіи христіанскаго искусства и потому, что во всей свежести удерживають художественное преданіе даже въ VII или VIII в.

Война — господствующій сюжеть. Кони и всадники писаны въ натуральныхъ движеньяхъ. Города, горы, ріки, изображаются въ олицетворенномъ вид'є античныхъ божествъ, иногда писанныхъ съ сіяніемъ вокругъ головы.

6) Между греческими рукописями следуеть эдесь поместить одну писанную на сирійскомъ языкѣ, какъ потому что она въ исторіи иконописнаго преданія опредёляєть эпоху происхожденія нёкоторыхъ Евангельскихъ изображеній, такъ и потому что ея миніатюры особенно отличаются восточнымъ характеромъ Византійскаго стиля. Это Сирійское Евангеліе въ Лаврентіанской библіотект во Флоренців, конца VI в. Въ миніатюрахъ изображенъ целый циклъ Евангельскихъ событій отъ Рождества Інсуса Христа и до Его Страстей и Распятія, и потомъ Воскресеніе Господне и Сошествіе Св. Духа. Связь Новаго Завета съ Ветхимъ выражена темъ, что Евангельскія событія писаны подъ изображеньями Пророковъ. Наприміръ, наліво отъ зрителя сидитъ Царь Соломонъ, съ маленькою бородою, на тронѣ; направо Давидъ, юная безбородая фигура, съ лирою. Подъ Давидомъ Рождество Господне, подъ Соломономъ — Крещеніе, въ которомъ отъ десницы Бога Отца на Христа, стоящаго по поясъ въ водъ, спускается Духъ Святый въ видъ голубя, головою виизъ. Подъ Крещеніемъ, Иродъ, сидя на тронъ, повельваеть избить младенцевь, а подъ Рождествомъ — самое избіеніе ихъ. — Или, направо Іона спить подъ смоковницею, но уже одътый, а не голый, накъ въ катакомбахъ и на саркофагахъ. Налъво Пророкъ Михей. Подъ Іоною Христосъ изціляеть кровоточивую жену; подъ Михеемъ — стоить Самаряныня у колодца, по другую сторопу котораго сидить Христосъ. Эта рукопись, относясь ко времени богословскихъ состязаний о томъ, могъ ли Інсусъ Христосъ, какъ Богъ, пострадать плотію и умереть, какъ человѣкъ, выражаеть идеи, сделавшіяся после Константинопольскаго Собора 553 г. господствующими въ православныхъ догматахъ. Потому-то особенно и важны въ ней миніатюры изображающія Страсти и Распятіе Іисуса Христа, и следующія за темъ событія. На миніатюре - между зверями по об'є стороны изображено по пътуху. Направо Іуда — юношеская фигура — цълуеть Інсуса Христа въ руку, котораго сзади уже схватывають двое воиновъ. Нальво — Іуда, въ съромъ хитонъ — висить на суку: фигура, отлично нарисованная. Подъ Іудою сосудъ въ видѣ рога, съ его внутренностями, которыя клюеть воронь. Подъ сценою целованія Іудина изображень цветокъ. — Христосъ, распятый на кресть между двумя разбойниками, одътъ въ хитонъ, безъ рукавовъ (colobium) — костюмъ, принятый въ древитишихъ Византійскихъ миніатюрахъ. Христосъ еще съ открытыми глазами, безъ короны и безъ терноваго вънца на головъ, изображенъ въ тотъ моментъ, когда одинъ воинъ произаетъ ему бокъ, а другой подносить ему губку съ оцтомъ; внизу трое воиновъ мечутъ жребій объ одеждѣ Господней. Всѣ три креста, и Спасителевъ и обоихъ разбойниковъ — четвероконечные. По сторонамъ плачущія жены и ученики. Въ изображеніи Вознесенія по сторонамъ Богородицы по Ангелу, какъ принято въ Русской иконописи. Въ Сошествіи Св. Духа Апостолы изображены стоящими, посреди ихъ Богородица. — Христосъ и Апостолы писаны съ короткими волосами. Христосъ съ бородою, а многіе изъ Апостоловъ безбородые; каковы Іоаннъ, Филиппъ, Матеей, Симонъ. Замѣчателенъ типъ Андрея, съ маленькою бородою и съ растрепанными волосами, съ чѣмъ вполнѣ согласуется нашъ подлинникъ, въ которомъ подъ 30 Ноября Апостолъ Андрей, между прочимъ характеризуется слѣдующею подробностью: «власы растрепались».

7) Григорій Богослов, въ Амброзіанской библіотекъ въ Милань, VIII — IX в., въ двухъ переплетахъ (№№ 49 и 50). Миніатюры писаны по полямъ, съ боку, вверху и внизу страницъ; но, къ несчастію, до половины ихъ выръзано; впрочемъ и то, что осталось, надобно признать драгоцънностью для исторіи образованія и установленія Византійскихъ типовъ, въ изображеніи которыхъ миніатюристь наблюдаль единство принятой имъ теоріи, такъ что одно и тоже лицо, встрічающееся въ миніатюрахъ много разъ, онъ писалъ одинаково. А именно:  $A \partial a$ мъ — съдой, съ длинными по плечамъ волосами и съ длинною бородою. Моисей — съдой, съ короткими курчавыми волосами и съ короткою округлою бородою. Апроиз — стаой, съ длинными волосами, борода длинные Монсеевой, клиномъ, въ первосвященническомъ одъянія. Соломонг и Давидъ — подобіемъ сходны, оба въ царскомъ одъяни и въ коронахъ, оба черноволосые, съ волосами, спускающимися до ушей и съ короткою бородою. Іоання Предтеча — съ длинными черными волосами по плечамъ, сверху взъерошены, и съ длинною черною бородою. У Іисуса Христа — каштановаго цвъта длинные по плечамъ волосы и короткая борода. Ап. Петръ — съдой, съ короткими курчавыми волосами и съ короткою бородою, плъщивъ. Ап. Павелз — съ короткими черными волосами и съ длинною черною бородою. Іоанна Евангелиста — безбородый юноша съ короткими волосами. Ев. Лука — съ короткою черною бородою и съ короткими черными волосами. Ев. Маркъ — подобіемъ какъ Лука, только будто его моложе. Оома и Іуда — безбородые. Ап. Андрей съдой, волосы на головъ средней величины, висять клоками въ разныя стороны и взъерошены (какъ въ Сирійскомъ Евангеліи), и съ съдою длинною бородою. Отны Церкви насколько напоминають типы мозаикъ Софіи Цареградской. Василій Великій — съ черными волосами и черною бородою; Григорій Богослова и Іоанна Златоуста — седые: всё трое съ длинными бородами и короткими волосами. — Хотя эта рукопись была писана, когда уже

значительно установились иконописныя подобія, однако въ ней сохранились еще и свёжіе слёды античнаго преданія, что можно видёть въ миніатюре, изображающей языческихъ поэтовъ Орфея и Гомера: Орфей въ фригійской шапке, играетъ на кифаре, безъ бороды; около него Гомеръ, тоже безъ бороды, протянулъ къ Орфею руку; у обоихъ длинные черные волосы. Въ технике видёнъ уже упадокъ, сравнительно съ ранними миніатюрами; очерки фигурь наведены уже чернилами, а не писаны широко, мёстными красками, какъ въ древнейшей христіанской живописи. Всё священныя фигуры писаны въ золотыхъ одеждахъ, что должно означать велеленіе святости, потому что прочія, несвященныя лица, писаны въ одеждахъ цвётныхъ, какъ напримёръ, трое избивающихъ Архидіакона Стефана. Но Орфей и Гомеръ—въ золотыхъ ризахъ.

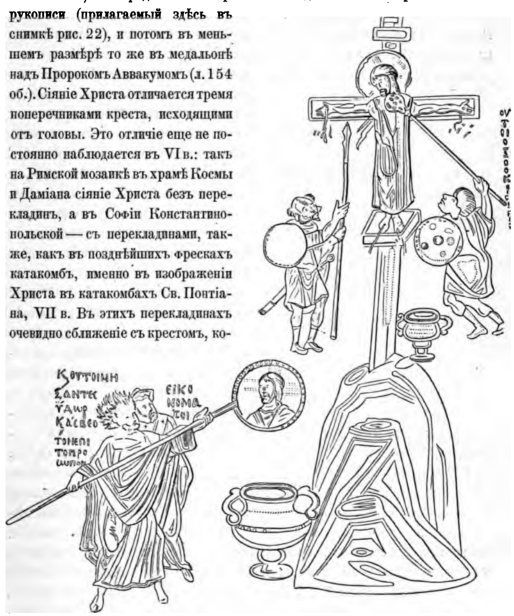
- 8) Евангеліе въ Публичной библіотек въ Петербург в, не поздиве ІХ в. Рисунки представляють неровность въ смешеніи остатковъ изящнаго стиля съ поздивишими признаками упадка. Для иконописнаго преданія важны: Бракь въ Кан Галилейской; Умовеніе ногь; Тайная Вечеря съ возлежащими Апостолами, а не сидящими, какъ стали изображать ихъ въ последствіи. Іосифъ и Никодимъ несуть Христа погребать во гроб в, спеленутаго, согласно съ изображеніемъ этого событія въ Лобковской Псалтыри. Воскресеніе въ вид соществія во Адъ: Христосъ стоить на Ад в, олицетворенномъ по обычаю древняго искусства. Соществіе Св. Духа писано согласно съ изображеніемъ въ следующей за симъ рукописи Григорія Богослова (только безъ Евангелія и престола вверху).
- 9) Григорій Богослов, въ Императорской библіотек въ Париж в, ІХ в. Миніатюры писаны широкою кистью, очерки д'ыланы красками, колоритъ цвътущій. Нъкоторые рисунки замітательны по изяществу лучшаго стиля ранней эпохи, другіе свидьтельствують о паденіи изящнаго вкуса; даже часто въ одной и той же миніатюрь иныя фигуры красоты античной, въ стиль самомъ изящномъ, другія фигуры — неуклюжи и невърны въ рисункь, какь въ русской иконописи. Многочисленныя миніатюры этой знаменитой рукописи предлагають во многомъ отличные образцы для русской яконописи, въ изображеніяхъ какъ Ветхаго такъ и Новаго Завъта, въ типахъ лепъ Ветхозавътныхъ, Апостоловъ, Отцовъ Церкви, царя Константина на конь и съ видъніемъ четвероконечнаго креста и проч. — Іона, бросаемый въ море и извергаемый китомъ, уже въ одбяніи, а не нагой, какъ въ древнехристіанскомъ искусствъ. Сампсонъ — безбородый юноша, три отрока въ пещи и Пророкъ Данівль въ одинаковыхъ персидскихъ костюмахъ; воскресающій Лазарь спеленуть, стоить въ дверяхъ гроба, какъ въ древнихъ саркофагахъ. Для сравненія съ русской иконописью беру въ примъръ Соше-

ствіе Св. Духа, которое, въ миніатюрѣ изображено такъ: Апостолы возсѣдають полукругомъ, въ центрѣ котораго выемка въ видѣ арки, служащая для нихъ подножіемъ. Надъ Апостолами выведена тоже арка съ полусводомъ; въ верхней части свода на престолѣ лежитъ Евангеліе, отъ котораго идуть огненные языки, потомъ продолжаемые голубоватыми лучами; и уже не языки, а эти-то лучи сходять на Апостоловъ. По сторонамъ нижней арки изображены толиы народа. Этотъ переводъ, въ общемъ архитектоническомъ очеркѣ согласный съ принятымъ русскою иконописью, отличается отъ послѣдняго тѣмъ, что у насъ, вмѣсто толиы народу, въ самой аркѣ, что внизу—писанъ Мірз въ видѣ царственнаго старца. Изъ минологическихъ преданій въ этой рукописи для примѣра можно указать, при переходѣ Израильтянъ черезъ Чермное море, па изображеніе моря въ видѣ обнаженной женщины, по чресло погруженной въ воду, съ весломъ на плечѣ.

10) Псалтырь, въ библіотек'в г. Лобкова, въ Москв'в, ІХ в. Эта рукопись по важному значенію украшающихъ ее миніатюръ, какъ въ художественномъ, такъ и въ археологическомъ и церковномъ отношении, едва ли не самая замічательная изъ всіхъ, находящихся въ нашемъ отечестві. Подробное описаніе ея 1) пом'єщено въ этомъ же Сборник'є; зд'єсь же предлагается только нъсколько замъчаній, опредъляющихъ ея значеніе въ исторіи иконописнаго преданія. Относясь ко времени Византійскаго искусства, очищеннаго преніями съ иконоборцами, Лобковская рукопись содержить въ себъ даже изображенія самыхъ иконоборцевъ, посягающихъ на иконы, и лжепатріарха Іоанна, низложеннаго въ 842 г., попираемаго Св. Никифоромъ Патріархомъ Константинопольскимъ (л. 51 обор.), который какъ защитникъ иконопочитанія, держить въ рукѣ икону Спасителя въ медальовѣ, а иконоборцы безчинствують въ присутствіи сидящаго на престоль царя Льва Армянина: одинъ произаеть копьемъ икону Спасителя, въ медальонъ же, другой помазываеть ее варомъ изъ купели, стоящей подлъ (л. 23 об.). Сближение жидовствующихъ иконоборцевь съ Евреями распявшими Христа, и самого иконоборства со страстями Господними изображено при Пс. 68, 22: «и даша въ снъдь мою желчь, и въ жажду мою напоиша мя отца»: въ верху, на полъ страницы - Христосъ распять на кресть, безъ разбойниковъ. (рис. 21). Одинъ воинъ уже произилъ его въ бокъ копьемъ, другой подноситъ ему оцеть; а внизу той же страницы сцена изъ иконоборства: распятому Спасителю соответствуеть Его икона въ медальоне, прободаемая копьемъ; подъ иконою чаша съ варомъ соответствуеть оцту верхняго изображенія (л. 67). — Христосъ постоянно изображается въ тигь, установившемся въ

<sup>1)</sup> См. статью покойнаго В. М. Ундольскаго.

періодъ мозаическій. Икона изображается въ древнівнией формів медальона или щита временъ древнихъ саркофаговъ, и, какъ исключеніе, въ видів четвероугольной доски. Какъ остатокъ древнівнияго періода, надобно почесть юный, безбородый типъ Христа въ медальонів на оборотів 1-го л.



21. Миніатюра Лобковской (нын'в Хлудовской) Псалтыри на л. 67 къ пс. 68, 22.

торое объясняется самою исторією этого посл'єдняго. Мы уже знаемъ, что первоначально распятія не изображали, а вм'єсто того ставился простой

кресть; потомъ на самомъ верху крестнаго столба ставилась икона Спасителя въ медальонѣ, какъ напр. на римской мозаикѣ въ храмѣ Св. Стефана (Rotondo) VII в.; потомъ, а можетъ быть, и одновременно съ этимъ, ставили медальонъ съ иконою Спасителя въ центрѣ самого перекрестія креста, которое, такимъ образомъ, соотвѣтствуетъ сказаннымъ перекладинамъ сіянія. Въ Лобковской рукописи именно всегда и изображается крестъ, съ медальономъ на перекрестіи, какъ предметъ поклоненія (л. 4, л. 86), въ отличіе отъ настоящаго распятія, какъ событія историческаго, въ которомъ Христосъ яв-



22. Изъ Хлудовской Псалтыри.

ляется распять иногда одинь, иногда между двумя разбойниками, обыкновенно вы длинномъ синемъ хитонѣ, безъ рукавовъ (какъ въ Сирійскомъ Евангеліи), напр. на л. 45 обор., и какъ исключеніе, обнаженъ до пояса, а отъ пояса до колѣнъ препоясанъ пурпурною тканью (л. 72).—Между установившимися Византійскими типами встрѣчаются и раннія, какъ остатокъ древняго стиля. Напримѣръ: Моисей вмѣстѣ съ Аарономъ: оба старческіе типы (л. 98 об.), и Моисей, извлекающій жезломъ изъ скалы воду, или пе-

реходящій черезъ Чермное море — юная безбородая фигура катакомбнаго стиля (л. 76, л. 148 об.). Двоякій типъ Пророка Давида, какъ царя, съ бородою, въ царской пурцуровой мантін сверхъ б'елой туники и въ низенькой коронь (л. 12), или въ пурпуровой далматикъ, подпоясанной золотомъ (л. 55 об.), и какъ юнаго, безбородаго пастуха и псалмопънца (л. 24. л. 147 об.), -- объясняется двоякимъ характеромъ этого лица; но во всякомъ случать последній типъ есть очевидное воспроизведеніе древнейшаго образца въ античномъ стилъ. Въ символическихъ фигурахъ и олицетвореньяхъ очевидно вліяніе раннихъ источниковъ христіанскаго искусства. Напримъръ: въ восхождения Пророка Или на небо-внизу, какъ въ упомянутомъ выше наго старца, въ синей шапкъ съ ушами; изъ устъ льется ръка (л. 41 об.). Какъ на Равеннской мозаикъ въ Баптистеріи, V в., въ Крещеніи одицетворена ръка тоже въ видъ старца; такъ и на миніатюръ Лобковской Псалтыри (л. 117) при Пс. 113, 5: «что ти есть море, яко нобыто еси, и тебе Іордане, яко возвратился еси вспять» — изображенъ Спаситель почти по шею въ водъ, ниже на сторонъ отвернулась обнаженная фигура старца -- это Іордань, а въ самомъ низу стоятъ два бронзовыя идола зеленоватаго цвъта. Какъ въ Вънской рукописи Діоскорида VI в. море изображено въ минослогическомъ образъ Амфитриты; такъ и въ Лобковской Псалтыри при Пс. 88, 10: «ты владычествуещи державою морскою, возмущеніе же волнъ его ты укрощаещи» — изображенъ Христосъ въ ладыт съ учениками во время бури, а внизу женщина, съ распростертыми руками: это море, какъ значится въ надписи: δάλασσα; на сторонт же стоитъ въ водт по щиколки безбородый юноша, въ правой рукт держитъ трубу на плечт, а лтвою закрываетъ роть: это оптерз, какъ значится въ подписи: ò άνεμος. Обт фигуры въ розовомъ одтяніи и въ такихъ же шапочкахъ (л. 88). Кромт того, еще нъсколько разъ встртчается въ этой рукописи олицетвореніе втровъ и водъ; изъ отвлеченныхъ понятій — олицетвореніе милостыни, въ царскомъ одтяніи (л. 35). Но особенно важно для исторіи искусства олицетвореніе Ада въ античныхъ формахъ, только уже не бога Анда, или Гадеса, а толстаго и мясистаго Силена, обнаженнаго, лысаго старика, съ коротенькою

бородою, какъ (рис. 23) онъ, напр., сидя, съ какимъ-то зверскимъ сластолюбіемъ хватаеть руками одну изъ грышныхъ душъ, изображенныхъ въ видъ обнаженныхъ детскихъ фигурокъ, при Пс. 9, 18: «да возвратятся грешницы во адъ, вси языны забывающіе Бога» (л. 8 об.). Адъ въ видѣ того же античнаго типа упитаннаго Силена, изображенъ въ Сошествін во адъ, которымъ означается въ восточной иконописи воскресеніе



28. Изъ Хлудовской Псалтыри.

Господне (л. 63). Этотъ Сйленъ представленъ поверженнымъ стремглавъ, ногами вверхъ; на его препоясанномъ чревѣ, въ золотомъ ореолѣ, Інсусъ Христосъ правою рукою беретъ Адама, сѣдаго старика, въ бѣломъ одѣянін; позади Евва, молодая румяная женщина, въ красномъ одѣянін. Средневѣковой символъ, въ видѣ баснословнаго звѣря единорога, котораго, по ученію Физіологовъ, или Бестіаріевъ, будто бы укрощаетъ только непорочная дѣва — символъ Богородицы, — изображенъ при Пс. 91, 11: «вознесется яко единорога рогъ мой»: сидитъ дѣвица въ синемъ одѣянін,

съ распущенными волосами; къ ней подобжалъ единорогъ и сталъ ей одною лапою на колъни (л. 93 об.). — Указавши на слъды древнихъ источниковъ Лобковской рукописи, теперь следуетъ упомянуть, что миніатюры ея, за немногими измъненіями, одной редакціи съ миніатюрами греческой же Псалтыри, въ Барберинской библіотек въ Римъ, ІХ-X в. 1). Въ объихъ рукописяхъ тъже изображенья Патріарха Никифора и иконоборцевь: что указываеть на общее ихъ происхождение въ следствие побъды православія надъ иконоборствомъ; ть же изображенія погребенія Христа, котораго спеденутымъ несутъ въ дверь гроба Іосифъ и Никодимъ (л. 87); тоть же Адъ въ видь Силена, тоть же Ап. Петръ съ пътухомъ, приводящимъ его въ ужасъ своимъ пѣніемъ (л. 38 об.); тѣже дьяволы, уловляющіе грышниковь тенетами (л. 140); тыже лукавые люди съ песьими головами (л. 19 об.), окружившіе Христа, при Пс. 21, 17: «обыдоша мя, яко пси мнози»; тъже Антиподы (л. 103), и многія другія подробности, свидътельствующія объ общемъ происхожденіи объихъ рукописей. — Наконецъ, для скръпленія русскаго иконописнаго преданія указаніемъ на древнъйшій источникъ, заслуживаеть вниманія замьчательное сходство миніатюръ въ Русскихъ Псалтыряхъ отъ XV до XVII в., съ обоими этими греческими памятниками; какъ это можно видъть изъ сличенія миніатюръ въ Углицкой Псалтыри 1485 г. (въ Петербургской публичной библіотекъ, № 210) и въ Годуновской 1600 г. (въ Академич. библ. въ Тронцкой Лаврѣ) съ следующими миніатюрами Лобковской рукописи: упомянутое изображеніе Христа между лукавыми съ песьими головами (л. 19); грешники съ рогами (л. 74); при Пс. 72, 9: «языкъ ихъ преиде по земли» — грѣшники съ длинными, почти до земли, языками и въ маскахъ; олицетворение ръкъ въ видъ двухъ человьческихъ фигуръ, отъ которыхъ идутъ потоки (л. 75 об.); солнце въ видъ античнаго божества на колеспицъ (48 об.); икона Знаменія Богородицы въ медальонт на горт, при Пс. 67, 16 «гора Божія, гора тучная» (л. 64). Это сличеніе съ позднъйшими русскими миніатюрами, свидътельствующее объ историческомъ преемствъ русскаго иконописнаго преданія, можно бы расплодить множествомъ примъровъ; но въ заключеніе приведу еще одинъ, касающійся очень важнаго въ исторіи нашей иконописи перевода: это символическое изображение Тайной Вечери подъ видомъ Таинства Евхаристін, совершаемаго самимъ Христомъ. Такъ изображается этотъ сюжеть въ древнихъ Кіевскихъ мозанкахъ XI и XII в.; такъ же въ Углицкой Псалтыри 1485 г., какъ и въ позднейшей русской иконописи. Лобков-

<sup>1)</sup> По указаніямъ членовъ Общества Древне-Русскаго Искусства, гг. Севастьянова и Виноградскаго.

ская Псалтырь одною изъ своихъ миніатюръ (л. 115) свидітельствуетъ намъ, что этотъ переводъ ведеть свое начало отъ IX в., а можетъ быть и ранье, отъ древнійшаго источника, изъ котораго этотъ переводъ быль заимствованъ въ греческую Псалтырь IX в.

11) Псалтырь, въ Императорской библіотек въ Париж в, IX—X в. съ изображеньями ветхозав тными, и преимущественно изъ дъяній Царя

Лавида. Миніатюры особенно замѣчательны по изяществу ранняго стиля и по символикъ и олицетвореньямъ. Ночь представляется въ видъ Діаны; Мелодія, облокотившаяся на плечо юнаго Давида, играющаго на гусляхъ — прекрасная девица въ видъ античной музы; Чермное море въ видъ обнаженной Амфитриты съ весломъ на плечъ. Олицетворенія эти такъ сильно распро-странены, что иногда занимають въ миніатюрѣ больше мѣста, нежели лица историческія, означая то принадлежности ландшафта, въ олицетвореніи горы, пустыни и т. п., то расположение духа, напр. въ олицетвореніи молитвы,



QSPS ASSULTS.

раскаянія, то вообще отвлеченныя понятія и идеи, напр. въ олицетвореніи силы, премудрости, пророчества. Для приміра укажу на слідующія миніатюры: Давидъ, прекрасная юношеская фигура съ благороднымъ, идеально настроеннымъ выраженіемъ лица, играетъ на арфі. Онъ сидитъ. Одіть въ білое короткое одіяніе (penula) и въ пурпуровой хламиді. На ногахъ сапоги. Рядомъ съ нимъ, граціозно опершись на его плечо, сидитъ красивая женщина съ обнаженными руками и грудью. Это, какъ гласитъ греческая надпись — Мелодія. Другая, столько жъ красивая женская фигура, выглядываетъ изъ-за памятника, но безъ надписи, віроятно, Поэзія. Кругомъ стадо овецъ и козъ. Въ ногахъ у Давида сидитъ черная собака на заднихъ лапахъ. Внизу прислонившись сидитъ въ довольно наивномъ положеніи мужская фигура, едва прикрытая зеленымъ оділніемъ, съ вітвію въ рукі. По надписи — это Гора Виелеемъ. — Еще миніатюра: юный Давидъ, въ такомъ же костюмі, съ палицею въ рукахъ стремительно поражаетъ дитакомъ же костюмі, съ палицею въ рукахъ стремительно поражаеть ди-

кихъ звърей. Ему помогаеть античная женская фигура, по надписи — это Сила. Другая фигура, высовываясь изъ расщелины скалы, движеніемъ руки выражаеть изумленіе, въроятно, божество Горы. Въ лобковской миніатюрь, снимокь съ которой приложень въ следующей главь, - сюжеты объихъ парижскихъ миніатюръ, соединены въ одной картинъ, и олицетворенія опушены. —Еще примъръ: миніатюра въ два ряда: въ верхнемъ посреди-Монсей, изящно драпированная юношеская фигура — выводить Израндытянъ изъ земли Египетской, означенной зданіями на задяемъ планъ. Надъ зданіями парить въ воздухѣ, только по поясь намѣченная синею краскою, Діана — съ развивающимся вокругь головы покрываломъ. Это по надписи — Ночо, потому, что бъгство совершается ночью. Подъ этою богинею на земль сидить женская фигура, обращающаяся къ небу: по надписи — Пистыня, потому что Израндытяне бытуть въ пустыню, Въ нижнемъ ряду Фараонъ съ войскомъ тонуть въ моръ. Энергическая фигура, воспоминание древняго Тритона, стремительно хватаеть Фараона за волосы: это по надписи — Бездна. Внизу одицетвореніе Чермнаго моря въ вид'є обнаженной Амфитриты съ весломъ на плечь. — Еще: Пророкъ Исаія молится, стоя между двухъ фигуръ: одна женская въ виде Діаны — это Ночь, другая маленькій мальчикъ съ факеломъ — это звізда Денница. Давидъ, съ бородою, въ царскомъ одъяніи стоить тоже между двухъ фигуръ: объ — красивыя женщины: это Премудрость и Пророчество. Объ эти миніатюры см. въ приложенныхъ здъсь снимкахъ. Нъкоторыя олицетворенія въ сіяніи, каковы: Молитва, Премудрость, Пророчество, Ночь; другія безъ сіянія, напримъръ: Море, Пустыня, Бездна. — Для исторіи этой рукописи необходимо замѣтить, что миніатюры ея повторяются въ другихъ современныхъ рукописяхъ, какъ напр. Исаія съ Ночью и Зарею въ Ватиканскомъ кодексъ Пророка Исаія ІХ—Х в. (рис. 25). Олицетворенія Моря и Пустыни встрівчаются въ позднейшихъ русскихъ рукописяхъ Апокалипсиса; что же касается до Премудрости, стоящей по одну сторону царя Давида, то этотъ сюжеть въ нашей иконописи получиль особенное развитіе въ самостоятельной иконъ, извъстной подъ именемъ Софін - Премудрости.

12) Косма Индикопловъ, по рукописямъ Ватиканской X в. и Лаврентіанской, во Флоренціи, стольтіемъ поздне. Миніатюры идуть отъ одного древнейшаго источника, что явствуеть столько же изъ античной красоты многихъ фигуръ, напр. Адама и Еввы, Авеля, сколько и изъ остатковъ ранней символики. Такъ въ Ватиканской рукописи, восхожденіе Иліи Пророка на небо, съ олицетвореніемъ Іордана, изображено согласно съ вышеупомянутымъ рельефомъ Луврскаго саркофага. Въ рукописи Лаврентіанской замечательно олицетвореніе Смерти, въ миніатюрё следующаго содер-

жанія: стоить Енохъ, молодая фигура, съ короткими черными волосами и короткою черною бородою. Около, на синей каменной скамь сидить зеленоватая фигура, вся въ одинъ цвътъ свътло-тънью писанная, будто бронзовая статуя; она обнажена, только препоясана темнозеленою драпировкою. Это Смерть, какъ значится въ греческой подписи; она отвратила свое лицо отъ Еноха и протягиваетъ правую руку въ противоположную отъ пего сторону. Для русскаго иконописнаго преданія Лаврентіанская рукопись имъетъ особенное значеніе потому, что, содержа въ себъ явные слъды древне-христіанскаго искусства, предлагаетъ нъсколько переводовъ, усвоенныхъ русскими миніатюрами рукописнаго Иидикоплова 1542 г., въ Макарьевской Четіи-

Минеи, и въ Синод. библ. Такъ напримъръ, въ Лаврентіанской рукописи въ томъ же самомъ видъ писаны, только несравненно изящиће: Ааронг, съ кадиломъизображенъ дважды, въ профиль и съ лица, въ јерейскомъ облаченій, съ логіономъ на груди, украшеннымъ драгоцънными камиями (л. 130). Солнце — въ красномъ кругу, красная же фигура по грудь, на головѣ корона; внизъ отъ круга идутъ красные же лучи (л. 189). Изображеніе трехъ міровъ: Небеснаго, Земнаго, Подземнаго (ουράνια, єтіγέια, καταγθόνια (1. 228 οб.) превосходныйшій оригиналь уже испорченной русской копіи въ нашей рукописи 1542 г.



25. Meniarupa no Rapanck Reastupa W-Xanka,

13) Миніатюры рукописей изъ монастырей Авонской Горы, въ фотографическихъ снимкахъ г. Севастьянова, въ Московскомъ Публичномъ Музеѣ, и въ Петербургѣ въ Христіанскомъ Музеѣ при Академіи художествъ. Замѣчательнѣйшія изъ нихъ по древности и изяществу: Псалтырь ІХ—Х в. изъ монастыря Пандократора (№ 20), Евангеліе изъ Иверскаго монастыря Х—ХІ в. (№ 57), Житія Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о Рождествѣ Христовѣ, ХІ в., изъ монастыря Есфигмена (№ 77), Библія изъ монастыря Ватопеда (№ 1), хотя уже и ХІІ в., но рисунки сняты, очевидно, съ древнѣйшихъ оригиналовъ, и мн. друг. Объ этихъ рукописяхъ

булуть особыя изследованія въ изданіяхъ Общества Древне-Русскаго Искусства. Здёсь же слёдуеть замётить только, что всё онё отличаются тёмъ же свойствомъ, какъ и разсмотрънныя выше рукописи, и столько же важны, какъ въ отношени античнаго изящества и символики, такъ и по типамъ и сюжетамъ, представляющимъ образцы для русской иконописи. Для примъра укажу только на двъ изъ этихъ рукописей, на Псалтирь XI-X в. и на Житія Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина XI в. Псалтырь Пантократора, отличаясь своею редакціею отъ Лобковской и Барберинской, представляеть впрочемъ накоторыя миніатюры очевидно одного, общаго съ ними происхожденія, и сверхъ того, въ болье изящномъ видь, ближайшемъ къ раннему оригиналу, отъ котораго пошли рисунки рукописныхъ Псалтырей. Такъ въ Псалтыри Пандократора на поляхъ, при Пс. 37 и 38, гд товорится о раскаяній в смиренцой преданности, изображенъ Апостоль Петръ, въ ужасъ спасающійся отъ краснаго пітуха, который, будто обличая его, надменно кричить ему въ следъ. Сцена въ высшей степени драматическая и наивная, и темъ более, что обе эти фигуры, за недостаткомъ перспективы и правильныхъ разм'тровъ, кажутся одинаковой величины; и потому темъ сильнее поражаеть ужасомъ гордая птица глубоко потрясеннаго раскаяніемъ, котораго мелкая фигура вызываеть столько же состраданіе, сколько и невольную улыбку. Псалтыри Лобкова и Барберини предлагають слабыя копін этого же самаго сюжета. Въ рукописи XI в. монастыря Есфигмена нъкоторыя миніатюры, по общему впечатльнію, приближаются къ взящному стилю античной живописи Геркуланума и Помпен, особенно въ тъхъ рисункахъ, гдъ изображены языческіе храмы въ два и три яруса съ рядами идоловъ, которые, будто бронзовые или золотые, выступаютъ рельефно на темномъ или черномъ фонъ. Яркость и свъжесть колорита придаетъ изящнымъ фигурамъ необыкновенную жизненность, напр. въ изображеніяхъ Рождества Христова и Б'єгства въ Египеть. Типъ Богоматери зам'єчательно прекрасенъ: въ немъ столько же природы, сколько и идеальности.

14) Менологій царя Василія Македопянина, 989—1025 г., въ Ватиканской библіотек (съ Сентября по Февраль), и продолженіе его (Февраль
и Мартъ), по рукописи Синодальной библ. въ Москв XI в. Памятникъ
этотъ, упоминаемый въ предисловій къ русскимъ подлинникамъ, заслуживаетъ особеннаго обстоятельнаго изследованія, какъ одинъ изъ ближайшихъ
источниковъ русскаго иконописнаго преданія. Здёсь же ограничимся немногими замечаніями. Въ отношеній художественномъ, эти рукописи представляютъ неровность смещаннаго стиля, въ которомъ неуклюжесть фигуръ,
сочиненныхъ въ XI в., беретъ уже перевёсъ надъ слабеющими воспоминаніями объ изяществе раннихъ временъ. Праздники, вообще сюжеты, обра-

ботанные искусствомъ древныйшимъ, писаны, по преданию, съ древнихъ оригиналовъ, лучше, нежели истязанія мучениковъ, вошедшія въ живопись и распространившіяся какъ разъ во время составленія этихъ рукописей, въ которыхъ они и занимають большую часть миніатюръ. Относительно иконописныхъ сюжетовъ, вообще сходныхъ съ русскимъ иконописнымъ преданіемъ, я обращу здісь вниманіе только на отклоненіе этого послідняго отъ древняго Менологія. Такъ, подъ 14 Сентября, въ этомъ древнемъ памятникъ, изображено на миніатюръ Воздвиженіе Креста не внутри храма, а снаружи на возвышенномъ крыльцъ, сдъланномъ на манеръ древнъйшихъ церковных канедръ или амвоновъ, какіе можно видъть въ раннихъ базиликахъ Италіи, какъ напр. въ базиликъ Св. Лаврентія въ Римъ. Этоть амвонъ примыкаетъ къ округленной стънъ храма. На верху амвона стоитъ Святитель съ крестомъ, который уже не имбетъ вида древа распятія: это въ родъ креста запрестольнаго, сдъланнаго изъ тонкой полосы съ двумя поперечниками, такъ что это крестъ шестиконечный. По сторонамъ Святителя на верху амвона по служителю, ниже на ступеняхъ, съ объихъ сторонъ, еще по фигуръ. Въ русскомъ подлинникъ этогъ праздникъ описывается такъ: «Церковь стоить о единомъ версь осмь комаръ. Святитель Сильвестръ, аки Власій, середи церкви кресть подняль на главу. Діаконъ младъ, другой средній, брадою аки Косма, подъ руки держать Святителя, а стоять на амвонъ. По правую руку за амвономъ на престолъ Царь Константинъ и Царица Елена, а по другую сторону епископы и попы и діаконы, а подъ амвономъ князи и бояре, стары и русы, и средніе, и младые, въ шубахъ. Палата по сторонамъ — празелень, другая — баканъ насвътло. Столпъ; на столпъ человъкъ, киноваренъ весь самъ, въ рукъ держитъ кубецъ, а въ другой саблю». — Противоръчіе между нашимъ преданіемъ и древнимъ его источникомъ сглаживается следующимъ замечаніемъ въ Подлиннике позднъйшемъ, исправленномъ въ школъ Ушаковской: «Мнится быти: Воздвиженіе Честнаго Креста Господня прежде было не въ церкви, какъ то повъствуетъ въ Минеи-Четьи Макарій: Патріархъ тъсноты ради народа ста на высокомъ мъсть и показа кресть Господень всему народу, его же желаху ведети». — Подъ 22 Октября Семь Отрокова, спавшихъ въ Ефесе, въ Менологін Х-ХІ в. изображены спящими въ пещерь: всь они, прижавшись другъ къ другу туловищами, и склонившись головами въ разныя стороны, составляють вмёстё одну изящную группу. Напротивь того, въ русскомъ подленникъ они изображаются уже проснувшимися: «Царь Өеодосій, пришедъ въ пещеру къ нимъ, и падъ поклонися предъ ними на колъну и зритъ на нихъ; отроцы же предъ нимъ стоять» и проч. — Подъ 8-мъ ноября, Соборъ Архистратига Михаила, по русскому подлиннику: «и прочихъ без-

плотныхъ силъ: Архангелъ младъ, кудреваты власы, за уши курчеваты»; между ними Архангелъ Гавріпль, а также и херувимы. Въ Менологіи же. на основаніи Апокалипсиса (гл. 12, ст. 7—11) взять моменть низверженія сатаны и слугь его Архангеломъ Михаиломъ, который потому стоить съ лабаромъ въ рукъ надъ бездною, гдъ низвержены уже два діавола, другіе два незвергаются съ горъ по объ стороны. — Подъ 25 Декабря въ Менологін пом'ыцены, какъ зам'ычено выше, дв'ь отд'ыльныя миніатюры: на одной Рождество Інсуса Христа, на другой Поклоненіе волхвов, тогда какъ у насъ оба эти событія соединяются на одной иконь; на третьей миніатюрь, тоже подъ 25 Дек., въ Менологіи изображенъ спящій Іосифъ, которому является Ангель; за тымъ, подъ 26 Декабря, *Билство вз Египета*; тогда какъ по нашимъ подлинникамъ, подъ этимъ числомъ, описывается многодичная икона Соборъ Богородицы, съ водхвами, съ Іоанномъ Дамаскинымъ, Евфиміемъ Великимъ и пр. — Кромѣ священныхъ типовъ для живописи, Менологій предлагаегъ много данныхъ для исторіи древне-христіанскаго искусства вообще. Напримъръ: храмы иногда изображаются сходно съ Цареградскимъ Софійскимъ и съ другими древнѣйшими, что важно для исторіи архитектуры. Іоаннъ Предтеча, подъ 7 Января, пишется съ большимъ четвероконечнымъ крестомъ; тоже четвероконечный крестъ, съ привъсками въ родъ бахромы, крестъ запрестольный, пишется въ крестномъ ходу (подъ 26 Января). Царица Өеодосія держить въ рукахъ медальовъ съ груднымъ изображеніемъ юнаго Христа, безъ бороды (подъ 11 Февраля), которое сходствуеть съ встречающимся въ Лобковской Псалтыри и въ другихъ древнъйшихъ памятникахъ.

Этими краткими указаніями мы заключимъ обозрѣніе рукописей, не потому, чтобы исчерпали богатое содержаніе этого общирнаго предмета, но потому, что въ предложенномъ перечнѣ достаточно уясняется важность миніатюры въ исторіи иконописнаго преданія и послѣдовательное развитіе иконописныхъ сюжетовъ. Многія изъ рукописей, отъ XI в. и позднѣе, здѣсь не упомянутыя, напримѣръ, изъ находящихся въ Синодальной библіотекѣ въ Москвѣ и въ монастыряхъ Авонскихъ, предлагають въ своихъ миніатюрахъ замѣчательныя воспроизведенія живописи раннихъ временъ и позднѣйшее развитіе иконописныхъ сюжетовъ; но общій характеръ этихъ памятниковъ тотъ же, что объясненъ въ предложенномъ перечнѣ. Въ заключеніе надобно упомянуть о миніатюрахъ въ русскихъ рукописяхъ XI в., служащихъ звеномъ въ исторіи перехода Византійскаго искусства на Русь, именно въ Остромировомъ Евангеліи 1056—1057 г. и въ Изборникѣ Святославовомъ 1073 г., въ которомъ современные портреты Великаго Князя и его семейства свидѣтельствуютъ намъ, что вмѣстѣ съ иконописью въ эту раннюю эпоху пере-

шолъ къ намъ и обычай, господствовавшій тогда въ Византійскомъ искусствь, писать портреты царей и другихъ знаменитостей, какъ напр. изображеніе Никифора Вотоніата въ рукописи Іоанна Златоуста 1080 г., въ Императорской библіотекь въ Парижь 1).

V. Диптихи, переплеты, или оклады и складии. Этотъ общирный предметь, обнимающій исторію иконописнаго преданія всёхъ трехъ періодовъ, отъ древнъйшей эпохи языческой и до позднъйшихъ временъ, требуетъ особеннаго обстоятельнаго изследованія. Здёсь же только будеть показано его значеніе и важность. Диптихи (δίπτυγά) были переведены порусски складнями. Въ древности они были дъланы изъ слоновой кости, металла, дерева, изъ пергамена. Это складныя дощечки, соответствовавшія нынешнимъ карманнымъ записнымъ книжкамъ, или бумажникамъ. Внутреннія стороны дощечекъ назначались для писанія, а наружныя были украшаемы рельефами и рисунками. Они привъшивались на руку или къ поясу, и, будучи изящной работы, служили немаловажнымъ украшеніемъ въ костюмъ. Составляли обычный предметь поздравительных подарковь; консулы и другія власти дарили ими народъ на циркахъ, въ ознаменование своего вступления въ должность. Это были диптихи консульские. При переходъ рукописи отъ древнъйшей формы свитка къ позднъйшему виду книги, диптихи составляютъ посредствующее звено, послуживъ образцомъ для книги, и давши своими двумя сторонами первыя дощечки для переплета; потому большая часть древнихъ диптиховъ сохранились, какъ доски позднъйшихъ переплетовъ. Наши книжные оклады съ рельефами и особенно оклады Евангелій суть не что иное, какъ безсознательное, основанное на древнемъ преданіи, воспроизведенье рельефовъ диптиха, который уже въ очень раннія времена сділался предметомъ церковной утвари; потому что диптихи употреблялись въ церковной службь для поминанія лиць, имена которыхь вь нихь записывались: это диптихи церковные, преданіе о которыхъ досель сохранилось у насъ въ синодикахъ и поминальныхъ книжкахъ, или поминаньяхъ. Наконецъ русскіе металлическіе, деревянные и каменные складни по самой форм' в своей родственны диптихамъ, только съ рельефами не на вибшней, а на внутренней сторонь дощечекъ.

Рельефы диптиховъ, въ стилъ древне-христіанскихъ саркофаговъ, безъ



<sup>1)</sup> Кром'в описанія самых в библіотекть, о миніатюрах в смотр. Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art, т. 5. — Waagen, Kunstwerke und Künstler in England und Paris. 1839.— Annibalis tit. S. Clementis presbyteri card. Albani, Menologium Graecorum. Urbini. 1727. — Изданія снижков съ рукописей Московской Синодальной библіотеки, предпринятыя Московским Публичным Музеемъ. — Журналъ г. Прохорова: Христіанскія Древности. — Для позднівших русских миніатюрь мон Очерки.

соблюденія единства времени, м'єста и д'єйствія, состоящіе изъ сюжетовъ, безъ перспективы, нагроможденныхъ другъ на друга, служили образцомъ для распред'єленія рисунка въ многоличныхъ миніатюрахъ среднихъ в'єковъ, а равно и въ нашей иконописи до поздн'єйшаго времени, что можно вид'єть изъ выше приведеннаго снимка Рождества Господня съ Ватиканскаго диптиха ІХ — Х в.

Диптихи и книжные оклады предлагаютъ важныя дополненія для исторіи иконописнаго преданія въ отношеніи символики, образованія типовъ и вообще развитія сюжетовъ, какъ это можно вид'єть изъ сл'єдующаго краткаго перечня изображеній на этихъ памятникахъ.

- 1) Консуль сидить на престоль, по сторонамь котораго стоять Римъ и Константинополь, олицетворенные въ видь двухъ женщинъ въ шлемахъ. Въ Импер. библ. въ Парижъ.
- 2) Стоящій Ангель, съ жезломь въ одной рукт и съ державою въ другой; вверху дощечки греческая надпись, свидътельствующая о византійскомъ происхожденіи одного изъ самыхъ раннихъ изображеній этого предмета, V в., а можеть быть даже IV в., въ эпоху перехода античныхъ геніевъ въ типъ Ангела. Въ Британскомъ музеть.
- 3) Окладъ Евангелія изъ слоновой кости въ разницѣ Миланскаго собора, VI в. На одной сторонъ, приложенной здъсь въ снимкъ (рис. 26): въ серединъ · Агнецъ, съ головою въ сіяніи. Вверху Рождество Господне. Налъво отъ зрителя: Благовъщение на источникъ. Три волхва, идущие по указанию звъзды. Крещеніе, безъ олицетворенія Іордана и еще безъ Ангеловъ; голубь летить головою внизъ. Направо: Ангелъ ведетъ мироносицу къ гробу Господню, изображенному въ древнейшей форме, принятой въ саркофагахъ для изобра-поучаеть въ синагогъ). Въъздъ въ Іерусалимъ. Внизу избіеніе младенцевъ. По угламъ символы и лики Евангелистовъ Матеея и Луки. — На другой сторонь: въ серединь четвероконечный кресть. Вверху-волхвы приносять дары младенцу Христу, находящемуся на кольняхъ Богородицы, которая сидить на престоль: Іосифа ньть. Нальво: Христось исцыляеть слыпаго и хромаго. Исцыяеть разслабленнаго, который несеть уже свой одръ. Воскрешаеть Лазаря: рисунокъ, во всемъ согласный съ барельефами саркофаговъ. Направо: Спаситель между Апостолами Петромъ и Павломъ. Тайная Вечеря съ «возлежащими» по древнему обычаю. Прелюбодъйная жена передъ Спасителемъ. Внизу: Христосъ претворяетъ воду въ вино на бракъ въ Кан' Галилейской, согласно съ барельефами саркофага. Типъ Христа юный, первыхъ въковъ христіанства. По угламъ символы и лики Евангелистовъ Марка и Іоанна. — Надобно зам'тить, что вст четыре Евангелиста еще не

опредълены своими отличительными типами. Всѣ съ длинными волосами и короткими бородами.

4) Богородица сидить на престоль съ Христомъ Младенцемъ, котораго она держить между кольнями такъ, что объ головы, и Ея и Его, находятся на одной отвъсной линіи. Богородица красивая, полная женщина. Христосъ въ львой рукъ держить свернутый свитокъ, а правою благословляетъ. Позади трона по бокамъ стоятъ по Ангелу: красивыя, полныя фигуры; волосы

перевязаны тороками. Вверху Солнце и Луна въ античныхъ образахъ Аполлона и Діаны. Вѣроятно, VI в., въ Берлинскомъ Музеѣ.

5) Металлическій позолоченный рельефъ, вѣроятно, съ оклада книги, ІХ в., въ Луврскомъ Музев, съ греческими надписями. Превосходное изображение посъщения гроба Господня Муроносицами. Двѣ женскія фигуры, въ античной драпировкѣ, но безъ сосудовъ съ муромъ, подходять къ гробу, который въ видъ узкой дверипримыкаеть къ пещеръ. У этого отверстія, означагробъ, сидитъ ющаго Ангель и показываетъ



26. AHNTHXZ CZ OKASAS 66SHF6AİA. VI BIDAR. BID PRINKIED MELARCKATO COBOPA.

имъ внутрь гроба, гдѣ остался только повитый лентіемъ саванъ, будто пеленки съ свивальникомъ, но такъ что пелены не тронуты и свиты лентіемъ, однако замѣтно, что онѣ пусты: самого Христа уже тамъ нѣтъ. Дальнѣйшее развитіе этого сюжета увидимъ на металлическихъ церковныхъ вратахъ XI в.

6) Диптихъ Тутила, въ Сан-Гальскомъ монастырѣ, конца IX в. Въ серединѣ Спаситель, юная безбородая фигура, возсѣдаетъ въ глоріи, внизу и вверху которой по два символа Евангелистовъ; по сторонамъ по шестикрылому серафиму. Вверху солнце и луна въ видѣ античныхъ божествъ съ факелами; внизу море и земля: море въ видѣ полуобнаженнаго старца, съ урною, изъ которой льется вода; земля—въ видѣ полуобнаженной женщины, грудь которой сосетъ ребенокъ; въ рукѣ у ней рогъ изобилія. Обѣ фигуры сидятъ. По угламъ дощечки Евангелисты. Работа отличается изяществомъ еще лучшаго стиля раннихъ временъ.

- 7) Диптихъ Сполетской герцогини Агильтруды, принесенный ею въ даръ монастырю Рамбонскому въ 880 г., нынѣ въ Ватиканскомъ Музеѣ. Отличается отъ Тутилова диптиха варварскою грубостью работы, но замѣчателенъ по сюжету, предлагая одно изъ самыхъ раннихъ, дошедшихъ до насъ изображеній распятія въ рельефѣ. Христосъ распять на четвероконечномъ крестѣ, съ бородою и длинными волосами; глаза открыты; обнаженъ, только препоясанъ до колѣнъ; руки вытянуты, голова держится прямо. По сторонамъ Богородица и безбородый Іоаннъ Богословъ. Вверху солнце и луна, олицетворенныя въ человѣческихъ фигурахъ, съ факелами. Самая интересная подробность въ этомъ диптихѣ та, что подъ крестомъ изображена Римская волчица, которую сосутъ Ромулъ и Ремъ.
- 8) Распятіе, окруженное разными соотв'єтствующими предмету сюжетами, тоже на четвероконечномъ крест'є, водруженномъ на извивающемся зміи. Ран'є X в. въ Ганна.

Само собою разумѣется, что всѣ древнѣйшія распятія, и на западѣ до XII в., съ четырьмя гвоздями, какъ принято у насъ.

9) Древнъйшій окладъ греческой работы въ Россіи, XII в., украшаеть Мстиславово Евангеліе 1125 — 1132 г. <sup>1</sup>).

VI. Священные сосуды и другая церковная утварь. И въ этомъ отдель, еще болье общирномъ, следуеть ограничиться только общими замечаніями, и, для примера, указаніемъ на некоторые изъ древнейшихъ памятниковъ. Мелкая церковная утварь, такъ же какъ диптихи и миніатюры въ рукописяхъ, по удобству перенесенія, способствовала распространенію иконописнаго преданія и художественнаго стиля. Какъ рельефы диптиховъ и другихъ изваянныхъ произведеній могли поддерживать въ нашей иконописи рельефный стиль въ расположеніи рисунка; такъ Византійская эмалевая работа, разделяющая колера золотымъ ободкомъ рисунка — соответствуеть



<sup>1)</sup> Спеціальное сочиненіе о диптихахъ: Gori, Thesaurus veterum diptychorum consularium et ecclesiasticorum. Florentiae. 1759. — Описаніе слѣпковъ съ диптихомъ въ Арунделевомъ собраніи, изданное Дидрономъ: Société d'Arundel. Prospectus. Paris.—На русскомъ языкѣ: объ одномъ древнемъ диптихѣ, статья гр. Уварова въ 1-мъ выпускѣ Древностей Московскаго Археологич. Общества.—Филимонова объ окладѣ Мстиславова Евангелія въ Чтеніяхъ Общества Исторіи и Древн. Рос.

золотымъ бликамъ, которыми въ иконописи отдёляются складки платья и другія подробности; и вообще религіозное уваженіе, оказываемое церковной утвари, воспитывало вкусъ и самый глазъ въ стиле ея работы.

Перечень ограничивается только немногими изъ древнъйшихъ памятникахъ.

- 1) Лампы, въ катакомбахъ, съ рельсфными символическими изображеніями Добраго Пастыря, одной или двухъ рыбъ, монограммы Іисуса Христа и т. п.
- 2) Стеклянные сосуды, въ катакомбахъ, употреблявшеся для сохраненія крови мучениковъ и для вина во время трапезы; особенно последніе съ рисованными и позолоченными изображеньями священныхъ сюжетовъ. Напримеръ, на дне чаши въ самой середине въ медальоне изображеніе юнаго безбородаго Христа; а кругомъ стоящіе ногами на ободке медальона 12 Апостоловъ. Вообще сюжеты на этихъ памятникахъ соответствуютъ живописи на стенахъ катакомбъ, въ символическомъ представленіи Авраама и Исаака, Моисея, Іоны и другихъ ветхозаветныхъ сюжетовъ. Изображеніе Христа въ типе Добраго Пастыря господствуетъ. Изъ святыхъ чаще другихъ встречаются изображенія Петра и Павла, но еще не установившія въ опредёленные типы: то оба молодые, безбородые по сторонамъ молящейся Агнесы или Богородицы, то съ одинаковыми бородами; иногда Петръ съ круглою не большою бородою, а Павель лысый и съ длинной раздвоенною бородою.
- 3) Цилиндрическій сосудз, изъ слоновой кости, первыхъ вѣковъ христіанства, въ Берлинскомъ музеѣ, украшенный превосходными рельефными изображеньями: съ одной стороны юнаго Христа, съ другой, противоположной въ соотвѣтствіе Христу жертвоприношенія Исаака, съ Ангеломъ около, въ видѣ античнаго генія: изображеніе, важное для исторіи ангеловъ въ христіанскомъ искусствѣ. Пространство между Христомъ и жертвоприношеніемъ Исаака наполнено Апостолами.
- 4) Металлическіе кресты. Между ними по изяществу и древности занимаєть одно изъ первыхъ мѣстъ крестъ Галлы Плацидіи, 425 г., который въ послѣдствіи, можетъ быть, реставрированный, былъ подаренъ Лонгобардскимъ королемъ Дезидеріемъ его дочери Ансбергѣ, абатиссѣ монастыря Св. Юліи въ Брешіи. И доселѣ въ Брешіи, въ Публичной библіотекѣ Квириніанѣ. Согласно древнему обычаю, этотъ крестъ четвероконечный, и притомъ всѣ четыре конца равной величины, только книзу протянута небольшая рукоятка, чтобъ брать кресъ въ руки для процессій, или вставлять въ отверстіе (какъ крестъ запрестольный). По серебру позолоченный; украшенъ драгоцѣнными камнями и античными камеями съ миоологическими сюжетами. Съ передней стороны на перекрестіи въ медальонѣ довольно грубое

изваяніе Христа, съ бородою, сидящаго на престоль (въроятно, позднейшее). Но самое лучшее и, можно сказать-безценное украшение этого креста составляеть стеклянный медальонь, вставленный на передней же части у самой рукоятки, съ изображеньями вы золоть и серебрь трехъ фигуръ почти по поясъ: это Галла Плацидія, Гонорія и Валентиніанъ III, портреты, оживденные необыкновенною натуральностью и запечатлённые индивидуальностью характеровъ; работа тщательная и съ большимъ вкусомъ; техника не оставляеть ничего лучшаго желать, какъ въ одбяніяхъ, такъ и въ лицахъ. Это зам'тательное произведенье д'талъ н'ткоторый Грекъ Вуннерій, л'тпщикъ или гончаръ, какъ свидетельствуетъ поднись вверху этихъ портретовъ на самомъ медальонъ: Воиччери жераци. По одинаковости изображеній этотъ медальонъ состоить въ сродстве съ двумя половинками диптиха, въ соборе въ Монць, на которыхъ такъже изящно изображены портреты Галлы Плацидін, Валентиніана III и Аэція или Бонифація.—Для исторіи креста необходимо упомянуть о кресть Ватиканскомъ, который согласно съ древними мозанками, украшенъ въ верхней оконечности груднымъ изображениемъ Христа, а, сверхъ того — такое же изображение помъщено и внизу, какъ три упомянутые портрета въ кресть Брешіанскомъ. — Наперсные кресты и тыльники были сначала такъ же четвероконечные и безъ изображенія распятія, какъ свидетельствуетъ одинъ изъ самыхъ древнихъ, найденный въ могиле въ римской базиликъ Св. Лаврентія за городскими стынами. Кромъ латинскихъ надписей, на немъ помъщена и греческая: Едиачопух (Емманунлъ).

5) Ковчежеца для реликвій, въ вид' маленькаго саркофага, четверти въ двъ длиною и въ четверть вышиною, изъ слоновой кости, кругомъ украшенный отличными рельефами, V въка. Въ Брешіи, въ Публичной библіотекъ Квириніанъ. Эти рельефы въ исторіи древне-христіанскаго художественнаго преданія важны потому, что отличаются замічательною вітрностью стилю ранней живописи катакомбъ. Тотъ же юный, безбородый типъ Спасптеля; тотъ же обнаженный Іона, покоящійся подъ смоковницею, бросаемый въ пасть кита и извергаемый китомъ; тотъ же обнаженный Даніилъ между двумя львами; тёже молящіяся фигуры съ распростертыми руками и въ тъхъ же широкихъ одъяніяхъ. Добрый Пастырь представленъ стоящимъ въ дверяхъ овчарни. Впрочемъ Страсти Господни получили въ этомъ памятникъ уже большее развитіе, но все же въ стиль древнемъ, безъ намековъ на страданія, въ сценахъ преданія Спасителя Іудою, въ отреченіи Апостола Петра и въ приведени Христа къ Пилату на судъ. По изяществу особенно замечателенъ рельефъ съ изображеньемъ Евангельского чуда о воскресающей дівиці. Христось, стоя возді ведиколічнаго ея одра, подпимаеть ее, взявши ее за правую руку. Позади одра стоять группою женщины,

выражая своими движеньями изумленіе. Од'яніе съ полосами, или источниками. Надъ мелкими рельефами пом'ящено н'асколько бол'я крупныхъ изображеній отд'яльныхъ фигуръ, по грудь, въ медальонахъ, на манеръ саркофаговъ.

6) Для исторіи иконописнаго преданія особенную цену имеють стекдянные и металлическіе пузыри 1), для освященнаго елея, и другая священная утварь, принесенная въ даръ папою Григоріемъ I Великимъ Лонгобардской королевъ Теуделиндъ, конца VI в., и понынъ сохраняющаяся въ ризницъ собора въ Монцъ. Греческія надписи на этой утвари свидътельствують о ея греческомъ происхождении. Для исторіи развитія иконописныхъ сюжетовъ особенно важно обратить внимание на изображенья распятия, составлявшия существенный вопросъ для церковнаго искусства этого времени. На одномъ изъ этихъ пузырей изображено распятіе еще безъ распятаго Христа, а именно: между двумя разбойниками, распятыми на четвероконечныхъ крестахъ, стоить ни къмъ не занятый тоже четвероконечный крестъ, а надъ нимъ, въ небъ между олицетворенными солнцемъ и луною, изображенъ Христосъ, только по грудь, въ сіяніи. Передъ порожнимъ крестомъ по объ сторопы по коленопреклоненной фигурф. Подъ крестомъ гробъ Спасителя, въ видф храма; по одну его сторопу сидить Ангель, по другую - подходять двъ Муроносицы. На другомъ пузыръ, виъсто креста, между распятыми разбойниками, изображень стоящій Спаситель, съ распростертыми руками, какъ молящаяся въ катакомбахъ фигура, образуя такимъ образомъ крестъ посредствомъ членовъ собственнаго тъла. Такъ еще робко дълало свои попытки церковное искусство на этомъ, еще новомъ для него поприщѣ. Впрочемъ, основываясь на Сирійскомъ Евангеліи, мы знаемъ, что изображенья настоящаго распятія въ иконописи уже существовали; потому неудивительно, что рядомъ съ вышеприведенными намеками на распятіе, въ той же священной утвари Теуделинды мы встрѣчаемъ и настоящее распятіе, именно на панагіи съ мощами и на наперсномъ крестъ.

Не имѣя намѣренія излагать исторію церковной утвари, и касаясь этого важнаго предмета постольку, на сколько это нужно, чтобъ опредѣлить его значеніе въ исторіи иконописнаго преданія, мы должны замѣтить, что изъ древнихъ драгоцѣнныхъ издѣлій этого рода, серебряныхъ и золотыхъ съ каменьями, очень мало дошло до нашихъ временъ, по причинѣ грабежей и другихъ невзгодъ и случайностей, которымъ такъ легко они подвергались въ разныя времена. Для насъ русскихъ особенно важно обстоятельное обозрѣніе утвари въ монастыряхъ Авонской Горы, котораго наука еще ожи-

<sup>1)</sup> Нынъ называемыя по старому ампуллы. Прим. ред.

даеть. Точно также досель еще не разработаны исторически богатые матеріалы и по русской церковной утвари, предметь тімь болье трудный для изследованья, что въ немъ оказываются самыя разнообразныя вліянія. Уже съ древнъйшихъ временъ исторія указываеть какъ, на восточное, греческое, такъ и на западное, норманское или немецкое и латинское происхожденіе изділій этого рода. О греческомъ происхожденіи свидітельствуется въ летописномъ известіи, что князь Владиміръ, по крещеніи, отправившись изъ Корсуня въ Кіевъ, взялъ съ собою «сосуды церковныя, иконы на благословенье себъ» и «два мъдныхъ капища». Преданіе о раннемъ вліяніи Норманскомъ сохранилось въ Кіево-Печерскомъ Патерикѣ въ повъствованіи Варяга Шимона, или Симона Преподобному Антонію о томъ, какъ отецъ этого Варяга въ своей Варяжской земль «содыл кресть великь зыо яко десяти лактій, и на немъ изобрази богомужное подобіе Христово, и сему честь творя, возложи пояст о чреслехъ его, имущь пятьдесять гривенъ здата, и опнеца злата на главу его. Егда же изгна ия Якунъ стрій иой (дядя) отъ области моея, азъ взяхъ поясъ съ Інсуса и вѣнецъ съ главы его, и слышахъ гласъ отъ образа, иже обратився ко мнь и рече: никакоже, человьче, вънца сего возложи на главу свою, но неси на уготованное ему мъсто, идъже созиждется церковь Матере моея» и проч. Извѣстно, что по измѣренію этимъ поясомъ была опредълена величина храма Успенія Кіево-Печерскаго монастыря, а вънецъ быль повъщень надъ жертвенникомъ этой церкви. Еще важнее свидетельство о западномъ, римскомъ вліяній на церковную утварь на Руси, въ XII в., въ Житіи Антонія Римлянина, который, будучи родомъ изъ Рима, отгуда же чудеснымъ образомъ доставилъ въ Новгородъ въ бочкъ разную церковную утварь, о чемъ онъ самъ выражается въ Житіи следующими словами: «сія бочка нашей худости, вдана морстей вод'є въ Рим'є сущимъ, отъ нашихъ бо грешныхъ рукъ, вложенное же въ бочку: сосуди церковніц, златіц и сребряніц и хрустальніц, потири и блюда, и ина многая от священных вещей церковных... подписи же на сосудехъ римскима языкомо написани».

Согласно древнимъ свидътельствамъ, встръчается между церковною утварью на Руси, какъ Византійская, такъ и Западная. Превосходный образецъ первой предлагаетъ Византійскій серебряный ковчежецъ, сдъланный въ XI в. по образцу киворія въ храмѣ Св. Мученика Димитрія въ Солунѣ, съ изображеніями Св. Нестора и Лупа, и Царя Константина Дуки и супруги его Царицы Евдокіи (въ ризницѣ Московскаго Успенскаго собора) 1).

Срезневскаго, Древній Византійскій ковчежецъ, въ журналѣ г. Прохорова: «Христіанскія Древности».

Изделій западныхъ съ латинскими и даже съ немецкими подписями особенно много было въ храмахъ Новгородской области, гдф нфкоторыя изъ нихъ сохранились и досель. Напримырь: въ Никитской церкви въ Новгородь: серебряный потиръ съ датинскою надписью: Ihesus, а внизу: pro ecclesia S. N. in Luconi. Въ Антоніевомъ монастырѣ: серебряная позолоченая лжица съ обозначеніемъ на внішней сторонь года арабскими цифрами: 1234, и съ католическими изображеніями Богородицы съ двумя младенцами—Христомъ и Іоанномъ Предтечею, и распятія съ тремя гвоздями. Въ Клопскомъ монастырь: панагія, между прочимъ, съ изображеніемъ основателя католическаго ордена монаховъ, Доминика, и съ латинскою надъ нимъ надписью: S. Domin. Въ Ильинской церкви въ Новегороде: тоже панагія съ изображеніемъ Апостола Петра и съ латинскою надписью: S. Petrus, и мн. др. 1). Такъ какъ предки наши не приписывали особеннаго значенія місту происхожденія перковной утвари и оказывали въ этомъ отношеніи терпимость: то въ опредълени русскаго иконописнаго преданія надобно весьма осторожно пользоваться изделіями этого рода церковных древностей, отличая Византійское и Русское отъ западнаго, а въ русскомъ заимствованное изъ Греціи оть подражаній западнымь издёлямь 2).

VII. Изображенія на металлических церковных вратах входных вратах в вкодных вратах в в инкрустаціи (gravé en creux) серебряных в или м'єдных полось в бронзовую новерхность врать, особенно господствовавшаго в Византіи в XI в., и перешедшаго и къ намъ въ Россію. Врата съ выпуклыми рельефами уже поздите.

- 1) Врата на правой сторон'є отъ главнаго входа въ собор'є Св. Марка въ Венеціи, взятыя Венеціанцами 1204 г. изъ Софійскаго храма въ Константинопол'є, съ изображеніями Святыхъ и съ греческими надписями. Хотя эти врата и поздн'єе эпохи Юстиніановой, но все же по древности своей занимають первое м'єсто и заслуживають особеннаго спеціальнаго изсл'єдованія по своей важности для русскаго иконописнаго преданія.
  - 2) Во второй половинъ XI в. для храмовъ южной Италіи было сдълано

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Макарія Археологич. описаніе церковныхъ древностей въ Новгород'в и пр. 1860 П. стр. 200, 218, 219 и проч.

<sup>2)</sup> Нъкоторыя изъ пособій для этого отдъла: кром'ь указанных сочиненій о катакомбахъ: Filippo Buonarrotti, Osservazioni sopra alcuni frammenti di vasi antichi di vetro.... ne'Cimiteri di Roma. Firenze. 1716.—Garrucci, Vetri ornati di figure in oro trovati nei cimiteri dei Cristiani primitivi di Roma. Roma. 1858 и 1864.—Odorici, Antichità Cristiane di Brescia. Brescia. 1845.—Martigny, Dictionnaire des Antiquités chrétiennes. Paris. 1865.—Otte, Handbuch der Kirchlichen Kunst—Archäologie. 4-е изд. 1863.—Дидрона, Annales archéologiques.—Древности Россійскаго государства.—Преосвященнаго Саввы, Патріаршая Ризница. Москва. 1864 г.

нъсколько вратъ въ Цареградъ, по заказу консула Панталеона. Таковы врата въ соборахъ Амальфи (до 1066 г.) и Атрани (1087 г.), отличающіяся простотою украшеній изъ четвероконечныхъ крестовъ, стоящихъ на полукружіяхъ изъ вътвей, и съ немногими фигурами святыхъ, а также Спасителя и Богородицы. Такія же украшенія на Цареградскихъ вратахъ собора въ Салерно. На иждивеніе той же фамиліи Панталеоновъ были дъланы церковныя врата для Св. Павла въ Римъ, для Горы Св. Ангела, для Монте Кассино.

3) Врата базилики Св. Павла вз Римп (вив города), деланныя то же въ Цареградъ, литейщикомъ Ставракіемъ въ 1070 г., но во время пожара 1823 г. уничтожившіяся, такъ что мы можемъ судить объ изображеніяхъ на нихъ только по снимкамъ въ Даженкуръ (у Чіампини они изданы очень небрежно и ошибочно). Изображенія эти, съ греческими подписями, им'ьющія предметомъ Евангельскія событія и Апостоловъ и Пророковъ, согласны съ русскими подлинниками. Напримеръ: Благовещение на колодие: Богородица стоить задомъ къ водоему, обернувшись къ благовъствующему Ангелу. Рождество уже сближено съ русскими преданьями на стр. 32, гдѣ приложенъ и снимокъ съ этого изображенія. Въ Крещеніи съ одной стороны Спасителя стоитъ Іоаннъ Предтеча, съ другой два Ангела; внизу, въ водъ. какая-то маленькая человъческая фигура, въроятно, воспоминание объ одицетвореніи Іордана, какъ и въ нашихъ лицевыхъ подлинникахъ. Преображеніе: фигуры расположены, какъ принято у насъ, и такъ же Спаситель въ ореоль, съ широкими полосами сіянія, образующими будто четвероконечный кресть, еще съ двумя перекладинами, соединяющимися въ центръ перекрестія наискось, такъ что всь эти широкія полосы свыта составляють какъ бы звъзду изъ восьми радіусовъ въ кругь ореола. Распятіе съ четырьмя гвоздями, но уже на кресть, осложненномъ вверху дощечкою съ извъстною надписью и внизу подножіемъ, но еще не перекошеннымъ: это восьмиконечный кресть въ своемъ зародышѣ, форма, обязанная своимъ происхожденіемъ въ искусствь, очевидно, уже тому позднему времени, когда усилилась потребность въ изображении распятия. Распятый Спаситель, не въ коронѣ и не въ терновомъ еще вѣнцѣ, а съ открытою головою, окруженною сіяніемъ. Въ снятій со креста Богородица держить Спасителя за руку, тогда какъ пиже Іосифъ Ариманейскій извлекаеть гвоздь изъ поги Спасителя. Воскресеніе (съ подписью ή ανάστασις) въ видь соществія во Адъ; подъ ногами Спасителя вереи Ада съ ключами, замкомъ и скобками; по одну сторону Адамъ съ Еввою, по другую Давидъ, Соломонъ и Предтеча. Въ Вознесеніи Спасителя Богородица стоить между двумя Ангелами. Въ Сошествін Св. Духа 12 Апостоловъ, безъ Богородицы, сидятъ кругомъ, подъ полукуполомъ, какъ въ древнихъ миніатюрахъ, внизу въ аркъ, вмъсто царственной фигуры Міра, какъ у насъ—помѣщены три фигуры, означающія народъ, съ подписью φυλγλόσε.

4) Врата храма Архангела Михаила на такъ называемой Горь Св. Ангела (Monte S. Angelo), въ Южной Италів, въ Капитанать, дъланныя въ Цареградъ въ 1076 г., съ латинскими надинсями. Всъ изображенія изъ Ветхаго и Новаго Завъта — первыя на лъвой половинъ, а вторыя на правой. — имѣютъ предметомъ чудеса Ангеловъ, во главѣ которыхъ чествуются Архангелъ Гавріилъ и въ особенности Михаилъ, которому посвященъ храмъ. Потому изображенія начинаются сверху, на лівой половині врать, Архангеломъ Михаиломъ, который, низвергнувъ Сатану въ бездну, стоитъ надъ нею на горъ въ ореолъ; по сторонамъ низвергающеся демоны: изображеніе, согласное съ миніатюрою въ Менологіи Императора Василія Х-ХІв., подъ 8-мъ ноября, и столько же, какъ это, отличное отъ описанія Собора Архистратига Михаила въ нашихъ подлинникахъ, какъ показано ниже. Послъднее изображение на этой половинъ внизу: Ангелъ изгоняеть Адама и Евву изъ Рая. Прочіе ветхозав'єтные сюжеты: Ангелъ Господень побиваетъ 185 человекъ Ассиріянъ (2 кн. Царствъ 19,35). — Авраамъ покланяется троицъ въ образъ трехъ юношей, которые всъ изображены еще безъ крыльевъ, но въ сіяніи: передній, означающій Христа, отличенъ сіяніемъ съ крестообразнымъ раздъленіемъ. — Даніилъ въ пещеръ между львами, въ своемъ персидскомъ костюмъ, принятомъ въ византійскихъ миніатюрахъ; Ангелъ приводить къ нему Пророка Аввакума съ пищею. — Іаковъ видитъ во снъ лъствицу съ восходящими Ангелами. - Царя Давида обличаетъ Пророкъ Насанъ, позади котораго стоитъ Ангелъ съ мечомъ. — Ангелъ повелеваеть Інсусу Навину изуть сапоги съ ногъ своихъ, — Единоборство Іакова съ ангеломъ. — Три отрока въ печи и надъ ними ангелъ — изящная группа: обычно повторяется и въ древней византійской и въ русской иконописи. — Ангелъ отвращаеть Авраама отъ принесенія Исаака въ жертву. — Наконецъ, какъ связь Ветхаго Завъта съ Новымъ — Ангелъ предвозвъщаеть Захарін о рожденін Іоанна Предтечи. — На правой половинь врать, событія Новозав'тныя: Ангель возв'єщаеть пастырямь о Рождеств'є Христовомъ. — Ангелъ повелъваетъ Іосифу въ сновидъніи взять Богородицу и Христа Младенца и бъжать съ Ними въ Египеть. — Ангелъ, сидя на гробъ Спасителя, извыщаеть пришедшихъ женъ Муроносицъ о Его воскресеніи: прекрасный рисунокъ, отъ ранней эпохи сохраняемый и дошедшей и до русской иконописи. — Ангелъ освобождаеть Апостола Петра изъ темницы. — Ангель приводить въ движение воду въ Овчей Купели для исцеления болящихъ. — Остальныя изображенія, взятыя изъ легендъ и житій святыхъ, не имьють прямаго отношенія къ нашей иконописи.

- 5) Врата собора от Беневентт въ Южной Италіи, 1150 1151 г., котя съ воспоминаніями Византійскими, но и съ значительными уже отклоненіями. Напримёръ, Воскресеніе представлено по-Византійски сошествіемъ во адъ и даже съ олицетвореніемъ ада въ видё человёческой фигуры, прикованной на цёпи (что напоминаетъ олицетворенія Ада въ древнихъ греческихъ рукописяхъ); но въ Вознесеніи Спасителя, уже по позднёйшей редакціи, отклоняющейся отъ византійскаго преданія, не достаетъ двухъ ангеловъ по сторонамъ Богородицы.
- 6) Трое врать въ соборахъ Трани, Равелло, въ Южной Италія, и Монреале близь Палермо, последней четверти XII столетія (1174—1179), деланныя Баризаномъ изъ Трани, подъ сильнымъ вліяніемъ Византійскимъ; такъ что хотя вообще надъ изображеніями помещены подписи латинскія, но иногда встречаются и греческія. Такъ напримеръ, на вратахъ Трани, Воскресеніе Спасителя тоже въ виде соществія во адъ, въ самомъ чистомъ византійскомъ вкусе, напоминающемъ русскую иконопись, и сверхъ того съ греческою подписью: ἡ ἀνάστασις (воскресеніе). Снятіе со креста, причемъ голова Христа свисла направо отъ зрителя на грудь Богородицы, которая беретъ Его за руку, а Іосифъ Аримафейскій по другую сторону выдергиваєть изъ ноги Его гвоздь: на перекладинё креста греческая надпись; ἡ ἀποκαθήλωσης (снятіе).
- 7) Изъ памятниковъ этого рода въ Россіи особенную важность имъютъ для исторів иконописнаго преданія двое врать храма Рождества Богородицы от Суздаль, XIII — XIV (?) в., На однихъ изображенія изъ Ветхаго Завъта, на другихъ-изъ Новаго. Подписи по-славянски, но, виъсто святый и святая, по-гречески: агіос и агіа. Переводы рисунковь, безь сомивнія, греческіе, во многомъ удержавшіе изящество лучшаго древнъйшаго стиля. Изображенія изт. Ветхаго Зав'ята представляють зам'ячательное сходство съ вратами храма Архангела Михаила на Горъ Св. Ангела, а изъ Новаго Завъта — съ вратами Св. Павла внъ Римскихъ стънъ, такъ что эти русскіе памятники въ возможной чистотъ сохраняютъ преданія XI в. Замьчательно между суздальскими и итальянскими вратами на Горъ Св. Ангела то сходство, что на обоихъ въ событіяхъ Ветхаго Завета является главнымъ деятелемъ ангелъ, и именно Архистратигъ Михаилъ. Но вотъ перечень самыхъ сюжетовъ суздальскихъ врать: Архангелъ Михаилъ, вспомоществуемый ангелами, низвергаеть съ неба сатану и слугъ его: превосходный рисунокъ, изящите и полите, чтыть на Горт Св. Ангела. — Господь Богъ, съ крестообразнымъ сіяніемъ Інсуса Христа — творить Адама. — Ангелъ изгоняеть Адама и Евву изъ Рая. — Архистратигъ Михаилъ научаетъ Адама, рымцема (т. е. заступомъ) копая землю, потомъ и трудомъ питаться: около

Адама, копающаго землю, сидить Евва съ ребенкомъ на рукахъ. Адамъ и Евва одъты. -- Адамъ, въ одъяніи, сидя на престоль и постановивъ ноги на подножіе, нарицаеть имена звірямь, благословляя ихъ правою рукою. Позади Адама стоитъ Евва, одътая въ широкомъ одъяніи, съ покрытою головою. - Авель приносить даръ Богу, держа въ рукахъ агица. - Каннъ убиваеть Авеля. — Богъ явился въ тронцѣ Аврааму подъ дубомъ Мамврійскимъ. Три путника съ крыльями; Авраамъ палъ ницъ; позади стоитъ Сарра. — Тъже три ангела сидять за столомъ: у середняго сіяніе крестообразное, для означенія въ его лицъ Іисуса Христа; Авраамъ подносить на блюдь яству; Сарры ньть. — Іаковь въ сновидьній видить льствицу съ восходящими по ней Ангелами. — «Архангелъ Господень» (какъ значится въ надинси) борется съ Іаковомъ. — «Архангелъ» съ двумя Ангелами является Лоту, который паль передъ ними ницъ. — Ангелы пришли повъдать Лоту, чтобъ бъжалъ изъ Содома. Ангелъ потонляетъ Содомъ и Гомору. — «Архистратигъ Михаилъ», явившись Іисусу Навину въ Герихонъ, укръпляеть его на брань. - «Архангелъ Господень Миханлъ» запрещаетъ Валааму волхву, да не проклинаеть сыновъ Израндевыхъ. — Явился Ангелъ Господень Гедеону, повелевая ему победить Агарянъ. — Сшедши съ небеси, «Архангелъ Господень Михаилъ» побиваеть 185 человъкъ Ассиріянъ (слич. на вратахъ на Горъ Св. Ангела). -- Царь Давидъ покланяется Троицъ. -- Пророкъ Наеанъ обличаетъ царя Давида. — Три отрока въ пещи; надъ ними по обычаю Ангель: рисунокъ отличается отъ находящагося на вратахъ храма на Горъ Св. Ангела, только темъ, что внизу у пещи три фигуры: две по сторонамъ на кольняхъ, а третья впереди пещи пала ницъ. — Архангель восхитиль Аввакума съ пищею изъ Іерусалима въ Вавилонъ, да препитаетъ Даніила, находящагося во рву со львами: рисунокъ одного перевода съ Итальянскими вратами, только на Даніиль ньтъ фригійской шапки. — «Архангелъ Господень Михаилъ» возмущаеть купель для исцеленія болящихъ (слич. на Горе Св. Ангела). — Наконецъ чудо Архистратига Михаила въ Хонъхъ. Около стоить Архипъ. — Изъ Новаго Завъта: Зачатіе, по восточному догмату: Іоакимъ и Анна обнимаются. — Введеніе Богородицы во храмъ. — Благовъщеніе: Богородица сидить на престоль, поставивь ноги на подножіе; безъ веретена и безъ книги. - Рождество Інсуса Христа (см. рисунокъ 5 и 6). -Поклоненіе волхвовъ. — Крещеніе Інсуса Христа. — Преображеніе. — Воскрешеніе Лазаря. Онъ спеленуть, стоить около гроба, сдёланнаго въ видё античнаго храма, какъ изображается этотъ сюжетъ на саркофагахъ. — Въвздъ въ Герусалимъ. - Распятіе. - Мироносицы пришли ко гробу Господню, у котораго сидить Ангель: гробъ изображень вы видѣ внутренности часовни, со входомъ подъ аркою, освященною лампадою, которая спускается

съ арки падъ саркофагомъ: переводъ очень замѣчательный и по изяществу. и особенно по подробностямъ. - Сошествіе во адъ, которое въ надписи названо, какъ следуетъ «Воскресеніемъ Господнимъ». У Христа въ руке длинный жезль въ видъ шестиконечнаго креста. — Сошествіе Св. Духа: сидять. по обычаю, полукругомъ 12 Апостоловъ, безъ Богородицы; внизу обычная арка, замѣщаемая то толпою народа, то царственною фигурою Міра, представляеть видъ затворенной двери, безъ всякихъ человьческихъ фигуръ. — Успеніе Богородицы, согласпо съ русскими подлинниками. — Св. тело Богородицы несуть ко гробу. - Положеніе Св. Ризы. - Положеніе пояса Богородицы. -- Покровъ Богородицы. -- Сверхъ этихъ изображеній ном'єщены на вратахъ въ медальонахъ поясныя иконы Пророковъ, Отцевъ Церкви и другихъ святыхъ, важныя для возстановленія преданія объ иконописныхъ типахъ; между ними же, въ медальонъ, и икона Спасителя, который лъвою рукою придерживаеть Евангеліе, а правою благословляеть именословно. Наконецъ, всь эти изображенія убраны замічательными по чистоть византійскаго стиля орнаментами. Здёсь предлагаются въ снимкахъ по итальянскимъ вратамъ Горы Св. Ангела, деланнымъ въ Цареграде въ 1076 г. и по суздальскимъ: Низвержение сатаны (рис. 27 и 28), Лъстница Гакова (рис. 29 и 30), Даніпль во рву (рис. 31 и 32) и Мироносицы у гроба Господня (рис. 33 H 34) 1).

8) Решительную противоположность съ этими вратами представляють такъ называемыя Корсунскія Софійскаго собора вз Новыгородь, деланныя въ Магдебургѣ во второй половинѣ XII в., и потому отличающіяся столько же католическими отклоненіями отъ иконописнаго преданья, сколько и стидемъ, уже Романскимъ, воспитаннымъ средневъковою скульптурою. Спаситель благословляеть сложеніемъ перстовъ католическимъ. Ангелъ, благовъствующій Богородиць, и волхвы, идущіе поклониться Христу, полагають ноги на какихъ-то зверей и чудовищъ, на образецъ романскихъ статуй, поставляемых на звъриных фигурахъ. Адъ, въ сошествіи Спасителя, изображенъ тоже согласно съ романскою скульптурою, въ видѣ какой-то бочки (пасть Ада), изъ которой выглядывають три головки; но уже нъть при этомъ ни Адама съ Еввою, ни Давида съ Соломономъ. Въ изображени Рождества Христова, совершающагося въ какомъ-то зданіи съ зубцами, Богородица лежить на кровати, которая сдёлана съ ножками, а около ея сидить на стуль Іосифъ. Замьчательные прочихъ изображение распятия (четырымя гвоздями): кресть убранъ вътвями, будто въ ознаменование Древа жизни;

<sup>1)</sup> Итальянскіе рисунки изъ изданія Шульца и Кваста, а Русскіе съ снимковъ въ Строгановской школѣ техническаго рисованія. На нашихъ рисункахъ латинскія надписи Итальянскихъ вратъ, какъ ненужныя для нашей цѣли означены черточками.

Христосъ (безъ сіянія и безъ в'єнца) хотя уже и распять, но съ открытыми

глазами, и, свободно стоя на подножіи, подаетъ свою правую руку Богородицѣ 1).

Полагая достаточнымъ приведеннаго перечня для составленія яснаго понятія о преемственности русскаго иконописнаго преданія въ его постепенномъ развитіи отъ древньйшихъ временъ до установленія его въ обиходѣ русскихъ подлинниковъ, мы пока ограничимся только этимъ, не касаясь другихъ отдѣловъ

Археологіи, болье или менье относящихся къ нашему предмету, каковы монеты съ печатями и камеями, расписныя ткани и шитье, изображенія на олтарныхъ жертвенникахъ и купеляхъ, и накоцъ вся романская скульптура. Всь эти предметы только подтвердятъ намъ результаты, извлекаемые изъ предложеннаго перечня.

Впрочемъ, прежде нежели выведемъ эти результаты, надобно сдёлать обозрёніе самыхъ сюжетовъ въ разсмотрённыхъ источникахъ и привести ихъ въ общую систему.

Все разнообразіе иконописныхъ сюжетовъ разла-



27. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



28. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

<sup>1)</sup> Ciampini, Vetera monimenta. Romae. 1690.—Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art. томъ 4-й.—Ferdinand von Quast, Denkmäler der Kunst des Mittelaalers in Unteritalien von. H. W. Schulz. Dresden. 1860. — Serradifalco, Del duomo di Monreale. Palermo. 1838. — Adelung, Die Korssunschen Thüren. Berlin. 1823.—Древности Россійскаго Государства.

гается на два главные отдёла: на симоолическій и историческій. Символическое содержаніе господствуеть въ искусстве до Константина Великаго,



29. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



30. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

и потомъ болѣе и болѣе уступаетъ свое мѣсто историческому, однако, какъ существенный элементъ, павсегда остается въ церковномъ искусствѣ, и на западѣ, и особенно у насъ.

Къ формамъ символическимъ принадлежатъ:

1) Миоологическія лица античнаго искусства 1). Наприм'єрь, въ христіанскомъ искусств'є первыхъ в'єковъ: Орфей, созывающій около

себя своею музыкою звърей . и птицъ (живопись въ катакомбахъ Каллиста), означенія Спасителя; Одиссей, на ладь привязанный къ мачтъ, а около на волнахъ сирены (на саркофагѣ изъ катакомбъ Каллиста), для означенія господства креста и страданій надъ соблазнами міра; похищеніе Прозерпины на колесницъ, предшествуемой Меркуріемъ (живопись въ катакомбахъ Претекстата), для означенія перехода изъ здёшняго міра въ вычность. Аполлонъ, Діана, Аидъ, Амфитрита, божества Вѣтровъ, Рѣкъ и проч., для означенія солнца, луны, ада, моря, вътра, реки на мозаикахъ, миніа-

<sup>1)</sup> Piper, Mythologie und Symbolik. d. Christlich. Kunst. Weimar. 1847-1851.

тюрахъ, диптихахъ втораго и третьяго періода иконописнаго преданія. Въ Русской иконописи: въ миніатюрахъ Псалтырей и Апокалипсисовъ до

XVIII в. и на иконахъ Богоявленія Іорданъ въ видѣ человѣческой фигуры. Сюда же, какъ остатокъ мионческихъ представленій античнаго искусства принадлежать двѣ дѣвицы между историческими личностями на Соборѣ Богородицы; «Ясли дѣвица держить—значится въ подлинникахъ: полъ ея нага (т. е. полунагая), другая дѣвица, полъ ея нага, обвилася травою, цвѣтки посторонь».

- 2) Олицетворенія идей и отвлеченныхъ понятій, а также и предметовъ видимаго міра, по примъру античнаго же искусства, но въ последствии самостоятельно развитыя въ христіанскихъ памятникахъ. Въ искусствъ первыхъ въковъ, Добрый Пастырь. На диптихахъ и особенно на миніатюрахъ, олицетвореніе Молитвы, Раскаянія, Премудрости, Пророчества (въ Греч. Псалтыри въ Парижск. библ. ІХ—Х в.), Пустыни (тамъ же), Городовъ (въ Греч. Інсусѣ Навинѣ VII-VIII в.) и проч. Сюда принадлежить символическій типъ Св. Софій, усвоенный въ нашей иконописи подъ видомъ огненнаго ангела.
- 3) Изъ сочетанія линій и букоз. Сюда относятся: сіяніе,



31. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



32. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

нии вынець святости вокругь головы, въ отличіе отъ ореола, или сіянія вокругь всей фигуры. Кресть. Монограмма Христа изъ сочетанія буквъ X и Р. и т. п.

4) *Растенія*; напр. пальмовая вѣтвь — символь мученичества; пальмовыя деревья между фигурами — рай.



33. Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела.



34. Рис. на Суздальскихъ вратахъ.

5) Животныя. Въ древне-христіанскомъ искусствѣ; напримѣръ: Сусанна съ двумя стариками подъвидомъ лисицы между двумя волками (въ катакомбахъ Св. Сикста, живопись); рыба—символъ Христа (см. стр. 42); пѣтелъ—покаянія, бдѣнія; олень— Крещенія; павлинъ—безсмертія (на Солунской мозаикѣ IV в., въ русской рукоп. Изборника Святославова 1073 г.). Другіе символы отъ древнѣйшихъ

временъ сохранились въ церковномъ искусствѣ и доселѣ; напримѣръ, агнецъ символъ непорочной жертвы искупленія, голубь — Духа Святаго, орелъ — Евангелиста Іоанна, змій — дьявола.

6) Небывалыя животныя и вообще изображенія фантастическія. Напримъръ: единорогъ при дъвицѣ — символъ непорочности (въ Греч. Псалтыри г. Лобкова IX в.); фениксъвоскресенія (на мозаикъ Космы и Даміана VI в.). Сюда же относятся символы Евангелистовъ: именно, или двухъ изъ нихъ, Луки и Марка — въ видъ крылатыхъ Тельца и Льва (на мозаикъ въ усыцальницъ

Галлы Плацидін V в.), или всёхъ четверыхъ— въ такъ называемомъ Тетраморфів, въ изображеніи, состоящемъ изъ одной фигуры съ головами

ангела, орла, тельца и льва (въ греч. Псалтыри г. Лобкова IX в., на русской иконъ Единородный Сынъ, см. рисунокъ 2, стр. 17).

Одни изъ такихъ символовъ основаны на Св. Писаніи, какъ напримѣръ символы Евангелистовъ на видѣніи Іезекіеля, символь оленя на псалмѣ 42, ст. І; символь пѣтела на Евангеліи объ отреченіи Петра, Мате. 26, 74, 75, и проч.; другіе на средневѣковыхъ понятіяхъ о природѣ, частію заимствованныхъ изъ классическихъ авторовъ, частію же развитыхъ впослѣдствіи, согласно съ символическими понятіями среднихъ вѣковъ, въ особенныхъ руководствахъ, извѣстныхъ въ восточной литературѣ подъ именемъ Физіологовъ, а въ западной подъ именемъ Бестіаріевъ, съ присовокупленіемъ Лапидаріевъ и Травниковъ. Такъ напримѣръ, въ Физіологѣ по русской рукописи «Дамаскина Архіерея Студита» и проч. объ единорогѣ, или инорогѣ: «Инорогъ за жестоту и крѣпость отъ ловителей неудобь ятися можетъ; аще же одина исходитъ къ нему дѣва чистая, ту онъ за чистоту возлюбивъ, удобь прикосновенъ ею бываетъ и осязаемъ».

Въ противоположность символическимъ сюжетамъ мы называемъ историческими не только такіе, которые заимствованы изъ Св. Писанія и достовърной исторіи церкви, но и такіе, которые, хотя обязаны своимъ происхожденьемъ источникамъ апокрифическимъ и поэзіи, но имѣютъ видъ историческаго событія. Тѣ и другіе сюжеты заимствованы изъ слѣдующихъ источниковъ:

- 1) Изъ Ветхаго Завъта, сначала въ искусствъ первыхъ въковъ христіанства, какъ символы идей Новаго Завъта, о чемъ было сказано выше, но потомъ самостоятельно, какъ историческіе сюжеты, помъщаемые на ряду съ сюжетами новозавътными въ назиданіе върующимъ. Напримъръ, на мозанкахъ Либеріевой базилики въ Римъ V в., соборовъ въ Венеціи и Монреале, XI и XII в. Освобожденію сюжетовъ Ветхаго Завъта отъ исключительнаго значенія символовъ, и ихъ самостоятельному развитію особенно способствовали лицевыя рукописи Ветхаго Завъта, каковы: Вънская Книга Бытія V в., Ватиканскій Інсусъ Навинъ VII VIII в., Лобковская, Барберинская и Парижская Псалтыри IX X в. и проч.
- 2) Изъ Новаю Завита, въ искусстве первыхъ вековъ одни только намеки на событія, какъ это объяснено выше; но потомъ, более и более развиваясь, сюжеты получаютъ свое самостоятельное значеніе, однако долго не устанавливаются въ определенной типической норме, какъ это можно видеть напримеръ, въ изображеніяхъ Крещенія и Преображенія на мозанкахъ отъ V до IX в. Разнообразію въ развитіи новозавётныхъ сюжетовътакъ же, какъ и ветхозавётныхъ, много способствовали миніатюры.
  - 3) Какъ скоро вниманіе сосредоточилось на подробностяхъ въ изобра-

женіяхъ событій Ветхаго и Новаго Завіта, независимо отъ символическаго соотношенія между тімь и другимь, оказалась потребность эти событія поэтизировать. Для этой цёли особенно послужили искусству книги апокрифическія Ветхаго и Новаго Завъта. Уже въ барельефахъ древньйшихъ саркофаговъ встръчаемъ отклоненіе отъ текста Монсеева въ изображеніи Адама и Еввы, которымъ Господь Богъ даетъ снопъ жита и ягненка; вліяніе новозавътныхъ ацокрифовъ видимъ, напримъръ, въ VI в. въ изображении Благовъщенія на колодцъ на Миланскомъ диптихъ; въ IX в. въ миніатюрахъ сошествіе въ адъ, при чемъ Спаситель извлекаетъ оттуда Адама и Евву, Давида и Соломона и Іоапна Предтечу. Къ XII в., кажется, опредълнися весь циклъ сюжетовъ, принятыхъ изъ апокрифовъ въ иконопись. Лицевые апокрифы, т. е. рукописи съ миніатюрами, способствовали распространенію и укорененію въ нашей иконописи этихъ сюжетовъ. Напримъръ: Палея, апокрвоть Ветхаго Завета, съ миніатюрами, прсанть въ Новегороде, въ 1477 г. (въ Синодальной библ. № 210); Лицевая Библія, съ апокрифическими сюжетами XVII в. (въ библ. гр. Уварова, № 34); въ концѣ XVII и въ XVIII в. особенно распространены были у насъ лицевыя Страсти Господии, апокрифъ съ миніатюрами, а потомъ съ гравюрами, замѣчательными по своему изяществу, и очевидно составленными по образу западныхъ.

Для общаго обозрѣнія апокрифическихъ изображеній предлагается здѣсь краткій перечень важнѣйшихъ изъ новозаватныхъ, вошедшихъ въ иконопись изъ такъ называемаго «Евангелія о Рождествѣ Богородицы», изъ «Протоевангелія Іакова Младшаго», изъ «Сказанія о Рождествѣ Богородицы и о дѣтствѣ Іисуса Христа», изъ «Евангелія Никодима» и т. п. ¹).

- Изъ житія Іоакима и Анны, родителей Богородицы. Анна передъ птичьимъ гитадомъ, скорбящая о своемъ неплодствт, получаетъ благовтстіе отъ Ангела о рожденіи отъ нея Богородицы (на фрескт въ Кіево-Софійскомъ соборт).
- Іоакимъ и Анна, встрѣтившись у златыхъ вратъ Іерусалима, обнимаются. Въ русскомъ подлинникѣ, согласно съ древнѣйшими изображеньями на западѣ.
- Ангелъ приносить изъ Рая пищу и питіе Дѣвѣ Маріи въ Іерусалимскомъ храмѣ (на панагіи XII в. на Авонской Горѣ, съ славянскими подписями).
  - Благовъщение на колодить (на диптихъ VI в., на вратахъ Св. Павла

<sup>1)</sup> Fabricius, Codex apocryph. Novi Testamenti. Hamburgi. 1719.—Hofmann, Leben Iesu nach Apokryphen. Leipzig, 1851.—Kolloff. Der evangelische Sagenkreis, въ Раумеровомъ Historisches Taschenbuch. 1860.

вить римскихъ стънъ XI в.; на фрескъ Кіево-Софійск. собора). Въ рус. подлинникъ.

- При Рождествъ Христовъ двъ женщины, омывающія предвъчнаго Младенца въ купели (на Ватиканск. диптихъ IX в., на вратахъ Св. Павла внъ Римскихъ стънъ XI в., на вратахъ Суздальскихъ). Въ рус. подлинникъ.
- Спаситель, сошедши во адъ, извлекаетъ оттуда Адама съ Еввою и праведниковъ Ветхозавътныхъ (на миніатюрахъ ІХ и Х в., на вратахъ Св. Павла XI в., на алтарномъ украшеніи въ храмъ́ Св. Марка въ Венеціи, Pala d'oro XI—XII в., на вратахъ Равелло XII в. и проч.). Постоянно на русскихъ иконахъ.
- Апостолы прилетають на облакахъ, чтобы присутствовать при Успеніи Богородицы. Переводъ въ русской иконописи, изв'єстный подъ именемъ «Успенія на Облакахъ».
- Успеніе Богородицы. Между собравшимися Апостолами, позади одра Богородицы, стоить Спаситель держа въ рукахъ ея душу. Впереди Архангелъ Михаилъ отсъкаетъ руки у невърующаго Гудейсктго жреца (на Миніатюрахъ IX—X в.) Въ рус. подлинникъ.

Любопытное собраніе апокрифических изображеній пом'єщено на клеймахъ вокругъ иконы Успенія Богородицы вь главномъ иконостас'є Софійскаго собора въ Нов'єгород'є 1).

- 4) Изъ Житій Святых, и притомъ сначало только отдёльно самыя личности священныя: мучениковъ въ живописи катакомбъ; мучениковъ, отцевъ церкви и другихъ святыхъ на мозаикахъ; потомъ самыя дёянія Святыхъ и мученія Мучениковъ; напр. дёянія царя Константина на миніатюрахъ греческой рукописи Григорія Богослова ІХ в., равно какъ и дёянія этого Отца Церкви (въ Парижск. библ.); дёянія Климента Папы Римскаго и Кирила Первоучителя Славянскаго на фрескахъ подземной церкви подъбазиликою Св. Климента въ Римё Х—ХІ в. 2); Мученія Св. Мучениковъ, начиная съ Х в., въ Менологіи Императора Василія и въ рукописи Синодальной Библіотеки въ Москвё, Х—ХІ в.
- 5) Изъ Хронографовг, разных сказаній и назидательных сочиненій. Напринёръ:
- Изъ Хронографовъ: Семь Вселенскихъ Соборовъ, описанія которыхъ пом'єщаются въ Подлинникахъ подъ 16 Іюля и 11 Октября. Подъ царствованіемъ Льва Исавра, описаніе событія, вошедшаго эпизодически въ изображеніе Страшнаго Суда; «Въ то же время въ Цар'єградъ человъкъ бо-

<sup>1)</sup> Архим. Макарія, Археол. опис. церк. др. въ Новг. II, 102.

<sup>2)</sup> См. ниже статью г. Виноградскаго объ этихъ фрескахъ. Прим. Ред.

гатъ милостыню многу творя, а отъ предюбодѣянія до старости не преста. И внезапу умре. И распри бывши о семъ: ови глагодаху: спасена того быти, ови же — ни. И открыся единому затворнику, видѣ на единой странѣ рай красенъ, а на другой странѣ родство огненное (т. е. адъ), и мужа того стояща промежю рая и муки, и на рай взирающа и стенюща».

- Изъ «Лѣствицы Божественнаго восхода» Іоанна Лѣствичника, въ нашихъ подлинникахъ, подъ 30 Марта, такъ описывается изображеніе этой мистической Лѣствицы: «Лѣствица стоитъ на небо, а по ней лѣзутъ два старца, а ангелы ихъ держатъ; единъ старъ аки Власій, а другій младъ, а Христосъ имъ подаетъ вѣнцы, а правою рукою благословляетъ. А кой старецъ съ лѣствицы спалъ, и бѣси влекутъ крюками во адъ» и т. д. Затѣмъ слѣдуютъ имена 30 ступенямъ лѣствицы: о отверженіи міра, о безпристрастіи, о странничествѣ, о послушаніи и т. п.
- Изъ сказанія объ Андрев Юродивомъ: его и Епифаново видініе Покрова Пресвятой Богородицы въ Влахернскомъ храмі (гл. 58). Потому въ описаніи этого праздника подъ 1 числомъ Октября, въ нашихъ подлинникахъ встрічаемъ: «по лівой рукі амвона стоитъ Андрей Юродивый, власы его аки Авраамовы; выплечася, правою рукою указываетъ Епифану Святую Богородицу. Епифанъ младъ аки Георгій» и проч.

Дальнъйшее осложнение иконописнаго содержания въ Русскихъ Подлинникахъ произошло изъ источниковъ своеземныхъ, то есть, изъ Русскихъ лътописей, житейниковъ и церковныхъ сказаній.

Теперь всѣ многосложныя изследованія на обширномъ поприщѣ русскаго иконописнаго преданія надобно привести къ общему итогу.

Изъ систематически проведеннаго сличенія русскаго иконописнаго содержанія съ памятниками христіанскаго искусства отъ временъ Св. Мучениковъ и до XI и XII стольтій, явствуетъ, что оно, хотя и восходить своими преданіями до древньйшихъ источниковъ, но непосредственно ведеть свое начало отъ той эпохи, когда, вслъдствіе иконоборства, окончательно установились типы и сюжеты иконописнаго цикла. Впрочемъ, удержало оно въ своемъ составъ нѣкоторые изъ древне-христіанскихъ символовъ, каковы, напримѣръ, олицетворенія моря, рѣкъ, земли и т. п., а также и отвлеченныхъ понятій, и притомъ больше въ миніатюрахъ, нежели въ собственныхъ иконахъ. Такъ въ одной русской рукописи XVI в., въ Троицко-Сергіевой Лаврѣ (№ 177) между изображеніями мѣсяцевъ удержался древне-христіанскій типъ Добраго Пастыря, съ барашкомъ на плечахъ (мѣсяцъ Апрѣль)¹). Къ символическимъ сюжетамъ на иконахъ принадлежатъ: Св. Софія, Кры-

<sup>1)</sup> Снимокъ см. у Тихонравова, Памятники отреченной русской литературы. II, стр. 415.

латый Предтеча, Св. Христофоръ съ песьею головою; на икон в Соборъ Пресвятой Богородицы, олицетворенія Земли и Пустыни въ виде девицъ; на иконъ Крещенія Господня — древне-христіанское представленіе Іордана въ видъ старца и нък. друг. Не смотря на эти остатки древне-христіанской символики, Византійско-Русское искусство, рано усвоивъ себ'я направленіе историческое, старалось воздерживаться отъ дальныйшаго развитія символизма, предпочитая изображение божества по человъческому подобію --- символическимъ знакамъ, въ силу 82 правила VI Вселенскаго Собора: «На нъкоторыхъ честныхъ иконахъ изображается, перстомъ Предтечевымъ показуемый агнецъ, который принять во образъ благодати, чрезъ законъ показуя намъ истиннаго агица, Христа Бога нашего. Почитая древніе образцы и съи, преданныя Церкви, какъ знаменія и предначертанія истины, мы предпочитаемъ благодать и истину, пріемля оную, яко исполненіе закона. Сего ради дабы и искусствомъ живописанія очамъ всёхъ представляемо было совершенное, повельваемъ отнынь образъ агица, вземлющаго грыхи міра, Христа Бога нашего, на иконахъ представляти по человъческому естеству, витсто ветхаго агица, да чрезъ то созерцая смирение Бога слова, приводимся къ воспоминанію Житія Его во плоти, Его страданія, и спасительныя смерти, и симъ образомъ совершившагося искупленія міра».

Такимъ образомъ, отвергнувъ символическія на Божество намеки, наша иконопись должна была усвоить себѣ принципъ объ опредѣленномъ типѣ Спасителя, принципъ, распространенный потомъ и на прочія святыя личности, а вмѣстѣ съ тѣмъ дать обширное развитіе изображеніямъ Евангельскихъ событій, имѣющихъ свое историческое значеніе, независимое отъ символическихъ толкованій.

Мы видѣли, что въ теченіе стольтій искусство пробовало свои силы, чтобъ въ наибольшей точности выразить иконописные сюжеты и долгое время ихъ представляло не одинаково, съ разными варіантами, какъ напримѣръ, Преображеніе. Русская иконопись беретъ точкою отправленія для своего преданія тотъ моменть, когда всѣ эти разнорѣчія приведены были въ ясность и сгладились подъ общею нормою однажды навсегда установившихся иконописныхъ сюжетовъ. Такъ, напримѣръ, три неземные путника, прообразовавшіе Аврааму Троицу, многія вѣка писались безъ крыльевъ, но въ нашу иконопись введены уже тогда, когда получили свой окончательный типъ крылатыхъ ангеловъ. Отвергнувъ предшествовавшія представленія Преображенія, какъ не согласныя ни съ историческимъ принципомъ, ни съ свидѣтельствомъ Евангелія, она остановилась на такомъ представленіи, которое удовлетворяло и тому и другому.

Впрочемъ, и после періода иконоборства, замечаются въ Восточномъ

искусствъ разности въ изображеніи одного и того же сюжета, какъ это мы видъли изъ сличенія нашихъ подлинниковъ съ Менологіемъ Императора Василія X—XI в.; такъ что установившуюся норму въ одинаковомъ изображеніи иконописныхъ сюжетовъ надобно признать не столько въ дъйствительности, сколько въ идеальномъ стремленіи Восточнаго искусства къ этой нормъ. Слъдовательно, свидътельство нашихъ подлинниковъ о томъ, что русская иконопись основывается на иконахъ Софіи Константинопольской VI в. и на миніатюрахъ Менологія Императора Василія, надобно ограничить знательными исключеніями.

Потому следы разноречій, которыя предшествовавшіе века не успели сгладить, остались и въ русскихъ подлинникахъ. Напримерь: троякое изображеніе Благовещенія; Крещеніе Спасителя съ Іорданомъ въ виде человеческой фигуры и безъ нея, съ четырьмя рыбами и безъ нихъ. Точно такъ же, не оскорбляя иконописнаго преданія, въ нашъ подлинникъ можно бы ввести разноречія изъ греческаго Менологія и изъ другихъ лучшихъ византійскихъ источниковъ.

Равнымъ образомъ и относительно костюма, при общемъ сходствѣ, замѣчаются въ нашемъ иконописномъ циклѣ безчисленныя отклоненія отъ источниковъ. Въ этомъ дѣлѣ исправленіе нашихъ подлинниковъ можетъ быть совершенно безъ всякаго ущерба церковнымъ преданіямъ, и тѣмъ болѣе потому что оно только возстановитъ забытое или поправитъ испорченное, не внося никакой новизны 1).

Въ разсужденіи этого предмета не должно вынускать изъ виду того факта, что иконописные сюжеты развивались постепенно въ теченіе многихъ вѣковъ; потому иконописные источники не передають въ точности костюма, современнаго изображаемымъ событіямъ. Иконописный костюмъ есть болѣе условный, составившійся изъ обычаевъ эпохи значительно позднѣйшей (около VI в.), съ примѣсью раннихъ преданій.

Относительно изученія общаго цикла сюжетовъ христіанскаго искусства, наша иконопись имѣетъ высокое значеніе въ двоякомъ смыслѣ. Во первыхъ, по своимъ подлинникамъ она предлагаетъ ту норму, которою было заключено христіанское искусство въ своемъ первоначальномъ развитіи, вполнѣ соотвѣтствовавшемъ идеѣ Церкви до раздѣленія ея на Восточную и Западную. Во вторыхъ, наша иконопись обогащаетъ циклъ христіанскаго искусства многими сюжетами, которые должны быть введены въ общія обозрѣнія и учебники этого предмета, во множествѣ издаваемые въ настоящее



<sup>1)</sup> Weiss, Kostümkunde. Stuttgart. 1862—1864. Русскій и вообще славянскій отділь обработань слабо, неполно и ошибочно.

время на Западѣ. Чуждые произвольныхъ нововведеній и вымысловъ фантазіи, эти сюжеты состоять въ общепринятыхъ и давно установившихся элементовъ, но дають имъ новый видъ, такъ сказать, въ архитектоническомъ ихъ сочетаніи, какъ это можно видѣть изъ приложенныхъ къ 11 стр. снимковъ съ иконъ: «Единородный Сынъ» и «Почи Богъ». Эти иконописные сюжеты — не иное что, какъ переводъ церковныхъ молитвъ и стиховъ на языкъ живописи: это лицевыя молитвы, лицевая церковная служба. Напримѣръ: Върую во единаго Бога; Достойно есть яко во истину; О Тебъ радуется Обрадованная; Хвалите Господа съ небесъ; Величитъ душа моя Господа и т. п.

Накоторые изъ характеристическихъ сюжетовъ нашей иконописи уже обратили на себя внимание западныхъ ученыхъ, напримъръ: Единородный Сынг въ извъстномъ сочинени Даженкура, Св. Софія Премудрость Божія въ изданіи Мартена и Кайе 1). Въ примёръ оригинальнаго сюжета Восточной, греко-русской иконописи прилагается здёсь снимокъ съ иконописнаго рисунка XVII в., изображающаго Іоанна Предтечу Крылатаго (рис. 35). Дидронъ въ своей «Христіанской Иконографіи», хотя и пом'єстиль подобный же рисунокъ, съ фрески греческаго монастыря Кайсаріани, но онъ отличается отъ пом'вщеннаго здесь важною подробностью 3). На греческой фреск'в Предтеча держить свою голову, на нашемъ рисункъ-- агнца во образъ Предвъчнаго Младенца, въ чашъ. Въ русской иконописи распространены одинаково оба эти перевода, какъ въ древней живописи Новгородской<sup>8</sup>) и Московской, такъ и въ позднъйшей, сельской 4). Въ основание крылатому типу Предтечи наша иконопись принимаеть Евангельскій тексть: «Яко же писано во пророцѣхъ: се азъ посылаю Ангела моего предъ лицемъ твоимъ, иже уготовить путь твой предъ тобою» Марк. 1, 2. Такъ какъ въ дъяніяхъ Предтечи, то есть, въ Крещеніи и въ другихъ событіяхъ его жизни, этотъ типъ не употребляется, и пишется Предтеча обыкновенно безъ крыльевъ; и такъ какъ Крыдатый Предтеча изображается, или въ символической иконъ Софіи Премудрости, или по одну сторону Спасителя, возсідающаго на престоль въ небесной славь, и имьющаго по другую сторону предстоящую Богородицу, въ иконъ «Предста Царица одесную», или наконецъ является онъ

<sup>1)</sup> Martin et Cahier, Mélanges d'archéologie.

<sup>2)</sup> Histoire de Dieu. Paris. 1843, стр. 72. См. также: Paulli M. Paciaudii, De cultu S. Iohannis Baptistae antiquitatis christianae. Romae. 1755, стр. 192 и слъд.

<sup>3)</sup> Архии. Макарія, тамъ же. П. 113-118.

<sup>4)</sup> Членъ Сотрудникъ Общества Древне-Русскаго Искусства г. Сафоновъ, иконописецъ изъ Палеха, увъдомляетъ въ своей корреспонденціи въ Общество, что Палеховскіе иконописцы досель на томъ же основаніи пишутъ Крылатаго Предтечу, ссылаясь при этомъ на какіе-то греческіе образцы.

крылатымъ, когда изображается отдёльно въ иконостасё или на металлическихъ складняхъ; то этотъ крылатый типъ долженъ означать Іоанна Предтечу, уже не какъ лицо историческое, а какъ священный идеалъ, вознесен-

Espageur Mnuoner Cugo fo Ba Cna Nuomua



85. CB. IOAHHZ ПРЕДТЕЧА.
(рисун. XVII въка.)

ный изъ здёшняго житія въ горній міръ, существо небесное, ангельское. Потому, не подчиняясь законамъ природы, онъ им'єть дв'є головы: одна на немъ, другую держить онъ въ сосуд'є или на блюд'є въ рук'є; или же, какъ лицо символическое, им'єть въ чаш'є агица, въ вид'є Предв'єчнаго Младенца.

Христіанское искусство давало крылья и другимъ библейскимъ личностямъ. Такъ изображенъ Евангелистъ Матеей на мозаикѣ Св. Павла внѣ Римскихъ стѣнъ; такъ-же писанъ въ Чешской Лицевой библіи (въ библ. князя Лобковица, въ Прагѣ) XIII в. Енохъ въ видѣ дряхлаго старца съ крыльями, въ тогъ моменть, когда Господь Богъ беретъ его живымъ на небо. И доселѣ наши иконописцы пишутъ съ крыльями Илію Пророка и нѣ-которыхъ святыхъ Дѣвственниковъ, въ ознаменованіе ихъ дѣвственности¹). — Также встрѣчается въ искусствѣ изображеніе Мучениковъ и съ двумя головами, то есть, съ одною на плечахъ, въ естественномъ положеніи, и съ другою въ рукахъ; напримѣръ, итальянскій живописецъ Спинелю Аретино, XIV в., такъ представилъ Св. Мученицу Луцилу²).

Въ заключение о сравнительно-историческомъ методъ изучения нашей иконописи надобно упомянуть, что этотъ методъ удобнъе всякихъ богословскихъ состязаний можетъ служить къ соглашению между направлениемъ старообрядческимъ и православнымъ.

Мы видели, какъ просто и наглядно решаются вопросы о четвероконечномъ кресте и благословляющемъ сложении перстовъ.

Не подлежить ни малейшему сомненю, что четвероконечный крестъ многими столетіями предшествуеть въ церковномъ искусстве кресту восьмиконечному. Четвероконечный встречается еще въ памятникахъ, предшествующихъ времени Царя Константина (то есть, до IV в.), и за тёмъ господствуетъ при Константине и въ следующихъ столетіяхъ. Что же касается до креста восьмиконечнаго, то онъ обязанъ своимъ происхожденіемъ въ искусстве изображеніямъ крестной смерти Спасителя, которыя стали слагаться значительно позднее многихъ другихъ Евангельскихъ изображеній. Но и Распятіе сначала представлялось на четвероконечномъ кресте [даже до IX в.]. Сверхъ того, нижняя поперечина креста, означающая подножіе Распятаго, сначала не была такой длины, какъ стали ее дёлать въ последствіи, и притомъ она полагалась прямо, горизонтально, а не наперекось, какъ принято теперь въ восьмиконечномъ кресте.

Итакъ, кто хочетъ предпочитать восьмиконечный крестъ четвероконечному, можетъ имъть какія бы то ни было соображенія, только не свидътель-

<sup>1)</sup> Сообщено тамъ же Палеховскимъ иконописцемъ А. Л. Сафоновымъ.

<sup>2)</sup> Въ Кёльнскомъ Музећ, Итальянское собраніе Рамбу, № 83.

ства христіанской древности. Кто же признаеть одинаковый авторитеть за объими формами креста, тогь будеть согласоваться съ исторією иконописнаго преданія.

Благословляющая десница въ сложеніи перстовь, какъ мы видёли, представляєть большее разнообразіе. Распростертая длань, какъ кажется, предшествуєть сложенію перстовъ. За тёмъ являєтся, въ незначительномъ промежуткѣ времени, сложеніе именословное, католическое и старообрядческое. Но не подлежить сомнѣнію, что въ VI в., во времена Юстиніана, въ Греціи уже господствуєть сложеніе именословное, что явствуєть изъ мозаики въ Св. Софіи Константинопольской; между тѣмъ какъ на Римской мозаикѣ храма Космы и Даміана, того же вѣка, Христосъ благословляєть распростертою дланью, не слагая перстовъ; а на греческихъ миніатюрахъ Пророковъ того же времени (въ Туринѣ) Іоиль благословляєть именословно, Михей же слагая персты по обычаю, впослѣдствіи принятому на Руси старообрядцами.

## IV. изящество иконописнаго преданія.—природа и идеальность.—иконописные типы.

Смёшивая новейшую русскую иконопись ремесленнаго сельскаго производства съ иконописью древне-русскою, а эту последнюю съ византійскою, и вместе съ темъ не отличая въ живописи византійской древнейшаго изящнаго стиля отъ позднейшаго испорченнаго, сверхъ того, основываясь въ своихъ сужденіяхъ о живописи византійско-русской на старыхъ иконахъ, обветшалыхъ и утратившихъ свой колорить отъ времени, отъ сырости и другихъ случайностей, русская публика вообще имъеть самое смутное понятіе объ этомъ предметь. Здысь разумыются не только ты, которые безусловно порицають въ искусстве все древне-русское и византійское, но и те. которые убъждены въ высокихъ достоинствахъ этого стиля въ отношения религіозной идеальности и строгаго благочестія. Тѣ и другіе, не смотря на противоположность своихъ взгядовъ, исходять отъ одного и того же смъшеннаго понятія объ иконописномъ стиль, и, можеть быть, цынители византійско-русскаго искусства, держась ложнаго основанія, приносять больше вреда въ распространеніи превратныхъ понятій объ этомъ искусствь, нежели хулители; потому что, своею неосновательностью давая противъ себя оружіе своимъ противникамъ, они только вводять въ подозрѣніе п роняють

то діло, на возстановленіе котораго они—казалось бы—болье другихъ призваны. Можно отдать имъ полную справедливость во всемъ, что говорять они о святости сохраненія древне-христіанскихъ преданій въ искусстві православномъ, о вірности иконописныхъ типовъ Христа, Богородицы, Пророковъ, Апостоловъ и другихъ святыхъ личностей, объ идеальномъ представленіи сюжетовъ, не заслоняемыхъ и не нарушаемыхъ внесеніемъ ненужныхъ, праздныхъ мелочей изъ дійствительности, о строгости молитвеннаго выраженія въ лицахъ. Но, какъ ни достойны уваженія всії эти качества, они могутъ быть выражены въ искусствії только тогда, когда въ немъ соблюдено главнійшее, основное условіе, безъ котораго невозможны ни вірность типовъ, ни ясность традиціоннаго сюжета, ни благочестивое выраженіе. Это главнійшее условіе есть природа.

Подъ природою въ искусстве разумется верность действительности въ очертаніи фигуръ, въ ихъ постановкѣ и движеніи, и особенно въ выраженій душевныхъ движеній, наконець въ колорить. Это требованіе должно быть признаваемо законнымъ и разумнымъ на томъ основаніи, что только при естественности всехъ внешнихъ формъ изображенія, при верности душевнаго выраженія, какъ во всей фигурь, такъ и преимущественно въ лиць. художникъ можетъ внушить зрителю тъ иден, которыя его самого воодушевляють. Върность природъ и естественность надобно строго отличать отъ такъ называемаго натурализма, забирающаго себъ господство между новъйшими живописцами, особенно въ нашемъ отечествъ. Рафаэль всегда былъ въренъ природъ, но никто не заподазривалъ его въ натурализмъ. Голландская школа Ванъ-Эйковъ уже въ XV веке умела достигнуть самой тщательной, фотографической передачи натуры, но постоянно оставалась на высоть искренняго религіознаго направленія, и очень ръдко падала въ натурализмъ, и то по недостатку эстетическаго вкуса, разумъется, сравнительно съ итальянскими мастерами того же времени и ранбе. Натурализмъ, въ своей последней крайности, есть особенный видъ подражанія природе: или тупое, безсмысленное воспроизведенье дъйствительности, или намъренное представление только матеріальной стороны жизни, въ соотв'єтствіе т'ємъ современнымъ ученьямъ, которыя посягають на религію и низводять все человъческое до животныхъ инстинктовъ; какъ напримъръ, если бы какой живописецъ, чтобъ пріучить публику къ ужасамъ крови и різни, вздумаль изобразить дымящійся кровью трупъ Робеспьера, въ видѣ отвратительнаго анатомическаго препарата, или, чтобъ наглядно убъдить въ тщетности утъшеній религіи въ роковыя минуты, изобразиль бы прекрасную женщину въ звърскомъ отчаянии и отупънии, ожидающую смерти въ темницъ, заливаемой изъ оконъ водою во время наводненія.

Природа одинаково нужна въ искусствъ, и идеалисту и матеріалисту; тотъ и другой, съ одинаковыми правами могутъ пользоваться ея формами, но только съ различіемъ въ своихъ цъляхъ — идеалистъ для облагороженія и возвышенія идей и чувствованій, матеріалистъ — для низведенія человъческаго достоинства до степени звъря.

Условившись въ понятіи о природь, и строго отличивъ естественность отъ портретности и натурализма, мы должны придти къ убъжденію, что только то иконописное произведенье можеть удовлетворить всёхъ и каждаго, которое, съ религіознымъ одушевленьемъ, соединяеть върность природъ, какъ во всъхъ очертаніяхъ фигуры, такъ и въ ея движеніи и выраженіи; напримъръ, когда тъло распятаго Спасителя написано съ знаніемъ анатомін, а плачь и тоска предстоящихъ — съ наблюденіемъ надъ природными выраженьями этихъ душевныхъ и тыесныхъ движеній. Дыо художника относительно природы темъ и ограничивается. Затемъ онъ является уже, или идеалистомъ, матеріалистомъ. Онъ удержится въ предылахъ идеальнаго представленія своего сюжета, если благоговініе внушить ему въ лиць Распятаго выразить красоту неземнаго спокойствія, которую иногда накидываеть на черты покровъ смерти: какъ это удалось, напримъръ, Дюреру въ его знаменитомъ образъ въ Вънскомъ Бельведеръ: Поклонение Троицъ. Художникъ увлечется матеріализмомъ, если дастъ волю своей охотъ копировать мертвое тыо во всемь его безобразів, какь сдыль такую попытку Андрей Мантенья, въ изображении усопшаго Спасителя, въ смъломъ раккурсь, или сокращени фигуры, оть ногь, прямо обращенныхъ къ зрителю, на картинъ въ Миланской галлерен Брера.

Древне-христіанское искусство, а также и византійское до XII в., при идеальности религіознаго одушевленія, представляеть въ лучшихъ своихъ произведеньяхъ естественность очертаній и колорита и очевидное стремленіе къ подражанію природѣ, какъ къ необходимому условію искусства.

Въ доказательство этому мы приведемъ нѣсколько данныхъ изъ извѣстныхъ уже намъ источниковъ иконописнаго преданія.

Древне-христіанскіе художники <sup>1</sup>), воспитанные на античныхъ преданьяхъ классическаго искусства, усвоили себѣ тотъ стиль, образцы котораго сохранились въ Геркуланумѣ и Помпеи. Стѣнная живопись миоологическаго содержанія, открытая въ этихъ городахъ, и живопись христіанская П и ПІ столѣтій въ катакомбахъ, при всемъ различіи въ содержаніи и идеяхъ — очевидно, произведенья одной и той же школы, такъ что можно бы

<sup>1)</sup> См. мою статью о Образцахъ Иконописи въ Публичномъ Музев. Московск. Вѣд. 1862 г. №№ 111—113.

предполагать, что тогь же мастерь, когда быль язычникомъ, украшаль сценами изъ Овидіевыхъ Метаморфозъ дворецъ Римскаго Кесаря, а, принявши крещенную въру, тою же самою кистью и тъми же красками изображаль мучениковь и библейскую исторію вь катакомбахь. Природу и изящество онъ наследоваль отъ античнаго искусства, но возвысиль и одухотвориль и то и другое христіанскимъ восторгомъ временъ мученичества. Потому произведенья древне-христіанскаго стиля отличаются гармонією въ сочетаніи свіжести природы съ благородною идеализацією — этимъ существеннымъ качествомъ искусства античнаго. Постановка и движение фигуръ. повороть головы и очертаніе лица, наконецъ драпировка-все дышеть античнымъ изяществомъ. Статуя послужила образцомъ для живописной фигуры, которая на древне-христіанской мозаики или на миніатюрь, также какъ и на Помпеянской стънъ, будто изваяние, отдъляется на ровномъ цвътномъ фонъ, который потомъ стали позолачивать. Иногда по ровному полю, позади фигуръ, проводятся архитектурныя линіи, зданія, стёны арокъ, какъ напримъръ на мозанкахъ Св. Георгія въ Солунь IV в., или въ послъдствін, на миніатюрахъ Менологія Х-ХІ в. Ландшафта еще нѣть. Дерева стоять безъ перспективы; воздухъ не оживляеть ихъ тяжелой листвы, будто они скопированы съ каменнаго рельефа на саркофагахъ. Но животныя-птицы и звіри, изображены натурально и изящно. Древне-христіанская миніатюра — это прекрасный античный рельефъ, перенесенный на плоскость и оживленный самымъ свёжимъ колоритомъ. Примёръ античной фигуры города Гаваона на миніатюр'є рукописи Інсуса Навина VII—VIII в. см. на рис. 36 и следующемъ 37 рисунке изъ Діоскорида. Примеръ целаго рельефа на миніатюр'є см. дальше изъ Лобковской Псалтыри IX в.

Такое же сходство въ стиле замечается между миніатюрами христіанскаго содержанія и содержанія языческаго въ рукописяхъ церковныхъ и классическихъ, писанныхъ одновременно, IV—V столетіяхъ.

Таковы греческія миніатюры Иліады въ знаменитой рукописи Миланской Амброзіаны 1). Характеръ этихъ миніатюръ общій съ живописью катакомбъ, а также Геркуланума, Помпеи и другихъ остатковъ древне-христіанскаго искусства. Рисунокъ бойкій, краски наложены мастерски и смёло. По отвалившейся кое-гдё краскё надобно полагать, что мастеръ сначала обводиль чернилами общіе контуры или абрисы, а потомъ раскрашиваль, впрочемъ не все, а только положеніе фигуръ и общія группы складокъ, лица же оставляль безъ чернаго очерка, предоставляя вырисовку ихъ мёстнымъ краскамъ, тёнямъ и бликамъ, какъ у насъ дёлали русскіе миніатюристы

<sup>1)</sup> Рисунки см. Angelo Maio, Iliadis fragmenta antiquissima cum picturis. Mediolani 1819.

даже до последняго времени, отрисовавъ всё фигуры, и оставивъ лица пустыми пробелами (что часто встречается въ рукописяхъ). Потомъ греческій миніатюристь всё частности фигуръ наводилъ мёстными колерами, а по нимъ уже расписывалъ и растушевывалъ подробности, для рельефа фигуры, свётлыми и темными красками. Такъ все пространство, назначенное для лица, онъ наводилъ тёльнымъ цвётомъ, обыкновенно жаркаго, мёдноватаго оттёнка. Потомъ — глаза, брови, губы, онъ писалъ темнымъ колеромъ; въ



36. Городъ Гаваонъ. (казътретрукоп. VII въка.)

глаза пускаль бёлилы для изображенья бёлка и для освёщенія взора свётомъ; по носу и другимъ выдающимся чертамъ проводиль слегка бёловатые блики, а на губы сверхъ чернаго налагаль красное; также наводиль румянецъ. Довольно натурально пишеть онъ животныхъ и дерева, и, хотя не знаетъ полнаго ландшафта, но въ изображеньи отдёльныхъ предметовъ природы очевидно стремится къ подражанію природё.

Очень близки къ этимъ миніатюрамъ и по времени происхожденья и по стилю миніатюры греческой Библіи въ Публичной Библіотекѣ въ Вѣнѣ. Сколько художникъ стремился къ естественности и искалъ себѣ опоры въ подражаніи природѣ и въ античныхъ преданьяхъ, можно судить изъ краткаго описанія слѣдующихъ миніатюръ этой рукописи 1).

— Мин. І. Исторія первыхъ человіковъ. Адамъ и Евва — великоліпныя фигуры, и по красоті, и естественности, особенно въ сцені гріхопаденія. Позы обінкъ классически изящны. Какъ по всей фигурі, такъ и по своей позі Евва напоминаетъ античный типъ Венеры. Тіло ея біло,

Адама, — смуглое м'єднокрасное. Въ об'євкъ фигуракъ много выраженія. Весь фонъ въ листьякъ и в'єтвякъ, съ цв'єтами и плодами.

— Мин. 3. Потопъ. Въ рисункѣ утопающихъ очевидно стараніе художника слѣдовать природѣ. Колоритъ яркій: по синему морю мелькаютъ красныя одежды и смуглыя лица и тѣла. На головахъ утопающихъ пряди волосъ вѣтромъ откидываются назадъ, что придаетъ головѣ изящный очеркъ,

<sup>1)</sup> Нумера приводятся здёсь по помёткамъ на оригиналахъ.

особенность, напоминающая многія фигуры Рафаэля. Иные изъутопающихъ въ смёлыхъ раккурсахъ, на которые художникъ не рискнуль бы безъ короткаго знакомства съ природою. Таковы двё фигуры, пом'єщенныя рядомъ будто для того, чтобъ показать мастерство рисунка: об'є въ своемъ сокращеніи, въ горизонтальномъ положеніи, обращены головою къ зрителю, но одна писана отъ лица навзничь, а другая — отъ затылка — ничкомъ.

- Мин. 6. Ной спить, полуобнаженный. Въ изображени нагаго тёла художникъ хотёлъ быть анатомически вёренъ природё. Особенно натурально писана виноградная вётвь, однако съ тою замётною особенностью, что листья изображены тщательнёе и вёрнёе гроздій.
- Мин. 9. Лоть бёжить съ своимъ семействомъ изъ Содома. Городъ горитъ. Жена Лота только что превратилась въ соленый столбъ. Она была въ свётломъ голубоватомъ одёяніи, и широко драпирована: такъ она и осталась вся свётло-голубоватая, и лицо стало того же цвёту, будто мраморная статуя, широко драпированная, но драпировка, отъ превращенія въ тяжелую массу, виснетъ тяжелыми складками, отъ чего вся фигура потонёла, будто уже готова изъ статуи, съ ловкимъ поворотомъ головы, съузиться въ колонну съ капителью. Спокойствію этой окаменёлой фигуры, отвёсно вкопаной, какъ столбъ, отлично противополагается, вся скосившаяся отъ быстроты, бёгущая группа Лота съ остальнымъ его семействомъ. Всё они, и въ жестахъ, и въ чертахъ лица, выражаютъ внезапный ужасъ, особенно самъ Лотъ, въ трепетё закрывающій одёяніемъ свое лицо, однако не настолько, чтобъ нельзя было читать рёзкаго выраженія, отражающаго его чувства, въ конвульсивно сжатыхъ бровяхъ.
- Мин. 15. Исавъ возвращается съ охоты. Онъ ведетъ лошака. За нимъ идетъ охотникъ и по колориту и по граціозному рисунку фигура Помпеянской живописи, въ розовой короткой рубахѣ и сандаліяхъ. На лѣвомъ плечѣ держитъ палку, на которой виситъ убитый заяцъ. Переднія лапы, за которыя заяцъ привязанъ къ палкѣ, подняты вверхъ, и потому голова насильственно выпрямилась и такъ окоченѣла, а уши печально опустились. Въ этомъ убитомъ звѣркѣ, съ граціознымъ выраженьемъ соединена замѣчательная натуральность въ рисункѣ и колоритѣ, будто у Голландцевъ XVII в., только не такъ микроскопически, какъ отдѣлывали эти позднѣйшіе мастера, а широкою кистью отдѣланы мускулы звѣря и шерсть. Фигурѣ охотника дана необыкновенная живость и грація движенія, въ мгновенномъ поворотѣ головы; потому что, идя, онъ оборачивается назадъ къ собакѣ, которую ведетъ на двухъ ремняхъ, привязанныхъ къ ея ошейнику; между тѣмъ какъ другая собака забѣжала впередъ и съ выраженіемъ какой-то любезности въ своихъ свободныхъ движеніяхъ ласкается къ хозяину: под-

прыгнувши, она подняда къ нему свою морду и дасково касается дапою его колънки.

- Мип. 29. Іосифъ спить на кровати, на свётло голубоватой постелё и такого же цвета подушкахъ, драпированный того же цвета покрываломъ, оставившимъ обнаженными только голову и руки по самыя плечи. Онъ въ отличномъ раккурсъ, и въ смъломъ, но натуральномъ поворотъ. Правую руку подложиль подъ голову, а левою держить одевающее его полотно. Въ небесахъ, въ синемъ полукругъ усъянномъ звъздами, ему покланяются луна и солнце: луна въ видъ Діаны, съ рожками молодого мъсяца на головъ, писана только былыми очертаніями по голубому; солице, въ видь Аполлона, все розовое, въ коронъ; отъ него идуть красные лучи. Этотъ могивъ, съ нъкоторыми варіаціями, повторился въ одной изъ Чешскихъминіатюръ Лобковицкой Библін XIII в.—На миніатюрь рядомъ, тотъ же Іосифъ разсказываеть свой сонъ отцу и матери. Удивленіе слушающих выражено въ ръзкихъ, но натуральныхъ движеніяхъ. Внизу братья Іосифа, изящно расположенные группами, пасуть стада. Рисунокъ, горячій колорить тыла, положеніе и движеніе фигуръ-словомъ, все въ этой миніатюрь вьеть красотою и естественностью античной живописи.
- Мин. 33. Темница, въ видѣ круглой ямы. По сторонамъ Виночерпій и Хлѣбодаръ: въ ихъ позахъ, движеніяхъ и въ чертахъ лица отлично выражены уныніе и отчаяніе. Между ними, въ рѣзкомъ съ ними контрастѣ—блистающая юностью, красотою и благороднымъ спокойствіемъ прекрасная фигура Іосифа, напоминающая лучшіе античные типы Помпеянской живописи.
- Мин. 36. Прекрасный юноша Іосифъ, весь проникнутый неземнымъ вдохновеньемъ, объясняетъ Фараону спы. Фараонъ сидитъ на престолѣ, красивая фигура, безъ бороды, въ низенькой золотой коронѣ, или діадемѣ, украшенной бѣлымъ и краснымъ, въ великолѣпномъ, но не въ широкомъ одѣяній, ловко обхватывающемъ его развязную фигуру 1).

Върность природъ, въ очертаніяхъ, выраженіи и колорить, руководимая чувствомъ античной красоты, и воодушевленная искренностью благочестія первыхъ въковъ христіанства — вотъ первые залоги Византійскаго художественнаго преданія, открываемые въ греческихъ миніатюрахъ IV—V стольтія. Слъдующее за тъмъ стольтіе, оставившее намъ высшій образецъ этого стиля въ Св. Софіи Константинопольской, поддерживаетъ тоже преда-

<sup>1)</sup> Какъ для этой, такъ и для слѣдующей рукописи смотр. рисунки съ греческихъ миніатюръ, впрочемъ не вѣрно снятые: D. Danielis de Nessel, Breviarium et supplementum Commentariorum Lambecianorum. Vindobonae et Norimbergae. 1690.

ніе и служить посредствующимь звеномъ между древне-христіанскимъ и собственно византійскимъ стилемъ.

Изъ рукописей, относящихся ко времени сооруженія и украшенія Св. Софін Константинопольской, остановвися на двухъ: на Вѣнскомъ Діоскоридѣ и на Туринскихъ Пророкахъ.

Миніатюры Діоскорида имбють высокую важность для исторів искусства потому, что предлагають въ своемъ содержании и въ технической отделке живую связь VI-го века, особенно въ портретныхъ изображеньнхъ — съ преданьями античными, которыя постепеню вошли въ миніатюры этой рукописи, переходя изъ въка въ въкъ отъ раннихъ рукописей этого сочиненія. Сначала идуть миніатюры историческаго и символическаго содержанія, потомъ писаны растенія, далье змы, насыкомыя и наконець птицы. Рисунокъ вообще правильный, колорить яркій, и въ человіческихъ фигурахъ цвътистый и жаркій, будто Венеціанской школы. Очерка не видать изъ подъ мъстнаго колорита, по которому, будто гвашью, наведены тъни и блики и румянецъ на лицъ. Въ растеніяхъ вся зелень писана натурально. листы въ перегибахъ, и раккурсахъ будто живые, но цвъты значительно грёшать противь натуры. Особенно изящно писаны птицы съ разноцвётными перьями, сюжеть, рано перенесенный изъ Византіи въ русское искусство, напр. въ Изборникъ Святославовомъ 1073 года. Судя по миніатюрамъ Діоскорида, можно смело заключить, что живопись Византійская VI века получила по преданію отъ античныхъ школь всё художественныя средства для выраженія своихъ идей, само собою разумбется, за исключеніемъ перспективы, дандшафта и свётлотени, введенныхъ въ искусство значительно поздиће.

Укажу на миніатюры, равно любопытныя и по верности природе, и по античной красоте.

— Передъ сидящимъ Діоскоридомъ (рис. 37) стоитъ красивая женщина, держа въ рукахъ мандрагору, т. е., корень растенія, оканчивающійся человіческою фигурою. Внизу умирающая собака. Надъ женскою фигурою надписано: εύρεσις (изобрітеніе). И такъ, это олицетвореніе. Посреди стоить въ ништ подъ красивымъ полусводомъ таже женская фигура (изобрітеніе), съ мандрагорою въ рукт. Наліво отъ зрителя, сидить живописецъ, задомъ къ этой женской фигурт, и, оглядываясь не совствить въ ловкомъ поворотт, списываеть мандрагору на пергамент, прибитомъ гвоздикомъ къ пюпитрт (въ родт классной доски на ножкахъ); а направо сидить самъ Діоскоридъ и нишеть, держа книгу на правомъ колітт обычай писцовъ того времени, наблюдаемый иногда и въ нашей древней иконописи въ изображеніи пишущихъ Евангелистовъ. Но для насъ особенно

важенъ живописецъ, списывающій растеніе съ натуры: прямое указаніе на то, что древне-христіанская живопись не разрывала своей связи съ непосредственнымъ изученьемъ природы.

— Миніатюра въ великольной рамь, написанной въ видь золотой цыпи на синемъ фонь. Въ переплетахъ цыпи, писаны, на помпеянскій манеръ, амуры, занимающіеся разными издылями, между прочимъ одинъ рисуеть на пюпитры. Въ самой миніатюры: на троны въ царскомъ вынцы, въ фіолетовомъ исподнемъ одыніи, и въ золотомъ верхнемъ, сидитъ красивая женщина. Это Юліана Аникія, скончавшаяся въ началь царствованія Юстиніана. По



37. ДІОСКОРИДЪ И ЖИВОПИСЕЦЪ. (изътретруков Углавка)

сторонамъ стоятъ двѣ женскія фигуры; это одицетворенья, какъ значится въ греческихъ подписяхъ: одна Елагоразуміе, съ книгою; другая—Великодушіе, съ золотыми деньгами. Около последней обнаженная дѣтская фигурка съ крыльями, держить раскрытую книгу: это античный Амуръ, но получившій новое, символическое значеніе Любви къ премудрости Господней, какъ значится въ греческой подписи: πάθος τῆς σοφίας χρίστου amor sapientiae creatoris— по переводу Несселя). Передъ Юліаною пала въ ноги въ молитвенномъ, наивномъ положеніи, усвоенномъ въ искусствѣ Византійскомъ, женская фигура: это Елагодарность, какъ значится въ греческой подписи (εὐχαριστία).

Всѣ лица этихъ и другихъ миніатюръ разбираемой рукописи прекрасны; фигуры пропорціональны, портреты характерны; олицетворенья носять отпечатокъ античныхъ типовъ классической минологіи. Амуръ служитъ очевидно посредникомъ между древнею минологіею и христіанскою символикою.

Дошедши до VI вѣка, въ подтвержденіе мысли о томъ, что искусство Византійское не чуждалось природѣ, надобно припомнить въ искусствѣ монументальномъ знаменитыя мозанки въ Равеннскомъ храмѣ Св. Виталія, изображающія въ портретахъ императора Юстиніана съ свитою царедворцевъ и со стражею, архіепископа Максиміана съ духовенствомъ и императрицу Оеодору съ придворными дамами и евнухами. Особенно удачно переданъ характеръ Оеодоры, ея умъ, жестокость и чувственность, въ выразительномъ, блѣдномъ и длинномъ лицѣ, въ маленькомъ ртѣ и большихъ, глубокихъ глазахъ. Сверхъ того, вся эта торжественная процессія, съ великольными костюмами, составляя драгоцѣнный памятникъ для исторіи быта того времени, тѣмъ самымъ говоритъ въ пользу мастеровъ этой мозаики, относительно ихъ желанія быть вѣрными дѣйствительности 1).

Говоря о портретахъ греческаго искусства VI в., следуетъ припомнить, что этотъ художественный элементъ по прямому преданію восходитъ къ первымъ векамъ христіанства. Превосходные портреты Галлы Плацидіи, Гонорія и Валентиніана III, работа греческаго мастера Вуннерія, V в., на знаменитомъ кресте въ Брешіи, служить посредствующимъ звеномъ между портретами на позднейшихъ мозанкахъ и на древнейшихъ саркофагахъ, въ щитахъ, или медальонахъ, отличный образецъ которыхъ смотр. на снимкахъ саркофаговъ.

Такъ какъ въ основѣ типа Спасителя преднолагалось его человѣческое подобіе, то есть, возсозданіе его дѣйствительнаго образа, какъ онъ явился исторически, и такъ какъ этотъ типъ разработывался въ искусствѣ въ связи съ сказаніями о настоящемъ образѣ Христа, отпечатлѣнномъ нерукотворно на убрусѣ: то очевидно, что христіанское искусство, развивая священные типы, виѣстѣ съ тѣмъ должно было воздѣлывать и портретъ.

На низшей степени пониманія и при неразвитости вкуса типъ смѣшивается съ портретомъ. Такъ древне-русскіе иконописцы, изыскивая древнѣйшія иконы святыхъ, оставались въ увѣренности, что они стремятся къ воспроизведенію ихъ портретныхъ подобій. Типъ, понимаемый въ смыслѣ художественномъ, есть нечто иное, какъ идеальное возсозданіе общаго, неизмѣннаго характера какой нибудь личности, запечатлѣнной извѣстною идеею.

<sup>1)</sup> Kugler, Handbuch d. Gesch. d. Malerei. 2-е изд. 1847 г., стр. 42.

Въ этомъ смысле типъ соединяетъ въ себе портретность съ идеальностью, и именно въ томъ виде, какъ онъ проявляется въ античныхъ идеалахъ.

Какъ вся древне-христіанская живопись последовательно развилась изъ античной, такъ и потребность въ типическомъ обособленіи священныхъ личностей восходить къ эстетическимъ законамъ античной скульптуры, которая такъ отчетливо опредълна всъ типы классического Олимпа. Уже съ давнихъ временъ артистическій взглядъ привыкъ съ перваго разу отличать Зевса отъ Аполлона, Юнону отъ Діаны. Когда христіанское искусство, болбе и болье высвобождаясь отъ античной примъси, должно было опредълить свой собственный циклъ священныхъ личностей и историческихъ сценъ; тогда искусство, воспитанное древностью, естественно пришло къ тому результату, что эти личности и сцены тогда только всёми будуть понимаемы въ ихъ настоящемъ смысль, когда въ точности онь будуть опредълены однажды навсегда, то есть, чтобы лицо и одежда того или другаго типа имъли свой извъстный, какъ бы портретный характеръ, такъ же какъ Благовъщенье или Рождество писались бы съ извъстными подробностями и въ одинаковомъ порядкь. Этоть законь типичности, созрыший въ Византійскомъ стиль, точно также не можеть служить ему упрекомъ въ стремленіи къ неподвижности и безжизненности, какъ и античной скульптуръ, которая при типичности умела держаться на почве действительности и не сковывала художественной свободы; потому что типъ есть совокупность начала портретнаго съ идеальнымъ. Следовательно портретность, которой искали въ священныхъ иконахъ, должна быть понимаема не иначе, какъ въ смыслѣ опредѣденнаго идеальнаго типа. Именно этимъ объясняются разноречія во миеніяхъ древнихъ богослововъ о типъ Спасителевомъ. Между тъмъ какъ одни, съ точки зрвнія вижшней объективной, хотели опредёлить черты лица Спасителя во всей ихъ подробности, другіе, съ точки зрівнія идеальной и субъективной, утверждали, вмъсть съ Оригеномъ 1), что лицо Спасителя не имъло опредъленнаго выраженія, и въ разныя времена бывало различно, или казалось каждому иначе, смотря по его личному расположенію. Въ отношеніи искусства, это последнее мевніе удобно применяется къ объясненію художественнаго типа Спасителева, который, въ своихъ общихъ очертаніяхъ (изложенныхъ въ третьей главь этой статьи), является болье или менье одинаковымъ на всъхъ произведеніяхъ мозаическаго періода, и вмѣстѣ въ тымъ имъетъ различное выражение въ каждомъ изъ нихъ. Это будто одна и та-же личность, но различно понятая художниками и представленная съ различнымъ выражениемъ на каждой изъ множества иконъ. Для наглядности,

<sup>1)</sup> Glückselig, Christus-Archäologie. Crp. 83.

указывая здёсь снимокъ съ римской мозаики Космы и Даміана, мы должны присовокупить, что, на основаніи сказаннаго, только всё вмёстё взятыя древнёйшія иконы Спасителя могуть дать удовлетворительное понятіе объ этомъ божественномъ типе.

Тоже самое надобно разумёть и о прочихъ христіанскихъ типахъ. Каждое изъ священныхъ лицъ на разныхъ иконахъ имбетъ черты общія и вмёстё различается по особенности въ личномъ взглядё художника.

требовалось Что не предварительнаго портрета съ натуры для того, чтобъ художественный типъ съ идеальностью характера соединяль въ себѣ кажущуюся портретность, достаточно вспомнить о превосходнъйшихътипахъ ветхозавѣтныхъ лицъ, пророковъ и праотцевъ, въ памятникахъ древняго христіанскаго искусства. Именно зд'всь надобно обратить вниманіе на другую изъ двухъ вышеупомянутыхъ рукописей VI в. Это Пророки (Малые) въ Туринской библіотекѣ. Для любителей и художниковъ предлагается здёсь копія съ обоихъ листовъ, на которыхъ изображаются юношескіе типы Пророковъ Аввакума, Исаін и Захаріи, четыре — сред-



38. Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекъ.

нихъ лётъ: Софоніи, Іоиля и др. и четыре—типовъ старческихъ: Іоны, Михея и пр. Сравнивая эти изображенія съ описаніями въ русскихъ подлиникахъ, не можемъ не отдать справедливости этимъ отличнымъ руководствамъ въ томъ, что, не смотря на очень естественныя отклоненія ихъ отъ древнехристіанскаго преданія, зависёвшія отъ разныхъ обстоятельствъ, все же они представляютъ замёчательное съ нимъ согласіе, какъ это можно видёть изъ описанія изображенныхъ здёсь Пророковъ, взятыхъ изъ рукописи VIв. А именно:— Аввакумъ: младъ аки Георгій.— Захарія Серповидецъ: младъ

аки Димитрій. — Софоній: сѣдъ аки Богословъ. — Іоиль: сѣдъ аки Илія. Илія же характеризуется такъ: сѣдъ, косматъ. — Іона: сѣдъ, илѣшивъ, брада аки у Николы. — Михей: аки Андрей Апостолъ, по плечамъ косы. Андрей же характеризуется такъ: власы растрепалися; брада аки Іоанна Богослова.

И такъ, согласно съ замѣченнымъ выше развитіемъ византійскихъ типовъ, въ русскомъ подлинникѣ типы среднихъ лѣтъ постарѣли; но молодые и старческіе удержали свой первобытный характеръ.



39. Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекѣ,

Было уже не разъ замѣчено, что многовѣковое коснѣніе искусства на той же степени, какъ оно выработалось и опредѣлилось, составляетъ существенный характеръ Византійскаго стиля. Развивались и размножались иконописные сюжеты, но сторона изящная оставалась при прежнихъ, уже давно выработанныхъ формахъ. Во всѣхъ произведеньяхъ Византійскаго

искусства, особенно начиная съ IX в., какъ мы замѣтили, госполствуеть поразительная неровность въ смъщени изящныхъ формъ, наслъдованныхъ отъ старины по лучшимъ оригиналамъ, съ формами искаженными, иногда даже до безобразія. Все это явствуєть съ перваго взияда, даже при бѣгломъ обозрѣніи лучшихъ греческихъ миніатюрь оть ІХ в.; и сверхъ того чѣмъ миніатюры поздиве, темъ больше преобладаеть въ этой смеси неизящное передъ изящнымъ, по мъръ того какъ преданіе объ этомъ последнемъ все болье и болье заглушалось. Что изящная техника еще господствовала въ греческихъ школахъ IX в., доказательствомъ служатъ миніатюры Парижской рукописи Григорія Богослова. Хотя и здёсь не всё миніатюры равнаго достоинства и иныя даже съ самыми грубыми ошибками противъ всёхъ правиль искусства, какъ, напримъръ, миніатюра, изображающая утопающихъ въ всемірномъ потопъ: они лежать на водъ всею своею фигурой, будто на постель, не погружая ни рукъ пи ногъ; однако вообще техника миніатюръ изящна, и многія изображенія безукоризненно хороши. Стиль живописи широкій и размашистый, а не мелкій и робкій, какъ въ миніатюрной работъ нашихъ сельскихъ иконописцевъ. Колоритъ сочный и яркій, иногда напоминающій Тиціана и Рубенса. Фигуры писаны не по черному абрису, а м'єстными красками. Волоса на головъ писаны широкою кистью, какъ густыя пряди, оттыняемыя широкою свытотынью, а не волосокъ къ волоску, съ микроскопическою ихъ отдёлькою, какъ въ русской иконописи XVI и XVII стольтій. Тыло и лицо, по тыльному цвыту, тоже широко раскрашены, гды надо, то коричневою краскою, то красною, или тронуты бълыми бликами и такъ называемыми оживками. Колоритъ вообще жаркій. Женщины и юныя фигуры былы, ныжно-румяны и большею частію прекрасны. Иногда былы и нъжны и бородатые мущины, даже съдые старики (какъ въ Чешской и Кёльнской школахъ живописи XIV — XV в.); но вообще мущины мъднаго колорита, по которому наведенъ румянецъ и брошена коричневая тёнь съ отсебтомъ бълыхъ бликовъ. Ангелы-бълы, нъжны и румяны; ихъ головки граціозны.

При той же неровности въ стилъ, отличается тъми же художественными достоинствами и Парижская Псалтырь IX—X в., изъ которой между прочимъ можно ясно видъть, какъ хорошо умъли пользоваться колоритомъ и свътлотънью греческіе художники того времени, чтобы произвести изящный эффектъ. Такимъ эффектомъ отличается олицетвореніе Ночи, подъ видомъ Діаны, въ миніатюръ (л. 435), снимокъ съ которой помъщенъ выше, на стр. 117. Надъ головою ея развъвается синее легкое покрывало; она въ синемъ сіяніи, и все тъло ея, руки шея и лицо — по тъльному колориту наведены синими тънями, даже каштановые ея волоса тронуты синими бли-

ками. И вся эта синева въ гармоническомъ переливъ свътлотъни, такъ что вся фигура кажется какимъ-то неземнымъ видънемъ въ голубомъ туманъ.

Изъ рукописи XI в. Житій Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о рождествѣ Христовѣ, на Авонской горѣ, въ монастырѣ Есфигмена, въ образецъ вполнѣ художественной граціи можно указать на красивую женскую фигуру, сидящую на зеленомъ лугу. Руками держить она свои роскошныя косы, по обѣ стороны спускающіяся по плечамъ. Одѣяніе изящпо охватываеть полныя груди. Красивыя руки обнажены по локоть. Такую фигуру скорѣе можно бы встрѣтить на стѣнахъ Помпеи, пежели на листахъ церковной книги. Какъ въ Помпеянской живописи замѣтна наклонность къ натуральной школѣ, допускающей ежедневное и тривіальное, такъ и на византійскихъ миніатюрахъ лучшаго стиля, чему служить образцомъ въ той же рукописи миніатюра, изображающая троихъ пастуховъ въ полѣ. Двое усердно играютъ на инструментахъ; третій, оживленная фигура, къ нимъ обращается съ тривіальными жестами, соотвѣтствующими его простонароднымъ привычкамъ¹).

Какъ нало русское искусство XVI в. въ отношеніи художественномъ, лучше всего можно видъть изъ сличенія миніатюрь Индикоплова въ Макарьевскихъ Четьихъ-Минеяхъ съ соответствующими имъ въ Флорентійской рукописи, не поздне XII в., но, бозъ сомнения, по древнейшимъ образцамъ. Въ этой последней рукописи Адамъ и Евва (лл. 83 об. и 113 об.) писаны также изящно, какъ въ Вънской Библіи V в. Замъчательна также по изяществу миніатюра (л. 116), на которой изображенъ Авель, какъ пастухъ, между козами и овцами. Есть и собака. Животныя писаны натурально. Но особенно обращаеть на себя внимание высоко художественная фигура Авеля. Онъ обнаженъ, и только съ лъваго плеча спускается звъриная шкура до кольнъ. Опъ оперся на посохъ, и львую ногу, какъ античный фавнъ, закинуль впередъ на правую, на которой стоить твердо, а голову склониль немножко на правую руку, такъ что извивающаяся линія всей фигуры отличается античнымъ изяществомъ. Лицо прекрасно. Голова въ сіяніи. Какъ искусно умель художникъ изображать зверей, можно убедиться изъ миніатюры, изображающей льва и коня (л. 272). Это великольная группа, достойная рызца античнаго скульптора. Левь со всыми четырымя ногами взобрался на хребеть коня, и кусаеть его въ крестецъ, около гривы, а конь наль на переднія ноги, и свою голову въ изящномъ изгибѣ прячеть внизъ, себь подъ ноги.

Объ изяществъ источниковъ иконописнаго предація мы заключимъ ука-



<sup>1)</sup> Снимки см. въ Севастьяновскомъ собраніи, въ Моск. публичномъ Музев.

заніемъ на Лобковскую Псалтырь IX в.; потому что этотъ драгоцівный памятникь, находясь въ Москві 1), доступніве для всякаго изъ русскихъ любителей или художниковъ, кто бы хотіль убідиться въ достоинсті художественныхъ элементовъ, завіщанныхъ нашей иконописи искусствомъ Византійскимъ. Конечно, и въ этой рукописи господствуетъ тоже неравенство стиля, что и во всіхъ другихъ памятникахъ, часто даже на одной и той же миніа-



40. Миніатюра Лобковской (Хлудовской) псалтыри, л. 147.

тюръ. Такъ, напримъръ, въ изображени перехода Іудеевъ черезъ Черное море (л. 148 об.) переходящіе сгруппированы неизящно, нътъ ни перспективы, ни ландшафта; но впереди толпы пляшущая Маріамь прекрасна. Она граціозно подняла руки надъ головою и бьетъ ими въ бубны; волосы гу-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Псялтырь б. Лобкова, впоследствін *Хлудовская* поступила нынё въ библіотеку Никольскаго Единов'єрческаго монастыря въ Москв'в. *Прим. ред.* 

стыми прядами спускаются съ ея плечь, и розовое платье ея широко развѣвается, волнуемое движеніями пляски. Въ заключеніе предлагается здѣсь въ снимкѣ (рис. 40) изъ этой же рукописи миніатюра (л. 147), изображающая юнаго Давида, какъ пастуха и псалмопѣвца. Онъ повторяется трижды. Въ серединѣ онъ сидить, играя на псалтыри, на которой, покоится Духъ Святой въ видѣ голубя; по бокамъ онъ же защищаеть свое стадо отъ дикихъ звѣрей. Эти два момента въ Парижской Псалтыри IX—X в. раздѣлены на двѣминіатюры.

Кто желаеть познакомиться съ колоритомъ древнихъ греческихъ миніатюръ, можеть видѣть раскрашенныя копіи въ Христіанскомъ Музеѣ при Академіи Художествъ въ Петербургѣ и въ Московскомъ Публичномъ Музеѣ.

Отъ древнъйшихъ источниковъ обращаясь къ нашей иконописи, мы должны сдълать слъдующія замъчанія о ней въ художественномъ отношеніи:

- 1) Такъ же, какъ и ранніе источники, наша иконопись, даже въ лучшихъ своихъ образцахъ, представляеть неровность стиля въ смѣшеніи изящныхъ формъ съ неизящными, завѣщанномъ отъ Византійскаго искусства и поддерживаемомъ наивностью русскихъ мастеровъ, не умѣвшихъ критически относиться къ своему искусству. Слѣдовательно, успѣхи нашей иконописи въ будущемъ должны происходить отъ развитія ея лучшихъ сторонъ и отъ устраненія изъ нея ея недостатковъ: такъ что въ ней самой заключается уже зародышъ ея усовершенствованія въ отношеніи художественномъ. Это лучшее состоитъ въ прямой связи съ изяществомъ древне-христіанскаго иконописнаго преданія.
- 2) Не зная ни природы, ни античнаго міра, русскій иконописецъ напрасно искаль вдохновенія въ богословской схоластикѣ, и только больше и больше грубѣль и разучивался. Богословіе нашло согласнымъ съ своими догматами дать безпомощной фантазіи нѣкоторое подспорье. Составилось и твердо упрочилось преданіе, что священныя лица христіанскаго міра оставили по себѣ для всеобщаго чествованія свои портреты. Художнику предоставлено было съ лучшихъ и древнѣйшихъ портретовъ изготовлять копіи. Этимъ преимущественно ограничивалась его дѣятельность, поставленная такимъ образомъ въ новое, неестественное отношеніе къ природѣ; потому что, изготовляя копію съ портрета, онъ долженъ былъ неукоснительно держаться древняго оригинала, не смѣя самостоятельно относиться къ природѣ. И такъ образовался стиль портретный, но такой, который не тольно не имѣетъ никакого отношенія къ природѣ, но даже полагалъ новую преграду между ею и художественнымъ творчествомъ. Но мы уже знаемъ, съ какою творческою свободою создавались типы христіанскаго искусства; знаемъ, что многіе изъ

нихъ, каковы напримѣръ типы личностей ветхозавѣтныхъ, уже ни коимъ образомъ не могли претендовать на портретное происхожденіе; знаемъ, что даже типъ Христа, при одинаковыхъ очертаніяхъ, видоизмѣнялся по взгляду художника. Слѣдовательно, чтобъ возсоздавать во всей свѣжести христіанскіе типы, наша иконопись должна слѣдовать тому же процессу, который совершался въ искусствѣ въ эпоху ихъ созданія; то есть, съ идеальностью религіознаго благочестія, въ которомъ нельзя отказать нашимъ иконописцамъ, она должна соединять изученіе природы, и въ ней отыскивать формы, соотвѣтствующія описаніямъ типовъ въ подлинникахъ.

3) Лучшіе источники Византійскаго иконописнаго преданія отличаются правильностію рисунка какъ въ целой фигуре, такъ и въ ея оконечностяхъ, выраженіемъ, изящною группировкою, отличнымъ колоритомъ и даже свътлотынью. Слабый отблескъ этихъ достоинствъ по частямъ можно еще встрытить на накоторыхъ изъ иконъ въ Россіи, называемыхъ Греческими или Корсунскими; но вообще русская иконопись далеко отклонилась отъ того изящества своихъ оригиналовъ, къ когорому должна бы стремиться по самому принципу своему — быть върною преданіямъ. И такъ, въ силу этого принципа, вполнъ объясняемаго исторією искусства, наша икопопись должна пріобрасти всь ть изящныя формы, которыя ей заващаны искусствомъ Византійскимъ. Это насл'єдственное изящество должно примирить нашу иконопись со всёми успёхами художественной техники, какіе искусство на западё пріобрело въ лучшую эпоху своего процветанія въ XV и XVI столетіяхъ; потому что действительно многое можно найти въ Византійскихъ миніатюрахъ лучшаго стиля, что не уступить по изяществу вкуса рисункамъ даже самого Рафаэля.

Наконецъ, 4) сама русская иконопись въ лицѣ лучшаго ея представителя второй половины XVII в., парскаго иконописца Ушакова, обнаружила рѣшительное стремленіе къ усовершенствованію, на основаніи развитія ея собственныхъ элементовъ. Ушаковъ писалъ въ двоякомъ стилѣ: въ собственно такъ называемомъ иконописномъ и въ фряжскомъ, и потому соединялъ въ своихъ произведеньяхъ византійское преданіе съ усовершенствованною на западѣ техникою. То, что онъ заимствовалъ изъ западнаго искусства, могъ бы пайти въ лучшихъ источникахъ Византійскаго, если бы они были ему извѣстны. Но во всякомъ случаѣ стремленія его усовершенствовать иконопись въ правильности рисунка, въ перспективѣ и ландшафтѣ, въ жизненномъ колоритѣ, не только не противорѣчатъ преданіямъ этого искусства, но вполнѣ съ нимъ согласуются. Ушаковъ же былъ возстановителемъ на Руси изящныхъ типовъ въ натуральную величину, соотвѣтствующихъ лучшимъ образцамъ древней мозаики и стѣннаго письма. Таковы, напримѣръ,

его превосходныя иконы по грудь въ медальонахъ, въ Московской церкви Троицы въ Никитникахъ (иначе Грузинской Богоматери), изображающіе Іисуса Христа въ святительскомъ облаченіи, Діонисія Ареопагита, Кирилла Іерусалимскаго, Епифанія Кипрскаго, Григорія Нисскаго, Іакова Брата Господня, Амвросія Медіоланскаго, Игнатія Богоносца Антіохійскаго, Григорія Неокесарійскаго и Аванасія Александрійскаго, и сверхъ того, на четвероугольной доскѣ икона Нерукотвореннаго Спаса (писанная въ 1658 г.) 1).

## V. Отличіе искусства русскаго отъ западнаго по способу представленія иконописныхъ предметовъ.

Уже въ первой главь этой статьи, опредыля стиль русской иконописи, мы должны были коснуться некоторых особенностей, которыми отличается восточное искусство отъ западнаго по способу представленія иконописныхъ сюжетовъ. Въ теченіе всего изследованія мы видели, что быль въ исторіи древне-христіанскаго искусства такой періодъ, когда отличія этого вовсе не существовало, или, при незначительной разниць, и на востокъ и на западъ господствовала одинаковая норма для представленія иконописныхъ сюжетовъ; именно періодъ отъ Константина Великаго и почти до XII в. Хотя романскій стиль, помутившій христіанскія преданія чудовищною символикою полуязыческого воображенія северных Европейских дикарей, значительно отклоняль уже искусство западное оть восточнаго 2); хотя стиль готическій уже прокладываль тоть путь свободнаго творчества, по которому впоследствій развилось западное искусство до своихъ блистательныхъ результатовъ въ эпоху Возрожденія; однако католическіе живописцы XIII и XIV в. въ способъ представленія иконописныхъ сюжетовъ представляютъ еще значительное сходство съ нашею иконописью, какъ напримъръ, Дуччіо Бонъинсенья въ изображении Страстей Господнихъ на одгарномъ образѣ въ

<sup>2)</sup> Вопросъ о признакахъ романскаго стиля въ древне-русскомъ искусствъ, напр. въ прилъпахъ Димитріевскаго собора во Владиміръ, требуетъ для ръшенія особеннаго изслъдованія.



<sup>1)</sup> Здѣсь перечислены всѣ эти иконы потому, что онѣ не точно означены въ книгѣ г. Ровинскаго объ иконописи, гдѣ на стр. 44 о нихъ сказано такъ: «Образа въ церкви Грузинской Богоматери: 8) Икона Нерукотвореннаго Снаса, и 4) Поясныя изображенія *Пророжов*». Это, какъ явствуетъ изъ подписей на иконахъ, не пророки.

Сіенскомъ соборѣ (1311 г.), Джіотто въ изображенія Евангельскихъ событій на деревянныхъ иконахъ въ ризницъ Флорентійскаго храма Св. Креста (нынь въ Академіи Художествъ, во Флоренціи) и въ стыной живописи Падуанской церкви, изв'єстной подъ именемъ Madonna dell'Arena. И вообще не следуеть удивляться, встречая въ старинномъ католическомъ искусстве иконописные сюжеты, подходящіе къ норм' нашихъ подлинниковъ. Это явленіе самое обыкновенное на западъ, пока искусство не переставало быть прямымъ выраженіемъ религіознаго чувства, безъ всякой примѣси постороннихъ интересовъ. Разница оказывалась только въ пемногихъ отклоненіяхъ богословского характера, въ следствіе различія католических догматовъ оть православныхъ Напримеръ, все древнейшия изображения Распятия на западъ до XII въка включительно дъланы были съ четырымя гвоздями, согласно съ первоначальными преданьями и древнъйшими свидътельствами, напр. Григорія Турскаго (de gloria Martyrum, гл. VI), я только съ XIII в. начинаетъ въ западномъ искусствъ входить Распятіе съ тремя гвоздями католическая особенность, которая возводилась уже въ силу догмата въ стедствіе уб'єжденія, приписываемаго Св. Франциску Ассизскому († 1226), такъ какъ этотъ основатель Францисканскаго ордена въ своей «молитвъ къ Нищеть», между прочимъ, замъчаетъ, что Нищета признала излишнею роскошью даже достаточное количество гвоздей для распятія Христа (то есть, въ числѣ четырехъ), и ограничилась только тремя 1).

Впрочемъ многіе изъ католическихъ догматовъ не наблюдались даже до позднѣйшаго времени. Такъ новый догмать о Безсѣменномъ Зачатіи Св. Анны встрѣчаетъ себѣ противорѣчіе въ католическомъ искусствѣ даже XV и XVI столѣтій. Напримѣръ, одинъ живописецъ Сѣверно-Итальянской школы, конца XV в., Макрино д'Альба, изобразилъ Зачатіе Богородицы согласно съ нашими подлинниками, то есть, представивъ Іоакима и Анну при встрѣчѣ обнимающимися в. И вообще западное искусство, не твердое въ своихъ богословскихъ принципахъ, представляетъ постоянныя отклоненія отъ католическихъ догматовъ, частію по свободѣ, которою оно пользовалось, частію же въ слѣдствіе того, что оно иногда слѣдовало древнѣйшимъ преданіямъ церкви, отъ которыхъ католичество уже уклонилось. Такъ, напримѣръ, Крещеніе въ видѣ погруженія, а не поливапія, господствуетъ въ католическихъ обрядахъ еще въ XIII в., какъ свидѣтельствуетъ Өома Аквипскій, признавая погруженіе болѣе правильнымъ и согласнымъ съ преданіями, нежели поливаніе (Summa, III, 66, статья 8) в); соотвѣтственно этому

<sup>1)</sup> Osanam, Les Poétes Franciscains. Paris. 1859. Crp. 56.

<sup>2)</sup> Въ Публичномъ Музев во Франкфурть на Майнъ. № 5.

<sup>3)</sup> Io. Molanus, De Historia SS. Imaginum. Lovanii. 1771. Crp. 297. 437.

и въ католическомъ искусствъ встръчаемъ въ изображени Крещенія обрядъ погруженія, и не только въ раннее время, по даже въ XV в., какъ это можно видъть на знаменитомъ триптихъ Фламандскаго живописца Рожье Ванъ-деръ-Вейдена, Старшаго († 1464), изображающемъ семь таинствъ, между которыми Крещеніе представлено согласно восточному обряду, то есть, священникъ погружаетъ младенца въ купъл 1).

Параллель между русскимъ и западнымъ искусствомъ, по различію въ способъ представленія религіозныхъ предметовъ, должна имъть важное значеніе, столько же въ теоретическомъ отношеніи, сколько и въ практическомъ. Въ теоретическомъ, она объяснить первоначальный видъ иконописныхъ сюжетовь, сохранившійся въ нашихъ подлинникахъ, и отклоненія отъ него на западъ въ слъдствіе свободнаго развитія искусства; и такимъ образомъ наша иконопись будеть введена въ исторію христіанскаго иконописнаго цикла, какъ посредствующее звено между древне-христіанскимъ періодомъ и поздивишимъ западнымъ. Въ отношении практическомъ, эта параллель, дасть возможность русскимъ художникамъ избъгать тъхъ ошибокъ, въ которыя они такъ часто впадають, внося въ русскія иконы несвойственное имъ западное направление. Это будетъ въ некоторомъ смысле иконописная эстетика, основанная на исторіи христіанскаго искусства и пров'єренная критически по памятникамъ разныхъ временъ и разныхъ направленій. Отдавая полную справедливость геніальнымъ произведеньямъ западныхъ художниковъ, такая эстетика, съ точки эрвнія иконописныхъ преданій, можеть находить въ нихъ несообразности, неточности, ошибки и даже недостатки во вкуст, по скольку эти произведенья уклоняются отъ чистоты религіознаго стиля, хотя бы они и были безукоризненны во всёхъ другихъ отношеніяхъ.

Этотъ важный предметъ требуетъ особеннаго, общирнаго изследованія, которое, обнимая весь русскій подлинникъ, могло бы послужить руководствомъ какъ для историковъ искусства, такъ и для художниковъ, въ ихъ практической деятельности. Мы ограничиваемся здёсь только немногими замечаньями.

Такъ какъ искусство на западѣ особенно стало отклоняться отъ иконописнаго преданья въ эпоху его полнаго развитія, начиная съ XV в.; то иконописная критика будетъ приложена къ произведеньямъ преимущественно
этого цвѣтущаго періода, обнимающаго дѣятельность самыхъ знаменитыхъ
западныхъ художниковъ. Изъ новъйшихъ произведеній будетъ обращено
вниманіе на лицевую Библію Шпорра (Bibel in Bildern) и на рисунки Овербека къ Евангелію, какъ потому, что оба эти собранія въ гравюрахъ слу-

<sup>1)</sup> Въ Антверпенск. Музеѣ №№ 30 — 32.

жатъ источниками для современныхъ русскихъ художниковъ въ сочиненіи образовъ, такъ и потому, что рисунки Шнорра въ Германіи пользуются такимъ авторитетомъ, что издатель Евангелическаго календаря, профессоръ Пиперъ, ввелъ ихъ въ общій циклъ христіанскаго искусства, какъ необходимый предметь въ христіанскихъ музеяхъ, назначаемыхъ для художественнаго и богословскаго образованія 1).

Уже въ первой главѣ этой статьи было указано, что профанація священныхъ предметовъ составляеть отличительную черту западнаго искусства въ его дальнѣйшемъ развитіи по пути свободнаго художественнаго творчества, и что строгій стиль религіозный на западѣ не имѣлъ самостоятельнаго значенія, и служилъ только явленіемъ переходнымъ къ искусству свѣтскому, чуждому интересовъ церкви. Реформація, навсегда поколебавшая основы католицизма, нанесла окончательный ударъ церковному искусству на западѣ, и именно въ ту эпоху, когда процвѣтали Рафаэль, Микель-Анджело, Бернардино-Луини, Альбрехтъ Дюреръ и другіе знаменитые мастера. Все, что было сдѣлано въ церковномъ искусствѣ послѣ этого великаго раскола въ западной церкви, отличается уже болѣзненнымъ разложеніемъ стараго организма, когда то крѣпкаго и цвѣтущаго.

Профанація священных предметовъ въ западномъ искусствѣ главнымъ своимъ источникомъ имѣетъ свободу творчества, которая, стремясь къ художественнымъ цѣлямъ, слегка относилась къ церковнымъ идеямъ, и, сближая церковное преданіе съ современною дѣйствительностью, переносила въ икону позднѣйшіе костюмы и обычаи. Потому божественное унижалось неприличными ему, слишкомъ чувственными формами, и смѣшивалось съ ежедневною дѣйствительностью.

Прежде нежели предложимъ параллель между русскимъ и западнымъ искусствомъ въ изображеніи праздниковъ и другихъ библейскихъ событій, надобно разсмотрѣть нѣкоторые мотивы, общіе многимъ изображеніямъ, и разныя подробности, характеризующія способъ представленія иконописныхъ сюжетовъ въ западномъ искусствѣ. А именно:

1) Какъ ни погрѣшительна русская иконопись въ изображеніи обнаженныхъ фигуръ, но и западное искусство свое превосходное умѣнье въ этомъ дѣлѣ слишкомъ неумѣстно примѣняло къ иконописнымъ сюжетамъ. Такъ въ цвѣтущую эпоху западной живописи принято было за обычай изображать Предвѣчнаго Младенца обнажепнымъ, когда онъ сидитъ на рукахъ Богородицы или находится около нея, съ обнажепнымъ же младенцемъ

<sup>1)</sup> Piper, Das christliche Museum der Universität zu Berlin. 1856.

Предтечею 1). Микель-Анджело изобразиль обнаженнымъ же Спасителя, какъ Судію, на Страшномъ Судів, въ видів античнаго божества, безъ бороды. Обнаженными же изображаль онъ на Судів и Мучениковъ и Мученицъ, съ орудіями ихъ муки, что произвело скандаль даже и въ католичествів, привыкшемъ къ художественнымъ вольностямъ: такъ что впослідствій эту непристойную наготу велівно было прикрыть драшпировкою. На Страшномъ Судів, приписываемомъ Мемлингу, въ Данцигів (въ St. Marien-Ober-Pfarrkirche), преддверіе Рая съ обнаженными праведниками производить смішное впечатлівніе передбанника, не смотря на натуральность фигуръ и высокое подражательное искусство этого мастера.

2) Безцеремонность, съ которою относится западное искусство къ своимъ божественнымъ идеаламъ, наглядно характеризуется обычаемъ полагать Предвёчного Младенца на землё, какъ это находимъ на картинахъ Филиппо Липпи, Лоренцо Креди, Корреджіо, Рафазля. Богородица около него стоить на нольняхь или сидить, молится или склоняеть къ нему свою голову съ выражениемъ материнской любви. Столько же характеристиченъ въ этомъ отношени обычай — полагать на землъ мертвое тъло Спасителя, снятое со креста, обычай, которому следовали почти все лучшіе западные художники. Особенно тягостное впечатльніе производить изображеніе Спасителя, падшаго на земь подъ крестомъ, который опъ неся урониль на себя. Рафазль въ своемъ знаменитомъ произведении, въ Мадритскомъ Музећ (lo Spasimo di Sicilia), не рѣшился довести до крайности это тягостное впечатявніе, изобразивъ Спасителя въ изнеможеніи только склоняющимся подъ крестомъ на колена, и при томъ въ самый начальный моменть склоненія, потому что складки рукава еще только спускаются по рукт, которою онъ только что успаль опереться на камень, падая на колано. Адамъ Крафть, въ своихъ барельефахъ Семи Остановокъ (Sieben Stationen) Снасителя, идущаго на Голгоеу (въ Нюрембергь) между прочимъ изображаетъ и падшаго подъ крестомъ Спасителя, распростертаго по земль: но только благодаря своему великому таланту, проникнутому искренностью благочестія, онъ умѣлъ избавить при томъ отъ тягостнаго впечатленія, придавь фигуре Христа пеобычайно благородную позу 3). Но за то какъ жалки попытки въ этомъ сюжеть поздныших художниковь, напримырь Доменикино (въ Стаффордовой галлерев), который будто съ намвреніемъ представиль Спасителя въ самомъ жалкомъ виде придавляемаго къ земле крестомъ, чтобъ выразить въ Бого-

<sup>1)</sup> Поссевинъ привезъ изъ Италіи въ Москву изображеніе Мадонны съ обнаженнымъ Младенцемъ Христомъ и Предтечею, но не смълъ показать этой картины царю Ивану Васильевичу, опасаясь оскорбить чувство приличія напихъ предковъ.

<sup>2)</sup> См. изданіе Геллера и Ротбарта.

человъкъ всю его человъческую немощь. Столько же оскорбительнаго иля эстетическаго вкуса представляють изображенія бичеванія Спасителя, какъ напримёръ картина Л. Карраччи (въ Болонской галлереб), возбуждающая самое возмутительное чувство. Иногда тривіальныя подробности въ сценъ жестокаго обращенія войновь съ Спасителемь доходять до отвратительнаго безвкусія; какъ напримітрь вь одной картині Кёльнской школы (въ Кёльнск. Музев, № 129), Спаситель представлень въ положени унизительномъ до смѣшнаго. Между тьмъ какъ воины стаскивають съ него рубашку. и. обнажая его, тянуть его къ себъ, Богородица привлекаеть его въ другую сторону за убрусъ, которымъ она его препоясала. Если уже потерянъ върный такть, подсказываемый художнику вёрующимъ сердцемъ, то никакая сентиментальность не спасеть изображенія оть его ложнаго, бользненнаго впечативнія. Рембрандть въ своей гравюрь хотьль выразить что-то новое въ ночной сценъ молящагося передъ крестною смертію Христа, но изобразиль только какую-то женоподобную личность, въ нервномъ разстройствъ, падшую на кольни и ищущую себь подпоры и утьшенія вы явившемся ей ангель. Божество уже уничтожено, и нужно было сводить съ неба ангела, не для того, чтобы возвеличить его служенісмъ идею о Богочеловъкъ, а чтобъ при ангельскомъ сіяніи мрачнье оттынить слабость человыческую во всей ся безпомощности.

3) Уже въ первой главъ этой статьи было обращено внимание на легковфриость, съ которою западное искусство относится къ священнымъ предметамъ. До послъдней своей крайности доходитъ она, когда раннее искусство въ своей наивности, а позднъйшее въ испорченности воображеніяпозволяеть себъ двухсмысленное смъщене священнаго съ мірскимъ; напримъръ, представление Іисуса Христа въ видъ жениха, вънчающагося или обручающагося съ какою нибудъ дѣвицею. Изъ XV в. можно указать на подобное представление въ картинъ Джованни ди Паоло, изображающей бракосочетаніе Екатерины Сіенской съ Інсусомъ Христомъ, представленномъ въ зрелыхъ летахъ, съ бородою. При обряде присутствують Богородица, Пророки, Апостолы и Ангелы (въ Итальянск. Отделеніи Кёльнск. Музея, № 114). Корреджіо неоднократно изображаль обрученіе Великомученицы Екатерины Александрійской съ Христомъ Младенцемъ, въ видѣ дѣтской забавы, которую и Богородица и сама Екатерина съ снисходительною любезностью принимають за шутку. Впрочемъ, справедливость требуетъ замътить, что искусство древнъйшее на западъ трактовало этотъ предметь съ подобающимъ ему достоинствомъ въ видъ дъйствительнаго тайнства, двусмысленность котораго устранялась младенческимъ возрастомъ Небеснаго Жениха 1).



<sup>1)</sup> Противъ неприличныхъ вольностей католическаго искусства въ изображени священнымъ предметовъ не однократно возставали западные богословы, начиная съ Св. Бер-

4) Не малымъ средствомъ къ профанаціи священныхъ предметовъ послужило въ западномъ искусствѣ введеніе въ нихъ современныхъ художникамъ костюмовъ. Этого требовало уже само католичество, которому пріятно было видѣть Пророковь и Апостоловъ въ видѣ католическаго духовенства. Потому очень рано стали изображать библейскія личности съ обритою бородою. Такъ учитель Леонорда-да-Винчи, Андрей Вероккіо, представиль Іоанна Предтечу обритымъ, когда онъ креститъ Іисуса Христа (въ Академіи Художествъ во Флоренціи). На одной изъ миніатюръ Молитвенника, приписываемыхъ придворному живописцу французскаго короля Людовика XI, Жану Фукѐ (у Брентано, во Франкфуртѣ на Майнѣ), Богородицу съ Іосифомъ обручаетъ католическій епископъ, бритый. Лука Лейденскій, XVI в., изображаетъ Евангелистовъ не только бритыми, но и съ очками на носу. Извѣстна циническая тривіальность, съ которою трактуетъ священные сюжеты Рембрандтъ, обстанавливая ихъ Голландцами въ костюмахъ своего времени.

Прежде нежели мы приступимъ къ подробностямъ въ отличіи русской иконографіи отъ западной, надобно предупредить, что нѣкоторыя западныя новизны были введены въ нашу иконопись уже въ XVII в., а, можетъ быть, и раньше, въ слѣдствіе разныхъ случайностей. Но эти нововведенія или остались въ нашей иконописи какъ исключенія, или же не привились къ ней.

Къ исключеніямъ надобно отнести нѣсколько наименованій иконъ Богородичныхъ съ непокрытою покрываломъ головою Богородицы. По общему правилу восточной иконописи голова Богородицы покрыта покрываломъ, какъ въ знакъ того, что она не только Дѣва, но уже и родившая, такъ и для того, чтобъ типъ ея согласовался съ обычаемъ— не являться женщинамъ на молитву съ непокрытою головою. Впрочемъ, еще въ живописи катакомбъ І-го и ІІ-го столѣтій Богородица пишется двояко, и съ покрытою и съ непокрытою головою, какъ напримѣръ въ катакомбахъ Прискилы. Непокрытую голову Богородицы археологи объясняютъ мыслію дать этому священному типу значеніе Приснодѣвы, въ противоположность обычаю женщить покрывать голову. Съ этою мыслію внолнѣ согласуется во́имя Богородичной иконы Мати и Дъва: Богородица представлена съ распущенными

нарда и до пооднъйшихъ временъ. Вотъ напр. мобопытная выписка изъ Эразма приводимая въ цитованномъ выше сочинении Молана: De Historia SS. Imaginum: «Artifices quidam, cum pingunt aliquid ex Evangelica historia, affingunt impias ineptias. Veluti cum exprimunt Dominum apud Martham ac Mariam exceptum convivio, dum Dominus loquitur cum Maria, fingunt Ioannem adolescentem clam in angulo fabulantem cum Martha, Petrum exsiccantem cantharum. Rursum, in convivio, Martham à tergo assistentem Ioanni, altera manu injecta humeris: altera velut irridente Christum, qui nihil horum sentiat. Item, Petrum jam vino rubicundum, cyathum admovere labris. Et haec cum blasphema sint et impia, tamen faceta videntur». Crp. 122.

по плечамъ волосами и съ короною на головѣ. Въ томъ же видѣ, то есть, въ коронѣ съ распущенными по плечамъ волосами, Богородица изображается на принятыхъ въ нашей иконописи иконахъ: Силуамской, Вспхх Скорбящихъ Радости, Византийской. Спускаются волосы по плечамъ, не изъ подъ короны, а изъ подъ покрывала, на иконѣ Долинской. Наконецъ, совсѣмъ открытая голова, безъ покрывала и вѣнца, на иконѣ Ахтырской, на которой Богородица стоитъ съ распущенными по плечамъ волосами при распятомъ Спасителѣ. На иконѣ, именуемой Благоуханный цептъ, распущенные волосы убраны цвѣтами. Также распущены волосы и на иконѣ Виленской, только надъ головою Богородицы два Ангела держатъ корону. Но и при непокрытой головѣ Богородичнаго типа въ нашей иконописй наблюдается то правило, чтобъ волоса спускались по плечамъ, а не были заплетены въ косы.

Какъ исключеніе, является, но очень рѣдко, Христосъ-Младенецъ на колѣняхъ Богородицы обнаженный, но всегда препоясанный. Напримѣръ па иконахъ: Долинской, Воспитаніе. Впрочемъ, такъ какъ большая частъ разныхъ наименованій Богородичныхъ иконъ (до 130) относятся въ Русской иконописи къ XVII в., то многое объясняется въ нихъ вліяніемъ западнаго искусства 1).

Къ новизнамъ, входившимъ къ намъ съ запада въ XVII в., но не признаннымъ въ Русской иконописи, надобно отнести католическій обычай молитвы сложеніемъ ладоней и стояніе Богородицы на коленяхъ передъ Христомъ-Младенцемъ въ изображеніи Рождества. То и другое можно, напримъръ, видеть въ старопечатномъ Львовскомъ Евангеліи, Михаила Сліозки, 1636 г., на политипажномъ изображеніи Рождества Христова (л. 3, обор.).

Параллель между Русскою иконографією и западною ограничивается здёсь только немногими изъ важнёйшихъ событій Новаго Завёта <sup>3</sup>).

— Благовъщение. По описанію въ подлинникъ, приведенному на стр. 31-ой, намъ уже извъстно, что этотъ предметь изображался трояко: на колодию, съ веретеноми и просто ви храминю. Такъ какъ первые два перевода основаны на апокрифахъ, то въ новъйшее время у насъ сталь пред-

<sup>1)</sup> Эти подробности приведены по стариннымъ гравюрамъ Богородичныхъ иконъ.

<sup>2)</sup> Систематическое обозрѣніе иконописныхъ сюжетовъ, преимущественно западнаго искусства: Ioan. Molanus et Natalis Paquot, De historia SS. Imaginum et picturarum. Lovanii. 1771.—Bombelli, Raccolta delle immagini della B-ma Vergine. Roma. 1792.—Münter, Sinnbilder u. Kunstvorstellungen d. alten Christen. Altona. 1825.—Didron, Histoire de Dieu. Paris. 1843.—Wessenberg, Die Christlichen Bilder. St. Gallen. 1845.—Menzel, Christliche Symbolik. Regensburg. 1856.—Hack, Der Christliche Bilderkreis. Schaffhausen. 1856.—Iameson, Legends of the Madonna. Изд. 3-е. London. 1864.—Іамезоп and Eastlake, The History of Our Lord. London. 1864.—Для восточнаго искусства: Didron, Manuel d'Iconographie Chrétienne. Paris. 1845.

почитаться переводъ последній, согласный съ Евангеліемъ (отъ Луки, І. 28-38). По древивнимъ подлинникамъ не требуется, чтобъ Богородина была занята чтеніемъ или держала въ рукахъ книгу, и только по позливишей редакціи, она читаеть открытую книгу, какъ мы видели на стр. 38. Богородица можеть сидъть или стоять, Западная иконографія знала переводы на колодит и съ веретеномъ только въ періодъ искусства древне-христіанскаго, но, со времени отділенія ея отъ искусства Византійскаго, она ихъ забыла, и стала употреблять переводъ преимущественно съ книгою. Въ древетишихъ западныхъ изображенияхъ Богородица, какъ и у насъ, или стоить или сидить, а не преклоняеть кольнь передъ Ангеломъ, какъ это введено было на Западъ потомъ, противъ исторической истины, потому что преклонять кольна не было въ обычаяхъ Іудейскихъ 1). Беато-Анджелико Фьезолійскій (XV в.) выразиль въ коленопреклоненіи Богородицы идею о ея смиренін, какъ рабы Господней, и о сокрушеніи сердечномъ, съ какимъ она, будто исповедуясь въ грехахъ, преклонила колена передъ Архангеломъ, котораго иногда онъ ставить на одно колено, иногда же изображаеть стоящимъ на ногахъ передъ кольнопреклоненной Богородицею. Не смотря на искренность благочестиваго живописца, икона погращаеть въ религіозномъ смысль, низводя Царицу Небесную до сокрушающейся грышницы. Эта униженная поза противоръчить первобытному воззрънію древне-христіанскаго искусства, старавшагося придать Богородиць, въ моменть благовещенія, видъ торжественный, почему и изображалась она сидящею на престоль, какъ Царица; также изображали ее и древніе итальянскіе живописцы сидящею, а Архангелъ преклоняетъ передъ нею колена, напримеръ, на иконахъ Лоренцо Монако, Симона Мемми 2). Но живописцы современные намъ, слъдуя позднъйшему католическому искусству, любятъ давать Богородицъ въ благовъщени колънопреклоненную позу, что распространяется и на Руси, благодаря авторитету Овербека и Шнорра, которыхъ рисунки для неразборчивыхъ изъ русскихъ живописцевъ замѣняютъ лицевой подлинникъ. У Овербека и Богородица и Архангелъ стоятъ на коленяхъ другъ противъ друга. Между ними ваза съ лилею. Это какъ бы колтьнопреклоненное чествование другь друга, во время благовъстія. У Шнорра взять тоть моменть, когда Архангель только что подходить къ стоявшей уже на кольняхъ Богородиць, занимавшейся чте-

<sup>1)</sup> Такъ напр. въ древнемъ рельсов на амвонь Веронскаго Собора Богородица, еще безъ сіянія кругомъ головы, стоить передъ благовъствующимъ Ангеломъ: «è senza nimbo, ed in piedi secondo l'antica verità, non essendo stato uso Ebraico d'inginocchiarsi» — замъчаетъ Маффеи, Verona illustrata, кн. ПЦ, гл. 3.

<sup>2)</sup> Iameson, Legends of the Madonna. 1864. crp. 168-172.

ніемъ. Застигнутая на молитвъ, она въ смущеніи опускаеть правую руку съ книгою между колень, а левою будто прикрываеть грудь, и обертывается къ подходящему Архангелу. Напвное движение рукъ, напоминающее Венеру Медицейскую и Книдскую, оскорбляеть чувство приличія, какъ остатокъ тахъ профанацій, которыми сопровождало этоть сюжеть западное искусство, начиная уже съ XVI в. Такъ напримъръ, на одной фрескъ въ Сузъ благовъствующій Ангель представлень вы вид'в амура, вы юношескомы возрасты, съ дукомъ и стрълою въ рукахъ, а кругомъ Богородицы суетятся маленькіе крылатые амурчики. Въ панданъ къ этому одинъ изъ современныхъживописцевъ изобразилъ Богородицу въ моментъ благовъщенія въ видъ разряженной певъсты, при которой явленіе Архангела должно соотвътствовать въжливому шаферу. Что въ современной живописи объясняется легковъріемъ и кощунствомъ, то въ старомъ западномъ искусствъ — наивностью фантазін, не руководимой преданіемъ и догматами. Такъ на одномъ изображеній Благовіщенія въ Грауденці, благовіствующій Архангель, какъ вістникь, является къ Богородицѣ съ письмомъ 1).

Между старинными отклоненіями отъ преданія заслуживають особеннаго вниманія изображенія Благовъщенія еретическія и символическія. Еретическія имьють цылью выразить ту мысль, что Дыва Марія не зачала Спасителя въ своемь тыль, но получила его въ младенческомъ виды съ Неба въ моменть благовыщенія. Это ученіе, довольно распространенное въ сыверной Италіи въ XIII в., встрычается между памятниками итальянского искусства, напримырь въ одномъ рельефы XIV в., распространенномъ въ снимкахъ Арунделева Общества. В Богородица безъ сіянія на головы, сидить съ книгою въ рукы, позади ея какая-то дывица съ веретеномъ. Благовыствующій Архангель, сопутствуемый двумя Ангелами, преклоняеть одно кольно. Къ Богородицы слетаеть голубь, а выше его обнаженный Младенецъ-Христось, тоже безъ сіянія, поддерживается въ небесномъ пространствы, окруженный Херувимами.

Въ противоположность этому еретическому представленію, въ русской иконописи на иконахъ Благовъщенія, Богородица изображается иногда съ Христомъ-Младенцемъ, начертанномъ на Ея чревъ (напр. въ Московскомъ Благовъщенскомъ Соборъ), какъ бы въ ознаменованіе того, что воплощеніе Сына Божія мгновенно воспослъдовало вмъстъ съ Благовъщеніемъ.

Изображенія символическія основаны на ученіи среднев вковых физіологовъ, или Бестіаріевъ, объ Единорогъ, и Благовъщеніе даже въ XVI в.

<sup>1)</sup> Menzel, Christliche Symbolik. II, crp. 517.

<sup>2)</sup> Didron, Société d'Arundel. Prospectus. Paris. 1858. Crp. 18.

иногда представлялось на запад'в подъ видомъ охоты за этимъ мистическимъ зв'времъ, подъ символомъ котораго разум'влся самъ Іисусъ Христосъ. Четыре охотничьи собаки гонятся за нимъ—это символы Милосердія, Истины, Правосудія и Мира; Архангелъ въ вид'в охотника, но съ крыльями, трубитъ въ рогъ, а Единорогъ спасается на кол'вняхъ сидящей Богородицы 1). Какъ ни странно это зат'я пивое изображеніе, но первоначальный поводъ къ пему въ символ'в Единорога мы встр'втили уже и въ искусств византійскомъ, именно на одной изъ миніатюръ Лобковской Псалтыри IX в.

Западное искусство впоследствій усвоило Благовещенію одну подробность, безь которой обходится русская иконопись, и которая пе упоминается въ нашихъ подлинникахъ. Это лилія—символъ невинности и целомудрія. Или ее держить въ рукахъ Архангель, или она стоить въ вазе между благовествующимъ и Богородицею. Древнейшіе мастера на западе, до XIV включительно, не вмёняли еще въ необходимость внесеніе этой подробности въ Благовещеніе, и часто писали этоть сюжеть безъ лиліи.

Наконецъ въ заключеніе падобно упомянуть объ одной существенной особенности въ изображеніи этого событія. Это—обычай принятый въ русскомъ искусствь, раздыять этотъ сюжеть па двь отдыльныя иконы, помыщаемыя поодиночкы на обыхъ половинкахъ царскихъ дверей. Это обычай очень древній. Такъ раздылются иногда обы фигуры на древнихъ миніатюрахъ, по обы стороны текста; такъ раздылены оны на тріумфальной аркы упомянутой Падуанской церкви, расписанной Джіотто и его учениками (Madonna dell' Arena).

— Цѣлованіе Елисаветы. По древнѣйшимъ изображеніямъ на греческихъ миніатюрахъ этотъ сюжетъ представляется одинаково: обѣ святыя женщины, встрѣчаясь на крыльцѣ или у дверей зданія, другъ друга обнимають. Иногда Богородица стремительно бросается въ объятія Елисаветы. Такъ изображается это событіе и въ русской иконописи, съ которой очень часто согласуется въ этомъ и западная, напримѣръ, въ знаменитой картинѣ Альбертинелли (конца XV в.) <sup>2</sup>). Но западное искусство уже рано стало и отклоняться отъ древняго преданія, изображая Елисавету на колѣняхъ. Такъ представиль ее Джіотто на деревянной иконѣ: Елисавета, падши передъ Богородицею на колѣни, протягиваетъ къ ней руки, чтобы обнять ее, равно какъ и сама Богородица стремится къ пей въ объятія <sup>8</sup>). Эту же позу Елисаветы удержали и новѣйшіе руководители русскихъ живописцевъ, Овербекъ

<sup>1)</sup> Inmeson, Legends of the Madonna. Стр. 170—171. Подобное изображение можно видъть въ Христіанскомъ Музеь Академіи Художествъ въ Петербургъ.

<sup>2)</sup> Во Флорентійской Галлерев Uffizi.

<sup>3)</sup> Во Флорентійской Академіи Художествъ, изъ храма Св. Креста.

и Шнорръ; сверхъ того последній изъ нихъ—не совсёмъ удачно, заставиль Елисавету такъ протянуть свои руки, что она будто не привётствуеть приходящую, не стремится обнять ее, а отгоняеть Ее отъ Себя.

— Рождество Іпсуса Христа. Описаніе въ русских подлинниках в приведено уже выше на стр. 34 и 31-32, гдѣ было обращено вниманіе и на осложнение этого предмета, присовокуплениемъ къ нему Поклонения Волхвовъ. Изъ соединенія этихъ двухъ сюжетовъ на одной иконт надобно заключить, что наша иконопись придерживалась того преданія, что пришествіе Волхвовъ непосредственно следовало за Рожденіемъ Спасителя. Тоже явствуеть и изъ миніатюръ Ватиканскаго Менологія, въ которыхъ Поклоненіе Волхвовъ, хотя отделено отъ Рождества, но помещено подъ 25-мъ Декабря. По преданіямъ католическимъ, пришествіе Волхвовъ, или Царей, совершилось значительно посл'є, когда уже Предвічный Младенецъ подросъ, и сверхъ того самое празднество Поклоненія Царей отнесено къ 6-му Января, будучи сближено съ идеею о Богоявленіи (Θεοφάνεια). Съ поклоненіемъ Волхвовъ новорожденному Христу по нашимъ подлинникамъ соединяется поклоненіе пастырей, которое по Евангелію предшествуєть прибытію Волхвовъ. Потому въ Ватиканскомъ Менологіи, при Рождестве присутствують одни пастыри. О вертепъ было уже сказано на стр. 32-ой. Искусство западное усвоило Рождеству не пещеру, а зданіе, иногда развалину великольшныхъ античныхъ палатъ. Хотя въ Евангеліи не сказано о присутствіи вола и осла при ясляхъ; однако эта подробность, идущая отъ древнъйшихъ временъ и свято сохраняемая въ русскихъ подлинникахъ, основана на текстахъ Пророка Исаін: «позна воль стяжавшаго и, и осель ясли господина своего» (I, 3), и Пророка Аввакума: «посреди двою животну познанъ будеши» (III, 2). Въ западномъ искусствъ уже съ XV в. эта особенность въ изображении Рождества стала опускаться. Что касается до лежащей Богородицы и до присутствія бабы Соломен съ куп'єлью; то на запад'є уже и въ XIV в. эти подробности не наблюдались, съ чёмъ, какъ мы видёли, согласуются и наши позднъйшіе, исправленные подлинники. Было уже замъчено о неприличномъ обычат полагать Христа-Младенца на землю; Марія стоить тогда на колтияхъ, часто и Іосифъ. Иногда оба сидять. Древнее искусство и наша иконопись изображають Младенца спеленутымь; католическое искусство-не только распеленутымъ, но часто и обнаженнымъ. Иногда новорожденному поклоняются Ангелы, пногда, по игривости католической фантазіп, опи играють на инструментахъ и даже плящутъ.

Любопытно обратить вниманіе на то, какъ изображается въ этомъ событіи Іоспфъ. По русскимъ подлинникамъ, онъ сидить въ задумчивой позѣ, какъ бы не видя совершающагося. Таже мысль, но уже съ неприличною наивностью выражена на одномъ древне-немецкомъ изображени Рождества, где Іосифъ представленъ сиящимъ (1250—1350 г.)¹). Чтобъ дать ему какое нибудь занятіе, иногда изображается онъ подходящимъ къ яслямъ съ фонаремъ, что не всегда бываетъ удачно, такъ какъ событіе достаточно можетъ быть освещено сіяніемъ Младенца и Ангеловъ. Иногда, какъ въ знаменитой «Ночи» Корреджіо, онъ хлопочетъ около осла. Если съ одной стороны западное искусство, или по наивности безцеремонно обходится съ Іосифомъ, или даже намеренно его удаляеть отъ участія въ общемъ ликованіи и поклоненіи, которымъ окружается новорожденный Спаситель; то съ другой стороны оно удостоиваеть его высочайшей почести, изображая его съ Христомъ-Младенцемъ на рукахъ, и такимъ образомъ возлагая на него священное призваніе Богоматери — быть земнымъ престоломъ Небесному Царю.

--- Крещеніе. По русскимъ подлинникамъ: «Христосъ въ Іорданъ стойть нагой, безь одённій, голову преклониль Предтечё. Гора празелень. Съ правой стороны преклонился къ Нему Предтеча: рукою правою крестить, а лъвая молебна, на небо персты простерты, и самъ зрить на небо. Передъ нимъ стоять Ангелы. Одинъ Ангель держить бълую ризу; на немъ риза багоръ, исподъ лазорь. Другой Ангелъ держить ризу багоръ, а на немъ риза киноварь, исподъ празелень. Третьяго Ангела мало видъть; а всь преклонились ко Христу. Изъ облака Духъ Святой какъ бы въ Іоаннову десницу направляется. Самъ Христосъ рукою благословляетъ Горданъ, а другою несколько прикрыль свое тело. На Предтече риза санкирь дичь. исподъ козлятина мохната съ черниломъ; самъ босъ. Во Іорданъ двъ рыбы: одна идеть вверхъ, а другая къ земль. Отъ Господа Саваова исходить Духъ Святый трисіянень на Христа. У Господа Саваова свитокъ, а въ немъ писано: «сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о Немъ же благоволихъ». Кром'в рыбъ, на древнихъ нашихъ иконахъ Крещенія въ вод'в пишется одна, а иногда и двъ человъческія фигуры, какъ, напримъръ, въ лицевомъ Подлинникъ гр. Строганова. Одна фигура должна означать олицетвореніе Іордана, какъ мы видели уже выше на Равеннской мозаике V-го в.; две фигуры означають или Море и Гордань, или две реки Горг и Данг, какъ оне иногла одинетворяются на Византійскихъ миніатюрахъ. Въ греческомъ подлинникъ Діонисія сказано: «Ниже Предтечи, въ Іорданъ, нагой человъкъ, легь поперекъ, со страхомъ озирается назадъ на Христа; держитъ вазу, нзъ которой льется вода. Около Христа рыбы». — Ясно, что этотъ обнаженный человькъ, удаляющійся въ страхь — самъ Іорданъ. Его присут-

<sup>1)</sup> Въ Кёльнскомъ Музев (№ 2).

ствіе вмість съ одицетвореніемь моря объясняется текстомь Псалтыри: «что есть море, яко побъгло еси, и тебе, Іордане, яко возвратился еси вспять» (113,3); и въ другомъ мъстъ: «видъща тя воды, Боже, видъща тя и убоящася» (76,16). На Авонской Горь встрычаются иконы Крещенія съ зміями въ водь, около камня, на которомъ стоить Христосъ. Это соотвытствуеть тексту Псалтыри: «ты стерль еси главы зміевь вь водь» (73, 13). Что же касается до рыбъ, то онъ, по древне-христіанской символикъ, должны означать будущихъ Христіанъ, сопричастившихся Христу въ таинствѣ Крещенія. Между стінною живописью катакомбъ Понтіана есть нісколько изображеній, относящихся не къ древне-христіанскому, а уже ко второму періоду иконописнаго преданья. Изъ нихъ одно имбетъ предметомъ Крещеніе. Въ ръкъ нъть ни рыбъ, ни олицетвореній въ видъ человьческихъ фигуръ, но по берегу къ водамъ Іордана подходить олень, соответственно тексту Псалма: «Имже образомъ желаетъ елень на источники водныя: сице желаеть душа моя къ тебъ, Боже» (40, 2). Слъдовательно — это тоже символическое представленіе христіанской души, жаждущей крещенія. Потому на древнихъ купъляхъ изображались олени. — Западное искусство уже съ XIV в. стало устранять изъ Крещенія символическіе знаки. У насъ олицотвореніе Іордана въ этомъ сюжеть еще господствуеть въ XVII в., но въ толковые подлинники уже не вошло. Наконецъ въ позднъйшее время русская иконопись обходится въ иконахъ Крещенія и безъ рыбъ, и безъ олицетвореній.

Самый важный пункть въ этомъ сюжеть касается самаго способа въ обрядъ Крещенія, то, есть, въ поливаній или погруженіи. Уже замѣчено выше, что восточный обрядъ погруженія господствуеть и на западѣ, даже до XII в.. Въ изображеніяхъ Крещенія этотъ обрядъ выражается вопервыхъ, темъ, что Христосъ стоитъ въ воде глубоко погруженъ, не только по поясъ, какъ онъ представленъ въ упомянутой стенной живописи катакомбъ Понтіана, но даже почти по шею, какъ изображается на Византійскихъ миніатюрахъ, напримъръ въ Лобковской Псалтыри IX в. Вовторыхъ, Предтеча не поливаеть на Христа воду, а только возлагаеть на Его главу свою десницу, какъ это опредълительно и сказано въ Греческомъ подлинникъ Діонисія: «его, т. е. Предтечи, десница на главь Христа», и какъ это представлено на упомянутомъ изображении катакомбъ Понтіана. Ясно, следовательно, что изображение Христа стоящимъ въ Іорданъ только по колъна или даже по щиколки — есть изображение католическое, соотвётствующее обряду поливанія. Только при такой постановкі обнаженной фигуры оказывается необходимость препоясанія, которое, приличія ради, сильно распространено на новъйшихъ иконахъ. Впрочемъ, эта лишняя подробность могла

быть введена и въ следствіе неискусности нашихъ старинныхъ иконниковъ, которые наивно писали на водахъ Іордана обнаженную фигуру Христа не погруженною, а будто чудесно держащеюся на поверхности. Эта странность произошла отъ неумёнья воспроизвести древнейшіе оригиналы, въ которыхъ погруженное въ Іорданъ тело просвечиваетъ сквозь прозрачную воду; и такимъ образомъ, не понявъ прозрачности и игры свёта, иконописцы обнаружили всю фигуру, поставивъ ее на поверхности водъ.

По русской иконописи, Крещеніе Спасителя, какъ великое таинство, окружено только символами и святостью. Событіе совершается таниственно и уединенно, недоступно для постороннихъ свидътелей. Присутствуютъ только три Ангела; въ изображеніи катакомбъ Понтіана — даже только одинъ Ангелъ, а на мозаикъ Равенискаго Баптистерія — ни одного. Впрочемъ, Византійское искусство въ этомъ отношенія следовало двумъ переводамъ: по одному, принятому русскою иконописью, при крещеніи не допускаются посторонніе свидітели, по другому — допускаются, какъ это можно видъть въ Менологіи императора Василія (989—1125 г.), подъ 6 января. Спаситель въ водъ по самую грудь, но такъ что очеркъ всей его фигуры видится сквозь воду. Направо отъ зрителя два Ангела держать ризы; налево Предтеча, наложиль правую руку на голову Спасителя. Всё эти четыре фигуры въ вънцахъ сіянія; но позади Предтечи стоять еще двъ мужскія фигуры. Это посторонніе свидітели; потому что ихъ головы не окружены сіяніемъ святости. Этотъ переводъ съ посторонними лицами особенно развить въ искусствъ западномъ, которое, изыскивая средства заинтересовывать новизною въ изображеніи Евангельскихъ событій, нашло сообразнымъ для своихъ целей окружить Крещеніе Спасителя свидетелями и зрителями, болье или менье равнодушными участниками совершающагося событія. Едва ли нужно объяснять, какъ неловко подслужелось искусство въ этомъ случат; но следуетъ упомянуть, что толит свидетелей и зрителей Рафаэль 1) думалъ дать особенную мысль, сгруппировавъ ихъ около Христа, а Предтечу окруживъ Ангелами. Такимъ образомъ Христосъ стоитъ на сторонь грышнаго человычества, тогда какъ Его Предтечы служать и поклоняются Ангелы, То есть: икона съ своимъ тапиствомъ затушевывается историческою картиною, выражающею личныя тенденціи художника; точно также, какъ въ Ночи Корреджіо Рождество Христово послужило только поводомъ для группы фигуръ, постановленныхъ въ поэтическомъ дандшафтъ, и для троякаго освъщенія.

Руководители современныхъ русскихъ живописцевъ, Шпорръ и Овер-

<sup>1)</sup> Въ Ватиканскихъ Ложахъ, въ Римъ.

бекъ, изображаютъ Крещеніе сообразно съ поздивишимъ католическимъ искусствомъ. У Шнорра Христосъ стоитъ въ водв ниже коленъ; ладони сложилъ по-католически; препоясанъ. Налево отъ зрителя три Ангела; направо Предтеча поливаетъ на голову Христа воду изъ сосуда. Позади Предтечи зрители. У Овербека при Крещеніи тоже присутствуютъ посторонніе свидётели.

— Тайная Вечеря. Съ древнъйшихъ временъ въ Византійскомъ искусствъ изображается двояко: или какъ историческое событіе, и тогда Христосъ и Апостолы возлежать кругомъ овальнаго стола, при чемъ юный Іоаннъ покоится на лонъ своего божественнаго учителя; напримъръ, въ Греческомъ Евангеліи не поздніє ІХ в., въ Петербургской Публичной Библіотекь; или — какъ прообразованіе Тапиства Евхаристів, и тогда Христосъ изображается дважды подъ сънію жертвенника: шести подходящимъ къ нему Апостоламъ даеть онъ хлёбъ, а другимъ шести — вино изъ сосуда; какъ напримъръ, въ Греческой Псалтыри Лобкова. И тотъ и другой переводъ встречаемъ въ древне-русскомъ искусстве, напримеръ, въ миніатюрахъ Углицкой Псалтыри 1485 г., въ Петербургской Публичной Библютекъ. Символическій способъ представленія этого сюжета, то есть, переводъ съ дважды изображаемымъ Спасителемъ, въ древне-русскомь искусстив господствуеть, составляя существенную принадлежность олгаря, какъ святилища, гдъ совершается таинство, изображаемое на этой иконъ. Сначала этотъ сюжетъ украшалъ восточную стъну олгаря, то есть, абсиду, или конху, какъ это мы видели уже на мозанкахъ Кіевскихъ храмовъ XI в. Потомъ онъ занялъ мъсто на съни надъ Царскими вратами, какъ предписывается это Русскимъ подлинникомъ, и какъ это было принято въ храмахъ Новгородскихъ и Московскихъ. Что касается до Греческаго подлинника Діонисіева, то онъ предписываеть изображать этоть сюжеть только исторически, то есть, Христа съ Апостолами за трапезою, и при томъ уже не возлежащаго, а сидящаго. Это — очевидное подповленіе.

На Западѣ былъ въ употребленіи тоже двоякій способъ представленія Тайной Вечери, историческій и мистическій. Въ Италіи уже въ XIV в. этотъ предметъ изображался исторически, какъ это можно видѣть на фрескѣ, приписываемой Джіотто, но скорѣе его школы, въ трацезной залѣ бывшаго Францисканскаго монастыря при храмѣ Св. Креста (нынѣ ковровая фабрика), во Флоренціи. За длиннымъ и узкимъ столомъ, а не за круглымъ, какъ принято въ Русской иконописи — сидятъ Апостолы, по сторонамъ Спасителя, на лонѣ котораго возлежитъ юный Іоаннъ; по другую сторону стола, отдѣльно отъ прочихъ, сидитъ Іуда, опуская кусокъ хлѣба въ блюдо. Христосъ поднялъ правую руку, благословляя католическимъ сложеніемъ пер-

стовъ, и какъ бы извъщая объ имъющемъ совершиться; потому что Апостолы приходять въ смущение; одни поражены, другие опечалены: такъ что въ этой фресть уже предсказывается та великая драма, которую впоследствін создаль Леонардо-да-Винчи въ своемъ знаменитомъ произведеніи. Всь фигуры писаны еп face, кромь Іуды, которому данъ невзрачный и пошлый профиль хитраго и низкаго человъка. — Мистически изобразиль это событіе Беато-Анджелико Фьезолійскій, въ XV в. 1) Восмеро Апостодовь сидять за столомъ, постановленнымъ глаголемъ, и въ молитвенномъ благоговьни ожидають Причашенія; между тымь какь Христось, проходя по другую сторону стола съ сосудомъ съ облатками, даеть одну изъ нихъ вкусить юному Іоанну. По одну сторону стоять на коленяхъ четверо Апостоловъ, по другую, тоже на колбияхъ Богородица. Какъ монахъ и католикъ, Беато-Анджелико перевелъ на католические нравы древне-христіанскій сюжеть, придавь ему сентиментальный оттібнокь и произвольное толкованіе соприсутствіемъ Богородицы. — Впоследствін представленіе историческое, по ходу Западнаго искусства, должно было взять перевъсъ надъ мистическимъ. Доменико Гирландайо<sup>3</sup>), Рафаэль<sup>3</sup>), Леонардо-да-Винчи<sup>4</sup>), трактовали этотъ предметъ исторически. Только въ пом'вщении Іуды отдъльно отъ прочихъ Апостоловъ, по другую сторону стола, они следовали наивному взгляду рапней эпохи. Для драматического эффекта, который имълся цълю у Леонардо-да-Винчи, сообразнъе было бы помъстить измънника въ толпъ взволнованныхъ учениковъ. Не смотря на громадныя достоинства этого великаго произведенія, о которых в здёсь не мёсто распространяться, фигура Іуды составляеть его слабую сторопу. За чёмъ было надълять его безобразіемъ, жестокостью и подлостью, именно качествами, менье всего пригодными измыть и предательству, которыя дыйствують вкрадчивостью, ловкостью и даже любезностью? — Эту простую истину съ свойственнымъ ему геніальнымъ тактомъ отлично выразилъ Рафаэль, прикрывъ пагубные замыслы Іуды виёшнимъ благоприличіемъ, рёшительностью и обширнымъ умомъ, который въ моменть предательства дълаетъ измѣнника героемъ темнаго событія.

Въ новъйшей русской иконописи распространенъ способъ представленія этого сюжета историческій, въ драматической обстановкъ взволнованныхъ учениковъ, еще со временъ школы Симона Ушакова, изъ которой

<sup>1)</sup> Въ Академіи художествъ, во Флоренціи.

<sup>2)</sup> Въ трапезной Доминиканскаго монастыря Св. Марка, во Флоренціи.

Въ трапезной женскаго монастыря Св. Онофрія (нынѣ Египетскій музей), во Флоренціи.

<sup>4)</sup> Въ трапезной монастыря Мадонны Delle Grazie, въ Миланъ.

вышли гравюры Страстей Господнихъ, обыкновенно укращающія рукописи Апокрифическаго Евангелія, начала XVIII в. Впослідствій у насъ особенно полюбилось знаменитое произведеніе Леонардо-да-Винчи, мелкія копіи и неудачныя подражанія котораго разсілны по всімъ концамъ нашего отечества.

Шнорръ въ своей лицевой Библіи хотѣль возвратить этотъ сюжетъ къ его древнему мистическому виду. У него Спаситель, стоя па ногахъ, правою рукой даетъ хлѣбъ падшему на колѣна Іоанну, и въ лѣвой держитъ сосудъ съ виномъ. Позади около стола сидятъ и стоятъ прочіе Апостолы.

— Воскресеніе Іисуса Христа. Древньйшій способъ представленія этого событія въ искусствь Византійскомъ, удержанный и въ русской иконописи до поздньйшаго времени — это Сошествіе Христа въ Адъ. До ІХ в., какъ свидьтельствуеть Лобковская Псалтырь, Адъ представлялся въ видь античнаго божества: на ниспровергнутой навзничь фигурь его стоитъ Спаситель, извлекая изъ подъ его власти Адама, Евву, Царей Давида и Соломона и Іоанна Предтечу. Впослыдствіи, въ миніатюрахъ начиная съ Х в., Христосъ стоитъ не на олицетвореніи Ада, а на вереяхъ, положенныхъ накресть. Въ рукь держить кресть, сначала четвероконечный, а потомъ шестиконечный (напримыръ, въ Ватопедской Псалтыри, съ подписью 1213 г.) — замыну древньйшаго знаменія побыды съ монограммою Христа, временемъ царя Константина (labarum).

Представление воскрешающаго Христа вылетающимъ изъ отверзтаго саркофага или ящика — поздибищее изобрътение западнаго искусства, не согласное съ обычаями первыхъ въковъ Христіанства, ни съ свидътельствами древнейшихъ памятниковъ. По миніатюрамъ греческихъ Псалтырей-Лобковской и Барберинской, Христа спеленутаго несуть погребать въ пешеру съ низенькою дверью. Въ этой пещеръ стояль саркофагъ такъ, чтобъ погребенная фигура оставалась въ стоячемъ видъ, какъ это изображено на греческомъ рельеф IX в. въ Лувр (смотр. стр. 67); или же, какъ на одномъ изъ изображеній такъ называемыхъ Корсунскихъ врать въ Суздаль (см. выше), саркофагъ Спасителя стояль въ низенькой пещеръ, со свода которой спускалась лампа. Остатокъ того же преданія сохранился на греческой Плащаницъ митрополита Фотія († 1431 г.), въ Дворцовой Вознесенской церкви села Коломенскаго. Действіе происходить въ пещере. Позади лежащаго тъла Спасителева сдълана дверь подъ овальною аркою, подъ которою привъщена лампада. На древнихъ диптихахъ гробъ Спасителя изображается въ видъ небольшаго храма, у дверей котораго сидить Ангелъ. Такимъ образомъ, христіанская древность не даетъ повода къ изображенію саркофага съ возлетающимъ надъ нимъ Спасителемъ, на открытомъ пространствъ, и съ воинами вокругъ саркофага. Пещера была слишкомъ тъсна для этого событія, и стража находилась не у саркофага, а при дверяхъ пещеры, заваленныхъ кампемъ. Воскресеніе, изображаемое въ видъ возлетающаго Спасителя, сюжеть, не согласный съ преданіями 1), столько же погрешителень и въ художественномъ отношении; потому что идея его решительно не исполнима, и особенно противорѣчить развитымъ средствамъ искусства, уже воспитаннаго изучениемъ природы. Тапиство воскресения предметь вообще недоступный ни кисти, ни рѣзцу. Еще возможно было изображать воскресающихъ людей на Страшномъ Судъ, то въ борьбъ жизнисъ обуявшею ее смертью, какъ изобразиль Микель-Анджело въ Сикстинской Капедав, то въ радостномъ пробуждении силь отъ вековаго усыщения, какъ это отлично представиль Лука Синьорелли, XV в., въ соборѣ Орвіэтскомъ. Но какое выражение придать возлетающему изъ гроба Спасителюстрогое и суровое или радостное? Какое дать воскресающему тело — воздушное и просвътленное или исполненное энергической жизненности, съ крѣпкими мышцами, цвѣтущее здоровьемъ? Вдаться ли художнику въ мечтательный мистицизмъ или писать съ натуры обнаженную фигуру, высоко поднявшуюся надъ четвероугольнымъ ящикомъ? — Древне-христіанское искусство не дало решенія этимъ вопросамъ, окруживъ великое событіе талиственностью. На упомянутомъ уже греческомъ рельеф IX в. (въ Луврѣ), Миропосицы видять только слѣды воскресшаго, въ оставленныхъ въ гробу свитыхъ пеленахъ, на которыя имъ указываетъ Ангелъ. По другому переводу, на диптих изъ слоновой кости, V или VI в., въ Мюнхенскомъ музећ, Ангелъ сидить у закрытыхъ дверей гроба, сделаннаго въ виде храма, и благословляеть подошедшихь къ нему Мироносиць; между темъ какъ самъ Спаситель, юная безбородая фигура, съ горы подъемлется на небо за правую руку десницею Бога Отца<sup>2</sup>). — Какъ этимъ рельефомъ, соединяющимъ Воскресеніе съ Вознесеніемъ, такъ и Византійскимъ переводомъ Сошествія во  $A\partial z$ , замѣняющимъ Воскресеніе, выражается та мысль, что спасительная победа жизни надъ смертію, это великое воскресеніе духа, совершилось не черезъ три дня, а тотчасъ же, какъ Спаситель испустиль духъ свой. На Мюнхенскомъ рельеф возносится къ Отцу на небо, въ Византійско-русскихъ переводахъ Онъ нисходить во адъ, чтобы совершить свое призвание Побъдителя надъ смертию.

Въ Италіи въ XIV в. Воскресепіе изображалось еще въ видѣ Сошествія во адъ, какъ напримѣръ, на знаменитой икопѣ Страстей Господнихъ

<sup>1)</sup> Объясненіе этихъ преданій см. у Молана, De Historia SS. Imaginum. Стр. 460.

<sup>2)</sup> Рисунокъ см. у Прохорова въ Христ. Древн. И. № 6.

Дуччіо Буонъинсенья (1310 г.), въ Сіенскомъ соборѣ. Спаситель, стоя на Адѣ, олицетворенномъ въ видѣ чудовища, обращается къ Адаму, позади котораго стоятъ Евва и праотцы. Сокрушенныя вереи низвергаются. Подобнымъ же образомъ представлялъ Сошествіе во адъ и Беато-Анджелико, въ XV в.

У насъ стало входить въ употребленіе Воскресеніе съ возлетающимъ Христомъ съ конца XVII в., и въ настоящее время сильно распространено. Между старинными гравюрами Страстей Господнихъ, украшающими Русскія рукописи того же названія, принять уже этоть позднѣйшій, западный переводъ. Впрочемъ выходящій изъ саркофага Христосъ допускался въ нашей иконописи и раньше, по какъ эпизодъ Сошествія во адъ. Напримѣръ, на иконѣ въ ризницѣ Троицкой Сергіевской Лавры, вкладъ 1645 г. (№ 180), Спаситель изображенъ дважды: сначала онъ выходить изъ саркофага; потомъ стоить на вереяхъ адскихъ вратъ, одною рукою извлекая изъ ада Адама, а въ другой держа длинный шестиконечный крестъ.

Изъ новъйшихъ руководителей русскихъ живописцевъ, Шнорръ слъдуетъ позднъйшему переводу: у него Спаситель вылъзаетъ изъ саркофага, становясь одною ногою на его окраину; а Овербекъ, хотя и не хочетъ замънять Воскресенія Сошествіемъ во адъ, но старается держаться древнихъ обычаевъ: у него Спаситель не вылетаетъ и не вылъзаетъ изъ саркофага, а выходитъ изъ дверей гроба. Противъ сидитъ ангелъ. По одну сторону низвергнутые воины, по другую — издали приближаются Мироносицы.

Въ Греческомъ подлинникъ Діонисія отличается уже Сошествіе во адъ отъ Воскресенія. Первый сюжеть во всемъ сходенъ съ Русскими переводами Воскресенія, а послъдній, можеть быть, даль нъкоторыя подробности рисунку Овербека. Воть самое описаніе у Діонисія: Гробъ полуоткрыть; два Ангела, одътые въ бъломъ, сидять по сторонамъ его. Христосъ попираеть ногами камень, которымъ быль прикрыть гробъ. Правою рукою благословляеть, въ лъвой держить знамя съ золотымъ крестомъ. Внизу воины убъгаютъ, другіе пали на землю, будто мертвые. Вдали приближаются Мироноспцы».

— Сошествіе Св. Духа <sup>1</sup>). Мы уже встрічали этоть сюжеть и на мозанкі Св. Софін Константинопольской VI в., и въ древнихъ греческихъ миніатюрахъ, наприміръ, въ Евангеліи не поздніе ІХ в., въ Петербургской Публичной Библіотекі, въ Григоріи Богослові ІХ в., въ Парижской Публичной Библіотекі. Этоть сюжеть въ Софійскомъ храмі подчиненъ архитектурнымъ условіямъ свода и фонаря, гді онъ изображенъ. Апостолы по-

<sup>1)</sup> Слич. у Прохорова объ изображенияхъ этого сюжета, въ Христ. Древи. I, № 10.

мъщены кругомъ на спускахъ. Въ древнихъ миніатюрахъ, какъ въ нашей иконописи, Апостолы размѣщаются полукругомъ, какъ бы въ зданіи съ куполомъ, или подъ полукуполомъ абсиды. Кромѣ Апостоловъ, по древнимъ переводамъ, непремънно присутствуетъ при этомъ событи и народъ, согласно съ текстомъ Деяній Апостольскихъ: «снидеся народъ и смятеся... дивляхуся вси и чудяхуся, глаголюще другь ко другу» и проч. (II, 6-7). Народъ стояль какь бы вне того зданія, где пребывали Апостолы, отделяясь отъ нихъ архитектурными линіями, или по сторонамъ, или винзу, подъ ногами Апостоловь, подъ аркою, соответствующею двери, открытой наружу. Въ русской иконописи и по нашимъ подлинникамъ, какъ уже замѣчено выше, вмёсто толны народа, помёщается символическая фигура въ царственномъ одъянів. Также и по греческому подлиннику Діонисія: «Зданіе. Двьнадцать Апостоловъ сидять кругомъ. Подъ ними небольшой сводъ, въ которомъ находится старый человекь, въ рукахъ держить убрусъ съ двенадцатью свитками; на головѣ его царскій вѣнецъ. Надъ нимъ надписано: Mips (Ко́оµос). Вверху Духъ Святой въ видъ голубиномъ. Кругомъ великій свыть. Двынадцать огненныхъ языковъ отъ Голубя нисходять на Апостоловъ». Символъ Міра такъ толкуется въ нашихъ подлинникахъ: «Что есть: съдяй человъкъ, старостію одержимъ, въ мъсть темнь, риза на немъ червлена, вънецъ царскій на главе его, въ рукахъ своихъ имен убрусъ бель, а въ немъ двенадцать свитковъ? Толкъ сему: Человъкъ глаголется Весь Мірт 1), а еже старостію одержимъ-Адамовымъ грѣхопаденіемъ, а еже въ мѣстѣ темньміръ весь въ невіріи бяше прежде; риза же червлена — приношеніе кровныхъ жертвъ бъсовскихъ; вънецъ же царскій на главъ его, понеже убо царствоваще тогда въ мір'є гр'єхъ; а еже въ рукахъ им'єя убрусь б'єль, въ немъ же двенадцать свитковъ, спречь - Апостоли учениемъ своимъ весь міръ просвѣтиша».

Западная иконографія существенно отличается въ этомъ предметь отъ Восточной въ поміщеніи между Апостолами Богородицы, и притомъ на первомъ мість, въ самой срединь. Таково, наприміръ, изображеніе на одной изъ миніатюръ упомянутаго уже выше Молитвенника Жана Фуке (у Брентанно во Франкфурть на Майнь). Католики этотъ западный переводъ основывають на тексть Діяній Апостольскихъ: «сін вси бяху терпяще единодушно въ молитве и моленіи, съ женами и Марією Матерію Інсусовою, и съ братією его» (І, 14). Дальнійшее развитіе этого текста повело художниковъ къ размноженію лицъ обоего пола, поміщаемыхъ безо всякаго по-

<sup>1)</sup> Соотвътственно древнъйшимъ текстамъ Св. Писанія, въ которыхъ греч. хо́оµоς переводится не просто міръ, но весь міръ.

рядка въ толпѣ Апостоловъ: такъ что Шнорру дало это поводъ превратить священное собрание въ какое-то сонмище квакровъ или другихъ сектантовъ, которые собрались въ зданіи подъ колоннами: кто сидитъ, кто стоитъ, иной идетъ; кто съ книгою, кто безъ книги. Между мущинами виднѣются и женщины.

— Успеніе Пресвятой Богородицы. Изображеніе этого событія и другихъ съ нимъ соприкосновенныхъ основано на апокрифическомъ сказаніи, которое въ русскихъ памятникахъ 1) встрічается въ такомъ виді: «И преставися (Богородица) Августа въ 15-й день, въ недѣлю (т. е. въ воскресенье) въ часъ 3-й дни. На святое же п честное преставление ея сниде къ Ней Богъ нашъ, Сынъ Ея, Іисусъ Христосъ, и рече: «Мати моя Марія, взыди на небо и вниди въ радость неизреченныя Моея славы божественныя, и царствуй со мною во въки». И принять своима рукама пречистую Душу Ея. Снидоша же ся на преставленіе Ея вси Апостоли на облацика. И понесоща Ее въ Гефсиманію. Жидовинг же нъкто, именемъ Афвоній дерзостію прискочивь къ одру, хотя одръ низринути съ тѣломъ Пречистыя на землю. И абіе Ангелъ отстче руць его и отпасти сотвори. И паки въровавъ и нарече Богородицу, и Петромъ исцъленъ бысть. И тако положища Ее во гробѣ въ Геосиманіи. Өома же единъ, по Божію смотрѣнію, оста и не бъту съ ними. И по трехъ днехъ прінде имый поясъ Пресвятыя Богородицы. И роптаху на него Апостоли, яко не успъ прінти на преставленіе Святыя Богородицы и на погребеніе, яко же и по воскресеніи Христовъ. Онъ же рече имъ: «Егда и азъ восхищенъ бысть на облацъхъ, и видъ Святую Богородицу грядущу во врата небесныя со множествомъ Ангеловъ, и даде ми поясъ и благословение свое». И показа имъ поясъ Ея. Они же, видъвше поясъ Пресвятыя Владычицы Богородицы, цъловавше его, и шедше отверзоша гробъ, еже поклонитися, и не обратоша святаго телеси Ея, токмо погребальная. И отъ сего разумъща, яко съ плотію Пречистая Богомати взыде на небо, и царствуетъ во въки въковъ».

Это сказаніе послужило основою следующимъ изображеніямъ: собственно Успенія Богородицы, душу которой, въ виде младенца, принимаетъ самъ Іисусъ Христосъ; —прибытія Апостоловъ на преставленіе Богородицы на облакахъ; — чуда съ Жидовиномъ, — врученія Богородицею своего пояса Апостолу Өоме; — вознесенія Богородицы на небо вместе съ теломъ, и наконецъ — коронованія Богородицы. Изъ этихъ моментовъ, Успеніе принято иконографією Восточною, а Вознесеніе — Западною. Впрочемъ первоначально на Западе тоже былъ только одинъ переводъ этого событія, то-есть

<sup>1)</sup> По сборнику XVII в., принадлежащему мнъ.

Успеніе, потомъ его стали дополнять Вознесеніемъ; потому, напримъръ, между миніатюрами въ упомянутомъ Молитвенникъ Жана Фуке помъщены оба перевода: и Успеніе и Вознесеніе. Наконецъ послъднее взяло верхъ надъ первымъ и осталось одно. Обыкновенно представляется возносящаяся Богородица падъ саркофагомъ, наполненномъ цвътами. — Коронованіе Богородицы — сюжетъ тоже католическій. Иногда она стоитъ на кольняхъ, Спаситель надъваеть на нее вънецъ. Воспитанное Папскими церемоніями, католическое искусство любило придавать этому событію особенную торжественность, окружая небесный церемоніалъ коронаціи сонмами Ангеловъ и Святыхъ. Ликованіе выражалось не только цвътами и вънками 1), и музыкой, но даже пляскою Ангеловъ 2).

Въ греческій нодлинникъ Діонисія сверхъ Успенія введено и Вознесеніе Богородицы, сюжеть поздивищій, и можеть быть, уже подъ вліяніемъ западнаго искусства, но сближенный съ текстомъ сказанія черезъ эпизодъ о поясъ Богородицы. Вотъ оба эти перевода по Діонисію: «Успеніе Богородицы. Зданіе. Посреди Святая Діва усопшая, лежить на одрів, руки сложены крестомъ на груди. По сторонамъ одра подсвъщники съ зазженными свычами. Передъ одромъ Жидовинъ, его отрубленныя руки держатся за одръ, около него Ангелъ съ обнаженнымъ мечемъ. Въ ногахъ Богородицы Св. Петръ кадить кадиломъ, въ головахъ Св. Павелъ и Іоаннъ Богословъ къ Ней наклоняются; кругомъ прочіе Апостолы и Святители Діонисій Ареопагить, Іерооей и Тимооей, съ Евангеліями. Жены плачуть. Вверху Христосъ держить въ рукахъ Душу Богородицы, од тую въ бъломъ. Она окружена свътомъ и сонмомъ апгеловъ. Въ воздухъ видно еще двъпадтать Апостоловъ, приблежающихся на облакахъ». Сверхъ того, вверху по сторонамъ зданія изображаются Іоаннъ Дамаскинъ и Косма Піснопівецъ съ свитками. Другой переводъ: «Вознесение Богородицы. Открытый гробъ, пустой. Апостолы въ изумленіи. Между ними Оома держить поясъ и имъ показываетъ. Надъ ними въ воздух Святая Дъва на облакахъ возносится на небо. Оома еще разъ изображенъ — на облакахъ около Богородицы, которая ему вручаеть свой поясъ».

Въ русской иконописи, какъ сказано, удержанъ только первый моментъ событія, то есть, самое Успеніе. По особенной популярности этого праздника въ древней Руси, въ слъдствіе распространенія по городамъ соборовъ во имя Успенія Богородицы, язъ Кіево-Печерскаго Монастыря, черезъ Ростовъ и Владиміръ, до Москвы, этотъ иконописный сюжетъ былъ коротко знакомъ нашимъ предкамъ. Потому въ моемъ краткомъ подлинникъ, подъ

<sup>1)</sup> Напр. картина Филиппо Липпи въ Академіи Художествъ во Флоренціи, XV в.

<sup>2)</sup> Напр. Беато Анджелико во Флорентійской Галлерев Uffizi.

15 Августа, сказано только: «Успеніе Пречистыя Богородицы и Приснод'явы Маріи: всі православные Христіане подобіе знають».

Въ исторіи нашихъ церковныхъ преданій знаменита икона Успенія Богородицы, перенесенная во второй половинѣ XI в. въ Кіево-Печерской храмъ Успенія греческими мастерами изъ Цареграда. Она изображаєть событіе въ малосложномъ видѣ. Между двумя зданіями, какъ бы на открытомъ воздухѣ, на одрѣ лежитъ усопшая Богородица. Позади одра стоитъ Спаситель съ спеленутою Ея Душею. По сторонамъ Спасителя парять въ воздухѣ по Ангелу, съ пеленами въ рукахъ, какъ бы для того, чтобы принять Душу Богородицы. Въ головахъ одра стоятъ пять фигуръ, а передъ ними Апостолъ Петръ съ кадиломъ; въ ногахъ тоже пятеро, изъ которыхъ впереди Апостолъ Павелъ. Позади одра еще фигура, преклоняющаяся къ Богородицѣ. Жидовина съ подробностями извѣстнаго чуда—еще нѣтъ; потому что это чудо относится собственно къ другому энизоду событія, и только въ послѣдствіи было присовокуплено къ этому иконописному сюжету.

Насколько греческій подлинникъ удаляется отъ этого древныйшаго изображенія, настолько къ нему близокъ подлинникъ русскій по древибищей краткой редакцій, по которой также отсутствуєть Жидовинь, Петръ стоить въ головахъ одра, а Павелъ въ ногахъ, а не наоборотъ, какъ въ греческомъ; и наконецъ событіе совершается не внутри зданія, а наружѣ, между двумя храминами. Воть описаніе этого сюжета по приводимой уже не разъ рукописи Большаковской: «Надъ Снасомъ Херувимъ огненъ. Спасъ держитъ Душу Пречистыя Богородицы, бълу. Пречистая лежить на одръ, руки къ сердцу. Съ правой стороны стоить святитель съдъ, аки Власій; въ рукъ книга, а съ левой святитель седъ, борода долгая, въ руке тоже книга; а за нимъ две вдовы жены плачутся. У главы Пречистой Апостолъ Петръ съ кадиломъ, а за нимъ пять Апостоловъ. Въ подножіи стоитъ Павель, наклонился мало; а за нимъ пять Апостоловъ, по сторону палата, вохра съ бълеломъ; по другую сторону палата, празелень. Ограды мало видъти, вохра съ былимы». И такъ, древныйшій переводъ Успенія въ нашихъ подлинникахъ, за немногими отклоненьями, ведеть свое начало оть древней греческой иконы Кіево-Печерскаго монастыря. Существенное различіе между переводомъ подлинника и этою иконою состоить въ томъ, что на иконъ по сторонамъ Христа по Ангелу съ пеленами въ рукахъ, а по переводу подлинника одниъ только Херувимъ надъ главою Христа. По первой редакціи предполагается, что Душу Богородицы примуть на пелены Ангелы и вознесуть на Небо, какъ дъйствительно и встръчается иногда такое изображение въ раннихъ памятникахъ Византійскаго и западнаго искусства. По второй редакців возносить Душу Богородицы самъ Спаситель.

Самый подробный и наиболье развитой переводь этого сюжета описывается слёдующимъ образомъ, по одному изъ моихъ подлинниковъ: «Богородина на одръ дежить на подушкъ: подушка киноварь, а одръ по концамъ круглый, подъ головою шире; постлано было; около одра обвыска, санкирь красенъ. За одромъ стоитъ Спасъ, а зрить на лице Богородицы; объими руками въ ризъ держить Богородичну Душу: а Душа въ бълыхъ ризахъ, аки младенецъ, обвита. Около Спаса облакъ, киноварь; Херувимъ съ простертыми крыльями, по объимъ сторонамъ огненный. У Богородицы противъ одра въ ногахъ стоитъ Апостолъ Павелъ, преклоненъ, русъ, плъшивъ, борода, какъ у Предтечи. Руки держить въ ризъ, а съ рукъ риза пошла торокомъ. Риза багоръ, исподъ лазорь. Стоитъ весьма трепетно и зрить на Богородицу. Передъ Павломъ стоитъ Евангелистъ Маркъ, изъ за одра по плеча видеть мало. Надсёдъ, борода и волосы, какъ у Іоакима Богоотца. Рукъ не видеть изъ за одра. Наклонился къ одру и зрить на Апостола Павла. Риза празелень, исподъ киноварь съ бълкломъ. Передъ нимъ стоитъ Іоаннъ Богословъ. Съдъ, плъшивъ; борода и волосы, какъ пишутъ. Наклонелся къ одру, мало брадою не досталь до одра; зрить на Богородицу. Правая рука у лица его. Риза празелень темна. А межъ Маркомъ и Павломъ Апостодомъ, повыше ихъ, стоитъ Симеонъ Апостолъ. Надсёдъ, плешивъ. Единъ вершокъ главы видеть. Риза киноварь съ белиломъ, исподъ лазорь. За Павломъ Апостоломъ стоитъ Филиниъ Апостолъ, младъ; наклонился къ одру, зрить. Рукою правою лицо свое держить, а левая у шен. Риза лазорь. Повыше Филиппа, надъ Павломъ, Андрей Апостолъ: съдъ, власы съ ушей космочками; борода, какъ у Іоанна Богослова. Едина глава видътъ. За Апостолами два святителя стоять, выше ихъ по плеча видъть. Съ края Ероеей Анинскій, съдъ брада и власы, аки у Власія, на концы остра, во амофоръ, ризы крещаты, черны въ кругахъ. Подле его книга. Ко Спасу стоитъ Тимовей Ефесскій, русь, брада и власы аки у Іоанна Златоустаго: ризы крещаты, черлень, въ амофорф; въ рукахъ книга; а возле его стоитъ Ангелъ въ облацъ съ лампадой, а въ лампадъ свъща горить. Ангелъ стоитъ надъ головою Іоанна Богослова, выше святителевыхъ главъ. А за святителями стоять жены, предъ полатою; выше Апостоль главы ихъ. Съ края: риза лазорь, рукою правою держить за лице свое, а левая въ ризе; отъ святителей изъ за нея, лицемъ къ ней обратилась, риза киноварь. Полата вохра съ бълиломъ, застънокъ вохра, съ празеленью темна дичь. Изъ полаты двери къ женамъ. Въ головахъ у Богородицы стоитъ Петръ Апостолъ, съдъ; лъвая рука у лица его, а въ правой кадило; ризы — верхъ вохра, исподъ лазорь. За Петромъ съ края Оома Апостоль, младъ. Петръ къ Богородицъ наклонился, и Оома наклонился же, левою рукою съ ризою за лице держить,

а правая молебна, персты вверхъ. На немъ риза киноварь, исполъ дазорь. А межъ ними видеть Іаковъ Алееовъ, русъ, брада доле, какъ у Космы, рукою левою за лице держить, а права молебна къ Богородице; верхъ ризы празелень темна, исподъ багоръ. А межъ Оомою и Іаковомъ повыше ихъ Варооломей, надсёдъ, брада аки у Іоакима Богоотца. А за нимъ Матоей Апостоль, сёдъ; а за Матееемъ Лука, единъ верхъ главы видёть. А повыше Апостоловь два святителя. Съ края отъ полаты Іаковъ брать Божій, съдъ, плъшивъ, брада подолъ Василія Кесарійскаго, а къ концу поуже и поизвилась. Діонисій Ареопагить, сёдь, кудревать, брада аки у Іоанна Богослова, погуще, а къ концу плотна; риза — кресты. Полата вохра съ бышломь, застынокь празелень темна. Повыше святителевыхъ главъ во облаць Ангель съ лампадомъ. А пониже одра Ангель Господень у Жидовина руку отсъкъ. На Ангелъ риза киноварь, подпоясанъ по средней ризъ, а средняя празелень, исподъ вохра; ногавицы багоръ красенъ. Жидовинъ образомъ аки Логинъ сотникъ, и брада, и власы; на голове платъ белъ; риза киноварь, исподъ дазорь. А всё Апостолы и святители въ венцахъ».

Наконецъ этотъ многоличный переводъ осложнился изображениемъ Апостоловъ, стекающихся къ Успенію Богородицы на облакахъ.

Изъ разсмотрѣнія этой параллели между яконографією Восточною и Западною извлекаются, на основаніи историческихъ данныхъ, слѣдующіе выводы:

- 1) Все, чёмъ существенно отличается иконографія Восточная отъ Западной, опредёляется различіемъ между Церковью Восточною и Католическою.
- 2) Католическое церковное искусство, пошедшее отъ разнообразія неустановившихся въ опредъленную норму иконографическихъ сюжетовъ первыхъ въковъ Христіанства (до IV в.), и во всемъ послъдующемъ своемъ развитіи предлагаетъ большую свободу въ видоизмъненіи этихъ сюжетовъ, потворствуя античнымъ преданьямъ и произволу художественнаго творчества. Напротивъ того, искусство Восточное, въ эпоху иконоборства очистивъ себя отъ примъси языческой, и выработавъ церковную норму въ типическихъ сюжетахъ, стремится къ однообразному ихъ представленію, охраняя икону отъ личнаго произвола художественной фантазіп.
- 3) Смѣшеніе свѣтскаго начала съ церковнымъ въ догматахъ и въ историческомъ развитіи Католичества отразилось такимъ же смѣшеніемъ обоихъ

этихъ началъ и въ церковномъ искусстве Западномъ, которое постоянно допускало постороннюю светскую примесь въ сюжеты иконографические. Напротивь того Церковь Восточная, строго отделяя церковное отъ светскаго, стремилась предохранить и иконопись отъ вторжения въ нее лишнихъ элементовъ светскихъ.

- 4) Чёмъ древнёе искусство католическое, тёмъ согласнёе его сюжеты съ восточными, въ слёдствіе установленія опредёлявшейся нормы иконописнаго цикла, въ періодъ мозаическій (отъ IV до XII в.). Но потомъ, съ XII в. искусство католическое болёе и болёе отдёляется отъ восточнаго, развивая свойственные католичеству элементы свётскіе и античные.
- 5) Искусство церковное протестантское не имѣетъ смысла. Не будучи поддерживаемо догматами церкви и вѣрованьемъ, оно превращается въ праздную игру фантазіи.
- 6) Католичество же, своимъ потворствомъ художественности, низвело икону до картины, имѣющей интересъ не столько религіозный, сколько артистическій, то въ затѣйливой композиціи, какъ въ Страшномъ судѣ Микель-Анджело, то въ ландшафтѣ и свѣто-тѣни, какъ въ Рождествѣ Корреджіо (въ такъ называемой Ночи), то въ драматической сценѣ, какъ въ Тайной Вечери Леонардо-да-Винчи, и т. п. Напротивъ того, восточное искусство, коснѣя при своихъ начаткахъ, отсталое въ отношеніи художественномъ, сохранило доселѣ во всей неприкосновенности религіозное значеніе иконы.

И такъ, въ настоящее время между церковнымъ искусствомъ Русскимъ и Западнымъ нътъ и не можетъ быть ничего общаго. Чтобы согласить успёхи цивилизаціи съ національною самостоятельностью, искусство въ нашемъ отечествъ свътское можетъ идти по слъдамъ Западнаго; что же касается до искусства церковнаго, и преимущественно до иконописи, то напрасно будеть русскій художникь искать себ' вдохновенія и руководства тамъ, гдъ давно уже вдохновеніе изсякло, а руководство и всегда прежде было шаткое и обманчивое. Живопись светская — одна для всего образованнаго міра; живопись церковная согласуется съ преданьями, в'трованьями и убъжденьями народныхъ массъ: она по преимуществу живопись національная. Отказываться отъ мысли о необходимости поддерживать и усовершенствовать нашу иконопись — значило бы посягать на самые существенные элементы русской народности; не способствовать въ нашемъ отечествъ успъхамъ живописи свътской — значило бы отказать искусству въ возможности идти въ уровень съ идеями цивилизаціи. Но по самому существу своему та п другая область искусства не должны быть между собою смёшиваемы. Русскій художникъ можеть съ успёхомъ подражать Деларошу или Каульбаху въ живописи исторической; но съ этими же руководителями—въ

живописи церковной рискуеть онъ впасть въ разслабленность и безсмысліе, какъ результать охлажденія религіознаго вдохновенія на Западѣ, и стать въ смѣшное противорѣчіе съ преданьями и религіозными убѣжденьями своего отечества. Единственное средство спасти русскую церковную живопись отъ всего пошлаго, безсмысленнаго, разслабленнаго и смѣшнаго—это основательное изученіе русской иконописи въ ея лучшихъ источникахъ.

## ОТЗЫВЫ ИНОСТРАНЦЕВЪ О РУССКОМЪ НАЦІОНАЛЬ-НОМЪ ИСКУССТВЪ.

Нпмецкіе авторы: Шнаазе, Куглерь, Фёрстерь, Лемкс.

Уваженіе, которымъ пользуются въ нашей литературъ иностранные авторитеты, нёть сомнёнія, найдеть для себя любопытный предметь въ мивніяхъ о Русскомъ національномъ искусствь, принадлежащихъ лучшимъ изъ западныхъ ученыхъ, и изложенныхъ ими, не въ газетпыхъ статьяхъ или въ путешествіяхъ и другихъ изданіяхъ для легкаго чтенія, но въ строгой форм учебниковъ и въ классическихъ настольныхъ книгахъ по исторіи искусства. Въ сущности мибнія эти не что иное, какъ приложеніе къ русскому искусству давно уже составившихся на западѣ понятій о русскомъ пародъ и о русскомъ государствъ; и касаться ихъ, послъ всего того, что говорено было о Русскихъ въ иностранной печати последнихъ двухъ леть — было бы повторять старыя и всемъ наскучившія обіція места. Только въ применени къ Русскому національному искусству понятія эти мало обращали на себя вниманіе Русской публики, хотя предметь этотъ имъетъ особенную важность по его прямымъ отношеніямъ къ Русской церкви; и следовательно мижніе о немъ иностранцевъ состоить въ тесной связи съ ихъ политическими взглядами, по скольку православіе составляеть основу русской народности и русскаго государства.

Русское паціональное искусство мало изв'єстно; вообще не блистательно въ своемъ развитін; р'єзко отличается оно отъ искусства западнаго, и потому необыкновенно оригинально. Таковы главныя данныя, изъ которыхъ составляются иностранныя характеристики русскаго искусства, какъ выраженія русской національности. Національность эта очень интересуетъ западъ по богатству ея матеріальныхъ и правственныхъ средствъ: но опа еще менѣе изв'єстна, и, какъ все загадочное, представляется страною чего-то чудеснаго, небывалаго, и потому возбуждаетъ онасеніе п боязнь. Таковъ общій тонъ этихъ характеристикъ, обыкновенно разбавленныхъ ли-

ризмомъ, который получаеть для ипостранцевь что-то обаятельное отъ неясности представленій о Русскомъ искусствѣ самихъ историковъ искусства и о Русской жизни, которую оно выражаеть. Кромѣ общаго интереса—знать, что думають о насъ иностранцы, ихъ отзывы о Русскомъ церковномъ искусствѣ имѣють особенную цѣну, какъ источникъ, откуда многіе изъ Русскихъ непосредственно или посредственно заимствують свои понятія о собственной своей національности. Чтобъ вполнѣ уразумѣть неясные, иногда несмѣлые и всегда болѣе или менѣе осторожные, хотя очевидно враждебные русскому національному чувству намеки, встрѣчаемые время отъ времени въ нашей литературѣ, надобно возвести эти намеки къ ихъ иностраннымъ источникамъ.

Начнемъ съ Нѣмцевъ, мнѣнія которыхъ особенно вліятельны въ нашей ученой литературѣ. И дѣйствительно, Нѣмцы отличаются примѣрною добросовѣстностью въ ученомъ отношеніи. Съ изумительною аккуратностью пользуются опи туземными источниками въ изученіи нравовъ даже американскихъ дикарей, терпѣливо знакомясь съ ихъ нарѣчіями. Надобно думать, тѣмъ съ большимъ вниманьемъ они отнесутся къ загадочной національности своихъ сосѣдей, не совѣмъ имъ чужихъ, какъ по родственнымъ Славянамъ, населяющимъ вперемежку съ Нѣмцами почти половину Германіи, такъ и по Нѣмцамъ, и осѣдлымъ въ Россіи, и во множествѣ заѣзжимъ для разныхъ предпріятій, находящимъ себѣ въ этой странѣ привѣтъ и выгоду.

Передъ нами многотомная Исторія образовательных искусства доктора Карла Шнаазе, отличнаго знатока этого предмета и человіка съ замінательно тонкимъ эстетическимъ вкусомъ. Сочиненіе это, пачатое изданіемъ съ 1843 г. и до сихъ поръ предолжаемое, признается классическимъ. Каждый отділь въ исторіи искусства, того или другаго народа, того или другаго періода, авторъ начинаетъ общимъ обозрініемъ быта и нравовт, всегда отличающимся богатою начитанностью, проницательностью и остроуміемъ. Тіже качества человіка, глубоко ученаго и отъ природы одареннаго эстетическимъ чувствомъ, встрінаете вы въ его мастерскихъ характеристикахъ памятниковъ искусства.

Не касаясь причинъ, почему страницы о Россіи и о русскомъ искусствѣ припадлежать въ этомъ сочиненіи къ слабѣйшимъ, я сообщу изъ нихъ пѣсколько выдержекъ, во всякомъ случаѣ интересныхъ для Русскаго читателя 1).

Нѣтъ основанія думать, чтобы авторъ имѣль цѣль внушить своимъ читателямъ презрѣніе, ненависть, враждебное недовѣріе и даже боязнь

<sup>1)</sup> Въ 6-й главъ 3-го тома, изданнаго въ 1844 г.

къ Россіи, но его общая характеристика русской земли и народа съ избыткомъ возбуждаетъ эти ощущенія. И первобытная дикость нравовъ, и неспособность къ воспринятію христіянскихъ понятій, и необозримыя степи и болота, и трескучій морозъ, и полярныя ночи безъ просвѣта, и полярные дни безъ ночей, и титаническая борьба съ суровою природою и съ дикими звѣрьми, однимъ словомъ, все дикое, звѣрское и безотрадное сгруппировано вмѣстѣ, чтобъ добыть слѣдующую невзрачную характеристику русскихъ нравовъ: «Отсюда эта смѣсь, казалось бы, другъ другу противорѣчащихъ качествъ; тупая лѣнь при сносливости въ трудѣ, наклонность къ покойному досугу и къ возбудительнымъ, чувственнымъ удовольствіямъ, способность къ механической работѣ при педостаткѣ собственныхъ идей и возвышенныхъ порывовъ, почти сентиментальная мягкость чувства при грубой безчувственности, колебаніе между благодушіемъ и суровостью, между раболѣпіемъ и патріархальнымъ чувствомъ равенства».

Таковы, по автору, задатки русской натуры. Монголы дали ей окончательную отдёлку; они сообщили русскимъ свой звёрскій характеръ и оставили ихъ по себъ на необозримыхъ степяхъ между Европою и Азіею наслъдниками степнаго варварства, чтобъ грозить европейской цивилизаціи: «Помъщенная на границахъ Азіи, Россія всегда была въ сродствъ съ востокомъ; это средство усилилось вследствіе монгольскаго ига. Ея степи и воинскіе походы по необозримымъ равнинамъ, отдаленныя разстоянія между обитаемыми мъстами и длинные переъзды купцовъ уже и прежде развили въ русскихъ любовь къ кочеванью, свойственному номадамъ; оно окрѣпло въ ихъ характеръ вследствие сношений съ коннымъ разбойническимъ народомъ монгольскимъ. Даже и теперь въ русскомъ характеръ замъчается много кочеваго: конь — самое любимое для русскаго человька животное, его върный товарищъ; русскій оживляется и воодушевляется, когда садится въ свою кибитку, и колокольчикъ тройки дъйствуеть на него также могущественно, какъ звукъ альпійскаго рога и пастушей пісни на Швейцарца. Врожденный характеръ приняль отъ Монголовъ не совсемъ новые элементы, однако получиль отъ нихъ развитіе, и вмість съ тымъ возрасли въ немъ и стали господствующими всв неблагопріятныя и неопредвленныя составныя его части».

Всевозможную татарщину очень легко западному писателю прилагать къ русскимъ нравамъ и обычаямъ, вовсе на западъ пеизвъстнымъ; но требовалась доля осторожности, чтобъ провести оригинальную мысль о вліяніи Монголовъ даже на русскую церковную архитектуру и иконопись. Правда, говорить авторъ, кочевые Монголы, довольствуясь своими палатками, не сооружали храмовъ; но они принесли съ собою въ Россію плоды азіатской

культуры изъ Китая, Индіи и Персіи. Такимъ образомъ — «при варварскомъ дворѣ монгольскихъ хановъ должна была образоваться пестрая смѣсь разныхъ формъ, въ которой однако господствовалъ общій духъ востока, и особенно сѣверной Азіи (т. е. Китая) съ ея пестрою, затѣйливою и пышною роскошью. Не могло безъ того быть, чтобы Русскіе князья и вельможи, вынуждаемые иногда по цѣлымъ годамъ находиться при дворѣ великаго хана, пе позаимствовались такимъ вкусомъ, и чтобъ не распространяли его въ своемъ отечествѣ». Такимъ образомъ татарскій вкусъ, съ примѣсью китайскаго, индійскаго и персидскаго, въ Россіи водворенъ. Характеристика художественнаго стиля русскаго готова, и автору нечего опасаться возраженій отъ своихъ читателей, которые и безъ того были уже убѣждены въ татарщинѣ и китайщинѣ русскаго характера.

И после монгольскаго ига, мракъ не проясняется, не смотря на атальянскихъ художниковъ, которыхъ въ XV и въ XVI вък выписывали въ Москву, и которые являются у автора, какъ светлыя полосы, для того только, чтобъ усилить впечатление общаго мрака. Передъ нами страшный образъ Ивана Грознаго, какъ представителя русскаго характера, и построенный имъ храмъ Василія Блаженнаго — предметь вічныхъ насмішекъ, изумленія и порицаній німецкихъ эстетиковъ. Вся послідующая исторія не сгладила съ Россій ся магометанскаго характера, который всякому бросается въ глаза при первомъ взгляде на Русскіе города, эту безобразную смѣсь куполовъ и башенъ. Впрочемъ, чтобъ не сдѣлать Русскому искусству много чести, уровнявши его съ магометанскимъ, авторъ находить необходимымъ оговорку: «но — присовокупляеть онъ: это сходство только вившнее: въ магометанской архитектурь это противоположение тонкихъ и высокихъ зданій низкимъ и округленнымъ имфеть строгій характерь; въ русской же эта пестрота формъ и красокъ только забавна и игрива, или же роскошна и пышна».

Характеристику русской архитектуры въ томъ же томѣ дополняетъ авторъ немногими замѣтками о скульптурѣ и живописи. Впрочемъ, такъ какъ онъ и не догадывается о существованіи прилѣповъ и другихъ скульптурныхъ украшеній пашихъ церквей, о церковныхъ вратахъ и разныхъ металлическихъ издѣліяхъ съ барельефами, то смѣло утверждаетъ, что древней скульптуры въ Россіи вовсе нѣтъ. О живописи говоритъ онъ только въ общихъ мѣстахъ, еще поверхностнѣе, чѣмъ объ архитектурѣ. Онъ знаетъ, что и до сихъ поръ пишутъ у насъ иконы и въ монастыряхъ, и въ селахъ; слѣдуя тѣмъ, которые не имѣютъ ни малѣйшаго понятія о живости колорита Строгановской и Царской иконописныхъ школъ, онъ полагаетъ, что лики нашихъ иконъ обыкновенно темные и зачадѣлые; не зная, что въ

старину фигуры на иконахъ были только въ окладахъ, оставаясь всё на виду, онъ ставить общимъ правиломъ-покрыванье фигуръ металлическими ризами. Впрочемъ, мало ли чего не зпаеть авторъ! Ему, какъ Нъмцу, тъмъ извинительные это незнаніе, что многіе изъ Русскихъ образованныхъ людей еще меньше его знають нашу церковпую старину, а думають о ней почти также. Потому вамъ интересны не свъдънія знаменитаго автора, а убъжденія и мибнія. Воть, напримбрь, его общій выводь о русской иконописи: «Уже первые русскіе, которые писали по византійскимъ образцамъ, очевидно рабски имъ следовали. Они не чувствовали уже и того остатка жизни, который еще пе изсякъ въ ихъ образцахъ, еще меньше сознавали они то. чего въ этихъ образцахъ недоставало; однако это бездушное производство соединялось съ чувствомъ благочестія. Но самая религія приняла характеръ отчуждающій; искусства, предназначеннаго ей въ услуженіе, не могла она сблизить съ жизнію, и тымъ болье достигала она своей цыли, чымъ болье получало искусство выражение окоченълаго и безжизненнаго. Она не пробуждала высшаго, художественнаго чувства религіознаго, которое въ живомъ познаетъ Бога. Къ этому присовокупился деспотизмъ, который успълъ подавить въ самыхъ началахъ зародыши такого чувства. Уже въ XVI въкъ (1551 г.), приняло силу закона повеление великаго князя, чтобъ иконы писались такъ, какъ писалъ ихъ одинъ монахъ конца XIV въка, по имени Андрей Рублевъ, и религіозное искусство русскихъ терпъливо подчинилось этому повельнію и уже не дылало ни мальйшихъ опытовъ, чтобы какъ ни-·будь это повельніе обойти, или его ослушаться».

Знаменитый историкъ искусства намекаетъ здёсь на Стоглавъ, впрочемъ вовсе ему неизвъстный: иначе бы онъ коспулся прогрессивныхъ вопросовъ этого намятника объ улучшении иконописи и о воспитании иконописцевъ. Еще меньше того извъстны ему успъхи царской школы XVII в., дълавшей новыя и благотворныя попытки, особенно въ мастерской Симона Ушакова и его учениковъ. Впрочемъ, еще разъ повторяю, самое дътское незнапіе Россіи — вещь очень обыкновенная въ пімецкихъ кпигахъ, напоминающихъ воззрѣнія и тонъ средневѣковыхъ путешествій въ Россію. Но для насъ русскихъ, столько уважающихъ намецкую ученость, особенно любопытенъ самый способъ ученаго изследованія въ классической книге такого знаменитаго эстетика и историка, какъ Шнаазе; для насъ любопытна самая система выводовъ общей характеристики русскаго искусства именно изъ тъхъ самыхъ данныхъ, которыя я сейчасъ привелъ точными словами автора. Этимъ ограничивается все, что онъ знаетъ о русской иконописи, и тотъ часъ же вследъ за выше приведенными словами, опъ делаетъ общее обоэръніе, въ которомъ, совершенио неизвъстно почему, спокойное изложеніе историка должно было уступить мѣсто лиризму сатирика. Благодаря тому, что въ послѣдніе два года Русское ухо попривыкло къ разнымъ на нашъ счетъ вѣжливостямъ Западной печати, я думаю, не нужно запасаться равнодушіемъ, чтобъ больше съ интересомъ, нежели съ какимъ другимъ чувствомъ, прочесть этотъ общій выводъ, которымъ Шнаазе заключаетъ свое изслѣдованіе о русскомъ искусствѣ.

«Если сличимъ мы это направление (то есть, выше приведенное объ иконописи) съ архитектурою; то съ перваго разу покажется намъ, что оба эти искусства идугь по противоположнымь путямь; архитектурныя зданія отличаются пышностью, пестротою, произволомъ и вліяніемъ чуждыхъ формъ и воззрѣній; образа — ужасають своею мрачностью: они боязливо придерживаются первобытнаго преданья. Въ сущности и то и другое состоить вь тесной связи, вытекаеть изъ общаго источника; мы поймемь то и другое, если примемъ въ соображение религиозное настроение русскаго народа. Его благочестие состоить преимущественно въ строгомъ наблюденіи предписанныхъ внішнихъ обрядностей. Глубокое настроеніе духа, проникающее всю жизнь и запечати вающее чувствомъ Божества всв духовныя проявленія, здёсь не нашло для себя соотвётствующей формы. Потому остался въ пренебреженін пластическій элементь, какъ выраженіе жизненной полноты и силы, какъ въ архитектурф, такъ и въ другихъ образовательныхъ искусствахъ; и то и другое распадается въ вившнихъ и противоръчивыхъ проявленьяхъ. Зодчество посвящаетъ свои произведенья Божеству, но такому чувственному Божеству, которому оно должно льстить ослепительными красками и нагроможденными формами. Напротивъ того, въ иконъ Божество является человъку тоже чувственному: оно должно было явиться ему только въ ужасающем видь. Въ Новгородъ на одномъ колоссальномъ изображении Інсусовой главы читалась такая надпись: «смотри, какъ ужасенъ Господь твой» — этимъ вполив выражается чувство этого парода. Его благоговение основывается на страже; ужасающее въ его глазахъ подобаетъ Божеству и замъняетъ красоту».

Какъ ни занимательно продолжить эту выдержку, въ которой живое воображение автора собрало все отвращающее, невзрачное и ужасное, чтобъ возбудить къ русской народности не только омерзение, но и страхъ, однако, чтобъ пополнить недостатокъ этой характеристики, нѣсколько односторонней, всякий знакомый съ искусствомъ въ России, не можетъ удержаться отъ слѣдующихъ вопросовъ: какъ бы и въ какую бы сторону разыгралось воображение остроумнаго автора, если бы онъ догадался при этомъ случаѣ, что большая частъ церквей строились у насъ въ старину изъ дерева, въ самое короткое время, какъ свидѣтельствуютъ лѣтописи, и по-

тому обыкновенно простой формы, скорте бъдныя, лишонныя всякихъ украшеній, нежели пестрыя и причудливыя? Если бы авторъ зналъ, что въ такихъ церквахъ, какъ въ домашнихъ молельняхъ, иконостасы наполнялись иконами малаго размъра, имъвшими какой бы то ни было характеръ, только не ужасающій, чему препятствовалъ самый размъръ ихъ? что Строгановская и особенно Царская школа иконописи особенно славилась своими миніатюрными работами, правда пестрыми по колориту, но необыкновенно привътливаго, яснаго, часто гармоническаго тона? Что наконецъ фантазіи Ушакова Божество являлось въ самыхъ стройныхъ формахъ, и что онъ и ученики его также энергически возставали противъ невзрачности въ иконописи ремесленниковъ, какъ теперь нъмецкій авторъ возстаетъ противъ русскаго церковнаго искусства вообще?

Но, еще разъ повторяю, для насъ поучительно не отсутствіе свъдѣній въ знаменитомъ авторѣ, а смѣлость и рѣшительность выводовъ. Послѣ приведеннаго выше, я пропускаю нѣсколько строкъ съ варіацами на любимую тему о татарщинѣ въ русской національности, и выписываю самый конецъ карактеристики, въ которомъ надобно было заявить, что Русскіе не только народъ кочевой, но въ своемъ искусствѣ далеко уступаютъ другимъ болѣе счастливымъ кочевымъ народамъ. «Этотъ недостатокъ чувства изящной формы Славяне раздѣляютъ съ прочими кочевыми народами какъ и вообще въ ихъ образѣ жизни удержалось нѣчто полукочевое. Впрочемъ у южныхъ кочевниковъ этотъ недостатокъ восполняется покрайней мѣрѣ живостью и силою фантазіи, наполняющей ихъ языки образами, и воспитывающей въ нихъ поэтическія наклонности. У Славянъ и это качество не сильно и не значительно».

Положимъ, что въ 1844 году, когда сдѣланъ былъ такой приговоръ надъ славянской поэзіею, еще не вполнѣ оцѣнено было высокое значеніе русскихъ и сербскихъ народныхъ пѣсенъ: но — съ точки зрѣнія логической, спрашивается — поэволительно ли дѣлать выводъ и изрекать судъ о предметѣ вовсе неизвѣстномъ? Тотъ же вопросъ слѣдуетъ предложить и вообще обо всей этой характеристикѣ Русскаго церковнаго искусства.

Нѣтъ причины и даже смѣшно было бы подозрѣвать такого почтеннаго ученаго, какъ Шнаазе, въ пристрастій къ русскимъ; но все же очевидно, что у него что-то въ душѣ накипѣло и просилось высказаться. Потому онъ не удовольствовался сказаннымъ, и къ главѣ о русскомъ искусствѣ присовокупилъ подъ особеннымъ заглавіемъ: Schlussbetrachtung, еще пѣсколько пикантныхъ страницъ, въ которыхъ ведетъ онъ параллель между Русскими и Армянами, для того, чтобъ дать послѣднимъ преимущество передъ нами, и потомъ распространяется вообще о свободѣ и рабствѣ, при-

дагая эти идеи къ религіозности русскаго искусства, при чемъ проводитъ ту, впрочемъ вполнѣ справедливую мысль, что свобода способствуетъ развитію искусства. Отсюда, черезъ противоположеніе, извлекаетъ опъ тотъ выводъ, что русскіе даже вовсе не способны къ искусству. Доказательства текутъ рѣкою, свободно, ловко, и тѣмъ смѣлѣе, что не задерживаются ни однимъ фактомъ; только авторъ уже слишкомъ понадѣялся на свою, дѣйствительно, счастливую способность обобщать факты, и въ самомъ патетическомъ мѣстѣ характеристики, гдѣ опъ хочетъ нанести рѣшительный ударъ русской церкви, такъ неловко оступился, что уже и сами соотечественники его, заинтересованные въ послѣднее время Русскими ересями и расколами, должны придти въ тупикъ, передъ смѣлостью автора, рѣшившагося утверждать, что въ Россіи «не возникло никогда ни одной ереси, и потому въ самой русской церкви не оказалось ни малѣйшаго слѣда свободнаго движенія мысли».

Переходя къ другимъ не менѣе знаменитымъ нѣмецкимъ историкамъ искусства, предварительно я долженъ замѣтить тоже, что сказано мною о Шнаазе. Мнѣнія ихъ о русскомъ искусствѣ составляютъ такое же странное исключеніе, противорѣчащее высокимъ достоинствамъ ихъ сочиненій.

Куглеръ, сочиненія котораго сделались настольными книгами всякаго, кто занимается изящными искусствами, въ своемъ Учебникѣ исто-. рін искусства уділяєть Россін только три странички, съ политипажемъ, изображающимъ храмъ Василія Блаженнаго, какъ обращикъ затійливаго каприза, воспитаннаго татарскимъ вліяніемъ. «Процветаніе этого стиля — сказано въ Руководствъ — развившагося до фантастически-варварской пышности, относится къ половинъ XVI столътія. Особенно оказывается оно въ храмѣ Василія Блаженнаго» и т. д. Свѣдѣнія объ иконописи ограничиваются двумя-тремя зам'єтками о томъ, что Русскіе поклоняются не Божеству, а иконамъ, и потому одъвають ихъ въ дорогія ризы, и что иконописцы соблюдають въ своихъ иконахъ однажды навсегда установившіеся типы 1). Чтобъ этой характеристик'ь дать надлежащій колорить, Куглеръ, согласно ея содержанію, отгіняеть ее тімь містомь, какое даеть ей въ общей системъ своего учебника. Русское искусство въ этой настольной книгѣ отделено отъ византійскаго и вообще отъ христіанскаго цельимъ рядомъ главъ, имъющихъ предметомъ искусство индійское и магометапское, такъ что, относительно религіи и искусства въ учебникъ Куглера русскіе



<sup>1)</sup> Я не привожу здёсь более подробных выходокъ противъ русской иконописи изъ Учебника исторіи живописи Куглера, изд. 2-ое, 1847 г. І, стр. 99 и слёд. Послё Шнаазе русскій читатель не встретить въ этихъ выходкахъ ничего особенно новаго и пикантнаго.

примыкають пе къ византійцамъ и другимъ христіанамъ, а къ магометанамъ, и политипажъ съ Василіемъ Блаженнымъ непосредственно слъдуетъ за изображеньями турецкихъ и персидскихъ мечетей.

Не больше пощады Русскому искусству найдемъ мы въ третьемъ столь же знаменитомъ авторитеть. Это Эриста Фёрстера. Съ общирною ученостію Куглера и эстетическимъ вкусомъ Шнаазе, Фёрстеръ соединяеть въ себъ художника и туриста. Онъ отлично знаетъ Италію, проведши цълые года во многихъ изъ городовъ ея, и лучшій изъ путсводителей по Италіи принадлежить ему. Къ своимъ сочиненіямъ по исторіи искусства самъ онъ дълать рисунки и гравироваль. Его Памятники нъмецкаго искусства по отличнымъ рисункамъ принадлежатъ къ лучшимъ европейскимъ изданьямъ. Тъмъ же достоинствомъ отличается его монографія о Джіотто и его школь. Между спеціальными трудами по исторіи ньмецкаго и итальянскаго искусства, Фёрстеру не приходилось интересоваться Россіею. Но, въ последнее время, будучи вызванъ Лейпцигскимъ издателемъ Вейгелемъ участвовать витсть съ другими учеными въ составлении художественной энциклопедіи, Фёрстеръ составиль мастерской очеркъ всёхъ образовательныхъ искусствъ, какъ введение въ исторію этихъ искусствъ, имъющее задачею элементарное ознакомленіе съ основаніями предмета и развитіе и воспитаніе вкуса, и изданное въ 1862 г. подъ названіемъ: Vorschule der Kunstgeschichte. Въ этомъ-то популярномъ сочинении Фёрстеръ посвящаеть не больше четырехъ строкъ и русскому искусству, собственно русской архитектурь, о которой иностранцы, слъдуя еще стариннымъ путешественникамъ, знаютъ больше, нежели объ иконописи и ваяніи. Эти немногія строки иміьють особенную силу въ книгі, назначаемой въ элементарное руководство къ образованію вкуса публики. При политипажѣ, изображающемъ одинъ изъ Московскихъ соборовъ съ пятью главами, значится слѣдующее: «Отклоненіе отъ стиля византійскаго, или вѣрнѣе искаженіе его представляеть стиль Русскій, въ которомъ скопленіе неправильныхъ формъ, нагроможденныхъ одна на другую, и произволь въ сочетаніи частей соединяются съ безобразнымъ родомъ куполовъ, въ видъ луковицы помъщаемыхъ на церквахъ и башпяхъ».

Какъ ни жостокъ этотъ отзывъ, все онъ не такъ враждебенъ для русскихъ, какъ отзывы Шнаазе и Куглера, и основывается не на догадкахъ о сродстве русскихъ съ Индіею и Персіею, а на субъективномъ чувстве вкуса; потому вполне соответствуетъ темъ пеблагопріятнымъ взглядамъ, которые четверть столетія тому назадъ еще многіе изъ западныхъ эстетиковъ имели на готическое искусство, въ которомъ, кроме безобразія и путаницы формъ ничего другаго не умели видеть. Глазъ, пріученный къ изя-

ществу формъ втальянской живописи XV въка, найдетъ много средневъковой неуклюжести въ нъмецкихъ школахъ того же времени. Что же страннаго, если современные намъ западные эстетики съ такимъ же чувствомъ личнаго превосходства относятся къ вовсе неизвъстному имъ, еще и нами вполнъ пеоцъненному нашему церковному искусству?

На первый разъ довольно уже и того, что иностранцы интересуются нашею національностію. Будемъ и за то имъ благодарны. А что они заботятся о насъ и при всякомъ удобномъ случат о насъ вспоминаютъ, даже въ эстетическомъ отношеніи, почитаю умѣстнымъ заключить эту статью самымъ новѣйшимъ тому доказательствомъ. Доцентъ Гейдельбергскаго Университета Карлъ Лемке въ своей популярной эстетикъ, вышедшей въ 1865 г., въ главъ объ эстетическихъ способностяхъ разныхъ народовъ, касается и Славянъ, ставя на первомъ планъ Русскихъ и Поляковъ, какъ и надобно ожидать, свысока трактуетъ тъхъ и другихъ, и, принадлежа къ партіи, враждебной средне-вѣковому искусству, не щадитъ и вообще религіознаго направленія въ русскомъ искусствъ.

«Изъ Славянъ вкратцъ коснусь я только Поляковъ и Русскихъ — говорить онь: о прочихь же замбчу, что въ нихъ преобладаеть музыкальное и поэтическое дарованіе: такъ музыка у Чеховъ, поэзія у Сербовъ. Въ эстетическомъ отношении Полякъ имфетъ значение, какъ личность, - Русскій, разумізя простонародье — дійствуеть только въ массі. Полякъ живь, фантастичень, легковърень, танцорь и рыцарь. Русскій-неподатливъ, себъ на умъ, разсчетисть, ъздить въ повозкъ. Полякъ отличается наглостью, Русскій — крутымъ характеромъ. Относительно художественнаго развитія та и другая нація им'єють н'єкоторое значеніе только въ поэзін, но и въ этомъ искусствь Русскіе не отличаются оригинальностью; впрочемъ они одарены необыкновеннымъ талантомъ подражанія, и при помощи этого таланта съ малыми средствами достигають значительныхъ результатовъ. Аристократическій Полякь позаимствовался изъ Франціи разными внышностями, и съ славянскою, варварскою грубостью и французскою вътренностью привыкъ расточать свои силы. Русскій, исполненный коммунистическихъ началъ, но подъ деспотическимъ правленьемъ (?), по религін и преданьямъ связанъ съ Византіею и наследовалъ ея ограниченность во всемъ, гдъ только еще не оказалось западное вліяніе. Это особенно видно въ образовательныхъ искусствахъ, потому что они состоятъ еще въ услужения Религия. Схематизмъ, безжизпенность и безвкусіе отличительныя ихъ качества; тупая, восточная пышность замъняеть въ нихъ красоту».

Въ этой характеристикъ, сложенной изъ въчно повторяющихся на одну

тему избитыхъ варіацій и общихъ м'єсть, есть однако два пункта, которые не могуть не вызвать невольную улыбку всякого, кто ближе знакомъ съ дъломъ. Вопервыхъ — Гейдельбергскій доценть простодушно ув'єряеть свою публику, что поэзія Русскихъ мало создала оригинальнаго, а Сербы отличаются своею поэзіею, тогда какъ русскія народныя былины вмість съ малорусскими думами и пъснями ничъмъ не уступають болгаро-сербскому эпосу, составляя въ совокупности съ этимъ последнимъ самое оригинальное явленіе въ исторіи народной поэзіи всей Европы. Вовторыхъ — по митнію Нъмцевъ, Чехи заявили себя кое-чъмъ только въ музыкъ; между тъмъ какъ множество художественныхъ памятниковъ, сохранившихся отъ XI до XV века, убъждають всякого безпристрастного ценителя, что чешская школа живописи далеко опередилила нёмецкую, слёдовательно развилась независимо отъ немецкой, а въ XIV веке можеть быть сравниваема только съ современною ей итальянскою. Это впрочемъ знають и сами Намцы, но, по разнымъ причинамъ, до которыхъ намъ нетъ дела — желая отодвигать нашихъ соплеменниковъ на задній планъ, уверяють, что въ XIV веке при Карль IV чешская школа живописи процвыла оттого, что этоть Императоръ, жившій долгое время въ Парижі, віроятно, взяль оттуда съ собою французскаго миніатюриста, которому и обязана Чехія своею прекрасною живописью, или же имъль при себъ въ Парижъ какого-нибудь Чеха, кокоторый тамъ пріобріль изящный стиль и потомъ распространиль его между своими земляками. Это мибніе и почти этими словами читается въ Учебникъ пъмецкой и пидерландской живописи, изданномъ въ 1862 г. Ваагеномъ, который впрочемъ лучше другихъ своихъ соотечественниковъ знаетъ Россію и цѣнить ея художесственныя собранія<sup>1</sup>).

Впрочемъ, въ заключение еще разъ повторяю, что, издагая митенія иностранцевь о русскомъ искусствт, я вовсе не имть безнолезпаго намтеренія доказывать общеизвъстную истину, что иностранцы мало насъ знають; но полагалъ, что принять къ соображенію эти митенія будеть не безполезно для того, чтобы по достоинству оцтнить ихъ отголоски въ нашемъ отечествт, и вмтстт съ тты, возвратить ихъ, кому следуетъ по принадлежности.

Р. S. Посл'є того, какъ эта статья была написана и прочтена въ одномъ изъ зас'єданій Общества, вышла въ св'єть одна н'ємецкая книга изв'єстнаго археолога Оскара Мотеса (Oskar Mothes), автора очень хорошаго сочиненія объ Архитектур'є и Скульптур'є въ Венеціи. Новая книга его, подъ заглавіемъ: «Форма базиликъ у христіанъ первыхъ стол'єтій» (Die Basilikenform Leipzig. 1865), содержить въ себ'є много полезныхъ св'є-

<sup>1)</sup> Tomb I, crp. 57.

дъній объ исторін храмовъ самой ранней Христіанской эпохи; но для насърусскихъ, на страницъ 28-ой, предлагаеть она безцънныя полторы строчки, которыя по своему простодушному невѣжеству, должны обезоружить всякое негодованіе къ несправедливымь о насъ отзывамь иностранцевъ; потому что ничто столько не примъряеть съ хулителями, какъ то, когда они впадають въ смѣшное и пошлое. Воть эти удивительныя полторы строчки: «Въ Россін приходская церковь называется вассиліи, другія большаго размъра кодопръ» (In Rusland heisst die Pfarrkirhe wassilji, andere, venn auch grosse Kirchen codopr). Предоставляю досугу читателей объяснить эту загадку; я же съ своей стороны предложу нѣкоторыя соображенія для облегченія ихъ труда. Удивляясь въ разныхъ німецкихъ учебникахъ политипажамъ съ храма Василія Блаженнаго, ученый археологь пришель къ счастивой мысли, что и всь въ Россіи церкви называются Васильями (какъ извощики — Ваньками). Что же касается до кодопра, то, по моему крайнему разумѣнію, это не что иное, какъ русское слово соборъ, удачно переведенное на латинскую транскрищцію codopr, въ которой русскія буквы б и z, за отсутствіемъ ихъ въ датинскомъ адфавить, были переименованы въ dи r. Можете посл $\xi$  этого судить, какъ основательны будуть ме $\xi$ нія такихъ остроумныхъ ученыхъ о религіозномъ эстетическомъ характерѣ разныхъ русскихъ васильевт и кодопровт!

## МНЪНІЕ Г. В. ШУЛЬЦА О ПОЗДНЪЙШЕЙ ВИЗАНТІИ-

Denkmäler der kunst des mittelalters in Unter-Italien von Heinrich Wilhelm Schulz. Dresden. 1860. (Памятники средневъковаю Искусства въ нижней Италіи,  $\Gamma$ . В. Шульца, по смерти автора изданные  $\Phi$ . Фонъ-Квастомъ. 4 тома въ 4-у, съ атмасомъ отличныхъ рисунковъ, въ листъ).

Не им'тя нам'тренія говорить подробно объ этомъ превосходномъ сочиненій, результать мпогольтних изследованій, сделанных автором на самыхъ мъстахъ, почитаю не лишнимъ замътить, что въ ранніе средніе въка южная Италія, по близкимъ и частымъ сношеніямъ съ Византією, имбетъ для насъ-Русскихъ особенный интересъ, можеть быть, въ такой же мѣрѣ, какъ въ съверной Италіи Равенна. Здъсь Нола съ живыми воспоминаньями о Павлинъ Нолапскомъ, сочиненія котораго бросають такой яркій свъть на христіанское искусство первыхъ временъ; здёсь Бари съ соборомъ и мощами Николая Угодника; здёсь Беневентъ, Атрани, Амальфи и песколько другихъ городовъ съ церковными вратами византійской работы XI в.; здісь же и превосходныя врата Горы Св. Ангела (Monte S. Angelo), столь сходныя съ нашими такъ называемыми Корсунскими вратами, какъ это показано на стр. 73 этого Сборника; наконецъ здёсь же знаменитый монастырь Горы Кассинской (Monte Cassino), этоть разсадникъ среднев вковаго итальянскаго искусства, учрежденный во второй половин в XI стольтія Монте-Кассинскимъ Аббатомъ Дезидеріемъ при посредствь вызванныхъ имъ изъ Византіи мастеровъ. Извістно, какое громадное вліяніе на успъхи итальянскаго искусства въ концъ XIII и въ началъ XIV стольтія имъла Пизанская школа скульптуры. На основаніи многихъ данныхъ, открытыхъ и объясненныхъ Шульцомъ въ его «Памятникахъ средневъковаго искусства въ Нижней Италіи» ученые 1) приходять къ той мысли, что Пи-



<sup>1)</sup> Германъ Гриммъ въ мартовской книжкъ своего журнала: Ueber Kunstler und Kunstwerke, за 1865 г.

занская школа пошла отъ древнъйшихъ школъ южной Италіи и состояла съ ними въ ближайшемъ сродствъ, такъ же какъ и торговый флотъ Пизы былъ въ постоянныхъ сношеньяхъ съ Амальфи, Палермо и другими приморскими городами южной Италіи и Сициліи.

Гейнрихъ Вильгельмъ Шульцъ принадлежаль къ тѣмъ самостоятельнымъ умамъ, которые не увлекаются на вѣтеръ пущеннымъ мнѣніемъ, и не боятся высказать правду нанерекоръ общепринятымъ предразсудкамъ. Когда повсюду въ учебникахъ и журналахъ, Византію клеймили позорными прозвищами и издѣвались надъ ея искусствомъ, онъ одинъ изъ первыхъ рѣшился сказать объ этомъ искусствѣ доброе слово. Именно въ этомъ отношеніи имѣетъ для насъ особенную цѣну одно мѣсто въ первой части его обширнаго сочиненія (стр. 141—143), гдѣ онъ говоритъ о впечатлѣніи, произведенномъ на него позднѣйшею византійскою иконописью въ одной греческой церкви, въ маленькомъ южно-итальянскомъ городкѣ Барлеттѣ.

Привожу въ переводъ собственныя слова автора объ иконостасъ этой церкви.

«Вверху по срединь, какъ главный образъ христіанской выры, находится Христось, распятый на кресть, съ Марією и Іоанномъ по сторонамъ. Направо и нальво по меньшей иконь, на одной Несеніе креста, на другой Снятіе со креста, какъ историческое дополненіе къ главному образу. Затымъ слыдують двынадцать апостоловь, каждый, на отдыльной доскы, сидить на изукрашенномъ престоль съ подушкою, какъ изображаются въ лонгобардскихъ рукописяхъ епископы. Потомъ опять Христосъ, возсыдаеть на крылахъ двухъ Херувимовъ, по сторонамъ Дыва Марія и Крылатый Іоаннъ Креститель».

«Подъ апостолами идетъ рядъ небольшихъ образовъ, на которыхъ писаны главныя событія изъ земной жизни Спасителя: Благовъщеніе, Поклоненіе пастырей, Обрѣзаніе, Крещеніе, Принесеніе во храмъ, Преображеніе, Христосъ и Самаряныня, Входъ въ Іерусалимъ, Воскресеніе, Вознесеніе и Сошествіе Св. Духа. Всѣ эти образки исполнены жизни и отличаются величіемъ и пристойностью. Недостатокъ въ сочетаніи красокъ, бросающійся вь глаза въ иконахъ большаго размѣра, здѣсь не такъ замѣтенъ. Особенно величественно сочинено Воскресеніе, также замѣчательно по необыкновенному изяществу Сошествіе Св. Духа. Вознесеніе представлено въ древне-византійскомъ видѣ. Христосъ возсѣдаетъ па радугѣ, съ двумя Ангелами по сторонамъ».

«Подъ этими иконами, расположенными въ видѣ пирамиды, идутъ другія, по обѣ стороны царскихъ вратъ. Направо отъ зрителя, колоссальное изображеніе Христа, по грудь, окруженное четырьмя маленькими иконами

Егангелистовъ, въ величественно благородномъ, строгомъ стилѣ, а на другой сторонѣ, въ соотвѣтствіе этому, колоссальный же образъ Дѣвы Маріи съ Младенцемъ. Этотъ образъ, равно какъ и Св. Спиридона (о которомъ будетъ сказано ниже) особенно неудачны въ колоритѣ, тяжелы и безжизнены; все же ликъ Богородицы отличается торжественнымъ достоинствомъ».

«Затьмъ идуть по объ стороны по фигуръ, въ натуральную величину, Св. Василій и Св. Спиридонъ, какъ значится въ греческой надписи. Сверхъ того нёсколько мелкихъ иконъ; между ними икона Іоанна Крестителя, съ голубоватыми съ бълымъ крыльями, по древне-типическому представленію. Онь одёть въ звёриной шкуре; исхудалыя руки поднимаеть къ голове. Наль нимъ небольшая икона Св. Георгія, фигура, исполненная необыкновенной жизненности, геніально задумана, въ томъ моменть, когда этотъ святой стремительно поражеть змія. Св. Димитрій, тоже на конів, столько же величавая фигура; но лучшая изъ всёхъ иконъ --- это Троица, по истине, художественно написана. Внизу въ серединъ сидитъ Дъва Марія съ Христомъ на кольпяхъ, съ миловиднымъ Младенцемъ, одътымъ въ бълое съ золотомъ. На одной сторонъ стоитъ Св. Христофоръ, опершись на посохъ, съ Христомъ-Младенцемъ на плечахъ; палъво въ епископскомъ облачения тотъ же Св. Спиридонъ, какъ гласитъ надпись, которую Греки пикогда пе забывають начертывать на своихъ иконахъ. Вверху возседаеть на престоле Богъ Отецъ, съ долгою, бълою бородою, держа въ рукъ земной шаръ, въ величественномъ достоинствъ; около него Богъ Сынъ, въ прекрасномъ видъ учителя смертныхъ; между головами обоихъ паритъ Духъ Святой. Этотъ образокъ принадлежитъ къ лучшимъ, какіе только мей случалось видить между религіозными изображеніями. Хотя греческое искусство строгимъ соблюденіемъ типа даетъ мало свободы и произвола художественному дарованію, однако оно не препятствуеть нікоторому усовершенствованію; и именно тогда-то оно не уступаеть религіозному искусству итальяпскому, которое, пе. зная никакихъ границъ, вводитъ въ святилище церкви всякую земную страсть».

Очень можеть быть, что византійскій стиль нёкоторых визь видёпных Шульцомъ въ Барлеттё иконъ быль усовершенствованъ подъ вліяпьемъ итальянскимъ, на что указываеть уже и западный типъ Св. Хрпстотора съ Младенцемъ-Христомъ; все же опытный глазъ такого основательнаго знатока не могъ ошибиться въ различіи между византійскимъ и итальянскимъ искусствомъ, и особенно въ самой Италіи, гдё на каждомъ шагу онъ имёлъ случай провёрить свои художественныя впечатлёнія. Въ сущности авторъ говоритъ о поздиёйшемъ византійскомъ искусствё то же самое, что скажеть о русской иконописи всякій безпристрастный русскій человікь. Таже смісь технических недостатковь съ глубиною мысли, сухости и невзрачности съ величіемъ и строгостью, а въ существі самаго стиля, при вірности преданію, таже способность къ усовершенствованью, основанная на томъ же преданіи; потому что своими началами оно восходить къ лучшей эпохі христіанскаго церковнаго искусства.

## ЖИТІЯ РУССКИХЪ УГОДНИКОВЪ, КАКЪ ОДИНЪ ИЗЪ ГЛАВНЫХЪ ИСТОЧНИКОВЪ ДЛЯ ИСТОРІИ РУССКАГО ЦЕРКОВНАГО ИСКУССТВА.

По поводу двухъ житій Іосифа Волоколанскаго, изданныхъ г. Невоструевынъ въ Чтеніяхъ въ Московскомъ Обществъ любителей духовнаю просвъщенія. Москва. 1865.

Есть такіе періоды въ исторіи народовь, когда искусство и религія составляють одно нераздільное цілое. Древнійшія эпическія сказанія о богахь и происхожденіи міра—столько же памятники поэтическаго творчества, сколько религіознаго сознанія. Древніе Греки приходили къ убіжденью, что Гомеръ и Гезіодъ были создателями ихъ миноологіи. Лирическая поэзія сначала носвящала себя прославленію боговъ и сопровождала священные обряды, и самая драма вышла изъ святилища храмовъ. Были народы, для которыхъ поэзія, исторія, философія и религіозное преданье и церковный догмать были одно и тоже. Древнійшая Еврейская литература есть вмістії и Св. Писаніе. Архитектура впервые сознала свое художественное значеніе въ храмі, посвященномъ божеству. Первыя статуи изображали боговъ и чествовались, какъ видимое ихъ воплощеніе.

Тоже единеніе элементовъ народной жизни, сосредоточенныхъ въ религіи, представляєть намъ и ранняя эпоха Христіанской Исторіи, не смотря на ихъ осложненіе, сравнительно съ элементами жизни народовъ до-христіанскихъ. Если люди болѣе просвѣщенные умѣли и тогда отдѣлять духъ религіи отъ ея внѣшности; то для толпы художественная форма и ея религіозный смыслъ представляли нераздѣльное единство. Храмъ былъ символомъ невидимой Церкви, какъ собранія вѣрующихъ; отъ скульптурнаго или живописнаго изображенія чаяли спасительнаго чуда, какъ бы самой идеи, въ нихъ воплощенной. Начертаніе иконы считалось дѣломъ благочестивымъ, къ которому приступали съ постомъ и молитвою. Особенно чтились иконы, писанныя святыми угодниками. Чтобъ придать большую цѣну мѣстной святыни, связывали ея происхожденіе съ именемъ какого нибудь святаго. Наконецъ до полнаго обоготворенія было возведено искусство въ народномъ

убъжденій, что многія изъ святочтимыхъ изображеній — не дъло рукъ человъческихъ, а таинственная благодать, ниспосланная свыше.

Искусство въ древней Руси стояло именно на этой степени своего нераздъльнаго существованія съ религіею. Св. Угодникъ соединяль въ своей личности всъ интересы своихъ современниковъ. Почти всъ основатели монастырей были причислены къ лику святыхъ. Житія ихъ — къ біографіи святаго присовокупляють и исторію построенія и украшенія монастыря. Если Святой быль епископъ, его житіе даеть еще болье обширныя данныя для исторіи украшенія города, какъ наприм'єръ, житія Новгородскихъ архіепископовъ. Кіево-Печерскій Патерикъ предлагаетъ любопытные факты для исторіи нашего искусства о построеніи Храма Успенія, подъ двоякимъ вліяніемъ — Варяжскимъ и Византійскимъ, о перенесеніи иконы Успенія изь Цареграда, о художественной діятельности одного изь древнъйшихъ Русскихъ иконописцевъ, Св. Алипія. Житіе Антонія Римлянина предлагаеть важныя данныя о вліяніи запада въ исторіи нашей церковной утвари. Имя знаменитаго иконописца Андрея Рублева связано съ житіемъ Сергія Радонежскаго, и между миніатюрами этого житія, по рукописи XVI в., въ Сергіевской-Троицкой Лаврѣ, естрѣчается любопытное для исторіи нашего искусства изображеніе, какъ монахъ Андрей, сидя на подмосткахъ, пишеть икону Нерукотвореннаго Спаса на стънъ храма въ Андроніевскомъ монастырь, въ Москвь, (Л. 227). Особенно важны житія святыхъ по подробностямъ о ихъ внъшнемъ подобін, память о которомъ стараются передать потомству и списатели житій и иконописцы 1). Такъ напримеръ, списатель житія Трифона Вятскаго, въ самомъ конце своего повъствованія, не преминуль присовокупить слідующую подробность, важную для нашего иконописнаго подлинника: «Отецъ нашъ Трифонъ, Архимандрить Вятскаго Успенскаго монастыря, телеснымь возрастомы бяше низокъ, плоскъ лицомъ, тощъ, браду имъ круглу, густу, средню, невелику, русу съ пробълью».

Изъ двухъ житій, изданныхъ г. Невоструевымъ, одно писано Саввою, епископомъ Крутицкимъ, въ 1546 г., другое — неизвъстнымъ; для нашей цъли важно первое. Въ немъ встръчаются слъдующія три мъста, которыя составляють принадлежность исторіи Русскаго искусства.

Первое мъсто имъетъ предметомъ расписание церкви въ Волоколамскомъ монастыръ нъсколькими живописцами, въ числъ которыхъ были родственники самого Св. Іосифа. Хотя этотъ фактъ помъщенъ у г. Ровинскаго, въ «Исторіи Русскихъ школъ Иконописанія», на стр. 171, но текстъ, из-

<sup>1)</sup> См. объ этомъ предметъ статью г. Некрасова въ Смъсн.

данный г. Невоструевымъ исправнъе, почему и привожу его: «И въ лъто 6992 (1484) основа преподобный церковь камену, въ лъто 6994 (1486) сверши ея, и подписа хитрыми живописцы въ Русской земли: Діонисіемъ и его дътьми Владиміромъ и Өеодосіемъ и старцемъ Паисіею, и съ нимъ два братанича Іосифова: старецъ Досифей и старецъ Васіанъ, послъжде бысть епископъ Коломенскій». Стр. 23. Отсюда явствуетъ, 1) что въ XV в. иконониси посвящали себя пълыя семейства, какъ Діонисій съ своими двумя сыновьями; 2) что школы иконописныя находили себѣ пріютъ въ монастыряхъ между старцами, и 3) что изъ этихъ старцевъ-живописцевъ выходили епископы, которые слъдовательно могли успъшно руководствовать церковнымъ искусствомъ въ своихъ епархіяхъ.

Второе мъсто интересно для изученія образа мыслей и воззрыній нашихъ древнихъ иконописцевъ -- предмета, еще мало разработаннаго въ исторіи Русской старины. Въ житін это м'есто составляеть эпизодъ пов'ествованія о борьб'є Іосифа Волоколамскаго съ еретиками жидовствующими. Многіе изъ нихъ притворялись перешедшими къ православію. Между живописцами, не сочувствовавшими еретикамъ, ходили по этому поводу разные слухи. Вотъ одинъ, переданный самому Іосифу извъстнымъ уже намъ живописцемъ Өеодосіемъ, сыномъ живописца Діонисія, которому придается здёсь прозвище Мудраго. И воть все это место: «И въ те же времена игумену Іоснфу сказа нікій живописець, именемь Өеодосіе, сынь живописца Діонисія Мудраго, чудо преславно, яко нікій отъ тіхъ же еретиковъ покаяся, и повъриша его покаянію, таже и въ попы его поставища. И въ нъкій день служивь литургію, пріиде въ домъ свой потиръ имъя въ руку свою, пещи тогда горящи, и волья изъ потира въ пещь, отъиде: а подружіе (жена) варящи ястіе, и узрѣ въ пещи въ огни отроча мало, и гласъ отъ него изыде глаголя: ты мя здё огню предаде, а азъ тя предамъ вёчному огню. И абіе отверзися покровъ избы, и прилетыша дві птицы великія и взяща отроча, и полетеша на небо: таже покровъ ста, яко же и прежде. И жена сіе видя, бысть въ велицъ страсъ, и ужасъ нападе нань, и повъдаща сія вскрай живущимъ соседамъ». Стр. 37 — 38. Составныя части этого сказанія легко разобрать; но въ отношеніи исторіи искусства следуеть упомянуть здёсь объ обычаё изображать на потирахъ Христа-Младенца лежащаго въ чашт и остинемаго отъ Ангеловъ рипидами, какъ это изображено, напримъръ, на деревянномъ сосудъ Сергія Радонежскаго.

Третье мѣсто касается собственно исторіи иконъ. Іосифъ Волоколамскій, желая примириться съ Тверскимъ княземъ Өеодоромъ Борисовичемъ, «начатъ князя мздою утѣшати, и посла къ нему иконы *Рублева письма* и *Діонисіева*». Стр. 40.

## КРАТКОЕ ОБОЗРЪНІЕ ИСТОРІИ ВИЗАНТІЙСКАГО ИСКУССТВА.

Лабарта «Исторія промышленныхъ искусствъ» (Histoire des arts industriels au moyen age et à l'époque de la renaissance par Jules Labarte. Paris. 1864). 4 тома съ великолъпными альбомами раскрашенныхъ и наведенныхъ серебромъ и золотомъ рисунковъ.

Гасса о монастыряхъ Авонской горы (Zur geschichte der Athos-Klöster von Gass, professor d. Theologie in Giessen. Giessen. 1865).

Искусство и ремесло всегда находились во взаимной между собою зависимости, и чемъ прямее отношение какого ремесла къ искусству, темъ необходимъе и сильнъе оказывалась эта взаимность. Такъ было при первыхъ начаткахъ цивилизаціи, такъ и въ цвётущіе періоды искусства. Если назвать промышленнымъ всякое художественное произведение, назначаемое для практического употребленія, то къ этому разряду нужно будеть отнести не только изящную мебель, церковную утварь, издёлія золотыхъ дълъ мастерства, но и всъ назначаемыя для поклоненія въ храмахъ, изображенія лицъ или идей, признаваемыхъ за святыни, будуть ли то языческіе идолы или христіанскія иконы. То есть, искусство, посвящая себя служенію религіи, тімъ самымъ опреділяеть себі практическую ціль и нікоторымъ образомъ сближается съ ремесломъ. Наши иконописцы, и древніе и новъйшіе сельскіе, не составляють исключенія изъ общаго правила; и если ихъ называють ремесленниками, то въ этомъ названіи нѣтъ ничего обиднаго; только желательно, чтобъ они были ремесленники искусные и съ изящнымъ тактомъ. Есть цёлая отрасль художества, въ которой ремесло съ искусствомъ составляютъ нераздъльное единство. Это Архитектура. Средневъковые каменщики, которые созидали всь эти великольшные готические соборы, были столько же простые работники, сколько и вдохновенные художники, украсившіе порталы своихъ храмовъ величайшими произведеніями христіанской скульптуры.

Въ цвѣтущую эпоху искусства на западѣ, въ XV и XVI столѣтіяхъ, художникъ шелъ объ руку съ ремесленникомъ. Многіе скульпторы и живописцы вышли изъ золотыхъ дѣлъ мастеровъ, и художникъ не боялся унизить свое артистическое достоинство, когда украшалъ лошадиный чепракъ, работалъ узду, сѣдло и щитъ. Изящество, если оно живо и сильно ощущается въ публикѣ, не сосредоточивается все сполна въ статуѣ или картинѣ, но, какъ нравственная сила, господствуетъ повсюду, озаряя своимъ радужнымъ свѣтомъ всякое ремесленное издѣліе, съ которымъ только можетъ войти оно хотя бы въ дальнее отношеніе.

Въ наше прозаическое время изящныя ремесленныя издѣлія дѣйствують на общее развитіе вкуса больше, нежели собственныя произведенія искусства. Это особенно надобно сказать о нашемъ отечествѣ, воспитанномъ въ теченіе многихъ вѣковъ на ремесленномъ отношеніи къ искусству, именно церковному. Распространяющаяся въ нашей современной литературѣ мода—презрительно смотрѣть на искусство — естественно объясияется крайнимъ недостаткомъ у насъ въ образцовыхъ произведеніяхъ искусства, и потому неразвитостью эстетическаго вкуса. Единственнымъ подспорьемъ для эстетическаго воспитанія въ искусствахъ образовательныхъ остаются красивыя издѣлія ремесленныя, цѣнимыя по своей практической годности.

Вообще надобно сказать, что той рёзкой границы между искусствомъ и ремесломъ, какую хотятъ видёть эстетики, въ дёйствительности не было и нётъ. Переходъ отъ одного къ другому составляють сотни разныхъ родовъ издёлій, назначаемыхъ для ежедневнаго практическаго употребленія, и вмёстё съ тёмъ принадлежащихъ и къ области изящныхъ искусствъ. Это — переплетъ книги съ рельефомъ, эмалевая чаша, тарелка или бокалъ съ рисункомъ, красивая сабля, наконецъ всё эти затёйливыя игрушки, начиная отъ тёхъ, которыми играютъ дёти, и до тёхъ, которыя украшаютъ кабинетъ дёловаго человёка и гостинную свётской дамы.

Сочиненіе Лабарта им'єть содержаніемъ все это разнообразіе издій, соединяющихъ въ себ'є ремесло съ искусствомъ. Лабартъ не хочетъ говорить о статуэткахъ и рельефахъ на древнихъ складняхъ и поздивищихъ металлическихъ чашахъ. Онъ не касается живописи въ ея высшемъ проявленіи, когда она во фрескахъ, ни дерев'є или полотн'є свободно раскрываетъ вс'є свои художественныя средства; но онъ вводить въ свое изсл'єдованіе мозаику, живопись на стекл'є, фаянс'є, даже миніатюру. Можетъ быть, строгіе систематики иначе бы взглянули на отношеніе ремесла къ искусству: можетъ быть, миніатюру сблизили бы они скор'є съ фресками, нежели съ расписными тарелками; глиняные рельефы Луки-делля-Роббія предоставили бы они исторіи скульптуры, вм'єст'є съ произведеніями Дона-

телло и другихъ мастеровъ первой руки, и вообще, можетъ быть, или разширили бы область промышленнаго искусства до древнихъ саркофаговъ, тріумфальныхъ арокъ, до церковныхъ порталовъ, или сократили бы ее до тѣхъ скромныхъ границъ, въ которыхъ ремесленникъ только пользуется чужимъ рисункомъ и механически его исполняетъ.

Впрочемъ всё такія придирки со стороны системы едва ли им'єютъ м'єсто, когда д'єло идеть о такомъ капитальномъ сочиненіи, какъ изданіе Лабарта, столько же важное по множеству спеціальныхъ изслієдованій объ отд'єльныхъ памятникахъ, сколько и по великол'єпно исполненнымъ снимкамъ, въ которыхъ съ точностью воспроизведены не только всё колера подлинниковъ, но и бронза, слоновая кость, золото и серебро. Рисунокъ удержанъ съ фотографическою точностью, даже по тому самому, что большая часть предметовъ сняты съ фотографическихъ копій: такъ что по этимъ превосходнымъ рисункамъ можно составить себ'є ясное понятіе не только о стил'є произведеній, но и о степени ихъ художественнаго совершенства.

Это одно изъ тъхъ роскошныхъ изданій, которыми по справедливости славится наше время, умѣющее цѣнить съ историческимъ безпристрастіемъ всѣ направленія искусства, и не щадящее значительныхъ матеріальныхъ средствъ для воспроизведенія его памятниковъ въ совершеннѣйшемъ ихъ подобіи. Свидѣтельствуя о высокомъ уваженіи нашего времени къ искусству, такія великолѣпныя изданія вмѣстѣ съ тѣмъ составляють самый блистательный образецъ повѣйшаго приложенія ремесла къ искусству.

Авторъ извъстнаго сочиненія о финифти (Recherches sur la peinture en émail. Paris. 1856), г. Лабартъ даетъ въ новомъ своемъ сочиненіи особенно видное мъсто золотыхъ дълъ мастерству, сопровождавшемуся работою черневою и финифтяною. Въ этомъ мастерствъ, дъйствительно, по преимуществу передъ другими, ремесло сливается съ искусствомъ. Хотя въ настоящее время знаменитому Бенвенуто Челлини отказываютъ въ тъхъ великихъ совершенствахъ, какія ему приписывали прежде, но все же и теперь ни одна исторія искусства не обходится безъ упоминанія объ этомъ золотыхъ дълъ мастеръ.

Взглядъ Лабарта на промышленное художество особенно важенъ для насъ въ примѣненіи къ искусству Византійскому, знаменитому въ средніе вѣка по ювелирнымъ издѣліямъ, по финифти и мозаикѣ. Оставляя въ сторонѣ изслѣдованія автора объ искусствѣ западномъ, особенно интересныя, я обращу вниманіе читателей на болѣе важный для насъ — Русскихъ отдѣлъ имѣющій предметомъ обозрѣніе исторіи Византійскаго искусства, и изложу этотъ отдѣлъ въ возможной краткости, присовокупивши нѣкоторыя замѣчанія. Къ сожалѣнію, я не имѣю еще подъ руками 3-ей и 4-ой части,

гдѣ подробно говорится о миніатюрахъ и мозанкахъ; потому на первой разъ ограничусь общимъ обозрѣніемъ исторіи Византійскаго искусства (І, стр. 16—103) и частнымъ отдѣломъ о золотыхъ и серебрянныхъ дѣлъ мастерствѣ (П, стр. 1—118).

Въ 325 г. Константинъ Великій решился основать новую столицу Римской Имперіи. Сначала онъ думаль возстановить изъ развалинъ древнюю Трою, но, оставивъ эту мысль, избраль Византію, которую и переименоваль по своему имени, назвавши Константинополемъ. Съ необыкновенною быстротою (въ 330 г.) возникла эта новая столица, разширилась и украсилась великольпными палатами, водопроводами, рынками, фонтанами, цирками, театрами. По повеленію Императора, все, что только лучшаго оставалось отъ античнаго искусства въ городахъ Греціи и Азіи, было свезено въ новую столицу, между прочимъ лучшія статуи, изображающія боговъ и героевъ классической древности, каковы: Зевсъ Додонскій, Афина Скиллиса и Дипёна, Аполлонъ Пиоійскій, Музы, группа Персея и Андромеды изъ Фригійскаго города Иконіума, колоссальный бронзовый Аполлонъ, приписываемый Фидіасу. Эта статуя, голову которой окружили сіяніемъ, а въ руки дали скипетръ и державу, получила имя Императора Константина. Между шестидесятью статуями, доставленными въ новую столицу изъ Рима, были изображенія Августа, Траяна, Адріана. Термы, или бани Зевксиппа были украшены множествомъ бронзовыхъ статуй, а также и платформа гипподрома.

Не довольствуясь остатками классической древности, Константинъ долженъ быль, для украшенія своей столицы и для возникшаго между ея богатыми жителями великольнія, вызвать въ большомъ количествь разныхъ художниковъ и мастеровъ. Быстро развившаяся роскошь особенно способствовала процвытанью золотыхъ дыль мастерства. Изъ всыхъ храмовъ, воздвигнутыхъ Императоромъ, особеннымъ великольпіемъ ювелирной работы отличался храмъ Св. Апостоловъ. Образецъ изящнаго стиля мозаическихъ работъ временъ Константина читатели нашего сборника могутъ видыть на снимкы съ мозаикъ Георгія Солунскаго, приложенномъ къ статьы г. Филимонова о сочиненіи Тексье.

Такъ какъ съ именемъ равноаностольнаго Императора соединяется мысль о безраздельномъ господстве самаго высшаго стиля христіанскаго искусства, и на востоке, и на западе; то надобно упомянуть, что онъ заботился столько же объ украшеніи храмовъ въ Іерусалиме, Виолесме, Антіохіи, но и особенно храмовъ Римскихъ. Между этими последними преимущественно украсиль онъ изъ драгоценныхъ металловъ рельефами, статуями, лампадами и другою церковною утварью базилику, наименованную по его

имени Константиновою, которая теперь называется базиликою Св. Іоанна Латеранскаго.

Императоръ, давшій всемірное господство христіанской въръ, былъ ревностный поклонникъ знаменію Креста, которое онъ узрёль въ чудесномъ виденія. По древитишимъ изображеніямъ этого виденія, напр. на миніатюрь Григорія Богослова ІХ в., кресть явился ему четвероконечный, съ чёмъ согласуются всё древнёйшія изображенія этого предмета. Въ ознаменованіе торжества Креста во всемъ мірѣ и въ память своего видѣнія, Императоръ велълъ водрузить его изображение изъ золота и драгопфиныхъ камией на порфировой колонив въ Филадельфіонв, другой такой же въ свверной части форума (площади). Сверхъ того, великолепный крестъ изъ золота же съ драгоценными камнями быль помещень съ середине плафона въ главной заль его дворца. Кромь креста, онъ вельль мастерамъ изготовить изъ драгоценныхъ матеріаловъ хоругвь (labarum). Она состояла изъ золотаго древка съ такимъ же на вершинъ его вънцомъ, на которомъ была помъщена монограмма Христа (Х, перечеркнутый буквою Р). Изъ подъ въща спускался четвероугольный плать изъ пурпуровой матеріи, украшенный драгоціньыми каменьями. Форма лабара хорошо извістна по монетамъ временъ Константина.

Преемники Константина Великаго наследовали его любовь къ искусству и великольнію. Өеодосій Великій вельль воздвигнуть на форумь собственное свое изображение въ серебряной статуъ, а на гипподромъ - обелискъ съ отличными барельефами на его пьедесталь. При Аркадіи (395-408) роскошь достигла своихъ крайнихъ предёловъ. Императорское облаченіе дошло до высшей степени великольпія. Къ низенькой діадемь (διάбира), или къ повязкъ, изъ жемчугу и драгоцънныхъ камней, усвоенной Константиномъ, были придъланы по объимъ сторонамъ около ушей подвъски, или цъщ изъ того же драгоцъннаго матеріала, спускавшіяся на щеки. Потомъ эта повязка, не покрывавшая темени, была заменена короною (στέμμα), съ покрышею изъ парчи съ жемчугомъ и драгоцънными каменьями. Въ такой стеммъ изображены Юстиніанъ на мозаикъ Св. Виталія въ Равенив, и Императоръ, преклоняющійся передъ Спасителемъ на мозанкъ Цареградской Софіи. Сверхъ парчеваго нижняго одъянія надъвалась пурпуровая хламида, украшенная вышитымъ каменьями и жемчугомъ по золоту четвероугольникомъ (тавліонъ). Престоль быль изъ литаго золота. Этимъ же драгоценнымъ матеріаломъ блестели оружіе и конская збруя. Дворцы соперничествовали въ великолъпін съ храмами. Кровати и прочая мебель были изготовляемы изъ золота, серсбра и слоновой кости. Роскошь въ одъянін дамъ изъ богатыхъ фамилій превосходила всякое описаніе. Іоаннъ Златоусть, бывшій тогда на Патріаршемъ престол'є въ Константинопол'є, не разъ возстаеть въ своихъ словахъ противъ этой крайности.

На площади Августеонъ, простиравшейся отъ Императорскаго дворца до храма Св. Софіи, была воздвигнута на порфировой колоннъ серебрянная статуя, изображавшая Императрипу Евдоксію, супругу Аркадіеву. По случаю открытія этой статуи были на площади разныя увеседенія, въ сопровожденіи пляски и музыки. Этотъ непристойный шумъ съ площади доносился подъ своды храма Св. Софіи, нарушая священнослуженіе, что и подало поводъ Іоанну Златоусту къ громоноснымъ словамъ противъ распущенности придворныхъ нравовъ, за что онъ потомъ такъ жестоко долженъ былъ поплатиться.

Кром'є того была воздвигнута въ Константинопол'є другая серебряная статуя Евдоксіи и — тоже серебряныя — ея трехъ дочерей. Но самымъ художественнымъ произведеніемъ литейнаго и чеканнаго мастерства того времени была серебрянная статуя, которую Аркадій воздвигъ въ Августеон'є Өеодосію Великому.

Сынъ Аркадія, Өеодосій II, Младшій (408—450 г.) особенно былъ любитель изящныхъ искусствъ, покровительствовалъ художникамъ и самъ посвящалъ свои досуги живописи и лёпному искусству. Онъ перенесъ изъ Аеинскаго храма Ареева бронзовыхъ слоновъ и помёстилъ на Златыхъ Вратахъ, также съ острова Хіоса—знаменитыхъ бронзовыхъ коней, которые теперь украшаютъ фасадъ Св. Марка въ Венеціи. Въ его царствованіе Константинополь украсился множествомъ произведеній скульптурныхъ, изъ которыхъ особенно заслуживаетъ быть упомянутою золотая статуя, изображавшая этого императора, которая была постановлена въ сенать.

Сестра его, Пульхерія тоже покровительствовала искусству, но преимущественно въ украшеніи церквей. Особенно знаменить быль золотой олтарь великольпной работы, принесенный ею въ даръ храму Св. Софіи.

Изъ этого обозрѣнія исторіи Византійскаго искусства явствуетъ, что преданія о классическомъ изяществѣ были еще во всей свѣжести въ IV и V стольтіяхъ въ новой столицѣ, украшенной лучшими статуями античной скульптуры. Императоры не только покровительствовали художникамъ, но и сами упражнялись въ живописи и лѣпномъ мастерствѣ. Скульптура, сближавшая искусство съ природою, господствовала, и особенно портретныя изображенія. Лабартъ приводитъ нѣсколько консульскихъ диптиховъ, относящихся къ V въку. Кромѣ портретовъ консуловъ, на нихъ изображены олицетворенія Рима и Константинополя въ видѣ воинственныхъ женщинъ. Но особенно высоко ставитъ Лабартъ прекрасный диптихъ въ соборѣ Монцскомъ, изображающій Галлу Плакидію и ея сына Валептиніана III

на одной половинѣ диптиха, и полководца Аэція на другой. Неизвѣстно, почему авторъ не упоминаетъ при этомъ о превосходномъ медальонѣ съ изображеньями той же Галлы Плакидіи, Валентиніана ІІІ и Гоноріи, дѣланномъ грекомъ Вуннеріемъ, въ знаменитомъ крестѣ въ Брешіи. Наконецъ для исторіи миніатюры мы имѣемъ отъ этой эпохи Амброзіанскую Иліаду и Вѣнскую Библію. Очень жаль, что изъ этой Библіи Лабартъ ограничися въ своемъ альбомѣ только однимъ рисункомъ (Іаковъ и его сыновья). Указанные мною значительно изящнѣе и во многихъ отношеніяхъ интереснѣе этого.

Въ металлическихъ работахъ следуеть упомянуть о двухъ главныхъ способахъ производства, господствующихъ въ Византійскихъ изделіяхъ. Это — работа черневая, или ніэлло (ἀργυροέγκαυστον) и финифтъ, или эмаль (ἡλέκτρινος и χυμευτές, откуда древне-русское химипетъ, какъ названы украшенія на окладе Мстиславова Евангелія, 1125—1132 г., въ послесловій къ этому памятнику). Византійская эмаль, по своему производству и по стилю, а также и по общему впечатленію, соответствовала мозаике. Пустыя пространства между очерками изъ тоненькихъ металлическихъ пластиковъ наполнялись цветною массою. — Кроме того была въ большомъ употребленій инкрустація золотыхъ, серебряныхъ или медныхъ полосъ по темному полю какого нибудь другаго металла (damasquiné, по Лабарту). Этой работой были произведены рисунки на многихъ цареградскихъ вратахъ XI столетія.

Императоръ Юстиніанъ, взошедши на престолъ (527 г.). нашелъ въ казнохранилищѣ значительныя денежныя суммы, а въ мастерскихъ—отличныхъ художниковъ по всѣмъ отраслямъ искусства, и потому безпрепятственно могъ совершить тѣ художественныя планы, которымъ онъ съ такою любовью предавался. «Подъ его счастливымъ вліяніемъ — говоритъ Лабартъ — возрожденіе искусства, подготовленное его предшественниками, достигло полнаго совершенства. Это возрожденіе было результатомъ изученія изящныхъ памятниковъ античной скульптуры, въ изобиліи распространенныхъ передъ глазами цареградскихъ мастеровъ, которые, безъ сомнѣнія, искали себѣ вдохновенія въ преданіяхъ древности и старались, сколько могли, приблизиться къ стилю великихъ художниковъ античной Греціи».

Такимъ образомъ, по мнѣнію Лабарта, Византійское искусство не только не лишено было способности къ развитію, но при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ, постепенно совершенствовалось.

Изъ произведеній скульптуры Лабарть останавливается на конной стату в Юстиніана, которая была постановлена на площади Августеон в. Прокопій находить въ этомъ изображеніи Юстиніана, по костюму, сходство съ Ахиллесомъ. Этотъ же историкъ такъ выражается о статуяхъ, которыми тогда же была украшена новая площадь около термовъ Аркадія, на берегу моря: «Площадь украшена множествомъ бронзовыхъ и мраморныхъ статуй, такъ хорошо сдёланныхъ, будто онѣ вышли изъ рукъ Фидіаса, Лизиппа и Праксителя». Эта похвала, не смотря на крайнее преувеличеніе, даетъ разумѣть о тѣхъ артистическихъ тенденціяхъ, которыя господствовали между византійскими художниками той цвѣтущей эпохи. По этому случаю Лабартъ высказываетъ свое полное сочувствіе художественному стилю временъ Юстиніана, не соглащаясь съ тѣми, которые отъ этой эпохи ведутъ такъ называемый византійскій стиль, лишенный всякой правильности, свободы и изящества: «Такой стиль получилъ свое начало — говорить авторъ — на Западѣ въ Х вѣкѣ, въ эпоху полнаго отсутствія художественности, и не имѣетъ ничего общаго съ произведеньями византійскими». (1, стр. 40).

Ко временамъ Юстиніана изъ диптиховъ авторъ относить диптихъ Британскаго Музея съ изображеніемъ Ангела, означенный у меня V вѣкомъ, на основаніи Арунделевскаго каталога; окладъ въ Публичной библ. въ Парижѣ, съ изображеньями Благовѣщенія, Поклоненія Волхвовъ и Избіенія Младенцевъ. Особеннаго вниманія по своему оригинальному переводу заслуживаетъ Благовѣщеніе. Богородица стоитъ какъ бы во дверяхъ портика, украшенныхъ завѣсою. Позади Богородицы какая-то женщина поднимаетъ эту завѣсу. По другую сторону приближается къ двери Архангелъ. Позади его еще женская фигура. Къ этому же времени относитъ авторъ Миланскій диптихъ, снимокъ съ котораго приложенъ выше. Лабартъ обращаетъ вниманіе на сходство въ изображеніи Избіенія Младенцевъ на этомъ Миланскомъ диптихѣ и на упомянутомъ Парижскомъ. Воины не мечами поражаютъ младенцевъ, но хватаютъ ихъ за ноги, какъ бы съ тѣмъ, чтобъ разбить имъ головы объ стѣну или объ полъ. Такъ же изображается этотъ сюжеть въ древнѣйшей русской вконописи.

Изъ миніатюръ времени Юстиніанова, Лабартъ обращаеть вниманіе на двѣ рукописи: вопервыхъ, на Вѣнскую рукопись Діоскорида, и въ Альбомѣ прилагаетъ изъ нея миніатюру, изображающую Юліану Аникію, съ бордюромъ изъ цѣпи, въ переплетеньяхъ которой изображены амуры. «Эти маленькія фигурки — говоритъ опъ — напоминаютъ декоративную живопись Помпеи и Геркуланума». Вовторыхъ, къ VI-му же вѣку авторъ относитъ миніатюры Ватиканской рукописи Христіанской Топографіи Космы Индикоплова, по автору VIII или IX в., по Даженкуру, X-го, что принято мною. Миніатюра изъ этой рукописи, изданная въ Альбомѣ, отмѣчена VI

въкомъ, именно на томъ основаніи, что Косма Индикопловъ жиль при Юстиніанъ, и что потому Монфоконъ полагаетъ видъть въ Византійской рукописи (VIII — X в.) копію, можеть быть, даже съ оригинала самого автора. Хотя знаменитый Винкельманъ восхищался античностью плясавицъ на одной изъ миніатюрь этой рукописи (которая и издана въ Альбомъ); однако ни палеографическая, ни эстетическая критика не позволяють согласиться съ мивніемъ Лабарта. На томъ же самомъ основаніи можно бы многія другія миніатюры IX или X стольтія возвести къ значительно раньшей эпохъ, напр. миніатюры Парижских рукописей Григорія Богослова и Псалтыри, такъ какъ на нихъ очевидны следы древнихъ преданій. Потомъ, кроме Ватиканской рукописи Космы Индикоплова, мы имбемъ съ такими же прекрасными меніатюрами рукопись Лаврентіанскую но нісколько отличающимися по своимъ переводамъ. Почему же, спрашивается, и въ этой рукописи не видъть копін съ авторскаго оригинала VI віка? Но тогда этоть оригиналь раздвоится на двъ различныя редакціи, хотя и пошедшія первоначально отъ общаго источника. Наконецъ, уже изъ самыхъ копій изъ Діоскорида и Космы Индикоплова, приложенныхъ въ Альбомъ, очевидна громадная разница въ отношение художественномъ. Изъ Діоскорида — прямо восходитъ къ стелю временъ Геркуланума и Помпен; изъ Индикоплова — сближается уже съ миніатюрами Лобковской Псалтыри, запечатлівными эпохою иконоборства.

Почитая не умъстнымъ въ надлежащей подробности излагать исторію построенія храма Св. Софіи, тъмъ не менье для характеристики Юстиніановой эпохи, хотя вкратць долженъ я коснуться этого предмета.

Символическая идея о посвященіи храма имени Вожественной Премудрости относится еще ко временамъ Константина Виликаго, когда еще далеко не быль опредёлень цикль иконографическихъ сюжетовь, когда еще событія Св. Писанія изображались подъ несвойственною имъ формою античныхъ идеаловь, когда поклонялись еще не Распятію, а только Кресту, и когда такъ свёжи были преданія языческой философіи и искусства. Базилика, сооруженная Равноапостольнымъ Императоромъ во имя Св. Софіи, погибла оть пожара во время волненій, происшедшихъ въ Константинопол'є по поводу ссылки Іоанна Златоустаго. Построенная вновь Феодосіемъ Младшимъ тоже сгорёла. Тогда-то Юстиніанъ вознамѣрился возстановить храмъ Св. Софіи, но не въ видѣ римскихъ базиликъ, который быль усвоенъ ему Константиномъ и Феодосіемъ, а въ стилѣ самостоятельномъ, со сводами, чтобъ предохранить его отъ огня. Архитекторами были Анеимій Тралльскій и Исидоръ Милетскій. Драгоцѣнный мраморъ разныхъ колеровъ и античныя колонны были добыты для храма изъ разныхъ мѣстъ имперіи. Обративъ вниманіе читателя на рисунокъ Св. Софій, приложенный (въ Сборникъ Общ. др. рус. иск. за 1866 г.) къ статъъ г. Кондакова о сочиненій Гюбша, я не стану говорить объ архитектурномъ планъ этого зданія, и прямо перейду къ скульптурнымъ и живописнымъ его украшеньямъ и церковной утвари.

Подъ главнымъ куполомъ, между центромъ зданія и его восточнымъ полукружіемъ (solea), возвышался амвонъ, сдёланный изъ самыхъ рёдкихъ породъ мрамора, съ украшеньями изъ золота, драгоценныхъ камней и эмали. Амвонъ осънялся золотою сънію съ золотымъ же крестомъ, украшеннымъ рубинами и жемчугомъ. Святилище (βημα), нынѣ называемое олтаремъ, въ главной абсидь, отдылялось олгарною преградою, состоявшею изъ колоннъ, покрытымъ архитравомъ. Все это было сделано изъ серебра. Здесь же въ медальонахъ были изображены Спаситель, Богородица, преклоняющіеся передъ ними Ангелы, Пророки и Апостолы. Эта часть храма соотвътствовала нашимъ позднейшимъ иконостасамъ. Посреди святилища, или одтаря, стояль престоль изь золота и драгоценных камней, а надъ нимь возвышался столько же великольпный киворій (ciborium), сдыланный вы виды пирамиды, на верху которой быль водружень кресть на шаръ, покоящемся въ чашъ. Позади престола въ глубинъ самой абсиды возвышалось патріаршее мъсто, съ съдалищами по объ его стороны для священнослужителей. Все это было изъ позолоченнаго серебра. Наконецъ весь храмъ быль украшенъ паникадилами въ видъ коронъ, лампадами и свъщниками.

Изъ всего великолъпнаго убранства Св. Софін въ настоящее время сохранились только разноцветнаго мрамора стены да несколько мозанкъ. Лабарть поместиль въ своемъ Альбоме рисунки съ двухъ изъ нихъ. Одна, съ полукупола одтаря, изображаеть Архангела въ длинной туникъ и хламидъ, пристегнутой на плечъ. «Рисунокъ этой фигуры-говорить авторъбезукоризненный; складки одённія расположены широко». Другой рисунокъ изданъ съ мозанки, которую Лабартъ считаетъ самою важною изъ всёхъ оставшихся. Она находится въ тимпанъ надъ главными вратами нартекса. Изображаетъ Спасителя, сидящаго на престолъ; своею десницею благословляеть Онъ (именословно, см. стр. 80) входящихъ во храмъ, а въ лъвой рукѣ держитъ Евангеліе. «Голова Спасителя—говорить авторъ—отличается особенною типичностью: она запечативна строгимъ выражениемъ, смягчаемымъ кротостью. На немъ длинное бълое одъяние съ двумя золотыми полосами, идущими отъ плечъ до самаго низу; сверху надъта тоже бълая мантія, спускающаяся отъ плечь и одевающая всю фигуру. Всё эти бёлыя одежды были предписаны первымъ христіанамъ, въ отличіе ихъ отъ язычниковъ, одевавшихся пестро. Въ храме Св. Софін изъ этого правила исключается

только Богородица, изображаемая въ цвѣтной одеждѣ». Лабартъ не соглашается съ мнѣніемъ Зальценберга, что падающая ницъ передъ Спасителемъ
фигура изображаетъ Юстиніана. Юстиніанъ — какъ онъ представленъ на
мозаикѣ С. Виталія въ Равеннѣ (см. стр. 53) — брилъ бороду и носилъ усы;
а царственная фигура на Софійской мозаикѣ съ бородою. Первый изъ Византійскихъ императоровъ сталъ отрощать бороду Фока (602—610 г.). Объ
изображеньяхъ Богородицы и Архангела Михаила въ медальонахъ по сторонамъ Спасителя Лабартъ отзывается такъ: «голова Богородицы отличается вполнѣ античною красотою и совершенною правильностью. Голова
Архангела — строгая, и, кажется, заимствована съ какой нибудь античной
головы Аполлона Пиоійскаго. Эта великолѣпная мозаика, очевидно, самой
лучшей византійской школы, усовершенствовавшей свой стиль, во времена
Юстиніана изученіемъ образцовыхъ произведеній античной скульптуры».
Мозаики Равенскія авторъ цѣнитъ по изяществу ниже Софійскихъ.

Последующіе за Юстиніаномъ Императоры въ теченіе целаго столетія заботились объ украшеніи Цареграда и покровительствовали искусству; скульптура не переставала процветать. О высокомъ стиле живописи этого періода свидетельствуетъ Ватиканская рукопись Іисуса Навина.

Рышительный ударь успышному развитію Византійскаго искусства быль нанесенъ иконоборствомъ, которое предпринялъ Левъ Исавръ обнародованьемъ въ 726 г. эдикта объ истребленіи иконъ Спасителя, Богородицы и Святыхъ. Сынъ его Константинъ Копронимъ созваль въ 754 г. соборъ, по которому вновь осуждались на истребленіе иконы, а поклоняющіеся имъ предавались проклятію. Хотя свётское художество не прекращало своей дъятельности, но такъ какъ по господствующимъ идеямъ времени, главнъйшими предметами искусства были до техъ поръ религіозные; то художественная діятельность была стіснена, получила односторонній характерь въ издъліяхъ роскоши и измельчала. Особенно быль нанесенъ ударъ скульптуръ, иконныя изображенія которой въ статуяхъ большаго разміра уже не были возстановлены въ Византіи и тогда, когда искусство освободилось отъ преследованія иконоборцевь. Непосредственная связь искусства съ античными преданьями навсегда была порвана. Статуи и рельефы монументальнаго стиля были замънены красивыми орнаментами и мелкою ръзьбою. Византійское искусство, лишенное религіозныхъ сюжетовъ, должно было питаться пустою роскошью.

Последній изъ иконоборческихъ Императоровъ, Өеофиль (829—842 г.) особенно любилъ художественную роскошь, укращая ею построенные имъ дворцы. Такъ онъ велель сделать себе престоль изъ чистаго золота съ драгоценными каменьями, получившій названіе Соломонова. Около возвы-

шался изъ тѣхъ же матеріаловъ колоссальный кресть. На ступеняхъ престола по обѣ стороны стояло по изваянному льву, которые особеннымъ механизмомъ становились за заднія лапы и ревѣли. Тоже близь престола стояло золотое дерево съ изваянными птичками, пѣвшими на разные голоса. Сверхъ того въ тронной залѣ находились два золотыхъ органа. Для тронной же залы Өеофилъ велѣлъ сдѣлать особаго рода великолѣпную мёбель для храненія парскаго одѣянія и разной утвари. Это изящное произведеніе ремесленнаго искусства былъ шкафъ или буфетъ съ пятью башнями, почему и назывался Пентапюргіонъ. Въ немъ помѣщалось не только царское одѣяніе и оружіе, но кровать и столъ, сдѣланные изъ золота.

Иконоборчество не коснулось Запада. Папы Григорій II и Григорій III отвергли эдикть Льва Исавра объ уничтоженій иконъ, и на своихъ соборахъ, провозглащая святость иконопочитанія, отлучили отъ церкви всёхъ, посягавшихъ на этотъ священный предметь. Тё изъ художниковъ цареградскихъ, которые подвергались преследованью за свои издёлія по иконографіи, находили себё убёжище въ Италіи.

По смерти Ософила (842 г.), Императрица Осодора, мать Михаила III, немедленно возстановила чествование Св. иконъ. Оставшияся намъ отъ конца IX и начала X в. замечательныя по изяществу художественныя произведенья Лабарть объясняеть любовью Василія Македонянина (867 г.) къ искусствамъ и покровительствомъ, которое онъ оказывалъ художникамъ. Констайтинъ Багрянородный превозносить изящное великольніе, которымъ Императоръ Василій украшаль сооружаемые имъ храмы и другія зданія. Какъ бы то ни было, но авторъ «Исторіи промышленныхъ искусствъ», можеть быть, слишкомъ много приписываеть вліянію личности Византійскихъ императоровъ на усовершенствованье стиля, какъ теперь, въ эпоху послъ иконоборства, такъ и до этой эпохи. Правда, что императоры, украсивъ Цареградъ античными статуями, много способствовали поддержанію классическаго изящества въ художественныхъ школахъ. Но эта любовь къ классической древности не была исключительною принадлежностью некоторыхъ изъ императоровъ; она давала господствующее направленіе вкусу въ теченіе ніскольких стольтій, оть Константина Великаго и до эпохи иконоборства. Императоры были только представителями интересовъ, раздёляемыхъ массами населенія. При всъхъ стараніяхъ Юстиніана создать въ области христіанскаго искусства нѣчто необыкновенное, мозаики Софійскаго собора не отличались бы тымъ античнымъ изяществомъ, которое возможно не вслыдствіе случайнаго покровительства искусству, а по живучести артистическихъ преданій въ публикі и въ школахъ Цареградскихъ. Самое иконоборство вызвано было крайностями античнаго вкуса, господствовавшаго въ Цареградь. Въ течение иконоборческаго периода, прододжавшагося сто льть съ небольшимъ, художественныя школы въ восточной имперіи не успъли еще вымереть окончательно: такъ что возстановившееся при Императрицъ Оеодорь чествованье иконъ (842 г.) застало еще внуковъ тъхъ мастеровъ, которые при Львь Исаврь (726 г.) были остановлены въ своей художественной дъятельности. Слъдовательно, преданія лучшаго стиля еще не могли изсякнуть въ половинъ IX в. Именно это надобно имъть въ виду, чтобъ опънить изящество миніатюрь Парижскихъ рукописей Григорія Богослова и Псалтыри, которыя авторъ относить къ этому въку. По изяществу первоначальнаго происхожденія относить же авторъ Ватиканскую рукопись Космы Индикоплова къ VI в., когда, какъ онъ самъ же говорить, была она копирована съ древнъйшаго оригинала въ ІХ в. То же самое можно сказать изъ двухъ Парижскихъ рукописей особенно о Псалтыри, которая вся испещрена олицетвореньями въ классическихъ формахъ античныхъ фигуръ. Ясно что иконоборство хотя и наложило свою руку на античныя преданія, но не уничтожило ихъ въ конецъ. Они еще живуть во всей своей свежести въ Парижской Псалтыри.

Но рядомъ съ этимъ направленіемъ, такъ сказать, античнымъ, въ то же время является уже и другое иконописное, въ позднёйшемъ смыслё понимаемое. Псалтырь, по рукописямъ Лобковской и Барберинской — очевидно, есть результать художественнаго переворота, воспослёдовавшаго за иконоборствомъ, чему служать несомнённымъ доказательствомъ миніатюры, изображающія иконоборцевъ. Хотя и въ этихъ рукописяхъ есть олицетворенія, но значительно меньше. Такъ Давидъ, поражающій дикихъ звёрей, не сопровождается уже олицетвореньемъ Силы, какъ въ Псалтыри Парижской. Сверхъ того, об'є эти рукописи, обязанныя своимъ происхожденіемъ эпох'є иконоборства, предлагають въ своихъ миніатюрахъ уже до подробности выработанные иконописные сюжеты. Къ искусству художника уже было присовокуплено богословское соображеніе.

Итакъ, какъ ни было велико усердіе Императоровъ послѣ иконоборства возстановить изящный стиль, они не могли сдѣлать ничего больше того, сколько оказывалось средствъ въ самыхъ мастерскихъ и въ господствующемъ вкусѣ публики. Изящное должно было замѣниться роскошнымъ, и монументальный стиль—перейти въ мелкія украшенія. Финифть взяла верхъ надъ скульптурой, ремесло надъ искусствомъ. «Скульптура — говоритъ авторъ—можетъ быть разсматриваема, какъ руководительница прочихъ образовательныхъ искусствъ, и полное забвеніе, на которое она была обречена, неминуемо должно было повести къ упадку художества. Такимъ образомъ, нельзя не замѣтить, что въ теченіе ІХ и Х стольтій художники исключи-

тельно предаются производству искусствъ промышленныхъ. Живописецъ укращаетъ рукопись миніатюрами и даетъ картоны мозаистамъ; скульпторъ становится золотыхъ дѣлъ мастеромъ, литейщикомъ и чеканщикомъ, а если и занимается скульптурой, то въ мелкихъ размѣрахъ на слоновой кости. Въ слѣдствіе всего этого, способствовавшаго вкусу роскоши, промышленныя искусства въ эту эпоху достигли высшей степени совершенства. Но, будучи привязано къ ремеслу, подчинено минутной потребности и капризу моды, будучи направлено къ практическому приложенію, искусство, то великое искусство, которое получаетъ вдохновеніе свыше, которое живетъ своею собственною жизнію, не заботясь о барышѣ и матеріальныхъ расчетахъ, должно было погибнуть».

Впрочемъ, во всякомъ случав заслуживаетъ вниманія любовь къ искусству Императоровъ IX и X стольтій, какъ выраженіе общаго настроенія публики. Самое иконоборство было вопросомъ столько же религіознымъ, сколько и художественнымъ; потому и возстановленіе иконопочитанія давало новый толчекъ не только чувству религіозному, но и художественному.

Понятно, слѣдовательно, почему могла явиться на Византійскомъ престолѣ въ Х вѣкѣ, такая художественная личность, какъ Константинъ Багрянородный (911—959 г.), который не только покровительствовалъ искусству и съ восторженностью артиста описываль, что сдѣлали для украшенія Цареграда его предшественники, но и самъ былъ знаменитый живописецъ, стоявшій во главѣ цѣлой школы, а вмѣстѣ съ тѣмъ искусный лѣпщикъ и золотыхъ и мусійныхъ дѣлъ мастеръ. Онъ сдѣлалъ для тронной залы, или Хрисотриклиніума, золотыя двери съ изображеніями Спасителя и Богородицы, и серебряный столъ, изящныя украшенія котораго, по свидѣтельству біографа этого Императора, доставляли гостямъ бо́льшое наслажденіе, нежели самыя изысканныя яствы, на немъ предлагаемыя. Для сѣней Императорской опочивальни сдѣлалъ онъ изящный фонтанъ; а изъ церковной утвари для разныхъ храмовъ—большой крестъ и три золотыхъ вѣнца съ финифтью, на которыхъ висѣли кресты.

Императорскій церемоніаль достигь при Константинь Багрянородномь крайней степени своего великольпія. На праздникь Пасхи и въ дни пріема иноземныхъ пословь и другихъ важныхъ лицъ, въ Хризотриклиніум делалась выставка всей царской утвари и драгоцьнныхъ издълій царской сокровищницы, Обычай одарять чужестранцевъ роскошными произведеніями Византійскаго искусства и посылать ихъ въ подарокъ за границу быль заведенъ издавна, и Константинъ Багрянородный щедро его поддерживалъ. Лабартъ между прочимъ упоминаетъ и о томъ, такъ этотъ Императоръ одарилъ Русскую великую княгиню, которую Лабартъ, съ свойственною запад-

нымъ ученымъ небрежностію ко всему русскому—называеть не Ольгою, а Ельгою: «la princesse Elga de Russie.» (II, стр. 50). По свидѣтельству Нестора, Императоръ даль ей золота, серебра, паволокъ, то есть, тканей, а, вѣроятно, и сшитыхъ уже одеждъ, и также сосуды различные.

Изъ произведеній ювелирнаго искусства, сохранившихся отъ времени этого Императора, особеннаго вниманія заслуживаеть реликварій съ частію Животворящаго Креста, сохраняющійся въ ризниць церкви Св. Георгія въ Лимбургъ, какъ по его драгоцъннымъ украшеніямъ-и эмалевымъ изображеніямъ Спасителя, Богородицы, ангеловъ и архангеловъ, такъ и особенно по греческимъ надписямъ, отлично характеризующимъ византійское искусство той эпохи, въ его отношении къ учению богословскому. Надписей двъ. Въ одной изъ нихъ значится: «Господь, будучи распять на кресть, уже не быль прекрасень: ибо Богь пострадаль по своему человъческому естеству. Василій Проэдръ въ благоговіній украсиль ковчежець креста, на которомъ распростертый Христосъ привлекъ къ себъ весь міръ. Христосъ имълъ красоту совершенную, и умирая утратиль ее, но онъ преукрасиль мерзостный видъ, данный мит отъ гртаха». Въ этой любопытной надписи виденъ художественный такть благочестиваго мастера, подчиняющаго свое искусство уже догматамъ церкви. Изящный мозавческій типъ Спасителя, и после иконоборства, поддерживаль въ византійскихъ школахъ идею о несказанной красоть его человьческого подобія; но въ распятів уже допускался типъ невзрачный, согласно ученію о томъ, что Христосъ пострадаль по-человьчески. Древичиния Распятія съ открытыми глазами Спасителя могли еще сохранить изящный типъ; но Христосъ, умершій на кресть, по теоріи византійскаго художника-богослова, должень быль уже утратить свою льпоту.

Другая принадлежность византійскаго стиля этой эпохи въ изображеніи Распятія, перешедшая и въ русскую иконопись, это—помѣщеніе Царя Константина и Матери его Елены по сторонамъ креста, очень часто встрѣчающееся въ памятникахъ византійскаго искусства Х-го и слѣдующихъ столѣтій. Такимъ образомъ, къ изображенію Распятія присоединено было преданіе о чествованіи креста Царемъ Константиномъ. Лабартъ относить ко времени Никифора Фоки (963—969 г.) одинъ реликварій, принадлежавшій Францисканской церкви въ Кортонѣ, на дощечкѣ котораго изъ слоновой кости изображенъ въ рельефѣ крестъ, а кругомъ въ медальонахъ разные святые. Между ними помѣщены Константинъ и Елена. Греческая надпись объясняеть, почему изображенъ здѣсь этотъ Императоръ: «Христосъ далъ сначала этотъ Крестъ могущественному Царю Константину для спасенія; нынѣ боголюбивый Царь Никифоръ, обладая имъ, поразилъ полки варваровъ».

Къ году кончины Іоанна Цимисхія (976) относится важнѣйшій изъ дошедшихъ до насъ памятниковъ византійскаго золотыхъ дѣлъ мастерства. Это алтарныя украшенія, вошедшія въ такъ называемую Palo d'oro, въ Венеціанской базиликѣ Св. Марка, съ изображеніями разныхъ священныхъ сюжетовъ, уже согласными съ общею нормою Восточной иконографіи.

Изъ извѣстныхъ рукописей съ миніатюрами къ царствованію Василія И Македонянина (976-1025 г.) относятся Псалтырь въ библютекъ С. Марка въ Венеціи и знаменитый Ватиканскій Менологій. Неровность въ стилъ произведеній этого времени Лабарть объясняеть тъмъ, что въ начал'є царствованія Василія II еще господствовало вліяніе изящнаго вкуса, возстановленнаго Константиномъ Багрянороднымъ, а потомъ оно ослабло, и искусство стало клониться къ упадку, именно въ началѣ XI в. Но неровность стиля мы видели и раньше, въ IX в., къ которому относится Парижская и Лобковская рукописи Псалтыри. И въ IX и даже XII столетіяхъ могли быть тъже причины этой неровности. Новое сочинялось дурно, а когда случалось мастерамъ следовать раннимъ образцамъ, ихъ произведенья носили еще следы изящества лучшей эпохи, какъ напримеръ, въ миніатюрахъ Космы Индикоплова по рукописи Лаврентіанской XI, а можеть быть, даже XII стольтія. Какъ бы то ни было, но уже рышительный упадокъ Византійскаго искусства видить Лабарть въ Ватиканскомъ Менологіи. «Эти миніатюры-говорить онъ-тьмъ интересяве для насъ, что дъланы не однимъ художникомъ: восемь живописцевъ соревновали въ вллюстрированіи этой рукописи и оставили свои имена при рисункахъ, которые они рисовали. Итакъ, здъсь видно выражение не личнаго таланта одного артиста, но стиля целой эпохи. И что же? Въ этихъ миніатюрахъ не встречаешь уже ни малъйшаго слъда искусства античнаго. Вездъ усвоенъ современный костюмъ. Рисунокъ во многихъ миніатюрахъ довольно правильный, но положенія очень часто неестественны, движенія усиленны. Сверхъ того зам'єтна наклонность къ удлиненію въ пропорціяхъ фигуръ-особенность византійской школы XI столетія».

Попытка автора «Исторіи промышленных искусствь» опредёлить въ намятникахъ византійскаго стиля личное направленіе и индивидуальный характеръ того или другаго мастера—заслуживаетъ вниманія, и, можетъ быть, она имѣетъ мѣсто въ разработкѣ искусства такой развитой публики, какую представляла Византія отъ IV до XII столѣтія. Но все, что доселѣ извѣстно намъ въ области Византійскаго искусства, болѣе свидѣтельствуетъ о преобладаніи школы надъ личностью, которая подчинялась общимъ принципамъ—античнаго преданія и богословскихъ догматовъ. Сверхъ того, уже со времени борьбы иконопочитателей съ иконоборцами были приняты мѣры къ

обузданію артистической личности авторитетомъ церковнаго ученія, какъ это читатели могли видёть выше. По моему мнёнію, въ памятникахъ византійскаго искусства гораздо важнёе опредёленіе не личнаго характера мастера, а мёстности, гдё они произошли, въ самой Византіи или гдё въ другомъ мёстё, въ городскихъ или монастырскихъ мастерскихъ и т. п.

Вообще о византійскомъ стилѣ XI стольтія авторъ выражается такъ: «Въ произведеньяхъ этого времени преобладають удлиненныя пропорціи. Есть еще нѣкоторый рисунокъ въ головахъ, но оконечности тощія, дѣланы небрежно..... Неуклюжесть и дурной вкусъ въ костюмахъ этой эпохи въ короткое время довели скульптуру (даже въ такихъ сюжетахъ, гдѣ художникъ не былъ обязанъ воспроизводить костюмъ офиціальный) до самой щепетильной отдѣлки одѣяній, съ прямыми складками, параллельными и сжатыми, изъ парчи съ жемчугомъ и дробницами, которая не могла уже давать никакого движенія драпировкѣ. Впрочемъ не смотря на недостатки, въ которые впала византійская школа XI стольтія, она не была лишена нѣкоторыхъ достоинствъ. Особенно сохранила она тонкую оконечность въ исполненіи, замѣчаемую въ большомъ разнообразіи и необычайномъ богатствѣ украшеній, или орнаментаціи».

Эта характеристика византійскаго искусства XI стол'єтія для насъ—
Русскихъ им'єть особенную ціну, потому что почти слово въ слово можеть быть она приложена къ мастерскимъ миніатюрнымъ изділіямъ Русской иконописи, и именно письма Строгановскаго XVI и XVII стол'єтій. Такъ, черезъ 500 и даже 600 л'єть Русское искусство оставалось в'єрно тімъ художественнымъ преданьямъ, которыя оно заимствовало изъ Вазантіи именно въ XI стол'єтіи. Въ самомъ факт'є этомъ содержатся уже основанія для его критической оцієнки. Преданія, окр'єпшія въ жизни народа въ теченіе всей его исторіи, не могуть быть отвергнуты, но должны быть усовершенствованы, если въ нихъ косн'єли первоначальные недостатки.

Какъ низко ни упала византійская школа въ XI стольтія, все же она была во главь художественной дъятельности всей тогдашней Европы. Греческіе мастера вызываемы были ко двору Нъмецкихъ императоровъ, въ слъдствіе брака Оттона II (972 г.) съ Греческою царевною Өеофанією, внукою Константина Багрянороднаго. Въ началь второй половины XI стольтія знаменитый аббать Монте-Кассинскаго монастыря, Дезидерій, чтобъ возстановить искусство въ Италіи, пригласиль изъ Константинополя Греческихъ мастеровъ, искусныхъ во всъхъ художествахъ, и подъ ихъ руководствомъ основаль въ своемъ монастыръ художественныя школы. При этомъ же случать Лабарть упоминаеть о церковныхъ вратахъ Св. Павла, въ Римъ, дъланныхъ въ XI же стольтій въ Византій; но этотъ факть въ исторіи вліянія визан-

тійскаго искусства на Италію быль бы выставлень въ болье ясномъ свъть, если бы авторъ упомянуль, что многіе храмы южной Италіи въ тоже время были украшены вратами, которыя были дъланы византійскими мастерами.

XII въкъ не быль благопріятень для искусства въ Византін, а въ началь XIII-го послыдній ударь быль ему нанесень Крестоноспами. Алексый Комнинь, приглашая западныя войска въ Константинополь отразить мусульманъ, въ своемъ посланія къ Роберту Фландрскому (1095 г.), описываеть сокровища, какія эта столица можеть предложить въ добычу войскамъ: «Вы доджны противоставить все силы Запада противъ Турокъ, чтобъ они не взяли Константинополя. Пусть лучше въ ваши руки попадетъ императорская столица, нежели въ руки невърныхъ; потому что она содержить въ себъ наидрагоцівнивишія святыни Господа Бога, столив, къ которому онъ быль привязанъ, бичъ, которымъ былъ истязаемъ, багряница, въ которую былъ облаченъ, терновый венецъ, которымъ увенчана была глава его, жезлъ, который, витесто скипетра, быль ему дань въ руки, ризы, отъ которыхъ онъ быль обнажень на Лобномь месте, большая часть креста, на которомь онь быль распростерть, и гвозди, которыми быль распять. Если за все это не хотите вы сражаться и желаете большаго, вы найдете въ Константинополъ больше сокровищь, нежели во всемъ остальномъ мірь; потому что однь драгоциности здишнихи соборови могуть обогатить храмы всего христіанства, и всь эти сокровища, взятыя вмъсть, далеко уступають въ цънности богатствамъ Св. Софів, которая въ этомъ отношенів можеть быть уподоблена только храму Соломонову. Нельзя найти достаточныхъ выраженій для описанія находящихся въ Константинопол'є сокровищь, не только собранныхъ византійскими императорами, но и сбереженныхъ въ ихъ дворцахъ отъ временъ древнихъ императоровъ Римскихъ».

Когда Крестоносцы, въ 1204 г., взявши Константинополь, предали его грабежу и расхищеню, то—по выраженю Вильгардуэна—«отъ начала міра никогда ни въ одномъ изъ завоеванныхъ городовъ не было пріобрѣтено такой великой добычи», какъ въ Константинополѣ. Новгородскій лѣтописецъ такъ повѣтствуетъ о расхищеніи крестоносцами сокровищъ церковныхъ: «Заутра же, солнцу всходящу, внидоша въ Св. Софію, и одраша двери и разсѣкоша амвонъ, окованъ бяше весь серебромъ, и столпы серебряные 12, а 4 кивотные, и тябло изсѣкоша, и 12 креста, иже надъ олтаремъ бяху, межи ими шишки яко древа, высша мужъ, и преграды олтарныя межи столпы 1), а то все серебряно; и трапезу чудную одраша, драгій камень и

<sup>1)</sup> Это м'єсто, важное для исторіи олтарной преграды, г. Филимоновъ приводить въ своемъ сочиненіи: Церковъ Св. Николая Чудотворца на Липию.

велій жемчугъ, и саму невѣдомо камо ю дѣша; и 40 кубковъ великихъ, иже бяху предъ олтаремъ, и поникадила и свѣтильна сребряная, яко не можемъ числа повѣдати; съ праздничными сосуды безцѣнными поимаше служебное, евангелія и кресты честные, иконы безцѣнныя всѣ одраша. И подъ трапезою кровъ найдоша: 40 кадій чистаго злата, а на полатѣхъ и въ стѣнахъ и въ сосудохранильници не вѣдѣ колико злата и сребра, яко нѣту числа, и безцѣнныхъ сосудъ. То же все въ единой Софіи сказахъ, а Святую Богородицу, иже въ Влахернѣ, идѣже Св. Духъ схожаще на вся пятници, и ту одраща; инѣхъ же церквій не можетъ человѣкъ сказати, яко безъ числа. Одигитрію же чудную, иже по граду хожаще, Святую Богородицу соблюде ю Богъ добрыми людьми; и нынѣ есть, на ню же надѣемся. Иныя церкви въ градѣ и внѣ града, и монастыри въ градѣ и внѣ града пограбиша всѣ, имъ же не можемъ числа ни красоты ихъ сказати».

Кром' произведеній церковнаго искусства, Крестоносцы нашли въ Цареградъ множество памятниковъ античныхъ. Статуи металлическія переплавляли они въ монеты. Пользуясь сочинениемъ Никиты Хоніата объ этомъ предметь 1), Лабарть приводить перечень важныйшихъ изъ погибшихъ тогда античныхъ статуй. А именю: колоссальная статуя Геры, стоявшая на форумѣ Константиновомъ: такъ она была громадна, что потребовалось четыре пары быковъ перевезти съ форума въ литейную мастерскую только одну ея голову; группа — Парисъ вручаеть Афродить яблоко; Баллерофонъ на Петасъ; колоссальный Геркулесъ съ шкурою Немейскаго льва, приписываемый Лизиппу; волчица, кормящая Ромула и Рема; очень древняя статуя Скиллы — женщина обольстительной красоты оть головы до пояса, а отъ пояса — рыбій хвость; прекрасная статуя Елены, съ золотою на головъ діамедою, украшенною драгоцънными камнями. «Потому-то не безъ основанія Никита называеть варварами этихъ франкскихъ воиновъ, которые въ свои гроши переплавляли такія безцінныя статуи» — съ полнымъ безпристрастіемъ говорить авторъ «Исторіи промышленныхъ искусствъ», отдавая такимъ образомъ предпочтеніе эстетическому вкусу Византійцевъ начала XIII в. передъ варварами съверо-западной Европы.

И такъ въ началѣ XIII столѣтія произошель окончательный перевороть въ исторіи византійскаго искусства, «Хотя упадокъ въ немъ обнаружился уже съ XI в. — говорить Лабартъ — однако, до взятія Константинополя крестоносцами, византійская школа сохраняла еще нѣкоторыя преданія античныя и давала произведенія, не лишенныя достоинствъ. Образцовыя проиведенія классической скульптуры, которыя артисты имѣли всегда

<sup>1)</sup> Narratio de statuis Constant. quas Latini in monetam conflaverunt.

передъ своими глазами, не допускали ихъ слишкомъ уклоняться отъ настоящаго пути; но когда (послъ Латинскаго господства) Греки опять завладъли Константинополемъ, всъ эти изящные памятники уже исчезли; лишенное этой помощи, искусство Византійское никогда не могло уже возникнуть».

Съ техъ поръ, какъ справедливо замечаетъ Лабартъ, искусство Византійское нашло себ'є уб'єжище только на Авонской Гор'є; но къ этому надобно присовокупить, что тамъ процветало оно уже въ XI столетіи, къ которому преданіе относить знаменитаго живописца Панселина. Какъ по блезости, такъ и по церковной зависимости Аоона отъ Митрополіи Солунской, школа Авонская состояла въ ближайшей связи съ школою Солунскою, заявившею о своей деятельности уже въ VI и даже въ IV столетіи. Впрочемъ, школа Авонская не могла образоваться раньше эпохи яконоборства, потому что только послё этого времени изъ отдёльныхъ келій пустынножителей составились общежительные монастыри, хотя легенды Авонской Горы и возводять основание многихъ изъ этихъ последнихъ ко временамъ даже Константина Великаго. На основании несомивнивыхъ историческихъ документовъ, древибищій изъ Авонскихъ монастырей, Ксиропотамъ, учрежденъ не ранве начала X стольтія. Но настоящимъ основателемъ монашескаго общежитія и правильнаго экономическаго устройства монастырскаго признается Св. Аванасій, основавшій около 960 г. Лавру, названную по его имени Аванасіевой. Императоръ Никифоръ Фока оказывалъ Св. Аванасію свои милости и покровительствоваль его Лавръ. Около 980 г. быть основань монастырь Ивиронъ другомъ Св. Аванасія, Іоанномъ, п около того же времени упоминается уже и монастырь Ватопедскій. Какъ сильно умножилось число отшельниковъ и монаховъ на Афонской Горф къ половинѣ XI столѣтія, можно судить по тому, что при Іоаннѣ Цимисскомъ было на ней только 58 келій, а при Константин Мономах уже пасчитывалось ихъ до 180 съ 700 иноками.

По мѣрѣ того, какъ искусство въ Византіи падало, литература и особенно Богословіе болѣе и болѣе сосредоточивали на себѣ общіе интересы, такъ что въ періодъ царствованія династіи Комниныхъ (1056 — 1204 г.) византійская схоластика достигла своего высшаго развитія. Искусство, находя себѣ пріютъ въ стѣнахъ Авонскихъ монастырей, не только усвоило себѣ характеръ монастырскій, аскетическій, но и подчинилось большей строгости богословскаго ученія, бывшаго особенно въ ходу, когда только что развивалась Авонская школа.

Начало Иконописного Подлинника, или Руководства для иконописцевъ Лабарть возводить къ XIII столътію, на основаніи слъдующихъ соображеній: «Независимо оть разложенія, въ которое впала Греческая Имперія въ началь XIII стольтія, еще другая причина увлекла искусство византійское на пагубный путь. Не смотря на побъду надъ иконоборствомъ, чествованіе иконь, какъ мы видели, претерпело ударь, оть котораго оно не могло оправиться. Духовенство, въ избъжание нареканий со стороны сектантовъ, озаботилось дать художникамъ правила для изображенія священныхъ сюжетовь. На Западъ, напротивъ того, за исключениемъ нъкоторыхъ типовъ. освященныхъ религіозною символикою, художники могли давать полный просторъ своему воображению въ воспроизведены событий Ветхаго и Новаго Завъта. Опасеніе, чтобъ и византійскіе художники не подчинились въ этомъ отношенім вліянію латинскихъ, безъ сомнінія, заставило епископовъ Греческой Церкви съ большею строгостью дать художникамъ уставъ, запрещавшій имъ удаляться отъ правиль, предписанныхъ перковными догматами. Наконецъ, чтобъ предотвратить ихъ отъ всякаго уклоненія въ этомъ отношенів, положено было составить для нихъ руководство, гдѣ бы въ точности были описаны всё сюжеты христіанской символики и священной исторіи въ томъ видь, какъ они должны быть изображаемы, гдь было бы все объяснено, даже самые характеры лиць, и гдв бы озпачены были и самыя надписи, которыя должны быть при нихъ начертаны. Этотъ кодексъ съ техъ поръ навсегда остался неизменнымъ закономъ для художниковъ византійской школы». Объяснивъ такимъ образомъ происхожденіе извістнаго намъ Греческаго подлинника Діонисіева, Лабартъ точнъе опредъляетъ эпоху, когда именно онъ долженъ быль составиться: «Конечно, только необыкновенное событіе могло подвигнуть греческое духовенство освятить эти правила въ написанномъ кодексъ, отъ котораго не позволялось уклоняться. Не следуеть ин видеть такое событие въ нашествии Латинянъ на Востокъ и во взятіи ими Константинополя въ началь XIII ст.? Именно къ этой эпохъ относится совершенное преобразованіе византійскаго искусства, которое съ тъхъ поръ остается неподвижнымъ, безъ всякихъ видоизмененій».

Этотъ предметь такъ близокъ интересамъ русской иконописи, что мы не можемъ пройти его молчаніемъ, не сдѣлавъ нѣсколько необходимыхъ, по нашему мнѣнію, замѣчаній.

Вопервыхъ, не въ XII или XIII ст. а еще въ VIII-мъ, въ эноху иконоборства и именно въ 787 г. греческое духовенство оградило иконописные сюжеты отъ свободы художественнаго творчества, подчинивъ ихъ церковнымъ догматамъ. Эта мѣра, слѣдовательно, была вызвана внутренними причинами Византійской исторіи и самой сущностью искусства византійскаго, а не опасеньями вліянія Западнаго, вслѣдствіе взятія Крестоносцами Константинополя.

Вовторыхъ, само Западное искусство въ XII ст. еще было такъ мало

развито, что представляло самыя незначительныя отклоненія оть византійскаго, и потому не могло возбуждать въ греческомъ духовенствъ такихъ опасеній, чтобъ принять какія нибудь необыкновенныя мѣры противъ его вліянія.

Втретьихъ, изъ исторіи русскихъ подлинниковъ ясно видно, какъ постепенно составлялись эти руководства, и какъ они видоизмѣнялись по разнымъ редакціямъ. Имъ предшествовали подлинники Лицевые, то есть, иконы; описательные же тексты, изъ которыхъ потомъ образовался подлинникъ толковый, первоначально были не болѣе, какъ частныя замѣтки самихъ мастеровъ. Этимъ объясняется и техническая часть подлинника, то есть, наставленія, какъ изготовлять доски для иконъ, какъ ихъ левкасить, наводить золотомъ, какъ составлять краски и т. п. Неужели и эти всѣ мелочи, составляющія однако существенную часть подлинника, входили въ богословскіе интересы греческаго духовенства? И такъ, не подлежить ни малѣйшему сомнѣнію, что иконописный подлинникъ обязанъ своимъ происхожденьемъ не собору духовныхъ властей, а иконописнымъ мастерскимъ.

Вчетвертыхъ, самое существованіе подобныхъ же художественныхъ руководствъ на Запад'є до XIV стол. (именно Теофила и Ченнино Ченнини) свид'єтельствуеть намъ, что, для составленія ихъ, кром'є чисто богословскихъ соображеній, свойственныхъ Византіи, были и другія причины, чисто артистическія, и притомъ опред'єлявшіяся духомъ времени и состояніемъ самого искусства. Потому-то и явились такія руководства не тотько на Восток'є, но и на Запад'є.

Наконецъ, подлинникъ Діонисіевъ, на которомъ основываетъ Лабартъ свои догадки, есть явленіе, очевидно, позднѣйшее, можетъ быть, даже XVI или XVII столѣтія; сверхъ того, какъ было мною показано, онъ носитъ на себѣ уже вліяніе западное, и вообще по всему составу своему имѣетъ видъ не церковнаго уложенія, или кодекса, а схоластическаго учебника, составленнаго какимъ нибудь позднѣйшимъ компиляторомъ.

## ЖИЗНЬ ІИСУСА ХРИСТА РЕНАНА И СОВРЕМЕННОЕ ЦЕРКОВНОЕ ИСКУССТВО НА ЗАПАДЪ.

По поводу журнала Гермина Гримма: Ueber Künstler und Kunstwerke (О художникахь и художественныхь произведеніяхь). Berlin. 1865.

Ни въ чемъ такъ рѣзко не оказывается на Западѣ разладъ между цивилизацією и религією, какъ въ религіозной живописи. Художники отлично умѣють снимать ландшафты и портреты и возсоздавать историческія сцены и случай изъ текущей дѣйствительности. Но ихъ дѣятельность была бы не полна, еслибъ они не прилагали своего искусства къ сюжетамъ Священной Исторіи. Знакомство съ Палестиною и Египтомъ давало имъ вѣрный ландшафть; Археологія и Исторія Костюма разработали имъ всю внѣшнюю обстановку, въ которой совершались священныя событія. Историческій интересъ былъ главною побудительною причиной, заставлявшею художниковъ не забывать Св. Писанія. Историческимъ интересомъ церковныхъ сюжетовъ они могли удовлетворить и католиковъ и протестантовъ, и вѣрующихъ и невѣрующихъ. Историческимъ же интересомъ они могли извинить себя передъ публикою, почему пишутъ картины не только по Тациту и мемуарамъ временъ первой французской революціи, но и по книгѣ Бытія и по Дѣяніямъ Апостоловъ.

Образы христіанской религіи такимъ образомъ были изъяты изъ интересовъ современной жизни и постановлены въ дали исторической перспективы, на ряду съ вымыслами Гомера и героями Римской Исторіи. Въ старину писали Богородицу и святыхъ въ костюмахъ того времени, къ которому принадлежалъ самъ живописецъ и его набожные закащики, которые были такъ простодушны, что желали видёть и свои собственныя изображенія, на колёняхъ въ молитвѣ передъ Мадонною; потому что тогда еще не сознавали границъ между естественнымъ и сверхъестественнымъ, и всякій чаялъ увидѣть во очію божественное видѣніе. Изученіе исторіи привело новѣйшихъ художниковъ къ убѣжденію въ ошибочности наряжать

Евангельскія лица въ итальянскіе и нёмецкіе костюмы, но вмёстё съ тёмъ лишило ихъ фантазію лицезрёнія священныхъ видёній. Вмёсто идеаловъ Св. Писанія, художнику въ Мадоннё или Іоаннё Предтечё видёлись только любонытные для этнографіи типы Палестины, или по крайней мёрё Евреи Римскаго квартала Гетто. Не подъ роднымъ уже дубомъ являлась Мадонна, какъ это грезилось восторженной Іоаннё д'Аркъ, а подъ тою смоковницею, рисунокъ съ которой привозилъ съ собою художникъ изъ своей далекой экспедиціи по Египту.

Итакъ, въ новъйшей живописи священные сюжеты много выиграли въ ландшафтной и исторической обстановкъ, и ничего не пріобръли въ смыслъ религіозномъ, потому что были низведены до интереса этнографическаго и историческаго. Природа и люди написаны прекрасно: историческая и ландшафтная рама готова, по художникъ уже не ждетъ божественнаго явленія, и, вмъсто вдохновляющей къ молитвъ иконы, даетъ публикъ прекрасный ландшафтъ и върную историческую характеристику.

Такое состояніе церковнаго искусства на Запад'є, есть необходимое сл'єдствіе всего предшествовавшаго его развитія. Это необходимый результать прошедшаго и плодъ современности. Жаловаться на это было бы такъ же безполезно, какъ на изобр'єтеніе фотографіи и паровоза. Но такъ какъ русское церковное искусство находится совершенно въ иныхъ отношеніяхъ и къ жизни и къ цивилизаціи, чімъ церковное искусство на Запад'є; то, въ предупрежденіе русскимъ художникамъ, мы нашли полезнымъ указать на слабую сторону костюма и ландшафта въ приложеніи къ церковнымъ сюжетамъ. Мы не хотимъ сказать, чтобы художникъ не пользовался тімъ и другимъ въ своихъ иконахъ, но требуемъ, чтобы въ нихъ было нічто бол'є существенное, нежели одежда дійствующихъ лицъ и природа Палестины.

Съ этою цёлью мы нашли умёстнымъ познакомить читателей съ мнёніемъ Германа Гримма объ одинаковости направленія знаменитой книги Ренана объ Іисусё Христё и нов'єйшихъ произведеній церковнаго искусства на Запад'є. Мы не беремъ на себя давать предписанія художественной фантазіи, но находимъ не безполезнымъ объяснить тотъ путь, по которому можетъ клониться къ упадку и русское церковное искусство, если неосмотрительно будетъ оно гоняться за европейскими новизнами.

Германъ Гриммъ недавно явился въ литературѣ по искусству, и занялъ уже въ ней почетное мѣсто своимъ сочиненіемъ о Жизни Микель-Анджело, книгою, въ которой авторъ съ обширными изслѣдованіями ученаго соединяетъ изящный вкусъ эстетика и увлекательное изложеніе историка и романиста.

Съ 1865 г. Гриммъ издаетъ ежемѣсячный журналъ подъ заглавіемъ;

О художникахъ и художественныхъ произведеніяхъ, — въ которомъ онъ пом'єщаеть свои зам'єчанія о памятникахъ искусства древнихъ и новыхъ.

Митие этого эстетика о Ренант, интересное для объясненія современнаго направленія религіознаго искусства, вмітсть съ тімь послужить обращикомъ этого новаго журнала, гді оно поміщено въ февральской книжкі, подъ рубрикою: Жизнь Іисуса Христа Ренана и исторія искусства.

Книга Ренана надълала въ наше время много шума. Предпріятіе французскаго автора многимъ кажется нападеніемъ на наши священнъйшія воззрѣнія. Пускай бы еще Штраусъ съ братіею подвергали происхожденіе исторіи объ Інсусѣ Христѣ спокойному изслѣдованію: это было дѣло, только ученое, результатъ котораго, пожалуй, могъ быть отчасти и отрицательнымъ; но теперь творческая фантазія произвела нѣчто вполнѣ новое, предназначаемое для того, чтобъ устранить прежній образъ мыслей, и это показалось міру столь удивительнымъ и безпримѣрнымъ, что произведеніе Ренана представилось какимъ то небывальниъ въ своемъ родѣ, отчаяннымъ дѣломъ.

Но для того, кто проследиль историческій ходь новой живописи, эта книга есть не что иное, какъ предпринятое литературой развитіе техъ же стремленій, на которыя пластическое искусство въ теченіе целыхъ вековъ смотрело какъ на свою собственную область, которую у него никто не думаль оспаривать, такъ какъ право свободно въ ней распоряжаться было давно за нимъ признано.

Я не буду говорить о древнъйшихъ временахъ, которыя были обстоятельно обработаны многими учеными. Извъстно, что Христосъ, иден и событія, средоточіе которыхъ онъ составляеть, сначала были воплощены въ формахъ языческаго искусства, и что самыя раннія попытки пластическаго воспроизведенія этихъ идей начинаются уже въ то время, когда Евангеліе было написано. Далье извъстно, какъ явились споры о томъ, какъ изображать Христа, прекраснымъ или невзрачнымъ, и какъ за это послъднее мньніе держалась церковь греческая, а за первое — латинская 1), и какъ наконецъ латинское воззръніе взяло верхъ. Но со временемъ, когда роман-



<sup>1)</sup> Авторъ, коротко знакомый съ искусствомъ временъ Возрожденія, какъ кажется, принялъ здёсь на слово устарёлую клевету на искусство Византійское, Прим. Ред.

скіе народы утратили способность изображать прекрасное, они увидѣли себя вынужденными, для того чтобы имѣть изображеніе Христа, усвоить себѣ типъ византійскій. Эти предварительныя ступени содержать въ себѣ исторію древнѣйшаго христіанства.

Но оне лежать вне области новаго искусства. Ближе къ намъ явленія XIII столетія, того времени, когда собственно оканчивается міръ древній, и начинается новый. Новое искусство, какъ бы пробудившись, съ последовательною точностью определяеть моменты въ развитіи и переработке церковныхъ воззреній. Мы узнаемъ, какъ стали представляться человеческимъ взорамъ Троица, Дева Марія, Христосъ, Богъ Отецъ, Апостолы, Воскресеніе и Страшный Судъ, какъ эти представленія изменялись, какъ образы делались частью человечнее, частью божественнее, и въ особенности, какъ понималась личность Искупителя.

Мы видимъ, какъ соотвътственно идеямъ національности, выступающимъ послѣ раздробленія Германо-римской Имперіи, и изображенія Христа принимають національный типъ. Медленно возникають эти новыя отношенія нзъ древнихъ, и такимъ образомъ мало по малу исчезаетъ византійскій основной типъ въ изображеніяхъ Христа, и только тамъ и сямъ слабо даетъ о себъ чувствовать. Но мы замьчаемъ, что изображение главныхъ событий изъ жизни Христа следуеть еще все древнейшимъ образцамъ; эту жизнь могли понимать какъ хотели, но определенный рядъ воззреній продолжаль твердо держаться обыкновенныхъ, установленныхъ образовъ. Впрочемъ, въ костюмь, въ дандшафтной обстановкь обычай мало по малу нарушался. Мы видимъ наконецъ у Итальянцевъ, равно какъ у Нъмцевъ и въ Нидерландахъ, личность Христа, понятую свободно, какъ человъческій индивидуумъ, подробности (детали) болье и болье развитыя, обстановку ясную и занимательную; и если разсмотримъ то, что произвели последнія сто леть передъ реформаціей, какъ въ живописи, такъ и въ скульптуръ, то невольно признаемъ свободу живописующей фантазіи, въ сравненіи съ которой книга Ренана представляеть только то отличіе, что тѣ художники работали безъ намфренія действовать противъ общепринятыхъ верованій, и если изображали Христа человъкомъ, то этимъ нисколько не хотъли отрицать Его божественность. Человькомъ изображають они Его и въ Германіи, и въ Нидерландахъ, во всевозможныхъ отношеніяхъ, представляя лицо и фигуру Его вполив человычными и такъ непринужденно семейственными, какъ если бы мы всё видели въ Немъ всего скорее равнаго намъ друга пли близкаго родственника, къ которому можно обращаться безъ страха и безъ церемонія, и котораго злой судьбѣ мы сочувствуемъ, какъ близкому намъ несчастью. Такъ было въ особенности въ съверныхъ странахъ. Конечно, есть нёмецкія художественныя произведенія, въ которыхъ эта индивидуальность возвышается до величественной, трогательной красоты, которою также запечатлёны и на итальянскихъ картинахъ XIV и XV вёковъ страданіе или гнёвъ и другія страсти, хотя и представленныя еще неизящно; но вообще надо зам'єтить, что н'ємецкое и романское пониманіе р'єзко между собою отличаются, и стремленіе об'ємхъ національностей стать въ своихъ религіозныхъ воззр'єніяхъ независимо другь отъ друга выражается въ ихъ искусств'є.

Въ Италіи индивидуальное развитіе образа Христа особенно стало отступать на задній плань; между тімь какъ Богородица и нікоторые Святые сделались до такой степени человечны, что давали поводъ къ соблазну людей благочестивыхъ, Христосъ менъе и менъе былъ затрогиваемъ этимъ направленіемъ, и божественность крыче держалась въ его изображеніяхъ. Потомъ вновь выступають въ Италіи античныя формы. Не обращая совершенно вниманія на ть идеи, которыя эти формы некогда въ себ'є воплощали, признали ихъ за идеалъ человъческой красоты, и внесли эти античные элементы въ типъ Христа, съ целью придать ему чистоту и возвышенность. И когда во времена Реформаціи, съ которой совнало процватаніе этого вліянія языческихъ произведеній, начиная съ Рима всё церковныя дёла были вновь устрояемы, а вследствіе тридентских соглашеній явилась новая церковная организація; — тогда для новообразовавшейся церкви понадобились соответствующія ей пластическія изображенія, и новый типъ Христа, установленный Рафаэлемъ и Микель-Анджело, получилъ церковно-офиціальное значеніе. Первые римскіе Христіане принимали голову Аполлона за лучшій образець для изображенія своего Учителя и ввели это вь обычай; теперь снова Аполлонъ вступилъ въ свои древнія права, въ соединеніи съ энергическимъ ликомъ Юпитера Отриколійскаго. Голова Христа въ Страшномъ Судъ Микель-Анджело, которую я видълъ вблизи и срисовалъ, кажется, прямо сработана съ головы Аполлона Бельведерскаго 1), между тъмъ какъ лицо Христа усопшаго, покоящагося на лонъ матери — произведение того же художника, но на 40 лъть старше — показываеть еще нъкоторое вліяніе византійскихъ формъ.

Не смотря на то единство въ пониманіи, которое выказываеть живопись XVII стольтія, въ образованіи живописи испанской и французской оказываются ть же самыя различія, которыя отдыли испанскій и французскій католицизмъ отъ итальянскаго. Сравните картины Мурильо, Ле-



<sup>1)</sup> F. Piper въ своей Mythologie und Symbolik der Christlichen Kunst, на стр. 141, т. 1-й, указываетъ на этой головъ Христа черты Юпитера. *Прим. Ред.* 

брёна и Гвидо Рени, — и вы легко увидите въ нихъ зависимость отъ Рима, но вмѣстѣ съ тѣмъ различіе въ воззрѣніяхъ. Ни въ комъ изъ нихъ нѣтъ уже истины: всѣ они удручены были однимъ бременемъ: имъ пришлось рисовать то, что рисовать уже было нельзя. Должно было удовлетворять не собственной вѣрѣ, но требованіямъ могущественнаго духовенства. Во всемъ, что это время произвело по изображеніямъ Христа, нѣтъ ни одной по истинѣ поражающей черты, какими блестящими средствами ни старались произвести эффектъ.

Напротивъ, Рубенсъ, Ванъ-Дейкъ и Рембрандтъ превосходно характеризують свой германскій міръ, гдѣ протестантскій духъ, вначалѣ скованный католическимъ преобладаніемъ, не далъ подавить себя. Рубенсъ со всёми своими католическими картинами остается истиннымъ Германцемъ; Ванъ-Дейкъ умѣетъ часто очень ловко принять видъ романскаго чувства, но сквозь него видна германская индивидуальность; Рембрандтъ возстаеть открыто. Если первые въ лицъ Христа сдълали уступку, подчиняясь идеальному церковному типу, вслёдствіе чего оно сдёлалось у нихъ безжизненнымъ, то они стремились вознаградить себя въ прочихъ частяхъ тъла, придавая ему до чрезвычайности живыя человіческія свойства. Рембрандть не знаеть никакихъ границъ. Его изображенія Христа нередко невыносимы. Сознательно или безсознательно — это все равно, — онъ впадаетъ въ манеру XV стольтія, и если иногда пытается онъ представить Христа изящнымъ (какъ напримъръ въ мюнхенской картинъ: «Пустите ко миъ младенцевъ»), то впадаетъ въ отвлеченность и пустоту, какъ подражатель въ этомъ случат Рубенсу.

Затемъ наступило время всеобщаго въ Европе усыпленія художественныхъ силъ. Умы обратились къ другимъ вопросамъ. Явилась терпимость, или равнодушіе, — и это ясно отразилось на искусстве. Живопись мало стала заниматься церковью, и если нужна была голова Христа, то ее копировали. Рафаэль Менгсъ составляетъ своими произведеніями заключительный итогъ этой эпохи. Его значеніе велико, но его образы, если онъ пишеть ихъ не прямо съ натуры, лишены жизни.

Обращаясь къ искусству новъйшему, мы къ удивленію своему замѣчаемъ, что въ религіозныхъ сюжетахъ художники стараются обходить фигуру Христа, пытаясь обстановкою вознаградить недостатокъ глубины въ лицахъ. Прослъдите художниковъ новаго времени: всъ они разсчитываютъ на общій смыслъ цѣлаго сюжета, который весь сполна долженъ производить впечатлѣніе. Они не заботятся о томъ, чтобы черты Христа представляли въ себѣ духовное средоточіе картины, какъ пунктъ, отъ котораго исходить свѣтъ; и такимъ образомъ, способность нарисовать или предста-

вить себѣ лицо Христа, хотя сколько-нибудь живо, до такой степени утратилась, что въ Берлинѣ составилось было общество, назначившее премію за лучшее произведеніе въ этомъ родѣ. И изъ всего ряда картинъ, собранныхъ по этому случаю и выставленныхъ публично, не нашлось ни одной, въ сравненіи съ которой самое посредственное подражаніе головѣ Христа Гвидо-Рени не могло бы назваться мастерскимъ произведеніемъ.

Но если до такой степени не посчастливилось изображенію Христа, то напротивь болье и болье стали умножаться произведенія, имьющія задачей наглядное воспроизведеніе событій Новаго Завьта, и число этихъ работь, начавшихся только въ ныньшемъ стольтіи, въ послыдніе годы сдылалось такъ значительно, что, можеть быть, между теперешними историческими живописцами ныть пи одного, который не пробоваль бы свои силы въ этомъ родь.

Необыкновенная фантазія Рафазія и Микель-Анджело уничтожила прежнее ограничение Священной Исторіи опредъленными, какъ бы необходимыми и узаконенными главными ея моментами. Съ тъхъ поръ раскрылась Библія, и каждый могь искать въ ней того, что ему больше нравилось, могъ свободно направлять по ней свою фантазію. Такимъ образомъ возникло необыкновенное разнообразіе въ пониманіи. Къ фигурамъ прибавилась дандшафтная обстановка; и какъ въ прежніе въка костюмы и домашнюю утварь въ изображени Евангельскихъ сюжетовъ заимствовали изъ быта нъмецкаго или романскаго, такъ теперь матеріалы для ландшафта даютъ Палестипа и Египеть. За это дело принялись дюжинные жанристы, и къ разсказамъ изъ Новаго Завъта стали появляться безчисленныя иллюстраціи. Малый ребенокъ имбетъ теперь передъ глазами чуть ли не для каждой строчки изъ Евангельскаго разсказа не одну картинку, но цёлую дюжину иллюстрацій; прибавьте къ этому старинныя картины въ публичныхъ галдереяхъ, а дома гравюры, и при этомъ спутывающемъ излишествъ изображеній — вопросъ, возникшій въ последнее время, вопросъ простой, котораго однако прежде не дълалъ пикто, и который теперь у всехъ на языке: «Какъ относятся всё эти изображенія къ тому, что было въ действительности»?

Реализмъ теперь преобладаетъ въ умахъ; онъ хочетъ въ совершенной точности знать дъйствительную сторону прошедшаго. И въ XV въкъ было реалистическое направленіе; но въ то время достаточно было перенести всю обстановку Новаго Завъта на почву Германіи и Италіи, — и тогда все становилось ясно. Теперь это уже не годится. Всякій, кто хотя сколько-нибудь прислушивался и присматривался къ дълу, знаетъ, какова Палестина. Онъчнталъ книги и видъть ландшафты и фотографіи, которыя рисуютъ передъ

Digitized by Google

нимъ каждый камень въ стенахъ Іерусалима точно такъ, какъ онъ лежитъ тамъ между другими каменьями, теперь верять только вещамъ достовернымъ. Мы требуемъ, чтобы религіозныя изображенія соответствовали нашимъ теперешнимъ познаніямъ. И что же выходить?

Человькъ, одаренный необыкновенною фантазіей, освоившійся съ Палестиною, знакомый съ учеными изследованіями объ отношеніи отдельныхъ Евангелій ко времени Христа, вполнѣ обладающій практическимъ знаніемъ языка и тайною легкаго слога, понимая, что теперь не столько пластическое искусство, сколько хорошая проза даеть средства проводить мысль легко и для болье обширнаго круга читателей, ищеть исхода изъ этой необозримой массы изображеній, и, вмісто той раскрашенной Палестины, въ деревья, горы, города, дома и одежды которой теперь никто не въригь, и за которую однакожь всякій держится, потому что надобно же имъть о ней какія-нибудь представленія, — этотъ даровитый авторъ даеть намъ сводъ простыхъ, кое-гдъ мъстнымъ колоритомъ раскрашенныхъ, поразительно новыхъ и привлекательныхъ по свъжести воззръній; и такъ какъ онъ въ тоже время, обходя всё эти тысячу разъ обработанныя сцены, безъ которыхъ до сей поры нельзя было и мыслить о великой драмъ, выбираеть совершенно иначе рядъ простыхъ моментовъ, среди которыхъ проводить опъ исторію Христа; то кажется, будто онъ однимъ ударомъ устраняеть ложь и выводить на свёть правду. Съ нёкотораго времени французскіе живописцы, при своемъ знакомствъ съ Востокомъ, стали изображать евангельскія событія подъ новыми условіями; Ренанъ даеть заключительное слово этому направленію; его книга есть живописное произведеніе въ словахъ. Уже и потому это произведение оказывается совершенно въ духѣ новѣйшаго искусства, что авторъ, давая ландшафтную и историческую обстановку, представляетъ Христа болбе чрезъ противоположение Его другимъ личностямъ, изъ среды которыхъ онъ Его подымаетъ, нежели посредствомъ очертаній опреділительныхъ, величавыхъ и простыхъ. Публика, пришедшая въ восторгъ отъ такой живошиси, съ радостью готовая променять на эту нравдоподобную простоту прежній пестрый, нестерпимый хаосъ, такъ живо, передъ самыми глазами видить всё эти вещи, о которыхь разсказывается, что охотно поддается чарующему сочиненію.

Что за причина этой тщетной попытки представить индивидуальный образъ Христа, я не считаю пужнымъ объяснять здёсь, равно какъ и излагать дальнейшія мои мысли о книге Ренана; но я полагаю, никто не будеть отрицать важности исторіи искусства для изследованія техъ фактовъ, на которые я указалъ.

## СРАВНЕНІЕ ОДНОГО РЕЛЬЕФА НА ПОРТАЛЪ ПАРМ-СКАГО ВАПТИСТЕРІЯ СЪ МИНІАТЮРОЮ УГЛИЦКОЙ ПСАЛТЫРИ XV В.

Evangelischer Kalender. Jahrbuch für 1866. Herausgg. von D. Ferd. Piper. (Евангелическій Календарь на 1866 г., изд. Пиперомъ) Berlin. 1866. Въ немъ статья Пипера: Das menschliche leben, die weltalter und die dreifache erscheinung Christi. Sculpturen am baptisterium zu Parma. (Человъческая жизнь, въка всего міра и троякое явленіе Христа. Изваянія на баптистерій въ Пармъ).

Евангелическій Календарь, издаваемый въ теченіе семнадцати льть г. Пиперомъ, профессоромъ Богословія въ Берлинскомъ университеть, кромь своего практического назначенія, имьеть цылью распространеніе въ публикъ свъдъній объ историческомъ развитіи христіанскихъ идей, помощію нагляднаго объясненія памятниковъ древняго христіанскаго искусства. Самая виньетка на заглавномъ листив Календаря, изображающая Добраго Пастыря съ Агицемъ на плечахъ — симокъ съ древне-христіанской живописи Римскихъ катакомбъ — даетъ уже нѣкоторое понятіе объ общемъ характеръ статей, помъщаемыхъ Пиперомъ въ Евангелическомъ Календаръ, почти всегда съ приложениемъ снимковъ съ памятниковъ, о которыхъ идеть рычь. Свыдынія о христіанскомъ искусствы, распространяемыя профессоромъ Пиперомъ въ теченіе многихъ лѣтъ, кромѣ своего ученаго значенія вообще, им'ьють и частный интересь, свид'ьтельствуя н'ькоторымъ образомъ объ умственныхъ интересахъ Нъмецкой публики, съ такимъ постоянствомъ поддерживаемыхъ издателемъ въ книгъ, предназначаемой для ежедневнаго унотребленія. Мы надбемся въ одномъ изъ следующихъ Сборниковъ познакомить читателей съ болье интересными для Русскихъ статьями Пипера въ Календаряхъ за всв прошлые года; теперь же остановимся изъ двухъ его статей въ Календаръ на текущій 1866, на той, которой заглавіе означено въ началь этой рецензів. Другая статья, не менье важная для христіанской Археологіи, имбеть предметомъ изображенія рая

и обътованной земли на одномъ Марсельскомъ саркофагъ. Что же касается до статьи о Пармскихъ рельефахъ, то, какъ читатели увидятъ, она имбетъ прямое отношеніе къ преданьямъ Русской иконописи, и это отношеніе указано самимъ профессоромъ Пиперомъ, который, такимъ образомъ, одинъ изъ первыхъ между учеными въ Германіи пролагаеть новый путь къ плодотворному изученію христіанских преданій западных сравнительно съ восточными, и именно съ Русскими. Досель, съ точки зрънія только эстетической, Нёмецкая критика односторонне и поверхностно относилась къ Русскому національному искусству, какъ это показано выше въ стать бобъ Отвывах иностранцеет объ этомъ предметь. Пиперъ первый изъ Нъмецкихъ историковъ искусства съ должнымъ уваженьемъ взглянуль на памятники Русской иконописи, и въ Евангелическомъ Календаръ за текущій годъ предложиль любопытный образець сравненія одной изъ Русскихъ миніатюрь XV в. съ рельефами романскаго стиля Пармскаго баптистерія (1196-1283 г.). Историки старой эстетической школы извлекли бы изъ этого сравненія только тоть результать, что Пармскіе рельефы, хотя старше Русской миніатюры почти тремя стольтіями, однако несравненно изяшнье ея (что впрочемъ вполнъ справедливо). Издатель Евангелическаго Календаря, пренебрегая избитыми общими мъстами объ отсталости Русскаго церковнаго искусства, обратился къ существенной его сторонъ, къ первобытности преданія, для того чтобъ при его пособін объяснить родственныя ему явленія на Западъ.

Мы живемъ въ такую эпоху, когда къ искусству относятся по большей части съ точки зрѣнія утилитарной, когда ищуть въ немъ практической пользы, и, не увлекаясь изящною внѣшностью, оцѣнивають его жизненное значеніе въ исторіи народа, опредѣляемое тою идеею, которую оно выражаеть. При такомъ взглядѣ, внѣшняя форма, съ своею красотою или безобразіемъ, становится на задній планъ, и произведеніе оцѣнивается по его прямому отношенію ко всему кругу пародныхъ понятій и убѣжденій; потому что большая или меньшая степень изящества или безобразія— есть тоже историческое выраженіе вкуса народнаго. Судя по Пармскому рельефу XII— XIII в. и по Углицкой миніатюрѣ XV в., видно, что тѣже представленья, хотя и въ разныя эпохи, занимали и Итальянцевъ и нашихъ предковъ; но относительно внѣшней формы Пармезанцы XIII в. не могли уже удовлетвориться тѣми миніатюрами, которыми житель Углича въ XV в. усердно украшаль свою рукопись Псалтыри.

Какъ бы ни казались наивны въ наше практическое время тѣ иден, которыя нашли себѣ выраженіе въ этихъ памятникахъ искусства; но мы должны уважить эти идеи, какъ попытки человѣчески мысли въ самопознанів, послужившія одною изъ тѣхъ ступеней, изъ которыхъ слагается лѣстница Европейскаго просвѣщенія.

Но обратимся къ самымъ памятникамъ.

Баптистеріи ити крестильницы, принадлежать къ древнѣйшимъ храмамъ христіанскаго міра. Иные изъ нихъ относятся къ первымъ вѣкамъ торжествующей Церкви, другіе строились значительно позднѣе, въ XI, XII, даже XIII столѣтіяхъ. Особенно богата ими Италія, въ которой почти всѣ знаменитые города имѣли или и доселѣ еще имѣютъ свои баптистеріи. Большею извѣстностью пользуются Флорентійскій и Пизанскій. Въ археологическомъ отношеніи, по своимъ скульптурнымъ украшеньямъ, не уступаетъ имъ баптистерій Пармскій, построеніе котораго, какъ сказано выше, относится къ 1196 — 1283 г., но вообще мало обращалъ на себя вниманіе туристовъ, издавна привыкшихъ навѣщать Парму только для пресловутыхъ фресокъ Корреджіо, передъ художественнымъ великолѣпіемъ которыхъ исчезали въ ихъ глазахъ скромные рельефы баптистерія. Потому-то профессоръ Пиперъ оказалъ услугу исторіи христіанскаго искусства, распространивъ свѣдѣнія объ этихъ рельефахъ между многочисленными читателями своего Календаря.

«Если въ средніе вѣка — такъ начинаетъ Пиперъ свою статью — Слово Божіе, написанное, менѣе, нежели теперь, проникало въ толпы прихожанъ, по рѣдкости рукописей и невразумительности ихъ языка; то самые храмы восполняли этотъ недостатокъ, предлагая болѣе, нежели теперь, передъ взоры всѣхъ и каждаго событія и идеи Откровенія въ произведеньяхъ искусства. Христіанская древность украшала преимущественно внутрепность храма, стѣпы и особенно олтарную нишу, и именно живописью; что же касается до цвѣтущей эпохи среднихъ временъ, когда стиль романскій и готическій достигли своего высшаго развитія, то искусство обратилось къ украшенію наружности храмовъ, и уже произведеньями ваятельными. Эти изваянья, такимъ образомъ, вошли въ обиходъ ежедневной жизни, всякій проходя мимо, былъ приглашаемъ взглянуть на нихъ и уносиль съ собою воспринятое впечатлѣніе, а входящій въ храмъ уже получаль предчувствіе о томъ, чего долженъ онъ ожидать въ его святилищѣ».

Рельефы укращають порталы трехъ входныхъ врать Пармскаго баптистерія, южный порталь, сѣверный и западный, и въ этомъ порядкѣ, по мнѣнію Пипера, состоять между собою во внутренней связи, какъ по догматическому смыслу, такъ и по историческому. Южный порталь въ полукружіи надъ вратами представляеть изображеніе скоротечности человѣческой жизни и суеты міра сего, посредствомъ одной притчи, взятой не изъ Св. Писанія, и въ дополненіе къ этому, ниже на архитравѣ — Агнца Господня, пріявшаго на себя грѣхи міра. Второй порталь, сѣверный, на одной сторонъ отъ вратъ, въ отвъсномъ направленіи, представляетъ Моисея и двънадцать сыновъ Іаковлевыхъ, а на другой — древо родства Дъвы Маріи, исходящее отъ корени Іессеева: вверху надъ вратами, въ полукружін — Поклоненіе Волхвовъ, а на архитравь Крещеніе Інсуса Христа, пиръ у Ирода и усъкновение главы Іоанна Предтечи. Поклонение Волхвовъ и Крещеніе выражають одну и туже идею Богоявленія (деофачега), и, по Латинскому обряду, празднуются въ одинъ и тотъ же день, 6-го Января. Наконецъ, на третьемъ порталъ, западномъ, въ отвъсномъ же направлени, натью оть врать изображены шесть подвиговь милосердія; а именно: милосердный принимаеть въ свой домъ странника; посъщаеть больнаго; питаеть голоднаго; поить жаждущаго; посъщаеть въ темниць узника, и наконецъ одъваеть нагаго. Направо оть врать, тоже въ отвесномъ направленіи, шесть вековь, наглядно изображенные въ притче о делателяхъ въ виноградникъ, приходящихъ на дъло въ разные часы, и награждаемыхъ равною платою (Мато. гл. 20). На архитравћ надъ вратами — вескресеніе мертвыхъ, и наконецъ надъ архитравомъ въ полукружіи — Господь на престоль въ видь всемірнаго судін.

Рельефъ, сходный по своему содержанію съ миніатюрою Углицкой Псалтыри 1485 г. (въ Публ. Библ. въ С.-Петерб. Отд. 1, № 5), находится въ полукружіи южнаго портала. Онъ изображаеть скоротечность человической жизни и суету міра сего, въ следующемъ виде. Посреди стоить дерево съ плодами; корень дерева подгрызають две мыши; туть же извивается крылатый змій, извергая изъ пасти своей пламя. На ветвяхъ дерева сидить безбородый юноша, протягивая левую руку къ улью съ медомъ. По обемъ сторонамъ въ кругахъ изображены по два раза День и Ночь въ виде Аполлона и Діаны. Эти изображенія, какъ объяснится ниже, служать дополненіемъ къ двумъ мышамъ, подгрызающимъ дерево.

Тоть же самый сюжеть находить профессорь Пиперь на миніатюрь Углицкой Псалтыри, гдь онь раздылень на два момента. Сначала но полю быть человых, спасаясь оть единорога; потомь, пригорюнившись, стоить на вытяхь дерева, корень котораго подгрызають двы мыши, былая и черная. Внизу въ пропасти змій зіяеть своею пастію. Подпись дереву: Древо есть житіе человыче. Подпись около человыха, стоящаго на деревы: се есть подобіе прелестій міра сего прельщающих. Подписи мышамь: одной — День, другой — Нощь. Миніатюра эта соотвытствуеть 4-му ст. 143-го Пс. Человых суеть уподобися: дніе его яко сынь преходять.

Нътъ сомнънія, что какъ эта миніатюра, такъ и всъ прочія въ Углицкой Псалтыри, по преданію идуть отъ ранняго византійскаго подлинника. Нѣкоторыя изъ нихъ сличены уже мною съ греческими миніатюрами Лобковской Псалтыри. Византійскій оригиналь русскаго рисунка Древа житія человъческаго Пиперъ указываеть въ одной греческой Псалтыри 1066 г., изъ Студійскаго монастыря, нынѣ въ Британскомъ Музеѣ. Эта миніатюра въ греческой рукописи тоже при 4-мъ стихѣ 143-го Пс., и такъ же изображаеть притчу въ двухъ моментахъ: сначала человѣкъ спасается отъ единорога и потомъ находится на деревѣ, подгрызаемомъ двумя мышами.

Главное отличіе Пармскаго рельефа отъ миніатюръ, русской и греческой, состоить въ томъ, что въ миніатюрахъ День и Ночь обозначаются облымъ и чернымъ цвётомъ мышей, а скульптура, не имёя въ своемъ распоряжении красокъ, должна была прибёгнуть къ пластическимъ средствамъ, которыми и дополнила мысль этой притчи, помёстивши со стороны одной мыши олицетвореніе дня въ фигурё Аполлона, а со стороны другой мыши олицетвореніе ночи въ фигурё Діаны,

Эта притча во всей подробности и съ ея символическимъ толкованіемъ очень рано распространилась и на Востокѣ, и на Западѣ, въ Исторіи о Варлаамъ и Іоасафъ, которая принадлежала къ самымъ популярнымъ книгамъ въ средніе вѣка, и была переводима на разные языки. Притча объединорогь, пропасти, дерево и двухъ мышахъ (въ гл. 12) относится къ тѣмъ, которыми пустынникъ Варлаамъ украшалъ свои назидательныя бесѣды съ Индійскимъ Царевичемъ Іоасафомъ.

Людей, непрестанно пребывающихъ въ тълесныхъ сластяхъ — говориль Вардаамь — а души свои оставляющих томиться голодомъ, я полагаю подобными человеку, который бежаль, спасаясь оть страшнаго единорога, и вдругъ съ разбъту упаль въ глубокую пропасть. Но, падая, ухватился онъ за дерево, вътвями спускающееся въ пропасть, и на вътвяхъ утвердиль свои ноги. Взглянувъ внизъ, увидель онъ — две мыши, одна былая, другая черная, непрестанно подгрызають корень того дерева; посмотрѣвъ на дно пропасти, увидѣлъ страшнаго змія, дышащаго огнемъ и готоваго пожрать его. Взглянувъ на вътви, на которыхъ онъ утвердиль свои ноги, увидель отъ стены четыре головы Аспидовы, а отъ ветвей техъ канало немного меду: и, забывъ всв грозящія ему опасности, онъ устремился ко сладости малаго меда онаго. Эту притчу Варлаамъ объясняетъ своему ученику такъ: Единорого — смерть, гонящаяся за человъкомъ; Пропасть — міръ сей, исполненный всяческих воль и смертоносных стей; Дерево, за которое ухватившись мы держимся — временная жизнь каждаго человъка; Мыши, бълая и черная — день и ночь. Четыре Аспида — четыре стихін, изъ которыхъ составленъ человінь. Отнеобразный и Неистовый Змій — утроба адская, Медеяныя же капли — сладость міра сего, прельщаясь которою человікь оставляеть заботу о своемь спасенів.

При полномъ согласіи рельефа и миніатюръ съ этимъ текстомъ Исторіи о Варлаамѣ и Іоасафѣ вообще, мы должны указать только на два уклоненія въ частностяхъ: вопервыхъ, и въ рельефѣ и въ миніатюрахъ опущены четыре головы Аспидовы, и, вовторыхъ, капли меду искусный ваятель, соображаясь съ средствами скульптуры, замѣнилъ болѣе осязательнымъ изображеньемъ улья.

Чтобъ оцѣнить по достоинству статью профессора Пипера 1) и судить о важности принятаго имъ метода въ сравнительномъ объяснении памятниковъ искусства западнаго съ восточнымъ, надобно знать, какое сбивчивое и ошибочное толкованіе Пармскаго рельефа было доселѣ въ ходу между учеными Германіи и распространялось даже въ учебникахъ исторіи искусства. Такъ напримѣръ, въ исторіи Ваянія Вильгельма Любке, изданной въ 1863 г., вообще въкнигѣ очень дѣльной, читается слѣдующее жалкое объясненіе этого рельефа: «Полукружіе содержить въ себѣ изображеніе дерева съ плодами, на которомъ спасся человѣкъ; потому что внизу крылатый змій пышетъ пламенемъ, а два звѣря (не волки ли? спрашиваетъ Любке) подгрызаютъ корень дерева.... Если не ошибаюсь, здѣсь видно вліяніе Скандинавской минологіи, съ намеками на Всемірное дерево Игтдразиль и на змія Нидгёггра, какъ и вообще схоластическій составъ такихъ символическихъ изображеній принадлежить болѣе Сѣверу, нежели Югу». Стр. 325.

<sup>1)</sup> Впрочемъ справедливость требуетъ замѣтить, что и до Пипера, какъ самъ онъ свидѣтельствуетъ на 41 стр. своей статьи, нѣкоторые указывали источникъ этого рельефа въ Исторіи о Варлаамѣ и Іоасафѣ.



#### московскія молельни.

Пока искусство составляло существенную принадлежность ежелневной жизни, до техъ поръ были не нужны и не возможны ни галлереи, ни музеи, ни другія художественныя коллекціи. Въ ранніе средніе въка храмъ былъ исключительнымъ вмѣстилищемъ произведеній искусства: это были еще не художественные памятники, потому что не для художественнаго удовольствія тамъ они пом'єщались, и назначались не для изученія прошедшаго, а для руководства въ настоящемъ. Это были иконы для молитвы и назидательнаго созерцанія. Искусство не было тогда исключительнымъ достояніемъ немногихъ людей, богатыхъ или привилегированныхъ, а принадлежало всемъ безъ разделу, какъ и самый храмъ, равно принадлежавшій всякому, кто съ върою шоль въ него молиться. Самый блистательный образецъ этого безраздъльнаго отношенія толпы къ произведеніямъ искусства представляють катакомбы, эти подземные города гонимыхъ христіанъ, образовавшіеся при могилахъ мучениковъ, украшенные живописью и скульптурою. Когда въ следствіе освобожденія городовь отъ феодальнаго ига образовалось въ нихъ трудолюбивое и бодрое среднее сословіе, подъ сѣнію своего роднаго собора, средоточія торговли, промышленности и всякой другой городской д'вятельности; тогда и церковное искусство выступило наружу изъ своего святилища, и въ безчисленномъ множествъ рельефовъ и статуй окружило станы, башни и порталы городскаго собора, какъ бы для того, чтобы непрестаннымъ д'ыствіемъ своего идеальнаго міра господствовать надъ умами толпы, внося въ мелкіе интересы обиходной жизни освіжающую и просвыщающую силу неземныхъ идей. Тогда же исходя отъ религін, искусство стало распространять свое чарующее вліяніе и на зданія светскія, но въ той мере, поскольку все светское и житейское состояло въ прямой зависимости отъ религіи, и въ томъ объемъ, какой былъ предоставденъ искусству, какъ области нераздъльнаго пользованія всего городскаго

населенія. Въ сосёдстве съ готическимъ соборомъ возникла такая же готическая ратуша, съ такими же востроконечными башнями, украшенная тоже статуями и рельефами, изображавшими тоже священныя событія и назидательныя притчи 1). Тутъ же воздвигался великолешный фонтань, тоже улепленный рельефами, и тоже назидательнаго содержанія 2). Личность поглощалась тогда интересами массы, и когда богатый человекъ замышлялъ художественное произведенье, онъ не могъ бы вполне насладиться имъ, если бы не подёлился его впечатленьями съ своими сосёдями и съ цёлымъ городомъ, какъ тотъ Нюрнбергскій гражданинъ, который, заказавши скульптору Адаму Крафту изваять въ рельефахъ семь остановокъ Христа, шествующаго съ крестомъ на Голгову, украсиль этими рельефами Нюрнбергскія улицы отъ своего дому до кладбища.

Отдающіе безусловное предпочтеніе стилю Возрожденія передъ искусствомъ средневъковымъ исходять отъ односторонняго взгляда освобожденія художественной фантазіи отъ узъ религіи, въ чемъ они видять несомибиный прогрессъ мысли. Но если взглянуть на эту щегольскую эпоху съ точки зрѣнія порабощенія массъ не многимъ честолюбивымъ личностямъ, которыя отняли у народа художественное наслажденіе, замінивь его ослабляющею нравы пышностію; если припомнить, что именю съ этого времени общественный храмъ въ художественномъ отношеній уступиль свое мъсто дворцамъ Эстовъ, Сфорцъ, Медичисовъ и другихъ народныхъ тирановъ; то едва ли кто изъ истино либеральных умовъ будеть сочувствовать тёмъ новъйшимъ гонителямъ религіознаго искусства, которые забываютъ, что искусство именно тогда и отнято было у народныхъ массъ не многими преобладающими надъ ними личностями, когда оно утратило свою религіозную силу. Пока искусство было религіознымъ, оно принадлежало всемъ. Когда оно стало служить вліятельнымъ личностямъ, оно вмісто иконъ раболішно писало портреты своихъ милостивцевъ и ихъ любовницъ, и забавляло ихъ миеологією и другими чувственными соблазнами. Искусство такимъ образомъ переселилось въ пышныя залы, кабинеты и опочивальни мецената, служа обстановкою техъ льстивыхъ одъ, которыя ему напевалъ въ уши его придворный поэть.

Изъ этихъ-то пышныхъ палатъ, разукрашенныхъ произведеньями искусства Возрожденія и посл'єдующихъ стилей, образовались потомъ общественныя галлереи, или потому что богачи нашли пріятнымъ для своего самолюбія сд'єдать публику свид'єтелями ихъ роскоши, или потому, что опу-

<sup>1)</sup> Даже въ Венеціанскомъ дворцѣ Дожей капители колоннъ украшены сюжетами изъ Св. Писанія.

<sup>2)</sup> Напр. въ Перуджін фонтанъ съ рельефами Николо Пизано.

стълые ихъ дворцы современемъ переходили, вмъстъ съ картинами и статуями, въ общественное достояніе. Собираніе памятниковъ съ цълію ученою и образовательною относится уже къ позднъйшему времени, а открытіе всъхъ частныхъ коллекцій для публики принадлежить къ общимъ стремленіямъ современности.

Художественныя коллекціи каждой страны имѣють свой мѣстный характерь. Аристократическая Англія еще ревниво оберегаеть портреты своихь предковь вь недоступныхь замкахь, вь художественныя святилища которыхь могуть входить только знакомые хозяину. Ученая Германія устроиваеть музей въ строгой исторической системѣ, восполняя пробѣлы оригиналовь копіями, какь напримѣрь вь образцовомь по этому музеѣ Берлинскомъ. Въ мѣщанскомъ населеніи Бельгій и до сихъ поръ можно найдти рядомъ съ лавочкою купца или мастерскою промышленника, уютныя двѣ — три комнатки, которыя онъ увѣшаль картинами великой школы Ванъ-Эйковъ и загромоздилъ разными художественными вещицами 1). Въ торговыхъ городахъ на распутьяхъ, гдѣ сталкиваются толпы богатыхъ путешественниковъ, составляются значительныя коллекціи для продажи и издаются къ нимъ великольные указатели съ фотографическими снимками самыхъ вещей 2).

Чтобы не распространиться слишкомъ, я не стану говорить о коллекціяхъ Италіи; потому что эта художественная страна на каждомъ шагу представляеть для изученія и наслажденія свои прекрасные памятники, превративши въ музеи цѣлыя площади, наполнивши картинами залы присутственныхъ мѣстъ, переведши свои древніе монастыри съ фресками въ фабрики и казармы, или оставивши ихъ въ запустѣніи въ видѣ сараевъ, ожидающихъ себѣ болѣе приличнаго назначенья.

И такъ, обращаюсь къ Россіи. Коллекціи въ родѣ Петербургскаго Эрмитажа составляютъ исключеніе, которое оказало и доселѣ оказываетъ самое незначительное вліяніе на воспитаніе эстетическаго вкуса въ такой обширной странѣ, какъ наше отечество. Для громаднаго большинства населенія искусство имѣетъ еще то первобытное значеніе, какое дается ему, какъ спутнику религіи. Однако, какъ въ средніе вѣка изъ святилища храма искусство распространяло свое оживляющее и вдохновляющее дѣйствіе и на вседневную жизнь; такъ и у насъ не однѣ церкви — вмѣстилища иконъ. Съ давнихъ временъ ведется на Руси благочестивый обычай имѣть въ своихъ жилищахъ молельни, бѣдные начатки которыхъ представляетъ уже перед-

<sup>1)</sup> Съ особеннымъ удовольствіемъ припоминаю при этомъ случав одного золотыхъ двяъ мастера въ Гентв, г. Онгену, домашнюю коллекцію котораго мив случилось видвть въ 1864 г.

Такъ напр. антикварій и продавецъ драгоцѣнныхъ вещей въ Франкфуртѣ на Майнѣ, г. Лёвенштейнъ издалъ такой каталогъ съ фотографическими снимками.

ній уголь каждой избы, украшенный «Божіимъ Милосердіемъ», какъ называеть русскій людь свою домашнюю святыню. Само собою разумѣется, что зажиточный человѣкъ, кромѣ молельни, украшаеть каждую комнату въ своемъ домѣ нѣсколькими иконами въ кіотахъ.

Молельня составляеть домашнюю святыню, сокровенную оть глазь людей, не посвященныхъ въ семейную жизнь хозяина. Она помѣщается далѣе оть парадныхъ комнатъ и отъ передняго входа; доступъ въ нее обыкновенно съ задняго крыльца. Иногда она помѣщается позади спальной, рядомъ съ кладовой, гдѣ хозяинъ хранитъ свои деньги и цѣнныя вещи. Если молельня назначается для посѣщенія постороннихъ молельщиковъ, то отдѣляется отъ жилыхъ покоевъ сѣнями, иногда холодными. Тогда передъ молельною бываетъ комната въ родѣ залы. Самая молельня, начиная съ высоты полутора аршина и до самаго потолка уставлена иконами, обыкновенно съ трехъ сторонъ, для того чтобъ къ стѣнѣ, не занятой иконами, во время молитвы можно было стоять задомъ. Передъ иконами во множествѣ теплятся дампады и свѣчи.

У насъ довольно распространено мнѣніе, будто русскіе иконопочитатели не умъють иначе относиться къ иконамъ, какъ только съ молитвеннымъ благоговеніемъ, которое до того застилаеть глаза какимъ-то мистическимъ туманомъ, что они уже не видять внёшнихъ очертаній иконы, и что, слёдовательно, искусство совершенно исчезаеть для нихъ передъ чарующею силою религіознаго обаянія. Кто им'єдъ случай посіщать нікоторыя изъ лучшихъ молеленъ, тотъ не только не будетъ раздълять этого предразсудка, но останется съ полнымъ убъждениемъ, что устроители этихъ благочестивыхъ коллекцій вм'єсть и отличные знатоки нашей иконописной старины, и что они относятся къ ней съ особаго рода художественнымъ тактомъ. Они знаютъ поименно лучшихъ мастеровъ Строгановскаго или Новгородскаго письма, и не щадять денегь на пріобретеніе иконы какого нибудь знаменитаго мастера, и, благоговъя передъ нею, какъ передъ святынею, вмъстъ съ тъмъ умьють объяснить себь и ся художественныя достоинства, такъ что техническія и археологическія замічанія ихъ могуть дать полезный матеріаль для исторіи русскаго церковнаго искусства. Мнѣ случалось бывать во многихъ изъ Московскихъ моделень, и всегда выносиль я изъ нихъ самое отрадное впечатитніе, внушенное тою свъжестью художественнаго воодушевленія, съ которымъ ихъ благочестивые владъльцы относятся къ собраннымъ ими сокровищамъ. Они снимаютъ иконы съ ихъ мъстъ на стънъ, чтобъ лучше разсмотръть всъ подробности исполненія или разобрать на нихъ древнюю надпись; излагають свои мижнія о времени происхожденія и характерж письма, входять въ интересные споры, если случится при этомъ знатокъ

діла; такъ что молельня превращается на ніжоторое время въ самую оригинальную коллекцію памятниковъ искусства, а ея набожный хозяинъ въ опытнаго хранителя этой художественной коллекціи.

Если всякая страна запечатлѣваетъ своимъ національнымъ характеромъ способъ собиранія художественныхъ произведеній и пользованья ими; то для русскаго народа, еще не размежевавшаго границъ между религіею и искусствомъ, не богатаго художественными преданьями, не успѣвшаго въ теченіе многихъ вѣковъ украсить памятниками искусства свои многочисленные города, разбросанные на несмѣтномъ разстояніи для народа, въ которомъ семейная жизнь преобладаетъ надъ общественною, домашняя молельня или кіотъ съ иконами есть самое характеристическое выраженіе его религіозно-эстетическихъ потребностей, развитыхъ всею его прошедшею жизнію.

Само собою разумъется, что модельня не исключаеть въ ея владъльцъ потребности въ коллекціи произведеній западнаго искусства и русскихъ ему подражаній; потому что національности всякаго изъ народовъ христіянскихъ, въ силу общаго христіянскаго сродства, доступны всѣ элементы цивилизацін. Въ накоторыхъ купеческихъ домахъ въ Москва можно найти не только молельню, но и маленькую галлерею съ картинами Брюлова, Иванова и иностранныхъ мастеровъ, по преимуществу новъйшихъ, какъ напримъръ у К. Т. Солдатенкова. А. И. Лобковъ въ одной и той же комнать помъстиль на одной стыть рыдкія иконы письма Строгановскихъ и Царскихъ мастеровъ, а на другой противоположной — итальянскія картины религіознаго содержанія, которыя онъ приписываеть Джіотто и его школь. Ньть сомньнія, что со временемъ эти элементы исторіи искусства, національные и чужеземные, сложатся въ одну стройную систему въ собраніяхъ, которыя дадуть надлежащее мъсто искусству Византійско-Русскому между памятниками искусства христіянскаго вообще, какъ восточнаго, такъ и западнаго. Такія коллекціи въ своемъ зародышь существують уже и теперь, какъ напримёръ въ Петербурге у графа С. Г. Строганова, который при наследственной галлерев, составленной въ прошломъ стольтіи изъ произведеній Итальянской, Испанской, Голландской и Французской живописи XVI— XVIII стольтій, составиль собственную коллекцію изъ русскихъ иконъ почти всъхъ древнихъ школъ пашей иконописи.

Впрочемъ соотвътственно тому, какъ русская паціональность относится въ настоящее время къ общей цивилизація Европейской, икона на Руси не смъшивается еще съ картиною, и молельня существенно отличается отъ галлереи. Когда собраніе рукописей Академика М. П. Погодина перешло въ С.-Петербургскую Публичную Библіотеку, его коллекція иконъ не вошла

въ составъ Эрмитажной галлереи, а, какъ предметь религіознаго чествованія, была пом'єщена въ Муроварной Палаті, въ Москві.

Для составленія полнаго историческаго обозрѣнія русской иконописи необходимы обширныя пріуготовительныя работы, между которыми первое мѣсто занимають обстоятельныя описи иконь вь церквахь и въ молельняхъ. Можно надѣяться, что тѣ изъ гг. Членовъ Общества Древне - Русскаго искусства, которые имѣють у себя иконописныя коллекціи, каковы К. Т. Солдатенковъ, И. В. Стрѣлковъ, А. Е. Сорокинъ, первые озаботятся о составленіи такихъ описей принадлежащихъ имъ иконъ. Мнѣ случалось видѣть у разныхъ владѣльцевъ въ Москвѣ такія произведенья древне-русской иконописи, которыя должны занять самое видное мѣсто въ исторіи этого предмета; напримѣръ у И. Ө. Гучкова икону Св. Маріи Египетской, у И. В. Носова Бракъ въ Капъ Галилейской, въ одной изъ богатѣйшихъ молеленъ въ Москвѣ у С. И. Тихомірова между драгоцѣными произведеньями Строгановскаго письма, замѣчательную по жизненности, характеру и выраженію икону Василія Блаженнаго, въ которой оригинальный національный типъ нашоль себѣ энергическое, иортретное выраженіе.

Въ заключение этого общаго обозрѣнія, чтобъ дать читателямъ нѣкоторое понятіе объ иконописныхъ сокровищахъ, хранимыхъ въ Московскихъ молельняхъ, я поговорю нѣсколько подробнѣе объ одной изъ нихъ, принадлежащей И. Н. Горюнову.

Эта молельня одна изъ самыхъ богатыхъ въ Москвѣ по многочисленности иконъ; предлагающихъ образцы всѣхъ лучшихъ стилей русской иконописи, начиная отъ греческаго и древняго Новгородскаго и Московскаго до позднъйшаго Строгановскаго и Царскаго.

Изъ множества иконъ обращу вниманіе только на следующія 1):

Троица, въ видъ трехъ Ангеловъ, греческаго или стараго московскаго письма. Лица изящны, рисунокъ довольно правиленъ, колоритъ цвътистый, но съ зеленоватыми тънями. Между Ангелами съ одной стороны помъщенъ Авраамъ — старческій типъ, съ другой — Сарра, красивая женщина, такъ что всъ фигуры вмъстъ составляють одну изящную группу, какъ на Авонскомъ рисункъ въ коллекціи г. Севастьянова.

Корсунская Богородица, почти въ натуральную величину. Колоритъ жолтый съ коричневыми тенями. Въ лице есть выражение.

Еще выразительние и въ прекрасныхъ, женственныхъ формахъ лицо Богородицы Владимірской, Строгановскаго письма, но тоже съ жолтымъ



<sup>1)</sup> Древность и характеръ письма этихъ иконъ означаю по указанію владѣльца, не принимая на себя отвътственности въ точности обозначенія.

колоритомъ и коричневыми тенями. Въ этомъ типе Богородицы очевидно стремление художника къ идеальной красоте и къ благородству въ выражени, умиленному и задумчивому.

Христосъ-Младенецъ на объихъ этихъ иконахъ значительно хуже типа Богородицы.

Христосъ по грудь, *Ярое Око*, икона, приписываемая Андрею Рублеву. Строгій типъ; условность византійскаго стиля соблюдена въ симметрическомъ расположеніи волосъ и другихъ подробностей. Колоритъ темноватый, но жизненный.

*Минеи*, миніатюрнаго Строгановскаго письма, всѣ 12 мѣсяцевъ, писаны на обѣихъ сторонахъ дощечекъ.

Складни, миніатюрнаго Строгановскаго письма, изображающія *Церкові*, въ слідующемъ порядкі. На середней доскі наверху въ кругахъ чины Ангельскіе, писаны однимъ цвітомъ въ тінь, въ барельефномъ стилі, каждый кругъ своимъ колеромъ. Направо отъ зрителя тянется внизъ отлинованная полоса съ отпадшимъ ликомъ ангеловъ. Эта полоса соединяется внизу съ изображеніемъ ада, надъ которымъ писано Сошествіе во адъ Інсуса Христа извлекающаго оттуда души праотцевъ. Это изображеніе занимаетъ средину доски. По сторонамъ, равно какъ и на боковыхъ доскахъ, въ нісколько рядовъ, разные святые.

Складни, Строгановскаго миніатюрнаго письма, въ которыхъ на одной доскѣ писано Рождество Іисуса Христа и Поклоненіе волхвовъ. Миніатюра раздѣлена на нѣсколько эпизодовъ. Вверху, направо отъ зрителя, спящимъ волхвамъ является ангелъ; налѣво, трое волхвовъ ѣдутъ на коняхъ. Ниже, посреди, Богородица сидитъ при ясляхъ, въ которыхъ лежитъ младенецъ Христосъ. Передъ нимъ преклоняются волхвы, съ коронами на головахъ. Надъ ними позади два ангела, присутствіе которыхъ въ этой сценѣ встрѣчается на древнѣйшихъ изображеніяхъ, напримѣръ на мозаикахъ V-го вѣка въ Либеріевой базиликѣ. Іосифа при поклоненіи волхвовъ нѣтъ. Онъ, налѣво, въ той же линіи рисунковъ, изображенъ спящимъ: ему является во снѣ ангелъ, какъ па рельефахъ знаменитой кафедры Пизанскаго баптистерія. Въ нижнемъ ряду, налѣво, трое волхвовъ предстоятъ передъ Иродомъ, сидящимъ на престолѣ.

Господь почи вз день седьмый Строгановскаго миніатюрнаго письма. Страшный судз, того же письма, переводъ, во всемъ согласный съ описаніями этого сюжета въ нашихъ подлинникахъ.

Страсти Господни, того же письма, на доскѣ, раздѣленной въ нѣсколько рядовъ на четвероугольники, икона, во многомъ сходная съ знаменитымъ олтарнымъ образомъ Дуччіо-Буонъ-инсенья въ Сіенскомъ соборѣ

(начала XIV в.). Между эпизодами замѣчательны: обнаженнаго Христа, привязаннаго къ столбу, бичують. Христа ведуть на распятіе. Онъ въ красномъ хитонѣ, окруженъ толпою: передъ нимъ идутъ трое, съ крестами: двое обнажены: это разбойники; третій, въ бѣломъ хитонѣ: это Симонъ Киринейскій, съ крестомъ Спасителя. При распятіи, налѣво, группа плачущихъ женъ, направо — воины. Въ снятіи со креста, тѣло Спасителя спускають внизъ, между тѣмъ какъ одна его нога еще пригвождена.

*Мтроносицы при гробъ Господнемъ*, прекрасная композиція, напоминающая тотъ же сюжеть въ сказанномъ образѣ Дуччіо Сіенскаго.

*Іоаниз Богослов*г, по грудь, не большая икона, Новгородскаго письма. Отличный старческій типъ. Писано широкою кистью.

Св. Софія Премудрость, Царскаго письма, миніатюра, писанная будто на золоть свытлотынью. Переводъ отличается отъ общераспространеннаго присовокупленіемъ нъсколькихъ лицъ по сторонамъ Богородицы и Предтечи.

Изъ иконъ въ жилыхъ комнатахъ заслуживаютъ быть упомянутыми:

Антель Хранитель, съ большимъ крестомъ въ рукахъ, съ такимъ, какой пишется на распятии. Икона писана широкою, но грубою кистью.

Чистая Душа, изв'єстное символическое представленіе, довольно распространенное въ миніатюрахъ лицевыхъ сборниковъ, зам'єчательное потому, что досел'є употребляется въ вид'є иконы.

Недреманное Око, икона, нѣсколько отличающаяся отъ прекраснаго рисунка, привезеннаго г. Севастьяновымъ съ Авона. На одрѣ лежить отрокъ Іисусъ Христосъ; налѣво отъ зрителя, къ нему приближается, съ выраженіемъ материнской любви, Богородица; направо, ангелъ, показываетъ ему, держа въ рукѣ, орудія страстей, то есть, крестъ, копіе и трость съ губкою. Надъ божсственнымъ отрокомъ паритъ еще ангелъ, осѣняя его рипидою. Идея изображенія состоитъ въ томъ, что Недремлющее Око Спасителя прозрѣваетъ въ будущемъ страсти Искупленія. Впрочемъ, какъ кажется, орудія страстей есть позднѣйшее добавленіе къ этому сюжету.

# ДЛЯ ХАРАКТЕРИСТИКИ ДРЕВНЕ-РУССКАГО ИКОНО-ПИСЦА.

Древняго русскаго иконописца обыкновенно представляють человекомъ благочестивымъ, воздержнымъ, трезвымъ и во всёхъ отношеніяхъ
добропорядочнымъ. Можетъ быть, вообще это было и такъ; но чёмъ больше
будутъ разработаны источники для изученія быта нашихъ древнихъ мастеровъ, тёмъ больше откроется исключеній изъ этого правила. Если Стоглавъ
предписываетъ иконописцамъ воздержаніе и добропорядочность, то это еще
не значитъ, что они имѣли эти качества и въ дѣйствительности, и тѣмъ больше
потому, что тотъ же Стоглавъ запрещаетъ иконописцамъ пьянымъ и развратнымъ продолжать свое ремесло: слѣдовательно бывали и такіе. Любопытный примѣръ иконописца не трезваго и не совсѣмъ благочестиваго, взъ
Новгородской школы живописи XVI в., предлагаетъ намъ Житіе Варлаама
Хутынскаго, въ Чудю о казначею монастырскомъ, старцю Тарасіи иконописцю.

«Бяше въ обители Всемилостиваго Спаса и Чудотворца Варлаама старецъ нѣкій, Тарасій именемъ, промысла импа писати святыя иконы. Имяше же браду добру и сановить бяше. Братія же видяще его сановита суща и славима отъ человѣкъ, почтиша его соборнѣ, и въ совѣть къ себѣ причтоша его, и видѣвше его разумна и въ рѣчехъ пространна, даша ему казначейство монастырское. Въ то же время въ великомъ Новѣградѣ не бысть архіепископа, а въ обители Всемилостиваго Спаса и Чудотворца Варлаама не бысть игумена. Вмѣсто же игумена даде князь великій Василій въ монастырь той строителя, именемъ Досифея Тутолмина. И въ то время бяху во обители той братія отъ болярска рода люди честные, иная же братія соборная изъ давнихъ лѣтъ бяху и обогатѣли отъ лихоимнаго собранія, и бяху ядуще и піюще безъ воздержанія; питіе бо у себе подъ келіями

имуще въ погребехъ, и трапезы особныя кійждо во своихъ келіяхъ имуще. Тъмъ же образомъ и преждеръченный оный старецъ Тарасій имъяще у себъ въ келіи особную трапезу и погребъ подъ келією своею со всякимъ питіемъ. Нача же ясти и пити безвременно и упиватися безъ воздержанія. Къ тому же бысть жестокъ нравомъ человекъ и немилостивъ ко всемъ. Нищимъ и убогимъ и сиротамъ не даяще милостыни. И сбысться на немъ пророческое слово, яко же въ Псаломстей книзе Давидъ написа рекъ: Человъкъ въ чести сый не разумь, приложися скотом несмысленным и уподобися им. Бяше же узаконоположено въ въчныхъ книгахъ, въ законъ и въ обычаъ монастырскомъ, по заповъди преподобнаго отца нашего Варлаама, мъсяца Ноября въ 6-й день, на преставление преподобнаго и богоноснаго отца Варлаама, давати милостыню нищимъ, по четверти денежной Новгородской, всякому нищему, колико ихъ Господь Богъ прилучить. И тако творять на всякое льто. Той же старецъ, уповая на власть и санъ, и лицемьря творяся скопити казну во обители Всемилостиваго Спаса, егда приспъ праздникъ преставленія отца нашего Варлаама Чудотворца, місяца ноября въ 6-й день. и не даде милостыни нищимъ по четверти денежной, по обычаю монастырскому, всякому нищему, колико ихъ прилучилося быти во обители Всемилостиваго Спаса и Чудотворца Варлаама. Самъ же старецъ Тарасій упився піянъ, не иде къ Божественной литургіи на праздникъ преставленія преподобнаго Варлаама Чудотворца. И явися ему святый Варлаамъ сёдящу за столомъ у себе въ келіи, хотящу ясти на особной трапезъ. И имъя преподобный жезль свой въ руку своею, и, возръвь нань гнъвнымь окомъ, рече ему: «Піянице, несытый гортаню, лишенне, не можеше ли потерпъти и на праздникъ преставленія моего быти трезвъ? Аще же и службу монастырскую презриль еси и не порадёль о спасеніи души твоей, и діаволомь наученъ еси, одержимъ скупостію, не подаде милостыни нищимъ по четверти денежной Новгородской, по законоуложенію монастырскому въ віки вічные. Ты ли мниши скопити казну обители нашея, юже Господь Богь соблюдаеть и исполняеть всякаго блага? Азъ, отходя отъ житія сего ко Господу Богу, заповедахъ всей братіи творити милостыню нищимъ и любовь имети между собою: то благодатію Христовою и по преставленіи моемъ ко Господу, обитель наша не оскудбеть. Ты же, старче, преслушаль еси заповъдь мою, не даль нищимъ на праздникъ преставленія моего». И вземъ его святый рукама и верже на землю, и бивъ его святый жезломъ своимъ, и абіе не видимъ бысть. Видъвше же старцы и гости дивляхуся зъло, яко кинула старца невидимая сила съ мъста его, и нача бити его; и трепеташе все тъло его на много часъ. Овій же отъ нихъ мняху, яко падущая немощь придучися ему. И лежаще надолго время аки мертвъ. По семъ воздвигнуща его прилучившіеся ту. И яко прівде въ чувство, нача пов'єдати всей братіи, како явися ему преподобный Вардаамъ с'єдящу за столомъ у себ'є въ келіи, и како съ великимъ прещеніемъ сваряшеся нань: по что, рече, по монастырскому закону не даде милостыни нищимъ по четверти денежной Новгородской на праздникъ преставленія моего? И зав'єща пов'єдати сіе запрещеніе и наказаніе въ слухъ всей братіи».

### СИМВОЛИКА ХРИСТІАНСКАГО ИСКУССТВА ВЪ РУС-СКИХЪ РУКОПИСНЫХЪ СБОРНИКАХЪ.

Чтобы познакомиться съ символическимъ взглядомъ русскаго народа на внёшнія формы христіянскаго искусства, надобно привести въ извёстность и собрать изъ рукописныхъ сборниковъ множество статей и отрывковъ, въ которыхъ символически толкуются событія и лица Ветхаго и Новаго Завёта, нёкоторыя подробности текста Св. Писанія, особенно загадочныя разныя притчи, церковная утварь во всёхъ ея подробностяхъ и т. п. Иныя изъ этихъ объясненій восходять своимъ происхожденьемъ къ древнёйшимъ толкованіямъ Св. Писанія, переведеннымъ съ греческаго, и извёстнымъ на Руси въ рукописяхъ уже XI в.; иныя составлены или дополнены и измёнены русскими грамотниками. Такія статьи символическаго содержанія встрёчаются въ русскихъ рукописяхъ даже до XVIII столётія включительно, и особенно распространены въ сборникахъ позднёйшихъ, свидётельствуя такимъ образомъ почти о современныхъ намъ символическихъ представленьяхъ Русскаго народа.

Для обращика приведу по одному рукописному сборнику прошлаго стол'єтія н'єсколько выдержекъ изъ такъ называемой Бес'єды трехъ Святителей: Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго, изъ статьи, особенно любимой русскимъ народомъ по ея разговорной форм'є въ вид'є загадокъ съ разгадками.

«Вопросъ о кадиль: что есть кадило именуется? Отвѣтъ: то есть утроба Богородицына. — Что есть угліе въ кадиль? То есть Христосъ Богъ нашъ. — Что есть верхъ у кадила именуется? То есть седьмое небо. — Что есть крестъ у кадила именуется? То есть распятіе Господне прообразуется. — Что есть цѣпи именуются? То есть Отецъ и Сынъ и Святый Духъ. — Что есть къ чему цѣпи утвержены вверху? То есть твердость 1) небесная. —

<sup>1)</sup> Варіанть: твердь.

Что есть кольцо большее, за что попъ держитъ? То есть престолъ Господень огнезрачный <sup>1</sup>).—Что есть на верхней кровлѣ дирки? То есть херувимы и серафимы окрестъ престола Господня <sup>2</sup>). — Что есть донце у кадила именуется? То есть вочеловѣченье Сына Божія. — Что есть кадило все именуется? То есть неопалимая купина во огни. — Что есть кадило передъ Богомъ именуется? То есть вельми свято есть вочеловѣченіе Сына Божія, Отецъ и Сынъ и Святый Духъ».

«Что есть поле великое, а на немъ же стояше юноша младъ, вельми прекрасенъ, яки уподобился солнечному зраку огнемъ несгараемымъ, а на рукахъ младенца держаще? — Поле есть великое міра сего житіе всей вселенной, а младъ юноша стояще и на рукахъ младенца держаще, то есть Моисей видъ Пречистую Богородицу со Господомъ стоящу въ неопалимой купинъ».

«Что есть гора высока, а на той горѣ стоить младъ юноша въ бѣлыхъ ризахъ, а лице его аки снѣгъ? — То есть гора высока, на ней же преобразился Господь нашъ Іисусъ Христосъ предъ учениками своими».

«Что есть градъ высокъ, а въ тотъ градъ некто не вхождаще, а въ него летають токмо едины орлы; въ томъ же граде есть царь нищь и убогь, и у того царя быль воевода, и тоть воевода измениль, и собраль многое воинство и хотълъ градъ разорити, а царя полонити, и царь послалъ свои посланники и велълъ его поимате, и поимавъ во внутреннюю темницу посалити. Ла у того же царя двѣ жены: едина лицемъ румяна, а другая черна; да у того же царя мужъ, а лице его въ велельноть, аки солице сіяюще. Въ томъ же градъ отъ столна исходяща жена, а лице ея, аки солице сіяюще, а ризы на ней преукрашенны, и позлащены и преиспещрены? — Градъ высокъ, то есть Горній Іерусалимъ, въ немъ же есть царь, то есть Госполь нашъ Інсусъ Христосъ; у него былъ воевода Сотонаилъ, и отпалъ отъ круга небеснаго, и сталъ противъ Бога противникъ, и Господь Богъ посладъ своихъ посладьниковъ и велъдъ его поимати и во внутреннюю темницу заточити. А жена есть румяная, то есть правая въра Христова, крещеніе, Монссовь законь, а черная жена, то есть ветхая вера. А мужъ въ велельноть, то есть Монсей законодавець; а жена, исходяща отъ столна, а ризы на ней преукрашенны и познащенны и преиспещренны, то есть Пречистая Богородица».

<sup>2)</sup> Даме съ той же статък: а что вънецъ исподней у кадила, то есть церковь земная, а что у кадила дирки тъ, во что утверждены цъпи исподнія концы — то есть вочеловъченіе Божіе.



<sup>1)</sup> Воріаннь є сматьи: «чинь, како подобаєть кадило чтишнь: а кольцо большее, за что попъ держить, то есть Іордань, а малое кольцо, то есть престоль огнезрачный Госпо-

«Что есть въ преисподнихъ земляхъ животно, и что есть градъ въ преисподнихъ, а во вратахъ градныхъ лежитъ камень, а на камени стоитъ звърь прикованъ, а въ зубахъ держитъ человъка, а по зубомъ его течетъ млеко, а подъ каменемъ лежитъ змій, а подъ зміемъ лежитъ свитокъ? — Въ преисподнихъ животно, то есть рыба, а градъ, то есть адъ, сотворенъ быстъ сотоны (ради) и его угодниковъ; а во вратахъ лежитъ камень, а на камени звърь прикованъ, то есть сотона, прикованъ и связанъ узами желъзными, неръшимыми; а въ зубахъ держитъ человъка, то есть Адамъ, мучимъ сотоною; а по зубомъ его изыде млеко, то есть кровь Господня. И взыде вопль Адамовъ ко Господу изъ ада, и Господь много помышля, како избавити Адама отъ ада, и таяся Господь небесныхъ Силъ, и сниде на землю яко человъкъ, и изліяше праведную свою кровь на главу Адамову, и изведе изъ ада вся съ нимъ пророки. А подъ каменемъ змій, то была въ раю змія и прельстила Евву. А подъ зміею свитокъ, то есть Адамово рукописаніе како даль сотонъ на весь родъ кръпость» 1).

«Что есть горы высокія еленемъ? — Горы высокія еленемъ: калугеры  $^{2}$ ) прибѣгающе въ Святую Гору и совершаютъ страхъ Божій, спасаются»  $^{3}$ ).

«Что есть камень прибъжище зайцемъ? — Камень есть Христова церковь, а зайцы православные христіяне, иже прибъгають въ церковь Божію отъ врагъ ненавидящихъ».

«Что есть скимни рыкающе восхитити и взыскати отъ Бога пищу себѣ?— Скимни суть пророки радующеся, егда хотяше Христосъ извести изъ ада и дати имъ пищу райскую въ подобно время».

«Что есть возсія солнце, и собрашася? — Солнце есть Христосъ воскресе изъ мертвыхъ, и собрашася Апостоли радующеся о воскресеніи его, и ста Іисусъ посреди и рече: миръ вамъ».

«Что есть: изыде человѣкъ на дѣло свое и на дѣланіе свое до вечера?— Человѣкъ есть Христосъ, сниде на землю и крещеніе пріятъ».

«Что есть сіе море великое и пространное; тамо гади, ихъ же не бу-

<sup>1)</sup> Объ этомъ рукописании такъ повиствуется въ апокрифахъ по русскимъ редакціямъ: «Адамъ же сталъ орати землю да хлёбъ пахать. И роди Адаму Евва сына Сиеа вмъсто Авеля. И пріиде ко Адаму сотона и рече: Адаме, что дёлаешь? Адамъ же рече: землю орю, хлёбъ пату; хощу сытъ быти. Сотона же рече: Да чей еси ты? Адамъ же рече: Божій есмь. Сотона рече: Коли ты Божій, поди же ты на небеса: небеса Божіи, а земля моя. Адамъ же рече: Коли земля твоя, и азъ твой. Сотона же рече: Дай же мит на себя рукописаніе и на весь родъ свой по себъ. Адамъ же написа по себъ рукописаніе и на весь родъ свой, кръпость по себъ. И потомъ рукописаніе нача имати на праведныя и грёшныя до втораго пришествія Христова».

<sup>2)</sup> Добрые старцы, монахи.

<sup>3)</sup> Это и следующія за темъ — символическія толкованія Псалтыри.

деть числа, животная малая съ великими? — Море есть весь міръ, а гади есть поганые языцы, а животная малая съ великими, то правовърни и маловърни».

Изъ другой статьи того же сборника, составленной тоже въ вопросахъ и отвътахъ, подъ заглавіемъ: Выписано и истолковано дъянія прежнихъ временъ святыхъ Отецъ.

«Что есть еже рече: видёхъ змія, лежаща при пути, хитающа коня за пяту, и сёде конь на заднюю ногу и ждый избавленія оть Бога?— Конь есть вёра христіянская, а путь міръ сей, а змій Антихристь, а пята посл'єдній день вёка сего, вонь же пріндеть Антихристь царствовати, и разорить вёры христіянскія, доньдеже пріндеть Господь и избавить люди своя оть работы вражія».

«Что есть рече писаніе: видѣхъ жену сѣдящу на мори, а змія лежаща при ногу ея, и егда хотяше жена рождати отроча, а змія пожираше ея?— Море весь міръ, а жена есть церковь посреди міра, а змій діяволъ, возбраняеть имъ и прельщаеть всѣми козньми своими, и врѣваеть въ пути погибельные, въ пьянство и въ блудъ и во вся нужа мірская».

# СОВРЕМЕННЫЙ ВОПРОСЪ О ЗНАЧЕНІИ ХРИСТІЯН-СКАГО МУЗЕЯ ВЪ НАРОДНОМЪ ПРОСВЪЩЕНІИ.

Издатель Евангелическаго Календаря, г. Пиперъ, профессоръ Богословія въ Берлинскомъ университеть, основаль при этомъ заведеніи Христіянскій Музей, назначенный для практическаго, нагляднаго знакомства слушателей съ главньйшими фактами въ исторіи христіянскаго искусства и древностей, оть первыхъ выковъ христіянства до позднышихъ временъ. Этотъ Музей долженъ быль вмыстить въ себь все важное и существеннонеобходимое по этому предмету: и фрески Катакомоъ, и рельефы Саркофаговъ, и надгробныя надписи первыхъ выковъ христіанства, и мозаики Византійскія, и диптихи, и т. п.; а такъ какъ самые оригиналы разсыяны по разнымъ мыстамъ Европы, то надобно было ограничиться копіями, то есть, слыками, снимками и гравюрами, размыстивъ ихъ въ историческомъ и систематическомъ порядкы для удобства при преподаваніи Богословія, и именно того отдыла этой науки, который профессоръ Пиперъ называеть Богословіемъ Монументальнымъ.

Но такъ какъ более или менее элементарное изучение основъ христіянской религіи, историческихъ и догматическихъ, составляетъ необходимую принадлежность вообще всёхъ учебныхъ заведеній, и такъ какъ для элементарнаго знакомства съ истинами религіи, можетъ быть, еще полезнёе, нежеля для университетскаго преподаванія, наглядное изученіе по памятникамъ христіянскаго искусства, согласно съ тою мыслію Отцевъ Церкви, что изображенія должны замёнять грамоту для безграмотныхъ: то профессоръ Пиперъ давно уже имёлъ мысль о распространеніи христіянскихъ музеевъ для народнаго обученія въ школахъ, о чемъ онъ говорить подробно въ Евангелическомъ Календарё на 1857 г., предлагая планъ и указывая на средства къ заведенію при школахъ такихъ музеевъ.

Въ прошедшемъ году почтенному профессору и богослову удалось дать своей любимой мысли болъе широкое развитие, на педагогическомъ съъздъ

филологовъ, въ Гейдельбергѣ, въ засѣданіяхъ 29 и 30 Сентября, на которыхъ г. Пиперъ прочелъ свое предложеніе о введеніи монументальнаю, и въ особенности христіянскаю монументальнаю обученія въ гимназическое преподаваніе 1). Имѣя въ виду классическія основы нѣмецкихъ гимназій, Пиперъ къ христіянскому музею при гимназіяхъ присовокупляетъ выборъ снимковъ съ важнѣйшихъ памятниковъ искусства античнаго: что оказывалось необходимымъ уже и потому, что искусство древне-христіянское, и Римское и Византійское, первоначально усвоило себѣ мпогія формы античныя.

Главнъйшіе тезисы, предложенные профессоромъ Пиперомъ въ собраніи филологовь, были слъдующіе:

- 1. Введеніе этого предмета въ гимназическій курсъ требуется въ видъ приготовленія къ университетскому изученію Исторіи искусства, и по пре-имуществу, классической и христіянской Археологіи.
- 2. Оно необходимо и для цёли самаго обученія въ гимназіяхъ: вопервыхъ, въ отношеніи формальномъ, чтобы въ соотвётствіе образованію ума—развивать воображеніе и воспитывать вкусъ.
- 3. Потомъ, въ отношеніи содержанія, посредствомъ образиовъ классическаго и христіянскаго искусства дъйствовать на образованіе характера, въ нравственномъ и религіозномъ смыслъ.
- 4. Втретьихъ, чтобы согласовать дѣятельность школы съ потребностями общаго образованія.
- 5. Въ той мѣрѣ, въ какой требуется это монументальное обучение въ школахъ, оно не встрѣтить себѣ препятствия со стороны способностей учащихся; потому что произведенья искусства имѣють именно то качество, что способны служить средствомъ къ развитію на каждой ступени обученія.
- 6. Изученіе искусства въ гимназіяхъ не потребуеть себѣ особыхъ часовъ для преподаванія, но будетъ прилагаться къ родственнымъ предметамъ обученія. Оно должно не отягощать школу новымъ матеріаломъ, а восполнять и облегчать методъ преподаванія.
- 7. Надлежащее мъсто для этого, вопервыхъ, чтеніе писателей, преимущественно древнихъ поэтовъ (Гомера, Виргилія, Трагиковъ): здъсь монументальное обученіе служитъ столько же для уразумънія писателей, по взаимному отношенію литературы и искусства, сколько и для изученія древностей вообще, для которыхъ въ одинаковой мъръ важны оба эти источника.
  - 8. Вовторыхъ, при изученіи Исторіи.
  - 9. Втретьихъ, Религіи, и прежде всего въ ея историческихъ отдѣлахъ,

<sup>1)</sup> Ueber die einführung der monumentalen, insbesondere der chritlich - monumentalen studien in den gymnasial-unterricht. Leipzig. 1865.

какъ въ Библейской, такъ и Церковной исторіи. Памятники христіянскаго искусства способствують также и при объясненіи догматическаго отділа.

Предложеніе Пипера обсуживали на съёздё Гасслеръ изъ Ульма, профессоръ Штаркъ изъ Гейдельберга, Штой изъ Іены, Директоръ Пидерить изъ Ганау, Директоръ Моммсенъ изъ Франкфурта-на-Майнё, профессоръ Фонъ-Лангсдорфъ изъ Гейдельберга и дру., и согласно пришли къ убёжденія въ пользё введенія монументальнаго обученія въ гимназіяхъ, и признали его желательнымъ; для окончательнаго же рёшенія вопроса возложили на Пипера, чтобъ онъ въ слёдующемъ году на съёздё филологовъ сообщиль о результатахъ, какіе усмотрять преподаватели на практикё, при введеніи въ гимназіяхъ сказаннаго монументальнаго обученія.

Эта педагогическая мёра, принятая на съёздё нёмецкихъ филологовъ, заслуживаетъ вниманія во многихъ отношеніяхъ.

Вопервыхъ, она свидътельствуетъ, что наша современность, не смотря на ея практическія тенденціи и на господство наукъ матеріальныхъ, не только не чуждается искусства, но даетъ ему по возможности самое широкое вліяніе, распространяя его даже въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, въ видахъ нравственнаго и религіознаго образованія.

Вовторыхъ, даже въ самой Германіи, гдѣ такъ глубоко пустило свои корни классическое образованіе, и при томъ въ школахъ Евангелическаго исповѣданія, искусство христіянское для общаго образованія признается стольже элементарнымъ и необходимымъ предметомъ, какъ и искусство античное, польза котораго, по его прямому отношенію къ классическому обученію, для нѣмецкихъ педагоговъ давно уже не подлежала сомнѣнію.

Втретьихъ, предложение ввести въ среднія учебныя заведенія монументальное обученіе принадлежить человѣку, особенно заинтересованному этимъ предметомъ съ точки зрѣнія религіозной, г. Пиперу, профессору Богословія и учредителю при Берлинскомъ Университетѣ Христіянскаго Музея. Какъ Лютеранинъ и Нѣмецъ, онъ дѣлаетъ необходимую для нѣмецкихъ школъ уступку въ пользу античныхъ преданій, но главная его мысль состоитъ въ распространеніи въ гимназіяхъ преимущественно христіянскаго искусства, какъ гласить уже и самое заглавіе предложеннаго имъ на съѣздѣ чтенія, выше приведенное.

Во Франціи давно уже введено въ среднія учебныя заведенія преподаваніе христіанской Археологіи по памятникамъ искусства. На заглавной страницѣ знаменитаго учебника Комона (Abécédaire ou rudiment d'Archéologie, изд. 3-е, 1854 г.) читается, что эта книга «одобрена институтомъ для обученія этой наукѣ въ коллегіяхъ, семинаріяхъ и въ школахъ мужскихъ и женскихъ». То же самое обученіе, по предложенію профессора Пипера, вводится и въ німецкихъ гимназіяхъ, съ присовокупленіемъ обозрівнія античнаго искусства, столько же необходимаго для изученія классическихъ писателей, какъ и для яснаго уразуменія элементовъ искусства древне-христіянскаго.

Сообщая о новой педагогической мере въ Германіи и указывая на введенный уже обычай во Франців, я вовсе не им'єю нам'єренія касаться вопроса о русскахъ гимназіяхъ, которымъ и безъ новыхъ проэктовъ предстоить еще многое выработать и порёшить для обезпеченія своего благоденствія. Но я обращаю вниманіе читателей на мысль профессора Пипера и на его христіянскій Музей при Берлинскомъ Университеть съ тымъ, чтобъ публика вполнъ оцънила важность и современность подобныхъ систематическихъ собраній памятниковъ христіянскаго искусства въ копіяхъ. Счастливые начатки такихъ собраній въ Россіи представляють намъ два Хростіянскихъ Музея, одинь въ Петербургь, при Академіи Художествь, другой въ Москве при Публичномъ Музев, при которомъ состоитъ и Общество Древне-Русскаго искусства. Первое собраніе имбеть болбе практическое назначеніе, для обученія художниковь; второе имбеть назначеніе болбе теоретическое; образовательное, предлагая публикъ наглядное знакомство съ развитіемъ христіанскихъ идей, выражаемымъ въ последовательной исторіи памятниковъ искусства.

Если уже и на Западѣ, столь богатомъ художественными оригиналами, пришли къ убѣжденью въ необходимости систематическимъ собраній въ копіяхъ съ важнѣйшихъ памятниковъ, разсѣянныхъ повсюду, то тѣмъ необходимѣе такія собранія въ Россіи, христіянскіе памятники которой не восходять далѣе XI в., и притомъ уже въ позднѣйшемъ византійскомъ стилѣ. Все, что сохранилось въ нашихъ церквахъ, разницахъ, молельняхъ, не что иное какъ случайные отрывки и позднѣйшіе отголоски ранняго христіянскаго преданія, къ которому однако, по общему убѣжденію, тяготѣетъ вся наша православная старина. Чтобы элементы этого преданія, разсѣянные въ памятникахъ искусства и въ Византіи, и Римѣ, и Равеннѣ, и на Афонской Горѣ, и въ другихъ мѣстахъ на Востокѣ и Западѣ, собрать въ одно систематическое цѣлое, нѣтъ и не можетъ быть иного средства, какъ по возможности удовлетворительныя копіи, которыя въ наше время производятся отлично, благодаря фотографіи и другимъ изобрѣтеніямъ.

Итакъ, не только для обще-христіянскаго образованія, но и для уразумѣнія своихъ собственныхъ православныхъ преданій, систематическій Музей въ копіяхъ есть учрежденіе, для Русскихъ равно необходимое, въ которомъ должны нераздѣльно сливаться ихъ интересы національные съ основами Европейской цивилизаціи. Что такое собраніе не можеть быть замівнено никакою ризницею или Оружейною Палатою, я покажу на двухъ трехъ приміврахъ.

Извъстно, что таинство крещенія черезъ погруженіе принадлежить къ обрядамъ первопачальнымъ, и что поливаніе, принятое католиками, есть уже позднъйшее отклоненіе. Ни одна изъ русскихъ церквей или ризницъ не ръшитъ этого вопроса; потому что для этого нужно имъть передъ глазами снимки съ древнъйшихъ изображеній Крещенія Іисуса Христа, начиная со временъ почти царя Константина и до XII въка включительно, изображеній, какъ восточныхъ, такъ и западныхъ, разсѣянныхъ по всей Евронъ въ мозаикахъ, рельефахъ, миніатюрахъ и другихъ драгоцѣнныхъ памятникахъ общее обозрѣніе которыхъ возможно только въ копіяхъ.

Чтобы уб'єдиться, что наша иконопись, за немногими исключеньями не восходящая дал'єє XVI или XV в., сохранила въ себ'є древнія преданія, надобно почерпать эти преданія въ памятникахъ, оставшихся отъ времени до X в., конечно не въ Россіи, которая только въ томъ стол'єтіи приняла крещеную в'єру.

Въ преніяхъ съ старов рами особенная важность приписывается форм в креста и перстосложенію. Чтобъ р'єшить эти вопросы наглядно, по памятникамъ христіянскаго искусства, которые восходять къ IV в. и ран'єе, надобно обратиться за справками въ Римъ и другія древнія м'єстности.

Всѣ эти неудобства, по возможности, устраняются учрежденіемъ систематическаго музея христіянскаго искусства въ копіяхъ. Зародышъ такого собранія, какъ сказано, уже существуеть при Московскомъ Публичномъ Музеѣ, и постоянно разростается, благодаря весобщему интересу, возбуждаемому въ публикѣ такимъ важнымъ и понятію всѣмъ доступнымъ предметомъ. Что же касается до будущности этого собранія, то она обезпечена заботами учрежденнаго при Музеѣ Общества Древне-русскаго искусства, а еще болѣе важностью самого предмета для народа, въ которомъ христіянское просвѣщеніе составляєть основу цивилизаціи и національнаго сознанія.

#### НОВЫЯ ИКОНЫ АКАДЕМИКА И ПРОФЕССОРА Е. С. СОРОКИНА.

Церковь Софін Премудрости Божіей, что на Софійкѣ, получила въ послѣднее время интересъ для любителей церковнаго искусства по живописнымъ работамъ, которыми Академикъ и Профессоръ Е. С. Сорокинъ украсилъ оба придѣла этой церкви. Нѣкоторыя изъ иконъ писаны имъ самимъ, но большая часть—его учениками вѣроятно, по рисункамъ своего наставника.

По общему впечативнію на глаза, не привыкшіе различать художественные стили, иконостасы обоихъ приделовь имеють видь, подходящій къ условіямъ нашей національной иконописи. Всё иконы, и одноличныя и многоличныя, какъ группы, такъ и целыя событія, или доянія, писаны на золотомъ поль, на которомъ ярко и пестро выделяются фигуры, будто обложенныя золотыми окладами, или вставленныя въ древнюю златовидную мозанку. Если же, понимая различія въ стиляхъ, вглядёться пристальнёе въ каждую изъ отдельныхъ иконъ, то немедленно приходишь къ убежденію, что, за немногими исключеньями, только этими золотыми полями художникъ сдълаль уступку въ пользу національнаго вкуса, во всемъ же остальномъ, то есть, въ самыхъ изображеніяхъ, составляющихъ существо дела, онъ остался върнымъ последователемъ вкуса современной живописи, исторической и жанровой. И ни коимъ образомъ нельзя допустить мысль, чтобъ это провзопило отъ неумћијя постановить себя на національную основу вконописныхъ преданій; потому что неумініе могло бы только тогда оказаться, когда бы яспо было обнаружено желаніе стать на эту иконописную основу. Напротивъ того, мелкія иконы втораго яруса, съ изображеньями праздниковъ, представляютъ решительныя противоречія не только иконописнымъ образцамъ, но даже самому духу и смыслу нашего церковнаго искусства; такъ напримеръ, въ иконостасе праваго придела, рождество Іисуса Христа изображено въ какой-то Фламандской обстановкъ семейной сцены, происхо-

дящей въ горницъ, виъсто вертепа; въ сошествіи Св. Духа, этотъ торжественный соборъ Апостоловъ, обыкновенно возсёдающихъ полукружіемъ, нарушенъ совершенно неумъстнымъ драматизмомъ фигуръ, для чего-то вставшихъ съ своихъ мѣстъ; сцена соществія Іисуса Христа во алъ тоже совершается въ какой-то зале или въ портике, вместо преисподней, изъ которой по обычаю, извлекаются праотцы. Впрочемъ, эти и другія странности надобно объяснять не намфреніемъ отклониться отъ національныхъ воззрѣній, потому что нѣтъ основанія предполагать о желаніи быть съ ними знакому; еще менте можно объяснить сказанныя странности увлеченіемъ художественнаго творчества, потому что всё эти церковныя сцены писаны какъ-то не хотя, вяло, будто изъ снисхожденія съ сюжетамъ, выше которыхъ, или, по крайней мъръ, виъ которыхъ давно уже привыкъ художникъ понимать свое артистическое призваніе. Этоть разладь между творчествомь и предметами творчества, тяжелый для художника, бользненно дъйствуеть и на эрителей, не пробуждая въ нихъ ни какой новой мысли, не трогая ни воображенья, ни чувства.

Впрочемъ было бы крайне не справедливо указанные недостатки приписывать лично самому художнику. Онъ несеть на своихъ плечахъ общее бремя целаго направленья, воспитаннаго для живописи, во всемъ противоположной церковному стилю. Запросы на національную иконопись застали это направленье въ расплохъ. Обратиться къ образцамъ искаженной, ремесленной иконописи современныхъ сельскихъ школъ было уже немыслимо, и такъ же не лъпо, какъ учиться Нъмецкому золотыхъ дълъ мастеру у деревенскаго кузнеца. И гдъ же было художнику искать національнаго, иконописнаго воодушевленья? Не многія изъ старинныхъ иконъ въ церквахъ, или отъ времени изветшали и почернъли, или такъ закрыты металлическими ризами, что трудно составить о нихъ какое нибудь понятіе. Національныхъ галлерей еще нътъ, а домашнія молельни съ отличными образцами старой иконописи вообще мало доступны не только для копированья, но и для бъглаго обозрѣнія. Сверхъ того, гдѣ руководства для этого предмета, или по крайней мёрё такія руководящія статьи, которыя сколько нибудь объясняли бы дело съ критической стороны, чтобъ художники сознательно могли взвъсить достоинство національных в иконописных преданій и блистательные результаты искусства европейскаго, и примирить свое артистическое умѣнье съ національными требованьями? Гдѣ наконецъ и такіе закащики, которые умъли бы художнику толково объяснить свой запросъ на произведенье въ иконописномъ стиль?

Постановивъ на видъ всѣ эти не благопріятныя обстоятельства, можно ли винить художника, что онъ, украпіая иконостасъ, незнаетъ, и

не имъетъ особеннаго влеченья знать свои національныя, иконописныя преданья? Можно ли ему ставить въ укоръ, что отъ всъхъ запросовъ на возрожденье этихъ преданій онъ шутя отдълывается золотымъ полемъ, на которомъ пишетъ свои фламандскія и итальянскія фигуры, ни сколько не подозрѣвая, что золотое поле вовсе не составляетъ сущности нашей иконописи, которая, напротивъ того допускала ландшафтъ и перспективу, хотя и не умъла съ ними сладить?

Впрочемъ, еслибы рѣчь шла только о неудачахъ въ примѣненіи такъ называемой академической живописи къ украшенію нашихъ храмовъ въ національномъ стилѣ; то не стоило бы повторять однѣхъ и тѣхъ же жалобъ на этотъ предметъ, ставшихъ общими мѣстами. При томъ, можетъ быть, было бы и не справедливо ставитъ подъ личную отвѣтственностъ самого Академика Сорокина большую часть упомянутыхъ иконъ, потому что невзвѣстно, въ какой мѣрѣ принималъ онъ участіе въ работѣ своихъ учениковъ. За то, тѣмъ интереснѣе должны быть для любителей перковнаго искусства тѣ изъ произведеній собственной его кисти, въ которыхъ художникъ, вооруженный всѣми средствами современной живописной техники, рѣшился попробовать свои силы на церковномъ стилѣ. Впрочемъ, это уже не первый его опытъ. Въ томъ же стилѣ онъ расписываль Русскую церковь въ Парижѣ. По лучшимъ его иконамъ въ Софійской церкви Московская публика можетъ составить себѣ довольно полное понятіе и о тѣхъ попыткахъ, которыя этоть художникъ дѣлалъ въ Парижѣ.

Изъ иконъ, писанныхъ для Софійской церкви самимъ Академикомъ Сорокинымъ, особеннаго вниманія заслуживають двѣ. Обѣ находятся въ иконостасѣ праваго придѣла. На одной изображена Св. Софія Премудрость Божія, на другой Царь Константинг съ матерью своею Царицею Еленою и съ мученицею Глафирою.

Св. Софія писана согласно иконописнымъ преданьямъ такъ называемаго Новгородскаго перевода. Кромѣ извѣстнаго толкованія этого символическаго сюжета въ подлинникахъ, художникъ, кажется, пользовался
изображеніемъ, помѣщеннымъ на восточной наружной сторонѣ Московскаго
Успенскаго Собора. Въ серединѣ возсѣдаетъ на престолѣ крылатый Ангелъ
съ огненнымъ лицомъ, по сторонамъ его Богородица и Предтеча; надъ
Ангеломъ Іисусъ Христосъ; надъ Іисусомъ Христомъ престолъ съ Св. Писаніемъ; по сторонамъ на облакахъ колѣнопреклоненные Ангелы. Держась
иконописнаго преданья въ самомъ сюжетѣ и въ расположеніи его частей,
художникъ остался вмѣстѣ съ тѣмъ вѣренъ и своимъ художественнымъ
принципамъ въ правильности и изяществѣ рисунка, выработаннаго изученіемъ натуры, и въ сильномъ, собственно живописномъ колоритѣ. И то и

другое придаеть этому иконописному сюжету значительную свёжесть, напоминающую лучшія времена цвётущаго стиля древне-христіянскаго искусства, такъ что эта икона больше подходить къ изящному стилю древныйшихъ дучшихъ миніатюръ изъ Греческихъ рукописей, нежели къ произведеніямъ нашей старинной иконописи, забывшей природу и стёсненной чуждыми искусству правилами условнаго стиля. Самая отдёлка иконы, въ лицахъ, оконечностяхъ, въ драпировкъ, отдълка масляными красками, свободная и широкая, дающая воможность разсматривать произведение издали, съ разныхъ точекъ зранія, говорить въ пользу того же сближенія съ артистическимъ стилемъ древне-христіянскаго искусства, въ противоположность миніатюрной отдълкъ произведеній столь знаменитой въ нашей иконописи Строгановской школы, которыя, не смотря на многія достоинства, большею частію лишены главнаго преимущества образовательных художествъспособности оказывать на эрителя действіе на известномъ разстояніи; потому что мелкая, микроскопическая отдёлка, для того, чтобъ ее оцёнить. требуеть разсмотрѣнія не только вблизи, какъ разсматривають мелкія миніатюры въ книгъ, но даже въ увеличительное стекло, и часто съ искусственнымъ освещеньемъ лампадою или свечею, если икона потемнела и стоить въ невыгодномъ освъщени отъ дневнаго свъта. Широкая отдълка масляными красками, въ сущности своей, не только не противоръчить главнымъ принципамъ православнаго искусства, но даже возводить его къ лучшимъ образцамъ стиля Византійскаго, какъ въ иконахъ съ ибраженіями фигуръ въ натуральную величину, такъ и въ мозаикахъ и стънной иконописи, съ фигурами даже колоссальными. Такую отдёлку еще помнить Новгородская школа иконописи XV и XVI въковъ; и въ концъ XVII в. школа Симона Ушакова, стремясь къ водворенію живописнаго вкуса въ нашей иконописи, дёлала попытки расписывать фигуры большаго размера широкою кистью, чтобь придать имъ округленность и эффекть свётлотени на извёстномъ разстояніи.

Въ томъ же широкомъ, живописномъ стилъ писана и другая икона, съ изображеньями Царя Константина, матери его Елены, и Мученицы Глафиры. Я обращу вниманіе только на двъ первыя фигуры, потому что послъдняя, присоединенная къ нимъ случайно, по желанію закащика, К. А. Попова, менъе замъчательна.

Если въ Св. Софіи Академикъ Сорокинъ сдѣлалъ попытку возстановить древнее иконописное преданіе въ изящномъ вкусѣ современной живописи; то въ изображеньяхъ царя Константина и матери его Елены онъ рѣшилъ задачу, хотя и менѣе трудную для его художественной практики, но болѣе наставительную въ разсужденіи вопроса о древне-христіянскихъ иконописныхъ типахъ и объ иконописномъ костюмѣ.

Въ иконописи есть одна такая сторона, на которой, не дълая уступокъ своимъ художественнымъ принципамъ, Академикъ можетъ примириться съ иконописцемъ. Это историческая върность, къ которой въ равной степени, хотя и неодинаковымъ путемъ, стремятся и историческій живописецъ и иконописецъ. Для иконописца источникъ историческаго правдоподобіялицевой подлинникъ и вообще древнъйшіе, чтимыя въ народъ, иконы; для историческаго живописца — вст исторические документы и памятники той эпохи, изъ которой онъ беретъ свой сюжеть. Въ примънении къ иконописи историческій живописець не ограничивается національными иконописными пособіями, которыя у насъ относятся ко времени значительно позднівищему, и разширяеть кругъ своихъ источниковъ историческими данными вообще, а также древныйшими пособіями, предлагаемыми вообще исторією искусства во фрескахъ, мозаикахъ, миніатюрахъ, хотя бы эти памятники и несоставляли исключительной принадлежности собственно русской иконописи, и хотя бы они находились внъ Россіи, не только на Афонской Горъ, въ Цареградъ, Солунъ, но и въ Италіи, Франціи и въ другихъ странахъ исповъданія не православнаго.

Это важное отличіе живописца образованнаго отъ иконописца въ отношеніи къ источникамъ церковнаго искусства, съ точки зрѣнія науки и искуства, даетъ неоспоримое превосходство первому надъ послѣднимъ настолько же, насколько Древне-Христіянскія и раннія Византійскія фрески и мозаики (напр. въ Римѣ, Венеціи, Равеннѣ, въ Палермо), а также Миніатюры въ греч. рукописяхъ отъ VI до X-го в., удержали первоначальныя христіянскія вообще и въ частности, византійскія преданія изящнаго стиля въ большей чистотѣ, нежели русскія значительно позднѣйшія мозаики, фрески и иконы, и еще тѣмъ болѣе поздніе иконописные подлинники (XVII и даже XVIII стол.).

На этихъ основаніяхъ, Академикъ Сорокинъ, для изображенія Царя Константина и матери его Елены пользовался, относительно костюма, ближайшими ко времени этихъ святыхъ личностей художественными преданіями, въ знаменитыхъ мозаикахъ Св. Виталія въ Равеннѣ, изображающихъ въ торжественной процессіи царя Юстиніана и Царицу Өеодору, и относящихся къ VI-му столѣтію. А именно: Царь изображенъ въ короткомъ по колѣни нижнемъ одѣяніи (stola) съ узкими въ обтяжку рукавами изъ серебротканной матеріи (въ родѣ глазета), и въ длинной мантіи (на мозаикѣ въ пурпуровой, у Сорокина—въ красной), застегнутой пряжкою на правомъ плечѣ; на мантіи четвероугольное вышитое украшеніе (clavus), ведущее свое начало отъ древнѣйшаго наряда Римскихъ Сенаторовъ 1); на

<sup>1)</sup> Weiss, Kostümkunde (im Mitterlalter) 1, стр. 21, фиг. 12.

голов'є низенькая корона, или діадема; на ногахъ башмаки, вышитые золотомъ и украшенные каменьями. Исторія искусства свид'єтельствуєть намъ, что съ малыми изм'єненіями тотъ же костюмъ быль въ употребленіи за стольтіе и бол'є до Юстиніана, въ эпоху ближайшую къ царю Константину; а именно почти такъ од'єты на серебряномъ щит ваядосскомъ (конца IV или начала V-го в.) императоръ Осодосій съ Гоноріємъ и Аркадіємъ 1). Тотъ же костюмъ по преданію удерживаєтся въ од'єяніи царей въ памятникахъ искусства собственно Византійскаго, какъ напр. въ греческихъ миніатюрахъ рукописи Григорія Богослова, ІХ в., въ Парижской публичной Библіотекъ, въ Лобковской Псалтыри того же в'єка. Въ об'ємъ рукописяхъ встр'єчаєтся изображенія Царя Константина, по костюму мало отличающеся отъ Юстиніана, равеннской мозаики, и отъ иконы Академика Сорокина.

Съ тою же върностью этотъ живописецъ перенесъ костюмъ Өеодоры съ равеннской мозаики на царипу Елену. Сверхъ нижняго одъянія (stola) надъль онъ на нее пурпуровую мантію, шею и грудь украсиль оплеченьемъ или бахромою изъ золота и драгоцънныхъ камней, а голову короною, повыше діадемы царя Константина.

Сказаннымъ костюмомъ, какъ кажется, ограничивается вся работа нашего художника по источникамъ. Все остальное обязано своимъ происхожденіемъ его личнымъ соображеніямъ. Царь Константинъ изображенъ 
среднихъ лѣтъ, смуглымъ, съ черною, небольшою, круглою бородою; въ 
рукѣ держитъ осмиконечный крестъ. Царица Елена — смуглая въ преклонныхъ лѣтахъ, руки сложила ладонями вмѣстѣ, которыя прижимаетъ пальцами, другъ между другомъ вложенными.

Если попытка Академика Сорокина возстановить настоящій костюмъ въ од'яніяхъ этихъ равноапостольныхъ святыхъ заслуживаетъ всякаго уваженія въ глазахъ не только Археолога и иконописца, но и вообще всякаго читателя церковныхъ преданій; то другія подробности, опред'єляющія эти иконописные типы, изобр'єтенныя самимъ художникомъ столько же не согласны съ русскими иконописными подлинниками, сколько и вообще съ духомъ и древне-христіянскаго вообще и православнаго церковнаго искусства. Вопервыхъ, я не знаю ни одного изъ русскихъ иконописныхъ типовъ, у котораго были бы такъ сложены ладони и пальцы, какъ у царицы Елены, потому что этотъ образъ молитвы и благочестиваго умиленія приличенъ только католическому и притомъ не раннему искусству, и къ намъ сталъ входить только съ конца XVII в'єка. Вовторыхъ, по всёмъ иконописнымъ

<sup>1)</sup> Ibid. crp. a 87, our. 42.

преданьямъ, освященнымъ на Руси давностью, Царь Константинъ изображается не съ черною, а съ русою бородою. Что же касается до осмиконечнаго креста, даннаго художникомъ въ руку Царю Константину; то можетъ быть, онъ перенесъ эту подробность на равноапостольнаго царя отъ архіепископа Максиміана, который на той же равеннской мозанкъ изображенъ съ крестомъ, но съ четвероконечными; крестъ осмиконечный многими стольтіями позднье четвероконечнаго; и если уже г. Сорокинъ хотыль держаться исторических основаній, то непремьню должень бы дать своему Константину кресть именно четвероконечный; потому что иной формы креста въ эпоху этого императора не знали. А если бы художникъ не присоединиль къ этимъ двумъ церковнымъ лицамъ мученицы Глафиры, то всего согласнъе было бы, на основании русскихъ иконописныхъ подлинниковъ, между ними помъстить водруженный крестъ Господняго распятія, обрѣтенный Царицею Еленою. Это быль бы переводь, хотя и позднъйшій, но согласный съ преданьями не только русскими, но и Византійскими Х в.

Въ заключение предлагаю тексты изъ русскихъ иконописныхъ подлинниковъ (подъ 21 Мая) по разнымъ редакціямъ, въ сличеніи съ нѣкоторыми изображеніями въ русской иконописи отъ XVI—XVIII стол.

- 1. «Царь и царица» оба держать честный кресть Спасовъ правыма рукама. Царь всёмъ подобіемъ аки Лука Евангелисть, риза празелень съ лазорью, исподъ багоръ и баканъ, въ лёвой рукё ширинка. На Царицё риза лазорь, исподъ киноварь; оба въ царскихъ вёнцахъ». (По моей рукоп., краткой).
- 2. «Держатъ крестъ. На Царѣ риза празелень, исподъ багоръ красенъ, въ руцѣ ширинка, у матери его риза лазорь, исподъ киноварь». (По Филимоновской, краткой).
- 3. «Царь средній, брада Козмина, кудревать; шапка на главь, риза киноварь, исподъ празелень. На Елень вынець парскій; плать быль со главы на шію; риза багорь, исподъ бакань; вы рукы у Елены кресть, а у Константина Царя рупы молебны ко кресту». (По Филимоновской, подробной).
- 4. «Константинъ подобіємъ русъ, брада Козмина, власы кудревать, на главѣ царская корона, порфира на немъ царская, багряная, предобрѣ устроенная, исподъ риза зеленая. Матерь его Елена, лицомъ чиста, мало морщиновата; на главѣ покрывало, концы распущены, и вѣнецъ царскій; риза темнобогряная порфира, исподъ свѣтло-багряная. Константинъ и Елена держатъ крестъ Христовъ». (По подлиннику, исправленному въ началѣ XVIII в.).

Итакъ, главнъйшія особенности въ изображеніи этихъ святыхъ, по нашимъ подлинникамъ слъдующія:

- 1) Между ними пом'тщается водруженный кресть.
- 2) Иконописный типъ Царя Константина сближенъ принятыми за общеизвъстные образцы подобіями Евангелиста Луки и Безсребренника Космы. А по подлинникамъ (подъ 8 октября) Лука русз кудревать, брада аки Флорова» и (подъ 1-мъ Ноября) «Косма образомъ и бородою средній, русз»; варіантъ: «Обое (Косма и Даміанъ) подобіемъ, образомъ и власы, аки Флоръ». Что же касается до общеизвъстнаго типа мученика Флора, то (подъ 18-мъ Авг.) онъ описывается такъ: «Флоръ подобіемъ русз, власы съ ушей кратки, брада невелика, аки Никиты Мученика». Итакъ, по нашимъ подлинникамъ царъ Константинъ единогласно изображается русымъ (въ чемъ, какъ замѣчено, представляетъ необъяснимое противорѣчіе національнымъ преданьямъ изображеніе Академика Сорокина).
- 3) Въ типѣ царицы Елены старческія морщины означены только въ подлинникѣ позднѣйшемъ, исправленномъ. Древность допускала сопостановленіе молодой фигуры Царицы Елены рядомъ съ равноапостольнымъ ея сыномъ.
- 4) Отличительною подробностью въ костюмѣ Елены, какъ по всѣмъ подлинникамъ, такъ и по изображеніямъ на иконахъ и въ миніатюрахъ—означается бѣлый платъ, спускающійся съ головы на шею, или покрывало съ распущенными концами 1).

Что же касается до костюма вообще обоихъ этихъ святыхъ, то какъ въ подлинникахъ, такъ и въ памятникахъ русской иконописи, онъ изображается съ различными видоизмѣненіями, свидѣтельствующими о подновленіи древняго преданія, и поведшими къ нѣкоторымъ неточностямъ и даже противорѣчіямъ, которыя, какъ видно изъ приведенныхъ текстовъ, вкрались и въ подлинники. То оба эти святые изображаются, по подлинникамъ, въ царскихъ вѣнцахъ; то Царь Константинъ въ шапкѣ, а Царица Елена въ царскомъ вѣнцѣ, то наконецъ почему-то допущено подобозначущее разнорѣчіе между царской короною Константина и царскимъ вѣнцомъ Елены. Въ раннихъ подлинникахъ оба святые — вообще въ ризахъ (конечно, царскихъ), а въ познѣйшемъ—въ порфирахъ. Еще большее противорѣчіе встрѣчаемъ въ колоритѣ одѣяній. Такъ по одному подлиннику на царѣ Константинѣ риза празелень, исподъ багоръ красенъ, по другому — наоборотъ риза кино-

<sup>1)</sup> Смотр. на иконъ въ Троицкой Лавръ, въ ризницъ подъ № 349 (XV — XVII), въ миніатюрахъ хронографа XVII в. въ Импер. Публ. Библ., въ позднъйшихъ печатныхъ святцахъ.

варь, исподъ празелень, наконецъ по исправленному — порфира багряная, исподъ зеленый.

Изъ приведеннаго мною сличенія новыхъ произведеній Академика Сорокина съ русскими иконописными преданіями извлекаются слѣдующіе выводы:

- 1) Этотъ художникъ, для изображенія Царя Константина, очевидно, не справлялся съ иконописными подлинниками; въ противномъ случаѣ онъ изобразилъ бы его русымъ.
- 2) Желая держаться исторических основь вы костюмы, оны быль не послыдователень, давы вы руки царю Константину осмиконечный кресты, котораго вы времена царя еще не знали.
- 3) Хотя онъ оказать услугу Русской иконописи возведеніемъ костюма равноапостольнаго Царя и его Матери къ древнійшимъ источникамъ, по равеннскимъ мозаикамъ, но это сділано было имъ независимо отъ критики русскихъ источниковъ, которые онъ игнорировалъ; въ противномъ случать онъ, втроятно, заимствовалъ бы изъ нихъ отличительную черту костюма царицы Елены—покрывало, спускающееся изъ подъ втила на шею, подробность, встртиности въ памятникахъ древне-христіянскаго искусства.
- 4) Если наши подлинники должны быть проверены по древнейшимъ источникамъ и по нимъ исправлены—для практическаго употребленія; то еще более для той же цели невозможно новому художнику ограничиваться только древнейшими. обще-христіянскими или ранними Византійскими источниками, безъ пособія русскихъ подлинниковъ и памятниковъ Русской иконописи.
- 5. Академикъ Сорокинъ удовлетворилъ нѣкоторымъ условіямъ иконописи, потому только, что съ точки зрѣнія историческаго живописца, хотѣлъ быть исторически вѣренъ и въ иконахъ, и именно въ костюмахъ изображенныхъ имъ святыхъ. Онъ менѣе погрѣшителенъ, нежели его предшественники Академики, потому только, что пользовался лучшими источниками, нежели эти послѣдніе, безъ разбору копировавшіе для русскихъ иконъ
  фигуры съ картинъ позднѣйшихъ школъ живописи Итальянской, Французской и даже Голландской. Но какъ и его предшественники, онъ остался
  равнодушенъ къ собственно русскимъ церковнымъ преданьямъ, какъ въ
  типѣ царя Константина, такъ и въ излишне сентиментальномъ и тревожномъ выраженіи царицы Елены, дополнивъ это выраженіе вовсе ненужною
  новизною въ сложеніи ея рукъ и пальцевъ. Вслѣдствіе того, его иконы,
  отличающіяся отъ общепринятыхъ костюмовъ, хотя и вѣрнымъ исторически,
  останутся не понятны и чужды всѣмъ, привыкшимъ къ обычнымъ, національнымъ, типамъ этихъ обоихъ святыхъ. Однимъ словомъ, историческая

живопись сама по себь, безъ пособій иконописныхъ, для русскаго церковнаго искусства не годится.

Наконецъ 6) не смотря на неоспоримыя достоинства въ воспроизведеніи костюмовъ царскихъ личностей, новый живописецъ явился непогрѣшительнѣе въ изображеніи Св. Софіи, потому что держался обычныхъ, національныхъ преданій, и если бы онъ избѣжаль вовсе ненужной пестроты, бросающейся въ глаза, особенно въ одѣяніи ангеловъ, то эту икону можно бы было постановить на ряду съ лучшими произведеніями, того же содержанія, дошедшими до насъ отъ школъ древне-русской иконописи.

## СКАЗАНІЕ О СОЗДАНІИ ЦЕРКВИ СВ. СОФІИ.

## Предисловіе.

Развитіе поэтическаго элемента въ легендахъ состояло въ тесной связи съ элементомъ художественнымъ вообще. Даже самая проза въ книгахъ чисто-церковнаго содержанія, у народовъ христіянскихъ, съ точки эркнія развитія литературныхъ идей, должна быть изучаема въ связи съ исторією христіянскаго искусства и преимущественно храмоваго зодчества и иконописи. Такъ по мъръ сооружения древнъйшихъ христинскихъ храмовъ по священному обычаю на мощахъ мучениковъ, полагаемыхъ въ основу храма подъ алтаремъ, приводились въ известность самыя житія тёхъ мучениковъ и составлялись о нихъ книги подъ именемъ мартирологіевъ. Сооруженіе и украшеніе каждаго древнъйшаго храма окружено таинственнымъ обаяніемъ чудеснаго и сверхъестественнаго. Сооруженіе древнихъ храмовъ во имя св. Софіи, Премудрости Божіей, въ Кіевѣ и Новѣгородѣ говорить о томъ художественно-религіозномъ вліяній, какое Византія своимъ знаменитымъ Софійскимъ храмомъ оказала на новообращенную Русь въ XI въкъ. Даже къ X в. легенда относить это вліяніе на чувство и воображеніе Владиміровыхъ пословъ, которые, изследуя на месте различныя въроисповъданія, такъ разсказывали, возвратившись домой, о цареградскомъ Софійскомъ храмѣ: «придохомъ же въ Греки, и ведоша ны, идъже служать Богу своему и не свымы, на небыли есмы были, ли на земли: нъсть бо на земли такаго вида, ли красоты такоя, и недоумъемъ бо сказати; токмо то вымы, яко онъды Богъ съ человыки пребываеть, и есть служба ихъ паче всёхъ странъ. Мы убо не можемъ забыти красоты тоя; всякъ бо человъкъ, аще укусить сладка, послъди горести не прівмаетъ, тако и мы не имамы сдѣ быти» 1).

<sup>1)</sup> Полн. собр. рус. летописей 1, 46.

Въ этой легендъ во всей наивности высказывается непритворный восторгъ, возбужденный въ върующихъ сердцахъ великольпіемъ цареградскаго храма. Чувство эстетическое такъ тъсно связано тутъ съ религіознымъ умиленіемъ, какъ это можетъ быть въ самую раннюю эпоху христіянскаго просвыщенія. Не одно подражаніе, но и внутренняя художественно-религіозная потребность была причиною сооруженія на Руси храмовъ во имя Софіи Премудрости. Если отвлеченная высокая идея о божественной Премудрости, которой посвященъ византійскій храмъ не вполнъ ясна была простодушной Руси XI въка, по крайней мъръ безотчетное эстетическое и религіозное чувство удовлетворялось подобіемъ или нодражаніемъ тому высшему храмовому идеалу, который по легендъ впервые возбудить, въ некрещеной еще Руси, высокую мысль о пребываніи самого Бога съ людьми во время молитвы.

Какъ бы то ни было, но надобно полагать, что сказанія о сооруженіи цареградской Софіи уже въ раннее время были внесены въ нашу литературу въ переводахъ съ греческаго, и въ подробномъ, и въ краткихъ извлеченіяхъ въ хронографахъ.

Самое интересное для нашихъ благочестивыхъ предковъ въ этомъ сказаніи 1) было повъствованіе о чудесахъ, при которыхъ храмъ былъ созидаемъ. Особенное вниманіе заслуживали три чуда, внесенныя и въ хронографъ: 1) о золоть, 2) о трехъ оконцахъ, 3) о именованіи церкви отъ ангела божія. Изъ нихъ второе интересно для исторіи архитектуры алтарныхъ оконъ, а третье свидьтельствуетъ намъ о томъ, что въ Византіи былъ обычай употреблять въ клятвахъ священное имя Софіи, Премудрости Божіей.

Для исторіи художественных преданій древней Руси особенно важно въ сказаніи о цареградской Софіи свид'єтельство, что въ этомъ храм'є было 365 прид'єловъ т. е. по прид'єлу на каждый день въ году и каждый прид'єль во имя того святаго, котораго память празднуется въ тоть день. Такимъ образомъ, прид'єлы св. Софіи вс'є вм'єст'є взятые, составляли какъ бы архитектурный и живописный м'єсяцословъ и вполн'є соотв'єтствовали любимому чтенію, которое древне-русскіе христіяне находили въ прологахъ, расположенныхъ по м'єсяцамъ и по днямъ и содержащихъ въ себ'є житія святыхъ, поученія и назидательныя пов'єсти.

Такимъ образомъ, св. Софія, какъ Слово Божіе, т. е. какъ священное и церковное писаніе, обнимала въ своихъ стѣнахъ всю церковную святыню и всѣ христіянскія преданія, приведенныя въ систему мѣсяцослова. Въ по-

<sup>1)</sup> Мы печатаемъ его по списку Синодальной Библіотеки, XVI в., № 792.

слѣдствів, когда у насъ въ концѣ XVI и въ началѣ XVII вѣка, стали появляться иконописныя руководства подъ именемъ подлинниковъ, свидѣтельство о 365 придѣлахъ цереградской Софіи было положено въ основу подлинника, расположеннаго тоже по мѣсяцослову.

Отъ сказанія о св. Софін перейдемъ къ самому храму.

Церковь св. Софія въ Константинополь, въ теченіи тысячельтія составлявшая гордость восточных в христіань, есть величайшее изъ произведеній византійскаго искусства. Первое основаніе ея приписывають императору Константину Великому: говорять, что въ двадцатомъ году своего правленія (въ 326 г. до Р. Х.) онъ въ новоизбранной столицѣ своей Имперіи основаль базилику и посвятиль ее Божественной Премудрости-ті ауіа σοφία. Вследствіе неизвестныхъ причинь (по однимь землетрясенія, по другимъ, вслъдствіе малой величины церкви, несоотвътствовавшей болье возраставшему народонаселенію Византій), сынъ Константина Великаго, императоръ Констанцій, увеличиль и частью снова выстроиль ее и въ 360 году съ большою торжественностью освятиль свою великольшную постройку. Но и въ этомъ новомъ видъ церковь св. Софіи вскоръ подверглась новымъ бъдствіямъ; въ 404 году, въ возстанів, происшедшемъ по случаю ссылки патріарха св. Іоанна Златоуста при императорѣ Аркадіѣ, восточная часть церкви сильно потерибла отъ пожара, произведеннаго аріанами. Во времена малолетства императора Өеодосія Младшаго она, по видимому, снова горъла, потому что въ 415 году Осодосій реставрироваль се. Въ этомъ видъ существовала она до губительнаго пожара, происшедшаго въ январъ 532 года, во время борьбы партій цирка, въ которой погибли тридцать пять тысячь человекь, сгорело поль-города и вместе съ нимъ и Константиномъ основанный храмъ св. Софіи.

Это древнъйшее зданіе, судя по извъстіямъ писателей, была базилика, имъвшая продолговатый планъ, крытая деревянною крышею, что и объясняеть частые пожары, постигавшіе это зданіе. Поэтому, когда тотчась послъдняго бъдствія, императоръ Юстиніанъ вознамърился въ наискоръйшій срокъ на мъстъ древней базилики создать новый «вемикольпитишій изъ встал памятниковъ, построенныхъ со временъ сотворенія міра», опъ предложиль архитекторамъ, чтобы новое зданіе, наивозможнъйшимъ образомъ было обезопасено отъ огня. Консеквентно проведенная имъ система куполовъ предохранила ихъ произведеніе до нынъшняго дня отъ пожаровъ, столь еще частыхъ и гибельныхъ и нынъ въ Константинополь.

Юстиніанъ быль человікь, умівшій не только задумать великое предпріятіе, но и найдти средства для его осуществленія. Еще до построенія новой церкви св. Софіи, онъ призваль къ себі на службу величайшаго изъ современныхъ архитекторовъ Антемія, уроженца города Траллесъ (въ Малой Азіи); ему-то поручиль онъ сочинить планъ новой церкви и спустя 40 дней послі пожара, 23 февраля, быль заложенъ первый камень этого зданія.

Что Антемій быль не только геніальный, но и свідующій въ математическихъ наукахъ человекъ, это доказываетъ необыкновенная смелость его постройки. Ему приписывали различныя изобретенія, и византійскіе историки разсказывають разные анекдоты, доказывающіе его глубокія, по тогдашнему времени, познанія въ механикъ и физикъ. Не менъе славенъ быль его сотрудникь Исидорь изъ Милета. Замъчательно, что оба строителя св. Софін были уроженцы Малой Азін, страны, издревле славившейся своими колоссальными постройками. Самъ императоръ принималь наидъятельныйшее участие въ сооружения храма. Начальники провинций византийской имперіи получили повельніе вездь тщательно отыскивать драгопынные мраморы, колонны и различнаго рода скульптуру, которая могла быть пригодна для новаго зданія. Тогда были обобраны древніе языческіе храмы Малой Азіи и Греціи и со всёхъ сторонъ стекались матеріалы, украшавшіе нъкогда античные портики и термы. Одна римская знатная дама, Марція. послада на плотахъ Юстиніану восемь колоннъ, украшавшихъ храмъ Солица въ Баальбекъ, построенный Авреліаномъ. Константинъ, преторъ города Эфеса, въ Малой Азіи, послаль къ нему восемь другихъ колоннъ изъ зеленаго мрамора, съ черными пятнами, которые, въроятно, были взяты отъ знаменитаго храма Діаны Эфесской. Доходы обширнаго государства, какими Юстиніанъ могъ произвольно располагать, были обращены на построеніе св. Софія; сверхъ того наложены были новыя подати для покрытія огромныхъ издержекъ на построеніе. Юстиніанъ, для этой постройки, приказаль расплавить даже свинцовыя трубы городскихъ фонтановъ и замізнить ихъ глиняными. Съ всёхъ сторонъ стекались рабочіе; впрочемъ число ихъ позднейшие византійские писатели сильно преувеличивають: они говорять, что подъ начальствомъ каждаго архитектора находилось сто мастеровъ каменьщиковъ, и каждый изъ последнихъ начальствоваль надъ сотнею рабочихъ. Такимъ образомъ работали на правой сторонъ церкви пять тысячь человькь и столько же на львой.

Но и лично принималъ Юстиніанъ самое д'ятельное участіе въ построеніи св. Софіи. Чтобы придать рабочимъ энергію и похвалою или порицаніямъ спосп'єтествовать усп'єтному ходу работъ, онъ почти ежедневно носѣщаль постройку: такъ какъ церковь св. Софіи находилась недалеко отъ императорскаго дворца, то Юстиніанъ приказаль соединить его съ строющеюся церковью посредствомъ галлереи, позволявшей ему, во всякое, хотя бы ненастное время, появляться невидимо отъ народа, на постройкъ и наблюдать за производствомъ работъ. Взирая на построеніе церкви св. Софіи, какъ на дѣло предпринятое бреннымъ человѣкомъ для прославленія Всемогущаго, онъ, исполненный смиренія, являлся на постройкахъ въ худой и простой льняной туникѣ съ покрытою главою и съ посохомъ въ рукахъ. Лично награждалъ онъ самыхъ ревностныхъ. Позднѣйшія легенды приписываютъ ему даже часть славы въ сооруженіи этой церкви: разсказывали, будто ангель, низлетавшій съ неба, открылъ ему многія изъ архитектурныхъ формъ, употребленныхъ при построеніи храма, будто во время сна нисходило на него рѣшеніе проблемъ, тщетно искомыхъ строителями.

Юстиніанъ лично, съ большою торжественностію, положиль первый камень, и патріархъ константинопольскій возсылаль къ небу молитвы, дабы Господь излиль свое благословеніе на этоть огромный трудъ. Зданіе заложено было необыкновенно прочно. Стѣны его были возведены изъ кирпича, а массивныя столбы, на которыхъ долженъ быль покоиться гигантскій куполь, изъ огромныхъ известковыхъ блоковъ. Когда слѣдовало приступить къ построенію купола, Юстиніанъ послаль на Родосъ троихъ изъ преданныхъ ему лицъ—Троила, Василія и Колоквинта для наблюденія надъ изготовленіемъ кирпичей, назначенныхъ для купола.

Внутреннее изукрашение церкви св. Софіи отличалось необыкновеннымъ великолепіемъ: стены ся были покрыты драгоценными мраморами, живописью и мозаикою на золотомъ полѣ; капители и карнизы вызолочены; куполь горьль вь золоть. Священные сосуды, канделябры, числомъ болье шести тысячь, и кресты были большею частію всь изъ массивнаго золота; двадцать-четыре большія евангелія блистали драгоцінными украшеніями; не меньшимъ же богатствомъ матеріала отличались трапеза, амвонъ, весьма обширный и съдалища для духовенства. Благодаря неутомимой энергіи Юстиніана, по истеченіи 5 літь, 11 місяцевь и 10 дней со времени большаго пожара великолепное зданіе, со всемъ внутреннимъ своимъ убранствомъ, было приведено къ окончанію. Торжественное освященіе св. Софін последовало 26 Декабря 537 года: императоръ, на колеснице, запряженной четырьмя конями, отправился сперва на ипподромъ, где были убиты 1000 быковъ, 10,000 овецъ, 600 оленей, 1000 свиней, 10,000 куръ и 10,000 цыплять; и все это вибств съ 30,000 мбръ хлеба было роздано народу. Потомъ, въ сопровождении патріарха, Юстиніанъ направиль стопы свои къ храму св. Софін, Когда двери отверзинсь, онъ взошель на амвонъ и, исполненный удивленія къ собственному произведенію, воскликнулъ: Слава Всемогущему, который счель меня достойнымъ совершить это великое діло! Я побіднять тебя, Соломонъ! 1) (νενίχηχα σε, Ζαλομῶν). Церковь была освящена и послів церемоніи освященія одинъ изъ военачальниковъ разсыпаль по полу три центнера золота, которые подобраны были народомъ. Молитвы, общественныя торжества и раздача денегъ продолжались дві неділи.

Но Юстиніанъ, желавшій предупредить возможность разрушенія церкви св. Софіи посредствомъ огня, введеніемъ новой архитектурной формы въ новыхъ размѣрахъ, не предчувствовалъ, что другое бѣдствіе, столь частое въ южной Европѣ, еще при его жизни будетъ весьма гибельнымъ для великолѣпнаго его созданія. Двадцать два года послѣ освященія церкви, вслѣдствіе сильнаго и продолжительнаго землетрясенія, восточная частъ купола рушилась и въ паденіи своемъ раздробила трапезу съ балдахиномъ и амвонъ. Юстиніанъ тотчасъ приступилъ къ реставраціи церкви: нѣкоторыя части зданія были укрѣплены, куполъ поднять на 25 ф. выше, возобновлено внутреннее великолѣпіе храма и пять лѣтъ спустя послѣ этого несчастнаго событія церковь св. Софіи была снова освящена 24 Декабря 563 года.

Съ тъхъ поръ, несмотря на частыя землетрясенія и другія бъдствія, постигавшія Константинополь, церковь св. Софін мало изміняла свой видь, данный ей въ последній разъ императоромъ Юстиніаномъ, хоть она и подвергалась разнымъ реставраціямъ въ IX, X и XIV стольтіяхъ. Большей части своего внутренняго великольпнаго убранства лишилась она въ 1204 году, всябдствіе грабежа при взятіи Константинополя латинскими крестоносцами. Но величайшее бъдствіе постигло церковь св. Софіи въ 1453 году: 29 мая Турки окончательно овладели столицею византійской имперіи. Магометь II (такъ разсказываеть историкъ Оттоманской имперіи Гаммеръ) въ полдень получивъ извъстіе, что весь городъ находится во власти побъдителей, въ сопровождени визирей и гварди въбхалъ въ Константинополь и направился прямо къ церкви св. Софіи. Онъ сошель съ лошади и пѣшкомъ вступиль въ перковь. Съ удивленіемъ взираль онъ на ея великольпныя колонны и чемъ выше къ куполу подымались его взоры, темъ более росло его удивленіе. Потомъ онъ повел'єль одному изъ муеззиновъ призвать правовърныхъ къ молитвъ и самъ совершилъ ее близь святой трапезы. Этимъ поступкомъ церковь св. Софін была осквернена для христіанъ и освящена для последователей Магомета и съ той поры раздается въ ней монотонный призывъ муеззина: Аллахъ иншъ Аллахъ!

<sup>1)</sup> Т. е. какъ строителя знаменитаго Іерусалимскаго храма.

Это трагическое событіе было историками въ последствіи украшено разными прибавленіями. Они разсказывали, что Магометь въ церковь св. Софіи въёхаль верхомъ на конё и даже съ лошадью вскочиль на трапезу. Гораздо трогательнёе слёдующая легенда: когда Магометь въёхаль въ св. Софію, то искавшіе здёсь убёжище христіане молились и священникъ окруженный дьяконами и другими священно-служителями, служиль обёдню. Толпа, пораженная ужасомъ, съ шумомъ разбёжалась во всё стороны: священникъ покинуль алтарь и бёжаль изъ церкви въ дверь, находившуюся въ одной изъ галлерей. Но едва вышель служитель Божій, какъ дверь вдругъ скрылась подъ каменною стёною. Когда христіане снова овладёють Константинополемъ, говорить легенда, то эта дверь сама собою отворится и священникъ выйдеть изъ нея и окончить литургію.

Впрочемъ Турки сделали мало измененій въ церкви св. Софін и эти изм'вненія касаются преимущественно ея внішности, которыя пристройкою минаретовъ, упичтоженіемъ или передълкою разныхъ побочныхъ зданій и прибавленіемъ неуклюжихъ и безобразно-массивныхъ контрфорсовъ получила совершенно иной видъ, который не находится ни въ какомъ отношеніи съ красотою внутренности этого зданія. Во внутренности были совершенно удалены бема, солея в амвонъ со всёми ихъ богатыми украшеніями; мозанки забълены и на мъстъ ихъ написаны изръченія изъ корана. Магометанскій культь потребоваль только устройства ниши, именуемой мирабъ, въ которой сохраняется коранъ, минбара (каоедры), макриля (не высокой террасы) и особой ложи для султана. Въ общирныхъ пространствахъ св. Софіи не трудно было найдти мъсто для этихъ потребностей мусульманской мечети. Само собою разумъется, что церковь св. Софін лишилась всъхъ своихъ сокровищъ и украшеній: огромныя ковры покрывають ея прекрасный мраморный поль и даже кусочки отпадающихъ мозаикъ продаются мусульманами любопытнымъ европейскимъ путешественникамъ.

Неудивительно, если этотъ храмъ, столь важный для византійской исторіи, (потому что въ немъ происходили главнъйшіе акты государственной жизни византійской имперіи, какъ напр. коронованіе, бракосочетаніе и другія торжества императоровъ) со времени основанія своего обратиль на себя вниманіе различныхъ писателей, изъ которыхъ многіе передали намъ весьма любопытныя подробности объ исторіи его построенія, а другіе описали его въ малъйшихъ подробностяхъ. Между византійскими писателями преимущественно трое, какъ современники построенія св. Софіи при Юстиніань, заслуживають довърія: это—Прокопій, Павелъ Силентіарій и Агатіасъ (Agathias). Прокопій, посвятившій постройкамъ Юстиніана цёлое сочиненіе, въ которомъ по обычной лести того времени онъ приписываетъ

этому императору множество зданій, построенных только въ его время, а не имъ самимъ, въ описаніи св. Софіи кратокъ и кромѣ того тяжелъ и напыщенъ. Вѣроятно это древнѣйшее ея описаніе, изданное до 558 года, было уже извѣстно второму описателю этого храма, Павлу Силентіарію, одному изъ важнѣйшихъ сановниковъ при дворѣ, знаменитому и родомъ и богатствомъ своимъ, который въ то же время былъ одинъ изъ ученѣйшихъ и образованнѣйшихъ людей, занимался древнею греческою литературою и самъ въ стихахъ подражалъ древнимъ писателямъ. Онъ оставилъ намъ стихотворное описаніе св. Софіи и амвона, въ ней находившагося, читанное имъ въ присутствіи самаго Юстиніана и его двора въ императорскомъ дворцѣ. Цѣль этого стихотворенія есть прославленіе какъ самаго зданія, такъ и его строителя и вмѣстѣ реставратора. Въ этой поэмѣ есть много интересныхъ подробностей, преимущественно о внутреннемъ изукрашеніи церкви, теперь уже не существующемъ.

Историкъ Агатіасъ сообщаетъ только нёкоторыя свёдёнія о реставраціи купола, произведенной Юстиніаномъ и объ удивительныхъ познаніяхъ архитектора Антемія. Позднёйшіе византійскіе писатели, и именно анонимъ, изданный Бандури, сообщаетъ о событіяхъ, происшедшихъ до ихъ времени, столько важныхъ свёдёній, что фантастическимъ разсказамъ ихъ въ тёхъ случаяхъ, гдё они разнствуютъ съ разсказами вышеназванныхъ писателей, никакъ не слёдуеть довёрять.

Весьма любопытное онисаніе св. Софін въ последнія времена Византійской имперін находится въ дневнике путешествія Исландца Рюн Гонзалеса де Клавихо, посланнаго Генрихомъ III, королемъ Кастилін и Леона съ посольствомъ къ Тамерлану. Клавихо былъ въ Константинополе въ 1403 году. О состоянін церкви св. Софін во времена турецкаго владычества говорятъ два путешественника— Гилліусъ и Грело, видевшіе ее въ XVII в. Одно изъ важнейшихъ вспомогательныхъ пособій для изученія исторіи этой церкви есть отделъ, посвященный ей въ описаніи Константинополя, изданномъ въ 1680 необыкновенно ученымъ и трудолюбивымъ французскимъ писателемъ Дюканжемъ. Этотъ ученый, обладавшій огромною начитанностію въ византійской литературе, которую въ настоящее время едва ли где бы то ни было встретишь въ ученомъ міре, собраль въ третьей книге Описанія Константинополя изъ византійскихъ писателей всё мёста, относящіяся къ этому храму и подвергь ихъ критической оцёнке.

Въ новъйшее время церковь св. Софіи много пострадала отъ небрежнаго надсмотра лицъ, которымъ былъ порученъ этотъ храмъ. Софты до того мало заботились о сохранности драгоцъннъйшаго памятника византійскаго искусства, что даже неопытные предвидъли быстрое его разрушеніе,

если не будуть предприняты сильныя мёры для энергической реставраціи. Всябдствіе повельнія султана Абдуль-Медшида эта реставрація поручена была въ 1847 году итальянскому архитектору Фоссати, который исполниль возложенное на пего порученіе, съ большимь знаніемъ діла. Вмісті съ темъ реставрація церкви св. Софін представляла весьма удобный случай для всесторонняго изученія этого памятника и этимъ-то случаемъ рѣшился воспользоваться нынёшній прусскій король, просвёщенный любитель древнехристіанскаго искусства. По его повельнію это изслыдованіе было поручено архитектору В. Зальценбергу: помосты, наполнявшіе и окружавшіе все зданіе, дозволяли ему изследовать его во всёхъ частяхъ наиточнейшимъ образомъ и такъ какъ въ это же самое время перестраивались въ Константинополь двь другія византійскія церкви, превращенныя въ мечети, то Зальценбергъ воспользовался этемъ счастливымъ обстоятельствомъ для изученія и другихъ нынѣ еще существующихъ остатковъ древне-христіанской архитектуры въ бывшей столицъ Восточной имперіи. Результать его изследованія появился въ светь въ великолепномъ изданіи, вышедшемъ подъ заглавіемъ: Altchristische Baudenkmale von Constantinopel vom V bis XII Jahrhundert. Von W. Salzenherg. Berlin 1854 in. fol. Впервые въ тексть этого изданія, кромь исторических сведеній, мы встрычаемь сдыланное отличнымъ и ученымъ спеціалистомъ подробное описаніе св. Софіи и художественную характеристику этого зданія. Весьма любопытное приложеніе къ тексту составляеть переводъ на нёмецкій языкъ стихотворнаго произведенія Павла Силентіарія, которое даеть намъ полное понятіе о богатомъ внутреннемъ изукрашении этого храма. Въ великоленномъ атласъ этого изданія, состоящемъ изъ 39 рисунковъ, превосходно или гравированныхъ или литохромированныхъ, рисунки VI—XXXII посвящены церкви св. Софіи: всь архитектурные чертежи сдыланы по точнымъ измереніямъ в изображають это зданіе какъ въ плань, такъ во всьхъ разрызахъ и деталяхъ. Впервые получаемъ мы въ нихъ самое полное и достовърное представленіе объ архитектурной композиціи этого зданія и отчасти и о системъ его изукрашенія. Въ особенности драгоцінны весьма точные снимки съ мозаичныхъ картинъ, нынъ, послъ реставраціи ихъ, вследствіе мусульманскихъ законовъ, снова скрытыхъ отъ любопытныхъ взоровъ хрестіанъ. Впрочемъ должно зам'єтить, что многія изъ важн'єйшихъ картинъ, во время прибытія Зальценберга въ Константинополь, были реставраторами уже снова забълены, такъ что ему не удалось ихъ издать въ своемъ сочинении. Типъ не менте намъ положительно извъстно, что вст мозанки св. Софін во времена реставрацін, произведенной г. Фоссати, были фотографированы в произведенной г. сованы другими художниками и нынъ гравируются въ Даришталъ,

что можно надъяться на скорое изданіе этихъ важнъйшихъ матеріаловъ для исторіи византійской живописи.

Самъ реставраторъ церкви св. Софіи архитекторъ Фоссати издаль въ 1852 г. прекрасный альбомъ подъ заглавіемъ: Aya Sophia Constantinople, as recently restored by order of H. M. the Sultan Abdul Medjid. From the original drawings by Chevalier Gaspard Fossati, litographed by Lovis Haghe. London. Это есть собраніе живописныхъ видовъ виёшности и внутренности св. Софіи, дающее весьма живую идею о живописномъ впечатлёніи, пронзводимомъ этимъ храмомъ и въ этомъ отношеніи оно составляєть пріятное дополненіе къ серьезному труду Зальценберга. Самобытнаго же научнаго достоинства оно не имѣетъ.

Окаданії й содалій великіа вжий цркви стыл содей. й есть в костантине граде, й содда. Блговерный црь. йоустілнъ. в ле "Б. ні. ста на црьство й вы вей цртва 6. л. д.

Всть създаніє в костантинъ градь, стыа вжіа келикіа цікви, зовемыа επιλ εοφέλ. Πραδεξ δοβκη κ ο δεληκιή μρα κοςπαήτητα ποχλογπό πολοδή  $^{1}$ ) стто агафоника 2), и скочави постави, и иные многіе цркви, до лата фей-**ΔΟΕΊΑ ΒΕΛΉΚΑ. ΚΑΙ ΕΤΌΡΑΙΝ ΕΧΕΟΡΆ Β ΚΟΕΤΑΝΤΉΝΗ ΓΡΆΛΗ. Β ΛΈ. Ε. Ψ. ΠΓ, ΒΒΟΥ** стивше во ареане. попалиша покро стыа сою ка нектарент патрварух. chдаше во стъй йринти втасей, в) на създа костантинъ цра. миноустая два лата стойше непокровенна; Пра же тейдости повела роумийну магистроу да покрыёть и мраморо; по ль. матё фегудосій цра. й по костантине цён за .č. лата. й по избіеній на подрумій. "а. й. ў. 4) моу». Й вдшхноу Е Т В ОЎ. БЛІ ОЧТВОМОУ ЦЁН. ТОУСТТАНОУ СОЗДАТИ ЦЁКВА СТЫА, ТАКОВА НЬ вы соделанна W адама; Пра же йоусттана напи стратиго свой, и началнико й соудвама, на всё страна, дани събирати по оуроко, С всаква страны. Βεστονηδιά, ή Βαπαμηδιά, ή πολογμήδηδιά, η πολογηθωμηδιά. επεράκωε μανή послаша ка ціви. Ѿ вст йстро. й, вы даніи, біатетво веліе. піко вы злата. ў кентарей. а сребра. "Б. кентарей. А ёдина в) йма рк. литра. Повеле цра испытати всидоу, да како ψεραψούτα црквных стопы, и постолпіа настолпіаже  $^{6}$ ). Й преграды дверный, Й аспиды Й мраморы, Й прочаа $^{=7}$ ) досто-ห้าว ឬห้อน ห้ อเล повельниам พี บุคม เบ้อยู่ยางแม่, เพื่ อย่าหม้ ห้ฎงก่ะหม้ บุคห้อยู่น. ห้ พี кетуй бань и домб. и се нъкаа жена именё марскіа. В) да дары .й. стбіга в зелены досточидны, О рима създанны О аверкіана цра. й писца гоуствана и лоута». и ноутара, привезоща столпы к цркви иныха же столпо .й. чидны привезе зелены Wèmeca. константи страти, и здыланы вса равны 9) и в мероу. прочаа столпы швы W кизика, швы W троады, й иныа W острова шкроужна. Цри и кизи прислаша, тако" и проча оугодіа же подобна цркви, и проа вещи всл си събраша, въ 3. л. Въ .б. л. оустанова цртва. πρέнαρεнноую црква  $\overline{w}$  великаго цра костантина зданноую  $\overline{w}$  основы разори. ѝ вещи 10) έα πρηο πολοжи, ѝ и 11) ποτρεвы ѝ πάλωε à. Зане многоу ѝ вещи леному веща оустройти емоу, й зраднее, на  $\overline{x}$  ѝ скоуповати домы бли тоу соущая; Коупленів. прывов. Первое оубо вдовица на каа ѝ мене, λ ѝ на. Дома е ѝ ѝ сцынена ве. на.  $\overline{c}$  п. литра злата. ѝ посылаше к ней цра велможи сво  $\overline{a}$ , мола  $\overline{w}$  домоу е  $\overline{a}$ . ѝ ничто  $\overline{b}$  велможи сво  $\overline{a}$ , мола  $\overline{w}$  домоу е  $\overline{a}$ . ѝ ничто  $\overline{b}$  велможи сво  $\overline{a}$ ,  $\overline{w}$  на  $\overline{a}$  гла ко црю. не хощоу цены приати на домоу своема. но  $\overline{u}$  хощеши здати црква вей  $\overline{w}$  да погребенна боудоу бли домоу мое, да ѝ мама  $\overline{a}$  ма  $\overline{a}$  ма  $\overline{a}$  у ва дна соудны.  $\overline{u}$   $\overline{w}$  сета же масто домоу е  $\overline{a}$ . сосоудохранителница вса.

Κογπλενίο. Β. 6. Η κτο, άστερίν καπενικα, ѝ τογτο εξάωε μο είο. ѝ εκοβελιμος άστερίν στλο. Ηε χοτλωε προματή μολος εδοείο. Πρά εξάωε πρίκα νε χοτλωε πρεθενάτη μικοίο. ѝ εκοβελιε μρά πεγαλογα ψ μολος τό εποριστή, ετρατήπε λαγμότο μρέδα ѝλτια χραμήτελα. ψεξιμά μρέδι ογετρούτη εε ηξκοεύ κοσηλώ. Αστερίν λυθικ εί πολρογμίο. κού-μολος ογρηστανίο ψεξιμά, μαγμότρα σατεορί η, άστερία ε τελήμη. Ελιστά μπα ογρηστανία κουμαίο. Ηδί άστερί καπεθημικά βεατή ε τελήμη ελλή ιστορή αξί το λαλά καπος ογρηστανίε κούμος. ѝ ετεορύ βολύ μρέδος, ѝ άβεξούμα αστερία ѝ ετελήμη μα μέστο εξμαλήμος. ѝ μπα ποκλαμαχογέλ μρέδι. ѝ το επορή προμανίε μολος εδοξιλος, μα ίλι λυτρά βλατα, εστά πε μέστο μολος έτο ψλίταρα εξέλ, ѝ μέστο δικόθοδο μο ερξη μρέδι. ѝ εά ψλίταρε κλαμά εποιλί έπε εστά έρμα. ѝ το δικόθοδο μο ερξη μρέδι. ѝ εά ψλίταρε κλαμά εποιλί έπε εστά έρμα. ѝ μαπησαμί τος, κα έστερος 12), ѝ ες εογήκλητο. πρεξιλογωμενίδι κονά. Ογεταδί πε κέ εξίχι επετμά δικολαμε μρά μα εξημανιμέ, δείε τεγαχος επογενίδι κονίδι. δικήμε τοτμα πραποδαμού κολες μπο προποδεμανίε καπημκα ѝ μο εξίμι τιχο δικονομέν τοτμα πραποδαμος να προποδεμανίε καπημκα ѝ μο εξίμιι, τιχο δικοματά επογενίδι κολες κομιμί κολες μπο κόλα.

Κογπλεμίο. Τρόβ. λες μαα τράμα πέμς καλ. Το επόλπα επτο βαείλα βι πε μαχτο. Σεμέμτα χμπρα μίκα. μ χοτα προμα τό εδού. Προς ού μρα μ τοκ μο μα μα μα μαχνος εδοέμα. Η μα μα μαχνος εδοέμα. Η μα μα μαχνος εδοέμα. Η μα μα μαχνος μ με ποκεσούμε μ ποκλαμα εξί δού με τιμρέχ εμούς μαχνος μ μο πα επά εδίπι εξί το εξί το καλ μας το αματο ουρμεταμία κομματο εμάπι έμου μα επά εδίτι εξί το μο κλοματικά βαρύ ετο μα επά. Πρε βος χοπεμία μ μ μα κολες μιμμα. μ εδί το μρα εδίτου πέλει το επόλι το εξί το επό μα επό επό μα επό επό μα επό επό μα επό μα επό επό μα ε

Коупленте. Д. Леваат страна швыше до стояпа стго васил веаше

ДО Харито́на кажника. Тезойменитна, гоусій продайще, и<sup>™</sup> продаше до свой съ багодареніе. На .а. литръ злата. ѝ написаша домъ его̀.

Коупленів. патов. Долнам часта цікави . Д. притворы. й бана, окіта άχα, του εξάωε 30 μαμιάμοκα 17) πατρικία εελεκιμέκατο. Η προμαία κώ 40 ετό на .... десж литра злата, й прима ценоу его са многою радостию да ЦРКВИ. WATAPAME. Й ДОЛНАЙ СТРАНЫ 18) WCHOBA TOY, WKOAO WCHOBAHTE 19) BEликаго ветха. W комара" и до гнасана притвора, и написаща до его. Прет шснованіа црквнаго йноу црква малоу сътвори прекрасноу кроуглоу злато покровенноу во има стаго ішанна кртла. нарицаше 20) кршенте, ю= постави вли вижшнаго 91) часовника нарицаемое крщенте, гако прекывавати ємоу № ) з войры свойми многа ды. й ше фдати тоу црви. И шеложенти ctua codtà. Upa me loyetiana pasmaphea maeto. il wepete bo wehoba вечный камена, W олтара да" й до долный страны. 'CD съгданти; Начейже цов зданіє црквноє 28) шеновы творити. Й призва евтихіа патріарха. с саборо свой. Й вси выша в риза, Й сатвори патрабруга матвоу на шенованіє цекви, по скончаній мотвы це воўстіана, пріа дала свойма роукама й конеца 24) скуделію. Й йзваста возра на на (Bic) йво влгодари ва гам, призри ги на храма сей. Й сатвори в нё Швителище себе Й оуслыши в нё матвоу раба свой, й вложи во шснованіє праває вса. а наро 25) стоахоу όκρτα μ πο ήρυ μανάμια κευ αξλατέλυ αξλατ τοιμά μ κοιχομά εάσμα Ε λατω дο επώ coæta. είκο πρεχομητι έπου τάετο ѝ нεви που εώτι ни w когот. баше хитра мастеро. ў. ймайшй наймито .ў. йко быста всах ..а. ваше же правый зижите михайло. 96) вторыи йгнатей, й бы носацих камена "а. начаша" далати въстоноую страноу "е. моу". а западноую етраноу этраноу в траноу за немногы тщание дело творахоу. Англа же гна во сна показа цеви какова воудета цеква. в котаху же варахоу мумена с водою, й метахоу полоуношноую страноу "Е. МОУ" ИЗВЪСТА Й СКУДЕЛА В ВОДЫ МЪСТО, ПЕ ИЗВЕСТА ТА КЛЕЕВАТА. Й W Αρεκα επεμά κέρκιε, οψεκαχογ καταθιμε ε κοτλω. H καραχογ cz Amene H творахоута корыта, на .д. оўглы ймоуща по .й. лако, в широтоу. а в долготоу .й лакота. Ба шенование стены 28) .й. лако в толетотоу, а в дойготоу стены , сажена, шпроче шитара. й притворова, 20) à с четырма притворы . ра. премиренте, а широта такот. й бы видети тога аки железо дражаща, й воздеша 80) стены на шенованії . в. локти, йздаано 81) вы злата. тне, нектарей. Ge# въдаше здае й писаше магистръ. цува ймънта ХРАНИТЕЛА СРЕБРЕНИКЫ" ПРИНОШАХОУ W ПОЛАТЫ. Й ПОЛАГАХОУ В КОШНИЦИ. 89) н<sup>™</sup> кто вознесаше 88) каме на стеноу. и w èдинаго камене примахоу по сревреникоу. Цра же не велаше ні единаго йух пришкидати, й се такот вываше едина то носащих похоули цра. и воздохноў й неговоа. В авте

пада на земли и скроушиса в оумре, стенамже превовышайщимся и ве-ЛИКЇ СТОЛПО РЫМСКІ СТАВШИ ЗЕМЕНІЙ, Й МРАМОРНЫМИ. Й ВСЕМИ СТОЛПОМИ во цркви: Оўже по вер'ха. й по комары, <sup>84</sup>) столпа. й. кромы зада. А дверей вы по всей цёкви .тэс. имениты цёквей. Цёд же подвизасл w срца къ боу. в ΠΟΛΣΑΝΊΑ ΕΟ HE CHALLE HO MHOTO ΤΉμΑΗΙΕ Η ΠΡΗΛΕΚΑΝΊΕ ΗΜΕΔΙΕΙ W CETTEN UPKEN. «ЖО ПРИХОДИТИ ЕМОУ МНОГАЖДІВ Й ВИДЕТИ СЕКОУЩАЙ КАМЕНЕ, Й ДРЕВОДЕНЬІА й вса д $\pm$ лай $\mu$ аа стройтел $\hat{\epsilon}$ . й в $\hat{i}$   $\hat{n}$  . $\hat{\tau}$ . и с $\hat{i}$  зра ц $\hat{i}$  многот $\mu$ ан $\hat{i}$ ема.  $^{86}$ ) вса MMETH HOBENEBALLE, TE OYEO H WHOO'L MELL AAALLE 86) HMZ: E KOHEAO EO нан единой, или дват по зланикоу, или воль даваше й. Шклачашежеса CBOEN, N B POYUL CBOEN MMLAWE MEBAD. BOBRNHE KOMAPH BECTONHALA N 34-Падный й сверный й нжный. й ста покры шко повалный вт) комарами, възвиже стъноу 88) .бі. сажена. й не бы сребреникъ принести W полаты. Въ ANA COVEDTHAIN BE, YE T. HOBEN'S CTPATH ASSAUTENE BEST, N YNTPELE, NTH KO цію на шкі, сшёже претренный йгнатей. правы зижитела на стень, истави сна своего ісаїа. . єї. льт соуща стрещи зижительный съсоуды, йдьже зижаще на десићи странћ.

Чюдо перьвое и меленти гна ангаа. Седащоу итрокоу на стень, авн емоу штроки кажники во свътлоу шдежоу шдъани, красени взорб. 18ко ш цівы полаты поущена. Й гла кажника, ісай сноу йгнаевоу, что ра" не скончають дела вжта зижоущей. но составльше дело обидоша соведать κο μρίο, ο ενα ένου ώτροκα το κο το επομίε κου εκορο πρίολου, ο ενα κακника. ни. но ше рці има. тщу бо ко исполненію дала. Отрокоу глищоу протива шко не имама шетавити сасоў. Да не погивнё что ш нй, и ре емоу кажни». Иди скоро й рці йма, да прійдоў скорье. Й ав тако кленоутиса. тако ми стыа союва, вже вста слово вжів, нив зижемый цркві й не WHAOY WENDOY. JOHJEME BOSEPATHEIR CEMO, SATE BO HOBERTHO MH & HPEBAвати и хранити и славы вжіл. Стаже слышави штроки. Иде ко шцоу своємоу, й к прочії делателе, 89) составиви тоу англа гна хранаща зданіа, й поведа Шцоу своемоу, й все прочи, й въста Шцай веде й ко црю оустіаноу. Й слышави се ців W отрока й сизва вся книжницы, 40) й WTPOKE CBOA. H MOKABA EMOY BEA NO EZHHOMOY PÃA, EPZA ECTA AN CE HAN HE. и ре штро. ни единже еста w сй кажникова подобена еста шномоу кажникоу, тако въ в въла риза. й Ф обличента его тако Феню исходити. й разоумь цра токо англа вжій вь, й прослави ба. й радовашв радостію нейзреченной шко багойзволи ба на дело его. й паче шко оуведа црквное HAPENEHIE, ET ECTA CTITÀ COMTÀ CNÓBO ENTE. HOHET BO HE MATE HPABET HAPENIA цёкви, й троу бъ емоу й печаль и цёковны нареченій. Цёл бъ 11) гоустіана в себь помысли, 48) ійко к томоу не вовратити штрока на зданіе, шко да хранії цірква ангах гіна й до скончаніа всего мира по клатей его ёже сътвори.

Чюдо .б. w недоставше длать. Быста" на десней странь, иде инь чтна икона великаго ба и спа ншего іс ха, оутверди постигши зижоущи, на горией части станы й поставлаши йми верхинай столпы, й нанши ЗДАТИ КОМАРЫ Й ПОКРЫВШЙ ЭКОЛО. Й КА ЦРА ПРИСКОРЕНТ ЗА ШСКОУДЕНИ ЗЛАТА. ЗАНЕ <sup>48</sup>) ЙМТИ СЪВРЪЩЕНТА ЗДАНТИ. БЫСТА<sup>#</sup> ВЪ СОУБОНЫ<sup>®</sup> ДНА. СТОЖЩОУ цён горь на зданной стень, 44) й хотацій возвигноути верха ва. Д. ча днін мей црю моу кажника в въла риза, и гла емоу что скорбиши вако. и гла етоу цра. шко нейманта съвръщента здантю. 45) й ре кажникъ засутра скоро ΠοδελΗ Πρίμτη κο ΜΗΣ ΒΕΛΜΟΚά CBOH. Η Αά ΤΗ ΒΛάτα έλήκο χοψεψη. 34%раже прише кажника ре црю, до комоу 46) повелиши воспрвати злато. цра посла к' нимъ магистра, и василій да стройтель, 47) и фейдосіа патрикій, тезойменитна пыковника, й с ними прочй слоуга й са к, м'скі й icaia 48) пойма кажинка. Шиде Ш златы врата и пришел ши има на место триоуліе, ивний полаты новы зданые. И внидоша с кажникоми в полаты, каж-HNKZ #KE WEEP'SE MMZ MONATOY EZHHOY. H RAICTA MONHA BAATA H EZRA WEEP-ЗОША ДВЕРИ. Й НАСЫПА́ША КЇНЖО ПО ШВЛОГО, 49) Й ПРЇНМ'ШЕ ЗЛАТО Й ПРИВЕ-ЗОША КО ЦЁЮ. КАЖНИК'ЖЕ СОСТАСА В ПОЛАТА, ПРИНМЯ ЦЁА ЗЛАТО ЙСПЫТА Й. й бấт элата .pri. 50) i оудивиса й реймъ на коемъ масте бат. Шни возве-СТИША ЕМУ БЫВ ШЕЕ, Й ШЕ ЦБА С ПРИВЕВШИМИ ЗЛАТО. НА ЛЕСТО ТРІЙОУЛІЕ Й не Шкретоша ни единоа полатыни храмины, й разоум цра токо англа вжий EL, й се дара его й прослави ба.

Чюдо третье ѝ тре ѝконца. Огда хоташе саврашити стый шатара. H HOMELLAMUE UPA, W HOCKEWEHTH WKOHEUA, WBOLZA OYEO BO EZHHOY KOмароу просвещению выти вельше, шкот и к прочи часте цркви, й да невозможна сътворй, швогдат двема повельваще быти, ва единат ш дней бысть ва дна соубоный, ва . ў. Ча дній. Ангая гна менса первое зижителю, ва шбрази цра и гла емоу, сътвори шкоца три пресветлам, въ има шца и сна й стго дуа, коупно съ слово, й сій глава Шиде к полате, правый зижитела не могы беседовати к немоу зане скоро Winde W него. Шèже въ поλατογ κο μρο ή ρε, τω μρο ελόβα με μλαωμ, ώκοιξα ρε βελμωμ ἀκόμψε сътворити, швогда два нив же трін велиши. во има Шца й сна й стго дуа. и ре цра и исходили есма сего дний ис полаты, мастери поведа цри вълашее емоу виданіє тако вида англа во шерази цра. й ре цра во истинноу, се англа бжи 51) шкот ти заповеда. Тако й створи, делание же црковное саделанно высть. вноутриоудоу й внеоудоу, й столпы й станы желазными ключами стажеми соў дроў ко дроугоу й соўта недвижими по всема страна 55) мешаюта йзвесть са ачмене й скоуделію й з древаны маслієма

ATRAYOY. MOCRAME UPL BO WOTED UBTTHAIN, BACHRHA CTPONTERA CBOETO N MEWμορα ἐπαρχα ѝ επατλαιμα του κερεπημώ ραβημιά κ πτρου ѝ ραβημιά κ μολγοτου, BEANKIN HABHAMENHAL N. CTA ETO HOCPEAT EA 58) N HEHOABHTCA HOMOMET EN EZ ούτρο 3α ούτρα, η πτουμή κολημετίδο ποιλιλάχου πε κο μέκεμ κο θκληιία ε долготоу й в' шириноу, г. лако, й мерило вста .бі. керемидоу .й. сажена, й създаща теми керемидами ѝ тою известтю . ў. комары великта. егда# начаша здати верхи по к. каремиди здати 64) творахоу; Отли W създаній ціковнома, в нё 55) матвоу творахоу, й паки полагахоу зи-MOYILEN APOYTAÀ . EI. PAAOY. N HÁKLI BLIBALLE MÁTBA N HONATAYOY TTHTEAN на все ві раде мощи стыха тако творахоу й до скончаній цукви. сатвориша мношескій предстоаще, посе сатвориша предобрый, й дивный й простый мраморы, позлати съставы мраморо й глвы столпо й преклады марный 56) двокровный й трикровный тол'щаже позлащента въ ико единого полоупраста, покровы всм вторый й третій с первыми. Й сторонных й шкрта .Д. притворы 67) вся позлати покровы мосты прквных оукраси, равличными многошеразными мраморы. Шкроужный оукраси белыми й великими многоцаниными мраморы. Отыйже Флтара ве й стол'пы вса й преграды, й дворы 68) вся W сребра чта. соущта въ имтарь , д трапезы .й. э. степеней чистителскай коупно стласкими, й са многоценными престолми са .Д. ми столпы теремеческими. ѝ теремица иже на престоло ѝ иные многте вещи сатвори О сребра чта позлащенна в толщоу многоу теремеца же раз-АНЧНЫ ЗИЖЕНТЕМИ ОУКРАСИ. ВЕРХОУЖЕ ЕГО ПОСТАВИ АБЛОКО ВСЕ ЗЛАТО. ЙМОУЩИ мароу ис ксентарій й кри зла. ймещи мароу .5. кентарій. й верхоу его кота злата. Имоуще мероу .б. литра й оукраст й каментема драгима.

"Θ στεν τραποζέ. Θτογώ κε τραπεσού πρίτη τα στεορίι. Η υτητήμου ω εξέτο σλάτα ѝ ερέερα. ѝ καμενία μπό του τήματο. πομαίλια τάκοβο πομάιωλενίε εξίτρορητα. εξεκού πα εξίτρα σεμαία σεμαίου τάκοβο ποκάιωλενίε εξίτρορητα. εξέκου πα εξίτρα, μα καμάνε ѝ πρού α ωλοβα ѝ κελέσα. ѝ ω εξίτρα, ѝ καμενία αρατου τήμα. ѝ εμερία, μα μπε ѝ πρού α ωλοβα ѝ κελέσα. ѝ ω εξίτρα τότρα μερί ѝ εταλ το κατε ὶ δού ι εταλ επί πολοβη ω ωβρί". ἐτλα ι ἀςτιλι το δού ι ποσταβί να νελομικενή του. ѝ η επολοβη κο ετο ωβρί". ἐτλα ι ἀςτιλι το δού ι ποσταβί να νελομικενή του πα μα μπε το ωβρίτρα το το εξίτρα το καλομία καμένει μα μπε εξίτρα το εξίτρο εξίτρο το εξίτρο το εξίτρο το εξίτρο εξίτρ

åюннін, й Ѿ звіздочтеца. й Ѿ сроюіі всесовітнаго, 66) йзвісто тако во έμου, <sup>67</sup>) ώκο ε ποιλέμηλια μπιή, πριήμος υβτεία τεμμαλ ή εοσμος τρά (εή. HÃA ME WCTOYTH W TAKOBATO TOMALWAEHIA BECAMBO HA BCAKE AHA CPEBPEники, ѝ шкретахоута д. се износаще, ѝ вса тщахбу к возношенти его. HAKKE CZZANHA ELI. "Č. MOY". PEK'LLE T'MOH. 13KO" TIPE" PETEN'HO ELICTA. BO .SI. MET, N. E MILLI. O AMBEONE. AMEON'ME W KAMEHN CETTEOPH. EMOY HMA, САРДОНИКЫЙ. В НВСТОЛ'ПІЙ МЕСТЕ. 69) СТОЛ'ПНИЦИ<sup>2 70</sup>) СЕТВОРИ ВСИ ЗЛАТЫ Й CZ ĂCHHAL KAMENTE. 1 C X'POYCTANH, 1 C' CAMZIOIHOO. TAKOZ 1 EEPXZ ам'вон'ный сътвори зай з висеро. й с с'ватлыми измарагды. Вер'хоу веб сатвори крта зла. имоуща . $\bar{p}$ . литра имоуще  $^{71}$ ) висеры великий, в ийстол'пна масто постави златы 72). Оустає кладава сто принесено быста ѝЗ са́маріа. того ра́ди ѝменоуе́тса та́ка. 78) зане<sup>±</sup> гД́д нш̀а ∙і́с́ ҳ҃а к самараныни бесфдова, й четыре тробы W ерихона принесенны выша, и есть Βο ιὖΕρα\* προγεί, 12 Αρε καχού ποτα αμίλη. ἐετλά παλοιμά επέμαι έρηχόμου. Чтнын кота, иже стой ина в сосоудохранителницы. « еста мара возраста TA HALLIETO IT XA, MKO" HBETCTO HBMTPEHZ ELI W ETPHA YAEZ HE BO IEPAMT. й сего ра шеложи сребро чта й злато, й каментема мноценна. То во крти и до днешни дне. недоугы различны исцалие, и васы W члки прого-ΗΛΕΤΆ. Πρά με μογετηθής bo beako ετολ'ης χολς μ τορς γεσταεμαία μοιμή ста вложи, сотворит й съсоуды .б. правнику златый <sup>74</sup>), сфиными многоразличными шбразы. й паки ш евалій. ещенных роукомох, й горонцы 78) ком калница, блюдо вса злата, с каментемъ драгат. Й с жемъчюго число, "а. ин'дитта <sup>76</sup>) Злата с каментеми драга. .т. Венеца .j. да воудё в ктижо правника различій. Сатвориже платы ком'кан'ный. "а. вся златы с жем'чвго, й с каментё многоцанны. Евали. т. по двама кентарима златы. й кадилиицы .as. вса златы с каментежа, по единой кентарій й сватилника .f. имоуще, вся по .м. литри грезно, и паникан'яй амбонный и обларни (sic) са двама жен'скима. "S. й са притворы». Оустаби» притажение. Тае. W египта $^{\pm}$ .  $\vec{u}$  кин'діа,  $^{77}$ )  $\vec{u}$  востока  $^{78}$ ),  $\vec{u}$  запада.  $\vec{u}$  сїа събра потребоу црви. таковы<sup>я</sup> празника оустави взимати масла древаного. "а. корчага. вина. т. корчага. Хлфев. т. постави клирика. т. единоу W чтитель до последний певеца. ў. раздельноций на .в. нои, даста же клирось школнам каліа по чиноу йха. й павцё храмины постойный 79). Сотвория й крты великій златы. Ѿ всакого каменій ймоуща ценоу .й. кен тарей. й светили ДВ В ВЕЛИЦЫ W СТЕКЛА ЧТАГО, ИМОУЩЕ ЗЛАТЫЙ НОГЫ ВСА, КЕН ТАРТИ ЕДИНАГО й верхоу постави на ни свещи два велица. позлащен ный са каментема драгаї, в ценоу единаго кен'тарій. сатвориже й йнаї светила .й. превеликаї, Ф сребра чта, и ины же сватила сатворила .с. в высотоу моужеви еди-HOMOY ACCTONTS  $^{80}$ ) BO WATAPIN. AMBON' ME TOKTOOYAOY  $^{81}$ ) BEEFO SAATA,

дон'деже 89) взимаше W егип'та. тае, кентарій взимаше. Великій оуко кон'станатина W caeopia цра перскаго, й W йна многа, оустави правъе оубо цекви, крома сщины сосоуда 88). й села W приходащи тоу, но W всакіа вещи црбы .б. й .б. кен'тарій злата. Тоустіанх црь единх нача, единх й сверши стоую сою ви. чидо икдер жаше видаций таковоую цркка, како шклещашеся 84) свѣто, быста во вся свѣтла W злата™ й сребра. й жем'чюга. Ø ВСАКОГО ПРОЧАГО ОУКРАЩЕНТА. ПОДОВНО™ НЕ МАЛО ОЎДИВЛЕНТЕ ВАЩЕ ВИдащи. мраморо различие аки море видомо каше; аки рекоу приотекоущоу .Д. БО ЦРКВНЫЙ, ЧЕТЫРЕ РЕКЫ НАРЕ, ЙСХОДАЩАЙ ЙЗ РАА. Й ПОЛОЖИ ЗАКОНА ДА кого до 85) по грахо свой, шлучался стлие на ни. сотвориже и во кртилици, школо кладава й притворя, лвы каменный йзносацій водоу штя оуста свой на оумоленте 86) проста люлей. На деснами страна сатвори море пади единой вовышено токо восходити воде. Лествицоу единоу постави на въсхоженте чтителе. прамо лицоу пртемлищемоу водоу и съдъла .бт. а'ва сернь; фрель и замца телеца, 87) й врани . В. сътвори. й вода й йсхо-MALLIE N3% OVETS H, HA OVMOBENTE THUTERE MECTO HAPEYE N'KOBE, NA™ возвиже храмину позлащеноу да хотаще 88) емоу въ цркви спати к ней. красотоу ва прет рекохо, и превеличество доброты таковый цркви кто йспова. Великия цра гоустиана сатвори стоую соювю, са всеми сфиыми съсоуды ва. мфа. св. кs, дна. исшеже ис полачы и прииде въ двери ав гоустій й седа на четверосноусней колесницы. й закла волова. "а. а шัкеца ., ъ, еленей. х. , т. в») п'шеницы. (в). и т. споудова, и да ста оувогыма. **Ε Τ**ΙΙΝ ΑΝΑ ΑΟ ΤΡέαιο τά πριωεμωου ένου κο κρασιώ ΔΕΕΡΕ. ο πατριάρχο ев'тих її. й штор' гивесь ш патрійрховоу роукоу й те до ам'вона. Й возд-**ΒΗ** ΕΝΕ ΡΟΥ ΤΕ Η Α ΚΕΟ Η ΡΕ CAÁBA CΠΟΛΟΕΛΑΙΜΕΝΟΥ ΜΑ ΤάΚΟΒΟΕ ΑΈΛΟ CBEP ΙΜΗΤΗ. WAONE TH CONOMONE. INKO HE OYFOTOBANZ ECH TAKOBANA KPACOTAL B AOMOY гни въ стаа сты, ыкот азъ оустрой. во входеже даста лиде" злата .г. кен тарти стратигоу магистроу ста просыпав шоу на землю. Заоутра съткори Швер'Зеніе бол'ша праваї, заклави ж'рітвы до стій бголвленій. до . єї. Дней пира твораше й роужаше й вагодара ба. й та сконча желаніе дала своего, й радоваше в сева до скочаніа свое живота. Баговарный великій цій сорстійня, поживе по сязданій стый софва .SI ль до преставленій своє цій же великій бігородный оустійна, преда тіпра цікви, да Ποέτελ, έμου ε έετα μαγάλο, εμύμογάμιν επά. ελόβο βάιε, πρη το άμπηψχίν вжій гра, нарицати начата. попан'тіа, рек'ше оустрытеніе. Пріата начало правновати, ет еста причтена ко гадскы празнико, й вжтвенный злаоуста гата в шесты дней сотвори віга дела своа вся, ідкот еста писан'но, к сед мынже дна почій. Тема в последнам днін вжіє слово изволи, взыскати и спти погив шал, и въплоще те швразо по числоу дие, всего мироткорента празники предаста на своего смотрента первыни еста дна корени правнико, что воплощение по зачати в стыа дбца мриа, второе pomenie, npocetwenie, f. w cfpru wewenn jna j. npecnaunoe Backonie, une" во ห้อกวงสมั แล้งสองส่ง ทั้งสมเด็จการเการ์ เพื่อเลา เมื่อเลา เมื่อเลา เมื่อเลา ที่หลุดการ์น อง HA WEO BOSHECENTE IZKO B YETBEPTOK'S NEATANATO ANTH. BA. .5. 90) YAENOE BCT мертваї воскриїє, велін преймны дна. 91) тогда правнество йстинно, съ многою радостию й веселів, хотащи наследів йх же сухо не слыша й шко HE BHAT. HH HA CHUE YNKOY HE BELIZE, WE OYFOTOBA EZ AMRALLIÑ EFÒ W CH TÁKO бесфдоуета чтный забоуста. По сй же при цртвій, того оустійна, йзше море ш предели свой, за три поприща, ви страны фрактискій, й веси многы й села погоуби й чакы многый потопи, й пакы во врати й воста наро гаемы ЗЕЛЕНОСИНЙ НЕМНОГО 92) НЕПОДОВНАТ. ВОСХИЩЕНТЕ І ОУВТИСТВО. И ЗАТЖЕНТЕ ВО градь сътворий, и найста цра ипатіа на подроумій. многыміже стекшима люде, наполаншю подроумію андей. повекь, гоустіана люде свой. ì вое скы= свыше инти=, ниже. снизу сфдалницы. стрелающе 99) из киша "а. В них же ипата моу оубін ізко цркій бенеца на са возложи.

Стй стыа софва профости вжта. Цркви вжта софва, пратал два буа. (П) Сиръча бжтвеннат дша, нейзгланилго дваства чтота, смирен'ный мрости истинна; сти. Імьє на главою ха. (т). Олава по ч) мроста во сна и слово вжів, сти. Простер'та ньса превыспра гда (1°) Преклон' во ньса, א נאא פא אַבּסץ אדסץ. פֿאואס בּס אַ אופּב אַבֿגנידפּס װסאָספּאידנא פּנָוּוו. נוֹם בּס וְסֹ׳ сна й слово вжів. Га іс ха люващей во дваство, ражаю словеса даталнай. рек'ше неразоумный насучайта. стй. Сію же возлюби пртча й кртла, кјти гаа. (т). Оустава дбаства. показава жестокое и бът житие. стй. Імаже дбаство лице дбие Wrneno. (Ф) Огна во Е вжтво, попалаю страсти тланный просвещае дшоу чтоу; стй. Ймата на оушима торици 16), ст й англи имоў (Ф). Житиє во что са англы равно Е. торицит соута покойще стто дха. стй. На глава ва венеца цркий. (т) Смирениа во мроста 97) црткоут стртт. стй. Санъ преполсания и чресль (т). Окра старъйшины ства й стластва 98). стй. В роуцѣ дражаше скипетра. (т). Цраскій сана. стй. Ймата криль шеньь шрли. (т): Кысокопаринової ЦІ́СТВО 99). Й РАЗОЎ СКОРА ВЗВЛАЕТА. БИЛО ВО ЗРАЧНА СЇА П'ТИЦА, АНВАЩИ ВО мроста. Егда во види лов ца выше возлетаета тако во ливации дваство. неоудска оуловленін бывайта W локца днавола. стй. В шоуйцыя ймата свитока написана. (·г.). В нема соў написаны недовадомый сакровен ныа тайны, рек'ше предан'нам писан'я видати, непостижна по соута вжтвеннам действа, ни ан'яло, ни члко. стй. Одеаніе же света пртла, на нема» сидн. (т) Оного 100) воудоущаго света покойще авлаета. стй. Оутверженна сед'мию стопа. (т) Сед'мїю дха дарованій. что во йсайна пррчества писанно. Стй. Ноѕа йма на камени. (т) На се во ре камени созижоу црква мою, й пакы ре на камени ма вары оутверди. Софа прмршсть вжий. толкованів стай соворнай й апльстай цркви. Дахство швра вжій, шдам во родиса гда. дахство почте, елико во весплотена. й вевтелесена гда, толико чтота й вевистланію плоти нашей радоуётся. Дасство наполимета горнюю твара й масто, и йстощиша шпашій ан'гли. Єлико во англи выше члка смртна. толико даственичество, женивших са чтиае. гіко по швразоу вжію лапо ны еста жити хан, почести даство плоти тланій й кала оувагайще 101), и дивно нетланіноу быти члкоу 103) вев тла. чтотою хвы воплощенієма нетланно ш двы. Приведоутся ре црю двы по ней. сінра дваствен'на дша. тама скор'єнте 108) сама во ны швеща гла йда воудоу тоу й слоуга мон воудё.

Софта префрость быта, токованів стты содти. 104) й апальстви цркви. Цуква еста нео земное, и хуй вжин славж во в неи ба аже 105) на нёсн. Вер ха  $\hat{\epsilon}$  цр́ковный  $^{106}$ ) глава г $\hat{\mathbf{h}}$ а.  $\hat{\mathbf{A}}$   $\hat{\mathbf{W}}$ лтара  $\hat{\epsilon}$  пр $\hat{\mathbf{T}}$ лъ Б $\hat{\mathbf{m}}$ Ти  $^{107}$ ).  $\hat{\mathbf{A}}$  трапеза перси гиа, Андитіа 108) еста надра дбый; Антимиси еста написанный тители на крть, Йли пла им'же закрыша очи вмоу втише. прорцы бе, кто в оударивый та, Я ветсем'же, на тамени, јераевы 199) лежаше плата заа, на нем'же написани приве вжін ізв'аль има вжів, ази вема сый. Литони вста плащаница, ен шеви ішенфи ка. ли пакы литони еста. Егда посла пилати мечника по їса зва на соу ще, са оушева свой са глвы простре по Землю 110). Гане сюдоу стоупай й прийде на сод ще, егда прийде к пилатоу і́є. Шва полы его бахоу 111) свипетри, й поклонишаса скипетрі йски, недвижими никимат. то ради вхо с рипидами ткора. Диско есть й потирь шчи гнін. Й паки потира є візва копейнал. йм'же да вкоуст вси вжетва. Офна есть ребра гна. Асоудара 112) въ оуброуса место иже ве на главе его. Î аёрх еста Йблакх нВный, йже на сѣнїю праваго зако́на. Ё л'жица ёста стай біца, примшій нівный хат ха ви чревт; А дора́ хе. А калинца еста, TEAOBTOTEO. Â WITHA ERTEO. Â MINMIÑ AÑZ CÍTAIN. Â CESTHANHEZ ПРЕТЧА. или стрегоущее копте су породы. Олтара» малая шва полы, разлоучента рат праный и грашный. А тоблицы 118) шлтарний соута колана гил. Двери меный чина, ан гласкій. Амебна еста гора рав'нам. по пррокоу, ре во на тора равне вознести знамение. Знамение стое егале. Сватила шва полы κούτα. ἀμέλα εμμέκωα οὐ γλαβω. Η ου μογού βο γρόβ τθίμ. Ηλή πακώ, амвои еста, Шваленый камена W грб, Дтаконаи на ам'вона англа е сидавы на гровъ й вакрите проповъда. Паникадила соута вайнт ѝ стрегоуще гроба.

Πρικοπηίκα  $\hat{\epsilon}$ , πο περ΄κονού βακόνου εποάχου δο κεή κητά μο εαπεκία  $\hat{\epsilon}_{p}$ τέκα,  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάκα,  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάκα,  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάκα,  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάκα,  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάκα,  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάκα,  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάνα  $\hat{\epsilon}_{p}$ τα  $\hat{\epsilon}_{p}$ τα  $\hat{\epsilon}_{p}$ τάνα  $\hat{\epsilon}_{p}$ τα  $\hat{\epsilon}_{$ 

#### приложенія.

I. Выписка изг Хронографа по рукописи первой половины XVI въка, въ листь; принадл. профессору  $\theta$ . И. Буслаеву.

(J. 290-291).

PABBA 137. Géù czzdá ypkba xpámz bľa mošró, hbo húmheè šmovª mhi й сераюйми диващесь чидатсь. Аще во йзволить бга жити в рокотво-PÉHHLÍ. B CE BEÁYACKH MPEBLIBÁÉTZ. H TAT BO HHAT. Í ÉTAÐ MOMLICAN TAKOBAA творити цра. Аггло показа емой бга во сне зданіе црквное. Й положено ELI OCHOBANIE UPAKOBNAIA CTENAI TONZCTOTA .K. NAKO. À BAONA CTÒ CAMENZ шприча притворова. А счетырами притворы. рб. сажена. А придалова рекише цеквей оу неа. тае. коліко дна в годв. на всака дна цеква. в коегожо стго αμα. Θα πράβμε нα τακοβός μέλο μάνα βο βος πράβι να . ν. ν. ν. τροβά. χ. кентинарей злата. а сребра, "б. кентинарей, і едіна кентинара ймата сто й .й. λύτρα. ἀ λύτρα. Πο<sup>3</sup>τορλὶ Γράβεμκη ἀ 30λοτημκόβα .όβ, β λήτρε, Η τολάκο οίβοδ υρα-τιμάμιε μωτ μα τακοβόε Επτειμος μέλο. Ης τόνι μαρο ψεμοβάμις. Ho егда създава́хв два" надеся радовъ, тогда патрва́рх съ епкпы и съ сфенини матву творахом. и мощи ста (мунка) полагахом по стена. сице сотери и до верхв. ш злать в дасть вмв злато аптав. Недо-«ταδωον<sup>™</sup> βλάτον. Ho κεε ον κε μρακοε μλάτιε μετοψή μ εκοράωε μρα. івнісь ємоў агтав бжій во Феразь кажен'ника, й гла емоў посай і ав тевь ДА ЗЛАТА ЕЛИКО ТРЕКУЕШИ. ЦБА ЖЕ ПОСЛА НА ДВАДЕСАТЕ ВОЗЕ. И ПРЇЙДОША НА масто кажен нико глемое триоугленое. И обратошаса полаты новозданы. Шверзе" кажники едінв й вѣ полна злата, й насыпвше возы свой прійдоша къ цри, цра же превеси, и въ .pп. кентинарей, потомже посла цра видети πολάτω на το<sup>π</sup> μέςτο ѝ με δερέτοωα μητο<sup>π</sup>. ѝ ραзονμέωα ἄκο λείλα ε'έ ΕΚΙΝ Ι ΠΙΟΚΛΑΒΗΙΙΙΑ ΕΓΑ. Ψ ΤΡΕ ΨΚΟΝΙΕΧΤ. Η ΠΟΜΑΙΙΙΛΑΙΙΙΕ ΙΙΙΑ ΚΟΤΕΟΙΝΤΗ въ шитари два шконца швогда три. и повись аггля во швразе цра началочетрецю; и повель три окон'ца сътворити въ берав рече бобра и сна и CTTO ΑΧΑ. W ΗΜΕΝΟΒΑΝΙΝ ΠΡΚΕΝ WATTAA. Η ΠΑΚΗ ΕΣ ΜΗW34 JASMAILIACHIN ΠΡΑ в ко йма нарещи црква. й егда штойдоша хитрецы на шежда ка цою.

поставища штроча стрещи орбате, и венса аггаз гна вз опраза ка-MÉH HHKA, H HOCAL WTOOL PERZ HAT H PULL ARAT LEMZ, AS HE KOCHA TAMO ОТРОК ЖЕ НЕ ХОТАЩЕ ШСТАВИТИ ШРВАТА Й ПОЙТИ. КАЖЕННИКЪ РЕЧЕ А КЛЕНВ-ΤΗCA ΒΟ ΉΜΑ COΦΙΆ ΠρεκλροςΤΗ ΕΚΙΆ CAÓBA BO ΕΓΟΚΕ ΉΜ ЦΡΚΒΑ CΊΑ SHIKETCA. ако a стража приставле есм' цркві сеа. Штроча ше сказа црю. биз Прише никого" шерете, и разочить шко аггла вжий ве и прослави бга, и ваздравась зааб шко шви ему біть како хоще нарещи ціква. Толико пошанії положи цба, шко преже вст сама нача зданіє бренів й каменіема ủ ποτο πολάρε έτο μ ακή χητρεцы. Πρέλα жε υρκαμμή εнце сатвори. «Δαράκα ELIHO BRÁTO H CHERTO H ENCEPTE. H KÁMENTE MNOTOUZHINO H MZZA H OROBO. H MENTESO H W BCT BEWEN, H BAOMH R TOP HHAZ. I TETAL CANTCHWACH CONTA τραπε(SOV) BMECTO έλ. Η ΕΔΙ ΚΡΑΚΟΤΆ ΤΡΑΠΕΊΝ ΚΗΡΕ ΠΡΕΚΤΌΛΑ Η ΕΗΒΡΕΥΕΝΉΑ. Η недомыслена оўму члечн. Зане<sup>н</sup> оўво бвогда злата іделашеса. Швогда среврена. Швогда токо камена драгій. Й Швогда йнако. Амвони же злато й CPERPOME À KAMENTE APART OVRPACH TARO H AREPH. ETO" HE MORTE OFME YAVE постигноти, и покрова цуковный тако злато обкраси. восхотыже и моста цёковный веса среврена сотворити, й вазбранена бы W зваздочета ико в последней ден коде глусу цетво темное и възмо градъ. Егда» СОВЕРШИ ЗДАНТЕ Й ОЎКРАСИ ВСЖЧАСКИМИ ДОБРОТАМИ. СО МНОГОЮ РАДОСТТЮ молашесь цра ва цркви гла. Оупремочарова та соломене и прва. сотвори пира все гражанома и пришелцё на многи дни, йже превосходи всакого числа.

### II. Варіанты по рукописи Синодальной Библіотеки XVII въка, Nº 818.

- 1) Повив.
- 2) h crro akakha.
- 3) йрина ветсай.
- 4) HA APSMI , AX MSWA.
- 5) Послѣ этого слова прибавлено: KETAPA.
- 6) й постолный настопнаже.
- 7) й прочай тоже достой цёкви.
- 8) MAKHÀ.
- 9) равны в широтв й раны в до- 19) шенований. FOTS. PARHAI & MEPS.
- 10) BEWA.

- 11) ни.
- 12) icreso.
- 13) HE.
- 14) Находятся пропущенныя 38 этимъ слова: й на.
- 15) аздова.
- 16) Этого слова нътъ.
- 17) доменна нова.
- 18) KOMAPLI.
- 20) нарицай.
- 21) ETHATO.

- 22) Прибавлено за этимъ тута.
- 23) Этого слова нътъ.
- 24) й ковца.
- 25) народ.
- 26) MHYANHKZ.
- 27) мешах в.
- 28) Этого слова нѣтъ.
- 29) притвора.
- 30) возделаша.
- 31) издаганна.
- 32) к часнице.
- 33) вознесоша.
- 34) й великима столпома римскима ставшима зелена. й мраморома й всёма поставленыма. во цукви 8же по верё й по'комары.
- 35) много тщание имай.
- 36) батодаваше.
- 37) HOBANHAMH.
- 38) BOBE WA HE CTEHY.
- 39) зиж ителемъ.
- 40) кажники.
- 41) me.
- 42) COBE & COE TOMBEAH.
- 43) Посять этого слова стоить пропущенное въ напечатанномъ спискть: не.
- 44) горь зданій здани.
- 45) гла цёд здання ра вко не има совершенья здантю.
- 46) да повелиши.
- 47) стратига магистра й васида стройтель.
- 48) ú chả.
- 49) по шелагоми.
- 50) բñ.
- 51) Находится пропущенное за этимъ въ нашечатанномъ спискъ слово: въ.

- 52) 1 CST4 HEABH#HMS BC&M2 CT6-HAM2.
- 53) BERMŮ HAЗНАМЕНА HĽ TAKO BFZ. ПОСРЁ<sup>11</sup> ЕÅ.
- 54) зданий.
- 55) Ѿ создани цуковий матву твораху.
- 56) komāju.
- 57) с первыми й стојонными шкрта Д притворы вса покрова позлати.
- 58) двери.
- 59) H CMATECA.
- 60) егдаже оўствач.
- 61) коегождо во й Фвон зрака со-
- 62) бвогдаже блована или предана или железна.
- 63) й електора.
- 64) CACHOEM.
- 65) стро.
- 66) ECECE THATO.
- 67) известиста во емв.
- 68) mtcame.
- 69) & HA'CTOAHH M&CTO.
- 70) столпциже.
- 71) й преймвще.
- 72) постави златавста.
- 73) Послѣ этого слова стоить пропущенное въ напечатанномъ спискѣ: занеже на немъ.
- 74) златосщиными и многоравличными.
- 75) ĥroaye.
- 76) HHAT BAATM.
- 77) притажание...... Ѿ ин'дьа.
- 78) Послѣ этого слова прибавлено:
- 79) WCOBHNA.

- 80) до столта.
- 81) TOKMO8A4'.
- 82) gan'#6.
- 88) Это испорченное мъсто читается: Келики вбо костантина С сајвама цја перскаго и С ина многи встави приимати, сеже С единаго египта има увидение таковаа цјеви кроме сщенит сосу.
- 84) како влещашеса.
- 85) кож о.
- 86) WMOBENHE.
- 87) Это слово пропущено.
- 88) да ходжще ем8 в' цукви и спати в не.
- 89) Постъ этого: вепрева "А, коткова и кокоше. "Г.
- 90) Посять этого пропущено: стго дха пришествие. З члемое всеми мутвыми вобрийе.
- 91) велами непреманны дйа.
- 92) многих подовныхх.
- 93) овы же свыше йнинже снизу ск-
- 94) TAABA.

- 95) марости.
- 96) тороцы.
- 97) смирения во мароста.
- 98) Этого слова нътъ.
- 99) высокопаривое присство.
- 100) йного.
- 101) 8к тайще.
- 102) åko.
- 103) не скорбити.
- 104) Эта очевидная описка не повторяется въ спискѣ № 818: соборно.
- 105) AKO.
- 106) Бра= црквий вста...
- 107) Послѣ этого прибавлено: ими паки шатара еста гроба гна.
- 108) индатай.
- 109) ikpeike.
- 110) Послъ этого слова прибавлено:
- 111) бийх8.
- 112) исвдара.
- 113) столпци.
- 114) посаження нёврвева.
- 115) паз8х8.

# О РУССКИХЪ НАРОДНЫХЪ КНИГАХЪ И ЛУБОЧНЫХЪ ИЗДАНІЯХЪ.

Лубочныя картинки русскаго народа въ московскомъ міръ. Соч. Снешрева. Москва. 1861.

HISTOIRE DES LIVRES POPULAIRES, pas Charles Nizard. Paris. 1854.

ABÉ VACTE.

I.

Лубочныя изданія съ картинками не въ одной Россів составляють главный отдёль народной литературы. Было время, когда онё входили въ общее достояніе всякаго грамотнаго человіка, безъ различія состояній и званія и, сверхъ-того, удовлетворяли любознательности безграмотныхъ тёми картинками, которыя постоянно сопровождають текстъ. Начало этихъ изданій относится къ эпохі, предшествующей собственному печатанію, производимому подвижными буквами. Рисунки съ объяснительнымъ текстомъ вырізывались на дереві, и, смотря по объему предмета, выпускались или отдёльными листами, или тетрадями. Отдёльные листы употреблялись не только для чтенія, но и для украшенія на стінахъ, а съ священными изображеніями заміняли даже икону. Этоть обычай доселі сохранился между русскими мужиками, которые, рядомъ съ иконами, украшають передній уголь избы лубочными картинками.

Что въ XV столътіи было на Западъ общимъ достояніемъ всъхъ и каждаго, то въ настоящее время, вслъдствіе успъховъ образованности, разъединившей сословія, осталось только въ низшихъ слояхъ населенія. Въ Германіи, Франціи, Италіи, простой народъ и досель пробавляется лубочными

изданіями, въ родів нашихъ картинокъ, изображающихъ страшный судъ, лестницу грежовь и добродетелей и т. п. Этоть факть служить неопровержимымъ доказательствомъ той мысли, что образованность каждаго изъ современныхъ намъ европейскихъ народовъ не подчиняется одному общему уровню, а представляеть цёлый рядъ ступеней, обозначаемыхъ историческимъ развитіемъ сословій и вообще жителей разныхъ м'Естностей, входящихъ въ составъ государства. Потому народность каждой страны представдяеть намь въ настоящее время не только последніе результаты европейской цивилизаціи, но и древн'єйшіе слои историческаго развитія, такъ-сказать, застывшіе и окаментвшіе въ нравахъ и обычаяхъ простонародья, и чтобъ основательно судить о народности какого-либо народа, недостаточно ограничиться высшими и наиболье развитыми ея представителями, а слыдуеть съ равнымъ вниманіемъ обращаться къ интересамъ и уб'єжденіямъ массъ, прочно уложившимся въ нравственной физіономіи народа въ разныя времена. Исторія народа, будучи разсматриваема съ этой точки зрівнія, оказывается не прошедшимъ уже процессомъ, черезъ который достигалъ народъ до современныхъ результатовъ, не отжившею жизнью, къ которой нътъ возврата, не подмостками и лъсами, которые сламываются, какъ-скоро построено зданіе, а навсегда пребывающимъ въ жизни элементомъ, подобно тому, какъ воспоминанія молодости и прошлые опыты и наблюденія составдяють существенное, неотъемлемое богатство эрелаго возраста. Но въ жизни народа эти историческія воспоминанія им'ьють характерь монументальный. Будучи облечены въ форму обычая, преданія, народнаго слова, он'ь переходять изъ въка въ въкь, какъ неизменное достояние всехъ поколений, и черезъ тысячельтія воспитывають отдаленныхъ потомковъ въ идеяхъ и въ возэрвніяхъ глубокой старины. Это воспитаніе народа преданіями прошлой жизни идеть наравнъ съ новыми успъхами цивилизаціи и для массы имъеть высокую обязательную силу, въ то время, когда образованные классы многими стольтіями опередили въ своихъ интересахъ эти элементарные начатки народности.

Такимъ образомъ, относительно элементовъ историческаго развитія, составляющихъ постоянную физіономію народа, каждая народность должна быть разсматриваема, какъ совокупность рознооременныхъ, иногда другъдругу противорѣчащихъ и противоборствующихъ результатовъ исторической жизни, какъ-бы слоями накопившихся въ теченіе вѣковъ. Безконечное разнообразіе этихъ слоевъ исторической жизни можетъ быть подведено къ тремъ главнымъ отдѣламъ, которые соотвѣтствуютъ тремъ ступенямъ народнаго образованія. Во-первыхъ, древнѣйшій отдѣлъ, объемлющій въ устной народной словесности первобытныя преданія и повѣрья, частью

миоологической, до-исторической формаціи, частью въ пестрой сміси съ историческими фактами и съ некоторыми начатками христіанской цивилизаців. Этоть отділь соотвітствуєть теперь грубой, безграмотной массі простонародья, какъ остатокъ эпохи, предшествовавшей введенію и распространенію грамотности. Во-вторыхъ, отдёль народных книга. Начинаясь древнъйшими рукописями, этотъ отдълъ на Западъ сталъ значительно расширять свой объемъ съ XV въка помощію печатныхъ изданій, и постоянно восполнялся и подновлялся въ теченіе трехъ последнихъ столетій. Многія изъ народныхъ книгъ, досель составляющихъ простонародное чтеніе во Франціи, не что иное, какъ перепечатки изданій XV и XVI вековъ. Этотъ отдъль во всей полнотъ и разнообразіи сохраняеть результаты средневъковой цивилизаціи, застигнутой эпохою изобрътенія печати. Образуя умъ и сердце нъкоторыми историческими, астрологическими и другими свъдъніями и назидательными поученіями, народныя книги наполняють воображеніе читателей фантастическими выдумками и несбыточными идеями. Сюда относятся не только лубочныя изданія, но книги и рукописи, досель обращающіяся въ рукахъ раскольников и разныхъ сектантовъ. Итакъ, этоть отдъль соответствуеть эпохе рукописей и первопечатныхъ изданій, содержащихъ въ себъ результаты средневъковаго развитія. Наконецъ, третій отдъль объемлеть убъжденія и интересы того меньшинства, которое называется образованною публикою. Въ настоящее время этотъ отдёль во всей ясности даеть о себь разумьть въ политическихъ газетахъ и въ литературныхъ и ученыхъ журналахъ. Что для образованнаго человъка — журналъ или газета, то для грамотнаго простолюдина — народный альманахъ или письмовникъ, а для безграмотнаго — сказка или изустная легенда.

Само собою разумѣется, что эти три отдѣла, равно какъ и самые классы народа, ими пользующеся, находились и доселѣ находятся въ постоянной связи и во взаимномъ вліяніи. Изустная легенда переходить въ лубочное изданіе, и народная книга даетъ содержаніе вновь составляемымъ сказкамъ и повѣрьямъ. Многія газетныя извѣстія и современные анекдоты входили въ составъ народныхъ книгъ и лубочныхъ изданій. Иныя газеты своею пошлостью и тривіальностью низходять до уровня лубочныхъ изданій и площадныхъ фарсовъ.

Люди третьяго отдёла, то-есть образованная публика, относятся къ двумъ первымъ, какъ новое, более-развитое поколене къ старому и отсталому, потому-что было время, когда устная словесность и народныя книги принадлежали не одному простонародью, но и высшимъ классамъ населенія; въ настоящее же время только простонародье, по своей отсталости, сберегаеть для образованныхъ людей преданія ихъ предковъ. Такъ какъ въ

Digitized by Google

исторіи цивилизаціи постоянно одно покольніе входить въ столкновеніе съ другимь, и новое и молодое опережаєть старипу, то весьма естественно, что образованный отдыль очень часто становится во враждебное отношеніе къ двумь первымь, забывая и вовсе не желая думать, что вь ихъ скромныхъ интересахъ и дытскихъ воззрыніяхъ попираєть онъ родную старину своихъ отцовъ. Невыжественные классы, остановившіеся на устной словесности и народныхъ книгахъ, съ своей стороны, оказывають недовырчивость къ образованію, которое въ ихъ глазахъ кажется гибельнымъ для національныхъ основъ, и тымъ рызче и враждебные выказываются эти недоразумынія между невыжествомъ и образованностью, чымъ меные точекъ соприкосновенія между родною стариною и поздныйшею цивилизацією, и особенно въ томъ случаь, когда эта послыдняя заимствована извны, какъ у насъ со временъ Петра-Великаго.

Просвъщение уже само себя оправдываеть исторически, какъ успъшный шагь впередъ по пути развитія, и потому стремится къ господству надъ невъжествомъ. Эта борьба въ пользу прогресса, въ сущности законная, часто принимаеть ложное направленіе, когда насиліе, вооружаясь средствами, выработанными образованностью, только въ видахъ личнаго эгоизма распространяеть свое вліяніе на невъжество, замаскировывая собственныя выгоды одними внъшними пріемами цивилизаціи. Такъ въ эпоху распространенія христіанства между европейскими дикарями, христіанскіе военачальники запечатывали свою власть надъ языческими племенами, прибъгая только къ обряду крещенія, но вовсе не приготовивъ ихъ къ тому, и нисколько не понимая необходимости водворить христіанскія иден въ ихъ умахъ. Такимъ образомъ, уже въ самомъ зародышѣ своемъ христіанская цивилизація европейских народовь являєть сліды недоразумінія и борьбы, которымъ дальнъйшій ходъ историческаго развитія даваль только большій просторъ и новыхъ дъятелей. Сверхъ-того, внесение въ европейския страны церковныхъ книгъ, переведенныхъ съ иностраннаго языка, или же и на иностранныхъ языкахъ — на латинскомъ на Западъ, на болгарскомъ у насъ — только способствовало недоразумѣніямъ, особенно, когда просвѣтители не хотьли да и не могли объяснять христіанство безчисленнымъ толпамъ новообращенныхъ. Знаніе, то-есть умініе читать и понимать книги, должно было присоединить свои могущественныя средства къ физической силь и политическому преобладанію и въ теченіе многихъ стольтій совокупными трудами обработывало ту невозделанную почву двоевернаго, полухристіанскаго невѣжества, въ которомъ едва-ли не до настоящаго времени пребывають чизшіе слои простонародья во всёхъ европейскихъ странахъ.

Итакъ, невъжество старыхъ временъ составляетъ общее наслъдство

всьхъ образованныхъ народовъ. Это дорогое, хотя и устарълое, напіональное достояніе, такъ прочно вкоренилось въ жизни, что не боится своего низложенія передъ какими бы то ни было блестящими успъхами цивилизаціи. Упроченное в ками, оно самодовольно и не желаеть посторонняго вившательства просвъщенныхъ тенденцій, однако, наклонно къ принятію всего полезнаго, что цивилизація изобрітеть для практическаго употребленія. Оно раздражается отъ преследованій цивилизованнаго насилія, и только больше коснесть въ язычестве и расколахъ; но охотно идеть само по медленному пути книжнаго просвъщенія, и твердо усвоиваеть себъ только то, что ему по селамъ. Напуганное многов ковыми попытками, оно не доверяеть просветителямь изъ высшихъ классовъ, и более способно къ систем' взаимнаго обученія. Устная словесность, то есть п'єсни, сказки, легенды и пародныя книги съ лубочными издапіями составляють наиболье опредъленное литературное выражение этого заматорълаго отсадка старобытной европейской цивилизаціи. Следовательно, изученіе этихъ произведеній народнаго творчества имбеть интересь не спеціально литературный и касается не одной отжившей старины, но столько же необходимо для познанія всёхъ сторонъ нравственной жизни современныхъ намъ европейскихъ государствъ.

Едва-ли нужно входить въ подробныя объясненія того, что невѣжество въ разныхъ европейскихъ странахъ неодинаково относится къ успъхамъ цивилизаціи, состоя въ различныхъ пропорціяхъ къ суммѣ просвѣщенныхъ идей и дъятелей, выработанныхъ тою или другою страною, и слъдовательно въ различной степени замедляеть оно историческій прогрессъ своимъ тяжелымъ тормазомъ. Чемъ самостоятельнее и выше развились цивилизованные представители массы, темъ они народнее, то-есть ближе къ интересамъ толны, и тъмъ болъе очищенъ народъ отъ стараго невъжества. Напротивъ того, чемъ случайне въ стране просвещение, занесенное извие, чёмъ менёе оно связывается исторически съ древними основами народности, тъмъ оно слабъе и ничтожнъе, и тъмъ менъе имъетъ вліянія на образованіе невъжественныхъ массъ. Первый случай въ болье или менье удовлетворительномъ видъ встръчается на Западъ; Россія же представляетъ классическій приміръ втораго случая. Вслідствіе этого неравномірнаго отношенія образованности къ невъжеству, самая народность въ ея древнихъ основахъ и въ поздивищемъ развити имветь въ разпыхъ странахъ совершенно-различный характеръ и различное значение. Гдъ образованность развивалась на національных основахъ, тамъ она представляется высшимъ проявленіемъ народности, хотя бы и не всь классы населенія въ одинаковой мерь умали пользоваться этими наиболее эралыми плодами родной почвы. Вотъ

Digitized by Google

почему итальянець находить національное выраженіе своихъ религіозныхъ идей или сатирическихъ обличеній не въ однёхъ народныхъ п'есняхъ о страшномъ судѣ или въ площадныхъ фарсахъ, но и особенно въ поэмѣ Данта или новеллахъ Боккаччіо; выраженіе народной мудрости и здраваго смысла французъ найдеть не въ однихъ своихъ пословицахъ, но и въ мысляхъ Паскаля, въ шуткахъ Вольтера, въ пъсняхъ Беранже; не въ цеховыхъ мистеріяхъ англійская національность достигла высшаго образца драматическаго искусства, а въ произведеніяхъ Шекспира, которыхъ высочайшее совершенство умела оценить Европа почти-что въ наше время. Понятно следовательно, что счастливыя націи, где исторически стали возможны такіе представители народности, какъ Гансъ Заксъ, Лютеръ, Шекспиръ, иначе должны относиться къ невоздёланнымъ основамъ народной жизни, сохранившимся въ устной словесности и въ такъ-называемыхъ народпыхъ книгахъ. Гордиться исключительно народными пъснями, пословицами, сказками, позволительно только тамъ, гдъ поздняя и случайная цивилизація не успъла еще ничего выработать лучшаго. Потому такъ трогательна наивная любовь просвещенных славянь къ безъискусственной словесности своих ъ необразованныхъ соплеменниковъ. Выше этого они ничего не знаютъ. Следовательно, въ умеренномъ славянофильстве, чуждомъ смешныхъ практическихъ тенденцій, надобно видіть не безусловное чествованіе устарілыхъ основъ народности, а больше или меньше сознательное недовольство тами успѣхами, которые были сдѣланы новѣйшею цивилизаціею въ образованіи славянскихъ племенъ, особенно восточныхъ, не исключая и нашего отечества. Съ этой точки эрвнія совершенно понятны будуть уб'єжденія тіхъ, которые самою умною русскою книгою назовуть собраніе народныхъ пословицъ, и самое высшее проявление русскаго творчества признаютъ не за стихами Пушкина или за прозою Гоголя, а за народными былинами и другими скромными издъліями нашей доморощенной музы.

Можеть быть, того же мнёнія были бы и ученые Западной Европы, еслибь имёли случай, какъ слёдуеть, познакомиться съ нашею литературою. Въ народной словесности русской они нашли бы для себя много новаго, интереснаго и даже полезнаго для сравненія съ явленіями своей національности; въ писателяхъ же петровской Руси они снисходительно встрётили бы только своихъ прилежныхъ, но еще малоопытныхъ учениковъ, въ сочиненіяхъ которыхъ нёть для нихъ ничего новаго и занимательнаго,

Следовательно, более или мене почтительное отношение къ застаревшей народности зависить отъ успеховъ позднейшей цивилизации. Смешно было бы образованному французу учиться мудрости въ мужицкихъ пословицахъ, игнорируя своихъ философовъ и моралистовъ; и съ другой стороны,

едва-ли не столько же смъшно было бы утверждать, что литературные представители преобразованной Руси въ теченіе последнихъ полутораста леть выдумали что-нибудь болье глубокое, остроумное и меткое, болье свободное оть всякихъ случайныхъ стеснительныхъ объстоятельствъ, какъ русская пословица, въ ея лучшихъ образчикахъ. Между тъмъ, многіе изъ образованныхъ русскихъ людей, по странной привычкъ судить о Россіи по Франціи и Англів, взяли на себя печальную обязанность презирать русскую пословицу и пъсню, не потому, чтобъ какой-нибудь Сумароковъ или Херасковъ были дъйствительно гуманнъе и даровитъе простаго мужичка, а потому-что во Францін быль уже Вольтеръ, а въ Англін Байронъ. И не странно ли? Большинство такъ свыклось съ подобною логикою, что готово въ народности видъть не больше, какъ чернорабочихъ поденщиковъ, которые въ потъ лица, но безъ всякаго сознанія, проводять столбовую дорогу россійской цивилизаціи подъ командою иностранныхъ инженеровъ. Но для какой же цёли предпринимаемы были эти египетскія работы, когда въ теченіе стольтій мильйонамъ чернорабочихъ предоставлялось попрежнему тащиться грязными окольными дорогами на своихъ самодъльныхъ телегахъ, на которыхъ въбхали они на святую Русь чуть ли не во времена переселенія народовъ?

Впрочемъ, цивилизація всегда и вездѣ находила законное оправданіе всякой египетской работь. Ученье свъть, неученье — тьма, говорила она и въ мутной водъ невъжества ловила себъ рыбу при свъть ученія, которое брала себь на откупъ. Невьжеству, и безъ того обросшему мхомъ, этотъ умный разсчеть еще сильные упрочиваль на многіе выка его окаменыюе существованіе, ділая невіжество подспорьемъ образованію, выгоднымъ псточникомъ для покрытія издержекъ, идущихъ на цивилизацію. Однимъ словомъ, цивилизація разсматривалась, какъ нёчто отдёльное отъ народа, отвлеченное отъ жизни, неприносящее массамъ никакой пользы, но для нихъ обязательное, какъ нравственное иго, подъ которымъ, склоня шею, онъ должны воспитывать въ себъ христіанское смиреніе и безкорыстіе. Понятно, следовательно, что въ этомъ, такъ-сказать, правственномъ, воспитательномъ отношеній, цивилизація, особенно же привитая случайно извить, и неим вощая связи съ жизнью народа, нажется нев жеству только татарщиною, какъ бы она ни украшала себя павлиными перьями парижскихъ обычаевъ и модъ.

Отсюда понятно, что невъжество можетъ находить себъ со стороны такъ-называемой цивилизаціи поддержку двоякаго рода: сознательную и безсознательную; сознательную, когда пользуется цивилизованный классъ невъжествомъ и его поддерживаетъ для своихъ корыстныхъ выгодъ, и безсо-

знательную, потому что всякая цивилизація, поддерживающая нев'єжество, тімъ уже самымъ сама обличаеть въ себі грубое варварство и всякаго рода отсталость, несовм'єстную съ успісхами просвіщенія.

Открывъ въ цивилизаціи, пгнорирующей интересы народные, ея слабую сторону, ея невѣжественную, грязную подкладку, изследователь національной старины, сохранившейся въ народныхъ книгахъ и лубочныхъ изданіяхъ, имбеть право расширить горизонть своихъ выводовъ, и въ этихъ произведеніяхъ можетъ видёть достояніе не одной невёжественной черни. Въ Россіи эта литература уже и потому заслуживаеть особеннаго вниманія, что ея вліяніе не только прежде, но и въ настоящее время несравненно обшириће распространено на массы населенія, нежели все то, что выходило изъ печати въ теченіе последнихъ ста леть. Если значеніе литературы и искусства определяется не безотносительным достоинством автора, а его вліяніемъ на большинство, то, безъ-сомньнія, лубочныя картинки, иногда съ пошлыми стихами, играли и доселъ играютъ болъе-видную роль въ жизни народа, нежели изящиыя стихотворенія Пушкина и ученыя композиціи нашихъ позднейшихъ живописцевъ-академиковъ. Думающіе такимъ образомъ могуть отдавать полную справедливость умственному превосходству и изяществу цивилизованной литературы и искусства; но для познанія жизни народной предпочитаютъ своеземные, родные оригиналы довольно-искуснымъ копіямъ съ чужихъ образцовъ, а также и вообще соображаются съ общепринятою оцінкою, по которой всякая копія обходится несравненно-дешевле оригинала. Образованная русская знать, свыкшаяся съ европейскими интересами, можеть сочувствовать и русскимъ передълкамъ западныхъ образцовъ, но только или по воспоминанію о самыхъ образцахъ, или же скор ве на основаніи задней мысли, что покровительствуемое ею просвіщеніе обповленной Руси можетъ видоизмѣняться сообразно съ ея цѣлями и тенденціями, между-тымъ, какъ народное слово не связано никакими вишшими стысненіями. Такъ же самостоятельна была до позднівншихъ временъ и народная дубочная литература. Ясно, следовательно, что если когда-нибудь искренно и безъ утайки выражаль себя русскій человъкъ, то, конечно, только въ своей безъискусственной словесности и въ народныхъ книгахъ. Положимъ, что его правда — груба, выражается она въ неуклюжихъ формахъ; но для челов вка честнаго она несравненно дороже изящной лжи и жалкихъ недомолвокъ провинившагося школьника, въ которыхъ, не стыдясь, находила иногда свое убъжище наша искусственная литература. Было бы вопіющею несправедливостью отрицать въ некоторыхъ изъ новейшихъ нашихъ писателей благородныя побужденія и высокія иден; но едва-ли кто можеть доказать очевидными фактами, а не общими соображеніями, что наша нов'єйшая цивилизація уже успѣла опередить основательностью, глубиною и смѣлостью мысли, простую русскую пословицу, въ которой русскій человѣкъ такъ ясно и метко умѣлъ опредѣлить всѣ оттѣнки своей нравственной и общественной жизни.

Постановивъ такимъ-образомъ древнія основы народности лицомъ къ лицу съ такъ-называемою цивилизацію, внесенною извит, и указавъ въ такой цивилизаціи явные следы поползновенія къ невежеству, мы должны нъсколько измънить свои понятія о варварствъ національных русских преданій, сохранившихся въ устной словесности и въ лубочныхъ изданіяхъ. и признать въ нихъ кое-что такое, что при наличныхъ пособіяхъ еще плохопривившейся цивилизацій, никакимъ образомъ не можеть быть безусловно названо певежествомъ. Во-первыхъ, уже потому, что множество суеверій и нельностей, составляющихъ содержание лубочныхъ изданий, одинаково раздълнотся и простонародьемъ и большинствомъ нъмецкокафтанниковъ: вовторыхъ, въ самой борьбъ этихъ последнихъ съ издълями народнаго творчества, очень часто здравый смыслъ и гуманность остаются не на сторонъ мнимаго просвъщенія. Нъмецкій кафтанъ охотно потворствуеть всякой лубочной нельпости, если она нужна ему какъ благовидное подспорье для прикрытія его ханжества, за то безпощадно громить онъ проклятіями всякую шутливую вольность и разкое замечаніе, которыми, безъ всякаго дурнаго умысла, иногда забавляеть себя простонародые въ своей сказкъ, пословицъ или въ лубочномъ листъ. Извъстно, съ какимъ остервенъніемъ образованная наша публика встречала новейшія изданія разныхъ новелль и легендь, которыя въ теченіе многихъ стольтій безмятежно живуть въ устахъ народа. Даже изданіе русскихъ пословицъ было заподозрѣваемо въ безнравственныхъ и неблагонамфренныхъ тенденціяхъ, какъ, напримфръ, видно изъ следующаго мненія о сборнике пословиць г. Даля, приводимаго этимъ почтеннымъ собирателемъ народности въ предисловіи къ издаваемому имъ теперь собранію пословиць въ «Чтеніяхъ Общества Исторіи и Древностей Pocciйскихъ» 1):

«Очень жаль (такъ защищали нѣмецкіе кафтаны русскую правственность), что все это совокуплено въ одну кпигу; черезъ это онъ (то-есть Даль) смѣшалъ назиданіе съ развращеніемъ, вѣру съ лжевѣріемъ и безвѣріемъ, мудрость съ глупостью, и такимъ образомъ свой сборникъ много уронилъ... Очевидно, что и честь издателя, и польза читателей, и самое благоразуміе требовали бы два толстые фоліанта (съ русскими пословицами и поговорками) разбить на нѣсколько книгъ, и въ нихъ отдѣльно папечатать:

<sup>1)</sup> На 1861 г. № 2, стр. ХХ и саѣд.

пословицы, поговорки, прибаутки, загадки, примѣты, и проч.». Нѣмецкій пуристь свои осужденія Далева сборника подвель къ общему результату, выразивь его самодѣльною пословицею, уголовною (какъ ее называеть г. Даль). «Это куль муки и щепоть мышьяку». Объ этой извращенной морали г. Даль отзывается такъ: «Доводы эти меня не убѣдили, всего же менѣе понимаю, какимъ образомъ опасность отравы уменьшилась бы такимъ раздробленіемъ цѣлаго на части; развѣ пріученіемъ къ яду исподоволь? Въ этомъ сборникѣ, который не есть катихизисъ нравственности, ни же наказъ обычаямъ и общежитію, именно должны сойтись народная мудрость съ пародною глупостью, умъ съ пошлостью, добро со зломъ, истина съ ложью; человѣкъ долженъ явиться здѣсь такимъ, каковъ онъ вообще, на всемъ земномъ шарѣ, и каковъ онъ въ частности, въ нашемъ народѣ; что худо, того обѣгай; что добро, тому слѣдуй; не прячь, не скрывай ни добра, ни худа, а покажи, что есть».

Благородныя убъжденія и здравыя понятія, высказанныя здісь г. Дадемъ, должны внушать сочувствіе всякому честному человіку. Только последняя фраза можеть возбудить недоумение. Разве можно спрятать или скрыть то, что повсюду живеть въ народъ и ему присуще, какъ дыханіе, которымъ онъ поддерживаеть свою жизнь, какъ свётъ солнечный, посредствомъ котораго онъ опознаётся въ окружающей его средѣ? Развѣ можно остановить или уничтожить явленія и силы природы, неподлежащія человъческой воль? Можно закрыть глаза, зажать уши, чтобъ не видъть свъта и не слышать, какъ шумять морскія волны; но кому же придеть въ голову спрятать солнце, или уложить вътеръ въ мъшокъ? Такъ и съ пословицами и другими явленіями народнаго ума. Ихъ можно не знать, или не хотъть знать, можно ихъ презирать и даже порицать; но какъ ихъ спрячешь, какъ уничтожишь, если только не уничтожишь самого народа? Положимъ, образованная, читающая публика можеть быть разобщена съ интересами простаго народа: но кому оттого легче, когда эти интересы темъ не мене охватывають въ тысячи разъ большую публику безграмотныхъ?

Судьба народныхъ книгъ, какъ всего вещественнаго и ломкаго, несравненно больше подчинена произволу и случаю. Впродолжение текущаго стольтия видимо изсякаютъ источники лубочнаго печатания, и все ръже и ръже становятся хорошие, неиспорченные отгиски народныхъ изданий. Любители прогреса могутъ этому радоваться; но сомнъвающимся въ истинныхъ успъхахъ русской цивилизации можетъ придти въ голову слъдующий вопросъ: потому ли измельчали и исказились лубочныя издания, что русское простонародье стало дъйствительно грамотнъе и образованнъе? II.

Изъ сказаннаго достаточно уже явствуетъ, что отношеніе къ лубочнымъ изданіямъ и другимъ произведеніямъ народнаго творчества можетъ быть троякое:

- 1) Безсознательное. Въ этомъ отношения состоитъ простонародье, для котораго пъсня, пословица и лубочная картинка составляютъ горизонтъ умственнаго и нравственнаго развитія.
- 2) Практическое. Въ этомъ отношени состоить большинство преобразованной Петромъ русской публики. Сюда же могуть быть отнесены и всъ иностранцы, поселившіеся въ нашемъ отечествь, а также и всь ть изъ русскихъ, которые, сменивъ мужицкій зипунъ на немецкій кафтанъ, уже позабыли мужицкія п'єсни и разучились церковной грамоть, а по граждански и до сихъ поръ читаютъ только по складамъ. Наблюдавине надъ нравами нашихъ соотечественниковъ хорошо знають, какъ общиренъ на Руси этотъ последній классъ, созданный петровскою реформою. Обыкновенный и напболье распространенный способъ практического отношенія къ русской народности состоить въ порицаніи ея. Онфмечившіеся грамотники и безграмотные видять въ ней попреимуществу невъжество и причину всякой неурядицы. Писатели, выходящіе изъ этой среды, къ порицанію и насмѣшкѣ присовокупляють покровительственный тонь и относятся къ нравамъ и обычаямъ народа, какъ къ детскимъ игрушкамъ; конечно, они же окажутъ отечественную заботливость постращать дитя розгами, чтобъ не расшалилось. Впрочемъ, въ покровительственномъ тонъ видънъ уже шагъ къ примиренію съ народностью. Русскій мужикь съ своими поговорками и узкимъ взглядомъ на вещи кажется балаганнымъ паяцомъ, который отпускаетъ острыя штуки, но за это, для потёхи публики, получаеть побои оть воинственнаго Дон-Жуана. Романъ Сервантеса принадлежитъ къ тъмъ немногимъ геніальнымъ созданіямъ, которыя никогда не старьють и всегда находять себь приложение къ нравамъ и состоянию общественной жизни. И, можеть, не было бы пустою риторическою прикрасою, еслибъ кто-нибудь практическое отношеніе нашей нов'єйшей цивилизаціи къ народности вздумалъ объяснить отношеніями между Дон-Кихотомъ и Санчо Пансою. По крайней мфрф, это сравнение вполнф примфияется къ нашей новой литературь, которая въ народности умъла подмъчать только одно тривіальное и смѣшное, за исключеніемъ весьма немногихъ мелодраматическихъ выходокъ, которыя, впрочемъ, вмѣли цѣлью не столько поэтическую правду, сколько практическія тенденців — разжалобить читателя горькою судьбою несчастныхъ. Вообще стремление нашихъ образованныхъ писателей сойтись съ на-

родностью не приводило къ удовлетворительнымъ результатамъ, такъ-что иные, основываясь на опытахъ прошедшаго, имъл полное право заполозрить законность и нообходимость этого стремленія. И действительно, всё простонародныя выходки въ напыщенныхъ одахъ Державина кажутся грязными лохмотьями, вшитыми въ бархатъ и парчу, и особенно отзываются намфреннымъ цинизмомъ въ эпоху, когда все народное называлось подлостью. Гораздо искреннъе поступали другіе писатели, вовсе забывавшіе о существованіи русской народности, когда она, казалось бы, должна быть на первомъ плант въ ихъ литературныхъ предпріятіяхъ. Гитдичь переводиль «Иліаду» слогомъ церковно-славянской библін, чуть-чуть не съ абіе и аще, булто бы на томъ основаніи, что не следуеть Гомера обувать въ мужицкія данти, между тъмъ, какъ на Руси, по свидътельству Нестора, сапоги были извъстны еще во времена ласковаго князя Владиміра. Еще напвиъе понималь свою задачу Жуковскій, перелагавшій въ стихи русскія сказки съ ньмецкихъ народныхъ разсказовъ, что можетъ проверить всякій по известному сборнику братьевъ Гриммовъ. Какъ далекъ былъ слогъ Карамзина оть народнаго склада, всего нагляднее можно видеть въ его «Исторіи», которую онъ укращаетъ древними и народными выраженіями, будто какоюнибудь исконаемою редкостью, и постоянно печатаеть ихъ курсивомъ, отчего онъ кажутся дъйствительно заплатами въ его щеголеватомъ, монотонномъ слогъ. Но Пушкина вообще хвалять, какъ примирителя цивилизованной литературы съ народными элементами. Действительно, ни ему, ни даже Карамзину, нельзя отказать въ стремленіи примириться ст народностью. Но примиреніе безъ вражды непонятно, а гдф мирятся, тамъ стараются загладить прежнюю вражду. И сколько внутренней борьбы, сколько усилій нужно было сделать геніальнейшему изъ русскихъ поэтовъ, чтобъ отъ аристократическаго письмеца, испещреннаго, для выраженія большей искренности и точности, французскими фразами, возвыситься до драмы «Русалка» или до купца Остолопа? Но принесли ли эти усилія желанный плодъ? Свыкдась ли съ пародностью та индиферентная публика, улыбкою которой такъ дорожилъ Пушкинъ? Или онъ хотель только развлекать ея равнодушіе своею способностью принимать на себя какой угодно видь, хотя бы дунайскаго славянина или русскаго мужичка, распъвающаго свои духовные стихи и историческія былины? Отозвался ли наконецъ простой грамотный людъ сочувствіемъ на эти національныя стремленія, или же ему стихи Пушкина остались такъ же чужды, какъ трагедін Сумарокова и оды Петрова?

Имѣя въ виду скорѣе покончить съ практическимъ отношеніемъ къ произведеніямъ русской народности, мы не будемъ входить въ рѣшеніе этихъ затруднительныхъ вопросовъ, а только въ видахъ безпристрастія при-

совокупимъ, что не со временъ петровской реформы, а многими столетіями раньше русскій человікь объявиль себя во враждебномь отношеній къ своей народности. Уже византійскій принципъ и стиль византійской литературы и искусства, стремившіеся къ условной, идеальной чистоть, ставили непреоборимую преграду между христіанскимъ просвещеніемъ и грубою народностью, между тъмъ, какъ на Западъ литература и искусство употребили невозможныя средства, чтобъ христіанскимъ идеямъ дать національную обстановку. Итальянскіе и нёмецкіе мастера писали Мадонну съ чертами лица и въ костюмъ своей народности и даже своей эпохи. Фантазіи своей позволяли они самыя игривыя предположенія, ободряемыя католичествомъ, которое переносило въ Кёльнъ или въ какой другой западный городъ сцены и личности, имъвшія мъсто въ отдаленной Палестинь даже еще во времена пришествія Мессіи. Поэтическіе элементы католичества были столько же созданіемъ искусства, сколько и плодотворными для него съменами. Напротивъ того, фантазія древне-русскихъ писателей и мастеровъ до того была бъдна, что и для русскихъ личпостей и событій плохо умъла пользоваться національною дійствительностью, и представляла ихъ въ чужеземной, условной, византійской формь. И всякій разь, какь русская національность дълала робкій шагь въ предложеніи своихъ услугь для выраженія христіанскаго просвіщенія, она, въ глазахъ строгихъ пуристовъ, впадала въ расколъ и ересь; потому народное въ древней Руси часто смѣшивалось съ раскольничьимъ и еретическимъ. Народное, какъ парчу и язву, надобно было отделять отъ всего дозволеннаго, благонамереннаго. Народные вымыслы помъщались въ списокъ апокрифовъ, то-есть, запрещенныхъ книгъ. Противъ народности гремътъ Стоглавъ, какъ потомъ, при Петръ-Великомъ, ее же преследоваль «Духовный Регламенть». Съ другой стороны, и расколь дъйствительно отстаиваль народность: сначала онъ заподозриль законность позднійшаго, олатинившагося и отуречившагося византійства, потомъ не признаваль католического образованія русских выбрання XVII выка, напоследокъ совсемъ разошелся съ немецкою реформою Петра-Великаго. Еще гибельнъе для русской народности были политическія событія. Уже въ XIII и XIV веке власти, покровительствуемыя татарами, вмёстё съ ними должны были относиться къ русской народности только какъ къ средству для личныхъ выгодъ. Потому даже въ XV веке новгородцамъ въ грозномъ ополченін Москвы мерещились татарскія силы.

Вѣковая борьба съ грубою народностью постоянно вызывала другую крайность, которой начала надобно искать въ язычествѣ и расколахъ. Эта крайность извѣстна подъ неточнымъ именемъ славянофильства. Какъ система, основанная на нѣкоторыхъ ученыхъ началахъ и логически прове-

денная, славянофильство стало возможно только вслѣдствіе просвѣщенія, внесенпаго на Русь въ XVIII вѣкѣ, а до того времени славянофильство могло явиться только въ формѣ раскола, какъ крайнее западничество — въ формѣ ереси.

Если вражда, объявляемая народности, можеть въ нѣкоторыхъ случаяхъ внушить къ себъ омерзеніе, то славянофильская любовь къ народности ночти всегда переходила въ комическое. Это было постоянное донкихотство, состоявшее въ тысяче детскихъ попытокъ, такъ сказать, изгнать изъ себя здаго бъса европейской цивилизаціи, и, какъ заблудшей овць, воротиться въ отчій домъ благочестивыхъ временъ татаршины и вѣчеваго колокола. Само собою разумъется, что эти попытки не приводили ни къ чему дъльному, ни въ теоретическомъ отношени, ни даже въ практическомъ, къ которому он собственно направлялись. Надобно полагать, что непритворно, съ искреннимъ убъжденіемъ пропов'єдывалось о христіанской чистотъ древне-русскихъ нравовъ, будто-бы чуждыхъ языческой основы, о колоссальномъ величіи какой-то земщины, нашедшей себѣ поэтическое выраженіе въ священномъ типъ Ильи Муромца, и вообще о глубокомъ значени русской народности, сохранившей въ себъ всъ лучшіе задатки истиннаго европейскаго просвъщенія. И эти убъжденія оставались не безплодными, отвлеченными идеями: они проводились въ жизни, которую окружали національною, древне-русскою обстановкою. Хотълось не только мечтать о благочестивой старинѣ съ ея «Домостроемъ» и «Стоглавомъ», и съ Ильею Муромцемъ, по и въ действительности рекомендовалось испробовать на самихъ себе назидательный процесъ воспитанія древней Руси, подобно тому, какъ морельщики и самосожигатели героическими опытами хотять доказывать всему міру истину своихъ фанатическихъ догматовъ. Мало казалось изучать пѣсни объ Иль В Муромц в и его баснословных в товарищахъ; изучить, понять и теоретически насладиться русскою народною поэзіею могуть и нѣмцы и онѣмечившіеся отщепенцы отъ родныхъ нравовъ. Надобно было, подъ чарующіе звуки родной п'єсни, таинственно переродиться, слить свое нравственное существо въ одно цълое съ святою Русью, завъщанною намъ въ родномъ словъ, и въ себъ самихъ какъ бы воскресить богатырей ласковаго князя Владиміра, для водворенія на Руси золотаго віка общаго довольства и благосостоянія, подъ покровительствомъ какихъ-то высшихъ силь, зав'єдывающихъ исключительно судьбою нашего православнаго отечества. Какъ тъ строгіе пуристы німецкаго покроя, которые осуждали г. Даля за народныя пословицы и обвиняли г. Аванасьева, будто-бы, за сочинение народныхъ легендъ, такъ и эти чаятели золотаго вѣка относятся къ народности, такъ сказать, эклектически, следуя теорін философовъ-эклектиковь, рекомендующихъ художникамъ брать въ природѣ одно хорошее, въ томъ убѣжденіи, что въ ней есть и дурное, но будто-бы это послѣднее не составляеть въ ней сущности, будучи случайнымъ порожденіемъ злаго принципа. Очевидно, слѣдовательно, что, вооружившись этою теоріею, безъ малѣйшаго затрудненія можно относиться ко всему, что въ народности будетъ противорѣчить заранѣе взятой на прокатъ какой бы то ни было идеѣ, хотя бы самой крайней славянофильской. Лубочныя изданія рядомъ съ благочестивыми мотивами предлагаютъ образцы вопіющаго кощунства, суевѣрія и цинизма. «Но все это, скажутъ, не составляетъ сущности въ нравственной жизни нашихъ предковъ, все это даже не русское, а взято извнѣ, въ эпоху, когда Русь помутилась чужими обычаями. Изучать такую дрянь не стоитъ, даже не слѣдуетъ на нее обращать вниманія, потому-что она не годится для практической цѣли мистическаго возрожденія и перевоспитанія».

Таковы въ общихъ чертахъ свойства практическаго отношенія къ народности. Намъ остается разсмотръть 3) ученое, и именно историческое отношеніе. Собственно оно и должно составлять содержаніе науки о народности. Это-по возможности безпристрастное изучение всего что въ течение стольтій выработала русская жизнь, и что она переварила и органически усвоила себъ изъ занесеннаго извиъ. Каковы бы ни были явленія народности — хорошія или дурныя съ точки эрінія практической, они не должны раздражать въ изследователе его личнаго вкуса, не должны питать въ немъ никакого пристрастія, потому-что, какъ историческій факть, они составляють уже готовое данное, выработанное въ прошедшемъ. Нечего восхвалять свётлыя стороны народности, потому что сами оне говорять за себя, и всякая похвала только заподозрѣваеть ихъ достоинство; еще менъе позволительно порицать темныя стороны нравовъ, обычаевъ и убъжденій, потому, во-первыхъ, что и дурное также уже само себя рекомендуетъ такимъ, а, во-вторыхъ, потому, что заслуживаетъ пориданія собственно то, что обязано своимъ происхожденіемъ личной воль, какъ дурной поступокъ, какъ злое, преступное дело, несогласное съ законами человеколюбія: что же касается до невѣжества, то оно само по себѣ такъ же невиню, какъ младенчество. Историкъ не долженъ младенчество выдавать за установившуюся эрълость, но имбеть полное право, съ почтительнымъ даже вниманіемъ, остановиться на подробномъ изучени невежества, какъ на факте, составлявшемъ и частію досель составляющемь общее достояніе человьчества. Такое свободное отъ всякихъ пристрастій отношеніе къ старинѣ и народности могло быть выработано только въ Германіи — въ этой классической странъ учености, какъ самостоятельнаго принципа, вознесеннаго выше всякихъ случайныхъ условій политики и другихъ временныхъ интересовъ. Сколько-нибудь знакомымъ съ современными успѣхами наукъ, вѣроятно, извѣстно, что въ теченіе послѣднихъ 50-ти лѣтъ представителями этого направленія были братья Гриммы въ главѣ своихъ многочисленныхъ дѣятельныхъ послѣдователей.

Было бы слишкомъ притязательно требовать отъ несозрѣвшей еще русской учености той же строгости и выдержанности, какими отличаются безпристрастныя изслѣдованія гриммовской школы. Въ обществѣ, гдѣ наука не составляетъ еще виднаго элемента жизни, пристрастіе, можетъ быть, даже необходимо, какъ стимулъ для возбужденія общаго интереса къ ученому вопросу. Потому, какъ бы ни были возмутительны преслѣдованія народности западниками, и въ какихъ бы смѣшныхъ выходкахъ ни заявляла себя къ ней славянофильская любовь, все же можно покамѣстъ довольствоваться и тѣмъ, что обѣ эти крайности сколько-нибудь поддерживаютъ въ равнодушной публикѣ вниманіе къ народности. Можетъ быть, даже иные изъ современныхъ нашихъ публицистовъ потому только и вспомнили о русскомъ народѣ, что вопросы національные играютъ теперь первую роль и на Западѣ и у насъ.

Следовательно, снисходительно смотря на постепенное развите національных интересовь въ нашей читающей публике, можно примириться со всякими практическими взглядами на народность, если они служать только поводомъ къ изданію устныхъ и рукописныхъ памятниковъ. Известно, какъ нелены и узки были понятія издателей средневековой старины въ XVII веке; но ихъ трудолюбіе и тщательность и теперь по достоинству оцениваются спеціалистами. Для чего же будемъ мы враждебне относиться къ какому-нибудь изъ современныхъ сборниковъ народныхъ песенъ, сказокъ, или лубочныхъ картинокъ, на томъ только основаніи, что издатель его свысока смотрить на русскія суеверія, или же набожно поклоняется Ильё Муромцу?

Но едва-ли позволительно допускать эти пошлыя дрязги въ ученомъ изслѣдованіи; и тѣмъ больше надобно этого остерегаться, что и на Западѣ, откуда мы беремъ себѣ образцы, далеко не всѣ образованные люди смотрять правильнымъ взглядомъ на этотъ предметъ, потому что онъ слишкомъ близокъ къ интересамъ текущей жизни, слишкомъ живо можетъ быть припимаемъ къ сердцу, и способенъ легко возбуждать къ себѣ симпатію или антипатію.

Неоднократно наши ученые и журналисты упоминали о киптъ Шарля Низара, изданной въ 1854 году, подъ громкимъ заглавіемъ Исторіи народныхъ книга (Histoire des livres populaires). Ее цитуетъ вскользь и почтенный издатель монографіи о русскихъ лубочныхъ картинкахъ. Но, въроятно, многіе изъ цитовавшихъ эту книгу знають ее только по наслуху, или справлялись въ ней только съ картинками и выписками изъ народныхъ

книгъ, а вовсе незнакомы съ сомнительными тенденціями автора; въ противномъ случат едва-ли бы стали они съ уваженіемъ отзываться о его книгъ.

Такъ какъ мы привыкли во всемъ слѣдовать иностранцамъ, то, можетъ быть, не безполезно будетъ познакомить русскую публику съ взглядами современной Франціи на свою народность.

30-го ноября 1852 года, по распоряженію г. Мона, составлена была коммисія для разсмотрінія народных книгь, обращающихся въ рукахъ французского простонородья. Съ упраздненіемъ министерства полиціи въ 1853 г., коммисія эта была присоединена къминистерству внутреннихъділь. Тотчасъ же, какъ открылась коммисія, собраны были въ нее огромныя кучи народныхъ книгъ; однако букинисты успъли распустить по рукамъ большую часть изданій 1852 и 1853 годовъ. Отобранныя у народа книги поручено было разсмотреть Шарлю Низару, назначенному секретаремъ этой коммисіи, и его «Исторія народных» книгъ» есть не что иное, какъ результать этого разсмотренія. Она состоить изь двухь частей, съ множествомъ лубочныхъ картинокъ и гравюръ на мѣди, отгиснутыхъ старыми, оригинальными досками. Вышиски изъ книгъ, отъ XV въка до нашихъ временъ, дълають это изданіе необходимымъ для всякаго занимающагося народностью и стариною. И русскій ученый найдеть въ немъ много для себя полезнаго, потому что русскія народныя книги и лубочныя изданія частію пользуются общими источниками съ западными, частію же не что иное, какъ передёлки западныхъ оригиналовъ.

Върный своей цъл, г. Низаръ скромно отказывается отъ всякихъ притязаній на ученость, и постоянно идеть по пути благонам вренной практики. «Подобная картина, раскрываемая мною передъ глазами читателя (говорить онъ на первой же страницѣ своего предисловія) и критическій разборъ такого множества книжекъ, опасныхъ или по малой мъръ безполезныхъ, паводняющихъ Францію въ теченіе последнихъ трехъ столетій, какъ мнъ кажется, дастъ почувствовать публикъ, какое вредное вліяніе на нравы и умы народа долженъ быль производить сбыть этихъ книгъ, предоставленный самому-себъ, п, напротивъ того, сколько добра можетъ сдълать такая промышленность, руководимая бодрствующею администраціею, будучи ограничена только книгами полезными и правственными». Въ концѣ предисловія еще ясибе развиваеть онь свои практическіе виды. «Пусть весь свыть узнаеть» говорить опь «каковы были умственныя развлеченія и правила нравственности, которыя эта литература давала народу въ теченіе двухъ или трехъ стольтій; нускай, чрезъ посредство точнаго перепечатанія самыхъ намятниковъ, сделается теперь для всехъ очевиднымъ все то, что

досель только подозрывалось въ этой литературы, то-есть, вся низость, дурной вкусъ, дурной тонъ, тривіальность, иногда даже безпутство; все же доброе, нравственное, пріятное и поистинь забавное пусть будеть отдылено оть всего прочаго тщательно, и сохранено, какъ образець для тыхъ, которые предпримуть заботы о возрожденіи промышленности народными книгами».

Въ ученыхъ вопросахъ руководителями г. Низара были преимущественно Поль Лакруа, въ своихъ многочисленныхъ монографіяхъ, и Жанне «Journal de l'Amateur de livres». Впрочемъ, ученость, по поводу народныхъ книгъ, г. Низаръ считаетъ вообще дъломъ второстепеннымъ и часто подсмъивается надъ тъми, кто занимался этимъ предметомъ слишкомъ серьёзно и обстоятельно. Такъ онъ находить, что ужъ слишкомо много было писано о народныхъ суевъріяхъ чернокнижія, бълой магін и т. п. (І, стр. 151); въ следующихъ ироническихъ выраженіяхъ отзывается онъ объ изследоватедяхъ, посвящавшихъ свои труды подробнымъ розысканіямъ источниковъ: Гаргантуа, Рабле и Тиля Ейленшпигеля (Совездрада) 1): «Я сдёлаль только бытый очеркь всымь тымь познаніямь, которыя были израсходованы по поводу Гаргантуа. Благодаря правилу, мною принятому, я не могъ иначе и поступить. Впрочемъ, несмотря на то, что эта ученость произвела на свътъ значительную массу сочиненій и высказалась въ такихъ комментаріяхъ, которые, можеть быть, угрожають загромоздить и заглушить самый тексть Рабле, однако, все это покажется бездълицею въ сравнени съ моремъ черниль, пролитыхъ по поводу сочиненія, въ которомъ не видно ни дарованія, ни ума и никакой цёли, сочиненія рёшительно нелёпаго, но, какъ кажется, и досель популярнаго, которое въ народной продажь книгъ извъстно подъ заглавіемъ: Histoire plaisante et récréative de Tiel Ulespiégle, contenant ses faits et subtilités, in — 12, 48 pages, Epinal, Pellerin, 1835. Правда, въ этомъ деле замещались немцы, по той простой причине, что книга о Совездраль обязана своимъ происхождениемъ Германии, и что ученые этой страны давали себъ просторъ на родной почвъ. Съ другой стороны, и англичане обнаружили такой живой интересъ ко всему касающемуся знаменитаго Совездрала, что посвятили ему немалое число книгъ, и даже французы, въ свою очередь, готовы принять участіе въ распложеніи этой огромной, но безсмысленной литературы». Отдёлавъ такимъ образомъ ученыя изслёдованія объ одномъ изъ самыхъ видныхъ явленій европейской старины и народности,



Такъ какъ это слово есть не что иное, какъ сокращеніе изъ сове эриадло (т.-е. совиное зеркало), то предпочитаю принятое здёсь правописаніе общераспространенному совистраль.

г. Низаръ ограничивается въ своей книгѣ вышискою о Совездралѣ изъ Bulletin du Bibliophile (I, стр. 544 и слѣд.).

Находя такъ мало проку для науки въ обширномъ содержаніи своихъ двухъ томовъ, и постоянно оскорбляя свой изысканный, изящный вкусъ и свою благонам ренность поплостью и безправственностью народнаго чтенія, усердный секретарь этой странной комиссіи не однажды даеть знать читателямъ, а можетъ быть, и кому следуетъ, сколько времени потерялъ онъ на эту, по своему содержанію, неблагодарную работу, и сколько нравственной пытки вытерпыть, поневоль сталкиваясь съ грубыми интересами и вредными забавами простопародья. Но воть что авторъ говорить съ чувствомъ безкорыстнаго самоотверженія, переходя къ разбору посл'єднихъ романовъ изъ цикла Карла Великаго: «Ни съ чъмъ лучше не могу я сравнить ощущение, мною испытываемое къ концу этого обозрѣнія, какъ съ состояніемъ несчастнаго, преданнаго пыткѣ, когда, для полученія полнаго признанія, постепенно увеличивають его мученія, переходя оть простійшихъ допросовъ къ боле сложнымъ» (II, стр. 533 — 4). Впрочемъ, несчастный секретарь обличаеть въ себъ меньшую твердость характера, нежели тъ мученики, съ которыми онъ себя сравниваетъ, и при всякомъ удобномъ случат уже слишкомъ откровенно проговаривается о ненависти ко всему народному и объ опасеніи, чтобъ литература, безъ педагогическаго руководства, предоставленная себъ самой, не испортила въ конецъ французскую націю, какъ она ее портила въ теченіе многихъ стольтій до вождельной эпохи такой комиссіи, которая могла бы въ глазахъ всего света дать предпочтение благонам вренной практик в передъ учеными интересами столькихъ спеціалистовъ по родной старинь и народности. Въ одномъ изъ частыхъ приступовъ своей правственной пытки, по поводу какой-то дъйствительно грязной книжонки, усердствующій авторь не удержался, чтобы не воскликнуть: «Таково-то нравственное воспитаніе, которое давали народу до самой революціи 1848 года, которое давали даже до 2-го декабря, и которое и досель пользовалось бы одобреніемъ, если бы не состоялось учрежденіе, самое спасительное и вполнъ благотворное, какое только когда-либо было предпринято администрацією, именно учрежденіе комитета о разсмотреніи народных книгь, для очищенія всёх этих в нечистоть въ тёх самых в клоакахъ, откуда онъ истекаютъ» (П, 377). Какъ благочестивый писецъ среднихъ въковъ, обыкновенно сравнивающій себя съ мореплавателемъ, возвратившимся подъ родную кровлю, несказанно радуется окончанію многолътняго переписыванья какой-нибудь назидательной рукописи, такъ и г. Низаръ на последней странице своего сочинения наивно восклицаеть: «Да позволено будеть мит радоваться, что я окончиль это обозртніе, надъ которымъ я пролилъ столько пота, и которое иногда внушало мнѣ чувство такого омерзѣнія!» (II, стр. 582).

Конечно, вовсе излишне было бы рекомендовать нашимъ любителямъ народности методу г. Низара, ради одного только чувства нравственнаго достоинства и самоотверженія. Нравственное чувство есть такое общее для всьхъ націй достояніе, что, безъ всякаго сомньнія, русскіе изслыдователи народности могуть обойтись, въ этомъ отношении, безъ чужеземнаго руководства. Но съ вопросомъ о нравственности и благонам вренности тъсно связывается следующее соображение. Всякій ли иметь право предъявлять права своей благонам ренной нравственности и полагать ее на въсы, при оцънкъ народныхъ заблужденій и предразсудковъ? Какъ бы само по себъ ни было похвально безукоризненное благонравіе, достаточно ли на однихъ только словахъ дёлать его зпаменіемъ своихъ уб'єжденій, и не сл'єдуеть ли основательно, разумно и столько же безукоризненно прилагать его къ дѣлу? и чемъ чище и святе признается какой-нибудь принципъ, темъ осторожнее надобно съ нимъ обращаться, чтобъ излишнимъ усердіемъ не пересолить, чтобъ какою-нибудь неловкостью не оношлить его въ глазахъ толпы. Подобныя неловкости усердныхъ энтузіастовъ часто принимаются въ публикъ за ханжество; а, извъстно, ничто такъ не вредить успъху идеи, какъ подозрительныя ей услуги ханжей.

И особенно подозрительна бываеть всякая благонам вренность, когда она находить себъ точку опоры въ какой-нибудь политической катастрофъ. Конечно, въ этомъ отношении, благонамфренность остается въ своихъ правахъ, какъ уступка времени и обстоятельствамъ; но тогда смъеть ли она безукоризненно надъвать на себя личину нравственнаго достоинства? Скромный секретарь комиссіи разсмотрінія народных книгъ слишкомъ круто поворачиваеть вопросы о народности, принимая за рычагь своей машины 1848 годъ и какое-то 2-е декабря. Конечно, намъ вовсе ифть дфла до французскаго календаря того года, и для разсмотренія историческаго развитія народности въ ея последнихъ результатахъ вообще число какого бы то ни было мѣсяца не имѣетъ ровно никакого значенія, потому что народность созидается не днями, а стольтіями. Следственно, на безпристрастный взглядъ, это мистическое сосредоточение многов ковой судьбы французской національности къ какому-то кабалистическому 2-му числу декабря, по малой мъръ, должно обличить слишкомъ узкій объемъ интересовъ, которыми ограничиль себя авторъ «Исторіи народныхъ книгъ».

Поставленный въ своей работ влицомъ кълнцу и со всемъ прошедшимъ великой французской націи въ теченіе трехъ последнихъ столетій, и со всеми современными интересами народной литературы, постоянно возобновдявшейся подъ вліяніемъ столькихъ избранныхъ умовъ, авторъ имѣлъ передъ собою богатѣйшій матеріалъ въ нравахъ и убѣжденіяхъ, выработанныхъ вѣками. И къ какимъ же результатамъ привело его это великое національное дѣло? — Къ полному разобщенію съ жизнію народною, къ ненависти и отвращенію, какъ уже это мы видѣли изъ приведенныхъ цитатъ. Потому-то и не оставалось иного средства, какъ выбрать самый узкій путь для своихъ соображеній, отправляясь отъ какой бы то ни было современной эпохи, и принимая ее за исходный пунктъ возрожденія народности. Послѣ 1848 года, секретарь комиссіи нашелъ удобнѣйшимъ для своихъ нравственныхъ убѣжденій этотъ исходный пунктъ въ упомянутомъ второмъ числѣ декабря; но какую эпоху назначилъ бы онъ въ прошломъ столѣтіи, или до 1848 года, если бы тогда состоялась его комиссія, — предоставляется всякому широкое поле для догадокъ, потому что, какъ скоро нѣтъ твердой основы для сужденія о фактахъ, всякая случайность можетъ играть ея роль.

Итакъ, современные интересы послужили руководящею нитью г-ну Низару въ его критикъ народныхъ книгъ. Этимъ интересамъ, какъ папской индульгенціи, приписываетъ онъ непогръшимость. Въ нихъ главнъйшимъ образомъ полагаетъ онъ оправданіе своимъ спеціальнымъ принципамъ благонравія. На нихъ же, кажется, онъ желалъ бы основать и новую эпоху возрожденія народныхъ книгъ.

Говорить ли онъ о біографіяхъ Наполеона III, помѣщаемыхъ въ послѣднее время въ народныхъ альманахахъ вмѣстѣ съ выдержками изъ его сочиненій и рѣчей — онъ дѣлаеть ловкій комплименть вѣрности и точности его мыслей, сравнивая ихъ съ изреченіями лакедемонскими у Плутарха, и находя ихъ достойными тъхъ великихъ людей, о которыхъ повъствовалъ херонейскій историкъ (I, стр. 68). Приводить ли онъ слѣдующія топорныя вирши, помѣщаемыя въ альманахахъ при портретѣ того же Наполеона:

> L'anarchie, triste suite des revolutions, Divisait notre France, l'entraînait à sa ruine, Louis vint, et son génie, sa modération Nous rendirent la paix, et nos sages doctriens—

онь простодушно присовокупляеть:

"La poésie n'en est pas très-conforme aux lois de la prosodie; mais cette négligence doit être attribuée sans doute à la vivacité du sentiment, qui est excellent d'ailleurs et le mien» (I, ctp. 81).

Какъ бы на была велаки современныя обстоятельства, оправдывающія секретаря комиссія, но въ отношенія строго ученыхъ вопросовъ о народ-

Digitized by Google

ности это личное заявленіе комплиментовъ ни на шагъ не подвигаеть ихъ рѣшенія впередъ; въ отношеніи же народнаго благонравія только запутываеть дѣло, ставя въ ложномъ свѣтѣ и судью, и подсудимую литературу, собранную въ застѣнкахъ комиссіи.

Подобно классическому пъвцу олимпійскихъ игръ, не забывавшему въ своихъ похвальныхъ одахъ и предковъ восибваемаго имъ побъдителя, авторъ «Исторіи народныхъ книгъ» своимъ вѣжливостямъ даетъ историческую подкладку, отъ всей души одобряя французскихъ промышленниковъ за то, что они въ последнее время такъ много распустили въ народе жизнеописаній Наполеона І-го. По этому поводу авторъ даеть нросторъ своему воображенію и предсказываеть этимъ книжкамъ великую будущность въ судьбахъ французской націи. «Уже совершается съ Наполеономъ то же самое, что совершилось съ Карломъ-Великимъ» говорить онъ: «исторія о немъ незамътно переходить въ легенду. Безъ-сомнънія, прійдеть время, когда воскресять для него и двенадцать перовъ, которые будуть представлены подъ видомъ двенадцати маршаловъ, если даже не двенадцати монарховъ, и темъ более кстати и темъ правдоподобнее будуть тогда все эти войны противъ невърныхъ, потому что египетская экспедиція внесеть въ нихъ одинъ изъ достовърнъйшихъ и изумительнъйшихъ эпизодовъ. Что касается до меня, то я съ восторгомъ смотрю на это направленіе, которое принимають умы французской націи» (І, стр. 579).

Самая наука представляется г. Низару только подъ узкимъ угломъ современныхъ, даже личныхъ интересовъ. Изъ всего огромнаго запаса учености по народной литературь, авторъ предпочитаетъ Опыть о поэмахь и изображеніях Пляски Мертвых, составленный Ипполитом Фортулемь; по крайней мере, ни объ одномъ авторе не отзывается онъ въ такихъ дестныхъ похвалахъ и съ такимъ самоуниженіемъ, какъ о г. Фортуль. Въ его «Опыть» онъ находить обиле матеріаловь, легкость выводовь, ясность и очевидность свидѣтельствъ, наконецъ, какую-то особенную прелесть слога; и все это заставляеть его вменить себе въ обязанность, шагъ за шагомъ, следовать г. Фортулю, въ главе о Пляске Мертвыхъ, и для точности пользоваться даже собственными его выраженіями (ІІ, стр. 290). Такая безусловная уступка учености и невоздержность въ похвалахъ будуть приводить читателя въ рашительное недоумание до тахъ поръ, пока онъ не узнаетъ изъ предисловія къ «Исторіи народныхъ книгъ», что въ то время г. Фортуль быль министромъ народнаго просвещенія, что г. Низаръ нижайше испросиль у «его превосходительства» позволение украсить свою исторію выписками изъ его «Оныта»: «И я воспользовался этимъ позволеніемъ присовокупляеть ловкій чиновникь — поступивши въ этомъ случат такъ, какъ подобаетъ человѣку обязанному, признательному и скромному, который съ чувствомъ живѣйшаго удовольствія обращаетъ благодъяніе въ славу благодъянеля» (стр. ІХ).

Съ этой же точки зрѣнія надобно оцѣнивать преклопеніе передъ авторитетомъ іезуитовъ во всѣхъ случаяхъ, гдѣ приходится автору «Исторіи народныхъ книгъ» оправдать какую-нибудь легенду, доселѣ поддерживаемую въ вѣрованьяхъ народа преданіями католицизма. Такъ, по поводу народныхъ преданій о покровѣ и пеленѣ Господней, будто бы сохраняемыхъ въ Безансонѣ и въ деревиѣ Аржантёйлѣ, авторъ благочестиво заявляетъ: «Исторія о сохраненіи этихъ священныхъ реликвій, ихъ судьбы и сила, въ нихъ содержащаяся, безъ-сомнѣнія, должны обратить на себя вниманіе читателя. Потому вмѣняю себѣ въ обязанность сообщить ему всѣ свѣдѣнія, какія я собралъ по этому предмету и которыми я одолженъ отцу Круазе, іезуиту, автору сочиненія «Аппе́е chrétienne» (ІІ, стр. 62). Затѣмъ идетъ длинная выписка объ этой мѣстной легендѣ.

Руководствуясь принципами учениковъ Лойолы, авторъ ловко выходить изъ мпожества затрудненій, которыя предлагала ему народная литература легендъ и другихъ клерикальныхъ преданій, въ безобразномъ соединенім дозволеннаго съ недозволеннымъ, общепризнаннаго съ апокрифическимъ, истины съ ложью, вброванія съ наивными выходками, оскорбляющими условія приличія. «Многократно было замічаемо — говорить онъ что въ библін есть такіе эпизоды, которые должно трактовать съ великою осмотрительностью, когда желаешь ихъ приспособить къ понятіямъ поселянъ, и особенно дътей. Къ сожальнію, съ этимъ правиломъ вовсе не соображались авторы пародныхъ стиховъ и умильныхъ повъстей, которыя имьтоть своимь предметомь поддержание этихь эпизодовь вы памяти народа. Іоснов, толкующій Фараону сны и оставляющій свою мантію въ рукахъ пентефріевой супруги; Юдиоь, употребляющая языкъ и хитрости куртизанки для того, чтобъ ловчее соблазнить и погубить Олофериа; Сусанна, застигнутал двумя развратными стариками; блудный сынъ въ сообществъ съ прелестинцами - все это, переложенное въ вирши, съ размъромъ и риомами, изъ рукъ вонъ плохими, едва-ли способно внушить идеи серьёзныя и. въ-особенности, назидательныя. То же надобно сказать и о некоторыхъ эпизодахъ изъ житій. Объ этой-то литературь, въ которой все искусство состоить очень часто въ шутовствъ и почти всегда въ нельпостяхъ, хочу я дать здёсь понятіе. И все это я сдёлаю такимъ образомъ, что не только не упрекнуть меня въ кощунствъ надъ религіею, но даже и не заподозрять въ какой бы то ни было задней мысли, къ тому клонящейся. Безъ сомивнія, очень легко доказать, что многія изъ этихъ книжонокъ распространяють заблужденія, преданныя осужденію церковію; но не мое д'єло открывать ихъ. Это д'єло индекса и инквизиціоннаго судилища» (II, 3).

Отдавая полную справедливость осторожности автора, нельзя, однако, въ этомъ устраненіи себя отъ инквизиціи не усмотрѣть противорѣчія не только всему содержанію обоихъ томовъ, имінощихъ цілью раскрытіе всевозможных заблужденій французской націп, но п собственнымъ признаніямъ автора, напримъръ, въ родъ слъдующаго: «Обязанный излагать свое суждение о сочиненияхъ, которыя до настоящаго времени пользовались силою портить или исправлять народную нравственность, я должень, для указанія опасности или пользы, спачала по крайней мёрё поименовать эти сочиненія; потомъ, назвавши ихъ по имени, я не могъ бы ни одобрить ихъ, ни запретить, не мотивируя своихъ доказательствь, и, следовательно, я долженъ представить самыя пьесы передъ глаза публики» (І, стр. 437), То-есть другими словами, авторъ предоставляеть кому следуеть сожжение народныхъ книгь, на городской площади, но съ удовольствиемъ собираеть изъ нихъ костерь и съ математическою точностью опредъляеть степень пламени, предназначаемаго для сожженія той или другой книжки. Данныя для инквизиціоннаго индекса уже собраны въ этихъ двухъ томахъ; стоитъ только признать мастера для расправы.

Но любопытно взглянуть, какъ авторъ примиряетъ свою католическую совъсть съ грубыми формами народныхъ книгъ. Надобно знать, что во Франціи, такъ же, какъ и у насъ, есть цёлый отдёль лубочной литературы, въ сущности дозволенный по основнымъ пдеямъ, не заподозрѣннымъ церковью, и, можеть быть, до изв'єстной степени полезный для обузданія грубыхъ нравовъ, по выраженный въ такихъ чудовищныхъ формахъ средневъковаго романскаго, звъринаго стиля, что только исторически можно оправдать такія сочиненія, но уже никоимъ образомъ нельзя имъ приписать безусловнаго значенія. Между-тымъ, г. Низаръ, въ излишнемъ усердін, изъявдяеть къ такимъ сочиненіямъ свою личную симпатію и подагаеть ихъ безусловно годными для современности. Такова народная книжка, составленная по самымъ ранпимъ источинкамъ лубочной литературы и до сихъ поръ перепечатываемая во Франціи подъ следующимъ длиннымъ заглавіемъ: Зерцало грпшника, составленное преподобными отцами капуцинами, миссіонерами; очень полезное для людей осякаго званія; все изображено въ лицахъ. Вы здъсь увидите быдственное состояние души, имьвшей несчастие впасть въ смертный грыхг. Увидите также блаженное состояние души, сподобившейся счастія быть въ милости божіей, съ малымъ изображеніемъ несчастнаго состоянія осужденной души. Вы увидите здъсь, если угодно, какъ ужасны адскія муки; наконець, вы размыслите о воздаяніи, которое Господъ подаетъ во благь живущимъ въ семъ міръ. Если, внимательно прочитавши эту книгу, вы не вознамъритесь отказаться отъ гръховъ, то трепещите за бъдственную судъбу вашей души. Въ 12-ю долю листа, 24 страницы. Эпиналь, Пеллерень. 1828 года.

Бѣдственное и блаженное состояніе души представлено въ видѣ огромнаго сердца, съ человѣческою головою, будто какая чудовищная инфузорія, разсматриваемая въ увеличительное стекло. Внутри сердца изображены то бѣсы съ самимъ сатаною, играющимъ на гусляхъ, павлины, свиньи и разныя чудовища, то ангелы съ различными священными предметами. Смерть грѣшника и его адскія муки представлены въ такихъ безобразныхъ формахъ, что лубочныя картинки русскихъ синодиковъ, рядомъ съ ними, могутъ показаться образцомъ совершеннаго изящества. Французскій текстъ своею наивностью и грубостью вполнѣ соотвѣтствуетъ чудовищнымъ изображеніямъ.

Если уже кто-нибудь взялся не за свое дёло, и вообще за дёло едва ли исполнимое — исправить народную литературу и возродить ее къ новой жизни, то что можно сказать о подобныхъ изображеніяхъ, на триста лёть отставшихъ отъ современности? Отдавая имъ справедливость въ согласіи съ нёкоторыми тонкостями средневёковой католической теологіи, можно ли эти страшила рекомендовать въ настоящее время французской націи, какъ источникъ благочестія, если только не имѣешь задней мысли давать острастку воображенію народа, въ видахъ той средневёковой политики, которая поддерживала спокойствіе и благонравіе однимъ только страхомъ? Кажется, только однимъ этимъ можно объяснить изумительный по своей наивности отзывъ г. Низара объ упомянутыхъ чудовищныхъ сердцахъ съ человёческими головами. «Эта книжка, говорить онъ, имѣетъ свое достоинство. Она согласна съ католическимъ ученіемъ о блаженствё избранныхъ и о мученіяхъ грёшниковъ; она ничего не преувеличиваетъ, ничего не изобрётаетъ (?), и придерживается катехизиса» (II, стр. 40).

Впрочемъ, зная лучше другихъ, въ какой степени искренна эта наивность, авторъ ловко предупреждаетъ всякое возраженіе, бросая на пего тѣнь свободомыслія и невѣрія. «Я уже вижу — говорить онъ за страницу передъ этимъ — какъ улыбается, при взглядѣ на эти картинки, человѣкъ, не имѣющій иной религіи, кромѣ своихъ собственныхъ идей, и признающій за предразсудки и суевѣрія все то, чего не можетъ оправдать своимъ разумомъ. Что касается до меня, то я не настолько высокомѣренъ, и я былъ бы въ отчаяніи, если бы не почувствовалъ, какъ смиряется и та малая доля гордости, какая только во миѣ есть, при взглядѣ на эту живопись, столь же наивную, сколько и поразительную, и какъ моя душа, въ тревогѣ отъ ожи-

дающей ее судьбы, стремится смягчить ея жестокость, припимая на себя рышимость тотчасъ же приступить къ полному преобразованію себя самой» (II, стр. 38).

Въ этомъ же смыслѣ авторъ оправдываетъ католическій культъ Мадоннъ, которой святой ликъ средневъковая и народная фантазія на Западъ постоянно смышивала съ типомъ Афродиты и другихъ богинь, и, предупреждая кощунство, дълаетъ выходку противъ скептицизма, смъщивая такимъ образомъ праздную игру досужаго остроумія съ положительными результатами литературной и художественной критики (II, стр. 49). Но особенно сочувствуеть онъ аскетическимъ книжкамъ, въ іезуитскихъ передълкахъ, каковы, напримъръ, извъстныя подъ именемъ Экзамена или Испытанія совъсти (ІІ, стр. 104). Онъ приходить въ восторгъ, что эти книжки внушають простодушнымъ читателямъ тревожное убъждение о непрестанной грёховности, исчисляя столько грёховъ и въ такой микроскопической подробности, что не только ни на одинъ часъ, даже ни на одну минуту нельзя оть нихъ спастись слабому человичеству. Конечно, здись вопросъ не въ безотносительной истинь этого положенія, а въ необходимости или въ годности приложенія его къ народной литературь. Можно, напримьръ, отдавать полную справедливость принципу о цъломудренномъ безбрачіи, въ аскетическомъ отношеній; но какую забавную цёль могь бы иметь въ виду тоть, кто сталь бы внушать этотъ принципъ цёлой націи въ руководство для всеобщаго практического примъненія?

Но, кажется, довольно уже образчиковъ, свидѣтельствующихъ о свойствахъ благонравія, принятаго въ основу «Исторіи народныхъ книгъ». Я только укажу еще на стр. 576 и слѣдующія, во 2-мъ томѣ, для тѣхъ изъчитателей, которые сходятся съ г. Низаромъ въ миѣніи о чудовищной безнравственности и зловредности сочиненій Виктора Гюго, Александра Дюма, мадамъ Дюдеванъ, Евгенія Сю и другихъ современныхъ писателей.

Въ устраненіе всякихъ недоразумѣній, надобно выразиться ясно и положительно одинъ разъ навсегда. Нѣтъ сомнѣнія, что въ русской читающей публикѣ не мало найдется людей, готовыхъ сочувствовать г. Низару и примѣнить его методу къ русской народности. Эти люди могутъ даже оправдать, или, по крайней мѣрѣ, прикрыть свои тенденціи правилами нравственности и религіи; но они должны воспитать въ себѣ самое прочное убѣжденіе, что только тотъ имѣетъ право по совѣсти взять на себя великую передъ цѣлымъ народомъ отвѣтственность въ исправленіи его нравственности, кто самъ глубоко проникнутъ нравственными принципами и, вполнѣ сознавая чистоту своихъ стремленій, честно, правдиво, съ благоговѣніемъ принимается за это святое дѣло. Тому, слѣдовательно, уже не нужно будетъ, при всякомъ удоб-

номъ случаї, какъ автору «Исторіи народныхъ книгъ», снимать съ себя тінь подозрінія въ ханжестві и безкорыстій своихъ убіжденій, и, вмісто основныхъ законовъ человіколюбія и религій, при оцінкі историческихъ явленій народной жизпи, руководствоваться только личнымъ заявленіемъ своей симпатій или антипатій, выставляя всімъ на видъ свою личную благонаміренность. Люди недалекіе очень часто смішивають нападки на лицо, фальшиво проповідующее о нравственности, съ нападками на самую нравственность, и тімъ бросають тінь на критику. Между тімъ, никто столько не заслуживаеть порицанія, какъ тоть, кто ділаеть себя недостойнымъ и фальшивымъ органомъ правоученія и всякой благонаміренности, прикрывая обманъ казенными фразами. Потому-то такъ часто бывають изъ рукъ вонъ плохи нравоучители, хотя правственность сама по себі безукоризненна.

Впрочемъ, если бы нравственность автора «Исторіи народныхъ книгъ» стояла выше уровня условныхъ формъ благонамѣренности, если бы его правственные принципы были безукоризненны и чисты, то и тогда его односторонняя критика привела бы къ одностороннимъ и, слѣдовательно, ложнымъ выводамъ, потому что народная литература, какъ результатъ по малой мѣрѣ трехсотлѣтняго развитія народной жизни, есть явленіе историческое, есть прошедшес, внесенное въ современность, какъ одинъ изъ ея элементовъ. Этому прошедшему никто изъ простонародья не приписываетъ безусловной цѣны, и изъ многаго, что оно даетъ, каждый выбираетъ себѣ только то, что кажется ему еще удовлетворяющимъ его современныя потребности.

Это не сподрядъ настольныя книги, а цілая библіотека, накопившаяся у народа въ теченіе многихъ стольтій, только помъщаемая не на полкахъ, а въ мъшкахъ ходебщиковъ. Часто, рядомъ съ суевъріемъ, питаемымъ въ какой-нибудь местности книжонками іезуютского изделія, стоить въ ближайшей связи народный альманахъ или лечебникъ, наполненный такимъ же суевьріемъ, воспитывающій въ народь то же легковьріе, какъ и ть іезуитскія писанія. Человькъ недальновидный, по рышительно честный, съ точки зрѣнія народной религіи, положимъ, одобритъ суевѣрную легенду, поддерживающую въ какой-пибудь мъстности національное чувство; но можеть ли онъ въ то же время одобрить нелъцыя причитанья, выдаваемыя въ народныхъ книгахъ не только за медицинскія пособія, но даже за молитвы? Можеть ли онъ примприть свой здравый смысль съ рецептами чернокнижія о томъ, какъ показать человъка съ собачьею головою, или какъ сдълать мертвую руку, посредствомъ которой воры погружають сторожей въ непробудный сонъ? Разрушающій віру простонародья во всі эти пустяки тімь самымъ посягаетъ уже и вообще на върованія народныя, потому что невъжество не имъетъ средствъ отличать предметы върованія и довольствуется

только субъективнымъ чувствомъ в ры, безъ различія на что бы она ни обращалась.

Покровительствуя распространенію мѣстныхъ легендъ и другихъ средневѣковыхъ произведеній вѣрующей фантазіи, г. Низаръ безпощадно преслѣдуетъ всѣ нелѣпости чернокнижія, магіи и т. п., и такимъ образомъ постоянно вращается въ противорѣчіяхъ и, вмѣсто желаемой имъ пользы, только вредитъ вѣрованію народному, поражая его съ одной стороны и, слѣдовательно, ослабляя его сомнѣніемъ и для другой, въ которую онъ желалъ бы его направить.

Мы уже видёли, какъ приспособлялъ свои аргументы авторъ «Исторіи народныхъ книгъ» къ ученію католической теологіи; посмотримъ, какъ онъ относится о народныхъ предразсудкахъ, не состоящихъ подъ непосредственнымъ покровительствомъ отцовъ-капуциновъ и прочей братіи.

Не руководимый ни индексами инквизиціи, ни достаточною эрудицією, секретарь комиссіи быль предоставлень собственнымь средствамь въ этой встръчь съ заматорълымъ невъжествомъ простонародья. Ничего другого не оставалось, какъ прибъгнуть къ пособію здраваю смысла, которымъ издавна прославилась французская нація. Что же? Въ добрый часъ! Можетъ быть, здравый смысль французской націи внушить автору, что всё эти нелености и пошлости чернокнижія и всякаго простонароднаго ведовства и знахарства уже сами себя вполнь обличають, что они составляють средневъковой элементь въ современной жизни, служа болье досужею забавою, нежели серьёзнымъ средствомъ для практики, что все существо ихъ состоитъ только въ помрачени умовъ суевбріемъ, но что вовсе не въ нихъ главный источникъ суевърія, а что они только естественное слъдствіе общаго расположенія умовъ, сохраняющаго досель фантастическій отпечатокъ средневъковой поэзін; слъдовательно, серьёзно сражаться съ этими нельпостями значить разыгрывать глупую роль Допъ-Кихота, выходящаго въ бой съ вътряною мельницею, а искоренять ихъ, въ надеждъ на умственное и религіозное исправленіе націи, — то же, что залічивать накожные прыщи, между тъмъ, какъ внутренній организмъ будетъ попрежнему страдать проказою. Казалось бы, вотъ что долженъ былъ внушить здравый смыслъ; но г. Низаръ неопытною рукою взялся за это орудіе и неловко направиль его на предметь своего анализа. Разныя глупости, паходимыя имъ въ народныхъ книгахъ, онъ подвергаетъ суду здраваго смысла и съ легковъріемъ фланёра, отъ всей души, издівается надъ ними, и съ такою свіжестью впечатльнія, будто всь эти нельпости случилось ему узнать въ первый разъ только тогда, какъ онъ принялся за составление своей «Истории».

Такъ, напримъръ, выписывая какой-то нельпый рецептъ изъ Альберта

Великаго, какъ живьёмъ ловить дичь, г. Низаръ находить не лишнимъ присовокупить следующее: «Действительне этого я знаю только одинъ секретъ, какъ поймать воробья, секретъ самый верный: взять щепотку соли и посыпать ему на хвостъ» (I, стр. 199).

По случаю воровского талисмана мертвой руки, секретарь комиссіи приводить въ опроверженіе следующее, лестное для всякаго чиновника, предположеніе: «Если бы я имель честь быть директоромъ французскаго банка или начальникомъ монетнаго двора, я бы терзался въ вечной тревоге и безсоннице, зная, какимъ ничтожнымъ средствомъ можно опорожнить всю мою кассу, при полной невозможности съ моей стороны тому воспрепятствовать. Самая стража, бодрствующая при моихъ дверяхъ, изъ сколькихъ бы баталіоновъ ни состояла, не въ силахъ меня обезпечить, потому что этотъ талисманъ, отнимающій у ней бдительность, можетъ заставить присутствовать съ оружіемъ въ рукахъ при самомъ похищеніи моихъ сокровищъ» (І, стр. 204).

Приводить ли онъ глупѣйшія выписки изъ народныхъ лѣчебниковъ, онъ услужливо разсчитываеть доставить забаву медицинской академіи, въ наивномъ убѣжденіи, что ей неизвѣстно младенческое состояніе средневѣковой медицины, доселѣ процвѣтающей въ народныхъ книжкахъ (I, стр. 194). Цитуетъ ли онъ тарабарскія изреченія, будто бы сказанныя самимъ Адамомъ, въ бытность его въ аду, и будто бы имѣющія особенную цѣлебную и чарующую силу, онъ не можетъ удержаться, чтобъ не воскликнуть: Honni soit qui mal у pense! (I, стр. 188). Но въ нравственномъ и религіозномъ отношеніи всѣ эти вѣрованія въ тарабарскую грамоту чѣмъ же хуже мистическаго поклоненія какому-то кабалистическому числу 2-го декабря, съ котораго, по убѣжденію автора, должна наступить новая эпоха народной нравственности?

Особенно забавенъ авторъ «Исторіи народныхъ книгъ», когда встрѣчается съ книжонками безнравственнаго содержанія. Къ такимъ книгамъ
онъ относить почти всю сатирическую литературу народа, потому что необузданная веселость простодушныхъ умовъ, во Франціи, какъ и вездѣ,
обыкновенно переходитъ границы приличій и условныхъ правилъ. Это
именно та литература, которая вдохновляла авторовъ Селестины, Декамерона, Гентамерона, которая питала въ народѣ кощунство и цинизмъ, но,
какъ и все на землѣ, имѣла и хорошую сторону, развивая въ умахъ сознаніе,
пытливость и духъ философскаго сомнѣнія, и безнощадно преслѣдуя ханжество, суетность, тиранію и всякую подлость. Не надобно также забывать, что эта литература стояла въ уровень съ высшими классами людей
образованныхъ не только въ XIV вѣкѣ, но даже въ XVI и XVII. Сканда-

лёзный Гептамеронъ, въ подражание новелламъ Боккаччіо, былъ составленъ при участів царственной особы, и притомъ дамы. Ципизмъ быль существеннымъ дополненіемъ чернокнижію и прочимъ суевъріямъ и предразсудкамъ, точно такъ же, какъ преследование и сожжение ведьмъ было великимъ подспорьемъ въ обуздани народа въ границахъ католической въры. Въ настоящее время весь этотъ средневъковой осадокъ спустился въ народную литературу, въ это разновременное и пестрое собраніе достоинствъ и недостатковъ, правды и лжи, высокаго и пошлаго. Но г. Низаръ не умбеть относиться къ историческому факту съ безпристрастіемъ историка, и готовъ трактовать Боккаччіо или Брантома, какъ своихъ современниковъ, и, сверхъ того, во всей шутливой литературъ, для извъстныхъ ему цълей, хочеть видеть одно только развратное, оставляя въ стороне правдивую насмѣшку п грозную сатиру. Въ этомъ случаѣ онъ любить обращаться къ стыдливости читателя и заявлять свою въжливость, чтобъ не оскорбить непристойностью свою бестду съ нимъ. Такъ, по поводу одной грязной книжонки, онъ выражается: «Объявляю совершенную мою неспособность дать отчеть объ этой книгь, и, полагаясь на стыдливость читателя, я надъюсь, онъ извинить меня въ томъ, что я ее даже не читалъ» (I, 272 - 3). Съ точки зрѣнія риторическаго приличія, такія заявленія вполеф одобрительны; только нельзя не удивляться въ высшей степени оригинальному отношенію автора къ предмету его сочиненія: онъ до того проникнуть чувствомъ своего достоинства, что даже не хочеть просмотръть то, о чемъ долженъ публикъ дать отчеть! Правда, что народная литература больше чъмъ на половину грязна и слишкомъ наивна, какъ наивно все, стоящее выше временныхъ условій приличія; но едва ли добросовъстно браться за нее тому, кто меньше заботится о безпристрастіи и правдѣ, нежели о томъ, чтобъ не замарать своихъ былыхъ перчатокъ. Вотъ въ этомъ-то ложномъ, насильственномъ отношеніи автора къ предмету изученія и состоить неистощимый источникъ забавнаго, особенно въ техъ случаяхъ, где авторъ грубую шутку принимаеть за серьёзное наставление народной книги и безпощадно бранить ея сочипителя пегодяемъ, мерзавцемъ и другими энергическими эпитетами. Такъ, напримъръ, по поводу одного эротическаго сочиненія, составленнаго въ шутливомъ топъ, авторъ разражается такою филиппикою: «Что за наставленія, и какой стиль! И какое полное отсутствіе морали и деликатности въ этихъ правилахъ, имфющихъ предметомъ серьёзно руководствоваться практикою въ любви и способствовать ея долгоденствію! Въ какомъ сводъ законовъ и у какихъ народовъ этотъ инусный сочинитель нашелъ, чтобъ мальчики четырнадцати леть были способны къ любви? Где видаль онъ такихъ дънцъ, которыя желали бы брака, какъ законнаго средства утолять

огонь желанія и рождать?» и т. д. (І, стр. 365). Можно себ'є представить, въ какія хлопоты попаль бы г. Низарь съ своею критикою приличій, если бы ему попали подъ руку некоторыя повести Лимонаря или Луга Духовнаго книги, пользовавшейся и досель пользующейся въ нашемъ грамотномъ простонародь в большою популярностью и по частямъ вошедшей даже въ Прологи? Впрочемъ, онъ нашелъ бы многое и въ Золотой Легендъ Якова де Воригане, что поставило бы его ръшительно втупикъ. Но именно въ томъто и состоить главная хитрость услужливаго секретаря коммисіи, что въ своихъ выходкахъ противъ грубости и цинизма народныхъ фарсовъ, онъ будто бы совершенно забываеть объ издъліяхъ подобнаго же содержанія, покровительствуемых в отцами-капуцинами. Такъ, напримъръ, кто не знаетъ, сколько среднев ковых телент основано на одном из самых обычных мотивовъ — что женщина пожилыхъ летъ, после многолетняго безплодія, наконецъ, всябдствіе какаго-нибудь сверхъестественнаго обстоятельства, дарить своего мужа плодомъ любви? Самъ г. Низаръ, судя по его предапности къ ученію іезуитовъ, готовъ бы быль, съ разрѣшенія папы, покровительствовать распространенію въ народѣ многихъ легендъ такого содержанія; но, какъ говорится, и на мудреца бываетъ простота, онъ рѣшительно компрометироваль себя сомнинемъ въ этомъ общепринятомъ мотивъ, потому только, что встрътиль его не въ легендъ, а въ преданів о Робертть-Льяволь, котораго родила мать, после сорокалетняго безплодія своей замужней жизни. По этому случаю, будто какой скептикъ-лютеранинъ, г. Низаръ насмѣшливо присовокупляеть: «Полагая, что она (мать Роберта-Дьявола) вышла замужъ пятнадцати лёть, надобно будеть допустить, что ей было пятьдесять пять леть, когда она разрешилась отъ бремени. Любопытный примърг плодородія!» (П, стр. 489). Для простодушныхъ читателей народныхъ книгъ туть вовсе нътъ ничего особенно любопытнаго или необычайнаго; и если бы г. Низаръ умъль понять всъ явленія народной литературы въ общей связи, определяемой средневековыми идеями и убёжденіями, то, конечно, ради своихъ цілей не сталь бы проводить въ своемъ обозрѣніи скентической критики, которая, потрясая довѣріе къ сказкѣ, вообще воспитываеть духъ сомивнія въ области вітрованія. Лучше всякаго другого, какъ историкъ народной литературы, онъ долженъ бы знать, что всь эти наивныя странности и циническія выходки не были и не могли быть ни странностями ни цинизмомъ въ ту эпоху, когда въ самыхъ почтенныхъ книгахъ XVII въка предлагались, напримъръ, слъдующія назидательныя исторійки на ряду съ д'биствительными историческими фактами: «Маргарита, голландская графиня, обыкновенно насмёхалась надъ тёми женщинами, которыя рождали двойни, и съ презрѣніемъ говорила, что это можеть быть не иначе, какъ отъ двоихъ отцовъ, а не отъ одного. Вскорѣ сама она стала беременна и родила за одинъ разъ 363 живыхъ ребенка; величиною были они по орѣху, однако всѣхъ ихъ окрестили». Но замѣчательнѣе всего то, что этотъ скандалёзный разсказъ помѣщенъ въ книгѣ подъ заглавіемъ: «Der Teutschen recreation oder Lusthauss», Эгидія Альбертини, посвященной Мельхіору, аббату и прелату монастыря св. Георгія въ Шварцвальдѣ (1619 г., стр. 1043).

Точно такъ же поверхностна критика г. Низара и въ литературномъ, эстетическомъ отношеніи, какъ въ религіозномъ и моральномъ. Народное творчество онъ изучаеть съ точки зрѣнія теоріи трехъ единствъ и другихъ лжеученій французскаго пуризма XVIII в. Такъ, онъ осуждаетъ вь народныхъ романахъ недостатокъ въ единствъ дѣйствія, запутанность главнаго дѣйствія эпизодами, ошибки въ географіи, нелѣные анахронизмы—словомъ, все то, что можно найти въ Гомерѣ, Дантѣ, Аріосто, Шекспирѣ и въ другихъ геніальныхъ авторахъ, стоявшихъ выше условій какой-нибудь стѣснительной и случайной литературной теоріи и не считавшихъ нужнымъ справляться съ учебниками исторіи и географіи (том. II, 449, 458, 520). Въ самыхъ выраженіяхъ, въ которыхъ г. Низаръ насмѣшливо относится о топорномъ слогѣ народныхъ книгъ, видно крайнее невѣдѣніе того, чего должно отъ этой литературы ожидать и требовать. Кому, напримѣръ, придетъ въ голову отпустить такую фразу по поводу какихъ-то ломанныхъ виршей: Се n'est pas du Pindare? (II, стр. 206).

Но довольно о г. Низаръ. Вовсе не стоило бы дълать даже и намековъ на его взгляды и убъжденія, если бы, къ несчастію, не встръчалось точно такихъ же взглядовъ и убъжденій и въ нашей образованной публикь по поводу русской народности. Въ книгъ Низара, какъ въ фокусъ, собрано все, что объ этомъ предметь можно сказать неосновательнаго, односторонняго, ложнаго, возмутительнаго и смешного. Туть сходятся все возможныя паправленія въ ихъ исключительныхъ, одна другой противоръчащихъ, крайностяхъ. Туть и славянофильство, игнорирующее народную миоологію и мечтающее о христіанской чистоть нравовъ временъ «Стоглава»; тутъ и западничанье съ своими дешевыми насмѣшками надъ суевѣріями и предразсудками; тутъ и русское доморощенное невъжество, не видящее въ наукъ пикакого проку, кром'т непосредственнаго ея приминенія къ практики, тутъ и дикій аскетизмъ, прикрывающій свои доносы личиною ханжества; тутъ и мошенническая благонам вренность, продающая всв сокровища своей народности за какое-нибудь выгодное мъстечко; тутъ, наконецъ, и барская спесь, затыкающая себт носъ при встртчт съ русскимъ мужичкомъ, который своими трудами ее поить и кормить, обуваеть и одъваеть. Но такъ какъ Западъ во всемъ превосходнѣе Востока, вообще развитѣе, то-есть, въ умномъ умнѣе, въ нравственномъ нравственнѣе, а въ безнравственномъ и пошломъ безнравственнѣе и пошлѣе (такова уже привилегія развитія), то, конечно, на Руси можно встрѣтить только по мелочамъ, что у г. Низара брошено въ его книгѣ щедрою рукою, въ крупныхъ массахъ и размашисто. Сверхъ того, какъ человѣкъ умный и ловкій, онъ не боится крайностей въ своихъ критическихъ взглядахъ, потому что умѣлъ ихъ подвести подъ одинъ общій знаменатель, именю, подъ извѣстную точку зрѣнія современной политики. Въ этомъ смыслѣ всѣ его ошибки, неточности, даже противорѣчія получаютъ видъ правды, то-есть, все сказанное имъ полезно для того политическаго направленія, которому онъ усердно служитъ.

Въ этомъ же смыслѣ, конечно, можно бы рекомендовать книгу г. Низара и русскимъ практикамъ, какъ образецъ для подражанія, если бы, несмотря на всю ея мнимую правдивость и законность, не содержала она въ себѣ самой одного существеннаго, основного противорѣчія, дѣлающаго ее негодною для практическихъ видовъ. Какъ плодъ мирной эпохи современнаго процвѣтанія французской націи, она должна бы вносить въ оборотъ идей не раздоръ со всѣмъ прошедшимъ развитіемъ народной жизни въ его современныхъ остаткахъ, а миръ и согласіе, потому что если французская нація достигла въ настоящее время нравственнаго совершенства и благоденствія, то, копечно, немалою долею въ томъ и другомъ она обязана тѣмъ идеямъ, которыя отразились и въ народныхъ книгахъ. Однимъ словомъ, если прекрасна современность, то не могутъ быть дурны ея сѣмена въ прошедшемъ, которыхъ зародыши такъ явственны во всемъ составѣ народной литературы.

Объяснивъ различныя точки зрѣнія въ изученіи народныхъ книгъ, обращаюсь къ русскимъ лубочнымъ изданіямъ. Прежде нежели коснусь историческаго развитія этихъ послѣднихъ въ техническомъ отношеніи, считаю необходимымъ вставить обозрѣніе ихъ въ общую раму исторіи народныхъ преданій и вѣрованій, потому что только этимъ путемъ можно дать вѣрное понятіе о содержаніи и значеніи лубочныхъ изданій.

## III.

Лубочныя изданія обнимають малую часть народной литературы, состоящей изъ сочиненій, напболье доступныхъ по своему элементарному содержанію и болье интересныхъ для большинства людей грамотныхъ. Хотя и рукопись можетъ быть такъ же понятна и занимательна, но только посредствомъ печатанія получаеть она право господства надъ массами. Чымъ больше въ какой странъ распространена была грамотность и чъмъ раньше введено и усилено книгопечатаніе, тімь шире и глубже пустила тамь свои корни народная литература. Само собою разумъется, что съ расширеніемъ круга читателей сталь брать перевысь свытскій элементь передъ церковнымъ, составляющимъ достояніе партіи клерикальной; а если что входило изъ области духовной литературы въ общій обороть народныхъ книгъ, то теряло строгій отпечатокъ теологическаго пуризма и получало поэтическій тонъ народной фантазіп. Это были преимущественно легенды, видпнія, повъствованія о сверхзественном и необычайном, или же болье запимательные эпизоды изъ священной и церковной исторіи, съ прим'єсью апокрифовъ и разныхъ выдумокъ. Догматическая часть не могла запимать въ народной литературъ значительное пространство, потому что поучение, не подкрѣпляемое примърами, скоро наскучиваетъ, требуя слишкомъ напряженнаго къ себъ вниманія. Лътопись могла занимать только какъ собраніе назидательныхъ примеровъ и любопытныхъ, часто сверхъестественныхъ, случаевъ, потому и распространялась въ народъ, или отрывками, или въ формъ поэтическаго сказанія, иногда даже въ стихахъ; сверхъ того, исторія гражданская входила, какъ часть, въ исторію церкви, и исторія новыхъ народовъ присовокуплялась къ древней, какъ продолжение литературнаго труда, начатаго прежде. Житія святыхъ и чудесныя знаменія на небесахъ и на земли, съ присовокупленіемъ сказаній о разных дивовищах и уродахъ, составляли самую интересную часть исторіи для народнаго чтенія. Какъ исторія должна была питать върованіе во все сверхъестественное, такъ и наука о природъ, состоявшая въ средніе въка въ собраніи самыхъ нельпыхъ предразсудковъ о чудесныхъ свойствахъ животныхъ, растеній и камней и въ описаніи какихъ-то необычайныхъ въ природѣ творепій. Въ связи съ этимъ составились руководства для практическаго употребленія, какъ тайными силами природы производить разныя чудеса и алхимическія штуки, а также исцелять болезни. Средневековая космографія и личебнико были последовательнымъ развитіемъ летописи, магіи, чернокнижія и всякаго баснословія.

Предразсудки и суевърія, ведущіе свое начало отъ самой ранней эпохи среднихъ въковъ, все болье и болье распространялись въ народь въ XVI и XVII вв. посредствомъ печати. Знаменитая Космографія Себастіана Мюнстера, со множествомъ рисунковъ, плановъ и картъ на деревъ, къ географическимъ и историческимъ свъдъніямъ присовокупляетъ множество баснословныхъ сказаній о дивовищахъ, чудесныхъ животныхъ и о другихъ несбыточныхъ явленіяхъ. Такъ, здъсь, между прочимъ, встръчается, вмъстъ съ изображеніемъ, описаніе людей объ одной ногь, объ одномъ глазъ, съ

двумя головами или вовсе безъ головы, но съ лицомъ на груди, а также съ собачьей мордой вмёсто головы. Какъ далеко эти убёжденія проникли въ область върованій, можно заключить изъ того, что даже русскіе иконописны писали полчища Гога и Магога съ песьими головами и, сверхъ того, тотъ же чудовищный видъ давали св. Христофору. Какъ наши летописцы съ полною увъренностью разсказывають иногда о рожденіи какихъ-то миоическихъ чудовищъ, вмѣсто обыкновенныхъ младенцевъ, такъ и въ космографіи Мюнстера съ историческою достовърностью и ученою важностью повъствуется о томъ, какъ въ Нидерландахъ, въ 1543 году, одна женщина родила ребенка, у котораго глаза были круглы и красны, какъ огонь, носъ наподобіе коровьяго рога, на груди двѣ звѣриныя морды, выше пупка два кошачьи глаза, на сгибахъ локтей и кольнокъ по собачьей мордь, руки и ноги, какъ у лебедя, длинпый хвость, съ крючкомъ на концъ, и на спинъ собачья шерсть. Для большей уб'ёдительности, при описаніи приложено изображеніе, вполет соответствующее зоприному стилю древне-русскихъ прилъповъ и западныхъ барельефовъ эпохи, предшествующей стилю готическому. Художественному стилю, созданному смутнымъ состояніемъ върованія, соотв'єтствовала и среднев'єковая философія, серьёзно разсуждавшая объ одноглазыхъ, безголовыхъ и песьеголовыхъ дивовищахъ 1), и входившая въ разсуждение о томъ, что такія дивовища не могуть быть названы людьми въ собственномъ значения слова. «Подобаетъ въдать — съ важностью говорили философы — что не всякое существо, имѣющее плотской образъ человъка, есть человъкъ. Сирены — рыбы морскія, а отъ головы до чрева имъють видь человека, но оне не истинные люди. Сказывають, что и райскія птицы бывають съ человеческими лицами, но и они не люди; то же и гарпіи, знаменитыя у поэтовъ женщины, тоже не люди; сатиры или косматые мъсняки подобны людямъ, но не люди: потому что истинный человъкъ познается не по плотскому образу, сходному съ человъческимъ, но по разуму и пров'єданію». Такъ поучались наши предки еще въ XVII и XVIII в. у Раймунда Люллія, философа XIV в., изъ его книги, которая въ русскомъ переводъ извъстна была подъ громкими заглавіемъ Великой и предивной науки Богомъ преосвященнаго учителя Раймунда Люлмія 2).

Какъ религіозныя преслъдованія въдьмъ, которыхъ еще въ XVII въкъ жгли безъ всякаго милосердія, только вкореняли въ народъ суевърное убъжденіе о силъ чернокнижія, такъ и философія въ связи съ схоластиче-

<sup>1)</sup> См. выписку изъ «Margarita Philosophica» 1504 г., въ моей «Христоматіц», стр. 1866.

<sup>2)</sup> См. въ моей «Христоматіи», стр. 1364.

скою теологією, указывая на истинное отличіе человіка отъ дивовищъ, тімъ самымъ подкріпляла віру въ существованіе этихъ посліднихъ.

Недостатокъ, или, лучше сказать, полное отсутствіе сколько-нибудь ясныхъ понятій о природѣ, давалъ широкій просторъ всевозможнымъ суевѣріямъ и нелѣпостямъ. Напримѣръ, наши предки въ XVII и XVIII в. съ совершеннымъ довѣріемъ читали въ Зопэдю пресоптлой, какъ у одного господина гдѣ-то на Западѣ, въ 1565 г., выросло въ полѣ дерево, на которомъ, вмѣсто листьевъ, уродились четки, точь въ точь такія, какія употребляются на молитвѣ, только такъ крѣпки, что ихъ никакъ не разорвешь 1). До какого извращенія здраваго смысла и до какого безобразія въ смѣшеніи язычества съ христіанствомъ могло доводить довѣрчивые умы это невѣжество, предшествовавшее элементарнымъ свѣдѣніямъ въ физикѣ, анатоміи и въ другихъ отрасляхъ естественныхъ наукъ, можно судить по слѣдующей Поопъсти о Сибильскомъ царстовъ, часто встрѣчающейся въ нашихъ сборникахъ XVII и XVIII вѣковъ 2):

«Межь юга и запада, за Нилою (такъ!) ръкою, за Политарскою Землею, есть гора, имя ей Скала, чрезъ нюже никомуже прейти немощьно, никакову человъку, высоты ради тоя. Скрозь юже есть пещера, а ити ею 8 дней со свъщами. И прошедъ пещеру, и увидять свъть неизреченный. Земля же та равна; нъсть на ней ни горъ, не раздолей, только много на ней различного винограду; злата же тамо вельми много и каменія драгаго безъ числа много, сребро же у нихъ ни во что есть. А живуть въ горѣ той въ пещерахъ все дъвицы несквернии и безсмертнии божимъ повельниемъ и их умоленіем (?!). Одежду же на себ' носять златом соткану, токмо до пояса, а отъ пояса все тъло ихъ наго; а по тълу ихъ връзывано каменье драгое, самоцвътное. А царствуетъ у нихъ въ той землъ дъвица Сивилла царица, нескверна же и безсмертна. А приходять къ ней послы Политарскіе и Кореньскіе и Италиньскіе и Шпанскіе и Виницъйскіе и Цысарскіе и изъ иныхъ многихъ земель. А приводять къ нимъ послы, въ дары мъсто, все дъвицы до десяти лътъ или до 12-ти, а больши того годами не приводять. А емлють тъ послы злата и сребра и каменія многоціннаго, сколько восхотять. Да и ть у нихъ приводныя дывицы безсмертни же бывають божішмі повельніеми. Есть бо у нихъ источникъ живыя воды, и какъ техъ приведенныхъ девицъ тою водою измоють, и те девицы такъ же безсмертны бывають, яко же и опи. А измывъ водою тою, да по телу режуть бритвами, и вставливають въ ть раны каменье многоцветное. А болезни те девицы

<sup>1)</sup> Тамъ же. Стр. 1343.

<sup>2)</sup> Здёсь приводится въ подлиннике по рукописи XVII—XVIII в., принадлежащей мне, чтобъ можно было судить о народномъ складе изложенія.

никакіе на себ'є никогда же не им'єють: въ той часъ рана и заживеть. А пословъ тіхъ учатъ премудрости разум'єти небесному двизанію и земному коловрату. А ходять съ тіми послы по 12-ти человість, а 10 ихъ выдуть, а дву человість они у себя оставливають».

Яспо, что одну изъ множества сказокъ объ амазонкахъ наши предки пріурочивали къ преданію о сивиллахъ, которыхъ изображенія были внесены въ кругъ церковной живописи не только на Западѣ, но и у насъ. Эти безсмертныя дѣвицы со вставными, самоцвѣтными каменьями вполнѣ соотвѣтствуютъ изваяннымъ изъ золота или серебра фигурамъ, украшеннымъ алмазами, жемчугомъ и другими драгоцѣнностями.

Еще безобразные являлось это невыжество въ приложени къ церковнымъ обрядамъ. Какъ философу предоставлялось решить, къ какой породе относятся дивовища — къ человеческой или звериной, такъ и теологъ задаваль себъ вопрось, подвергать ли новорожденное дивовище обряду крещенія. Чтобъ читатель могъ видеть, какъ подобныя странности были у насъ въ старину нер'едки, привожу следующее изъ того же сборника, откуда взята и повъсть о «Сивильскомъ царствъ». Между выписками изъ «Пролога», изъ «Отцевъ церкви», изъ «Требника», вдругъ читается: Въдати подобаеть о крещеніи дивовь или чудь родящихся. Яко аще бы ся родило отъ жены полъ-звъря, а полъ-человъка, то иматъ крещено быть подъ прилогомъ сицевымъ: «аще есть сей человъкъ, крещается рабъ божій» и прочее. «Аще-ли рожденное ни коего образа человъча, не иматъ быти крещено». Имъя въ виду эти теологическія тонкости, можно вполнъ оцънить, въ вышеприведенномъ изъ нъмецкой книги анекдотъ, ту наивную подробность, что хотя рожденные отъ одной матери вдругъ 363 ребенка и были величиною по оръху, однако можно было совершить надъ ними обрядъ, какъ надъ обыкновенными младенцами.

Въ русскомъ народѣ до позднѣйшихъ временъ распространялись суевѣрныя понятія о дивовищахъ и чудесныхъ животныхъ, частію въ рукописяхъ съ картинками, частію въ лубочныхъ изданіяхъ. Мнѣ случилось видѣтъ въ одной частной библіотекѣ сборникъ XVIII вѣка въ лицахъ, въ которомъ помѣщена цѣлая глава о дивовищахъ, между которыми встрѣчаются не только безголовые люди, одноглазые, песьеголовые, но и съ длинными по пятки бородами. Райскія птицы и сирены (сирины) распространялись на Руси въ лубочныхъ картинкахъ. Г. Снегиревъ указываетъ слѣдующія народныя изображенія:

«Страшное и наказательное предложеніе, на нѣкоего богоотступника и клянущагося человѣка, како онъ праведнымъ судомъ Божіимъ обращенъ во иса. Въ Чешскомъ Королевствѣ близь Праги, 1673 года.

Digitized by Google

«Изображеніе чудища морскаго, или водянаго мужика, пойманнаго въ Испаніи, въ 1739 году.

«О сатирѣ, уродливой фигурѣ, найденной въ Барцелонѣ 1760 года, имѣющей подобіе человѣка, тигра и козы, покрытой разноцвѣтною шерстью» (стр. 72—73).

Медицинская практика среднихъ вѣковъ, осованная на наблюденіяхъ врачей и ученыхъ классической древности, арабовъ и народовъ западныхъ, даже въ XVI и XVII столѣтіяхъ поддерживала въ умахъ множество заблужденій и суевѣрій, обязанныхъ своимъ происхожденіемъ стремленію видѣть въ природѣ необычайное и сверхъестественное. Въ описаніяхъ природы, врачи слѣдовали баснямъ средневѣковыхъ бестіаріест или зопринцест, и такъ названныхъ физіологій. Для примѣра, привожу нѣсколько выдержекъ изъ лѣчебника франкфуртскаго доктора Адама Лоницера, въ лицахъ, или съ рисунками, подъ неточнымъ заглавіемъ Kreuterbuch, то-есть трасникъ, изд. во Франкфуртѣ-на-Майнѣ, 1582 года, въ листъ. Вторая часть «Травника» содержитъ описаніе животныхъ, птицъ, рыбъ, насѣкомыхъ и камней.

Объ *Орап* (листъ 338) разсказывается то же, что въ физіологіяхъ и лечебникахъ, ходившихъ по Руси, а именно, что онъ своихъ дётенышей для пробы обращаетъ къ солнцу, и которые не могутъ прямо и во всё глаза смотреть на него, тёхъ низвергаетъ внизъ и убиваетъ; что, когда состарёется, возлетаетъ выше облаковъ, къ самому солнцу и тёмъ исцёляетъ свою слёпоту; что въ гнёздё его есть чудесный камень *аэтитес*ъ, хорошо извёстный и нашимъ предкамъ XVIII вёка.

«Корищина предвъщають особенными знаками человъку смерть, поднимають плачевный крикъ и слъдують за нимъ цълою стаею» и т. п. (листъ 339).

«Грифъ есть пернатое, четвероногое животное, не что иное, какъ левъ, только съ крыльями и головою орла. Солинусъ сказываетъ: грифы обитаютъ въ Азіатской Скиеіи, владъютъ золотомъ и серебромъ, жестокія и яростныя птицы; потому очень рёдко посёщается та страна людьми. Когда эти птицы завидятъ людей, тотчасъ же растерзываютъ ихъ, какъ будто онё предназначены на то, чтобъ наказывать корыстолюбіе. Аримасны съ ними сражались изъ-за драгоцённыхъ каменьевъ, которые они хранятъ. Грифы въ свои гнёзда кладутъ камень агатъ. Они враги людямъ и конямъ и выходятъ противъ нихъ въ бой. Убивши быка, коня, или вооруженнаго человѣка, грифъ хватаетъ свою жертву и вмёстё съ нею поднимается на воздухъ. Когти его подобны воловьему рогу. Изъ нихъ дёлаютъ кубки для питья, а изъ перьевъ самыя крёпкія стрёлью (л. 339, оборотъ).

«Павлина прекрасная птица. Имѣетъ длинную шею, сапфироваго цвѣту, и такого же цвѣту грудь. На головѣ у него поднимаются перышки въ видѣ короны. Онъ поднимаетъ и распускаетъ свой длинный хвостъ. Когда увидить свою безобразную ногу, тотчасъ ее прячетъ. Онъ пріобрѣтаетъ свои цвѣта на третьемъ году, и тогда начинаетъ плодиться. Когда онъ проснется ночью и не видитъ себя въ темнотѣ, тогда страшно кричитъ, полагая, что потерялъ свою красоту. Своимъ крикомъ устрашаетъ онъ змѣй и прогоняетъ всѣхъ ядовитыхъ животныхъ» (листъ 340).

«Райская птица не имбеть ногь и всегда летаеть по воздуху» (л. 340 обор.).

«Феникс» птица родится въ Аравіи. Живеть до пятисоть лѣть и долее. Когда состарѣется, собираеть кучу изъ ароматныхъ зелій и, возлетѣвъ къ солнцу, спускается на костеръ, зажигаеть его своими крыльями и сгораеть, и потомъ вновь возрождается изъ своего пепла» (л. 342)<sup>1</sup>).

Въ главѣ о драгоцѣнныхъ каменьяхъ «Нѣмецкій Травникъ» предлагаетъ такія же суевѣрныя свѣдѣнія о ихъ сверхъестественной силѣ, какія встрѣчаются на Руси уже въ XI вѣкѣ, въ «Изборникѣ» святославовомъ 1073 года, а впослѣдствіи, почти до начала текущаго столѣтія, были распространяемы въ народѣ черезъ «азбуковники», «лѣчебники» и другіе энциклопедическіе сборники. Для примѣра, вотъ нѣсколько выдержекъ изъ нѣмецкаго сочиненія (л. 366 и слѣд.).

Алмазъ, будучи носимъ на лѣвой рукѣ, имѣетъ силу противъ бѣшенства, противъ дикихъ звѣрей, противъ бѣдствій на войнѣ, противъ отравы, чудовищныхъ страшилъ и злыхъ духовъ.

Кто носить при себѣ *агатъ*, тотъ бываеть краснорѣчивъ, уменъ, любезенъ и пріятенъ. Будучи положенъ въ головы спящему, этотъ камень имѣетъ силу производить различныя сновидѣнія.

Граната веселить сердце и прогоняеть печаль.

Сердолика имћетъ силу противъ разврата и волокитства, а также противъ ногтобда.

Canфирт имћеть силу радовать, ободрять, внушать доброту и благочестіе и укрѣплять душу въ добрыхъ дѣлахъ.

Королки носить на шет помогаеть противъ злыхъ привиденій и падучей болтани. Королки, будучи повішены въ домі или на деревт, или положены на полт, предохраняють отъ града и грома тотъ домъ и дерево и поле.

<sup>1)</sup> Слич. тѣ же самыя суевѣрія и предразсудки по древне-русскимъ источникамъ въ моей статьѣ О духовныхъ стихахъ въ «Русск. Рѣчи» за 1861 г.



Кто найдеть зеленую *яшму* съ крестомъ, и держить при себъ, тому она помогаеть на водъ.

Аметистъ имъеть силу противъ хмъля и запойства, дълаетъ человъка бодрымъ, прогоняеть злыя мысли и укръпляетъ разсудокъ.

Если *спать* положить въ воду, и той воды дать выпить беременной женщинь, то она получить тотчасъ же благополучное разръшение отъ бремени.

*Берила*г охраняеть отъ враговъ, веселить и бодрить, изощряеть разумъ и даеъ совъть и любовь супругамъ.

Аэтитест, или орловт камень, способствуеть женамъ въ разрѣшеніи отъ бремени.

Эти и многія другія басни о чарующихъ силахъ природы, будучи прилагаемы къ практикѣ, являлись въ формѣ колдовства и знахарства, скрѣплявшаго свои обряды вѣщимъ словомъ, то-есть, заговорами или причиманьями, которыя старинное невѣжество смѣшивало съ молитвами, вставляя христіанскія имена въ языческія и еретическія рѣчи. «Нѣмецкій Травникъ» стоитъ уже выше вѣрованій въ заговоръ и ихъ избѣгаетъ; но постоянно смѣшиваетъ языческіе источники съ христіанскими, съ равнымъ довѣріемъ пользуясь идеями и тѣхъ и другихъ. Не странно ли, напримѣръ, рядомъ съ приведенными баснями, встрѣтить слѣдующую наивную характеристику овцы:

«Овиа есть самое кроткое, смирное и доброе изъ всёхъ животныхъ, безъ всякой хитрости, злобы и обмана. Даже въ священномъ писаніи свидётельствуется о ея терпёніи и невинности, потому что сынъ божій названъ агнцемъ, и, подобно овечкѣ, былъ приведенъ на мученіе. Овца никому не вредитъ и никого не обижаетъ, ни зубами, ни копытами; а между тѣмъ, все, что имѣетъ, даетъ на службу человѣку: шерстъ и кожу на одѣяніе, мясо въ пищу, даже самый навозъ отъ нея служитъ драгоцѣннѣйшимъ удобреніемъ земли для произращенія плодовъ и винограда. Наконецъ, кишки ея, преимущественно передъ прочими, употребляются на струны для услажденія человѣческаго духа» (л. 316).

Если уже природа внѣшняя такъ обаятельно дѣйствовала на суевѣрные умы, что никому не приходило на мысль собственными глазами провѣрять на практикѣ ея мнимыя чудеса и чарующія силы; если уже въ настоящемъ и въ дѣйствительности непрестанно мерещились необычайныя и сверхъестественныя явленія, то, само собою разумѣется, что прошедшее, то-есть, исторія, была неистощимымъ источникомъ для поддержанія и вкорененія всевозможныхъ суевѣрій и предразсудковъ. Она была непрестаннымъ соединеніемъ вымысла и истины, поэзіи и дѣйствительности, потому скорѣе мо-

жеть быть названа эпосомъ, распавшимся на множество эпизодовъ, нежели исторіею въ смыслѣ науки. Только немногіе избрайные умы могли относиться къ исторіи съ болѣе серьёзными вопросами политическаго или церковнаго свойства; для массы же лѣтопись или хронографъ были не что иное, какъ собраніе назидательныхъ разсказовъ, тѣмъ болѣе интересныхъ, чѣмъ больше содержатъ они въ себѣ необычайности и чудеснаго. Истинною не могли и не умѣли довольствоваться и не хотѣли отличать ее отъ вымысла; и, съ другой стороны, всякому вымыслу приписывали историческую достовѣрность. Даже божества классической миоологіи и доморощеннаго язычества пошли впрокъ. Имъ вѣрили, какъ дѣйствительно существующимъ личностямъ, и называли ихъ демонами и бѣсами. Какъ философъ и теологъ серьёзно разсуждали объ отличіи человѣка отъ сатира или лѣшаго, такъ и лѣтописецъ въ полномъ убѣжденіи относился къ Юпитеру, Венерѣ, Перуну, видя въ нихъ злыхъ духовъ, а не произведенія языческой фантазіи.

Въ средневъковой лътописи, перешедшей по частямъ и въ народныя книги, сказка составляетъ главную основу, въ которую случайно вплетаются мелкія подробности текущихъ событій, состоящихъ въ войнахъ, сооруженіи церквей и монастырей, въ ссорахъ и междоусобіяхъ и въ другихъ стереотипныхъ явленіяхъ ежедневнаго средневъковаго быта.

Исторію начинали съ самаго начала, то-есть съ сотворенія міра, хотя бы собственно и имѣлось потомъ въ виду изложеніе событій какого-нибудь отдѣльнаго народа. Для первыхъ вѣковъ пользовались ветхимъ завѣтомъ, но съ примѣсью вымысловъ, распространенныхъ апокрифами и вошедшихъ въ такъ называемую Палею. Какъ на Западѣ съ самой ранней эпохи изобрѣтенія книгопечатанія издавались библіи въ лицахъ, то-есть съ картинками, такъ и у насъ съ XV вѣка и потомъ чаще и чаще, даже до начала текущаго столѣтія, изготовлялись лицевые сборники, которые состояли изъ изображеній событій ветхаго и новаго завѣта; иногда только начинались этими изображеніями и потомъ содержали въ себѣ какіе-нибудь другіе сюжеты. Народная Библія вз лицахъ, изданная у насъ въ началѣ XVIII вѣка (въ восьмушку), еще придерживается тѣхъ же вымысловъ, которые лѣтописецъ Несторъ вносиль въ свою лѣтопись изъ Палеи 1).

Сначала идетъ согласно съ библією. На каждой картинкѣ, изображающей по порядку одинъ изъ дней творенія, Творецъ, въ старческомъ видѣ съ бородою, представляется въ сіяніи, окруженномъ полосою; на ней помѣщается начало текста, продолженіе котораго подписано подъ картинкою.

См. мою замѣтку объ этомъ въ № 1 «Лѣтописей русской литературы», изд. профессоромъ Тихонравовымъ.

Напримъръ, въ 1-й день творенія: на полось, окружающей Творца, начертано: Вначале сотвори Бого небо и землю земля же бе не видима и не устроена и тма и тма (такъ дважды) верху бездны; а потомъ продолжение следуеть подъ изображениемъ: и рече Бого да будето свето и бысть свето и т. д. Въ изображении четвертаго дня, вверху надъ ореоломъ Творца, по сторонамъ представлены солнце и мъсяцъ, а внизу, направо отъ зрителя, бъсы съ рогами и крыльями, налъво — адскій огонь. Рай, по изгнаніи изъ него Адама и Еввы, представленъ въ видъ кръпости, со стънами и башнями. Надъ главнымъ входомъ, имъющимъ видъ церковнаго портала, парить херувимъ. Адамъ и Евва стоятъ внѣ, въ сокрушенной позѣ. Внизу подпись: і ичини херувимы и пламенное оружіе обращаемое хранити путь древа жизни. Седе Адамъ прямо рая и плакася горко глаголаше увы жізни моея отпаденія увы мне что пострадах коликих благ лишихся. Сл'ядующая затыть картинка съ подписью: Адама же позна егу жену свою и зачении родити Каина и рече стяжах человька богом и приложи родити брата его Авеля и бысть Авель пастырь овець Каинг же бе делаяй землю; внизу изображаеть сидящяхъ Адама и Евву, которая грудью кормить новорожденнаго Авеля, а между ними маленькій Кайнъ играеть съ козломъ, садясь на него верхомъ. Вверху, направо, Авель пасеть овецъ, а Каинъ пашетъ землю. Въ сценъ братоубійства, сатана съ рогами и хвостомъ, стоя сзади Каина, даною своею касается его плеча и наушаеть его на убійство. Затемъ идетъ любопытный эпизодъ изъ Пален; подпись гласить: И плакася Адамг и Erra о сыне своемг и не разуме где скрыти его и яви богг чюдо уби птица птицу и нача копати в песокъ адамже и егга сотвори такожде погребе сына своего со всякими плачеми. Внизу Адамъ и Евва оплакивають мертваго Авеля. Нъсколько выше птичка заканываеть яму, въ которой похоронила другую итичку. Еще выше Адамъ лопатою закапываетъ Авеля, надъ которымъ плачетъ Евва, высоко распростерши свои руки. На картинкъ съ подписью: и позна Каинг жену свою и зачение родити еноха и проч. любопытенъ костюмъ Каина, сидящаго на кровати подъ пологомъ возл'є жены своей, которая грудью кормить ребенка. На Каин'є короткій по кольна кафтанъ съ голландскимъ гофренымъ воротникомъ, выръзаннымъ городами. Штаны спущены въ сапоги съ длинными голенищами.

Въ экземплярѣ, принадлежащемъ мнѣ, всего 20-ть листовъ; что же касается указанія въ книгѣ г. Снегирева, то, вѣроятно, объ этихъ картинкахъ сказано у него только слѣдующее: «Сотвореніе міра, шесть дней творенія и грѣхопаденіе перваго человѣка» (стр. 33); но сколько картинокъ, и какія именно — не упомянуто.

Іосифъ Прекрасный, какъ на Западъ, такъ и у насъ, быль однимъ изъ

дюбимѣйшихъ героевъ народныхъ книгъ и духовныхъ стиховъ. Въ одномъ сборникѣ начала XVIII вѣка, принадлежащемъ мнѣ, въ четвертку, помѣщена о немъ исторія оз лицахз. Лубочное изданіе упомянуто г. Снегиревымъ на страницѣ 34-й. Столько же была распространена въ народныхъ книгахъ апокрифическая повѣсть о Соломонѣ, о его мудрыхъ судахъ, о состязаніи его въ мудрости съ царицею савскою или южскою и объ отношеніяхъ къ Китоврасу — въ нашихъ редакціяхъ, или къ Морольфу — въ западныхъ 1).

Суды Соломона расходились на Руси въ печатныхъ рисункахъ. Кромѣ извѣстнаго суда о раздѣленіи младенца, присвоиваемаго себѣ двумя женщинами, г. Снегиревъ (на стр. 58-й) приводить еще одну очень рѣдкую картинку апокрифическаго содержанія, подъ названіемъ Судъ премудраю Соломона, гравированную въ Москвѣ въ 1656 году, въ-четвертку. Къ изображенію присоединена слѣдующая подпись: «Нѣкій велможа во снѣ даде нищему сто рублевъ денегъ въ займы и возставъ отъ сна, бъетъ царю челомъ на того нищаго въ тѣхъ деньгахъ. По повелѣнію же цареву, нищій собра Бога ради деньги, принесе ко царю. Царь же повелѣ тѣ деньги надъ кладеземъ повѣсити и стѣнь тѣхъ денегъ, что въ водѣ, велможѣ взяти. Онъ же разумѣ свою неправду, прощенія испроси. Царь же повелѣ нищему взяти деньги». Эта картинка вклеена въ рукописной библіи XVI вѣка, принадлежащей князю Оболенскому.

Извъстно, что большая часть апокрифическихъ разсказовъ о Соломонъ обязана своимъ происхожденіемъ восточнымъ источникамъ, равно какъ и этоть судъ. Платить тънью или нюханьемъ денегъ въ возмездіе за мнимое пользованіе чъмъ-нибудь — одинъ изъ общихъ мотивовъ въ восточныхъ сказкахъ, которыя иногда доводятъ его до крайности въ своихъ наивныхъ шуткахъ. Такъ, напримъръ, одна прелестница, будто бы увидъвъ во снъ, что ее опозорилъ нъкоторый юноша, пришла въ судъ на него жаловаться. Тяжбу ръшилъ умный попугай, велъвъ отвътчику положить требуемую сумму денегъ передъ зеркаломъ для того, чтобъ та дъвица, посмотръвъ на нихъ въ зеркалъ, тъмъ получила удовлетвореніе за свою обиду. Другой молодой человъкъ поцъловалъ въ зеркалъ отраженное лицо нъкоторой дъвицы и, будучи призванъ на судъ, былъ наказанъ тъмъ, что его тънь высъкли плетьми <sup>2</sup>).

Вымышленные разсказы о царъ Давидъ входили эпизодически въ на-

<sup>1)</sup> Какъ объ этой повъсти, такъ и о многихъ другихъ, особенно о тъхъ, которыя перешли къ намъ съ Запада, см. въ сочинени г. Пыпина «О литературной истории старинныхъ повъстей и сказокъ русскихъ».

<sup>2)</sup> Cm. «Benfey Pantschatantra» 1859 r. I, crp. 127.

родную исторію о Соломон'є и изображались въ лицахъ, но, какъ кажется, не распространялись въ дубочныхъ изданіяхъ. Но такъ какъ псалтырь быль любимымъ чтеніемъ нашихъ предковъ, то естественно было бы ожидать, что древне-русская промышленность воспользуется этемъ обстоятельствомъ. чтобъ распространить любимую народомъ книгу отдъльными псалмами на отдельных листахь вы лицевых изображениях съ текстомъ. Хотя отвлеченное содержание псалмовь не всегда могло давать сюжеты для живописи, однако древнъйшія рукописи псалтыри сполна исписывались миніатюрами, символически выражавшими отношение новаго завъта къ ветхому и судебъ христіанства къ преобразовавшему ихъ тексту псалтыри 1). Къ сожальнію, позднъйшіе мастера лубочныхъ изданій, сколько мнь извъстно, не воспользовались этимъ мотивомъ древне-христіанскаго искусства довольно сильно вкоренявшимся на Руси въ XV и XVI стольтіяхъ. Г. Снегиревъ приводить только три лубочныя картины, изображающія въ лицахъ псалмы 103-й и 108-й (стр. 33). Судя по находящемуся у меня лубочному изданію псалма 103-го, о мірстем бытіи, эти изділія первой половины XVIII в. уже ничего не имъють общаго съ древне-русскими миніатюрами символическаго характера. Это не что иное, какъ грубыя передълки западныхъ оригиналовъ. Царь Давидъ, подъ горностаевою порфирою, одеть въ короткій кафтанъ и рыцарскія латы, изъ-подъ которыхъ спускаются узкія панталоны. Города и храмы западной архитектуры; люди въ короткихъ кафтанахъ, въ узкихъ штанахъ до коленъ, въ чулкахъ, подвязанныхъ подъ коленкою, на головъ круглая шляпа съ полями.

Объ этой картинкъ у г. Снегирева сказано слъдующее: «о мірстемъ бытіи (изъ псалма 103), гдъ между прочимъ помъщена птоломеева система міра, съ семью планетами, кои названы небесами». На 2 лист.

Намёкъ на птоломееву систему требуетъ нѣкоторыхъ объясненій. Раздѣливши листъ на нѣсколько мѣстечекъ или отдѣловъ, съ подписью текста изъ псалма подъ каждымъ, мастеръ, кажется, имѣлъ въ виду, на основанія этого псалма, изобразить весь міръ, согласно заглавію листа о мірстемъ бытіи. Кромѣ птоломеевой системы, съ текстомъ: словомъ Господнимъ небеса утвердиша (такъ) и т. д., представлены: твердь съ вѣтрами въ видѣ головъ, при текстѣ: простираяй небо яко кожу; земной шаръ съ водами, при текстѣ: основаяй землю на тверди ея и проч.; чертежъ ежедневнаго обращенія земного шара съ солнцемъ и луною, при текстѣ: сотворилъ есть луну во времена и проч.; чертежъ солнечнаго затменія и перемѣнъ луны, при текстѣ: яко возвеличишися дъла твоя, Господи, и проч.; а также при

<sup>1)</sup> См. во 2-й части моихъ «Очерковъ» статью «О византійской и русской символикъ».

соотвётствующихъ текстахъ: горы и воды, поля, птицы, звёри, дерева и травы; люди въ различныхъ занятіяхъ: то косятъ траву и жнутъ, то собираютъ виноградъ, то ёдутъ въ корабляхъ; наконецъ — землетрясеніе, изверженіе вулкана, побіеніе народа громомъ и молніею, возстаніе изъ мертвыхъ и адъ съ грёшниками, которыхъ рогатый и крылатый сатана желёзными вилами пихаетъ въ вёчный огопь. Заглавіе псалма въ виршахъ помёщено вверху листа посрединъ, на развернутомъ полотнъ, поддерживаемомъ по сторонамъ двумя геніями, во вкусь возрожденія. Воть оно:

Псаломъ Давидовъ повъствуетъ намъ о мирсъмъ (такъ) бытіи. Сей псаломъ Давидомъ во Псалтири ізложенный Сто третіи по ряду во оной положенный О бытій мира вкратце дъла изявляетъ Бога твориа всъхъ превыше свътовъ прославляетъ Премудростію всяко зданіе сотворшаго І словомъ своимъ вся небеса утвердившаго Духомъ же устъ своихъ силу имъ подающаго И на земли человъкомъ пищу дарующаго.

Несмотря на желаніе мастера придерживаться назидательнаго текста въ наставительномъ изображенія бытія всего міра, народная фантазія, воспитанная звѣриными образами романскаго стиля, находила и здѣсь себѣ поживу. При текстѣ: змій сей, его же создаль еси ругатися ему, изображень седмиглавый змѣй съ хвостомъ, въ видѣ баснословнаго василиска, стоящій, въ видѣ пѣтуха, на двухъ лапахъ. Змія поражаетъ палицею обнаженный человѣкъ, нѣчто въ родѣ Геркулеса, только препоясанный, и съ волосами на головѣ, неподстриженными подъ гребенку, какъ принято въ классическомъ типѣ.

Следуя порядку средневековых хроникъ, чтобъ не растеряться во множестве эпизодовъ, вошедшихъ въ народныя книги, мы должны остановиться на переходномъ пункте отъ собственно-ветхозаветной исторіи къ исторіи четырехъ монархій. Этотъ пунктъ и для западныхъ, и для восточныхъ летописцевъ символически обозначался въ сновидныйи Навуходоносора 1). Представившійся Навуходоносору во сне исполинъ съ золотою головою, съ серебряными руками и грудью, съ медными чреслами и съ ногами на половину железными и на половину скудельными, долженъ былъ означать четыре монархіи или четыре царства: по однимъ — халдейское



<sup>1)</sup> Cm. Massmann. «Der Keiser und der Kunige buoch oder die sogenannte Kaiserchronic». 1854 r., crp. 361.

(или вавилонское), персидское, греческое, и римское; по другимъ, и именно у насъ, по вліянію Византіи — вавилонское, мидійское, персидское и римское, еже есть Антихристово. Четыремъ царствамъ соотвѣтствуютъ четыре звѣря: орелъ, медвѣдь, леопардъ и какой-то безыменный лютый звѣрь. Въ русскихъ изображеніяхъ страшнаго суда, въ миніатюрахъ, символически представляется присутствіе этихъ царствъ на послѣднемъ судѣ, въ звѣриныхъ образахъ, какъ сказано въ одномъ старинномъ описаніи: «Первое, какъ медвѣдь; второе, что лютый звѣрь пардосъ, голова человѣчья въ вѣнцѣ, и два крыла; третье, какъ львица; четвертый весьма страшенъ, головъ и роговъ десять» 1).

Въ лицевыхъ апокалипсисахъ раскольническаго издълія, надъ изображеніемъ символической блудницы подписывается: Римское царство.

Изъ событій древней исторіи особенно распространились въ народѣ троянская исторія, или взятіе Трои, и Александрія, то-есть, повѣствованіе о подвигахъ Александра Македонскаго. Для западныхъ лѣтописцевъ особенно дорога была троянская исторія въ національномъ отношеніи, потому что они вели начало нѣкоторыхъ европейскихъ государствъ непосредственно отъ героевъ троянскихъ. Объ этихъ выходцахъ составлялись мѣстныя преданія и народныя сказки, входившія въ лѣтопись. Наши предки знакомились съ содержаніемъ «Иліады» по византійскимъ передѣлкамъ, сначала въ хронографахъ и въ отдѣльныхъ спискахъ, а съ 1709 года, въ печатномъ изданіи, составленномъ по ранней рукописи, писанной на церковно-славянскомъ языкѣ. Кажется, троянская исторія не украшалась вь древней Руси ни миніатюрами, ни лубочными картинками, между тѣмъ, какъ на Западѣ въ XV и XVI в. неоднократно издавалась она въ лицахъ съ текстомъ на разныхъ языкахъ.

Еще популярные была «Александрія», и на Запады и у насъ. Македонскій завоеватель сталь любимымь героемъ европейскихъ поэтовъ въ XII выкы, когда крестовые походы дали рыцарству новое направленіе въ стремленіи къ невыдомымъ, чудеснымъ странамъ отдаленнаго Востока. Походы Александра Великаго въ Индію, его встрычи съ разными чудовищными народами и звырьми, съ нравами и обычаями дотолы неизвыстныхъ странъ — все это рисовало заманчивую цыль довырчивому воображенію, наклонному ко всему необычайному и сверхъ естественному. Если наши предки не сумыли переложить «Александріи» въ стихи и придать ея содержанію національный характеръ, то все же настолько интересовались этою книгою, что украшали ее многочисленными миніатюрами, можеть быть, подъ влія-

<sup>1)</sup> См. мои «Очерки». II, стр. 135.

ніемъ западныхъ народныхъ книгъ съ политипажами, судя по поздивниему стилю рисунковъ 1). Впоследствій миніатюры перешли въ лубочныя картинки, изъ которыхъ г. Снегиревъ указываетъ только две. Одна: Славное побоище царя Александра Македонскаго съ царемъ Индъйскимъ Пиромъ. На поляхъ картинки следующая летопись: «И сяде Александръ на своего коня -Докукала и вземъ въ руку копіе и щитъ и збрую и возложи на главу свою шеломъ и выёхалъ на поединокъ и воззва веліимъ гласомъ: «О Пире парю, иди противу мене, или покаряйся, и азъ тебе помилую!» И порази въ груди и сшибъ его съ коня и войско его взялъ подъ свою власть». Но особенно интересна для простонародья, доселе верующаго во всякую чепуху, другая картинка: «Люди дивіи (то-есть, дивовища или уродливые народы), найденные паремъ Александромъ Македонскимъ въ горахъ Кутухтовыхъ».

Въ изучени народности особенно важно обращать вниманіе на такіе пункты, на которыхъ сходятся литературныя явленія и поэтическія преданія различныхъ, часто другъ-другу противорѣчащихъ, областей, каковы исторія и вымыселъ, религіозное вѣрованіе и праздная забава фантазіи. Соприкосновеніе и часто даже сліяніе этихъ областей въ одно нераздѣльное цѣлое свидѣтельствуетъ объ органической силѣ грубой народности, которая, несмотря на преслѣдованія пуристовъ, остается въ теченіе столѣтій вѣрна себѣ самой, и только тогда станетъ отказываться оть вымысла и недозволеннаго, когда въ ней пробудится сознательное сомнѣніе, еще больше опасное для догматическаго пуризма, нежели безсознательное двоевѣріе.

Мы уже видѣли, какъ раскольничьи апокалинсисы примѣнили къ протесту противъ Запада средневѣковое ученіе о четырехъ монархіяхъ. «Александрія» также нашла себѣ мѣсто въ средневѣковыхъ вѣрованіяхъ. Было общее убѣжденіе, что македонскій завоеватель во время своихъ походовъ встрѣтилъ какой-то страшный народъ, судьбами Божіими заключенный въ непроходимыхъ горахъ. Слухъ объ этихъ народахъ дошелъ и на Русь, еще въ XI в., и новгородцы будто бы своими ушами слышали гамъ и шумъ этого заключеннаго народа гдѣ то на сѣверо-востокѣ. Александръ Македонскій велѣлъ задѣлать единственный выходъ, черезъ который этотъ народъ могъ бы внести въ міръ опустошеніе. Тамъ будетъ онъ до страшваго суда. Это ужасныя полчища Гога и Магога. Въ разныхъ странахъ этотъ народъ получалъ разныя примѣненія, соотвѣтственно историческимъ условіямъ. Въ эпоху паденія Западной Имперіи, сѣверные варвары представлялись испуганной фантазіи полчищами Гога и Магога. Испанская «Александрія» ви-

<sup>1)</sup> См. рисунки изъ Александріи по рукописи г. Забълина во 2-й части моихъ «Очерковъ».



дить въ этомъ народѣ іудеевъ 1), наши лѣтописи — татаръ. Русская лицевая «Александрія» изображаеть заключенный въ горахъ народъ съ песьими го-ловами, въ томъ же самомъ видѣ, въ какомъ лицевые раскольничьи апокалипсисы представляютъ полчища Гога и Магога, терзающія людей праведныхъ.

Само собою разумъется, что особенный интересъ для простонароднаго чтенія въ христіанскихъ странахъ долженъ быль сосредоточиться на христіанствь. Потому, хронографы, перешедши христіанскую эру, преимущественно изобилують эпизодами, вошедшими въ народныя книги, или же заимствованными изъ нихъ; и это особенно касается славянскаго востока, гдѣ менте было точекъ соприкосновенія съ классическою древностью, нежели на Западъ. Фантазія народная, воспитанная до-христіанскимъ язычествомъ, не довольствуясь историческою правдою, укращала разсказы о первыхъ временахъ христіанства множествомъ вымысловъ. Эти вымыслы особенно нравились не только простонародью, но и людямъ книжнымъ, изъ духовнаго званія, и расходились въ народ'є сначала въ рукописяхъ и даже въ церковной живописи, а потомъ въ лубочныхъ и другихъ народныхъ изданіяхъ, вкореняя въ довърчивыхъ умахъ новую двоевтрную мивологію. Тщетны были противъ нея всё филиппики и проклятія не только католической теологіи, болье снисходительной къ заблужденіямъ воображенія, но и византійскаго ригоризма, окрѣпшаго въ постоянныхъ преніяхъ о разныхъ сходастическихъ тонкостяхъ. Усерднымъ ревнителямъ истины предоставлялось рѣшить на практикъ самую трудную задачу: не оскорбивъ и не поколебавъ сомнаніемъ субъективнаго варованія, строго отдалить самые предметы, во что должно въровать. Но для успъшнаго ръшенія этой задачи необходимы были два условія: вопервыхъ, симимъ ревнителямъ слідовало строго держаться только истины, не потворствуя уже никакой лжи, и, вовторыхъ, дать читающей массъ самое общирное теологическое образование. Но возможно ли было то и другое, не только въ смутныя времена средневъковаго невъжества; но даже въ эпоху ближайшую къ намъ? Теологія, распространяясь въ массахъ, пораждала разные толки, вела къ расколу и ересямъ, и только вредила благонам вренным в цалям в ревнителей. Какъ бы то ни было, только результатомъ многов ковой борьбы за чистоту въ предметахъ в врованія было всеобщее распространеніе въ народныхъ книгахъ всевозможныхъ басенъ, которыми народная фантазія искажала христіанскія истины. Эти басни, ведущія свое начало отъ апокрифическихъ евангелій и другихъ

<sup>1)</sup> F. Wolf: «Studien zur Geschichte d. spanisch. u. portup. Nazionalliteratur». 1856 crp. 76.

кресть, и отнято будеть царское предписание, еже есть царь славы» 1). Эта книга о седми тайнахъ» въ прошломъ и даже въ текушемъ стольтіи расписывалась миньятюрами. Посль исторіи первыхъ человьковъ сльдовало изображеніе Христа, въ юношескомъ видь и съ крыльями, затьмъ распятіе на осмиконечномъ кресть; потомъ четвероконечный кресть, передъ которымъ молящіеся преклоняются по западному обычаю.

Извъстно, что средневъковая схоластика и мистика приписывали особенную силу отдёльнымъ буквамъ, составляющимъ какое нибудь слово, важное по своей идет. Еще древнехристіанскіе художники, между прочимъ, изображали Христа подъ символическимъ знакомъ рыбы, на томъ основаніи, что греческое слово субос (рыба) состоить изъ буквъ, которыми по-гречески начинаются слова въ выраженіи: «Інсусъ Христосъ Божій Сынъ Спаситель». На Западъ даже въ XVII в. были въ большомъ ходу разныя мистическія соображенія, основанныя на игрѣ буквъ. Такъ, въ той же книгѣ Эгидія Альбертина, откуда приведенъ выше анекдоть о Маргарить Голландской, серьезно излагаются разныя наивныя комбинаціи «священнъйшаго и вселюбезньйшаго имени Mapia», въ которомъ будто-бы каждая буква содержить одинъ изъ элементовъ сокровеннаго смысла, этимъ именемъ выражаемаго. A именно: отъ драгоцѣнныхъ камней: M отъ маргарита, A отъ адаманта, P отъ рубина, I отъ iacnuca (отъ яшмы) в A отъ arama. Само собою разумѣется, что при этомъ случаѣ не забыто суевърное ученіе о сверхъестественной силъ камней: «Какъ маргарить, или перлъ, имъетъ силу уничтожать и очищать, такъ и Марія очищаеть и изглаживаеть наши прегрешенія. Какъ адаманть, или алмазь, имееть силу примирять, такъ и Марія примиряеть насъ человіковь съ ангелами. Какъ рубинъ иміветь силу радовать; такъ и Марія радуеть весь міръ. Какъ яшма укрѣпляетъ человъка, такъ и Марія подкрыпляеть всьхъ труждающихся и обремененныхъ. И какъ агатъ имъетъ силу поднимать и къ себъ притягивать, и Марія возносить и привлекаеть къ себъ кроткихъ сердцемъ». Это не просто уподобленіе, проникнутое искреннимъ благоговьніемъ, но вмысты и глубокое убыжденіе, основанное на втрованіи въ чарующую силу каменьевъ. Отнимите это върование — останется риторическая фраза 2).

Согласно съ этими идеями и убъжденіями, чернокнижіе распространяло въ народныхъ книгахъ особенныя причитанья или заговоры, составленные будто бы изъ какихъ-то именъ Христа и Божіей Матери. Кто носить эти имена при себъ, спасенъ будеть отъ всякой бъды и напрасной

<sup>1)</sup> Изъ того же сборника, принадлежащаго мив.

<sup>2)</sup> Der Teutschen recreation oder Lusthausz. 1619 r. crp. 479.

смерти, на водъ и на сушть. Г. Низаръ приводить изъ французскихъ книгъ слъдующія имена Христа: Trinité. Agios. Sother. Messie. Aigle. Grand homme и проч. Божіей Матери: Vie. Vierge. Fleur. Nuée. Reine. Theotokos и проч. 1).

Изъ всёхъ вымышленныхъ сказаній о новозав'єтныхъ событіяхъ особенно было на Руси распространено изв'єстное подъ именемъ Страстей Христовыхъ. Это сказаніе, напечатанное въ Супрасль, въ 1788 г., еще прежде того многократно переписывалось въ XVII и XVIII в., и укращалось въ рукописяхъ миніатюрами и вклеенными гравюрами. Раскольники и въ настоящее время эту книгу читаютъ во время страстной неділи, вм'єсто евангелія. Не входя въ содержаніе этой книги, обращу вниманіе на гравюры, которыми она укращается. Въ моемъ собраніи три рукописи «Страстей» съ рисунками. Всё три XVIII в. Одна въ листь, съ миніатюрами; дв'є другія въ четвертку, съ гравюрами.

Гравюры одной рукописи отличаются необыкновенной грубостью; однако штрихи тоньше политипажныхь, на фонт идуть парадлельными линіями, иногда перекрещены другь съ другомъ квадратиками, будто въ гравюрахъ на мта. Подъ каждою гравюрою подпись силлабическими виршами. Величина гравюръ различна: иныя въ два вершка ширины и въ полтора вышины; иныя въ полтора ширины и такой же вышины или нтаколько больше. Судя по безобразію очерковъ и по младенчеству въ пріемахъ гравированія, какого-то слитнаго, неяснаго, темноватаго въ общемъ характерт, безъ раздъленія ттыей, изъ которыхъ кое-гдт чуть видно, смутно выступають фигуры, эти гравюры надобно отнести къ раннимъ годамъ XVII стольтія. Вста гравюрь этого издълія только семь. Ни на одной нты никакой монограммы или помты мастера и года. Впрочемъ, прежде нежели скажу въ подробности о гравюрахъ, почитаю не лишнимъ познакомить читателя съ самою рукописью.

Она озаглавлена такъ: Сказаніе о тайной вечери и о страсти Господа нашего Іисуса Христа, како волею своею нашего ради спасенія страсть воспріяль, и како Іуда на смерть предаде Христа; и како жидове поругашеся ему и на кресть распяща, и како Іосифъ испроси у Пилата тьло Іисусово; и о снятіи со креста, и во гробь положеніи святаго тьла Христа Бога нашего, и о плачи Пресвятыя Богородицы и женъ Мироносиць. Слово зъло душеполезно, списано изъ Кіевскаго Соборника святыя Печерскія Обители. Итакъ, это апокрифическое, раскольничье сочиненіе, по

<sup>1)</sup> Histoire des livres populaires. I, crp. 187.

рукописнымъ преданіямъ, связывается съ Кіевомъ, черезъ «Кіевопечерскій Соборникъ», откуда было списано.

Обыкновенно «Страсти» раздёлены на главы, съ краткимъ заглавіемъ передъ каждой. Но въ этой рукописи, вмёсто заглавій, помёщены вирши. Я ихъ приведу всё, какія есть въ этой рукописи, потому что оне очепь важны для исторіи древне-русскаго искусства и народныхъ книгъ, какъ увидимъ ниже.

### Передъ главою объ омовеній ногь:

Всяко смиренъ лентіемъ ся препоясаетъ И ноги ученикомъ умываетъ. Сице смиренно васъ поучаетъ, Но единъ уставъ на землѣ пребываетъ.

## Передъ главою о моленіи о чашѣ и о преданіи Христа:

Потомъ кровавымъ по теле Христосъ окропленный, Весь неповиненъ проситъ у отца претружденный; Мимо неси горести, Отче вышній, чашу, Прівми въ попеченіе твое болёзнь нашу.

### Передъ главою о приведении къ Каіафъ:

Предъ Каіафу Інсусъ приведенъ бываетъ, Суровъ слуга въ лице ударяетъ, Ложно оклеветанный біемъ и заклинаемъ, Осуждаемъ, ругаемъ, холчитъ оплеваемъ.

## Передъ главою о несеніи креста:

Се на раменахъ тяжкое древо носптъ По воли повиненъ и умерщвленъ бываетъ, Мати же сътустъ и срътаетъ, Рукою въ перси слезно ударяетъ.

## Передъ главою о распятіп:

Оле бользии здъ велій Боже трупъ приносить Егда святую главу кресть честный возносить; Съ последствующими новъ сынь стоить и мати, Тако гиввъ пищный нашедъ восхоть отъяти.

## Передъ главою о воскресеніп изъ мертвыхъ:

Третій багрянымъ свѣтомъ день уже востаяше, Побѣдникъ себѣ свѣтыый уже созидаше; Тако востаяй, древній калъ грѣхи омываеть И на небеса ина возвышаетъ.

Въ эту позднюю рукопись, на страницахъ, между текстомъ, вклеены древнъйшія картинки, для которыхъ писецъ нарочно оставлялъ мъсто. Вотъ опъ съ подписями:

1) Умовеніе ногъ. Ученики сидять у стіны и потомъ кругомъ. На противоположномъ конці Христосъ умываеть ноги Петру. Подпись:

Ученикамъ Христосъ ноги умываетъ. Симъ смирения образъ предаваетъ. Научая всёхъ ближнімъ себё творити. Да навыкнемъ другь другу служити.

2) Моленіе о чашѣ. Въ облакахъ ангелъ держить чашу передъ молящимся на землѣ Христомъ. Внизу подъ ангеломъ трое спящихъ учениковъ. Подпись:

> Христосъ молитву отцу творитъ. Да преидетъ чаша смерти юже зритъ. Отче мои аще мощно се вопию. Потже якоже кровь на землю лию.

3) Іуда, лобызая, предаеть Христа воннамъ, стоящимъ около. Налѣво отъ зрителя Петръ обнаженнымъ мечомъ взмахивается на низверженнаго воина, который держить въ рукѣ фопарь. Около на землѣ лежатъ ножны. Подпись:

Иуда истивно Господа лобзаеть. И безценнаго злып злымъ предаваеть. Ти иже <sup>1</sup>) емше узы налагають. И многія зла ему сотворяють.

4) Христосъ передъ Каіафою, сидящимъ на престоль, подъ балдахиномъ. Христа подводять два воина; позади третій. Подпись:

Каіафою Спасъ судимъ предстоптъ. Неповіненъ сы ругаемже молчитъ. Оклеветанъ в ланиту биется. Оплеваемже всеми небрежется. Капафа же вземъ ризы терзаетъ, Хулитъ рекъ бити злыи повелъваетъ.

5) Христосъ передъ Пилатомъ, столщимъ съ первосвлщенникомъ, на ступеняхъ, въ портикѣ, съ арками на столбахъ. По сторонамъ Христа по воину, позади третій, съ копьемъ. Подпись:

Христа Пилату на судъ представляютъ. Иудеі сеп злодві есть взываютъ. Царя бо себв имбиустъ быти. Тъмже повели его умертвити.

6) Продолжение той же истории. Пилать въ коропѣ, сидить на престолѣ подъ балдахиномъ; около него стоить первосвященникъ. Христосъ съ

<sup>1)</sup> Можетъ быть, тіи же.

съ двумя воинами. Вдали тоже портикъ подъ арками, которыя опираются на столбы. Подпись:

Галілеіски парь Христа испытуеть. Народь и чудесь оть него взыскуеть. Но Христось к нему не отвъщаеть. Тъмже оть него поругань бываеть. Багряную бо ризу нань возлагають. И паки того к Пилату возвращають.

7) Христосъ возлетаетъ изъ гроба, окруженный сіяньемъ. Воины спять, впрочемъ, одинъ стоитъ у самаго гроба. Вдали видна Голгова съ тремя крестами. Подпись:

Воскресенія свять святы блистаеть. Христось бо ада побёдивь востаеть. Из мертвыхь мертвымь всёмь жизнь подаваяи. Смерть же и древніи злы грёхь истребляяи. Самже на небо ко отцу восходить. И вёрующихь вонь к себё возводить.

Для исторіи этой рукописи почитаю не лишнимъ привести слѣдующую подпись на первой страницѣ: сіи страсти Пскова града Екиманскіе церкви пономаря Ивана Васильева Квитн... (Квитницкаго?) Подписаны 1775 году. Въ новѣйшее время рукопись принадлежала какому-то кантонисту, какъ видно изъ позднѣйшей подписи красиваго почерка.

Другая рукопись, тоже въ 4-ку, съ гравюрами «Страстей», принадлежить къ темъ, которыя, въ конце XVII и въ начале XVIII века, нарочно изготовлялись съ гравюрами. Гравюры не наклеивались на листы рукописи, но вставлялись между ними, гдф следуеть по содержанію, и потому подгонялись въ формать самой рукописи. Въ началь для заглавія вставлялся листь съ гравированною заставкою и съ бордюрами. Иногда случалось такъ, что недописанное на листахъ продолжалось или оканчивалось на чистомъ оборотъ гравюры. Точно такова и эта руконись «Страстей». Въ ней одинъ гравированный листь въ началь, съ заставкою и бордюрами, и шестнадцать гравюръ въ срединъ; четырнадцать пзображають евангельскія событія и двь-Божію Матерь и Христа. Гравированы на міди, віроятно, однимъ и тімъ же мастеромъ или въ одной школъ. Последнія две русской композиців, но в Божія Матерь и Христось въ медальонахъ, окруженныхъ красивыми рамами западнаго стиля, который господствоваль въ Европѣ въ XVII в. Что же касается до четырнадцати гравюрь, изображающихъ евангельскія событія, то онъ, очевидно, не только передълки, но даже копіи съ иностранныхъ оригиналовъ въ строгомъ, изящномъ стиль Альбрехта Дюрера. Мастерская группировка, изящество мотивовъ, которыхъ натурализмъ смяг-

чается благочестивою идеальностью, самые костюмы и физіономія лиць. все обличаеть въ этихъ гравюрахъ западное происхождение, и именно отличную школу нюренбергскаго мастера, что делаеть честь вкусу русскихъ граверовъ конца XVII в., безъ сомибнія, пзъ школы Симона Ушакова и Аванасія Трухменскаго, которые такъ ловко умели примирять успехи западнаго искусства съ убъжденіями и преданіями Руси. Въ самой гравировкъ виденъ сухой и отчетливый въ мелочахъ стиль Альбрехта Дюрера и его последователей. Тонкіе штрихи, въ своихъ деликатныхъ комбинаціяхъ. будто для того еще употребляются, чтобъ въ большей точности передать тщательную отделку древняго миніатюрнаго стиля. Само собою разумется, что эти русскія копіи обличають еще большую неопытность, особенно въ отдълкъ лицъ и другихъ деликатныхъ подробностей, однако, даже при современномъ состояній гравировальнаго искусства въ Россій, могуть быть пазваны изящными. Русское вліяніе обнаружилось въ нихъ въ нікоторыхъ подписяхъ надъ ликами, въ помъщении двухъ гвоздей въ ногахъ распятаго Спасителя, на двухъ гравюрахъ, однако такъ, что русскій мастеръ въ обоихъ случаяхъ не ръшился измънить рисунокъ западнаго оригинала, и оставдядъ, по-западному, погу на ногъ, только на нижней означиль другой гвоздь. Но особенно важны для насъ силлабическія вирши, пом'єщенныя подъ каждою гравюрою. Онб не только свидетельствують намъ, что эти изящныя гравюры, безъ сомниня, русского происхожденія, но и вносять въ исторію русскихъ народныхъ книгъ тогъ въ высшей степени важный фактъ, что русское суевтріе въ концт XVII и въ началт XVIII втка настолько было доступно вліянію западнаго искусства, что въ такую книгу, какъ «Страсти», вносило гравюры немецкаго происхожденія, сопровождая ихъ виршами, которыя были пом'ыцаемы и прежде и посл'в того въ рукописныхъ «Страстяхъ», безъ самыхъ гравюръ. Какъ бы то ни было, только эти вирши подъ гравюрами нѣмецкой композиціи тѣ же самыя, которыя приведены мною выше изъ первой рукописи «Страстей», и которыя въ ней внесены въ тексть, вм'єсто заглавій, передъ началомъ каждой главы (конечно, съ незначительными изміненіями, происшедшими отъ описокъ). Слідовательно, эти нёмецкія гравюры перенесены были на Русь именно для украшенія апокрифической книги о Страстях, а не вообще для какой-нибудь другой книги, имѣющей предметомъ евангельскія событія.

Теперь предлагаю онисаніе самыхъ гравюръ съ виршами. Предварительно замѣчу, что всѣ гравюры выбяты на четверткахъ, въ форматъ рукониси. Евангельскія событія изображены въ рамкахъ, означенныхъ двумя линіями, шириною въ  $2\frac{1}{4}$  вер., вышиною въ 3. Вирши внизу внѣ рамки. Двѣ гравюры, изображающія Божію Матерь и Христа, вмѣстѣ съ фигур-

ными рамками, шириною въ 3 вершка, вышиною въ  $3^8/_4$ . Виршей нѣтъ на обѣихъ. Въ ту же почти мѣру и заглавный листъ.

- 1) Посрединѣ заставки заглавнаго листа въ медальопѣ изображено Воскресеніе Христово, въ видѣ Сошествія Христа во адъ. По сторонамъ отъ заставки спускаются вычурныя колонны. Поле украшено цвѣтами. Надъ заставкою завитки, цвѣты и двѣ птицы. Это, очевидно, произведеніе русской фаптазіи, составленное подъ вліяніемъ рукописныхъ заставокъ XVI—XVII в., но не безъ участія западныхъ образцовъ.
- 2) Въёздъ Христа въ Іерусалимъ на осляти. Въ толий особенное вниманіе на себя обращають: направо отъ зрителя типическая фигура апостола Петра, а наліво преклонившаяся на одно коліно прекрасная женская фигура. Вирши:

Се приходить царь царей на худомъ осляти Спаситель О коликъ той егда возвратится будеть победитель. Матеей. 21. 30.

- 3) Божія Матерь, по поясь, со сложенными на груди руками, какь бы въ молитвенномъ положенів. Соотв'єтствуєть глав'є: О умоленіи Господа нашего Іисуса Христа Пресвятою Богородицею, дабы не шель въ Іерусалимь: но аще хощеть сотворити пасху ясти, дабы твориль въ Виваніи.
- 4) Христосъ, тоже по полсъ, съ раскрытымъ евангеліемъ въ лѣвой рукѣ, правою благословляетъ. Соотвѣтствуетъ словамъ, которыми Христосъ возражаетъ Богоматери.
- 5) Тайная вечеря. Христосъ держитъ въ рукахъ чашу, въ видѣ церковнаго сосуда. Іоаннъ безбородый, юношескій типъ. Іуда съ кошелькомъ въ лѣвой рукѣ стремительно повертывается; лицо его въ профиль. Вирши:

Егда сътовенъ глаголъ въ слухъ Христосъ подаде. Сынъ Зеведеовъ слезенъ на перси припаде. Рекъ кто Христе кто Спасе имать тя предати. Ученикамъ Іисусе изволи сказати. Лука 22. 14.

6) Умовеніе ногъ. На потолкі висить большая люстра. Поза Христа и Петра, которому онъ умываеть поги, та же самая, что въ такъ называемыхъ «Малыхъ Страстяхъ» Альбрехта Дюрера. Вирши:

Всяко смиренъ лентіемъ ся препоясаетъ: Се Христосъ ученикомъ ноги умываетъ. Сице смиренію васъ людей поучаетъ: Но ни единъ на земли уставъ пребываетъ.

7) Моленіе о чашъ. Христосъ преклонился передъ свътлымъ облакомъ, въ которомъ только одна чаша, безъ ангела. Подъ горою, па которой Христосъ, спятъ трое учениковъ. Вирши:

Потомъ кровавымъ по тёлё Христосъ окропленный: Весь пеповинный просить отца претружденный. Мимо неси горести отче вышній чашу: Пріими впопеченіе твое болёзнь нашу.

8) Христосъ передъ Кајафою, сидящимъ на престолѣ подъ балдахиномъ, и напоминающимъ римскаго папу и костюмомъ и бритою бородою. Передъ нимъ склоняется на одно колѣно маленькій пажъ. Вирши:

Предъ Канафу Інсусъ приведенъ бывастъ. Вопрошенна суровъ слуга въ лице ударяеть. Ложно оклеветанный біемъ заклинаемъ. Осуждаемъ ругаемъ молчитъ оплеваемъ.

9) Христосъ, обнаженный, въ терновомъ вѣнцѣ показывается народу съ высокаго крыльца. Народъ въ европейскихъ костюмахъ XV — XVI в. Вирши:

Егда видять тяжкими раны уязвенна. В венцѣ зракомъ и самымъ звѣремъ умиленна. Возми распни, отпусти элодѣя взываютъ: Дондеже вдастся на смерть оло не преставаютъ.

10) Воины палками набивають на голову Христа терновый вынець. Одинь изь воиновь, направо оть зрителя, наклонясь на одно колыю, ругается Христу. Хотя Христось уже выше являлся народу вы вынцы, но эта 10-я гравюра соотвытствуеть главы: О возложении на Господа нашего Іисуса Христа терноваго вынца и о бісній тростію по святый главь его. Вирши:

Острымъ терніемъ глава ахъ честна утѣснена: Вѣнчается отъ рода оле окамененна. За скипетръ тростью и хламидою украшаютъ. Царя колѣнъ гиба́нми невинна ругаютъ.

11) Воины бичують Христа, привязаннаго къ столбу. Вирши:

В неправедна пилата претор притягненый. Паки по нагу ахъ паки лють бичми біенный. Отъ ризь совлачень Інсусь и связань бываеть. Кровію его земля почерленеваеть.

12) Несеніе креста. Въ изнеможеніи склоняется подъ крестомъ Христось, мастерски окружень разнообразною группою. Вирши:

Се на раменахъ древо тяжкое носити: Изволи неповиненъ и умерщвленъ быти. Мати сътована сына своего срътаетъ: Чиста рукою в перси слъзно ударяетъ.

13) Христа распипають на кресть, распростертомъ на земль. Вирши:

Вложии здѣ на древо наготу являеть: Христову звериный родъ ризы раздѣляеть. Трижды ко кресту честныя уды прилагають: Руцѣ с ногами гвоздми ископовають.

14) Христосъ распять на кресть; по сторонамъ Божія Матерь и Іоаннъ, юношеская фигура. Низъ креста обнимаеть плачущая Магдалина. Заслуживаеть особеннаго вниманія, что кресть изображень по-западному, четвероконечный, безъ подножія, а не раскольничій. Вирши:

Оле бользні здъ велій боже трудъ приносить: Егда святую главу крестъ честный возносить. С послъдствующими новъ сынъ стоить и мати: Тако гнъвъ пищный нашедшь восхоть отъяти.

### 15) Снятіе со креста. Вирши:

С древа Господне тёло честное снимается: В новёмъ гробъ бездушно здѣ сохраняется. Дѣва мати божія жалостію преклоненна: Плачемъ в погребеніи своего сына умерщвленна.

16) Положеніе во гробъ. Отличная композиція. Глубокое благочестіе соединено съ красотою фигуръ. Вирши:

Въренъ Никодимъ и святъ Иосифъ приходятъ: Уды божія въ чисту плащаницу сводятъ. Муры в новомъ гробъ украшены скланяютъ: Матерне же болъзни ахъ сердце утъсняютъ.

### 17) Воскресеніе изъ мертвыхъ. Вирши:

Третій багрянымъ свётомъ день уже встаяще Побёдникъ себё свётлы уды созидаще. Тако встаяй древній калъ грёха заглаждаетъ. Христосъ и на небеса себе возвышаетъ.

Сличивъ эти вирши съ нѣкоторыми, впесенными въ описанную мною передъ этимъ рукопись, всякій увидитъ ясно, что эти послѣднія списаны уже съ гравюръ, или же въ «Кіевопечерскомъ Сборникѣ» были уже эти вирши, и потомъ перенесены мастеромъ подъ гравюры. Во всякомъ случаѣ, тѣснѣйшая связь этихъ гравюръ съ рукописными «Страстями» не подлежитъ сомнѣнью. Въ заключеніе, для статистики образованія русскаго, почитаю не лишнимъ замѣтить, что моя рукопись съ гравюрами нѣмецкаго происхожденія принадлежала какой-то женщинѣ, что видно изъ слѣдующей помѣты внизу страницъ, къ сожалѣнію, кое-гдѣ намѣренно вытертой: Сия книга глаголемая о страданіи Христовть... дочери Лобановой. Почеркъ помѣты начала XVIII вѣка.

Обращаясь къ книгѣ г. Снегирева, читатель напрасно будсть домогаться узнать, который изъ двухъ родовъ гравюръ, описанныхъ мною, надобно разумѣть подъ слѣдующею, ничего не опредѣляющею замѣткою г. Снегирева: «Страсти Христовы въ 15 картинкахъ, рѣзанныхъ на мѣди, съ текстомъ въ 12 (у г. Равинскаго)». Стр. 34. И тѣ и другія гравюры, описанныя мною, рѣзаны на мѣди. Что значить въ 12? То-есть, размѣръ ли это самыхъ картинокъ или листовъ, на которыхъ онѣ гравированы? Но въ описаніи гравюръ вездѣ и всѣми принято измѣрять линіями, дюймами, вершками. Потомъ, что значить: съ текстомъ? Съ подписью, означающею сюжеть, съ виршами или съ текстомъ изъ «Страстей»? Мы видѣли, что обѣ коллекціи описанныхъ мною гравюръ— съ виршами. Не вирши ли здѣсь разумѣеть г. Снегиревъ? Но дѣйствительно есть гравюры «Страстей» и съ текстомъ изъ евангелія: не эти ли послѣднія такъ неточно описалъ г. Снегиревъ?

Итакъ, перехожу къ описанію третьей коллекціи гравюръ, изображающихъ «Страсти». Въ моемъ собраніи есть тетрадь въ 8-ку, переплетенная поперекъ, а не вдоль; она состоитъ изъ печатныхъ листиковъ, наклеенныхъ па чистые листы тетради. Печатные листики въ рамкахъ, шириною въ 3 вершка, вышиною въ 21/4. На однихъ дистикахъ гравюры, на другихъ соотвътствующій имъ тексть изъ евангелія; сверхъ того, подъ каждой гравюрой подписань коротенькій тексть изь евангелія же. Этоть тексть поміщается въ той же рамкъ, которая обхватываетъ и гравюру. Нумерація гравюрь и листовъ съ текстомъ идетъ соответственно содержанію; напримеръ, 20-й рисунокъ и 20-й листь соответствующаго текста, и т. д.: это для того, чтобъ можно было на одномъ и томъ же листь накленть и картинку и подъ пей полный тексть изъ евангелія, какь это и сдёлано въ одной позднейшей рукопеси «Страстей», принадлежащей мнв. Итакъ, котя эти рисунки назначены были для иллюстраціи евангельскаго текста, но въ старину служили украшеніемъ и апокрифическихъ «Страстей». И композиція, хотя и западнаго происхожденія, и самое исполненіе гравюрь изъ рукь вонь безобразны и грубы. На 25-й гравюр в означено имя гравера и годъ, а именно: Грыдороваль Мартинь Нехорошевски 1744, а также и на первомъ листь, подъ заглавіемъ Страстей.

Объ этомъ извъстномъ мастеръ половины XVIII в. находимъ мы слъдующее неточное замъчаніе г. Спегирева. Говоря на 24-й стр. о русскихъ гравюрахъ начала XVII в., авторъ прибавляеть: «Тогда же (?) изданы въ Москвъ съ гравированными на деревъ эстамиами: Лицевая Библія Мартыномъ Нехорошевскимъ, въ 16, весьма ръдкій лицевой Апокалупсісъ, гравир. діакономъ Прокопіемъ 1646 г., въ Кіевъ, 1664 г. Патерикъ Печерскій, Трубы праздничныя Лазаря Барановича, въ Кіевѣ, 1674 г. и другія, исчисленныя въ каталогахъ», и проч. Ясно, слѣдовательно, что г. Снегиревъ Нехорошевскаго ставить между мастерами половины XVII в., то-есть, цѣлымъ столѣтіемъ раньше. Не смѣшалъ ли уже г. Снегиревъ коллекціи гравюръ Нехорошевскаго съ лицевою Библіею, изданною въ Кіевѣ, около 1648 г.? Смотр. № 311 въ каталогѣ библіотеки Кастерина, составл. г. Ундольскимъ.

Но возвратимся къ исторической нити, къ которой мы привязываемъ эпизоды, вошедшіе въ составъ народныхъ книгъ.

Изъ приведенныхъ фактовъ явствуетъ, что апокрифическія «Страсти», и понынѣ употребляемыя раскольниками, въ нашей литературѣ не имѣютъ исключительнаго характера старообрядства. Въ нихъ допускались гравюры съ четвероконечнымъ крестомъ; писалось *Iucycъ* вм. *Icycъ*, и проч.

Въ связи со «Страстями» состоитъ апокрифическій судз евреевз надз Іисусома Христома. Это известная дубочная картинка, означенная у г. Снегирева такъ: «Кроволитное судище, имъющее евреи надъ Інсусомъ Хрістомъ, гравир. въ Спб. Иваномъ Мякишевымъ 1721 г. на 2 лист. и на 1 лист.» стр. 34. Эта самая гравюра, только съ подписью: Грыдеровала ученикз Степанз Матееев, помъщена въ одной позднъйшей рукописи «Страстей», съ миніатюрами, въ листь, принадлежащей миб. Посрединъ стоить Кајафа на верхней ступени своего съдалища. Налъво отъ него сидить Христосъ, обнаженный, въ терновомъ выщь. Кругомъ по обымъ сторопамъ сидять судын. Направо отъ Кајафы, въ верхнемъ углу картины, на престолъ сидить Понтійскій Пилать. Около каждаго судьи или надъ головою написано имя судьи и изречение его суда. Воть имена присутствующихъ на суды: Каіафа, Терасъ, Іозафать, Птоломей, Никодимъ, Діаравія, Равнить, Сарея, Ламехъ, Меза, Путифаръ, Росмовіа, Савватъ, Эхіерисъ, Іорамъ, Іозефъ 1), Пиваръ, Ахіаръ, Равамъ, Симонъ и Понтійскій Пилатъ. Сверхъ того, вдали нзображенъ народъ, котораго изреченіе также приведено. Изреченіе Пилата отличается отъ всёхъ прочихъ темъ, что приведено подъ гравюрою: Азг Понтінски Пилать судія ігрусалимскій при державньішемь Кесаре в проч. Всь эти изреченія собравшихся судей въ моей рукописи «Страстей» вновь переписаны съ поименованиемъ каждаго изъ судей. Этотъ списокъ оканчивается виршами объ Іудь, которыхъ на лубочной картинкь ньтъ.

> Ученикъ Христовъ сый золъ является: Іюда врагъ лють познавается.



<sup>1)</sup> Я такъ читаю. Въ этомъ оттискъ иозеоба, въ другомъ древнъйшемъ: ioзсова (не Ариманейскій ли?).

Учителя бо умысли предати: Ко архіерсомъ шедъ сребра прошати. Что ми хощете глаголеть зань дати. Азъ жо вамъ явлю его къ смерти взяти. Тъмже тридесять сребреникъ взимаетъ Оле великій гръхъ злый содъваетъ.

Надпись: Кроволитное судище, импющее Евреи и проч. на этой гравюрь Степана Матвьева саблана въ четвероугольникъ, помъщенномъ подъ стоящимъ Кајафою, впутри самой гравюры. Не знаю, копія ли это съ гравюры И. Мякишева, извёстной г. Снегиреву; только я долженъ замёть, что древнъйшій оригиналь, находящійся въ моемъ же собраніи, не носящій имени мастера и года, хотя во всемъ сходенъ съ листомъ С. Матвева, однако называется не Кроволитное судище и проч., а Соборг и Суда изреченіе от неопрных Іудей на Іисса Назареа искупителя міра. Надпись эта пом'вщена въ такомъ же четвероугольник в тоже внутри картины подъ Кајафою. По большей отчетливости рисунка и штриховъ, а также и по начертанію буквъ, эта гравюра безспорно относится къ ранней эпохѣ XVIII стольтія. Теперь спрашивается, которая изъ двухъ оригиналь для поздивишихъ копій: моя ли, подъ названіемъ Соборг и Суда изреченіе в проч., или указанная г. Снегиревымъ подъ заглавіемъ: Кроволитное судище и проч., и помъщенная въ монхъ рукописныхъ «Страстяхъ» съ именемъ гравера С. Матвъева? Во всякомъ случать, недостаточность въ указаніи г. Снегирева ведеть къ педоумъніямъ п недоразумъніямъ.

Сверхъ того, надобно замѣтить, что нынѣ продающаяся по базарамъ картинка того же содержапія во всемъ отличается отъ указанныхъ мною древнихъ, и композицією всѣхъ фигуръ, и даже подписями. Такъ, напримѣръ, по изданію 1851 г., Христосъ изображенъ стоящимъ и въ одеждѣ, безъ терноваго вѣнца. Забытъ народъ; слѣдовательно, нѣтъ и его изреченія. Прибавленъ Іосифъ Аримафейскій съ новымъ изреченіемъ, вмѣсто какого-то загадачнаго лица, отмѣчепнаго мною выше.

Но самое интересное въ этой новой картинкъ составляеть заглавіе: Начертаніе Суда Іудейскаго противт Іисуса Христа, которое найдено вт землю
вт Вынь вырызанными на каменной доски. Такимъ образомъ, до настоящаго
времени сохранилось у насъ въ народъ преданіе о томъ, что лубочный листь
о судъ надъ Христомъ — западнаго происхожденія, о чемъ свидътельствують, впрочемъ, и приведенныя уже собственныя имена судей, обличающія западный выговоръ: Іозафать, Путифарь, вм. Іоасафъ, Пентефрій.
Но было ли указаніе на Выну въ древнъйшихъ русскихъ гравюрахъ, или
оно взято впослъдствій изъ иностранныхъ источниковъ? По крайней мъръ,
въ двухъ древнъйшихъ листахъ, сейчасъ разсмотрънныхъ мною, этого ука-

занія ньть. Что же касается Вины, то не замьнень ли завсь французскій Vienne австрійскою столицей? Конечно, каменная доска можеть быть найдена где угодно; но средневековыя преданія западныя ставять имя и даже личность Пилата въ связи съ Франціею и именно съ этимъ городомъ. Одни разсказывали, что Пилать родился въ Ліонь, другіе — въ Майнць; будто бы мать его звали Пила, а отца (по другимъ-деда) - Ато, отчего и составилось его имя Пил-ата. Будто бы Тиберій, разгивванный на Пилата за то, что выдаль Христа на мученіе, вызваль его къ себ'є изъ Іерусалима, и потомъ заточиль въ Biehnt (a Tiberio in exilium Viennam Burgundiae mittitur), гдв онъ и умеръ будто бы въ то время, какъ мыль свои руки. Жители и досель показывають его могилу. По другимъ преданіямъ, разгивванный Тиберій, вызвавъ къ себъ Пилата, тотчасъ же смягчился и ничего не могъ ему сдълать, потому что Пилать имъль на себъ ризу Інсусову, и только тогда погибъ, когда ее сняли съ него. Было еще преданіе, что тело Пилата брошено въ море (иначе — въ Рону), и что отъ зловонія его кольли всь рыбы, а корабли тонули, подъезжая къ тому месту, где оно было погружено 1).

Что касается до Руси, то у насъ распространено преданіе, занесенное въ апокрифическія «Страсти», будто бы, по вознесеніи Христа, пришли къ кесарю въ Римъ сотникъ Логинъ, сестры Лазаря, Мареа и Марія, и Марія Магдалина, и повѣдали о чудесахъ Христа; будто Логинъ имѣлъ на себѣ Іисусову ризу, и оттого, когда входилъ въ палаты кесаря, производилъ въ нихъ страшное трясеніе и колебаніе; будто бы самъ кесарь утерся этою ризою, исцѣлился отъ гнойныхъ струповъ на лицѣ, увѣровалъ въ Христа и крестился; потомъ призвалъ къ себѣ въ Римъ Пилата, Анну, Каіафу, для того чтобъ предать ихъ казни. Когда палачъ готовился отсѣчь голову Пилату, этотъ послѣдній обратился ко Христу съ теплою молитвою и раскалніемъ, и былъ казненъ, уже примиренный съ Богомъ. «Ангелъ Господень сниде съ небесе и взя главу его и паки взыде на небо. Сіе же чудо видѣвъ Кесарь, повелѣ погребсти тѣло Пилатово съ великою честію».

Не довольствуясь вымышленными подробностями, искажающими евангельскія сказанія, фантазія народная не могла остановиться въ своихъ наивныхъ догадкахъ до тёхъ поръ, пока не были для нея съ ариометическою точностью перечтены всё мельчайшіе случаи, въ которыхъ выразились симитомы страданій Христа. Между русскими грамотниками еще съ XVII въ распространенъ печатный листъ, подъ слёдующимъ заглавіемъ: Сказаніс

<sup>1)</sup> Подробности и свидътельства смотр. у Массманна, Kaiserchronik. III, стр. 594 и сяъд.

от житія святых отець како притерпь Христось Господь вольное страданіе нашего ради спасенія. Этоть любопытный разсказь, по экземпляру, принадлежащему мнь, сообщаю здысь вполны:

«Старцу единому святому, иже всегда размышляя страданія Христова горцѣ рыдаше, явися Христосъ и сказа ему подробну, како притерпѣ, п колико крове спасенія ради человіческого пролія. Начень оть вечери четвертковыя даже до погребенія. Самыхъ рече воздыханій сердечныхъ испустихъ, сто девять. Кровныхъ каплей отъ тъла моего истече всъхъ одиналиать кратъ сто тысящей, осмь тысящей двесте двадцать и пять. Воиновъ вооруженныхъ, посланыхъ яти мя, сто осмынадесять. Къ нимъ же прилучися отъ простыхъ безчинныхъ людей, двёстё тридесять, яко быти всёхъ, триста четыредесять и осмь. Три воины ведоша мя и пакости различныя діяху. За власы и браду торганъ бъхъ и влачимъ седмьдесять седмь кратъ. Потковенъ падохъ на землю, наченъ отъ вертограда до архіерея Анны, седмижды. Дланми по устомъ и данитамъ претерпъхъ удареніи, сто пять. Пястьми въ лице двадесять. Порыванъ и друченъ отъ начала страсти до конца сто седмьдесять крать. Синихь удареній имфхъ, тысяща сто девятьдесять и девять. Въ ноги ударенъ быхъ сто четыредесять, въ голени тридесять два. О столиъ смертив ударенъ бъхъ единою. При столив ранъ пріяхъ, тысяща шестьсоть шестьдесять шесть. Смертнаго о землю ударенія три. Егда возложища на мя терновъ вънецъ, ударища мя по главъ тростію и палицею со всей силы, четыредесять крать. Оть техь удареній, пять остей оть тернова въща произоша не кость до мозгу, отъ ниже три приломлены остаща въ главъ, съ ними же и погребоща мя. Отъ прободенія вънца терновнаго истече крови каплей три тысящи. А ранъ бяше въ главъ терновымъ вънцемъ прободенныхъ тысяща, понеже вънецъ возложенъ на главу спаде разовъ осмь. Егда отъ претора веденъ быхъ на Голгоеу, нося кресть, надохъ на землю пять крать. Тогда подъяхъ удареній смертныхъ девять на десять и подношенъ бъхъ отъ земли за власы, и усы, двадесять три. На землъ лежа донележе прибить на кресть и поднесень, плевотинь въ лице подъяхъ, седмьдесять трп. Тогда и въ выю удареній подъяхъ, двадесять пять. Въ лице и въ уста удариша мя пястьми разовъ пять, отъ которыхъ удареній крове изъ усть и изъ ноздрей много истече. Тогда и два зуба избиша ми. Между очію удариша мя пястьми трижды. Терзаху за носъ разовъ двадесять, за уши тридесять. Ранъ великихъ бъху ми седмьдесять двъ. Удареній великихъ въ перси и въ главу пріяхъ, пятьдесять осмь.

«Обаче три наибольшій бользни тогда во страданій своемъ имъхъ.

«1-я. Яко не много кающихся видіхъ, и аки бы всуе кровь моя проливашеся. «2-я. Бользнь тяжчайшая матере моея стоящія подъ крестомъ, и горць плачющія.

3-я. Бользнь егда въ руць и нозы на кресты распенше пригвоздиша мя. «Яко сбытися речению Давида пророка: исчетоща вся кости моя».

Таковъ наивный перечень, обнародованный въ этомъ печатномъ листѣ, который хотя не украшенъ рисункомъ, но, вмѣстѣ съ другими летучими листами безъ рисунковъ, долженъ быть разсматриваемъ въ тѣспой связи съ лубочными картинками, какъ и доселѣ и то и другое продается на базарахъ одними и тѣми же продавцами и на одной и той же стѣнѣ или въ той же палаткѣ.

Подобный этому наивный перечень очень распространень и во франпузскомъ простонародьё, въ книжкё подъ заглавіемъ: Райскій ключт и путь кт небу, или откровеніе, данное самимт Іисусомт Христомт святой Елизаветь, святой Бригитть и святой Мельхидь, которыя желали освъдомиться о числь рант, полученных имт во время страстей его 1).

Что въ пашей древней литературѣ, согласно всему ел характеру, пвляется какъ бы въ догматической отвлеченности, внѣ всякой національной обстановки, то на Западѣ пріурочено къ извѣстному лицу и состоить въ связи съ мѣстными сказаніями о Бригиттѣ. Перечень ранъ и страданій такъже наивенъ, но, очевидно, другой редакціи; только на одномъ и томъ же мотивѣ основанъ. Вотъ начало: «Внемлите, мои сестры! За васъ пролилъ я 62,200 слезъ, и капель крови въ Геосиманскомъ Саду 97,307. Я принялъ на свое святое тѣло 1,666 ударовъ; по моимъ нѣжнымъ ланитамъ 110 ударовъ», и т. п.

Къ общему съ нашимъ листомъ мотиву французская редакція присовокупляетъ легенду о св. Вероникѣ и практическое примѣненіе, указывающее на чудесную силу этого «Райскаго Ключа».

Посль перечия всьхъ подробностей страданія, сказано:

«Въ возмездіе за все это видѣлъ я только одинъ подвигъ милосердія отъ св. Вероники, которая убрусомъ отерла мое лицо. И на этомъ убрусь моею кровью отпечатлѣлось его изображеніе».

Затым слыдують увыренія вы отпущенія грыховы и вы другихы спасительныхы льготахы тому, кто будеть читать «Райскій Ключь» вы теченіе сорока дней.



<sup>1)</sup> La clef du Paradis et le chemin du Ciel etc. См. Низара Histoire des livres populaires. II, стр. 7 и слъд.

# О НАРОДАХЪ НА СТРАШНОМЪ СУДЪ

ПО ОДНОМУ ЛИЦЕВОМУ СБОРНИКУ XVII ВЪКА, НОВГОРОДСКОЙ СОФІЙСКОЙ БИБЛІОТЕКИ.

Эпизодъ о народахъ, собравшихся на последнее судище передъ Небеснымъ Судією, едва ли пе самый характеристическій и замечательный въ русскихъ изображеніяхъ страшнаго суда и въ описаніяхъ этого сюжета въ толковыхъ подлинникахъ 1). Въ дополненіе къ общензвестнымъ подробностямъ этого эпизода предлагаю любопытиейшій варіантъ по одному сборнику конца XVII века, принадлежащему новгородской софійской библіотекть, подъ № 1430, въ листъ, на 57 листахъ (нынть въ библіотекть с.-петербургской духовной академіи).

Этотъ сборникъ, весь въ лицахъ съ объяснительнымъ текстомъ, безъ пачала и безъ конца, въроятно, составлялъ часть Синодика съ повъстями <sup>2</sup>). Описаніе страшнаго суда въ лицахъ помъщено въ этомъ сборникъ между повъстями и другими назидательными статьями, изъ нихъ иныя взяты изъ русскихъ источниковъ, что придаетъ особенную цѣну Софійскому сборнику сравнительно съ другими того же рода.

Чтобы познакомить читателей съ любопытнымъ содержаніемъ этой рукописи, предлагаю общее обозрѣніе всѣхъ статей ея въ томъ порядкѣ, какъ опѣ слѣдуютъ, а въ описаніи страшнаго суда войду въ большія подробности.

- 1) Чудо св. Варлаама о пономаръ, о моровомъ повътріп и о пожаръ въ Новгородъ. Слич. въ монхъ Историческихъ Очеркахъ II, стр. 271 и слъд.
  - 2) Въ лето 6964, о взятін Царяграда.
  - 3) Маргарить. Слово 7, листь 472. Всякъ человъкъ суета есть.
  - 4) Св. отпа Еулогія о томъ же (?).



<sup>1)</sup> См. мои Историч. Очерки, II, стр. 133 и след.

<sup>2)</sup> Слич. тамъ же, I, стр. 622 и слъд.

- 5) Слово отъ Старчества. Извъстная повъсть о томъ, какъ душа не выходила изъ мертваго тъла одного праведнаго человъка до тъхъ поръ, пока не была вызвана оттуда самимъ царемъ Давидомъ помощію звуковъ псалтыри. Надъ этою сценою изображены мытарства, по обычаю, въ кругахъ, привъшенныхъ къ извивающейся линіи, а не составляющихъ звенья адской змъи, какъ вообще было принято у насъ въ старину изображать этотъ предметъ.
- 6) Страшный судъ, начиная съ оборота 11-го листа. Этотъ предметъ изображенъ не целикомъ, въ одной картине, но разделенъ на следующие эпизоды, отдельно одинъ отъ другаго:
- Іоаннъ Предтеча и другія священныя лица молять Небеснаго Судію о христіанахъ.
  - Горній Іерусалимъ.
  - Престоль Господень съ мъриломъ праведнымъ.
  - Ангель трубить въ трубу надъ гробами умершихъ.
  - Праведники и грѣшники проходять рѣку огненную.
- Вострубилъ Михаилъ Архангелъ, и земля и море въ видѣ символическихъ женщинъ отдаютъ мертвецовъ. Слич. въ моихъ Историч. Очеркахъ, II, стр. 137—138.
- Народы, сошедшіеся на страшное судище, рисованы на 14-мъ листь, разділенномъ на четвероугольникі въ четыре ряда, по три въ рядъ. Всего 12. Въ каждомъ четвероугольникі особый пародъ, писанъ въ виді толпы.

Первый рядь: *Русь.* — Жиды, съ подписью: «Св. Моисей пророкъ взя Пилата и указаше ему Христа, крестъ и копіе». Слич. въ Историч. Очеркахъ, II, стр. 141—142. Ляхи.

Второй рядъ: *Литва.* — *Крымляна*, съ бритыми **дбами**. — *Турки*, съ обритыми бородами и безъ усовъ.

Третій рядъ: Еліны: въ німецкихъ короткихъ кафтанахъ, съ разрівними на полахъ, въ голландскихъ пышныхъ боркахъ, въ шляпахъ съ полями, въ штанахъ п въ башмакахъ съ чулками по коліно. — Агаряне. — Колмыки, съ усами.

Четвертый рядъ: Лопляня. — Жмойденя. — Кезелбашене.

Въ подлинивахъ приводятся на страшный судъ слѣдующіе десять пародовъ: 1) Жиды, 2) Литва, 3) Арапы синіе, 4) Индіяне, 5) Измаильтяне, Песьи Глаоы, 6) Турки, 7) Срацины, 8) Нѣмцы, 9) Ляхи, 10) Русь. См. Истор. Очерки, II, стр. 134. Это, какъ кажется, древиѣйшая редакція. Ее подновляетъ Новгородскій Софійскій сборникъ присовокупленьемъ пародовъ, съ которыми входила Русь въ сношеніе въ теченіе своей исторической

жизни. Эти народы: Крымляна, Колмыки, Лопляня, Жмойденя, Кезелбашене; что же касается до Еллинг, то судя по костюмамъ, надобно полагать, что ими замънены Нъмцы, то-есть, вообще нехристь, бусурманы; потому что все языческое и иновърное наши предки называли то нъмецкимъ и басурманскимъ, то еллинскимъ.

За листомъ съ изображениемъ народовъ следуетъ:

- Ангель ведеть праведныхъ въ рай.
- Ангелъ напущаеть на грѣшниковъ бурю, то-есть, вѣтеръ съ громомъ и молніею. Вѣтеръ изображенъ, согласно преданіямъ древнехристіанскаго искусства, въ видѣ мальчика, съ сіяніемъ вокругъ головы, дующаго въ трубу. Этого символическаго мальчика держитъ на рукахъ ангелъ. Слич. въ Историч. Очеркахъ, II, стр. 205. Точно такъ же изображаются вѣтры въ видѣ мальчиковъ, несомыхъ ангелами, въ лицевыхъ апокалипсисахъ, XVI—XVIII вѣка.
- Муки грѣшникамъ, въ отдѣльныхъ четвероугольникахъ. Между прочими встрѣчается и *Милостивый блудникъ*, привязанный къ столбу. Около него ангелъ. См. Историч. Очерки, II, стр. 140—141.
- Мытарства, въ видѣ круговъ, соединенныхъ другъ съ другомъ двумя черточками, означающими тянущійся хвость змія.
- Праведниковъ песутъ ангелы въ рай, а грѣшниковъ низвергаютъ въ вѣчныя муки.
  - Адъ въ огив.

За эпизодомъ о страшномъ судѣ продолжается рядъ повъстей и назидательныхъ статей, а именно:

- 7) Повъсть священноинока Симеона Суждальца, како римскій папа Евгеній составиль осмый соборъ съ своими единомышленники.
  - 8) Житіе св. Антонія Римлянина.
- 9) Св. Андрея Юродиваго. О невесте. Како Өеодора мучить 15 леть епаркъ.
- 10) Книга о въръ. О взятін Царяграда отъ Римлянъ. Начало: «Въльто 1204-е Французове и Латиницы, а имянно Балдве Фляндеръ со ппыми» п т. д.
- 11) Книга Андрея Цареградскаго Христа ради юродиваго. О кончинъ и о Антихристъ. Опять идетъ рядъ изображеній загробной жизни страшнаго суда.



## ОБРАЗЦЫ ИКОНОПИСИ ВЪ ПУБЛИЧНОМЪ МУЗЕЪ

ВЪ СОБРАНІИ П. И. СЕВАСТЬЯНОВА.

Археологическое собраніе г. Севастьянова, въ высшей степени важное для исторіи Византійскаго искусства и письменности, года четыре тому назадъ было выставлено для публики въ залахъ нашего Университета; а теперь, значительно умноженное, помѣщено въ Публичномъ Музеѣ, въ бывшемъ домѣ Пашкова. Оно состоитъ въ старинныхъ иконахъ и крестахъ, въ церковной одеждѣ и утвари, въ рукописяхъ, Греческихъ и Славянскихъ; но особенно замѣчательно фотографическими снимками съ рѣдкихъ рукописей, миніатюръ, образовъ и съ цѣлыхъ иконостасовъ изъ монастырей на Афонской Горѣ и изъ нѣкоторыхъ другихъ православныхъ мѣстностей на Востокѣ. Надобно надѣяться, что это собраніе, столь близкое историческимъ преданіямъ Русской народности, возбудитъ интересъ не въ одной только образованной публикѣ. Афонскую Гору знаетъ всякій грамотный человѣкъ. Старинные образа и иконостасы составляють существенный интересъ для огромныхъ массъ грамотнаго простонародья, особенно старовѣровъ и вообще раскольниковъ.

Предоставляя спеціалистамъ дёлать изследованья о церковной архитектуре, объ иконостасахъ, утвари и о другихъ предметахъ собранія г. Севастьянова, на первый разъ обращаю вниманіе публики на фотографическіе снимки съ Византійскихъ миніатторъ изъ разныхъ Греческихъ рукописей, отъ ІХ до XIV столетія.

Этотъ предметъ особенно важенъ для исторіи искусства потому, что время происхожденія миніатюры обозначается уже самою рукописью, гдѣ она помѣщена, между тѣмъ какъ, при недостаточной разработкѣ исторіи Византійскаго искусства, чрезвычайно трудно опредѣлить, къ какому времени относитея икона на доскѣ, стѣнная живопись или иконостасъ, подвергавшіеся частымъ реставраціямъ, и вообще всякая церковная утварь.

Художникъ, укращая рукописи миніатюрами, менёе нежели въ иконахъ стёснялся строгими правилами Византійскаго пуризма, и, выражая свои идеи свободнёе и смёлёе, не думаль прослыть еретикомъ, внося иной разъ въ свои миніатюры какую нибудь новизну, не допускаемую преданіями на иконахъ, исключительно назначаемыхъ для чествованья. Иллюстрируя библейскія книги или Житія Святыхъ, миніатюристъ сознательно и разумно относился къ тексту, по своему объясняя его вымыслами своей фантазіи, которыми онъ столько же дополняль идеи Писанія, сколько выражаль и свои личныя понятія и воззрёнія. Кто хочетъ составить себё понятіе о богатыхъ и плодотворныхъ зачаткахъ Византійскаго искусства, тогь долженъ обратиться преимущественно къ миніатюрамъ.

Впрочемь, эту художественную свободу Византійскихь миніатюристовь надобно разумъть въ значительно ограниченномъ смыслъ. Она живо чувствуется еще въ XI, даже въ XII въкъ, но потомъ глохнеть все больше и больше, замѣняясь ремесленною рутиною въ рабскомъ копированыи или плохой передълкъ прежнихъ оригиналовъ. Искусство въ Византіи отжило уже свой въкъ и навсегда остановилось именно въ ту самую пору, когда на Запад' богатство и разнообразіе жизненных элементовь открывало новые источники для религіознаго воодушевленія, такъ блистательно выразившагося въ произведеніяхъ мастеровъ Итальянскихъ, Французскихъ и Нъмецкихъ XIV и XV стольтій. Въ живописи и скульптурь западной XII и XIII в. еще во всей очевидности сохраняются преданія ранняго Византійскаго стиля, но они уже нисколько не мъщають фантазіи творить новое, самостоятельное, а только дають прочную основу для строгаго стиля древнехристіянскаго искусства. Мадонны Чимабуэ (XIII в.) еще очень близки къ нашимъ стариннымъ иконамъ, только изящите, оживлените, ближе къ дъйствительности; но Джіотто, ближайшій посл'єдователь этого мастера и современникъ Данта, въ своихъ произведеніяхъ уже предсказываеть Перуджино и Ра-RICBO

Итакъ, за отсутствіемъ художественнаго вдохновенья, въ скромномъ сознаніи своего безсилія, Византійскіе мастера, вмѣсто того, чтобъ идти впередъ, обращаются къ старинѣ, воспроизводя ее въ тысячѣ подражаній и передѣлокъ. Искусство Византійское тяготѣетъ къ древнему преданію не только потому, что слѣдуетъ стротимъ предписаніямъ богословія, но и потому, что не въ сплахъ отклониться отъ преданья, такъ что самое истощеніе художественныхъ сплъ, можетъ быть, служило главною причиною, почему на Востокѣ такъ рабски подчинилось искусство схоластической цензурѣ богословской, окончательно заглушавшей въ немъ всякое жизненное движеніе.

Паденіе художественныхъ формъ въ Византійскомъ искусствѣ ведетъ свое начало даже раньше IX въка, къ которому, какъ будеть показано, приналлежать еще изящные образцы Византійской миніатюры: такъ что даже и въ этомъ столетіи фантазія искала себе идеаловь уже въ прошедшемъ, но еще свъжо и живо ихъ воспроизводили. Въкъ иконоборцевъ уже наложиль свою тяжелую руку на свободную деятельность художника. Надобно было навсегда отказаться оть пособія скульптуры, которая сближала идеаль съ природою, но на взглядъ иконоборцевъ потворствовала языческому чествованью идоловь. Вместе съ темъ, возникло сомиенье въ достоинстве античныхъ формъ вообще и въ пригодности ихъ для христіанскаго искусства: а въ этихъ формахъ Византійскій стиль и когда находилъ высшее свое изящество. Отвернувшись и отъ природы и отъ міра античнаго, художникъ напрасно искалъ вдохновенья въ богословской схоластикъ, и только больше и больше грубъль и разучивался. Впрочемъ, богословіе нашло согласнымъ съ своими видами дать безпомощной фантазіи нікоторое подспорье. Составилось и твердо упрочилось преданье, что священныя лица христіанскаго міра оставили по себ'є для всеобщаго чествованья свои портреты. Художнику предоставлено было съ дучшихъ и древивишихъ портретовъ изготовлять копів. Этимъ превмущественно ограничилась вся его діятельность, постановленная въ новое, неестественное отношение къ природъ; потому что, изготовляя копію съ портрета, онъ должень быль неукоснительно держаться древняго оригинала, не развлекая своего благочестиваго вниманія подражаньемъ природі. И такъ, образовался стиль портретный, не только не имфвиій никакого отношенія къ природф, но даже полагавшій новую преграду между ею и художественнымъ творчествомъ.

Самое происхожденье оригиналовь, рекомендуемых художникамъ для копированья, было облечено таинственнымъ свётомъ. Цённость художественнаго изображенья ставилась на задній планъ. Схоластика, противодёйствуя соблазнамъ изящной формы, вовсе не разсчитывала сначала на такіе крутые результаты и строго отдёляла изображенье отъ матеріала; но благочестивая толпа послёдовательно шла по указанному ей пути и дошла до того, что отнеслась къ живописи самымъ практическимъ, матеріальнымъ способомъ: лёчилась красками, которыя растиралъ благочестивый мастеръ и накладывалъ на доску; чаяла себё спасенья и отъ самой доски, когда уже совсёмъ потемнёло, чуть не сгладилось на ней изображенье.

Большинство людей образованныхъ, но не знакомыхъ съ исторією искусства, обыкновенно только по этому крайнему упадку художественныхъ силъ судять о Византійскомъ стилѣ, и особенно по ремесленнымъ произведеньямъ Русскихъ мастеровъ даже современной намъ Палеховской школы.

Исходя отъ этого ложнаго взгляда, Русскіе живописцы, воспитанные на западныхъ образцахъ, приходятъ въ негодованье, когда имъ говорять о необходимости держаться въ иконописи Византійскихъ преданій, которыя они смѣшивають съ базарною Суздальскою рутиною.

Чтобъ разрѣшить недоумѣнія и показать дѣло съ настоящей точки зрѣнія, самый надежный путь — обратиться къ древнимъ миніатюрамъ, въ которыхъ въ большей чистотѣ удержался Византійскій стиль.

Древне-христіанскіе художники, воспитанные на античныхъ преданьяхъ классическаго искусства, усвоили себѣ тотъ стиль, образцы котораго сохранились въ Геркуланумѣ и Помпеѣ. Фрески миоологическаго содержанія, открытыя въ этихъ городахъ, и христіанская живопись ІІІ и ІУ вѣка въ Римскихъ катакомбахъ — при всемъ различіи въ содержаніи и идеяхъ — очевидно, произведенья одной и той же школы, такъ что можно бы предполагать, что тотъ же мастеръ, будучи язычникомъ, украшалъ сценами изъ Овидіевыхъ Метаморфозъ дворецъ Римскаго кесаря, а, принявъ крещеную вѣру, тою же самою кистью и тѣми же красками изображалъ мучениковъ и ветхозавѣтную исторію въ катакомбахъ. Въ Публичномъ Музеѣ, въ смежной съ собраньемъ г. Севастьянова залѣ, выставлены отличныя раскрашенныя копіи съ нѣкоторыхъ фресокъ изъ Геркуланума и Помпеи. Это самое настоящее преддверіе къ исторіи древне-христіанскаго искусства. Желательно, чтобъ къ нимъ присоединены были лучшіе обращики изъ великольпнаго изданія катакомбъ Перре.

Кажется, можно положительно утверждать, что такъ рано возникла живопись между христіанами потому только, что она была уже въ языческихъ школахъ. Первый шагъ въ исторіи христіанскаго искусства свидётельствуєть о родственной связи съ античными, классическими преданьями.

Потому, въ противоположность очертаньямъ Византійскихъ фигуръ позднівний эпохи, лишеннымъ жизненнаго колорита, произведенья древнехристіанскаго стиля отличаются гармоническимъ сочетаньемъ свіжести природы съ благородною идеализацією — этимъ существеннымъ качествомъ античнаго искусства. Движеніе и постановка фигуръ, повороть головы и самое очертаніе лица, драпировка — все дышетъ античнымъ изяществомъ. Статуя послужила первообразомъ для живописной фигуры, которая въ древне-христіянской миніатюрѣ, также какъ и на Помпеянской фрескѣ, будто извалніе отділяется на ровномъ, цвітномъ фонѣ, который потомъ стали позолачивать. Иногда по ровному полю, позади фигуръ, проводятся архитектурпыя линіи, зданія, стіны арокъ. Ландшафта еще нітъ. Дерева стоять безъ перспективы; воздухъ не оживляєть ихъ тяжелой листвы, будто

они скопированы съ каменнаго барельефа. Но животныя, — птицы и звѣри, изображены натурально и изящно. Древне-христіанская миніатюра — это прекрасный античный барельефъ, перенесенный на плоскость и оживленный самымъ свѣжимъ, натуральнымъ колоритомъ.

Эти общія замічанія о стилі можно провірить на сотні миніатюрь въ собраніи г. Севастьянова, относящихся хотя и не раніве какъ къ ІХ віку, но, какъ сказано, по преданью удержавшихъ въ себі явные сліды античнаго стиля. Для приміра указываю на раскрашенныя фотографіи съ миніатюрь изъ житія Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о Рождество Христово, изъ монаст. Есфигмена, XI віка (№ 77).

По общему впечатлѣнью особенно близки къ Помпеянскому стилю, и очерками и колоритомъ, миніатюры, гдѣ изображаются языческіе храмы въ два и три этажа съ рядами идоловъ, которые своимъ синимъ цвѣтомъ, будто бронзовые, рельефно выступаютъ на ровномъ фонѣ, то темномъ, даже черномъ, то на золотомъ. Иныя статуи, въ великолѣпномъ, царскомъ костюмѣ, нозолочены. Тутъ же помѣщены разноцвѣтныя животныя. Архитектурныя линіи, какъ на Помпеянскихъ стѣнахъ, изящно охватываютъ группы фигуръ, производя въ цѣломъ самое гармоническое впечатлѣніе.

Яркость и свѣжесть колорита придають изящнымъ фигурамъ необыкновенную жизненность, какъ это можно видѣть въ миніатюрѣ, изображающей Рождество Іпсуса Христа и бѣгство въ Египетъ. Типъ Богоматери необыкновенно прекрасенъ: въ немъ столько же природы, сколько и идеальности.

Въ образецъ граціи можно указать на красивую женскую фигуру, сидящую на зеленомъ лугу; руками держить она по об'є стороны спускающіяся по плечамъ косы. Од'єяніе изящно охватываеть полныя груди. Руки обнажены по локоть. Такую фигуру приличніє было бы встрітить на стінахъ Геркуланума или Помпен, нежели на листахъ церковной книги.

Какъ въ Помпеянской живописи замѣтна наклонность къ натуральной школѣ, допускающей ежедневное и тривіальное, такъ и въ древне-христіанскихъ миніатюрахъ. Въ этомъ отношеніи замѣчательна вь той же Севастьяновской рукописи миніатюра, изображающая троихъ пастуховъ въ полѣ: двое играютъ на инструментахъ, третій, оживленная фигура, къ нимъ обращается съ тривіальными жестами.

Эти миніатюры, выставленныя еще четыре года назадъ въ залахъ Университета, обратили на себя вниманіе любителей искусства, и особенно своимъ живымъ, сочнымъ колоритомъ, наложеннымъ по древнему способу, то есть такъ, что очерки фигуры сливаются съ мѣстнымъ колоритомъ, а не такъ, какъ въ позднѣйшихъ миніатюрахъ, въ которыхъ, будто въ лубочныхъ

изданьяхъ, пакладываются краски на готовые уже черные очерки, которые потому сквозятъ изъ подъ колорита и непріятно бросаются въ глаза.

Извёстно, что въ глубокой древности, какъ свидётельствуютъ самыя раннія фрески катакомбъ, христіянское искусство вовсе не умёло изображать Христа, Богоматерь и вообще евангельскія лица и событія, то есть, ни Рождества, ни Крещенья, ни Воскресенья и т. п. Но чтобъ выразить идеи христіянскія, оно брало сцены изъ Ветхаго Завёта, которыя должны были, какъ преобразованье, намекать на евангельскія событія. Такъ, чтобъ выразить идею объ искупленіи отъ грёховъ, изображали грёхопаденіе первыхъ человёковъ; жертва Авраамова таннственно говорила о жертве искупленія; Іона — о трехдневной смерти Спасителя и о воскресеніи; Ной въ ковчеге — о спасеніи рода человёческаго; Монсей, извлекающій жезломъ воду изъ камия — о Крещеніи и т. д.

Миніатюры въ собраніи г. Севастьянова, относятся уже къ той эпохѣ, когда установился весь циклъ евангельскихъ изображеній. О нихъ будеть сказано ниже, потому что сначала надобно взглянуть, не осталось ли въ этихъ миніатюрахъ еще чего изъ древняго, античнаго стиля.

На древне-христіянских саркофагах, или гробницах, некоторые барельефы представляють странную смёсь христіянских идей съ классическою минологією. Туть вы встрётите рядом съ Адамом и Еввою или съ Авраамом, и Прометея, и Амура съ Психеею, и Орфея, даже Меркурія, Аполлона, Діану. То же и въ живописи катакомбъ. Какъ ветхозавётныя сцены должны были памекать на идеи христіянскія; такъ и античные типы. Напримёръ, Орфей, привлекающій къ себё своею игрою диких звёрей. Души усопших ведеть въ адъ Меркурій. Добрый пастырь, съ овечкою на плечахъ— снять съ античнаго типа того же Меркурія. Вмёсто солнца и луны пзображаются Аполлонъ и Діана.

Вся эта ересь со временъ иконоборства должна была устраниться изъ области христіянскаго искусства. Ее надобно было замінить типическими изображеньями евангельскихъ событій и освященными давностью портретами съ евангельскихъ и другихъ личностей. Это былъ важнійшій шагъ въ исторіи христіянскаго искусства. Но такъ какъ Византійскіе мастера всегда высоко цінили преданье, то, независимо отъ этого новаго, историческаго и портретнаго направленья, безсознательно, или лучше сказать, совершенно невиню, съ наивностью вносили въ свои христіянскія миніатюры языческій элементь. Онъ состояль преимущественно въ изображеніи разныхъ античныхъ типовъ, даже боговъ и богинь, которымъ благочестіе давало новый смыслъ. Это были—то гора, то море, то солнце и луна, то понятія отвлеченныя: Молитва, Премудрость, Пророчество, Мелодія.

Въ этомъ отношеніи особенно важны Византійскія миніатюры Греческой рукописной псалтыри X вѣка въ Парижской Публичной Библіотекѣ 1). Отличные фотографическіе съ нихъ снимки можно видѣть въ Христіанскомъ Музеѣ въ Петербургѣ при Академіи Художествъ и въ Московскомъ Публичномъ Музеѣ. Ихъ особенно слѣдуетъ рекомендовать для изученія тѣмъ, кто сомнѣвается въ художественномъ достоинствѣ Византійскаго стиля.

Укажу на некоторыя изъ этихъ миніатюръ.

Давидъ, прекрасная юношеская фигура съ благороднымъ, идеально настроеннымъ выраженьемъ лица, играетъ на арфъ. Онъ сидитъ. Одътъ въ бълое короткое одъяніе, въ рубашкъ (penula) и въ пурпуровой хламидъ. На ногахъ сапоги. Рядомъ съ нимъ, граціозно опершись на его плечо, сидитъ красивая женщина, съ обнаженными руками и грудью. Это, какъ говоритъ Греческая надпись — Мелодія. Другая, столько же красивая женская фигура, выглядываетъ изъ-за памятника, но безъ подписи, въроятно, Поэзія. Кругомъ стадо овецъ и козъ. Въ ногахъ у Давида сидитъ черная собака на заднихъ лапахъ. Внизу прислонившись сидитъ въ довольно наивномъ положеніи мужская фигура, едва прикрытая зеленымъ одъяніемъ, съ вътвію въ рукъ. Это, какъ гласитъ Греческая надпись — гора Виелеемъ.

Юный Давидь, въ такомъ же костюмѣ, съ палицею въ рукахъ стремительно поражаеть дикихъ звѣрей. Его возбуждаеть античная жепская фигура: это — по надписи — Сила. Другая фигура, высовываясь изъ ращелины скалы, движеніемъ руки выражаеть изумленіе: вѣроятно, божество горное.

Пророкъ Исаія съ молитвою обращается къ небу, откуда видна благословляющая Десница. Рядомъ съ пророкомъ, превосходно драпированная античная фигура богини, съ погасшимъ факеломъ въ рукѣ и съ развивающимся кругомъ головы прозрачнымъ покрываломъ, усѣяннымъ звѣздами. Это по подписи — Ночъ. По другую сторону пророка мальчикъ съ факеломъ — звѣзда Ленница.

Миніатюра въ два ряда. Въ верхнемъ, посреди Монсей, изящно драпированная юношеская фигура — выводить Израильтянъ изъ земли Египетской. Позади его — зданія, означаютъ Египетъ. Надъ зданіями парить въ воздухѣ, только по поясъ намѣченная синею краскою, античная женская фигура съ развѣвающимся вокругъ головы покрываломъ. Это по надписи— Ною, потому что бѣгство совершается ночью. Подъ этою богинею на землѣ



<sup>1)</sup> Mss. grecques № 139. У Куглера въ «Исторіи живописи» означена ІХ вѣкомъ, на стр. 90 перв. тома по изд. 1847 г. Но Ваагенъ относить ее къ Х. Смотр. Kunstwerke und Künstler in England und Paris. 1839 г. III, 217. Въ описаніи миніатюръ слѣдую Ваагену, пользуясь впрочемъ фотографическими снимками.

сидить женская фигура, обращающаяся къ нему: по надписи — Пустыня, потому что Израильтяне бъгуть въ пустыню. Въ нижнемъ ряду, Фараонъ съ войскомъ тонуть въ моръ. Энергическая мужская фигура, воспоминание древняго Тритона, стремительно хватаетъ Фараона: по надписи, это Пропасть, Внизу — красивая женская фигура, обнаженная по поясъ, держить на плечъ весло. Надпись гласить, что это Чермное Море.

Нъть сомивнія, что все лучшее въ этихъ миніатюрахъ объяспяется древнъйшими оригиналами, съ которыхъ они были списываемы: но для насъ важно уже самое присутствіе античнаго въ Византійскомъ искусствъ X въка.

Было бы недобросовъстною придиркою со стороны тъхъ, кто вздумалъ бы предположить, что, после ландшафтовъ Рюнсдаля и Клода Лорреня, хотять рекомендовать современнымь живописцамь изображать пустыню, гору или море по наивному образцу этихъ миніатюръ, — а и тѣмъ менѣе отвлеченныя понятія силы, музыки и т. п. Но изучить эти классическія фигуры не мышаеть всякому, кто хочеть себы составить основательное сужденье объ иконописномъ стилъ Византійскомъ, который, какъ оказывается, въ цвътущую эпоху не могь пробавляться тыми тощими и безжизненными формами, которыя потомъ взяли въ немъ верхъ, подъ вліяніемъ среднев коваго варварства на востокъ Европы. Русскому живописцу даже не нужно дълать искусственнаго насилія своей фантазіи, чтобъ оцінть по достоинству эти античныя воспоминанія, если только онъ знакомъ съ національными преданьями иконописи, благодаря которымъ до XVIII века включительно у насъ господствують въ ней тъ же олицетворенія моря, пустыни и т. п., хотя, разумъется, уже въ грубыхъ, попорченныхъ формахъ 1). Нужно ли теперь для будущаго возрожденія Русской иконописи вовсе отказаться оть этихъ античныхъ воспоминаній, или удержать ихъ: это другой вопросъ, разръшение котораго принадлежитъ будущему.

Впрочемъ для соображенья, изъ той же Парижской псалтыри укажу еще на миніатюру, въ которой удержалось одно олицетворенье, впосл'єдствіп развившееся въ самостоятельный иконописный типъ, подъ именемъ: Софіи Премудрости.

На миніатюрѣ три фигуры. Посреди царь Давидъ, уже съ бородою (а не юноша, какъ въ описанныхъ выше миніатюрахъ), въ великолѣнномъ одѣяніп Византійскихъ императоровъ, онъ стоитъ на скамейкѣ, будто на амвонѣ, въ лѣвой рукѣ у него открытая книга, правою благословляетъ. По обѣимъ сторонамъ, на каменныхъ пьедесталахъ стоитъ по женской фигурѣ.



<sup>1)</sup> См. снимки съ Русскихъ миніатюръ въ моихъ «Историческ. Очеркахъ».

Обѣ красивы, одѣты по античному, въ тунику и пеплосъ. На право, какъ говорить надпись  $Co\phi$ ia, то есть Премудрость, подъ лѣвою рукою держить книгу, правую руку подняла. На лѣво, съ свиткомъ въ рукѣ Пророчество. Софія отличается отъ пророчества тороками, то есть, ленточками, которыя, будучи повязаны на волосы, развиваются по обѣимъ сторонамъ головы, отъ ушей. Такія же ленты составляютъ принадлежность иконониснаго типа Софіи Премудрости, и въ древнемъ описаніи называются  $c.nyxamu^1$ ).

Безъ всякаго сомнѣнія, этотъ знаменитый пконописный типъ не иное что, какъ остатокъ множества тѣхъ олицетвореній, которыя такъ употребительны были въ лучшую эпоху Византійскаго стиля. Софія въ Парижской псалтыри является еще въ своемъ древнемъ видѣ, какъ олицетвореніе только; но впослѣдствіи ей придали ангельскія крылья и окружили разными символическими аксесуарами, или околичностями.

Тамъ легче было въ посладствии вса эти олицетворенья принимать, если не за ангеловъ, то по крайней мара за святыя лица, потому что вса она, по древнему обычаю, кругомъ головы имали сіяніе, или нимбъ.

Фотографія съ миніатюрь въ собраніи г. Севастьянова, хотя не такъ богаты олицетвореньями, какъ Парижская псалтырь, вѣроятно, вслѣдствіе нозднѣйшаго ихъ изобрѣтенія, однако слѣдуя древнему преданью, иногда ихъ удерживаютъ.

Напримъръ:

Въ псалтыри монастыря Ватопеда, съ позднѣйшею подписью 1213 г., слѣдовательно писанной гораздо раньше (№ 3), въ миніатюрѣ изображающей Іону, поглощаемаго китомъ, изъ волнъ поднимается по поясъ красивая фигура обнаженной женщины, съ роскошными формами тѣла; длинныя косы спускаются по плечамъ. На плечѣ держить весло. Это — Море.

Въ псалтыри монастыря Пандократоръ, IX—X в. (№ 20), въ отличнѣйшей рукописи, о которой будетъ упомянуто еще не одинъ разъ, между прочимъ изображены рѣки по античному. Сидятъ двѣ человѣческія фигуры, въ какихъ-то странныхъ шапкахъ, будто съ рогами; изъ уриъ выливаютъ потоки рѣкъ. Тутъ же еще чудовищная фигура въ родѣ фавна; внизу звѣри, изящно написаны. Подобныя же олицетворенья рѣкъ встрѣчаются и въ Русскихъ миніатюрахъ 2). Изъ извѣстныхъ миѣ миніатюръ въ иностранныхъ библіотекахъ, укажу здѣсь на изображеніе райскихъ рѣкъ въ греческой рукописи посланій монаха Іакова, XII вѣка, въ Парижской Библіотекѣ (№ 1,208). Это изображеніе помѣщено посреди иѣсколькихъ сценъ изъ

<sup>1)</sup> См. во 2-мъ томѣ моихъ «Очерковъ».

<sup>2)</sup> См. снимки въ моихъ «Историч. Очеркахъ».

исторіи первыхъ человіковъ. Всі четыре ріки изливаются четырьмя потоками изъ урны, въ виді рога изобилія, которую на плечі держить античная обнаженная фигура. Присовокуплю къ этому, что, слідуя древнему преданью, до позднійшаго времени въ Русской пконописи 1) принято было при крещеніи Іисуса Христа изображать ріку Іорданъ и море въ виді человіческихъ фигуръ. Аптичный типъ Іордана, какъ бога ріки, ведеть свое начало отъ классическаго искусства.

Прежде нежели установилось въ Византійскомъ стиле портретное начало, мастера следовали въ пзображеніи человеческихъ фигуръ идеальнымъ типамъ классическаго искусства, особенно развитымъ скульптурою. Мужчины изображались преимущественно юными, безъ бороды, какъ напр. Давидъ и Моисей въ описанныхъ миніатюрахъ Парижской псалтыри. Подобныхъ примеровъ много можно найти въ собраніи г. Севастьянова. Такъ юный, безбородый Моисей, чудесная античная фигура мастерски драпированная, встречается на миніатюре превосходной библіи XII в., монастыря Ватопеда (№ 1). Еще въ псалтыри мон. Ватопеда, съ подписью 1213 г., Моисей, съ скрижалями, сидитъ на горе — прекрасная юношеская фигура. Внизу собрались Гудеи; замечательны по своимъ національнымъ костюмамъ, съ разноцветными одеяньями на головахъ. Войны въ золотыхъ шишакахъ.

Въ противоположность строго удерживаемымъ подробностямъ въ поздньйшихъ Византійскихь иконахъ, ранній стиль отличается замічательною свободою въ этомъ отношенін, свидітельствующею о томъ времени, когда фантазію еще не стісняли позднійшія привила условных приличій. Такъ напримёръ инструменть, на которомь играеть царь Давидъ, въ упомянутой Ватонедской псалтыри, съ подписью 1213 года, изображенъ въ видъ скрипки, которую онъ держить въ левой руке, уперши въ колени, а правою рукою водить смычокъ, согнутый лукомъ. Самъ Давидъ — прекрасная античная фигура, въ стиле той, какую мы встречаемъ въ знаменитой Парижской псалтыри, сидить на стуль, въ пурпуровомъ по кольна одъянія, въ род'в рубашки, съ золотыми бармами, и золотою каймою по подолу, и съ такими же поручами; въ свиихъ панталонахъ и красныхъ сапогахъ. А на миніатюрь изъ Четверо-Евангелія и псалтыри XII в., Иверскаго монастыря (№ 59), Давидъ въ царскомъ облачения и коронѣ, сидитъ на престолѣ, и пграеть на арфф, — также какь въ Парижской псалтыри. Для иконописцевъ могуть быть не безполезны костюмы той и другой фигуры.

Само собою разумћется, что еще большею свободою могъ пользоваться миніатюристь въ изображеніи предметовъ фантастическихъ, для опредѣлен-

<sup>1)</sup> Тамъ же.

наго типа которыхъ не находимъ прямыхъ указаній въ текстѣ. Таково изображенье дьявола въ толкованіи на книгу Іова, Иверскаго монастыря (№ 73). Дьяволь спить подъ разными деревьями: до половины изображень человѣкомъ, съ крыльями, а ниже пояса — переходить въ туловище змія, оканчивающееся лютою пастью. Въ другомъ мѣстѣ, дьяволь въ видѣ змія окружаеть, какъ кольцомъ, всю фигуру Іова, вонзая ему своимъ жаломъ въ голову трудъ и болѣзнь.

Объясненіе священнаго текста миніатюрами, какъ сказано выше, возбуждало въ художникѣ самодѣятельность, которая, при искреннемъ благочестіи, но за недостаткомъ въ художественныхъ средствахъ, иногда выражалась въ чрезвычайно наивныхъ формахъ. Такъ въ той же отличной псалтыри ІХ—Х вѣка монастыря Пандократора (№ 20), на поляхъ при псалмахъ 37 и 38-мъ, гдѣ говорится о раскаяніи и смиренной преданности, изображенъ Апостолъ Петръ въ ужасѣ спасающимся отъ краснаго пѣтуха, который, будто обличая его, надмѣнно кричитъ ему въ слѣдъ. Сцена въ высшей степени драматичная и наивная, и тѣмъ болѣе, что обѣ эти фигуры, за недостаткомъ перспективы, кажутся одного размѣра, и тѣмъ сильнѣе поражаетъ ужасомъ гордая птица глубоко потрясеннаго раскаяньемъ, котораго жалкая фигура вызываетъ столько же на состраданье, сколько и на невольную улыбку.

Впрочемъ, вообще всѣ Византійскія миніатюры въ собраніи г. Севастьянова относятся уже къ той поздней эпохѣ, когда иконописные типы уже окончательно установились, что во всей очевидности можно видѣть во многихъ изображеньяхъ Евангелистовъ въ рукописяхъ Евангелій разныхъ вѣковъ.

Рѣшительное опредѣленье священныхъ типовъ, будто портретовъ съ индивидуальныхъ личностей, какъ уже замѣчено, составляеть важнѣйшее достоинство Византійскаго стиля. Какъ вся древне-христіянская живопись послѣдовательно развилась изъ античной; такъ и потребность въ типическомъ обособленіи священныхъ идеаловъ ведеть свое начало отъ античныхъ законовъ скульптуры, которая такъ отчетливо опредѣлила всѣ типы классическаго Олимпа. Уже изпоконвѣку артистическій взглядъ привыкъ съ перваго же разу отличать Зевса отъ Аполлона, Юнону отъ Діаны. Когда христіанское искусство, болѣе и болѣе высвобождаясь отъ античной примѣси, должно было опредѣлить свой собственный циклъ священныхъ личностей и историческихъ сценъ; тогда естественно пришло искусство, воспитанное древностью, къ тому результату, что эти личности и сцены тогда только всѣми будутъ понимаемы въ ихъ настоящемъ смыслѣ, когда въ точности будутъ онѣ опредѣлены однажды навсегда, то есть, чтобъ лице и

одежда того или другаго типа имѣли свой извѣстный характеръ, чтобъ Благовѣщенье, Рождество, Богоявленье, писались съ извѣстными подробностями и въ одинаковомъ ихъ размѣщеньи. Этотъ законъ типичности въ Византійскомъ стилѣ точно также нельзя упрекнуть въ стремленіи къ неподвижности и безжизненности, какъ и античную скульптуру, которая при типичности умѣла держаться на почвѣ дѣйствительности и не сковывала художественной свободы. Но если впослѣдствіи Византійская типичность выродилась въ ремесленную рутину, то вину должно искать въ неблагопріятныхъ для творчества обстоятельствахъ именно этого послѣдующаго періода.

Самая портретность, которой отъ художника требовали, должна быть въ сущности понимаема не иначе какъ въ смыслѣ опредѣленнаго идеальнаго типа.

Собраніе г. Севастьянова можеть предложить для Русскихъ иконописцевъ множество отличныхъ типовъ разныхъ священныхъ личностей. Не находя нужнымъ дѣлать имъ перечень, обращу вниманіе на изображеніе разныхъ священныхъ сценъ по миніатюрамъ этого собранія, и именно съ тою цѣлью, чтобъ показать, что по Русскимъ подлинникамъ и иконописнымъ святцамъ, эти сцены до позднѣйшаго времени писались такъ же. Напримѣръ:

Три отрока вз пещи. Также какъ въ Русскихъ подлинникахъ, они стоятъ на широкомъ каменномъ пьедесталъ, означающемъ печь; изъ оконъ или жерлъ пьедестала пышетъ пламя. Надъ отроками Ангелъ, осъняетъ ихъ своими крылами. Въ Псалтыри Ватопедскаго монастыря, съ подписью 1213 г.

*Благовъщенье*. Архангель, прекрасная фигура, приближается тихо къ Дѣвѣ Марін. Она сидить съ красною нигкою въ рукѣ; въ колѣняхъ клубокъ. Въ Четвероевангеліи Иверскаго монастыря (№ 30). Соотвѣтствуеть въ нашихъ подлинникахъ Благовѣщенью съ веретеномъ, въ отличіе отъ Благовѣщенья на колодить 1). Благовѣщеніе съ книгою, какъ наиболѣе приличное, стало входить въ иконопись, кажется, поздиѣе.

Рождество Інсуса Христа. По древнѣйшей композиціи Богоматерь, какъ родильница, всегда изображается лежащею. Внизу Христа-Младенца моють женщины. Въ Евангеліи Иверск. монаст. Х—ХІ вѣка (№ 57); въ рукописи Житій Святыхъ и Слова Іоанна Дамаскина о Рождествѣ Христовѣ, монастыря Есфигмена, ХІ вѣка (№ 77), и въ другихъ. На Руси, кажется, только съ конца XVII вѣка, стали почитать неприличнымъ изобра-

<sup>1)</sup> Снимки см. въ монхъ «Историч. Очеркахъ».

жать Богоматерь на Рождествѣ лежащею, на томъ основаніи, что Она при этомъ не знала ни труда, ни болѣзни 1).

Преображенье, совершенно такъ какъ принято въ Русскихъ подлинникахъ. Въ Иверск. Евангелін X—XI в. (№ 57).

Тайная вечеря. Христосъ не сидить, а возлежить; ученики сидять. Въ Иверск. Евангеліи (№ 58), въ другомъ тоже Иверскомъ Евангеліи, съ подписью 1384 г., но составленномъ гораздо древнье, и особенно замычательномъ по множеству миніатюръ. Впрочемъ, по древныйшему обычаю, на Тайной Вечерь, и Христосъ и Апостолы всь возлежать, какъ это можно видыть въ миніитюрь Греческаго Евангелія, писаннаго не поздные ІХ выка, въ Петербургской Публичной Библіотекъ.

Распятие, на осмиконечномъ крестѣ. По древнему, Христосъ подпоясанъ запоною, покрывающею его тѣло внизъ отъ пояса. Руки вытянуты въ линію. Въ Псалтыри IX—X в., мон. Пандократора. (№ 20).

Воскресеніе Іисуса Христа, въ древнихъ миніатюрахъ, также какъ и въ нашихъ подлиникахъ, всегда изображается Сошествіемъ во адъ. Въ Ватопедск, псалтыри, съ подписью 1213 г., Христосъ сходить въ адъ съ шестиконечнымъ крестомъ. По сторонамъ, Адамъ и Евва, Цари и Патріархи — фигуры, замічательныя по изяществу тиновъ. Вереи адскія лежатъ поломаны; на черномъ фонь, означающемъ адъ, изображены ключи, замки и другая мелкая утварь разныхъ формъ; подробность интересная для исторія древне-христіанской культуры. Въ Иверскомъ Евангелія (№ 30), Христосъ, сошедши въ адъ, извлекаетъ за руку Адама изъ гроба, позади Евва. По другую сторону цари Давидъ и Соломонъ и натріархи возстають тоже изъ гробовъ. Тоже въ Иверск. Евангелін Х-ХІ в. - Надобно подагать, что Воскресенье, взображаемое вылетом Христа изъ отверстаго саркофага, или каменнаго ящика, есть уже значительно поздивиший вымыслъ, даже не вполив согласный съ текстомъ писанія. Вообще, сколько мив известно, этотъ сюжеть выполнялся очень неудачно и старыми мастерами, и въ эпоху возрожденья, безъ сомитнія, потому, что самая идея сюжета рѣшительно не исполнима, и особенно противорѣчить развитымъ средствамъ искусства, уже воспитаннаго изученьемъ природы. Таинство воскресенья — предметь вообще недоступный ни кисти, ни ръзцу. Еще возможно было взображать воскрешающихъ людей на Страшномъ Судъ, то въ борьб'в жизни съ обуявшею ее смертью, то въ радостномъ пробужденіи силь изъ вековаго усыпленья. Но, какое выражение придать возлетающему изъ гроба Спасителю — строгое и суровое, или радостное? Какое дать воскре-

<sup>1)</sup> См. о подлинник в иконописца Долотова, въ моихъ «Очеркахъ».

сающему тело — воздушное и просветленное, или исполненное энергической жизненности, съ кръпкими мышцами, цвътущее здоровьемъ? Вдаться ли художнику въ мечтательный мистицизмъ или писать съ натуры обнаженную фигуру, высоко поднявшуюся надъ четвероугольнымъ ящикомъ? — Древнехристіанскій стиль не даль решенія этимь вопросамь, окруживь великое событіе тапиственностью. На одномъ древнемъ барельефъ, въ Лувръ мироносицы подходять ко гробу, который въ видъ узкой двери примыкаеть къ пещеръ. У этого отверстія сидить ангель, и показываеть имъ на гробъ, какъ бы воздвигнутый стоймя, и заслоняющій весь узкій входъ въ пещеру. Въ гробу остался только повитой лентіемъ сананъ, будто пеленки со свивальникомъ, но такъ что пелены не тронуты, и свиты лентіемъ, отъ головы до ногъ, но самого Христа уже тамъ нѣтъ. Не смотря на грубость рѣзца, барельефъ производить самое поэтическое впечатленіе. Таинство воскресенья скрыто оть эрителя; остались одни его следы: освобожденная жизнь спаслась изъ связывавшихъ ее смертныхъ оковъ, или, по символикъ средневъковой — крылатая бабочка выпорхнула изъ пресмыкающагося по землъ червяка.

Вознесеніе Іисуса Христа, въ Иверскомъ Евангелів (№ 30), изображается, какъ принято въ Русской иконописи. Апостолы собрались на земль, иъ серединъ Богоматерь между деревьями. Надъ нею на небесахъ возносящійся Христосъ.

Успеніе Богородицы, въ Иверскомъ Евангеліи X—XI в., совершенно такъ, какъ принято нашими подлинниками, въроятно по Византійскому оригиналу, принесенному нъкогда въ Кіево-Печерскій храмъ. Позади лежащей Богородицы, окруженной Апостолами, Христосъ принимаетъ ея душу, въ видъ младенца.

Нѣкоторыя миніатюры особенно замѣчательны по оригинальности и наивности древняго изящнаго стиля. Напримѣръ:

Въ Ватопедск. псалтыри, съ надписью 1213 г. (№ 3), при псали 156: на ръках Вавилонских, подъ деревьями сидять въ изящной группъ пъсколько фигуръ, а свои органы повъсили они на деревьяхъ и на веревкъ: это различные инструменты, любопытные для исторіи древней музыки.

Въ псалтырѣ IX—X вѣка, монастыря Пандократора (№ 20), замѣчателенъ типъ *Богородичной иконы*, соотвѣтствующій изображеніямъ Богородицы на горт въ Русскихъ миніатюрахъ псалтыри 1), но несравненно оригинальнѣе; изображены два золотые круга, одинъ надъ другимъ, соединенпые полосою. Верхній кругъ пустой, означаетъ небо; изъ него по полось

<sup>1)</sup> Снимокъ смотр. въ моихъ «Очеркахъ».

спускается Духъ Святой въ видѣ голубя на нижній кругь, стоящій на горѣ. Въ этомъ кругу изображена Дѣва Марія—прекрасная фигура, по поясъ, безъ Христа-Младенца. По сторонамъ Давидъ и Гедеонъ.

Въ Евангелів Иверскомъ съ подписью 1384 г. (№ 27), судьба Богатаго и Бъднаго Лазаря, адъ и рай, изображены рядомъ, инчёмъ не раздёленные, безъ соблюденья мёстности, но подчиненно общему впечатлёнію, на основаніи самой идеи. Обнаженный богачъ сидитъ въ огиё. Противъ него, на томъ же планё сидить Авраамъ и держить на колёняхъ душу бёднаго, одётую фигуру, въ сіяніи.

Въ той же рукописи, *Бракт от Кант Галилейской*. По срединѣ особеннаго рода постройка, какъ бы изъ трехъ сдвинутыхъ рядомъ престоловъ подъ однимъ общимъ имъ всѣмъ архитектурнымъ покровомъ. На двухъ престолахъ сидятъ женихъ и невѣста въ парскихъ вѣнцахъ, на третьемъ бородатая фигура, вѣроятно архитриклинъ, обращающійся къ мальчику, спрашивая у него вина. По другую сторону Христосъ и Богоматерь — замѣчательно прекрасный типъ. На противоположной сторонѣ опять изображенъ Христосъ, повелѣвающій служителямъ принести воды, которую претворитъ Онъ въ вино. Передъ сидящими стоитъ столь съ сосудами.

Въ Иверскомъ Евангелів (№ 58), Христосъ и Самаряныня у колодца, сдѣланнаго изъ камня, въ видѣ низенькой цилиндрической урны. Самаряныня — прекрасная фигура, въ легкой подпоясанной туникѣ, граціозно охватывающей ея гибкій станъ, и низпадающей роскошными складками, съ обнаженными выше локтя руками. Въ одной рукѣ держитъ сосудъ съ ручкою. — Псалтырь ІХ—Х вѣка, монаст. Пандократора (№ 20), въ той же сценѣ, предлагаетъ любопытный образецъ колодца съ бадьею особеннаго устройства, въ родѣ той, какая изображена въ той же сценѣ, въ знаменитой Парижской рукописи Григорія Богослова ІХ вѣка (Mss. grecs, № 510).

Для исторіи костюмовъ и по разнообразію историческихъ сценъ особеннаго вниманія изслѣдователей и художниковъ, въ собраніи г. Севастьянова заслуживаеть Лицевая Библія XII в. мон. Ватопеда (№ 1). Художникъ найдеть здѣсь для себя сотни любопытиѣйшихъ подробностей въ костюмахъ патріарховъ, жрецовъ, вонновъ, служителей и т. п. На воннахъ писаны то вострые шишаки, то круглые, то шлемы съ гребнемъ: на служителяхъ — по колѣна короткія одежды, въ родѣ рубашки, съ узкими рукавами, со вшивками кругомъ ворота, кругомъ подола и въ рукавахъ между плечомъ и локтемъ. На ногахъ узкія цвѣтныя панталоны, запрятанныя въ высокія голенища сапогъ. Иногда это верхнее одѣяніе, обыкновенно подпоясанное, съ сбѣихъ сторонъ на ляжкахъ приподнято до пояса, а спереди

и сзади спускается до колень. Замечателень жреческій костюмь Аарона. Ангелы вообще прекрасны. Женщины по большей части закутаны, съ покрытою головою, и драпированы въ роде иконописнаго типа Богородицы. Самая архитектура на этихъ миніатюрахъ, изящная и разнообразная, столько же интересна для исторіи искусства, какъ и для художественной практики.

При возникшихъ въ настоящее время требованіяхъ исторической живописи, особенно можно рекомендовать художникамъ — соображаться съ древними миніатюрами въ изображеніи религіозныхъ сюжетовъ, особенно относительно костюмовъ, мебели, архитектурныхъ и другихъ подробностей. Миніатюры и вообще образцы древне-христіянскаго и Византійскаго искусства, въ этомъ случаѣ, должны быть только матерьяломъ, а не образцомъ для подражанья. Они должны не стѣснять свободу творчества, а давать ему новый просторъ, расширяя художественную дѣятельность изученіемъ источниковъ.

Само собою разумѣется, что эти источники могуть быть полезны только въ томъ случаѣ, когда живописецъ рѣшается создать что нибудь дѣльное въ собственно церковномъ, чисто религіозномъ стилѣ. Живописецъ историческій, вовсе не зная ни Византійскихъ, ни древне-христіянскихъ художественныхъ преданій, можеть удачно разработать по своей фантазів какой нибудь священный сюжеть, напримѣръ, Крещеніе, Благовѣщеніе, Тайную Вечерю, и можеть удовлетворить публику изяществомъ техники, вѣрностью природѣ; но онъ никакъ не долженъ себя обманывать мыслію, что его историческая картина годится, какъ икона, для Русской церкви. Ея настоящее мѣсто въ галлереѣ или въ кабинетѣ любителя.

Надобно только удивляться, для чего живописцы современнаго матеріальнаго направленія берутся за религіозные сюжеты? Это самый грубый анахронизмъ, остатокъ древнихъ предразсудковъ, ведущихъ свое начало отъ тѣхъ временъ, когда подъ именемъ Мадоннъ писались портреты съ красивыхъ женщинъ, а подъ именемъ Святаго Семейства — идиллическія семейныя картины съ добродушнымъ мужемъ-старикомъ и его молодою женою, которые умильно любуются на своего ребенка. Современный художникъ, отказавшись отъ средневѣковой мечтательности, найдетъ тысячи сюжетовъ для воспроизведенья натуры, въ которой онъ полагаетъ главнѣйшій источникъ для своего вдохновенья.

Въ его распоряжени вся исторія и текущая дъйствительность. Это направленіе выработано уже въками и вполить соотвътствуеть современнымъ взглядамъ на вещи. Здъсь его оправданіе и его сила. За чёмъ же ослаблять его, низводя положительную современность до средневъковой мечтатель-

ности, и насильственно соединять то и другое въ сентиментальныхъ сценахъ съ ложнымъ, приторнымъ выраженьемъ лицъ, которымъ, за недостаткомъ искренности, только пародируется средневѣковое благочестіе?

Ясно, следовательно, что между образцами древне-христіянскаго и Византійскаго искусства и современнымъ направленіемъ живописи — нетъ и не можетъ быть ничего общаго. Этимъ объясняется равнодушіе современныхъ живописцевъ къ такимъ источникамъ и пособіямъ, какія предлагаетъ собраніе г. Севастьянова, кром'є ошибокъ противъ природы и перспективы, кром'є неуклюжихъ линій и отсутствія свето-тени и т. п., ничего въ нихъ не увидить артистическій взглядъ, воспитанный совершенно въ другой исторической обстановк'є.

А между темъ, тысячи Русскихъ церквей ежедневно укращаются иконами, которыя малюются Палеховскими иконниками по стариннымъ подлинникамъ, или самоучками малярами по гравюркамъ какого нибудь Овербека или Шнора; а между темъ тысячи иконъ самаго ремесленнаго издёлія ежедневно расходится по рукамъ въ православномъ людё.

Но покамъсть не образуется Русское простонародье и не пойдеть по истоптанной колет высшихъ сословій, пока не изсякнуть на Руси расколы съ ихъ разными толками, до тъхъ поръ нельзя надъяться, чтобъ искусство взяло у насъ верхъ надъ иконописью, но и до тъхъ поръ древне-христіанскіе и Византійскіе образцы будуть существеннымъ вопросомъ Русской жизни.

Четыре года тому назадъ, университетскія залы, гдѣ было выставлено собраніе г. Севастьянова, ежедневно наполнялись толпою почтенныхъ бородачей въ поддѣвкахъ; иконописцы дѣлали снимки съ лучшихъ образцовъ собранія; по свидѣтельству самого г. Севастьянова, люди знающіе изъ простонародья дѣлали ему самые серіозные вопросы и сообщали полезныя замѣчанія. Можно надѣяться, что и теперь собранье г. Севастьянова, значитильно умноженное, привлечеть къ себѣ не одну равнодушную толпу гуляющихъ зрителей.

Въ жизни народа не одна современность имъетъ обязательную силу. Часто въковое преданье упорно отталкиваетъ отъ себя свъжія обаянья временнаго направленья, и, руководя насущными потребностями, приводитъ совершенно къ инымъ результатамъ, нежели тъ, о которыхъ мечтаютъ передовые люди. Къ такимъ еще не застарълымъ на Руси преданьямъ принадлежитъ иконопись. Подъ ея священнымъ знаменемъ еще идетъ Русская народность по пути своего умственнаго развитія.

Впрочемъ, каково бы ни было значение иконописи на Руси въ практическомъ отношени, загложнетъ ди она совстмъ вмъстъ съ другими основами

Русской народности, или будеть еще нѣкоторое время поддерживаться искусствомъ, какъ наиболѣе выгодная статья живописцевъ, во всякомъ случаѣ не подлежить сомнѣнію, что на Русскихъ ученыхъ лежить обязанность основательно изучить всѣ ея источники, которыми такъ богато наше отечество, и своими результатами современемъ обогатить изслѣдованья западныхъ ученыхъ о древне-христіянскомъ и Византійскомъ искусствѣ. Неужели и въ этомъ дѣлѣ Русскіе ученые, поджавъ руки, будуть ждать помощи отъ иностранцевъ? Въ Россіи на дняхъ ждутъ Вагена, одного изъ первыхъ знатоковъ исторіи христіянскаго искусства. Не оцѣнить ли покрайней мѣрѣ онъ тѣ сокровища, которыя для исторіи Византійскаго стиля предлагають миніатюры Греческихъ рукописей отъ X до XII вѣка, въ Синодальной Библіотекѣ? Не обратить ли, наконецъ, онъ должнаго вниманія просвѣщенной публики на замѣчательнѣйшія миніатюры Греческой Псалтыри г. Лобкова, рукописи, которою гордилась бы всякая Европейская библіотека?

Надобно сказать правду, что въ изученіи даже Византійской иконописи, столько близкой Русскимъ національнымъ интересамъ, все же Нѣмцы далеко онередили Русскихъ. Можно надѣяться, что и собраніе г. Севастьянова, будучи выставлено для публики за границею, непремѣнно обогатитъ науку многими важными фактами.

# КАРТИНЫ РУССКОЙ ШКОЛЫ ЖИВОПИСИ, НАХОДИВ-ШІЯСЯ НА ЛОНДОНСКОЙ ВСЕМІРНОЙ ВЫСТАВКЪ.

(Выставлены для Московской публики въ залъ 1-й Гимназіи, у Пречистенскихъ воротъ).

Картины русской школы живописи, находившіяся на лондонской выставкі, не были встрічены особенно лестнымъ одобреніемъ ни въ иностранныхъ, ни въ русскихъ журналахъ и газетахъ. Одинъ изъ лучшихъ художественныхъ журналовъ французскихъ, Gasette des Beaux Arts (№ 76), съ презріченть отзывается о русской выставкі, называя ее безпорядочною смісью нікоторыхъ старыхъ картинъ съ произведеніями ремесленными, и благосклонно останавливается только на портретахъ Левицкаго, особенно на портреті Наталіи Борщовой (№ 3), и то, кажется, съ тімъ, чтобы въ этомъ произведеніи указать на вліяніе французское, которому Левицкій подчинялся. Въ русской журналистикі бросали тінь даже на добросовістность при самомъ выборі картинъ, намекая на пристрастіе какой-то партіи, чімъ и объясняли посылку въ Лондонъ ученическихъ произведеній.

Правда, что чуть ли не половину посылавшихся картинъ лучше было бы оставить дома, что изъ произведеній Брюллова, Егорова, Айвазовскаго, слідовало бы непремінно выбрать что-нибудь другое, правда, что ужь если надобно было дать европейской публикі понятіе о русской школі живописи, то можно ли было обойдти такія прославленныя произведенія, какъ «Послідній день Помпеи» Брюллова и «Проповідь Іоанна Крестителя» Иванова? Пользуясь случаемъ, можно было на лондонской выставкі, не рискуя неудачею, возобновить въ публикі то счастливое впечатлініе, какое четверть столітія тому назадъ произведено было въ Европі этою картиной Брюллова.

Ссылаться на недостатокъ мѣста на выставкѣ для большихъ картинъ было бы нельзя, если бы не посылать большую часть того, что было послано.

Итакъ, кажется, трудно сомнѣваться, что выборъ русскихъ картинъ на выставкѣ былъ неудаченъ; но столько же трудно, просто невозможно обвинять распорядителей выбора въ намѣренномъ пристрастіи. Можно у себя дома, гдѣ-нибудь на Васильевскомъ Островѣ или на Пречистенкѣ, надбавить цѣну на сомнительную художественную знаменитость, окруживъ ее ученическими спутниками; но кто же не знаетъ, какъ было бы опасно пуститься на такую шутку на выставкѣ всемірной, передъ всѣми, какіе только есть, знатоками въ образованномъ мірѣ? Передъ такимъ нелицемѣрнымъ судомъ исчезаетъ всякій духъ партій, блѣднѣетъ всякое самолюбіе, и личный мелочной разчетъ уступаетъ мѣсто другимъ болѣе разумнымъ и даже болѣе практическимъ соображеніямъ.

Кто бы ни были распорядителями выбора, сами ли художники, или люди заинтересованные русской живописью, не могли они дъйствовать къ явному себъ вреду, скрывая лучшее и рекомендуя себя посредственностью. Они не могли не знать, что всемірный судъ будетъ произнесенъ не надъ отдъльными личностями, а надъ всею русскою школою, что надобно было ей заявить передъ всъмъ міромъ о своихъ правахъ на самостоятельное существованіе, хотя бы и съ скромною надеждою на одобреніе: и чъмъ достойнъе заявили бы себя цъликомъ вся русская школа, тъмъ больше было бы удовлетворено самолюбіе каждаго изъ русскихъ художниковъ.

Сверхъ того, сами художники русскіе, какъ бы кто изъ нихъ самолюбивъ ни былъ, не могли не знать себѣ приблизительную цѣну, если только они работали въ Римѣ и выставляли тамъ свои картины въ мастерской или на выставкѣ, гдѣ могли слышать себѣ самую правдивую критику. И возможно ли, при выборѣ картинъ для посылки въ Лондонъ, допустить даже самую мысль о такомъ слѣпомъ самообольщеніи, которое осмѣлилось бы на аппелляцію всемірной выставки представить такую вещь, которая уже разъ не удалась и въ Римѣ?

Только взвёсивь всё эти соображенія, можно по достоинству оцёнить смёлое самопожертвованіе своими личными интересами, съ какимъ русская школа рёшилась выставить на лондонской выставить обращими своей дёятельности, добросовёстно ожидая себё строгаго суда. Кажется, можно допустить ту мысль, что вовсе не надменная похвальба, а только скромное желаніе пользы руководило распорядителями выбора: потому не были посланы такія изъ русскихъ картинъ, которыхъ высокое достоинство уже признано давно во всей Европф, потому же, вмёсто того, явились на выставкъ ученическія произведенія послёднихъ годовъ, дающія понятія объ успѣхахъ современной дѣятельности нашей школы; потому наконецъ, безъ надлежащаго вниманія распорядители обощлись съ Брюлловымъ выбравъ

наскоро, что попалось имъ подъ руки, два не оконченныхъ портрета (№№ 17 и 18); потому вовсе забыли о морскихъ видахъ Айвазовскаго, и дали только по одному обращику живописи такихъ отличныхъ мастеровъ, какъ Боровиковскій и Кипренскій (№№ 8 и 15); за то были они столько снисходительны къ будущимъ успѣхамъ возникающихъ талантовъ, что даже въ ихъ скромныхъ мастерскихъ отыскивали, никому еще не извѣстныя картины, отмѣченныя въ каталогѣ московской выставки стыдливою фразою: собственность художника (№№ 36, 37, 52, 55, 56, 57).

Итакъ, едва ли мы ошибемся, если скажемъ, что распорядителями выбора руководила мысль о современности. Было выбираемо въ особенности то, что интересовало распорядителей въ последнюю минуту, въ чемъ видели они залогъ будущихъ успеховъ школы. Можно съ ними разойдтись во взглядахъ, — и кто же спорить о вкусахъ? Но они действовали, очевидно, по крайнему своему разуменю.

Въ чемъ же состоить это современное направление русской живописи, которому на лондонской выставкъ пожертвовали и «Проповъдью Іоанна Крестителя», и «Послъднимъ днемъ Помпеи», и столькими восхитительными портретами Брюллова, Кипренскаго, и проч.?

Всякому, кто сколько-нибудь знакомъ съ русскою академическою живописью, должно быть хорошо извъстно, что эта живопись въ теченіе своего стольтняго существованія постоянно находилась подъ сильнѣйшимъ вліяніемъ иностранныхъ школъ, преимущественно французской и разныхъ италіянскихъ. Взгляните на эту французскую аллегорическую обстановку портрета Екатерины II Левицкаго (№ 1)—что тутъ русскаго? А это маленькое «Святое Семейство» Егорова (№ 10), не приличнье ли ему висьть гды-нибудь даже въ Ватиканъ между италіянскими Мадоннами XVI въка нежели въ заль русской живописи въ Петербургскомъ Эрмитажь?

Защитники самостоятельности русской академической живописи обыкновенно указывають на отсутствие крайностей въ подражании, или лучше сказать на разнообразие влиний, которымъ эта живопись подчинялась, не поработивъ себя однако ни одной иностранной школт исключительно, а отовсюду заимствуя, гдт бы что ни находила она хорошаго. Но развт смтсь иностранныхъ влиний говоритъ въ пользу самостоятельности, какъ бы эта смтсь пропорциональна ни была? развт подъ немножко-французскимъ, немножко-голландскимъ, немножко-италиянскимъ уже непремтно должно содержаться что-пибудь самостоятельное, русское? И какъ было постигнуть это русское, когда многіе изъ пашихъ лучшихъ академическихъ дтятелей сами иностранцы, какъ напримтръ.... но зачты злоупотреблять именами? Было бы нелтпостью отрицать самостоятельность въ «Последнемъ днт

Помпен» или въ портретахъ Брюллова; но кто же не согласится, что этотъ художникъ точно въ томъ же стиле могъ процветать на берегахъ Сены или Темзы какъ и на берегахъ Невы?

Живопись не литература, она пользуется не звуками роднаго слова, а свётомъ и тёнью, очерками и красками, то-есть, такимъ языкомъ, который одинаково понятенъ всёмъ цивилизованнымъ народамъ. Потому порабощеніе чужому вліянію въ живописи сильнёе и неотразимёе. Литераторъ, сколько бы ни набрался иноземныхъ идей, все же будетъ мыслить на русскій ладъ, если складно и свёжо выражается на родномъ языкё. Но въ русской школё живописи могли быть и такія дёятели, которые, кромё оклада жалованья, ничего общаго съ Россіею не имёли и имёть не хотёли.

Вотъ причина, почему наша живопись, трудами Академіи, раньше литературы высвободилась изъ подъ стѣснительныхъ для нея оковъ національности, и дѣйствительно заявила о своихъ правахъ на европейское существованіе, хотя бы въ произведеніяхъ иностранцевъ, пользующихся русскимъ покровительствомъ, или такихъ Русскихъ, которые должны были забыть свое, чтобъ идти по пути общеевропейскаго развитія живописи.

Не только въ прошломъ столетіи, но и до сороковыхъ годовъ текущаго, вообще мало заботились о томъ, что интересуетъ или не интересуетъ народъ, включая въ него и всё средніе работящіе классы. Живописцы въ академію набирались хотя изъ разныхъ сословій, иногда даже изъ простонародья, но, подъ обаяніемъ чиновничества, поёздки въ Римъ и знакомства съ богатыми аристократами, которымъ однимъ могли продавать свои издёлія, они естественно поддерживали въ себё аристократическія симпатіи, и чёмъ меньше знали народъ тёмъ больше презирали все народное. Чтобы сбывать за выгодную цёну свои картины чиновной, аристократической и всякой другой знати, надобно было соображаться съ господствующимъ вкусомъ и модами, которые къ намъ вывозились изъ-за границы, и съ которыми наши художники могли знакомиться во время своего пребыванія въ Римѣ, куда посылались для окончательнаго усовершенствованія.

Нужно и упоминать, что изъ нашихъ художниковъ, учившихся въ академін и потомъ въ Римѣ, далеко не всѣ были на такой степени европейскаго образованія, чтобъ могли сознательно стоять за иноземныя вліянія, которымъ они подчинялись, а къ русскому невѣжеству относиться, какъ люди вполнѣ отъ него освободившіеся? Но положеніе такъ называемой русской школы живописи было таково, что для самаго существованія своего она должна была быть антинаціональною, какъ чужеземная колонія, нужная только для офиціальнаго порядка.

Потому ни одно изъ явленій новой русской жизни не оказалось въ бол'є

ложномъ положеній, какъ эта такъ-называемая русская школа живописи. Была она заведена на Руси въ половинъ прошлаго столътія, въ то неблагопріятное для искусства время, когда живописное изображеніе давно уже перестало быть иконою, воздвигаемою въ храмъ для всенароднаго чествованья, а сдёлалось предметомъ роскоши, въ виде уже картины, которую богачъ-покровитель держить въ кабинеть про себя и про своихъ знакомыхъ, ревниво и надменно скрывая ее отъ невъжественныхъ взоровъ толпы. Можно ли же упрекать нашу школу въ томъ, что она никогда не имъла для своей д'ятельности иной болье полезной цыли, какъ удовлетвореніе роскоши, за поставку которой она получала щедрыя средства для своего существованія? Можно ли ей было вспомнить о потребностяхъ народа, который и самъ знать ее не хотълъ, довольствуясь своими суздальскими богомазами? Не пришлось и бы ей умереть съ голоду, еслибъ, отказавшись служить своимъ офиціальнымъ милостивцамъ, стала она гоняться за пустыми химерами демократическаго свойства, направленными къ несбыточнымъ цёлямъ удовлетворять духовнымъ интересамъ народа?

Чувствуя свое призваніе угождать изысканному вкусу образованнаго меньшинства, русская школа живописи сразу завоевала себѣ почетное мѣсто въ исторіи европейской живописи послѣднихъ ста лѣтъ. Сколько бы ни хвалился французскій критикъ французскимъ вліяніемъ на Левицкаго, но все же его портреты (№№ 2, 3, 4 и 5) были бы однимъ изъ лучшихъ украшеній французской школы живописи прошлаго столѣтія.

Вглядитесь попристальные въ эту молодую особу, съ книгою въ рукы, сидящую въ ученомъ кабинетъ. Это не больше, какъ только портреть съ Екатерины Молчановой, какъ значится въ каталогъ подъ № 2. Не останавливайтесь долго на ея мастерски написанномъ быломъ плать изъ глянцовитаго атласа, который, кажется, такъ и ждеть, чтобы согнуться новою, свъжею складкой подъ ея рукой, которую она на минуту протянула впередъ, и вотъ сейчасъ дасть ей другое движеніе. Не особенно можете дивиться и на эту маленькую ручку, которая такъ и вышла изъ рамки, будто живая. Все это только мелкія поб'ёды надъ техникою, которыя такъ легко удаются художнику, не потому чтобъ онъ особенно дорожилъ только этими мелочами, но потому что им вы бол ве трудную задачу, вполн в достойную своего призванія. Эта задача состояла въ томъ, чтобы возсоздать во всей полнотъ нравственное существо этой остроумной и любезной особы, въ ея насмъшдивой улыбкъ, въ ея какомъ то спокойномъ довольствъ, чуть-чуть тронутомъ минутною вспышкой легкаго удовольствія, въ ея развомъ взгляда, въ которомъ больше быстрой смътливости нежели проницательной глубины. Она читала книгу, и только что ее оставила, подъ вліяніемъ какой-то пріятной мысли — вычитанной ли изъ книги, или случайно залетъвшей въ эту умную головку — для зрителя это все равно: онъ только живо чувствуеть, что серіозное, спокойное занятіе мгновенно прервано свътлымъ лучемъ самостоятельной мысли, которая однако не на столько возбуждаетъ, чтобы потревожить.

Если высшую задачу поставляеть себь художникъ въ томъ, чтобъ изображенное имъ человъческое существо вносило въ душу зрителя ясное сознапіе о новой живой личности, съ которою онъ только что познакомился, но вь которой уже успыть найдти прежнія нравственныя нити связывающія съ нею его умъ и воображенье, будто по воспоминанію, и что когда-то уже ее видыл, потому что въ ней встрытиль цылый рядь тыхь нравственныхъ движеній, которыя не разъ подмічаль онь вы чертахь своихь друзей и знакомыхъ; если именно въ этомъ воображаемомъ расширении правственной природы самого эрителя состоить высокое достоинство портретовь Вань-Дейка или Ванъ-деръ Гельста; то, кажется, не обманывая себя ложнымъ патріотизмомъ, нельзя не признать высокаго художественнаго достоинства въ этихъ женскихъ портретахъ Левицкаго. Эти, казалось бы вовсе чужія нашему въку личности, перенося наблюдателя въ полу-французскую сферу дегковърной русской знати XVIII въка, не на столько однако стесняють воображеніе, чтобъ изъ-за случайной, временной обстановки не выступила во всей целости человеческая натура, которая въ другія времена могла бы точно также заявить свою самостоятельную личность и подъ другими вліяніями, въ совершенно другой обстановкѣ нравовъ и обычаевъ.

Какъ бы искусственно ни сложилось наше образованное общество, и какъ бы случайно ни возникла академическая школа живописи, но никакія соображенія не могутъ отказать въ энергіи молодому на Руси искусству, которое такою смёлою рукой завладёло иноземными средствами техники, что вполнё умёло передать мельчайшіе оттёнки новыхъ на Руси чувствъ и мыслей, навёянныхъ западною образованностью. Въ произведеніяхъ Левицкаго неотразимо чувствуется эта живая связь новой школы съ новою жизнію.

Было бы въ высшей степени несправедливо утверждать, что со временъ Егорова, Брюллова, Иванова, наша новая живопись не сдёлала успёховъ. Довольно взглянуть на не оконченный портретъ самого Брюллова (№ 17), чтобы судить, какимъ могуществомъ обладалъ этотъ великій художникъ, нёсколькими взмахами кисти производя впечатлёніе самой оконченной до послёднихъ мелочей картины — если только на этотъ портретъ смотрётъ издали, даже отъ противоположной стёны. Ивановъ, въ своей «Проповёди Іоапна Крестителя», первый на руси далъ историческому сюжету соотвёт-

ственную ему ландшафтную обстановку, употребивъ столько же своего неистощимаго старанія на человѣческія фигуры, сколько на это жидкое, поджарое дерево, съ своими сухими вѣтками поднимающееся позади пустынной сцены, сколько на эти журчащія струи Іордана, подмывающія прибрежный камень.

Но всё эти успёхи русской школы послёдовательно ли вытекали изъ предшествовавшихъ данныхъ, въ ней самой опредёлившихся? Самостоятельно ли возникали они изъ мёстныхъ условій самой русской жизни, или были плодомъ общихъ усилій всего европейскаго искусства въ текущемъ столётіи? Однимъ словомъ, если мы говоримъ о русской школь живописи, то въ чемъ состояли ея собственные успъхи, какъ школы русской?

Довольно отвечать на это темъ, что знаменитая картина Иванова целыя 25 летъ была написана въ Риме, где художникъ, отчужденный отъ своей родины, и развивался, и созрель, и наконецъ утратилъ веру въ те идеалы, которые онъ лелеялъ, начавъ свое произведеніе, и которые потомъ съ сердечною болью онъ разбивалъ, когда его оканчивалъ. Еще въ начале сороковыхъ годовъ онъ искалъ для своей «Проповеди» вдохновенія въ Евангеліи, сидя падъ нимъ по целымъ часамъ въ своей мастерской, и находилъ поддержку своимъ мечтаніямъ въ дружбе съ мистикомъ Овербекомъ; а въ пятидесятыхъ годахъ искалъ решенія своимъ безпокойнымъ вопросамъ уже въ Штраусе, для уразуменія котораго онъ не былъ достаточно подготовленъ образованіемъ.

«Пропов'єдь Іоанна Крестителя», безъ сомитнія, могла внести новые элементы въ академическую школу, но эти элементы были пришлые, все равно если бы взяты они были непосредственно отъ Тиціана или Делароша. Мысль — изобразить священную сцену подъ деревьями — Ивановъ заимствовалъ, какъ и самъ онъ въ томъ не скрывался, у Тиціана, изъ его картины «Убіеніе Св. Петра Мученика», находящейся въ Венеціи, въ церкви Св. Іоанна и Павла. Жидовъ списывалъ онъ съ оригиналовъ въ жидовскомъ кварталѣ въ Римѣ, а деревья — около Понтійскихъ Болотъ.

Овербекъ, Штраусъ, Типіанова картина въ Венеціи, Понтійскія Бодота—вотъ тѣ вдіянія, подъ которыми въ картинѣ Иванова цѣдую четверть стольтія развивалась такъ-называемая русская школа живописи, и притомъ въ Римѣ, въ совершенномъ разобщеніи съ русскою жизнію!

Въ цвътущую эпоху исторіи искусства, Рафаэль, Альбрехтъ Дюреръ, братья Ванъ-Эйки, писали священныя сцены и священныя лица, въ своей національной обстановкъ, даже въ костюмахъ италіянскихъ, нъмецкихъ, голландскихъ. Художники не думали объ исторической правдъ костюма, потому что все вниманіе ихъ было поглощено истиною природы и искрен-

ностью воодушевлявшихъ ихъ ощущеній и идей. Можегъ-быть, даже особенно дорого было ихъ національному чувству—облекать священные идеалы въ м'єстную національную оболочку. Такъ было для всёхъ понятн'єе изображаемое изъ Св. Писанія событіе; такъ ближе лежало оно всякому къ сердцу, потому что оно не уносило воображенія въ неизв'єстную даль, а низводило вдохновляющія всёхъ идеи въ свою домашнюю, родную среду, облагораживая ее и освышая новымъ свётомъ.

Русская школа живописи, всегда такъ мало имѣвшая общаго съ русскою жизнью, нашла себѣ въ самыхъ правилахъ современнаго искусства новое подкрѣпленіе быть не національною въ историческихъ картинахъ изъ Св. Писанія. Эти правила, сильно распространяемыя между нашими художниками, касаются исторической правдивости: то-есть, лица изъ Св. Писанія должны писаться съ чертами ихъ дѣйствительной національности — Еврен Евреями, Римляне Римлянами; соотвѣтственны тому должны быть и костюмы и вся обстановка, по скольку можно извлечь для того данныя изъ археологіи и исторіи быта и культуры. Ивановъ въ своей «Проповѣди» думалъ удовлетворить этимъ правиламъ.

Нужно ли говорить, что и эти правила вошли въ нашу живописную школу извит и долго будуть предлагать неисполнимыя задачи нашимъ художникамъ, частію по недостаточности ихъ археологическаго и историческаго образованія, а частію — и тімъ больше — по неправильной постановкъ самыхъ задачъ? Правила историческаго правдоподобія перенесены были отъ собственно историческихъ сюжетовъ на священные, взятые изъ Евангелія или изъ первыхъ въковъ христіанской церкви. Въ первомъ случат эти правила законны и болте или менте исполнимы: во второмъ они не примънимы, потому что христіанскіе сюжеты для искусства возникли не только на исторической действительности, но и въ мірь чудеснаго и сверхъестественнаго, въ которомъ дъйствительность видоизмѣнялась по требованію въры, принимая на себя формы символическія и мистическія. Возможно ли, напримітръ, согласно исторической правді написать нікоторые изъ главныхъ праздниковъ, каковы Благовъщеніе, Введеніе во храмъ, соборъ Богородицы, Преображеніе? Какой историческій костюмъ дать благов'єствующему архангелу? Какъ допустить, въ противность закону историческаго правдоподобія, анахронизмъ въ пом'єщенін Іоанна Дамаскина и другихъ позднёйшихъ святыхъ вмёстё съ Богородицею, въ извёстномъ изображении ея собора?

Русская школа, впрочемъ, обходить эти трудности, игнорируя въ церковныхъ сюжетахъ все то, что не согласно принятымъ ею законамъ правдоподобія; если же рѣшается провести эти законы за черту дозволеннаго, то не боится впасть въ смѣшное, изображая, напримѣръ, Богородицу въ Благовѣщеній въ видѣ роскошно убранной невѣсты, ожидающей посланнаго отъ своего жениха.

Находя непримѣнимымъ законъ историческаго правдоподобія вообще ко всѣмъ священнымъ сюжетамъ, надобно однако сдѣлать исключеніе для нѣкоторыхъ, особенно если художникъ подготовилъ себя къ этому дѣлу начитанностью и значительнымъ образованіемъ, какъ Моллеръ въ своей «Проповѣди» Іоанна Евангелиста на островѣ Патмосѣ» (№ 29).

Было бы отважно постановить д'ятельность этого художника на ряду не только съ Брюлловымъ, даже съ Ивановымъ; но нельзя не отдать ему справедливости въ редкой между русскими художниками образованности. Надобно было много изучать фрески Геркуланума и Помпеи, античные барельефы, знаменитую древнюю фреску «Альдобрандинская свадьба», надобно было проникнуться духомъ классического міра, чтобы такъ мастерски сгруппировать всю эту вакханалію, съ ея характеристическими плясками, съ этими развящимися амурами, съ этимъ пьянымъ грашникомъ, который будто античный изваянный фавнъ сошель съ своего мраморнаго пьедестала, чтобы приберечь для радостей жизни раскаивающуюся вакханку, такъ восторженно рвущуюся изъ его объятій къ пропов'єднику, будто спасаясь отъ дьявольскаго навожденья. Ничего не скажу ни о самомъ проповъдникъ, ни объ ученикахъ его, ни даже объ общемъ впечативніи картины, не совсьмъ благопріятномъ по недостатку въ рельефности и по б'єдности колорита, впрочемъ придающей цілому ніжоторую гармонію. Можеть-быть, иные найдуть однообразіе въ некоторыхъ лицахъ, произшедшее отъ желанія идеализировать д'ыйствительность. Но нельзя отказать этому произведению въ изяществъ строгаго стиля, который смягчаеть чувственную ръзкость оргіи, придавая грацію тому, что, при недостатк вкуса въ художник в, непрем вню бы пало до грязнаго цинизма.

Многимъ особенно нравится пьяная вакханка, которая, покоясь въ роскошной позѣ, съ дерзкою насмѣшкой лѣниво протягиваетъ свою руку съ чашею вина, соблазняя вдохновеннаго проповѣдника принять участіе въ веселой забавѣ. Много надобно было художественнаго такта, чтобы въ этой, все же торжественной сценѣ, дать мѣсто самой чувственной красотѣ, которая не хочетъ знать ничего идеальнаго, что нарушило бы ея наслажденія, и которая однако на столько заявляетъ свой протестъ противъ благочестиваго поученія, на сколько было это возможно, чтобы не возбудить къ себѣ отвращенія. Какъ удалось художнику рѣшить эту трудную задачу — тайна искусства. Только въ видѣ замѣчанія прибавлю, что, можетъ-быть, самыя черты лица этой вакханки, даже съ ихъ саркастическимъ выраженіемъ,

получили себъ примиряющій тонъ въ дъйствительности, которая служила художнику оригиналомъ. Натурщицею этой роскошной грешницы была одна римская девушка, честно добывавшая себе хлебь, работая на огородахъ. Но она имъла несчастие понравиться одному изъ важныхъ чиновниковъ папскихъ, и за ръшительный ему отказъ, была оклеветана услужливыми его подчиненными и засажена въ тюрьму, гдф, просидфини года два, умерла. Моллеръ сталъ списывать съ нея, когда она еще работала въ огородахъ на свободъ; но потомъ, когда ее засадили, долженъ былъ прибъгнуть къ офиціяльнымъ средствамъ, чтобъ ее приводили къ нему въ мастерскую подъ стражею двухъ тюремщиковъ. Она была очень веселаго нрава, и не унывая духомъ, съ презрѣніемъ и насмѣшкою отзывалась и о своемъ преслѣдователь, и о сопровождавшей ее инвалидной командь. Въ мастерской Моллера можно было видеть поясной портреть этой несчастной жертвы, которая рѣшилась смертію въ тюрьмѣ спастись отъ ненавистнаго ей преслѣдованія. Не перенесъ ли художникъ въ свою вакханку нѣкоторую долю той независимости и твердой воли, издъвающейся надъ притъсненіями, которую онъ встрытых въ этой энергической натурь? Этотъ протесть роскошной чувственности противь новыхъ, враждебныхъ ей идей не смягчается ли тъмъ, что она ихъ не понимаетъ, и потому неразумно, слегка и жалобливо къ нимъ относится? Потому то хотелось бы видёть въ этой представительнице античной чувственности еще больше спокойствія, больше воздержности въ сарказмѣ, обращенномъ къ непрошенному проповѣднику.

Другіе обращики религіозной живописи русской школы, бывшіе на лондонской выставкъ, еще менъе говорять въ пользу самостоятельности этой школы. Недостатокъ искренности въ этомъ родъ живописи обыкновенно замѣняется или щегольскою техникою въ такъ-называемыхъ академическихъ фигурахъ, или приторною сентиментальностью и ложною идеализаціею. Кажется, здёсь всего больше оказывала вліяніе болонская пікола, возникшая въ ту эпоху, когда надобно было охладевшую религозность подогревать искусственною экзальтаціей. Уже въ «Апостоль Андрев» стариннаго художника Лосенки (№ 6) видны задатки того, что въ последствіи развиваль Бруни, можетъ-быть, еще съ меньшею искренностью, но при большихъ техническихъ средствахъ. Сцена между Магдалиною и Інсусомъ въ саду, Иванова (№ 21), несмотря на свѣжесть юношескаго воодушевленія, съ которымъ была писана, едва ли счастливо удалась художнику, и еслибы не было извъстно изъ Св. Писанія, въ чемъ туть дёло, то зритель никакъ не могъ бы понять, зачёмъ такъ безчувственно стоить эта красивая мужская фигура, театрально драпированная былымь полотномь, и чего хочеть отъ нея эта кольнопреклоненная женщина, съ раскраснывшимися отъ слезъ глазами. Еще меньше, по нашему крайнему разумѣнію, удалась знаменитая картина Бруни «Моленіе о Чашѣ» (М. 20), распространенная по всей Руси во множествѣ дюжинныхъ копій. Въ этой истерзанной, изможденной, до крайности жалкой фигурѣ, можно ли узнать Христа? Если художникъ имѣлъ намѣреніе представить болѣзненную и запуганную приближающеюся смертію, женоподобную натуру, то онъ достигъ своей цѣли, и то едва ли съ надеждою возбудить въ комъ-пибудь симпатію, кто только не испорченъ ложною сентиментальностью. Это не молитва Того, Кто добровольно взялъ на себя грѣхи всего міра, а какой-то нервическій припадокъ приговорепнаго къ смерти. Чтобы придать большую безнадежность молитвѣ Спасителя, художникъ окружилъ его непроходимымъ мракомъ, сквозь который, будто въ болѣзненномъ кошмарѣ, грезится темный профиль чаши. Окружающій мракъ помрачаеть всю фигуру молящагося и самой молитвѣ его даетъ мрачный, безутѣшный тонъ.

А между тёмъ, такъ много можно было найдти утёшительнаго и примирительнаго въ этомъ, казалось бы, безотрадномъ сюжетё! Чтобы не спускаться далеко въ старину, укажу на небольшую картинку Овербека, которую можно было видёть въ 1841 г. въ его мастерской, во дворцё Ченчи,—вовсе не имёя впрочемъ намёренія входить въ разсужденія ни о техникъ этого художника, ни даже о его направленіи, о которомъ такъ много противорёчащихъ сужденій. Но говоря о религіозныхъ картинахъ нашего времени, трудно не вспомнить объ Овербекъ, потому что едва ли кто больше его думалъ серіозно и обстоятельно объ этомъ предметъ.

Картина Овербека, по древнему обычаю, усвоенному и русскою иконописью, состоить изъ двухъ плановъ, верхняго и нижняго, какъ въ Преображенін Рафаэля. На верху Масличной горы Христось молится передъ наступленіемъ своихъ страданій. У подошвы горы спять трое учениковъ его, сидя и кое-какъ прислонившись къ нагорнымъ утесамъ. Они видимо ослабъли отъ чрезмърной напряженности своихъ силъ, и тълесныхъ и душевныхъ. Тяжелыя сновиденія бродять по ихъ тревожнымъ лицамъ. На горе, какъ сказано, Христосъ молится, передъ крестомъ, который держитъ передъ нимъ лучезарный Ангелъ. Это тотъ самый крестъ, на которомъ Христосъ будеть распять, и теперь, прозрѣвая всю горечь чаши, которую Онъ испіеть, Онъ склоняется передъ нимъ въ кольнопреклопенной молитвь, поднимая объ руки, будто уже готовясь, въ этомъ молитвенномъ движеніи, вознести ихъ на предстоящій кресть: такъ что вся фигура молящагося Спасителя, крестообразно распростертая, будто уже проникается грознымъ актомъ распятія. Мало сюжетовъ, въ которыхъ такъ удачно умёль бы примънить художникъ и къ мысли, и къ внъшнему исполненію, свой мистицизмъ, за увлеченія которымъ не разъ подвергался онъ отъ своихъ враговъ. Символизмъ, свойственный строгому религіозному стилю, такъ простъ и очевиденъ въ этой картинѣ, что служитъ самымъ прямымъ выраженіемъ основной мысли, состоящей въ параллелизмѣ между судьбою и покорностью ей, между крестомъ и молитвою. Въ этой молитвѣ — основная мысль о крестной смерти, и она выражена живописно, осязательно. Эта молитва исполнена смиренія: потому Христосъ опустилъ голову и преклонилъ колѣна. Розовая риза Христа освѣщается свѣтомъ лучезарнаго Ангела, потому что самъ Христосъ теперь не блистаетъ своимъ ореоломъ, являясь человѣкомъ во всемъ смиреніи страданія, которое онъ пророчески уже предвкущаетъ.

Можетъ быть, картина въ этомъ родѣ не удовлетворитъ той публики, которая отказываетъ современной живописи въ возможности религіознаго вдохновенія; но можно ли не отдать ей предпочтенія въ глубокой мысли передъ знаменитымъ «Моленіемъ» Бруна?

Религіозная живопись основана на преданіи, художнику нашего времени, въ особенности пеобходимо следовать преданію, чтобы восполнить недостатокъ искренняго воодушевленія въ религіозныхъ сюжетахъ. Иные могли бы сказать, что вовсе не надобно бы художникамъ и писать того, къ чему пе лежить сердце. Но заказы по храмовой живописи на значительныя суммы, но постоянно возобновляемыя и вновь сооружаемыя церкви во всыхъ концахъ нашего отечества усердіемъ и простаго народа и городскихъ сословій, особенно купцовъ и міщанъ, однимъ словомъ, весь нравственный строй русской жизни даеть самую богатую поживу храмовой живописи. Самъ опыть показываеть, что такъ-называемые академические живописцы, какъ бы далеко ни ушли они отъ интересовъ чисто религіознаго воодушевленія, все же не отказываются отъ выгодныхъ заказовъ въ пользу суздальскихъ иконописцевъ. Сами строители храмовъ желають лучшаго, и обращаются къ настоящимъ художникамъ, а не къ рутиннымъ ремесленникамъ. Неужели же на общій призывъ со всіхъ концовъ Россіи, въ ділі интересующемъ милліоны пародонаселенія, такъ-называемая русская школа живописи будеть отвъчать кое-какъ, не прибъгнувши къ эпергическимъ мърамъ, чтобы наконецъ въ виду новыхъ преобразованій русской жизни, бросить избитую узкую колею мелочной роскоши, которой она до сихъ поръ служила, и выйдти на шпрокое поле дъятельности, въ удовлетворении существеннымъ нотребностямъ народной жизни? Неужели всенародное дело, удовлетворение религіознымъ потребностямъ необозримыхъ массъ, эта школа предоставить налеховскимъ промышленникамъ, а сама попрежнему будетъ укращать кабинеты богатыхъ людей, списходя къ храмовой живописи только ради казенныхъ заказовъ?

Стыдно сказать, до какого жалкаго положенія доведены мелкіе художники, принужденные расписывать русскіе храмы по плохимъ гравюркамъ и литографіямъ съ какихъ бы то ни было иностранныхъ оригиналовъ, съ Овербека или Шнора, съ Караччи, Рубенса или Рафаэля, безъ всякаго вниманія къ различію въ стиляхъ и въ эпохахъ этихъ мастеровъ, а только бы плохая гравюрка подходила своимъ сюжетомъ къ назначенной задачѣ. Надобно сказать печальную правду, что обыкновенно дѣло обходится благополучно. Невзыскательная публика остается довольна; компетентные судым прихода, гдѣ расписывалась церковь, тоже удовлетворены, если въ жалкомъ переводѣ съ иностранныхъ политипажей соблазнительная нагота прикрыта, а противъ писанія ереси не обрѣтается. А между тѣмъ, никому и въ голову не приходить, что даже Палеховская иконопись несравненно больше имѣетъ художественныхъ достоинствъ, нежели эта чудовищная смѣсь чуть ли не картинокъ парижскихъ модъ съ доморощеннымъ пачканьемъ.

Впрочемъ, кажется, дъло до того не дойдетъ, чтобы рано ли, поздно ли такъ-называемая русская школа живописи вовсе отказалась принять участіе въ религіозныхъ потребностяхъ русскаго народа, и чтобы когда-нибудь началась новая, настоящая школа, изъ зародышей Суздальской иконописи, едва ли имѣющей какіе-либо задатки для будущаго, кромѣ преданія, которому впрочемъ она слѣдуетъ съ безсознательною тупостью ремесленнаго производства,

Но довольно объ этомъ. Для будущихъ успѣховъ религіозной живописи на Руси сама Академія Художествъ открываетъ новые виды въ основаніи христіанскаго музея. Это дѣло теперь вновѣ и не всѣми понимается какъ должно, и можетъ-быть, еще долго придется ждать отъ него зрѣлыхъ плодовъ.

Этимъ новымъ своимъ учрежденіемъ сама Академія Художествъ даетъ разумѣть, чего въ русской школѣ живописи въ настоящее время не достаетъ. Потому надобно снисходительно относиться къ двумъ Мадоннамъ, работы Бруни (№ 19) и Нефа (№ 23), бывшимъ на лондонской выставкѣ въ видѣ образцовъ русской иконописи.

Многіе до сихъ поръ всю сущность иконописнаго стиля полагаютъ въ золотомъ полѣ, на которомъ выступаетъ фигура. Чтобы придать своей Мадоннѣ иконописный стиль, Бруни постановилъ ее именно на золотомъ фонѣ. Строгость рисунка онъ хотѣлъ усилить тѣмъ, что головы и Мадонны и младенца помѣстилъ на одной перпендикулярной линіи, а чертамъ Мадонны думалъ придать идеальность какою-то болѣзненностью, поблекнувшимъ цвѣтомъ лица. Очень жалко, что на выставкѣ не было какой-нибудь граціозной

женской фигуры работы Бруни, что особенно хорошо ему удается, при его изящномъ, врожденномъ и воспитанномъ вкусъ. Какъ, напримъръ, хороши женскія группы въ его огромной картинъ «Мъдный Змъй», къ сожальнію, далеко уступающей этимъ подробностямъ въ пъломъ.

Что касается до Мадонны Нефа (№ 23), то она производить точно такое же впечатленіе, какъ понапрасну написанная для простаго народа книжка, безсвязнымъ, детскимъ складомъ, съ намеренными ошибками и наивностями, на ломаномъ полу-мужицкомъ, полу-Карамзинскомъ языке. Видимо, живописецъ хотелъ низойдти съ своего художественнаго пьедестала до скромныхъ требованій иконописи. Для этого ему нужно было только поменьше натуры, поменьше выраженія и колорита. Во времена оны, Гогартъ простодушне отнесся къ плохимъ малярамъ въ своей знаменитой пародіи на перспективу, заставивъ какого то забавника изъ своего окна удить рыбу удочкою въ реке, протекающей въ полуверсте отъ его дома.

Впрочемъ, русская выставка, какъ видно по обращикамъ, и не разчитывала на эффектъ религіозной живописи. По крайней мірь, судя по самымъ новымъ произведеніямъ, въ значительномъ количествъ посылавшимся въ Лондонъ, надобно полагать, что русская школа живописи особенно воздълываеть въ настоящее время окружающую дъйствительность и нъмую природу, въ мелкихъ сценахъ и въ пейзажахъ. Много одобрительнаго было сказано въ нашей журналистикъ по этому предмету. Безъ всякаго сомнънія, дучше писать сцены изъ дъйствительной жизни, нежели иконы безъ всякаго сочувствія къ сюжету, или такія историческія картины, какъ обращикъ подъ № 51, изображающій буйные нравы старинныхъ нашихъ князей въ видь пътушьяго боя. Было также не разъ уже встръчено въ журналахъ сочувствіемъ возвращеніе художниковъ отъ Альбанокъ и неаполитанскихъ тарантеллъ нъ русскимъ купчихамъ, майорамъ и трепаку. Конечно, въ сущности и это дело не новое. Еще Теньеръ, Остадъ, Жераръ Довъ, Стеенъ, уже въ XVII въкъ отлично воспроизводили въ мелкихъ сценахъ окружавшую ихъ дъйствительность, не ходя за сюжетами ни въ Римъ, ни въ Испанію, потому что ихъ вдоволь было у нихъ подъ руками и у себя дома. Проблуждавъ чуть ли не два столетія по окольнымъ дорогамъ, то становясь на дыбы, чтобы подняться на классическій пьедесталь, то подогравая охладавшее религіозное вдохновеніе разными лікарственными снадобьями, наконецъ, въ наше время, всѣ направленія разпыхъ школъ европейской живописи сходятся въ одномъ, -- въ необходимости водворить въ искусствъ господство действительности, воротиться съ большею опытностію къ тому, въ чемъ такъ блистательно заявила себя фламандская школа еще въ XVII веке.

Отличный обращикь деятельности русскихъ жанристовъ, разрабатывавшихъ иностранные сюжеты, предлагаетъ «Поцелуй» Моллера (№ 28). Особенно хороша застигнутая врасплохъ красавица, будто птичка въ когтяхъ сокола. Ея душевная чистота и неопытность въ жизни отлично выражены мгновеннымъ испугомъ, будто вся судьба ея решается въ этомъ поцелуъ. Ей и стыдно и больно, однако не на столько больно, чтобъ она когданибудь не помирилась съ обидчикомъ. Въ фигуре юноши, кажется, лучше всего удались мускулистыя руки и особенно шерстяная шапка. Что же касается до самаго поцелуя (потому что въживописи всякая мелочь важна), то, можетъ-быть, художникъ вернее бы удержался въ средствахъ и границахъ своего искусства, если бы такъ повернуль оба лица, чтобы не было непріятной трещины между губами юноши и щекою красавицы.

Отличная отделка пояса, чалмы, оружія, въ портрете персидскаго шаха Боровиковскаго (№ 8) показываеть, что не со вчерашняго дня наша школа живописи умъсть усвоить себъ мелочную ювелирную технику Жераръ Дова или Мьериса: а «Пріобщеніе Крестьянки» Венеціанова (№ 9) можеть служить образцомъ для новъйшихъ художниковъ, какъ относиться къ простонародной Руси. Сколько благороднаго спокойствія и твердости воли передъ судьбою въ этомъ мирномъ крестьянскомъ семействъ, въ которомъ домашній обиходъ вдругь остановился, передъ грозною мыслію о смерти, въ торжественную минуту священнаго таинства! Старуха-мать ищеть забыться отъ тоски въ земныхъ поклонахъ; старикъ-отецъ печаленъ, но тихъ, потому что много всего насмотръдся на своемъ въку. Мужикъ среднихъ леть, должно быть, мужъ больной, совсемъ оторопель, ухватился руками за кровать, будто забыль, что во время службы надо молиться. Онъ даже немножко разинулъ ротъ, будто поглупълъ; но онъ не смъщонъ, потому что жалокъ, потому что и въ этой простонародной натуръ чувствуется знакомая всякому образованному человіку безутішная горесть. Но особенно хорошо главное дъйствующее лицо этой крестьянской драмы, самъ сельскій священникъ, въ своей полинялой ризъ. Онъ старъ и съдъ, онъ привыкъ уже въ своей практикъ къ такимъ сценамъ, и съ равнодушіемъ судьбы исполняетъ свой долгъ. Еще равнодушнъе дьячокъ; потому художникъ постановиль его задомъ къ зрителю, между тъмъ какъ лицо священника въ крутомъ повороть чуть видно; и больная, должно-быть, на этомъ лиць, столько же сколько и въ читаемыхъ молитвахъ, нашла себъ утъщение, и съ надеждою готова воротиться къ жизни: по крайней мъръ ни одна черта ея спокойнаго лица не обнаруживаеть ни страха, ни тоски, ни даже бользненности.

Для контраста перейду къ «Крестьянскому семейству» Корзухина (№ 56). Трудно опредѣлить, какую пѣль имѣлъ художникъ въ изображеніи

этой отвратительной сцены, въ которой допившійся до скотскаго безобразія мужикъ, весь въ отрепьяхъ и развращенный, вламывается въ свою избу, гдѣ убитая горемъ и лишеніями жена его, для возбужденія трогательнаго впечатлѣнія, будто нервная дама, опѣпенѣвши, сидитъ на полу, окруженная своими ребятишками. Все ужасное, даже безобразное и грязное допускается въ искусствѣ только при томъ условіи, чтобы было освѣщено мыслію, и постановлено съ тактомъ и вкусомъ.

Впрочемъ, во всякомъ случат не дурно, что новые художники не забывають русскаго мужичка, хотя бы ради его безобразія, если ужь не хотять найдти въ себъ болье симпатическихъ съ нимъ связей. Якоби въ «Продавцъ Лимоновъ (№ 53), кажется, пробоваль схватить смътливость, бойкость и шельмовство простонародной натуры. Но не слешкомъ ли много потрателъ онъ разгульнаго выраженія на лиць человька, который не балагурить съ какою-нибуль смазливою торговкой, а только хочеть продать лимонъ. Не слишкомъ ли много веселой тревоги изъ-за пустяковъ? — Болъе серіозную цель поставиль себе художникь въ «Светломъ празднике нищаго» (№ 52). Старикъ нищій, драпированный самыми причудливыми лохмотьями, сидить, и, склонивши несколько голову, задумался, между темъ какъ белоголовый ребенокъ подноситъ къ нему дряннаго щенка. Жепщина, подавшая на столъ нищему разговьться, на минуту остановилась, будто выжидая, когда нищій очнется отъ своей думы. Простонародныя черты лицъ и нищаго и бабы схвачены удачно; но желалось бы большей опредъленности въ мысли этой сцены. Несравненно удачнъе Чернышовъ въ «Отъѣздъ помъщика» (№ 44) схватиль холопскій типь въ отьёзжающемь сь помещикомь слуге, въ маломъ леть подъ сорокъ, которому будто ребенку, даетъ строгое наставденье его престаръдый отецъ. Взглянувши на этого отупъвшаго холопа, на всю жизнь обреченнаго на несовершеннольтіе; вы непремыню припомните, что гді-то виділи его уже много разь вь віковічной кабалі у разныхъ господъ, то дремлющимъ въ грязной передней на коникъ за починкою барскаго сапога, то опрометью бъгущимъ на барской посылкъ, то воровски пробирающимся изъ кабака. Вотъ и теперь, можеть быть, ему дають только разумный совъть, а ужь ему кажется онъ острасткою. Едва ли это не лучшій эпизодъ во всей картинъ.

Гоголь и обличительная литература, безъ сомнѣнія должны были оказать вліяніе на русскихъ художниковъ въ изученіи и возсозданіи дѣйствительности. Въ промежутокъ времени между комедіями Гоголя и г. Островскаго появилась столько же остроумная живописная комедія Оедотова «Приходъ жениха» (№ 30). Показывая эту картину своимъ знакомымъ, веселый художникъ, пародируя базарный раекъ, самъ объяснять ее шутли-

выми стихами собственнаго сочиненія. Въ этой комедіи все хорошо, все у міста, начиная отъ этого избоченившагося майора, который, вертя свой усъ, самодовольно идетъ на приступъ, увіренный уже въ побідії — до этой кошки, которая загребаеть гостей, до этихъ обычныхъ украшеній на стінахъ, съ архіерейскимъ портретомъ по средний и съ генералами и видомъ Соловецкаго монастыря по сторонамъ. Отецъ невісты хоть и радъ высокому посіщенію, но немного струхнуль и спішитъ почтительно застегнуть свой кафтанъ. Пышно разукрашенная невіста совсімъ растерялась и руки растопырила, даже уронила на поль носовой платокъ. Жеманство замізняєть ей грацію.

Не буду говорить о дандшафтахъ, потому что этотъ родъ живописи неуловимъ словами, какъ музыка. Замѣчу только, что для дондонской выставки интереснѣе были бы русскіе виды, нежели Альбано, Капри и другія уже слишкомъ избитыя темы. То же можно сказать и о сценахъ изъ иностранной жизни.

Въ заключение надобно пожалъть, что по милости фотографіи портретная живопись приходить въ упадокъ. Порвалась еще нить, которою могла бы скръпляться связь русской школы живописи съ русскою жизнію на разныхъ ступеняхъ ея сословнаго развитія. Было время, когда даже мѣщане находили приличнымъ снимать съ себя портреты, вывѣшивая ихъ для парада въ лучшей комнать. Живопись, благодаря распространенію портретовъ, могла бы далеко пустить корни въ среднихъ и низшихъ классахъ, образуя въ нихъ вкусъ. Но кромъ того, въ интересъ будущихъ успѣховъ самой живописи, обращающейся теперь за сюжетами къ дъйствительности, надобно опасаться, чтобъ упадокъ портретнаго рода не ослабилъ въ художникахъ того зоркаго вниманія, которое такъ сильно изощрялось нѣкогда на портреть.

Къ самому концу мы нарочно отложили нѣсколько словъ о знаменитой картинѣ Нефа «Купающаяся» (№ 24), которая въ настоящее время пользуется такою популярностью, что въ Эрмитажѣ трудно пробраться къ ней изъ-за толпы живописцевъ, снимающихъ съ нея копіи. Уже на портретахъ Левицкаго замѣтили мы, какою твердою рукой русская живопись завладѣла тайнами европейскаго искусства. И неужели эта «Купающаяся» долго будетъ увѣрять насъ, что съ тѣхъ поръ мы ни на волосъ не двинулись впередъ, ни въ эстетическомъ воспитаніи, ни даже въ техникѣ, несмотря на дѣятельность такихъ мастеровъ, какъ Брюлловъ и Ивановъ? Неужели десятки живописцевъ копирующихъ эту обнаженную красавицу, не успѣли замѣтить, какъ не натурально плоска эта пожелтѣвшая спина ея, какъ складки полотна походятъ больше на полосы мѣлу, какъ вся эта зелень больше напоминаетъ

намалеванные сады на картинкахъ парижскихъ модъ, и какъ, наконецъ, безсмысленно кокетлива эта купающаяся, которая сидить на берегу не ради своей собственной потребы, а только для публики, чтобы для чего-то кивнуть ей своимъ пальчикомъ?

Еще два слова. Чтобъ идти впередъ, художникъ въ своей мастерской снисходительно выслушиваетъ всякое замъчаніе посътителя, и дъльное и не дъльное; и хула, хотя бы незаслуженная, всегда для него полезнъе похвалы. Искреннее желаніе пользы и высокое уваженіе къ благородной дъятельности художниковъ оправдаютъ нъкоторую, можетъ-быть, и излишнюю откровенность этихъ замътокъ, которыя выдаются впрочемъ только за личныя впечатлънія, всегда болье или менье шаткія и обманчивыя.

### ИКОНОПИСНОЕ БРАТСТВО.

Въ небольшомъ кружкъ ученыхъ, преимущественно изъ университета, оружейной палаты и московскаго музея, при участій нікоторых в любителей и иконописцевъ, составилась мысль о необходимости основать въ Москвъ иконописное общество или братство. Еслибъ иконопись принадлежала въ русскомъ быту уже къ отжившимъ преданіямъ, то предполагаемое братство сходствовало бы съ теми заграничными обществами, которыя имеють предметомъ только сохраненіе въ цёлости старинныхъ памятниковъ, огражденіе ихъ отъ варварскаго посягательства на разрушеніе и реставрировапіе, и наконецъ ученое описаніе ихъ съ приложеніемъ снимковъ. Все это будеть входить въ обязанности братства, но не должно ограничивать боле широкаго круга его деятельности, потому что иконопись для русскаго народа составляеть такой же существенный и до сихъ поръ современный элементь жизни, какъ и многіе другіе нравственные интересы, опредъляющіе ея національную физіономію. Древнія школы иконописи, на время закоснѣвшія въ ремесленномъ производствъ суздальскомъ или арзамасскомъ, не перестають оказывать громадное д'ыствіе на распространеніе въ народъ тыхъ же религіозныхъ идей и представленій, какія во времена царя Алексія Михайловича господствовали въ царской школь или ранье въ школь новгородской. Старообрядцы и люди набожные изъ православныхъ знають толкъ въ старинныхъ иконахъ, и даже не лишены нфкотораго эстетическаго вкуса, сколько было возможно развить его на бёдныхъ элементахъ стариннаго стиля, и сверхъ того безъ всякаго руководящаго вліянія со стороны науки и образованныхъ художниковъ. Однимъ словомъ, иконопись на Руси не принадлежить только археологів, изучающей отжившее, по, какъ ділтельный элементь, она состоить въ противодъйстви съ новымъ свътскимъ художествомъ, и ему противополагаетъ себя точно такъ же, какъ церковная литература противополагается свътской, а въ народномъ обучения азбука церковная — гражданской.

Мы живемъ въ такое время, когда иконоборство, религіозныя гоненія и всякія другія нравственныя насилія не мыслимы; когда всякому принципу, глубоко коренящемуся въ жизни народа, даются права гражданства, когда заявленію всякой мысли стараются дать возможный просторъ, чтобъ она свободно себя высказала, и вследствіе своей свободной деятельности. сама опредълила права на свое законное существованіе, или, какъ явленіе отжившее, уступила место другимъ, новымъ и более плодотворнымъ. Имея въ виду эту гуманную тершимость мивній и убіжденій, предподагаемое братство всего меньше надъется встрътить себъ противодъйствія со стороны людей истинно образованныхъ, хотя бы они вовсе не раздёляли попятій братства объ иконописи и ея значеніи въ русской жизни. Если же оно встрътило бы себъ гоненіе отъ неумъренныхъ поборниковъ всякой новизны, то темъ самымъ оно только сильнее убедилось бы, что дело, которому оно посвящаеть себя, имъеть существенную важность въ русскомъ быту, потому что въ противникахъ возбуждаетъ подозрѣніе, негодованіе, насмѣшки и ненависть, то-есть такія чувства, которыя человькь высказываеть только тогда, когда его тронутъ за живое.

Если иконописи суждено уже невозвратно насть, то не спасутъ ее никакія общества и братства; если же для нея мерцаеть будущее, то чёмъ скоре наука и образованность подадуть свою руку иконописцу, тёмъ скоре оправдаются ожиданія и надежды, и тёмъ вёрнёе опредёлится путь для будущихъ успёховъ.

Какъ ни противоположны въ своихъ средствахъ и целяхъ светское художество и иконопись, однако предполагаемое братство не будеть исключительно держаться односторонняго направленія. Оно будеть противодыйствовать ремесленному застою указаніями на необходимость развиваться и идти впередъ. Ни мастера новгородской и псковской школы, ни последователи Симона Ушакова, не гнушались западными образцами, и сколько могли, вносили изъ нихъ освъжающіе элементы въ свои произведенія. Современные успахи въ разработка средпеваковой христіянской археологіи, съ одной стороны, а съ другой, успъхи самой живописи, задающей себъ новыя задачи въ воспроизведеніи жизни и природы, дають новыя, богатыя средства для образованія иконописца. Предполагаемое братство, такимъ образомъ, имъетъ своею цълію не освятить во имя науки застой и ремесло, но вывести иконопись изъ ремесленной колеи, указавъ ей высшія задачи въ свободной деятельности художественнаго творчества, заботиться о расширеніи свідіній иконописца и образованіи его вкуса. Средства для этой ціли братство найдеть не въ одномъ только византійскомъ и древне-христіянскомъ искусствъ, не въ однихъ иконописныхъ преданіяхъ восточныхъ, но и

въ западныхъ школахъ, какъ въ раннихъ, такъ даже и въ позднейшихъ, по скольку это будеть способствовать для достиженія предназначенныхъ целей. Отсюда само собою уже явствуеть, что точкою отправленія для будущихъ успеховь иконописи, братство не признаеть эпоху упадка византійскаго стиля, закосн'явшую на Руси въ поздн'яйщемъ ремесленномъ производств'ь. Трудно опредълить впередъ, какъ поведется предполагаемое дъло; но едва ли можно сомнъваться, что примирительною, нейтральною территоріей будеть искусство древне-христіянское, въ лучшихъ его памятникахъ, какова, напримеръ, живопись римскихъ катакомбъ. Этотъ ранній стиль христіянскаго искусства не противоръчить подражанію природь и воодушевляеть къ возсозданію изящных формъ и цветущаго колорита. Следующія за темъ произведенія византійскаго искусства, особенно до Х віжа и нісколько поздніє, держась преданій древне-христіянскаго изящества, вмёстё съ темъ предлагають самые лучшіе образцы церковнаго строгаго стиля, выработаннаго Византіей. Шагъ далье по этому направленію поведеть иконописца къ сухости и безжизненности; возвращение назадъ, къ преданіямъ древнехристіянскимъ, ставить его лицомъ къ лицу съ природой и античною красотой, которыя столько же примирять его съ Рафаэлемъ и Альбрехтомъ Дюреромъ, сколько и со всеми успехами новейшей живописи. Однимъ словомъ, какъ скоро иконописецъ сознаетъ въ себъ художника, онъ не будетъ противополагать свою икону картинь, но вмысть съ тымь почтеть безсмысленнымъ выдавать за церковную икону тѣ картины религіознаго содержанія, которыми теперь хотять замінить иконопись. Указывая пути къ эстетическому и научному образованію иконописца, братство не посягнеть на его самостоятельность, и не сгладить отличительных всюйствъ его даятельности подъ однообразный уровень академическаго стиля.

Расширяя кругъ эстетическихъ элементовъ иконописи, это общество должно служить примирительною средой между иконописиемъ и такъ-называемымъ академическимъ художникомъ. Конечно, между ними ничего не могло быть общаго, пока иконопись механически шла по колет ремесленной, а академическое художество, воспитывая себя на образцахъ позднтишей западной живописи, не могло питать никакого сочувствія къ кореннымъ преданіямъ русской жизни. Но когда иконописецъ воспитаетъ въ себт художника, тогда, безъ сомнтнія, и художникъ съ своими развитыми средствами, не погнушается быть иконописцемъ. Если иконописцу предполагаемое братство дастъ средства къ эстетическому образованію, то художника оно сблизитъ съ національными преданіями иконописи. Дальнтйшее образованіе и иконописца, и художника будетъ завистть оть обоюднаго вліянія ихъ практической дтятельности, направляемой братствомъ, членами

котораго будуть и тоть, и другой, съ такимъ же правомъ голоса, какъ члены археологи и ученые спеціялисты.

Было время, когда художникъ соединяль въ себт не только живописца, архитектора и скульптора, какъ Микель Анджело, но и спеціяльнаго ученаго, изследовавшаго законы геометріи, перспективы, анатоміи и другихъ наукъ, соприкосновенныхъ искусству, какъ Леонардъ да Винчи, Альбрехтъ Дюреръ и многіе другіе. Рафаэль былъ отличнымъ знатокомъ археологіи. Теперь, при раздробленіи наукъ и искусствъ на множество вътвей, спеціяльныя направленія все больше и больше развиваются въ ущербъ универсальности знаній и практическихъ способностей, сосредоточивавшейся піткогда въ одномъ лицт. Предполагаемое братство имтетъ цтлію способствовать мтить сведтній и наблюденій между спеціялистами учеными, спеціялистами художниками и иконописцами. Чего нельзя достичь въ настоящее время усиліями одной личности, къ тому будетъ стремиться цтлое братство совокупными силами. Будущее покажетъ, приведеть ли это къ желаемой цтли, но самая попытка заслуживаеть полнаго вниманія со стороны людей, заинтересованныхъ національными вопросами.

Чтобы пояснить изложенныя здёсь общія начала, нёкоторыми подробностями, можно указать, чёмъ можеть быть полезно на первыхъ порахъ предполагаемое братство иконописцу и художнику, принимающему на себя подрядъ на церковную живопись.

Иконописцы, следуя сохраняющимся между ними образцамъ или подлинникамъ, не имеютъ средствъ знать или иметъ подъ руками ничего другаго. Братство не только укажетъ имъ новые образцы въ древне-христіянскомъ и византійскомъ искусстве, но и самые подлинники иконописные объяснитъ съ точки зренія археологической и определитъ ихъ различныя редакціи, и такимъ образомъ осветитъ сознаніемъ то, чемъ доселе иконописцы пользовались безсознательно.

Живописцы-академики часто затрудняются, какъ писать того или другаго святаго, то или другое ебимя Богородицы, а обратиться за справкою къ иконописцамъ брезгуютъ. Братство дастъ имъ подлинники, и толковые и лицевые, и объяснить ихъ съ точки зрѣнія археологической и эстетической.

Иные оригиналы, сохраняющіеся въ офиціяльныхъ хранилищахъ или у частныхъ лицъ, недоступные иконописцамъ и художникамъ, могутъ быть доступными при содъйствіи братства, если оно пріобрътетъ авторитетъ.

Украшеніе храмовъ иконами и другими произведеніями искусства, постоянно поддерживаемое и распространяемое значительными пожертвованіями благочестивыхъ строителей, вообще остается въ тунѣ, безъ всякаго отзыва и интереса со стороны такъ-называемой образованной публики, и, безъ сомнѣнія, не по равнодушію къ этому предмету, но по отсутствію или недостатку постояннаго ученаго, литературнаго или художественнаго органа, который время отъ времени поддерживаль бы въ публикъ интересъ къ новостямъ по церковному украшенію. Это важное дѣло должно лежать на обязанности членовъ предполагаемаго братства. Критическія обозрѣпія новыхъ подѣлокъ, составляемыя учеными спеціялистами при содѣйствіи самихъ художниковъ и иконописцевъ, будутъ руководить этимъ дѣломъ, очищая и направляя вкусъ.

Такъ какъ членами братства могутъ быть и ученые, и художники, и иконописцы, и вообще любители, какъ изъ свътскихъ, такъ и изъ духовныхъ лицъ, то оно не можетъ стать во враждебное отношение ни къ наукъ, ни къ иконописнымъ школамъ, ни къ академии художествъ. На своей нейтральной почвъ оно имъетъ въ виду не вредить, а помогать общему дълу.

Все возбуждающее подозрѣніе и внушающее боязнь или зависть должно быть устранено въ уставѣ предполагаемаго братства. Оно не будетъ посягать на выгодные заказы, чтобы раздавать ихъ своимъ кліентамъ. Оно не будеть преслѣдовать стѣснительною цензурой, потому что должно почернать свои основанія изъ точныхъ данныхъ науки и искусства. Но, если оно пріобрѣтетъ заслуженный авторитетъ, то оно не должно будетъ отказываться отъ тѣхъ правъ, которыя будуть даны ему признаніемъ публики, соотвѣтственно его дѣятельности. Эти права должны быть не даны уставомъ, а снисканы собственными заслугами братства. Они могутъ принадлежать только будущему, если осуществленіе предположеннаго братства и его полезная дѣятельность докажутъ возможность будущности для самой иконониси.

Сложенное изъ разнообразныхъ элементовъ, братство не можетъ надагать однообразнаго уровня на дёятельность иконописцевъ и художниковъ. Оно должно стоять за разнообразіе въ развитіи иконописныхъ школъ, опредёляемое разными оттёнками въ преобладаніи того или другаго направленія, начиная отъ самаго строгаго и сухаго стиля византійскаго до видимаго преобладанія натуры, впрочемъ въ предёлахъ церковнаго стиля. Въ этомъ отношеніи братство могло бы своими стремленіями восполнять то, чего не достаеть ни академіи художествъ, ни существующимъ нынѣ иконописнымъ школамъ. И академія и школы стоять за исключительность своего направленія, и естественно стремятся къ замкнутости и подчиненію отдёльныхъ личностей общему центру, около котораго они группируются. При такомъ порядкѣ вещей самостоятельное развитіе художественной личности парализируется авторитетомъ, который тёмъ болѣе тяготѣетъ надъ свободою художника, чѣмъ болѣе имѣетъ офиціяльный характеръ, какъ это оказывается въ академіи.

Чёмъ меньше на первыхъ порахъ будетъ лежать внёшнихъ обязанностей на членахъ Общества, тёмъ скоре оно составится и тёмъ энергичнёе заявитъ свою деятельность. Какъ братство, едва ли оно будетъ нуждаться въ предсёдателе. Состоя не изъ однихъ любителей, которые могутъ
быть богаты, но изъ художниковъ и иконописцевъ, своими руками добывающихъ себе копейку, едва ли братство можетъ обязать своихъ членовъ
какимъ-нибудь взносомъ опредёленной суммы. Спеціяльныя познанія и художественная или иконописная практика членовъ братства будутъ боле дорогимъ вкладомъ, который не замедлить обезпечить его существованіе, если
только самая мысль о необходимости поддержать иконопись совокупными
силами науки и искусства найдетъ себе сочувствіе въ публике.

Очень можеть быть, что не всё изложенныя мною здёсь соображенія окажутся вполнё примёнимы къ уставу братства. Можеть-быть другіе обсудять это дёло основательнёе и точнёе, если только оно пойдеть въ ходъ. Мом замётки имёють единственною цёлью — возбудить вопросъ и постановить его на видъ публикі, заинтересованной русскимъ церковнымъ искусствомъ.

### ИЗДАНІЯ МОСКОВСКАГО ПУБЛИЧНАГО МУЗЕЯ.

Недавно открытый въ Москвѣ Публичный Музей уже успѣлъ заявить о своей полезной дѣятельности обширнымъ предпріятіемъ по изданію фотографическихъ снимковъ съ византійскихъ миніатюръ изъ греческихъ рукописей, хранящихся въ московскихъ библіотекахъ. Изданіе предназначается какъ для русской, такъ и для иностранной публики; потому предисловія и объявленія къ рисункамъ принято печатать на двухъ языкахъ: на русскомъ, или, гдѣ окажется нужнымъ, на церковнославянскомъ, и на французскомъ.

Въ настоящее время вышелъ первый выпускъ этого изданія, содержащій въ себѣ фотографическіе снимки съ миніатюръ рукописнаго акафиста Божіей Матери, хранящагося въ Сунодальной Библіотекь (№ 429). Въ ученомъ предисловіи объясняется происхожденіе, составъ и значеніе акафиста и опредѣляется вѣкъ рукописи, къ сожалѣнію не означенной годомъ, когда была писана. Миніатюры, по всему вѣроятію, рисованы не раньше XII вѣка; что же касается до снимковъ въ нихъ, то они отлично сдѣланы въ Русской фотографіи и наклеены на самой лучшей картонной бумагѣ; такъ что это великольпное изданіе, предназначаемое московскимъ музеемъ для мѣны съ дорогими изданіями какъ русскихъ такъ и заграничныхъ обществъ, преимущественно съ художественными, съ честію можеть засвидѣтельствовать столько же о фотографическомъ искусствѣ русскихъ мастеровъ и художниковъ, сколько и о пробудившейся наконецъ у насъ потребности съ должнымъ уваженіемъ относиться къ источникамъ нашей національности и не щадить значительныхъ пожертвованій для ихъ обнародованія.

Акаеисть Божіей Матери, какъ и другіе въ последствіи составленные, состоить изъ 25 песней, именно изъ 12-ти пространныхъ, называемыхъ икосами, и 13-ти краткихъ, или кондаковъ. Въ техъ и другихъ къ похвале Богоматери присовокупляются краткія упоминанія о важнейшихъ событіяхъ изъ Ея жизни, каковы Благовещеніе, Рождество Іисуса Христа, Поклоненіе

волхвовъ, Срѣтеніе. Каждой пѣсни соотвѣтствуетъ миніатюра, которыхъ и слѣдовало бы быть 25; но за отсутствіемъ одной, при 12-мъ икосѣ, вѣроятно, вырѣзанной, ихъ только 24. Сначала сюжеты миніатюръ соотвѣтствуютъ Евангельскимъ событіямъ, въ акафистѣ упоминаемомъ, но потомъ, за отсутствіемъ историческихъ намековъ въ послѣднихъ пѣсняхъ, онѣ выражаютъ вообще нравственно-религіозныя идеи болѣе отвлеченнаго текста, однако такъ искусно, что не менѣе первыхъ предлагаютъ наглядное объясненіе.

Такъ какъ содержаніе акаоиста Богородицѣ болѣе или менѣе извѣстно всякому русскому человѣку, то, вѣроятно, вниманіе читателя не утомится краткимъ перечнемъ содержанія миніатюръ въ связи съ соотвѣтствующими имъ текстами.

- 1) Богородица съ распростертыми молебно руками сидитъ на престолъ; прекрасная фигура, изящно драпированная. При текстъ: Взбранной воеводъ побъдительная. Конд. 1.
- 2) Богоматерь сидить съ веретеномъ въ рукѣ, граціозно поворачивая голову къ благовъствующему архангелу Гавріилу. Икосъ 1.
- 3) Сидя же она говорить ему; при тексть: Видящи святая себе въ чистоть, глаголеть Гавріилу дерзостно. Конд. 2.
- 4) Продолженіе той же сцены. Ик. 2. Въ этихъ трехъ сценахъ миніатюристь искусно выполнилъ свою задачу, выразивъ живыми и характеристическими жестами Дѣвы Маріи, исполненными граціи и достоинства, волнующія Ея ощущенія, быстро смѣняющія другъ друга.
- 5) Богородица стоить одна посреди миніатюры, осіняемая съ неба божественнымъ лучомъ; при тексть: Сила Вышияго осини тогда из зачатію браконейскусную. Конд. 3. Прекрасная наивная фигура, въ которой восторженность умъряется новостью ея положенія и нъкоторымъ испугомъ отъ внезапности событія.
- 6) Цѣлованіе Елисаветы. Стремительное движеніе двухъ женскихъ фигуръ, бросающихся другь другу въ объятія, исполнено правды и естественности. Драпировка богатая, въ античномъ стилъ, такъ изящно подчинявшемъ складки одъянія движеніямъ частей тьла. Ик. 3.
- 7) Іосифъ и Дѣва Марія стоятъ при колоннахъ зданія съ куполомъ. Движенія обѣихъ фигуръ слишкомъ порывисты и угловаты, какъ это часто встрѣчается въ византійскихъ произведеніяхъ, особенно начиная съ XI вѣка, то-есть съ эпохи видимаго паденія этого стила.—Текстъ: Бурю внутръ импя помышленій сумнительныхъ, цъломудренный Іосифъ смятеся, къ тебъ зря, небрачный. Конд. 4.
  - 8) Въ вертепъ сидитъ Богоматерь съ младенцемъ Христомъ на ру-

кахъ. Изящная фигура, граціозно приклоняющая свою голову къ младенцу. Около—Іосифъ, сидить отдёльно. Надъ вертеномъ ангелы, будто идуть по горѣ, въ которой сдѣланъ вертенъ. Со стороны по горѣ всходитъ пастухъ. Текстъ: Слышаша пастыріе ангеловз поющих плотское Христово пришествіе, и текше яко къ пастырю, видять сего. Ик. 4.

- 9) Волхвы скачуть на коняхь, руководимые звъздою. Въ рисункъ и движеніяхь человъческихь фигуръ и коней видно стремленіе къ подражанію природъ. Только жаль, что эта миніатюра очень стерлась.—Тексть: Вого-течную зоподу угръвше, волсви тоя послыдоваща зари. Конд. 5.
- 10) Волхвы приближаются пѣшкомъ на поклоненіе Христа, сидящаго на колѣняхъ у Богоматери, въ горномъ вертепѣ. Ик. 5.
- 11) Они возвращаются въ Вавилонъ. Конд. 6. Недостатокъ перспективы и ландшафтнаго искусства рѣзко бросаются въ глаза, когда волхвъ, вступающій во врата Вавилона, кажется цѣлою головой выше стѣнъ этого города. Въ костюмѣ волхвовъ особенно любопытны пирамидальныя короны на ихъ головахъ, въ родѣ китайскихъ построекъ въ нѣсколько ярусовъ.
- 12) Богородица приближается къ городу, окруженному стѣнами; со зданій летять внизь идолы. Возлѣ стѣнь двѣ мужскія фигуры, благоговѣйно склоняются. Тексть: Возсіявый во Египппь просвищеніе истины, отгналз еси лжи тму. Ик. 6.
- 13) По одну сторону алтаря стоить Богородица, по другую Симеонъ держить въ рукахъ младенца Христа, котораго онъ принялъ отъ Богородицы. Это изображение Сретения. Конд. 7. Особенно любопытна архитектура алтаря съ сению на столбахъ и съ завесою.
- 14) На великолепномъ троне въ отличномъ византійскомъ стиле, сидить Богородица съ Христомъ-младенцемъ на коленяхъ и простираеть одну руку къ толпе молящихся, которыхъ Христосъ благословляетъ.—Текстъ: Новую показа тваръ, явлься Зиждитель намъ и проч. Ик. 7.
- 15) Богородица въ вертепъ, въ полулежачемъ положеніи; около Христосъ-младенецъ въ ясляхъ, спеленутый; изъ-за яслей видны голова коня и голова быка. Около, внъ вертепа, толпа людей, старцевъ и юношей; въ стремительныхъ движеніяхъ, простирають руки вверхъ, соотвътственно тексту: Странное рождество видъвше, утранимся міра, умъ на небеса преложие. Конд. 8.
- 16) Христосъ, въ зрѣломъ возрастѣ, съ бородою, сидитъ на престолѣ, благословляя своею десницей. Какъ здѣсь, такъ и въ другихъ маніатюрахъ этой рукописи, строгій и сосредоточенный типъ Христа напоминаетъ изображеніе этой же фигуры въ знаменитой картинѣ Иванова «Проповѣдь Іоанна Крестителя». Престолъ замѣчательно сходенъ съ изображаемыми въ

русскихъ мёдныхъ образкахъ. Сверхъ того онъ вставленъ въ изящную архитектурную обстановку, въ видё ниши. Текстъ: Весь бъ въ нижнихъ и вышнихъ никакоже отступи неописанное Слово. Ик. 8.

- 17) Христосъ, въ такомъ же типъ, стоящій въ сіяніи, окруженномъ ангелами и херувимами, соотвътственно тексту: всякое естество ангельское удивился великому твоего вочеловъченія дълу. Конд. 9. Подобные сюжеты, какъ въ древнихъ, такъ и въ позднъйшихъ русскихъ миніатюрахъ, особенно могутъ быть рекомендованы для украшенія внъшнихъ стънъ храмовъ прилышами или живописью. Съ богатою группировкой фигуръ они соединяютъ разнообразіе линій, которыя изящно могутъ наполнить поверхность стъны.
- 18) Богородица сидить на престоль. Около стоять оньмыше ораторы, соотвытственно тексту: оптія многоопщанныя, яко рыбы безпласныя видими от тебе, Богородице, не доумпьвають бо плаголати. Ик. 9. Въ костюмы ораторовь особенио замычательны высокія шапки въ роды клобуковь.
- 19) Миніатюра совс'ємъ стерлась, впрочемъ зам'єтенъ вдущій Христосъ, соотв'єтственно тексту: Спасти хотя мірг, иже всихг украситель, къ сему самообытованг пріиде. Конд. 10.
- 20) Богородица сидить можду толпами дівиць по обі стороны, соотвітственно тексту: Стипа еси довама. Ик. 10. Нікоторыя фигуры дівиць отличаются красотою и естественностью, только въ худобі и костлявости ихъ обнаженныхъ выше локтя рукь чувствуется уже суровость византійскаго стиля.
- 21) Христосъ стоитъ подъ легкимъ куполомъ, поддерживаемымъ четырьмя столбиками. Въ одной рукѣ держитъ Евангеліе, другою благословляетъ. Направо отъ него монахи и святители въ крещатыхъ ризахъ, налѣво Гудеи въ широкихъ одѣяніяхъ съ длинными рукавами и въ остроконечныхъ шапкахъ. Для живописцевъ могутъ быть полезны костюмы той и другой группы. Текстъ: Пъніе всякое побъждается.... равночисленныя бо песка пъсни аще приносимъ ти, Царю святый и пр. Конд. 11.
- 22) Богородица стоить въ сіяніи. Передъ нею большая свіча, почти во весь ея рость, въ подсвічникі. Толпа усердно молится, съ извістными не граціозными движеніями византійскаго рисунка, напоминающими наивныя позы русскихъ благочестивыхъ крестьянъ. Текстъ: Сотмопріемную сотщу, сущимо во тиль явлыщуюся, зримо святую Дтьву. Ик. 11.
- 23) Сошедшій во адъ Христосъ стремительно приближается къ затвореннымъ двумя половинками вратамъ ада. По ту сторону воротъ толпа народу. Конд. 12.
- 24) Посреди миніатюры на четвероугольной доскі образь Богородицы съ младенцемъ, Одигитріи, какъ у насъ пишется обимя Богородицы Тихвин-

ской. Отъ образа спускается пелена, по обычаю и досель употребляемому на Руси. По одну сторону иконы толпа Іудеевь въ своихъ типическихъ шапкахъ, по другую монахи и святители, воспъвающіе: О всепттая Мати и проч. Конд. 13. Живописцамъ и иконописцамъ особенно будеть интересно изображеніе богородичной иконы, одно изъ древныйшихъ, съ несомиъннымъ указаніемъ эпохи. Черты Богородицы красивы, цвыть лица натуральный, съ румянцемъ на щекахъ.

Эти миніатюры принадлежать къ лучшимъ образцамъ иконописи XII в., какъ по тонкости кисти, такъ и по живости колорита, ярко выступающаго на золотомъ фонъ. Суровость византійскаго стиля еще не успъла заглушить чувство изящнаго и природы. Византійское величіе гармонически соединяется съ нъжностью и граціей ранняго, болъе свободнаго стиля.

Заглавныя буквы, составленыя изъ звёриныхъ фигуръ, масокъ или личинъ, листвы и другихъ фантастическихъ очертаній, гармонически раскрашенныя, съ золотыми разводами, еще более миніатюръ свидётельствуютъ о значительномъ развитіи эстетическаго вкуса и художественности въ эпоху написанія рукописи. Очевидно, миніатюры и заглавныя буквы рисованы не одною и тою же рукою. Сначала быль написанъ текстъ съ заглавными буквами, а для миніатюръ оставлены были мёста, гдё слёдовало имъ быть. Это явствуетъ изъ того, что миніатюристъ, не строго разсчитывая пространство для своихъ рисунковъ, иногда захватывалъ ими заглавныя буквы и даже надстрочные знаки текста.

Что касается до заглавных буквь, то хотя оне состоять изъ звериныхь, птичьихь фигуръ и особенно часто изъ зменныхь, однако существенно отличаются отъ чудовищныхъ украшеній варварскаго, романскаго стиля, потому что кажутся воспоминаніемъ античныхъ арабесокъ. Въ греческихъ рукописяхъ XII и XIII вековъ такія буквы встречаются часто, хотя не везде въ такихъ изящныхъ, можно сказать, классическихъ формахъ, какъ въ этомъ Акабисте. Иныя изъ буквъ могутъ служить золотыхъ и серебрянныхъ делъ мастерамъ отличными образцами для потировъ, чашъ, кубковъ и для другихъ изделій, особенно въ техъ случаяхъ, когда очертаніе самой буквы согласуется съ формами какой-нибудь утвари, напримеръ Ф, Т. V. Особенную свежесть этимъ узорчатымъ буквамъ придаетъ разнообразное сочетаніе фигуръ животныхъ съ масками и листвою.

Изготовляемый къ изданію слѣдующій выпускъ будеть еще важнѣе для исторіи иконописи. Онъ будеть содержать миніатюры изъ менологієвъ и мартилогієвь по синодальнымъ рукописямъ XI вѣка, то-есть изображенія святыхъ и мучениковъ, въ порядкѣ мѣсяцеслова, или иконописный лицевой подлинникъ.—Завѣдывающій этимъ изданіемъ хранитель рукописей Румян-

цовскаго музея, г. Викторовъ пришелъ къ тому убъжденію, что эти синодальныя миніатюры не только дополняють знаменитый менологій Василія Порфиророднаго, но даже одного съ нимъ происхожденія. Если это окажется дъйствительно такъ, то изданія Московскаго Публичнаго Музея внесуть капитальное открытіе въ исторію древне-христіанскаго искусства.

Въ заключение нельзя не выразить при этомъ случать желанія, чтобы ревнители этого великольпнаго изданія вошли въ сношеніе съ г. Лобковымъ и, если можно, въ ближайшихъ же выпускахъ обнародовали снимки съ миніатюръ знаменитой греческой псалтыри, принадлежащей этому любителю. Можно впередъ ручаться, что приведеніе въ общую извъстность этихъ миніатюръ распространить въ русской публикъ болье точное и здравос понятіе о древне-христіянскомъ и византійскомъ искусствъ, и дасть богатый матеріялъ какъ для ученыхъ соображеній, такъ и для художественной практики иконописцевъ.

## ДОМАШНІЙ ВЫТЪ РУССКИХЪ ЦАРЕЙ ВЪ XVI И XVII СТОЛЬТІЯХЪ.

«Домашній быть Русскихъ Царей въ XVI и XVII стол.» составляеть начало обширнаго сочиненія, предпринятаго г. Заб'єлинымъ о Домашнемъ быть Русскаю народа въ техъ же столетіяхъ. Это сочиненіе должно обнимать главныя основы и существенную, самую полную часть исторіи Русской культуры; потому что, за недостаткомъ въ общественномъ развитіи, вся жизнь древней Руси преимущественно сосредоточивалась на семью, въ домашнемъ быту. Отношение этого предмета къ Истории политической авторъ опредъляеть въ следующихъ словахъ: «Въ Исторіи впутренняго развитія домашній быть народа составляеть основной узель; по крайней мірь въ его уставахъ, порядкахъ, въ его нравственныхъ началахъ кроются основы всего общественнаго строя земли, не исключая и политической формы. Въ его средъ воспитывается каждый дъятель земли, и мало по малу созидаются тъ силы, которыя потомъ управляють ходомъ Исторіи». (Введеніе, стр. VIII). Общія обозрѣнія быта всего народа, по періодамъ, безъ точнаго обозначенія, что собственно принадлежить тому или другому сословію, что выработалось вновь и что дошло по преданію, общія характеристики безъ тщательнаго указанія подробностей, авторъ считаеть преждевременными; потому что общее тогда только можеть быть безошибочно, когда будеть выведено изъ частностей, и тъмъ болье въ Исторіи народнаго быта, который весь слагается изъ мелочныхъ подробностей. Чтобы не растеряться въ подробностяхь, авторь излагаеть Исторію Русскаго быта по главнійшимъ его . представителямъ. Это типы государя или господаря, земца-кормителя, гостякапиталиста и промышленника, казака, церковника, подъячаго и т. д. Первый томъ сочиненія, имѣющій предметомъ «Домашній бытъ русскихъ Царей», долженъ дать полное понятіс о наиболѣе замѣтномъ, передовомъ тниѣ нашей исторіи, о государю или господарю, не только въ тѣсномъ смыслѣ государя политическаго, но и въ смыслѣ общемъ, какъ собственника и владѣтеля, хозяина, который въ общей жизни именовался тѣмъ же словомъ и только впослѣдствіи выдѣлилъ изъ себя политическую власть. Потому изученіе этого типа обнимаетъ и жизнь боярства или дворянства вообще, со всѣми его служебными подраздѣленіями и бытовыми видоизмѣненіями.

Въ четырехъ главахъ 1-й части этого сочиненія, представленной на конкурсь, излагается быть Русскихъ Царей въ следующемъ порядке. Сначала разсматривается самая мъстность и внъшнія подробности и обстоятельства, при которыхъ этотъ бытъ раскрывался. Это — государевъ дворъ или дворецъ; исторія его построенія, въ связи съ исторіею самой Москвы. Архитектура. Вибшиее и внутрениее украшеніе. Живопись. Мебель. Утварь. Затемъ следуетъ характеристика каждой части дворца и отдельныхъ палатъ въ связи съ политическимъ, домашиниъ и вообще съ бытовымъ ихъ назначепіемъ; а именно значеніе Царскихъ палать въ отношеніи обрядовъ, пріемовъ, собраній; значеніе Грановитой Палаты, золотой; значеніе крылецъ и т. п. И наконецъ — обрядъ государевой жизни, компатной и выходной, то есть: историческій очеркъ жизни государя у себя дома и на выходахъ въ разныхъ церемоніяхъ, въ течепіе всего года; съ присовокупленіемъ описанія разныхъ характеристическихъ обрядовъ, каковы: д'ыство Страшнаго Суда, Цвътоносіе и Шествіе на осляти, Государево погруженіе въ Іордань и т. п. Для Исторіи боярской жизни при дворѣ особенно любопытны дѣла о нарушеній чести государева двора и о дворянскомъ безчесть в. Наконецъ больше трети всей книги занято матеріалами (стр. 349-522), на основаніи которыхъ составлена эта книга. Сверхъ того приложены рисунки плановъ и фасадовъ Коломенскаго дворца и фасадъ Сольвычегодскихъ старинныхъ хоромъ Строгановыхъ; что же касается до старыхъ построекъ Кремлевскаго дворца, то авторъ объщаетъ приложить съ нихъ снимки при 2-й части (Введеніс, стр. XIV).

Главное достоинство этого сочиненія состоить въ свіжести матеріаловь, впервые авторомь обнародованныхь, въ добросовістномъ ихъ изученіи и въ вірности историческихъ характеристикь этимъ источникамъ. Кромі общензвістныхъ источниковъ, авторъ пользовался главнійшимъ образомъ рукописями, хранящимися въ Архивахъ Оружейной Палаты и Московской Дворцовой Конторы.

Архивъ Оружейной Палаты заключаетъ въ себъ около 1300 рукопис-

ныхъ книгъ, въ листъ и въ четверку, и около 8000 столбцовъ или свитковъ <sup>1</sup>), относящихся къ XVII ст. и частію къ XVIII.

Въ Архивъ Дворцовой Конторы сохраняется также нъсколько книгъ и столбцовъ XVII ст., а большею частію въ немъ хранится дворцовое дълопроизводство XVIII ст., преимущественно съ 1737 года; потому что дъла до этого года почти всъ были истреблены пожаромъ.

Въ помянутыхъ книгахъ и столбцахъ XVII ст. сохраняются неполные и разбитые остатки, а часто и только отрывки стариннаго дёлопроизводства разныхъ Приказовъ, или Канцелярій до Петровскаго дворцоваго вёдомства. Большею частью это приходо-расходныя записки, денежныя и матеріальныя, а также описи и переписи казеннаго, т. е. царскаго имущества за разные годы XVII ст.

На столбцахъ велись собственно дёла, т. е. составлялись памяти, отношенія, сношенія, предписанія и т. п., изъ которыхъ потомъ вносилось въ книги все то, что требовало ближайшей наглядной отчетности и порядка для необходимыхъ справокъ, такъ что столбцы и книги въ большинствѣ случаевъ повторяютъ одно и тоже, особенно по предметамъ прихода и расхода. Но такъ какъ дѣлопроизводство сохранилось не вполиѣ, то весьма часто столбцы дополняютъ пробѣлы, или утраты книгъ, и на оборотъ. Сверхъ того по каждому Приказу сохраняется очень много дѣлъ чисто административныхъ и частію судныхъ; потому что въ то время Приказъ былъ виѣстѣ съ тѣмъ и судьею своихъ подчиненныхъ въ ихъ тяжбахъ, ссорахъ и т. п.

Приказы, которыхъ дёлопроизводство въ большемъ или меньшемъ количестве сохраняется въ Архивахъ, были следующе: 1) Казенный приказъ. 2) Государева мастерская палата. 3) Царицына мастерская палата. 4) Оружейная палата съ подведомыми ей палатами серебрянаго и золотаго дела и Оружейнымъ приказомъ. 5) Приказъ конюшенный. 6) Приказъ большаго дворца. 7) Дворцовый судный приказъ. 8) Приказъ Тайныхъ делъ.

- I. Казенный приказъ хранилъ царскую казну, т. е. всѣ драгоцѣнности, всякіе дорогіе товары и узорочья. Потому почти все его дѣлопроизводство заключается въ приходо-расходныхъ книгахъ и частію въ книгахъ описныхъ и переписныхъ.
  - 1. Описныя п переписныя кпиги заключають въ себѣ описи всей той казпы, которая хранилась на казенномъ дворѣ. См. Домашній бытъ Русск. Царей стр. 68.

Такъ значится по прежней описи. Но лътъ тридцать назадъ эти свитки были расклеены на составные листки, количество которыхъ должно считать теперь десятками тысячъ.

- 2. Книги приходныя мягкой рухляди (мёховъ) и судамъ, т. е. посудъ, также приносной святыни и т. п.
- 3. Книги приходныя дарома, что припосять къ государю изъ государствъ послы и посланники и гонцы ва дарожа.
- 4. Книги приходныя узорочными и локотными товарами, которые покупались у Архангельского города и въ Астрахани и въ другихъ мѣстахъ, а также въ Москвъ у торговыхъ людей Русскихъ и иноземцевъ.
- 5. Приходо-расходныя денежныя.
- 6. Расходныя именному расходу всякой казнѣ, что дается по именному приказу боярамъ, окольничимъ, дворянамъ и всякимъ приказнымъ и дворовымъ людямъ и всякимъ послужникамъ жалованья государева (т. е. за службу вообще).
- 7. Расходныя дъланому платью татарскимъ посламъ и гонцамъ, встръчному, выдаваемому во время пріема, и отпускному, выдаваемому на отпускѣ этихъ лицъ.
- 8. Книги, а въ нихъ писанъ *верхній относ*, т. е. взносъ въ хоромы государю, царицѣ и ихъ дѣтямъ разныхъ локотныхъ и узорчатыхъ товаровъ, мѣховъ и т. п.
- 9. Расходъ денегъ мастеровымъ людямъ за издёльное.
- 10. Расходъ денегъ, выдаваемыхъ *ружникам*ъ, т. е. духовенству, состоявшему на ругѣ, также духовенству за годовыя и праздничныя *сукна* (кафтаны), за приходъ со святою водою и т. п.
- 11. Расходъ ладону въ ружныя церкви.
- 12. Расходъ *церковному строенію*, т. е. изготовленіе ризъ, (епитрахплій) и вообще церковнаго облаченія.

II и III. Мастерскія Палаты, Государева и Царицына, зав'єдывали собственно постельнымъ и гардеробнымъ обиходомъ царскаго дворца. Получили имя мастерских отъ существенной и главн'єйшей стороны ихъ занятій: мастера портные, или наплечные, и мастерицы, бълыя и золотныя, т. е. б'єлошвей и золотошвей, занимались т'єми мастерскими д'єлами, которыя составляли исключительное назначеніе упомянутыхъ Палать или Приказовъ.

#### Книги и дела:

- 1. Описи постельной казны и платья, также разныхъ локотных товаровъ, т. е. матерій.
- 2. Приходо-расходныя книги узорочных, локотных товаровъ, мёховъ, волоченому золоту и серебру и т. п.

- 3. Книги верхняю относа или взноса товаровъ въ верхъ (стр. 220).
- 4. Приходо-расходныя былой казны, т. е. полотнамы, скатертямы, убрусамы и т. п.
- 5. Кинги кроенью платья, или кроельныя.
- 6. Приходо-расходныя деньгамъ на покупки разныхъ предметовъ постельнаго обихода и на всякій мелочной комнатный, именной и приказный расходъ.
- 7. Книги чиновныя окладныя жалованью разнымъ лицамъ, состоявшимъ въ въдомствъ приказа.
- 8. Дела по управленію и расправе этихъ лицъ.
- 9. Книги записныя, въ какомъ платъ бывалъ государь, выходныя, именно т самыя, которыя г. Строевъ издалъ въ 1844 году, подъ именемъ «Выходовъ Государей, Царей и Великихъ Князей» и проч.
- IV. Оружейная Палата завёдывала всею художественною и ремесленною частью по украшенію и внутреннему убранству дворца. Подъ ея вёдёніемъ производились всё иконописныя и живописныя работы, а также рёзныя и токарныя, деревянныя и костяныя, золотыя, ювелирныя, желёзныя и т. п. Въ этомъ же вёдомствё столярное, рёзное дёло, и за тёмъ все собственно оружейное дёло.

#### Книги и дела:

- 1. Описи оружейной казны.
- 2. Приходо-расходныя книги денежныя по заготовленію и покупкѣ разныхъ матеріаловъ, какъ-то: красокъ, олифы, листоваго золота и серебра, клею, дерева для рѣзьбы и вообще всего, что было нужно для мастеровъ и ремесленниковъ.
- 3. Приходо-расходныя матеріаловъ.
- 4. Діла по иконописнымъ и другимъ работамъ. Боліве любопытныя изъ этихъ діль уже прежде были издапы г. Забілипымъ въ 1850 г., въ 7-й книжкі Временника Общества Истор. и Древн. подъ заглавіемъ: «Матеріалы для исторіи иконописи».
- 5. Д'я по заготовленію оружія, разной брони и т. п., принадлежащія собственно Оружейному Приказу.
  - V. Конюшеннаго приказа дѣлъ сохранилось очень мало.
- 1. Описи конюшенных вещей и всякой конюшенной казны.
- 2. Росписи лошадей стоялыхъ и походныхъ и т. п.

- VI. Приказъ большаго дворца завѣдывалъ всею дворцовою хозяйственною частію въ собственномъ смыслѣ, какъ-то: всѣми запасами столоваго обихода, всѣми постройками, также волостями, приписанными ко дворцу и т. д. Книгъ и дѣлъ этого приказа сохранилось очень мало, и тѣ почти всѣ относятся къ послѣднимъ годамъ XVII ст.
- 1. Кинги расходныя строельных дёль, матеріальныя и денежныя.
- 2. Книги подрядовъ на постройки, уговорныя.
- 3. Книги расходныя лесныхъ и каменныхъ запасовъ.
- 4. Записки дпевальныхъ плотничныхъ работъ.
- 5. Расходныя столовыхъ припасовъ и т. п.

VIII. Приказъ Тайныхъ дёлъ составлялъ особую канцелярію Государя, такъ сказать, домашнее секретарство, и завёдывалъ различными комнатными расходами, изъ которыхъ большая часть шла на тайную милостынную раздачу, на столы и покормы нищимъ, на устройство села Измайлова—хозяйственнаго Царскаго хутора и т. п. Все тайное состояло собственно въ особомъ личномъ государевомъ дёлё, независимо отъ другихъ вёдомствъ и приказовъ.

Приказъ этотъ существовалъ, какъ видно, только при Алексът Михай-

Нѣсколько приходо-расходныхъ книгъ и столбцовъ по дѣлопроизводству хранится въ Архивѣ Дворцовой Конторы, а болѣе важныя, государственныя дѣла, въ Государственномъ Архивѣ Министерства Иностранныхъ дѣлъ, въ С.-Петербургѣ.

Сверхъ того авторъ пользовался источниками и позднъйшими. Такъ изъ дълъ XVIII ст. бывшей Дворцовой канцеляріи и Гофъ-Интендантской Конторы онъ извлекъ нъсколько позднъйшихъ свидътельствъ о старинъ и позднъйшія ея описи и поясненія.

Уже одинъ перечень этихъ многочисленныхъ, самыхъ медкихъ источниковъ достаточно говорить въ пользу высокаго достоинства книги г. Забълна. Прежде чъмъ приступить къ исторической характеристикъ царскаго быта въ XVI и XVII ст., пеобходимо было основательно и подробно
знакомиться съ этили сотнями рукописныхъ книгъ и столбцовъ, пересмотръть ихъ всъ сплошь и выбрать все, что на первый разъ было пригодно
дълу, или служило разъясненіемъ той или другой стороны быта. Въ этомъ
заключалась основа труда, давшая ему ръдкую въ нашей ученой литературъ
по Русской Исторіи, солидность и прочность. Хотя нъсколько знакомые съ
псточниками, когорыми долженъ былъ пользоваться авторъ, хорошо знають,

сколько надобно положить труда въ самой неблагодарной работъ, чтобъ изъ какой-нибуль приходо-расходной книги въ 500 или 700 листовъ набрать разрозненнаго матеріала какихъ нибудь на двѣ или на три четвертушки письма. Приходилось въ этомъ необозримомъ хламъ старыхъ бумагъ кое-гдъ собирать, такъ сказать, малыя крупицы, съ которыми иной разъ неизвъстно было что делать, по крайней мере до техъ поръ, пока не подбирались новыя крупицы, и пока не объяснялось такимъ образомъ самое значение и настоящій смысль такихь разрозненныхь, мелочныхь подробностей. Впрочемь одною только усидчивостью и силою работы, едвали можно бы было одольть весь этоть матеріаль, сгруппировать мелочи въ общія массы, придавь общей картинъ древняго быта свъжій историческій колорить и рельефность, извлекши все это изъ того сухаго, безжизненнаго запаса источниковъ, перечень которыхъ приведенъ мною выше. Очевидно, требовалось долгое время, которое дало бы возможность автору осмыслить добытый имъ матеріаль, сродниться съ нимъ, и усвоить извъстный тактъ для работы, послужившій потомъ къ ея упрощенію и облегченію. Еще съ 1846 г., сначала въ Московскихъ Въдомостяхъ, потомъ въ Отечественныхъ Запискахъ, авторъ печаталь первые опыты того, что теперь имь издано вь наибольшей полноть и точности, въ разбираемой мною книгъ.

Авторъ ограничиль предметь своихъ изследованій XVI и XVII стольтіями, во первыхъ потому, что только отъ этихъ стольтій дошло до насъ достаточное количество матеріаловь для исторіи быта, во вторыхъ потому, что онъ сосредоточился преимущественно на Москве, и въ третьихъ потому, что развитіе древне-русской жизни въ этомъ періоде, и особенно въ XVII веке, дошло до последнихъ своихъ результатовъ. Впрочемъ, всё важнейшія явленія изучаемаго періода, если только они основываются на последовательномъ преданіи, авторъ объясняетъ историческимъ путемъ, отличая однако всякій разъ древнейшее отъ XVI и XVII столетій; если же что находить онъ въ этихъ столетіяхъ согласнымъ съ современными намъ обычаями, то постоянно указываеть на это сходство. Потому характеристика Русскаго быта излагается въ его книге съ документальною точностью и въ исторической перспективе последовательно развивающихся явленій.

Типъ государя ведетъ свое начало издалека, въ связи съ исторіею дружины и вѣча (стр. 3). Въ своей жизни, въ своемъ домашнемъ быту опъ остается вполнѣ народнымъ типомъ хозяина и вотчинника, окруженнаго покорными ему служителями, признававшими въ немъ столько же политическую власть, сколько и главу дома (стр. 4. 7. 9. 11 и слѣд.). Все различіе парскаго быта отъ простонароднаго обнаруживалось только въ большемъ просторѣ, въ большей прохладю, въ такъ называемомъ нарядю. Изба кре-

стьянская, срубленная во дворцъ, для государева житья, убранная богатыми тканями, раззолоченная и расписанная, все таки оставалась избою въ своемъ устройствь, съ тыми же лавками, коникомъ, переднимъ угломъ, въ томъ же маломъ размъръ, сохраняя даже общенародное имя избы. Теремпой дворець, не смотря на его узорочья, представляеть и сколько избъ, поставленныхъ рядомъ, въ одной связи, только въ нъсколько ярусовъ (стр. 5. 57). Съ другой стороны, Московскій Князь быль вотчиникъ. Вотчинническій, господарскій типъ Московскихъ Князей обозначился даже въ самомъ устройствъ ихъ стольнаго города Москвы. Въ сущности это была помъщичья усадьба, обширный дворъ вотчиника, стоявшій среди деревень и слободъ, которыя поли всё имели какое либо служебное назначение въ хозяйствь вотчишика, въ потребностяхь его домашияго обихода. Назвапія разныхъ урочищъ, улицъ и переулковъ города Москвы до нашего времени свидътельствують объ этомъ вотчиническомъ характеръ Московскаго Киязя. Такъ въ предълахъ опричнины царя Ивана Васильевича, то есть, въ западпой части города, подле Москвы реки находилась Остожье съ лугами подъ Новодівичьимъ монастыремъ, гді паслись табуны государевыхъ лошадей, и на остоженноми дворт заготовлялось въ стогахъ стно на зиму: оттуда улица Остоженка. Здёсь же были запасныя конюшии и слобода конюшенная: оттуда Староконюшенная улица. У Дорогомилова перевоза быль государевъ дровяной дворъ, память о которомъ сохранилась въ приходъ Николы на Щепахг. Подъ Новинскимъ находилась слобода кречетниковг, сокольпиковъ и другихъ царскихъ охотниковъ: оттуда урочище Іоанна Предтечи въ Кречетникаха. Улица Поварская съ переулками Столовыма, Хлюбныма, Скатертныма, населена была приспъшниками и служителями царскаго стола. Самый планъ Москвы, по мѣткому выраженію автора, похожій на паутину, расположение улицъ и переулковъ, изъ которыхъ первые, какъ радіусы, бітуть къ центру этой паутины, къ Кремлю, а другіе постоянно огибають этоть центрь, до сихь порь наглядно свидьтельствуеть, куда тянула жизнь, и что управляло даже внёшнимъ разширеніемъ города (стр. 14. 17. 18).

Если въ основѣ царскаго быта замѣчается первобытный строй безъискусственной жизни всего Русскаго народа; то, съ другой стороны, большія удобства и самый нарядъ этого быта, вознесенный царственнымъ обаяніемъ до идеала, служилъ образцомъ для боярства. Такова главная мысль,
проведенная авторомъ по всѣмъ явленіямъ изучаемаго періода. Ею объяспяются всѣ порядки домашней и выходной жизни Московскихъ Князей,
ихъ благочестивыя упражненія и праздничныя церемоніи (вся 4-я Глава),
наконецъ весь домашній обиходъ, даже до мытья въ банѣ, на душистомъ

сыть, до поддаванья пару квасомъ и до употребленія вынковъ. Только все это дылаюсь при дворь въ большемъ размырь, съ большею церемоніею и при большихъ оффиціальныхъ средствахъ мыленокъ, т. е. бань. Извыстно, напримыръ, что въ теченіе 1699 г. отпущено было на этотъ предметь съ подмосковныхъ луговъ сыпа мягкаго 16 копенъ мырныхъ съ полукопною; что же касается до вынковъ на царскія мыленки, то ка всыхъ крестьянъ подмосковныхъ волостей положенъ быль оброкъ вынками, и авторъ приводить счетомъ, сколько каждая волость должна была доставить вынковъ въ теченіе года, а всего со всыхъ волостей 3010 вынковъ (стр. 215).

Привожу въ примъръ эту мелочь, чтобы показать, до какой точности доводить авторъ постановку всякаго факта. Впрочемъ, будучи приведены въ живую связь съ цёлымъ, такія мелочи, давая яркій колорить характеристикт, вмість съ темъ знакомять вообще съ отечественною исторіею, съ народными промыслами, занятіями. Такъ наприміръ, четки, употребляемыя во время молитвы, особенно знамениты были соловсикія и кирилловскія, также троицкія и ніжоторых других монастырей (стр. 198). Работою отличныхъ гребней славилась издревле Холмогорская сторона, откуда призывали мастеровъ и въ царскій дворецъ (стр. 209 и 210). Кром'в иностраннаго мыла, индъйскаго, халянскаго, грецкаго, славилось костромское, нижегородское. На первой неділь Великаго поста, во вторникь, а съ 1667 г. въ субботу, послѣ объдни, во дворецъ пріъзжали стряпчіе изъ тридцати пяти монастырей и подносили государю и каждому члену Царскаго семейства отъ каждаго монастыря по хльбу, по блюду капусты и по кружкь квасу. По этому поводу авторъ замычаеть, что при царь Михаиль Оедоровичь славился своими квасами монастырь Антонія Сійскаго (Арханчельской губерпін въ Холмогорскомъ удздъ), такъ что государь посылаль туда «для ученья кваснаго варенья» своихъ хлібниковъ и нивоваровъ (стр. 321 и 322).

Впрочемъ, чтобъ пересчитать всё эти любопытныя подробности, эти містныя краски живой картины Русскаго быта, пришлось бы переписать всю книгу. Не могу однако въ заключеніе объ этомъ предметі не упомящуть о подробностяхъ архитектурныхъ. Постоянно пользуясь въ описаніи разныхъ явленій древняго быта старинными выраженіями и терминами, авторъ характеризуетъ и древне-русскую постройку точными терминами, заимствованными отъ строительныхъ записокъ XVII ст. (пачиная съ 1614 г.), чтобы дать понятіе о старинномъ плотпичномъ ділі, а главное о томъ, что опо и до сихъ поръ держится на тіхъ же способахъ и пріемахъ, какіе, віроятно, употреблялись еще и въ самую раннюю эпоху. При этомъ авторъ діластъ слідующее замічаніе, практическая польза котораго не подлежитъ сомнівнію: «Всі плотничные термины сохраняются до сихъ поръ; ихъ почти

вовсе не коспулась нѣмецкая, вообще иноземная техника, и самое производство существуеть безъ всякихъ пособій со стороны ученыхъ архитекторовъ, которые, въ отношеніи языка техники, еслибъ захотѣли, многое могли бы заимствовать изъ этого роднаго и слѣд. наиболѣе для всѣхъ понятнаго источника родныхъ же словъ и названій» (стр. 37).

Изъ книги г. Забелина ясно видно, что древне-русскій бытъ не коснеть на одной точке, съ китайскою неподвижностью, но заметно шоль впередъ, въ следствіе разныхъ улучшеній и видоизмененій, особенно съ конца XVI ст. и въ XVII ст. Это последовательное развитіе въ исторіи Русскаго быта выступаеть особенно заметно потому, что авторъ сосредоточиль свои наблюденія не надъ простопароднымъ бытомь, а надъ царскимъ, котораго элементы и средства допускали известную степень усовершенствованія.

Уже постепенное изміненіе въ вибшней обстановкі быта свидітельствуеть о его историческомъ развитів. Потому авторъ начинаеть свое сочиненіе исторією построенія и возобновленія царскаго дворца (гл. 1-я), затімъ входить въ подробности о его художественныхъ украшеніяхъ, о мебели и всякой утвари, и вообще объ убранствъ и удобствахъ (гл. 2-я). Согласно народнымъ основамъ царскаго быта и согласно мъстнымъ условіямъ, архитектура дворца ведетъ свое пачало отъ деревянных построекъ, какъ въ общемъ расположения хоромъ, такъ и въ подробностяхъ украшения, по рисунку своему напомпнающихъ рѣзьбу изъ дерева (стр. 57). И у классическихъ народовъ, и на западъ въ средніе въка, архитектура возникала и развивалась по требованью житейскихъ удобствъ. Въ этомъ состоитъ главный смысль архитектурнаго зданія; здёсь основа его красоты и характеристического стпля. Тоже замічаемь и въ исторіи построенія московского дворца: «хоромы, крыльца, переходы, говорить авторъ, разбросаны съ мыслію не о правильности плана и о его красоть, а объ удобствахъ, какія представлялись мъстомъ постройки или отношениемъ и зависимостию этой постройки отъ другихъ отдъленій дворца» (стр. 40).

Въ XV стол. какъ въ московскомъ быту вообще и въ княжескомъ въ особенности, такъ и въ литературћ и въ искусствћ, замѣчается чуждое вліяніе, своеземное изъ Новгорода и иностранное, со времени пріѣзда въ Москву Софьи Ооминичны Палеологь. Каменныя постройки новгородскія, безъ всякаго сомићнія, не остались безъ вліянія на сооруженіе каменнаго дворца въ Москвѣ. Г. Забѣлинъ на это указываетъ (стр. 49), но пе довольно входитъ въ подробности и вообще не останавливается съ должнымъ вииманіемъ на этомъ важномъ предметѣ. Новгородцы издавна славились плотничнымъ мастерствомъ. Еще въ XI вѣкѣ Кіевляне въ насмѣшку называли новгородскихъ воиновъ плотниками. Лѣтописи новгородскія переполнены извѣстіями

о постройкахъ въ Новъгородъ. Знаменитыя, такъ называемыя Корсунскія врата, нъмецкой работы XII ст., служатъ монументальнымъ свидътельствомъ иностраннаго и именно нъмецкаго вліянія на искусство новгородское. Москва, значительно уступая Новугороду въ просвъщеній, въ XV и XVI ст., безъ сомнънія, многимъ отъ него позаимствовалась; и если въ XVI в. вносила къ себъ новгородскую литературу и иконопись, то еще раньше могла воспользоваться оттуда же болье потребнымъ для практической жизни, вліяніемъ архитектурнымъ. Можно съ достовърностью предполагать, что самое слово комната, которымъ въ московскомъ дворцъ назывался именно кабинеть, черезъ комнаты новгородскихъ архіепископовъ, ведеть свое начало отъ нъм. кетепа́те, кетепа́т, кетпа́т (средн. въков. датинск. сатіпа́та).

Съ именемъ Софін Палеологь обыкновенно соединяють мысль о двоякомъ вліяній на русскій быть, о вліяній западномъ, Итальянскомъ, и о вліяпін Византійскомъ. Посліднимъ вліянісмъ объясняють церемоніаль Московскихъ царей. Этого мибнія по привычкі держится и г. Забілинъ, однако, всегда болье вырный исторической правды, нежели общепринятому мишнію, онъ видимо противорічить себі, когда говорить, «что при В. К. Ивані Васильевичь (супругь Софіи Оомпничны) подобныя церемоніи и всв придворные обряды еще не облекались вз ть пышныя формы, какія они получили впоследствін, что вообще пышная, великольтная обстановка царскаго сана входила постепенно и водворилась окончательно только при его внукт, за которымъ даже офиціально, соборною грамотою, утвержденъ былъ и дарскій санъ» (стр. 218). И такъ не подлежить сомнічнію, что вопросъ о византійскомъ вліяній на Московскій царскій дворъ черезъ Софью Ооминичну, черезъ ея Грековъ и Италію, еще требуеть болье точной критической разработки. При большихъ и малыхъ дворахъ владетельныхъ лицъ всей западной Европы въ XVI ст. замѣтно усиливается церемоніаль, устроивается настоящая придворная жизнь. Самъ же г. Забълинъ приводить свидътельство вностранца Контарини о томъ, что на западъ давно уже соблюдался придворный этикеть, котораго не понималь еще Московскій Князь (стр. 217). Почему же впоследствін этотъ придворный церемоніаль долженъ быль принять у насъ характеръ Византійскій, и притомъ уже въ XVI выкы, когда негды уже было брать для того византійских образцовь?— Столько-же, ми кажется, одностороние смотрить г. Забълинь на русскіе обычаи, когда говорить: «Благочестивые Московскіе Цари, подобно императорамъ Византійскимъ, и, безъ сомивнія, въ подражаніе имъ, совершали богомольные выходы въ каждый церковный праздникъ» и т. д. (стр. 298). Конечно, строгій стиль этихъ церковныхъ церсмоній, согласныхъ съ обрядами восточной церкви, подходить къ характеру византійскому; что же касается до самыхъ церемоній, то ихъ было несравненно больше, и онь были гораздо разнообразнье въ католическихъ странахъ. Въ сущности было одно и тоже и на западъ, и у насъ, но отличалось только по стилю. Такъ напримъръ, престолъ былъ необходимою принадлежностью коронованной особы, какъ у пасъ, такъ и на западъ; но престолъ Московскихъ Царей XVI и XVII ст. отличался нъкоторыми особенностями въ своемъ стилъ, ведущими свое начало отъ Византійскихъ преданій, о чемъ интересныя подробности сообщаетъ авторъ на стр. 144 и слъд.

Что Византійское вліяніе не могло быть господствующимъ въ царскомъ обиход XVI и XVII ст., особенно явствуеть изь постепенно усиливающагося у насъ въ этотъ періодъ вліянія западнаго, сліды котораго весьма подробно разбираеть авторъ на стр. 56. 61. 62. 76. 110. 142. 164 и пр. Цари Московскіе вызывали къ себь иностранныхъ мастеровъ и вообще съ удовольствіеми, вводили въ своемъ домашнемъ обиходѣ нѣкоторыя удобства и изобратенія западныя. По кинга г. Забалина можно просладить, какъ мало по малу осложнялся западными элементами древне-русскій стпль художественныхъ и ремесленныхъ произведеній. Первоначальный рисунокъ різныхъ изъ дерева издёлій, потомъ архитектурныхъ украшеній изъ прплёповъ или барельефовъ, и вообще всякаго узорочья въ мебели и утваряхъсостояль въ связи съ иконошисью, удержавшею въ себъ византійскій стиль. Въ узорочьяхъ господствовали геометрическія фигуры, состоящія изъ косица и прямей. Эти фигуры, ведя свое начало на родной почвъ отъ древне-русскихъ преданій плотничнаго дела, рано встретились съ Византійскими орпаментами въ рукописятъ и утвари, но преимуществу отличающимися тёмъже геометрическимъ характеромъ. Но этп геометрическія узорочья, которыми впзантійскій стиль восполияль для себя отсутствіе больс жизненныхъ элементовъ, для средне-въковыхъ дикарей быле слишкомъ сухи, мало говорили воображенію. Надобно было эти безсмысленныя пространства, ограниченныя липіями, наполнить изображеніями живыхъ существъ. И младенческое состояние техники, и паклонность ко всему сверхъестественному и чудовищному, у всіхъ европейскихъ народовъ, рано положили начало чудовищими н звирообразными украшеньями варварскаго стиля, изъ котораго нотомъ образовался такъ называемый Романскій. Спачала этотъ варварскій вкусъ на Руси явплся въ слідствіе такпуъ же естественныхъ потребностей, такъ же самостоятельно, какъ п на западъ, что можно видъть, напримъръ, въ такъ называемыхъ конькахъ на крестьянскихъ крышахъ 1). Потомъ вліяніе

<sup>1)</sup> См. статью объ этомъ предметь г. Стасова въ Извьст. Археолог. Общ. 1861 г. & 4.

западное, и особенно нѣмецкой, черезъ Псковъ и Новгородъ, дало новый толчокъ этому варварскому вкусу и его поддерживало издѣліями и украшеніями романскаго стиля. Стоитъ только сличить заставки въ русскихъ рукопислять отъ XIII до XV ст. съ капителями романскихъ колоннъ во французскихъ или пѣмецкихъ постройкахъ XII вѣка, чтобы вполнѣ и наглядно убѣдиться въ этомъ фактѣ. Въ разныхъ мѣстахъ своей книги г. Забѣлипъ приводитъ множество подробностей, ясно свидѣтельствующихъ, что вкусъ къ звѣрообразнымъ и чудовищнымъ украшеніямъ сильно господствовалъ въ древней Руси, и оставался даже до конца XVII ст., не смотря на разпыя смягчающія вліянія, слѣды которыхъ можно возвести у насъ къ концу XV столѣтія.

Постоявно отставая во всемъ отъ запада на нѣсколько стольтій, русскіе отстали и въ замѣнѣ романскаго стиля готическимъ, который на западѣ является уже въ XIII ст., а у насъ въ XV; и онъ мало оказалъ своего вліянія и не рѣзко выдвинулся, потому что сдѣлавшіяся болѣе частыми сношенія Руси съ западомъ въ XVI и XVII ст. скоро ввели новые элементы стиля возрожденія.

Не касаясь готических угловь и шпицевь, я обращаю вниманіе на роскошную листоу, украшающую архитектурные члены этого стиля. Заставка знаменитой новгородской Библіи архіспископа Геннадія 1499 г. отличается оть всего предшествовавшаго именно этою самою готическою листвою, и, безъ всякаго сомнѣнія, эти-то новые западные орнаменты получили у насъ въ старину названіе фрящины или фряжских травъ. И дъйствительно, заставки и узорчатыя буквы въ русскихъ рукописяхъ XVI ст., имѣють характеръ фряжскихъ травъ, которыя существенно отличаются отъ украшеній стиля возрожденія.

Г. Забілинь, не отличивь европейских стилей въ ихъ послідовательномъ развитіи и въ ихъ отношеніи къ русскимъ изділіямъ, даеть, но моему мибнію, не вірное понятіе о травной різьбі и о фрящиню. Впрочемъ, вірный историческій такть и здісь предохраняєть его оть ошибки. «Въ изображеніи растеній, такъ называемыхъ травъ, плодовъ и т. п., рисунокъ быль конечно свободнюе .... къ тому же травная різьба, боліє или меніе замысловатая, носила названіе фрящины, фряжскихъ травъ, что также указываеть на чуждое ея происхожденіе, именно изъ Италіи, и, можеть быть, не раньше XVI віка. Древнойшія травныя украшенія значительно отличаются оть этой фрящины и всегда сохраняють типь своихъ византійскихъ образцовъ» (стр. 108). Въ этой характеристикі все вірно, за исключеніемъ вліянія изъ Италіи и ограниченія XVI-мъ вікомъ. Мы уже указали, что фрящина явилась въ Новігороді въ XV в., и, безъ сомийнія, не изъ Италіи.

Дъйствительно, готическія травы существенно отличаются отъ визаптійскихъ, обращикъ которыхъ можно видъть, напримъръ, въ заставкъ изборника Святославова 1073 г., или въ буквахъ, миніатюрахъ и заставкахъ Остромирова Евангелія; дъйствительно, травная ръзьба была замысловатье и ея рисунокъ свободнъе; потому что готическій стиль именно и отличается отъ романскаго большею свободою и художественностью.

Особенно важны для исторіи развитія русскаго быта въ связи съ иноземнымъ вліяніемъ изследованія г. Забелина о стрином и подволочном письмю въ XVI и особенно въ XVII ст. (стр. 121 и след.). Стенная живоинсь, украшавшая дворцовыя палаты, была извъстна, подъ именемъ бытейскаго письма, по господствовавшему характеру сюжетовъ изъ Св. Писанія, изъ житій Святыхъ, изъ хронографовъ. Но этотъ строгій стиль мало по малу сталь смягчаться внесепіемь новыхь элементовь, вь рисункахь астрологическихъ съ поучительною цёлью (стр. 128. 130), въ ландшафтахъ, вмсновавшихся ленчафтами (стр. 136), въ перспективахъ, которыми инострапецъ Петръ Энглесъ въ 1683 г. украсиль дворцовый садъ (стр. 76. 77), паконецъ въ портретахъ Московскихъ Царей, лицъ царской фамилін в другихъ особъ (стр. 167. 168). Какъ иностранецъ, Петръ Энглесъ прославился своимъ преоспективнымо письмомъ (т. е. перспективнымъ) и написалъ преоспективную картину во всю ствну; такъ въ 1679 г. ко дворцу былъ взятъ живописецъ «иноземецъ анбурскія земли» Иванъ Андреевъ Вальтеръ, за написанную имъ персону стольника князя Бориса Алексевича Голицыпа (стр. 164. 166).

Но какъ бытейское письмо въ украшеніяхъ царскихъ палатъ господствуеть надъ ленчафтами, преоспективами и персонами, и всему убранству даеть строгій стиль; такъ и въ самой жизни, не смотря на разныя нововведенія, наприм'єръ, въ садахъ висячихъ съ проведенными вверхъ трубами для воды, еще во всей силь господствуеть ея основной, древній строй. Матерін выписывались заграничныя, но большая часть платья, постели и вст предметы ихъ убранства переходили паследственно къ детямъ и внукамъ и потому сберегались десятки лётъ, хотя въ подновленномъ виде, соответственно новымъ вкусамъ и потребностямъ (стр. 205). Иконостасъ крестовой падаты или комнаты быль хранилищемъ домашней святыни, которая служила втрнымъ выражениемъ благочестивой исторіи каждаго лица, составлявшаго въ своей крестовой свой собственный иконостасъ, по своимъ личнымо потребностямъ, или, какъ тогда говорили, свое собственное моленіс (стр. 194). Что же касается до спальной того времени, то мы не встрычаемъ въ ней такого количества иконъ, какое очень часто можно встретить въ теперешнихъ спальняхъ, когда эти комнаты отчасти уже получили и зпачепіе крестовыхъ. Въ старину постельная комната украшалась только поклонным крестомъ и вконою (стр. 206). Въ крестовой находилась постоянно святая вода, которую привозили иногда изъ очень далекихъ мѣстъ, изъ монастырей и церквей, прославленных чудотворными иконами. Эта вода пазывалась праздничною, потому что освящалась въ храмовые праздники, совершаемые въ память техъ Святыхъ, во имя которыхъ сооружены были храмы (стр. 290). Отечественныя свидътельства о благочестів, набожности и благотворительности русскихъ Царей г. Забёлинъ подкрёнляеть свидётельствами иностранцыхъ нутешественниковъ (стр. 292, 293, 337). Описываемые авторомъ обычаи московскихъ Царей утёшать милостынею и ласкою тюремных сидыцевь и полопяниковь дають особенный характерь такъ пазываемому Тайному Приказу (стр. 305. 337). По свидѣтельству иностранцевъ, московскіе Цари отличались большою любознательностью, которая ставила ихъ въ кругъ самыхъ образованныхъ людей того времени (стр. 295). Они читали вностранныя газеты, извёстныя у насъ въ старину подъ именемъ Курантовъ; держали у себя при дворъ не только бахарей или сказочниковъ, но и бывалыхъ у святыхъ мість старцевъ, искусныхъ пов'єствователей о старинь, извыстныхъ подъ именемъ верховых богомольцев (стр. 296); покровительствовали художникамъ и разнымъ мастеровымъ людямъ; и досужее время любили проводить въ разсматриваным разныхъ работъ золотыхъ дёль мастеровъ, алмазниковъ, иконописцевъ, оружейшиковъ и вообще всякихъ ремесленниковъ, изготовившихъ что нибудь любопытное (стр. 297). На Святую недёлю, въ числё придворныхъ, являлись къ Государю лучшіе художники и ремесленники Оружейной Палаты съ своими работами, съ разными подносными дълами. Иконописцы подносили своего письма икопы, живописцы полковыя знамена и картины; бропные и оружейные мастера — латы, пищали и т. п., токари — опахала, шахматы, гребни ит. п. (стр. 342).

Въ заключение своего разбора я привель пісколько характеристикъ, не для того, чтобы познакомить съ подробностями и ихъ живымъ отношениемъ къ цілому (для этого, повторяю, надобно бы переписать всю книгу), но для того, чтобы дать понятіе о строгомъ, научномъ топі, въ какомъ авторь ведеть историческое обозрініе русскаго быта, и о томъ примірномъ безпристрастій, съ которымъ относится онъ къ прошедшему. И великое и малое, и существенное и случайное, и истинное и ложное, однимъ словомъ вся сполна древне-русская жизнь въ ея переливающейся світлотіли, и съ лицевой стороны и съ изнанки, стройно и спокойно проходить передъ глазами читателя, постоянно вызывая его на размышленіе. Съ замічательнымъ, такъ сказать, эпическимъ тактомъ авторъ уміль устранить себя отъ

личнаго вмѣшательства, и заставляеть говорить только самые факты, которые уже сами собою бросають свѣть и тѣни въ общей исторической картинѣ домашняго быта Русскихъ Царей въ XVI и XVII ст.

Изъ всего сказаннаго мною извлекаются следующе выводы.

- 1. Сочиненіе г. Заб'єлина основано на тщательномъ и добросов'єстномъ изученіи источниковъ, изъ которыхъ большая часть открыты или приведены въ изв'єстность имъ самимъ.
- 2. Точное изложение фактовъ, свободное отъ всякихъ личныхъ и случайныхъ взглядовъ и увлечений, дѣлаетъ это сочинение необходимою справочною книгою для всякаго занимающагося Русскою Историею.
- 3. Замѣченный мною недостатокъ сравнительнаго метода выкупается полнотою въ обозрѣніи своеземныхъ матеріаловъ и округленностью изслѣдованья, которое въ противномъ случаѣ нарушалось бы сравнительными отступленіями. Сверхъ того, въ самомъ интересѣ науки надобно требовать, чтобы сначала во всей точности и полнотѣ было разсмотрѣно свое, и потомъ уже для дальнѣйшихъ разъясненій сближено съ чужеземнымъ. Послѣднее дѣло несравненно легче, благодаря отличнымъ пособіямъ западной литературы по исторіи культуры. Г. Забѣлинъ принялъ на себя болѣе трудную и существенную задачу, и рѣшаеть ее вполнѣ удовлетворительно. Потому:
- 4. Книга его есть лучшее сочинение изъ всёхъ, какія только выходили въ нашей литературё по Исторіи Русскаго быта.

Представляя эти выводы на благоусмотрѣніе Академіи Наукъ, вмѣняю себѣ въ обязанность присовокупить, что считаю сочиненіе г. Забѣлина достойнымъ полной Демидовской преміи.

## ЗАМЪТКИ ИЗЪ ИСТОРІИ ЧЕШСКОЙ ЖИВОПИСИ.

Въ бытность мою въ Прагѣ, въ началѣ нынѣшняго года, однажды утромъ зашелъ за мною Запъ, издатель археологическаго и художественнаго журнала Пама́тки (Памятники), чтобъ идти въ одно ученое засѣданіе, гдѣ соберутся всѣ литературныя знаменитости Чехіи. Мы отправились съ нимъ въ Старый городъ, съ площади Св. Вацлава (Вячеслава), гдѣ онъ живетъ въ гостиницѣ эрцгерцога Стефана, противъ самой статуи Св. Вацлава на конѣ, знаменитой между прочимъ тѣмъ, что въ повстаньи 1848 г. Чехи служили передъ нею обѣдню на церковно-славянскомъ языкѣ.

Предварительно надобно сказать, что Прага делится на несколько частей, изъ которыхъ главныя: по эту сторону Вългавы (Молдавы) — старый городъ, съ старою площадью, на которой стоитъ Ратуша и Тынская церковь, съ старинными домами, изъ которыхъ иному лътъ 500, если не больше, съ узенькими преузенькими улицами и съ жидовскимъ кварталомъ, н-Новый городъ, отдёляющійся отъ Стараго Коловратскою улицей, особенно извъстною находящимися на ней знаменитымъ Чешскимъ музеемъ и національнымъ Чешскимъ клубомъ — Горожанскою Бестдою, куда ежедневно по вечерамъ собпрается весь ученый, литературный и мыслящій людъ. Въ старину на місті Новаго города было поле, отділявшее Прагу отъ пресловутаго Вышеграда, где ивкогда имела свою столицу миоическая княжна Любуша и гдѣ она судила и рядила, собирая славные сеймы, по эпическимъ сказаніямъ чешской старины. На ту сторону Вългавы, изъ Стараго города, ведеть старый мость, каменный, съ колоссальными статуями католическаго характера, а изъ Новаго города — новый мость, цённой, проходящій надъ островомъ, засаженнымъ высокими деревьями. Городъ по ту сторопу Вълтавы называется Малою Стороною; надъ нею круго поднимается гора Петринъ, а около, черезъ лощину, возвышается урочище Градчаны съ готическимъ соборомъ Св. Вита, съ императорскимъ дворцомъ, съ налатами

архіепископа и капитула. Видъ съ Градчанъ на разстилающуюся по ту сторону рѣки Прагу, съ ея старинными домами и башнями, и на гору Петринъ, поднимающуюся налѣво, — восхитительный.

Кто не быль вь Праге и судить о ней только по немецкимь или французскимъ дорожникамъ, въ которыхъ она обыкновенно отодвигается въ разрядъ третьестепенныхъ городовъ, или по ученымъ сочиненіямъ въ которыхъ больше вспоминается о Краледворской рукописи, о Гусь, Жижкъ и другихъ давнопрошедшихъ именахъ, тотъ считаетъ Прагу годною только па то, чтобы черезъ нее попасть въ Карасбадъ пли Теплицъ; воображаеть ее старенькимъ городкомъ, лишеннымъ всякаго современнаго значенія, почтенною развалиной, на которой немногіе чешскіе славянофилы свили себь ученое гивадо въ какомъ-то Чешскомъ Музев, воспоминая о прошелшей славь и могуществь своихъ соотечественниковъ. Но на самомъ льть это совсьмъ не то. Правда, что этоть городъ богать развалинами и стариной: правда, что чешскіе ученые первые подняли знамя славянской народности, — но все это и многое другое обнимаеть обширный, богатый городъ, съ числомъ жителей на половину Москвы, цвътущій торговлею и промышленностью, съ магазинами, какихъ иётъ въ Москве, тянущимися безконечно по улицамъ и Стараго и Новаго города, какъ не тянутся опи даже въ Петербургъ. Городъ, кишащій народомъ, веселый и дъятельный: и все это городскіе жители, или изъ окрестностей, купцы, ремесленники и поселяне; и все это неугомонно толиится по сотнямъ улицъ и Стараго и Новаго города, а по Малой сторонъ и на Градчанахъ, и все это — пъшкомъ, потому что экипажныхъ аристократовъ здёсь мало. Оживленность и довольство — вотъ первое впечатичніе, какое производить на прічажаго Прага. Издълія большею частію своего производства и дешевы; также дешевы и иностранные товары, благодаря центральному положенію страны. Чехи народъ трудолюбивый и промышленный. У Намца на фабрика обыкновенно работають Чехи. Въ магазинахъ торгують все Чехи, а то — Евреи, которыхъ иностранцы смешивають съ Немцами. И по улицамъ, и въ магазинахъ — вездъ слышатся славянские звуки, чешский языкъ. Послъ Москвы, я не знаю лучше Праги ни одного славянскаго города.

Итакъ, мы съ Запомъ отправились въ засъданіе. Съ площади Св. Вацлава, пересъкая широкую Коловратскую улицу, тотчасъ же входишь въ узенькіе проулки и закоулки. Дорога шла по этимъ извилинамъ, пересъкаемая рынками, на которыхъ бабы продають яблоки, лукъ и апельсины вмъстъ, всякую живность. Потомъ вошли мы въ ворота — будто во дворъ— по дворъ весь окруженный лавочками съ хлъбомъ, дешевымъ платьемъ, старыми книгами и лубочными изданіями католическаго благочестія; вышли

изъ однихъ воротъ, и опять, черезъ узенькій закоулокъ, попали въ другія ворота, и опять такой же дворъ съ продавцами, а надъ ихъ давками, кругомъ, балкопы перваго этажа, а тамъ поднимается и второй, и третій, и четвертый этажи, такъ что эти дворики съ лавками кажутся дномъ колодца. Такъ прошли мы нъсколько такихъ вороть, и наконецъ черезъ узенькую же улицу добрались до трехъ-угольной площадки, упирающейся въ домъ, самой странной наружности: посреди дома ворота, а надъ воротами арка, величиною больше вороть, идущая по стене и перерезывающая кровлю. На аркъ нарисовано Благовъщение. Эта площадка называется Внелеемскою, и знаменита потому, что на ней стояла часовня самого Гуса; а этотъ странный домъ съ Благовъщениемъ принадлежить пивовару и винодълу Напрстку (по нашему Наперстку), какъ гласитъ крупная надпись, намалеванная на стънъ дома, надъ воротами. Въ этомъ-то домѣ и должно было происходить засѣданіе, у самого хозяина. Г. Напрстекъ ведеть свой родъ отъ предковъ, которые прозывались по-славянски Наперстками, но отецъ его, ради пущей важности, перевель себя на немецкій языкь и величался Фингергуть. Что же касается до сына, то, воспитавшись въ новыхъ идеяхъ, онъ воротнася къ старинъ и возстановилъ свое прадъдовское славянское прозвище. Это человъкъ лътъ 35-ти; въ молодости своей, въ 1848 г., онъ отличался на пражскихъ баррикадахъ, а потомъ улизнулъ въ Америку, гдф не терялъ времени, получилъ серіозное образованіе и занялся спеціально механикой и промышленностью. Онъ считается въ Прагъ одинмъ изъ нервыхъ спеціалистовъ по этой части, и иногда читаетъ публичныя лекціи. Сверхъ того, онъ хорошій знатокъ въ искусствахъ, и въ это утро у него собралось засёданіе по предмету собиранія и изданія художественныхъ произведеній чешской старины, и именно живописи.

Черезъ сказанныя ворота вошли мы на маленькій дворъ, загроможденный бочками и дровами и обдавшій насъ атмосферой бродящаго краснаго вина. По узенькой грязной л'єстниц'є взобрались на длинную галлерею, или переходы: на стінахъ висятъ десятками ведра изъ-подъ вина, въ конц'є галлереи, тоже на стіні — въ полный ростъ деревянное распятіе, и потомъ—жилище самого хозянна. Тамъ ужь собрались всі, кому слідовало, челов'єкъ до тридцати. Въ первой комнаті были разложены на столахъ, частію разв'єшены на веревкахъ снимки, факсимиле и фотографіи съ живописныхъ произведеній. Вторая компата, кабинетъ хозянна, до самаго потолка уставлена полками съ книгами. Выставленныя копіи были изготовлены живописцемъ Вышкомъ. Пересмотр'євъ ихъ, всі усілись. Засіданіс открыль Ригеръ, одинъ изъ первыхъ ораторовъ въ чешскомъ сеймі и въ Пражской Радниці (ратуші), если не самый лучшій; челов'єкъ літь сорока,

смуглый, съ черными бакенбардами и усами, плотный, говорить басомъ, одъвается щегольски. Въ краткихъ словахъ онъ объяснилъ всю важность произведеній чешской школы живописи, особенно въ XIV стольтін, при Карл' IV, когда Чехи въ этомъ искусств стояли выше Намцевъ и даже могли соперничествовать съ самою Италіей. Нѣмцы, втягивая все чешское въ немецкую область, давно уже предвосхитили живописную славу Чеховъ, ставя ченіскую школу живописи въ одну группу съ кёльнскою, и помітщая въ исторін німецкой живописи чешскія произведенья, наприміръ прекрасныя миніатюры знаменитаго Пассіоналя Кунгуты или Купигунды. Старая чешская школа блистательно заявила себя и въ стынной живописи. и на доскахъ, отъ XII столътія, и особенно вь XIV, чему доказательствомъ собранные здёсь снимки. Но это только начало того труда, который предстоить совершить. Въ заключение Ригеръ предложиль присутствующимъ обсудить это важное національное дело и решить, какъ вести его. Затемъ живописецъ Вышекъ представилъ свои соображенія и указаль на общество Сватоборъ, завѣдывающее пособіями для литераторовъ, какъ на такое учрежденіе, которое можеть своимъ вліяніемъ и своими средствами способствовать собиранію и изданію произведеній чешской живописи. Это мижніе встретнио себе возражение со стороны Палацкаго, знаменитаго исторіографа Чешской земли, и также отличнаго оратора, челов ка, уважаемаго во всей Чехів. Опъ доказываль, что это національное дело подлежить Чешскому музею, какъ центру и двигателю всехъ интересовъ національныхъ. Въ археологическомъ отделеніи Музея будеть составлена коммиссія съ художественною целью. Члены коммиссів будуть заботиться о собиранів в изданів художественных памятниковь. Рашено приступить къ изданію ихъ только тогда, когда будеть собрано и приведено въ извъстность все существенно важное, и оценено по достоинству. Говорили о средствахъ къ изданію, и я позволиль себь присовокупить, что экземпляровъ на сто можно разсчитывать и въ Россіи, где можно найдти интересующихся и славянщиною вообще и особенно искусствомъ, и въ упиверситетахъ, гдв по новому уставу открываются каоедры исторіи искусства, и въ академіяхъ наукъ и художествь, и въ археологическихъ обществахъ. Извістный чешскій литераторъ и знатокъ въ искусствахъ Амбросъ предложилъ свои услуги, при пособіи музыканта, по фамилін Звонарь, усилить при Чешскомъ музет собпраніе памятниковъ чешской музыки, то-есть, пъвческихъ книгъ и нотъ, и приводить эти матеріялы въ систематическій порядокъ для приготовленія обстоятельной исторін музыки у Чеховъ. Послѣ того говорили и другіе изъ присутствующихъ, все художники и литераторы, ипые довольно молодые, латъ 25-ти. Всякій разъ раздавался звонокъ, приглашавшій къ молчапію, и начиналась рѣчь. Обычай вести дѣло сообща пріучиль Чеховъ хорошо излагать свои мысли передъ публикой. Уваженіе къ личности каждаго и простота въ обращеніи много ободряють говорящихъ публично, а теплое чувство, съ какимъ ведутся національныя дѣла, возбуждаеть краснорѣчіе, простое и сердечное, безъ пустозвонныхъ фразъ и ложнаго павоса. Съ первобытною напвиостью и свѣжестью славянской породы Чехи соединяютъ нѣмецкую ученость и самое многостороннее европейское образованіе, очищенное отъ односторонности нѣмецкой. По своему добродушію они напоминаютъ Болгаръ или Сербовъ, по образованію — самыхъ образованныхъ
Европейцевъ. Я говорю конечно только о лучшихъ людяхъ, съ которыми
мнѣ пришлось сойдтись, или о которыхъ я слышалъ.

Художественное засъданіе у Напрстка особенно было для меня любопритно, потому что я остановнися на нѣсколько времени въ Прагѣ съ главною цълью-познакомиться съ чешскою школой живописи. Давно уже казались инъ подозрительными тъ страницы въ исторіяхъ нъмецкой живописи, гдъ чешскія произведенія выдавались за німецкія, и тімь больше произведенія XIV въка, такой эпохи, когда Пражскій университеть быль первымъ во всей Германіи разсадникомъ просвещенія, когда великій Гусъ за 200 летъ до реформаціи предвозв'єстиль освобожденіе мысли отъ католическаго деспотизма, и когда еще чешская пародность была такъ свѣжа, что именно отъ этого стольтія дошель до нась списокь самыхь изящныхь эпическихь и дприческихъ произведеній чешскихъ, въ такъ-называемой Краледворской рукописи; когда образованный чешскій рыцарь Оома Шитный на отличномъ чешскомъ языкѣ инсалъ свои назидательные трактаты, которые съ простотою практического взгляда соединяють глубину мысли и поэтическую фантазію, напоминающую Данта. Въ странъ свъжей и сильной націопальными элементами не могло остаться безъ самостоятельнаго развитія и пскусства, въ эпоху, когда процебтали науки и когда происходило такое сильное движение идей, приготовлявшихъ реформацію. Извѣстно, что Карлъ IV, въ половинъ XIV стольтія, равно какъ и пражскіе епископы того времени усердно покровительствовали наукамъ и искусствамъ среди Чеховъ. Извъстно также, что Нъмцы съ уваженіемъ отзываются о чешскихъ намятникахъ искусства того времени, хотя и называють ихъ немецкими. Надобио было на месте проверить это дело, и беглый взглядь на произведения чешской живописи тотчасъ убъдить всякаго въ туземности и самостоятельности ея развитія. Досель сохранились славянскія, чешскія имена мастеровь, которые украшали своими произведеніями рукописи, расписывали стыны храмовъ, писали образа, особенно въ знаменитомъ Карловомъ Тынт или Карлы-тейнт, нынт передалиномъ въ Карлыштейнъ.

Не вить притязаній рышить старинную тяжбу о собственности между Чехами и Німцами (чего ожидать было бы странно оть замітокь путешественника), тімъ не менте для любителей искусства я сообщу здісь нісколько замітаній о чешскихъ миніатюрахъ оть древнійшихъ временъ до XVI столітія, что удалось мині изучить въ Прагі, благодаря безпримітрной обязательности здішнихъ библіотекарей и ученыхъ. Буду говорить о произведеніяхъ несомитино чешскаго происхожденія. Многія изъ нихъ, какъ увидите, отмітены въ самыхъ рукописяхъ славянскими именами мастеровъ.

Чешскіе ученые, Воцель и Запь, съ особеннымъ удовольствіемъ пщуть следовь византійщины вь древижишихь произведеніяхь чешскихь, приписывая ей особенное, м'астное значеніе, какъ противод'ыствіе н'амецкому католичеству. Безпристрастно говоря, кажется, следуеть въ чешской живописи до конца XII въка допустить столько византійскаго, сколько было его вездъ, и въ Германіи, и во Франціи, и въ Италіи. Эта эпоха броженія элементовъ древне-христіанскихъ съ античными воспоминаніями, византійскихъ съ богословскою строгостью и варварскихъ съ безобразіемъ формы, но съ свежестью и энергіей мысли. Въ XIII веке уже очевидно слагается чешская школа живописи, и бъ XIV веке доходить до своего высшаго совершенства, держится такъ до конца XV или начала XVI, и потомъ падаетъ подъ вліяніемъ пноземнаго стиля возрожденія. Вспомнявъ въкъ процвътанія этой школы, легко догадаться о религіозномъ ея содержаній и благочестивомъ характеръ. Національные героп, Св. Вацлавъ (Влчеславъ) и Гусъ, постоянно воодушевляють, чешскаго миніатюриста, и чешскаго живописца. Легендою о Св. Вацлавъ пачинается исторія миніатюры въ Чехахъ; сожженіе Гуса — сюжеть последнихъ миніатюрь XVI века, на которыя я обращу ваше вниманіе. Впрочемъ, я начну свое обозрѣніе не съ этой древнъйшей легепды, а съ рукописи, хотя и позднъйшаго письма, но удержавшей въ своихъ миніатюрахъ следы первоначальнаго стиля древне-христіанскаго искусства.

I.

Это Лицевая Библія, XIII вѣка, въ листъ, принадлежащая князю Лобковичу, въ Прагѣ. Каждый листъ горизонтально раздѣленъ на двое, въ той и другой части по рисунку; надъ рисунками подписи текстовъ. Подписи разныхъ временъ, а рисунки древніе. Они не раскрашены, только въ очеркахъ. Начинаются сотвореніемъ міра и идутъ черезъ весь Ветхій и Новый Завѣты до Апокалипсиса включительно. На концѣ легенда Св. Вацлава въ ли-

цахъ. На послъдней страницъ нарисована Св. великомученица Екатерина; она стоитъ съ колесомъ, орудіемъ ея мученій. Передъ ней склоняетъ кольша безбородый юноша, молитвенно сложивъ свои руки. Это самъ миніатюристъ Велиславъ, какъ гласитъ надпись на свиткъ (Sáncta Katerina exandi famulum tuum Vellislaum). Рукопись эта ясно показываетъ, что искусство въ Чехахъ ведетъ свое начало отъ раннихъ преданій древне-христіанскаго стиля, соединившаго съ христіанскою символикой античныя формы, что явствуетъ, напримъръ, изъ слъдующихъ миніатюръ:

- 1. На первомъ листь, въ верхней половинь изображена бездна въ видь рыки, изливающейся изъ пасти чудовища; надъ пею носится Духъ Божій въ видь голубя. Нально отъ зрителя тьма (tenebrae)—въ видь двухъ юношей, сидящихъ рядомъ: они до пояса обнажены; а ниже до ногъ драппрованы въ отличномъ классическомъ вкусь. Оба закрыли глаза и немного понагнули свои головы, каждый въ свою сторопу, изящио изгибая фигуру, и каждый поднося одну руку къ щекь. Оба они дремлють. По высокой красоть античнаго стиля (несмотря на некоторую неверность въ рисунке) эту группу непременно следовало бы назвать античною, еслибъ она даже напоминала величавыя, задумчивыя статуи ночи и сумерекъ, которыми Микель Анджело обезсмертиль могилы Медичисовъ въ церкви Св. Лаврентія во Флоренціи. Направо, Господь Богъ творить светь. Какъ искусный измпритель, художникъ, въ одной руке держить Онъ вёсы, въ другой циркуль. Въ кругу сотворенный имъ светь, въ виде юноши съ факелами.
- 2. Нижняя миніатюра на первомъ же листь изображаеть какъ Богъ творить день и почь: день въ видь античнаго типа Аполлона, а почь—Діаны (объ фигуры въ кругахъ).
- 3. Четыре райскія ріки вь виді четырехъ женщинь, выливающихъ изъ урнъ воду.
- 4. Особенно любопытенъ типъ Еноха. Дряхлый старикъ, въ короткомъ кафтанѣ, подпирается костылями, а сзади у него, какъ у ангела, крылья. Господь Богъ своею десницею изъ облаковъ касается его головы, чтобы взять его на небо. Быт. гл. 5.
- 5. Іосифу во сић поклоняются солице и луна въ античныхъ символахъ Аполлона и Діаны (объ фигуры въ кругахъ).
  - 6. Фараонъ изображаемый постоянно безбородымъ юношею.
- 7. Успеніе Богородицы, изображаемое по-византійски; то-есть, усопшая Богородица лежить на одрѣ, окруженная апостолами. Но позади, душу ея береть не Спаситель (какъ обыкновенно), а два ангела — каждый за руку.

II.

Легенда Св. Вацлава, въ 4-ку, оригиналъ въ Вольфенбюттель, по точная копія съ него въ Чешскомъ музев. Рукопись писана для чешской герцогини Эммы, въ 1006 году, какъ свидътельствуетъ подпись, по древпему обычаю, безцеремонно написанная по всему полю цервой миніатюры (hunc libellum Hema venerabilis principissa pro remedio animae suae in honorem beati Venceslai martiris fieri jussit a. 1006). Св. Вацлавъ, съ бородою, въ короткомъ полукафтань в (или сукив), а сверху въ мантіи, обращается къ Інсусу Христу, который, показываясь изъ облаковъ, надъваетъ на него корону. Эмма, падши пицъ, и изогнувъ спину и кольни, какъ изображаются молящіеся въ древибйшей византійской живописи, въ усердномъ моленіп ухватила Св. Вацлава за лівый сапогь. Кромі этой, въ рукописи сще только двѣ миніатюры. На одной Св. Вацлавь стоить съ чашею передъ сидящимъ за столомъ Болеславомъ и его фамилей, у него на крестинахъ. И Болеславъ и Вацлавъ въ короткихъ полукафтаньяхъ. Болеславъ съ обритою бородой, но съ усами; волосы на голов короткіе. На другой, убіеніе Св. Вацлава у дверей храма, византійского стиля. Миніатюры инсаны на золотомъ полъ. Особенно любопытны по костюмамъ.

## III.

Такъ-называемый Вышеградскій кодекст, въ листь, содержить Евангеліе; уже въ 1129 г., вмість съ другими драгоцінностями дань быль вкладомъ въ коллегіальный храмъ Вышеградскій, а писанъ по крайней мірть въ Х вікть. Миніатюры всі на золоть, въ раннемъ стиль романскомъ, варварски исказившемъ изящныя формы древне-христіанскаго искусства. Лица обрисованы чернилами. Не естественныя складки наложены симметрически и условно, будто завитки буквъ или заставокъ. По сюжету любопытны миніатюры:

- 1. Крещеніе: Івсусъ Христосъ и Іоаннъ Предтеча безъ бородъ; тоже безъ бороды и Богъ Отецъ, или, лучше сказать, только одна его голова, съ шесю по плечи, помѣщенная въ облакахъ. Очевидно подражаніе скульптурному бюсту. Наверху, рядомъ съ облаками, помѣщенъ мальчикъ, льющій изъ урны воду. Это Іорданъ. Надъ Спасителемъ Св. Духъ въ видѣ голубя.
- 2. Благов'єщеніе: символическій голубь своимъ клювомъ почти касается косъ Д'євы Маріи, сидящей на престол'є.

- 3. Тайная Вечеря: и Христосъ, и всѣ Апостолы безъ бородъ, по стилю античныхъ идеальныхъ типовъ, за исключеніемъ Петра и Павла, которымъ даны бороды такія же, какія изображаются у нихъ и въ нашихъ пконописныхъ подлинникахъ. Очевидно, что иконописныя подобія этихъ двухъ апостоловъ установились раньше всѣхъ прочихъ. Іоаннъ Богословъ фигура мальчика возлежитъ па колѣняхъ самого Іисуса Христа. Противъ Христа сидитъ Іуда, и въ одно время съ нимъ, правою рукою обмакиваетъ кусокъ хлѣба въ солонку, а лѣвою другой кусокъ кладетъ въ ротъ; по въ это самое время подлетаетъ ко рту его красная птица, чтобы вырвать у него этотъ кусокъ.
  - 4. Распятый Христосъ безъ бороды и съ открытыми глазами.
- 5. Вмѣсто Воскресенія Інсуса Христа, на цѣломъ листѣ изображено возстаніе мертвыхъ изъ гробовъ, въ нѣсколько рядовъ. Такимъ образомъ таннство Воскресенія Христова сокрыто отъ глазъ смертныхъ, и событіе это является только преобразующимъ всеобщее воскресеніе на страшномъ судѣ.
- 6. На листь 68, въ буквь D (въ словь Dixit), въ завиткахъ ранняго романскаго стиля, изображенъ сидящій на престоль Св. Вацлавъ, въ туникъ съ фимбріемъ, безъ бороды, съ копьемъ; на головь красная шапка, спускающаяся на плечи львиными лапами. Надъ нимъ благословляющая рука. Возль надпись: Venzezlavus dux. Эта миніатюра, послъдпяя въ рукописи, пе оставляеть сомньнія о туземномъ, чешскомъ происхожденія этого великольпиаго кодекса. Находится въ университетской библіотекъ, въ Прагъ.

### IV.

Знаменитая датинская энциклопедія, изв'єстная въ литератур'є подъ пменемъ Mater verborum, съ чешскими глоссами, или подстрочнымъ чешскимъ переводомъ и которыхъ датинскихъ словъ; въ листъ, находится въ Чешскомъ Музе в. Писалъ эту рукопись въ 1202 г. Вацерадъ, а миніатюры д'єдалъ иллюминаторъ Мирославъ, оба Чехи. По обычаю времени, они подписали свои имена такъ: въ букв в Р, въ кружк ея, изображена Богородица, какъ наше Знаменье; а подъ нею дв в молящіяся фигуры, въ монашескихъ рясахъ: одна на кол вияхъ, другая стоитъ, и у каждаго по свитку; у первой фигуры въ свитк писано: моли за писца Вацерада (ога р. scre Vacerado), а у второй: моли за иллюминатора Мирослава (ога р. illre Мігогаро). При посл в визиваненъ и сказанный годъ. Въ миніатюрахъ этой рукописи, на основ в стиля романскаго, уже очевиденъ элементь чешскій. Романскіе изгибы и сплетенія эміеобразныхъ ремней еще господ-

ствують и пногда опутывають человьческую фигуру; но вивств съ тымъ ильюминаторъ изыскиваетъ средства дать право первенства изображенію человыческому, сообщить фигуры характеры и выражение, хотя еще и охотно пишеть разныхъ звърей и чудовищь въ романскомъ стиль. Живя въ эпоху суровую, онъ смотрить на окружающую его действительность более мрачнымъ взглядомъ и любить изображать трагические моменты; онъ не знаетъ еще граців в мягкости благочестивой чешской школы XIV віка, и даже мирнымъ и нажнымъ сценамъ придаетъ оттанокъ величія, чуждый всякой женственности, въ которую въ последствін впадаеть чешская живонись. Иллюминатора Мпрослава, я назваль бы Эсхиломъ чешской живописи. Въ его строгихъ и величавыхъ фигурахъ есть какая-то внутренняя связь съ теми древне-христіанскими геніями тьмы, которые такъ невольно приводять на память Микель-Анджеловы Ночь и Сумерки. Несмотря на преобладающее еще господство романскихъ формъ, чудовищныхъ и эвъриныхъ, съ змёнными извивами и сплетеніями, художникъ, очевидно, хочетъ отъ нихъ освободиться. Это особенно замътно въ миніатюръ, писанной въ буквъ ипселонъ (Ү). Вмъсто фантастическихъ изгибовъ романскихъ, Мирославъ пзобразиль эту букву въ видъ винограднаго дерева съ вътками. На одну изъ нихъ упирается ногами легкая и довольно изящиая фигура; каштановые ел волосы подобраны ремнемъ. Она уже не спутывается символическими узлами ременныхъ переплетеній, а лізеть по віткамъ, изъ которыхъ одна проходить между ея ногами. Въ левой руке держить она корзинку, а правою рветь впноградь. Позади ея, тоже взгромоздившись на вътку, обезьяна запихала свою лапу себ' въ пасть. Какъ пімецкіе мастера романской эпохи вносили въ свои неуклюжія, но полныя мыслей, произведенія, свою н'ьмецкую мпоологію; такъ п Мпрославъ, въ самомъ началь рукописи, на цьломъ листъ помъстиль миніатюру изъ фантастическихъ силетсній, виизу оканчивающуюся изображеніемъ льта въ видь женщины. Надъ ней латинская подинсь: estas, и чешская—siva, то-есть, Жива, богиня, подательница жизии. На ней помъщена довольно натурально писаная фигура, играющая на скрипкт. Въ ней много движенія и уже нткоторой граціи, сколько она могла быть доступпа строгому стилю этого мастера. Выше, изъ безчисленныхъ извитій, выступають то обезьяны, коропующія сову, то челов'вческая фигура, которую дьяволь тянеть за волосы. Изъ миніатюрь, характеризующихъ суровый стпль мастера, укажу на следующія:

1. Въ буквѣ М, въ середней полосѣ ея, висить предатель Іуда, повѣшенный будто на висѣлицѣ. Обезображенное насильственною смертью лицо трупа, съ ощерившимися зубами поразительно вѣрностью природѣ и трагическимъ выраженіемъ, хотя все туловище писано еще крайне дѣтски, безъ всякаго анатомическаго умёнья. По об'є стороны, два черпыхъ ворона, вцёпившись своими когтями въ плеча пов'єшеннаго, клюють ему глаза.

- 2. Цілованіе Дівы Марін и Елисаветы, предметь, который даже византійскіе мастера писали граціозно, послужиль Мирославу сюжетамъ для строгой и величавой сцены. Онъ изобразиль обінкъ женщинъ не въ профиль, стремительно бросающихся другь другу въ объятія, какъ обыкновенно оні шишутся, а величаво стоящими рядомъ, сп face, и налагающими другь на друга руки будто скульптурная группа, въ строгомъ стиль Микель-Анджело.
- 3. Распятіе. Христосъ распять не на кресть, а на деревь съ двуми искривленными суками, служащими для распятія рукъ. Самому дереву приданть мрачный, отчаянный видъ: оно изуродовано и изогнуто, и оба сучка тяпутся вверхъ. Потому и тъло Распятаго особенно мучительно изогнуто, а руки насильственно вытянуты по сучкамъ вверхъ. Здѣсь взятъ самый ужасный, самый безотрадный моментъ распятія, гдѣ все носить на себъ характеръ бользии и мрака. Обыкновенно эта сцена смягчается слезами любви и состраданія въ лицѣ Богородицы и Іоанна Богослова, стоящихъ по объ стороны распятія. Мирославъ изгналъ изъ своего изображенія все успоконвающее и умиляющее. Не любящая мать и върный ученикъ стоятъ у него по объ стороны Распятаго, а два воина-тирана: одинъ прободаетъ ему коньемъ бокъ, а другой въ губкѣ подаетъ уксусъ.

Къ половинѣ XIII вѣка чешская школа живописи, видимо, чувствуетъ свои силы. Изученіе и подражаніе природѣ служать ей главнымъ двигателемъ. Романскій стиль нечувствительно приводить ее къ мастерскому изображенію животныхъ. Она еще не умѣетъ сладить съ обнаженными формами человѣческаго тѣла, но уже натурально набрасываетъ складки одѣянія, и драпировку изящно подчиняетъ движеніямъ фигуры. Не умѣя писать туловище, руки и ноги, она уже отлично отдѣлываетъ лицо, и стремясь къ натурѣ, старается дать ему характеръ и выраженіе. Если размѣры фигуры еще не вѣрны, то ея движенія уже натуральны и выразительны.

## V.

Все это съ поразительною очевидностью можно замѣтить въ *Яромирской* (по монастырю), иначе *Бржезницкой* (по замку) *Библіи* 1259 г., въ листь, въ Чешскомъ Музеѣ. И писецъ и миніатюристь были Чехи, и изобразили себя между миніатюрами этой рукописи. Имя писца — Збигнѣвъ Ратиборскій, а миніатюриста — Богушъ Лютомирицкій. Послѣдній изображенъ съ бородою, въ красномъ свѣтскомъ одѣяніи. На пьедесталѣ этой фигуры

годъ написанія рукописи. Въ миніатюрахъ преобладаеть рисунокъ надъ колоритомъ. Лицо и всё обнаженныя части фигуры только въ очеркахъ, едва раскрашенныхъ, по въ одъянія, звъряхъ, птицахъ, художникъ искусно употребляеть и краски. Впрочемь, главное достоинство его въ смълыхъ, твердыхъ и во всёхъ отношеніяхъ мастерскихъ очеркахъ, которые позволяють заключать, что блистательное развитіе чешской живописи въ XIV въкъ было систематически подготовлено строгою школою рисовальщиковъ, образовавшею въ средніе въка пзящный и правпльный рисунокъ въ связи съ скульптурнымъ мастерствомъ. Это скульптурное начало очевидно у Богуна въ нераскрашенныхъ или едва наведенныхъ колоритомъ лицахъ и въ обнаженныхъ фигурахъ, тогда какъ драпировку онъ рисуеть красками отлично, прикрывая м'єстнымъ колоритомъ и стушевывая очерки складокъ. Большая часть миніатюрь, и именно самыл изліцныя изъ нихъ не иміють пикакой, по сюжету, связи съ Библіей. Это — на поляхъ рукописи, по сторонамъ п випзу, отдільныя фигурки людей, животныхъ и иногда чудовищъ, вставленныя между линіями арабесокь, и рисованныя съ необыкновеннымъ мастерствомъ. Художникъ, видимо, любилъ природу, и много наблюдалъ надъ характеромъ и нравами не только людей, по и животныхъ, и съ особеннымъ удовольствіемъ и тщательностью д'ілаль на поляхь рукописи свои мелкіе этюды, эти разрозненныя фигурки, которыя потомъ, уже въ XVII стольтін, сложились въ цёлыя картины у фламандскихъ мастеровъ.

Эти мастерскія фигурки, съ необыкновенною оконченностью рисунка, върныя природъ, оживленныя движениемъ и выражениемъ, сверхъ того, пеобыкновенно граціозны, в ностоянно говорять зрителю, что начертавшій ихъ или былъ человъкъ весслаго нрава, или хотълъ развеселить и позабавить того, кто будеть ихъ пересматривать. Точно будто онъ писаль ихъ забавляясь. Онъ отлично рисовалъ кроликовъ, обезьяпъ, собакъ, по особенно быль неистощимъ въ птицахъ, большихъ и маленькихъ, такъ что по его рпсункамъ, кажется, можно составить весьма полную монографію о містныхъ плиахъ въ Чехія въ половин XIII стольтія. Изображенія его ппчего уже не имъють общаго съ страшилами романскаго стиля, и если пногда рисуеть чудовиць, то только для забавы, и всегда старается рисовать нхъ какъ можно изящите. То къ птицъ придъластъ красивую женскую головку, то голову старика насадить на туловище чудовища; пногда придълаеть къ какому-инбудь животному голову прелата, въ соответствующей его званію шапкъ, а то одънеть обезьяну и кануципскую рясу, да еще въ руки ей дасть кпигу, и заставить ее внимательно читать. Въ миніатюрахъ Богуша уже ясно чувствуется освобождение художественной иден изъ-подъ гнета безотчетнаго мистицизма и темныхъ символическихъ формъ. Вмёстё съ тёмъ,

выступаеть самостоятельно и личность человька, съ его обычною дъятельпостію, съ окружающимъ его бытомъ: съ его обычаями и привычками. И именно въ этомъ-то отношении особенно дороги миниатюры этой Библи для исторія чешской культуры въ XIII стольтін. Воть, напримьръ, женщина прядеть пряжу: мальчикь съ топоромъ: девушка, въ шапочке, похожей на ночной ченецъ, поднявъ нъсколько подолъ сеоего синяго платья, идеть по водь, граціозно оглядываясь назадь; двое борются, какъ называется-подъ пожку: мущина съ женщиною плящуть, оба ухватившись рукою за платокъ, какъ у насъ въ хороводахъ: мущина высоко поднялъ одну ногу, а руку поднеръ въ бокъ; стрълокъ натягиваетъ лукъ; дъвушка плящетъ, закинувъ одну руку на голову, и другую граціозно опустивши внизъ; всё движенія ея върны и граціозны, и мастерски отражаются въ паденіи складокъ ея одъянія; мущина идеть съ граблями и съ вилами о двухъ рогулькахъ. Особенно для исторів музыки многое завъщаль будущимъ историкамъ этотъ неистощимоплодовитый мастеръ въ разныхъ остроумныхъ фигуркахъ, которыя играють то на флейть, то на трубь, то на дудкь, придъланной къ мѣхамъ, то на скреикѣ, то на гетарѣ, которой выгнутая дугою ручка оканчивается собачьею мордой, то молотками ударяють въ висящіе колокольчики.

Такимъ образомъ мало-по-малу слагаются отличительныя свойства чешской школы живописи, а именно выразительность, такъ ярко выстунающая уже у Мирослава, потомъ — подражаніе природів и стремленіе къ ндеальной красоть въ лицахъ, что очевидно въ этихъ сотняхъ фигурокъ Богуша. Даже чудовищъ рисуетъ онъ граціозно, и даетъ имъ красивыя человъческія головки, юныя или старческія. Наклоппость — изображать старость благообразною и прекрасною, заметная уже въ XIII веке, становится, какъ кажется, принциномъ для мастеровъ цвѣтущей эпохи XIV вѣка. Даже въ томъ случат если списываемый ими портретъ не удовлетворяетъ требованіямъ красоты, — они даютъ ему идеальный топъ — красотою и мягкостью выраженія. Потому-то мягкость и ніжность составляють отличительную характеристику дучшей эпохи чешской живописи. И эти свойства темъ сильнее действують на эрителя, что выражаются въ самомъ живомъ, цветущемъ, и, вмісті съ тімъ, въ необыкновенно ніжномъ колориті. Искрениее благочестие эпохи только усиливаеть эти свойства, придавая лицамъ задушевность выраженія и смягчая религіозный восторгь тенлотою чувства. Но вибств съ темъ, подражание природ в наблюдение ся законовъ въ рисункћ и колоритћ спасаютъ фантазію живописца отъ безплоднаго мистицизма, удерживая ее въ пределахъ действительности. Такимъ образомъ, цвѣтущую эпоху чешской живописи, въ XIV вѣкѣ, можно сравнить съ

эпохою Ванъ-Эйковъ въ Голландін, или Беато Анджелико Фьезолійскаго и Мазаччіо въ Италін, то-есть, съ живописью XV вѣка въ Италін, Голландін и Германіи. Чешская школа не была предварена такими блистательными дарованіями, какъ Джіотто, Николо Пизано, Орканьи, но уже и въ XIV вѣкѣ достигла того, чѣмъ знатоки искусства восхищаются въ Мазаччіо, въ Фьезоле или въ Филино Линии.

### VI.

Въ исторіяхъ нѣмецкой живописи особенно прославляется идущій отъ начала XIV века Пассіональ аббатиссы Кунтуты вли Кунитунды, въ листь, но въ последствии рукопись была обрезапа, даже съ повреждениемъ миніатюрь: находится въ библіотек Пражскаго университета. По снимкамъ, знатокамъ особенно извъстна изъ этой рукописи замъчательныйшая по красотъ и выраженію Скорбящая Богоматерь (Mater dolorosa). На миніатюр'є она стоить одна, по я всегда воображаю ее себь стоящею при кресть Расиятаго, по правую его сторону, чему вполнъ соотвътствуетъ положение всей ея фигуры. Трудно гдф-нибудь въ другихъ школахъ живописи указать нашимъ живописцамъ и иконописцамъ лучшій образецъ для этого сюжета. Какъ манерны и безжизненны кажутся передъ этою Скорбящею Матерью всъ сентиментально-идеальныя попытки, которымъ Гвидо Рени давалъ прозваніе Скорбящей Богородицы! Оть великой скорби голова ея не держится на плечахъ и болъзненно склонилась налъво, на лъвую руку, которую опа поднесла къ плечу, а правую прижимаеть къ сердцу. Отъ сердечной надежды глаза ея широко раскрылись, закатываясь подъ лобъ, а брови конвульсивно жмутся другь къ другу, образуя насильственныя морщины на нижней части лба; уста ея сомкнуты, будто съ темъ чтобъ остановить рыданія. Все лицо блідно; потому что горячечный пароксизмъ плача уже прошель, уже нъть красноты въ обсыхающихъ отъ слезъ глазахъ. Скорбь сосредоточниась внутри, побъжденная волею, которая дала силу стоять на ногахъ. Видимъ, — художникъ обладалъ изящнымъ вкусомъ, потому что самою постановкой фигуры хотель умерить патетическое выражение. Извістно, что художники цвітущихъ эпохъ въ самыхъ линіяхъ изображасмыхъ ими фигуръ хотели быть изящными. Все статуи Праксителя въ ихъ общемъ очертаніп представляють изящие изгибающуся линію; также изящиа линія бользиенно извивающагося торса Лаокоонова. Рафаэль всегда заботился объ изяществ в линій, и въ постановк в отдельных в фигуръ, и въ ихъ группировкъ. Въ томъ же классическомъ смыслъ изящио извивающаяся липія и этой Скорбящей Богоматери въ Нассіональ Кунчуты, въ чемъ всякій можеть убідиться даже по плохому спимку. Тогда какъ голова ея падаеть на лівое плечо, съ противоположной стороны широко драцируются складки ея пижняго одіянія, выступая направо.

Эту рукопись обыкновенно принисывають монаху Кольде и писцу Григорію, 1312 г. Но, по тщательномъ изученій рукописи, библіотекарь университетской библіотеки, Ганушъ, пришелъ къ тому заключенію, что подпись, на которой основывали происхождение рукописи, позднавищая, и притомъ какъ письмо, такъ и миніатюры въ ней не одной эпохи и разнаго достоинства. Однъ миніатюры прекраспы, какъ упомянутая Скорбящая Богоматерь: другія значительно хуже. Сверхъ того, встрычается дважды одинъ и тотъ же сюжетъ: оригиналъ и несомићиная копія съ него или поздпъйшая передълка. Это пменно листъ съ изображеніями орудій страстей Господияхъ, писанными кругомъ Распятаго, то-есть, терновый візнецт. копье, гвозди и т. и. Въ древићишей оригинальной миніатюрћ, между прочимъ, изображенъ убрусъ, круглой формы, съ ликомъ Спасителя, и въ подписи названъ Вероника. Такъ еще и у Данта въ божественной комедін убрусъ называется Вероникою (т. е. vera icon), истинныма изображениема, а потомъ уже въ католическихъ легендахъ составилось преданіе о женщинъ Вероникъ.

Сказанія о страстяхъ Господнихъ и соотвітствующія имъ миніатюры въ этой рукописи присовокуплены къ притче, или параболе, которою она и начинается, Одинъ женихъ обручился съ невъстою, которую вскоръ потомъ соблазниль предатель, называемый въ миніатюрахъ разбойникомъ (latro). Соблазнивши, онъ посадилъ ее въ темпицу. Но жепихъ поразилъ разбойника. освободных невъсту изъ темницы и короповаль се. Вся эта парабола изображена въ миніатюрахъ. Сначала женихъ и невъста обручаются, оба въ въщахъ. Потомъ, разбойникъ, безобразная фигура, съ взъсрошенными волосами, становясь на одно колітно, подасть яблоко невісті, сидящей п имъющей еще на своей головъ вънецъ. Далье, опъ гонитъ ее въ теминцу, завязавъ ей глаза, и на головь ся уже ньтъ вына; затымъ, женихъ на конт, со щитомъ, прокалываетъ въ шею бъгущаго разбойника; освобождаетъ певъсту, и паконецъ налагаетъ на нее вновь корону, которой опа было лиинилась. Невъста эта не только христіанство, по и вообще человъческій родъ; женихъ — Христосъ, разбойникъ – дьяволъ. Эта тема даетъ поводъ отъ сотворенія первыхъ человіковъ пройдти черезъ евапгельскія сказанія. Въ мпніатюрь, изображающей сотвореніе Евы, Адамъ спить; Господь Богъ правою рукою благословляеть его, а въ левой держить голову Евы, съ красивымъ лицомъ и открытыми глазами. Эта голова будто выросла на ребри, которое псходить изъ бока Адамова. Такимъ образомъ, но понятіямъ миніатюриста, сотвореніе Евы началось ея прекрасною головкою, которая, будто цвётокъ, выросла на ребре Адама. Заточенію невесты въ темнице соответствуетъ изгнаніе Адама и Евы изъ рая и заточеніе ихъ въ адъ: у нихъ также глаза завязаны, когда ихъ гонитъ туда дьяволъ. Затёмъ идетъ Благовещеніе и другіе новозавётные сюжеты. Изведеніе Адама и Евы изъ ада соответствуеть освобожденію невесты изъ темницы, а коронованіе Богородицы — возложенію на певёсту вёнца, котораго она на время лишалась.

## VII.

Блистательный образецъ цвътущей школы чешской живописи въ XIV въкъ представляеть въ своихъ миніатюрахъ рукопись, называемая Liber viaticus, епископа Лютомышльскаго Іоанна, содержащая въ себъ псалмы п чтенія изъ книгъ Ветхаго и Новаго завъта, съ присовокупленіемъ святцевъ и похвалы разнымъ святымъ, въ листъ; находится въ Чешскомъ Музев. Всь, кому только случилось видьть эти миніатюры, приходять отъ нихъ въ восторгь: а Чехи убъждены, что опъ, по времени, самое изящнъйшее явленіе въ исторіи искусства всей Европы. Хотя миніатюры эти малаго размѣра, писаны въ буквахъ или въ завиткахъ арабесокъ по полямъ, но онѣ производять такое полное впечатытніе и такъ сильно заинтересовывають своею невыразимою красотою, что, перелистывая эту рукопись, будто гуляешь по галлерей или осматриваешь католическій храмь, украшенный образами благочестивой школы Фьезоле съ присовокупленіемъ болье матеріяльнаго элемента братьевъ Ванъ-Эйковъ. Самая мипіатюрность рисунковъ внушаеть еще больше удивленія своею микросконическою оконченностью, давшею средства художнику действовать на эрителя миніатюрами, будто стенною живописью или алтарными образами большаго размера.

Хотя миніатюристь пишеть только религіозныя, и преимущественно евангельскія сцены, но никогда не забываеть природы, любить ее и старается, сколько можно, точнѣе передать ея черты; обращаеть вниманіе на перспективу, утварь, одѣянія, особенно па животныхъ, которыхъ рисуетъ не только анатомически вѣрно, но и умѣеть дать имъ характеръ и выраженіе. И еще болѣе того и другаго въ его человѣческихъ фигурахъ, изъ которыхъ каждую опъ умѣеть осмыслить и отлично сгруппировать съ другими. Религіозное воодушевленіе возводить его до представленія идсальной красоты; потому у него всѣ лица прекрасны, и юныя, и старческія; особенно удается ему красота женская. Красоту онъ всегда соединяеть съ мыслію о довольствѣ и здоровьѣ. Потому всѣ святые у него пе только прекрасны, но и свѣжи и румяны лицомъ. Онъ не любить идеаловъ туманныхъ

и не понимаеть красоты условной, съ увядающеми силами и съ поблекциимъ цвътомъ лица. Для него итъ красоты выраженія безъ красоты формъ и безъ живости и свъжести колорита. Идеалъ святости опъ видитъ въ красоть и юношеской свыжести, какъ античный Грекъ лучшей эпохи процвытанія художествъ. Мадонна всегда у пего прекрасна; юная ли, въ Благовъщеньи, или въ зрълыхъ литахъ, въ событіи Сошествія Св. Луха, даже въ Успенія — она еще свіжа и прекрасна, будто легко заснула, граціозно лежить на своемъ смертномъ одръ. Это религіозное стремленіе изображать Богородицу въ идеаль красоты чешскій миніатюристь раздыляеть съ Беато-Анджелико Фьезолійскимъ. Христосъ младенецъ у него идеаль прелестнаго, цвътущаго здоровьемъ ребенка; Христосъ въ полномъ цвъть лъть идеалъ црекраснаго молодаго человека. Но костюмы Богородицы и Христа древніе, по древнехристіанскому и византійскому преданію. Богородица, которую онъ изображаетъ бълокурою, у него постоянно въ синемъ верхнемъ платьъ. На русые волосы ея, опъ взящно налагаетъ золотую съ свипмъ коропу. Миніатюристь, очевидно, вышель изъ школы, въ которой живопись развивалась сообща съ ваяніемъ. Миніатюры этой рукописи, какъ сказано, писаны внутри заглавныхъ буквъ. Самая буква, всегда съ довольно толстыми обводами, представляется какъ бы архитектурпымъ цёлымъ: это будто зданіе, котораго колонны и своды наполнены скульптурными фигурами, между тъмъ какъ внутренность святилища предоставлена изображеніямъ живописнымъ. Пом'єстивъ живописное изображеніе, наприм'єръ, Благовъщенія, Рождества нли Успеція, внутри буквы, миніатюристь покрываеть обводы и столбики самыхъ буквъ какою-нибудь одною краскою, розовою, синеватою, зеленоватою, всегда жидкою и свътлою, и на ней, будто скульптуру, наводить фигуры, соответствующія барельефамъ и статуямъ на готическихъ порталахъ. Эти одиоцветныя, скульптурныя изображенія всегда находятся въ связи съ живописною миніатюрой, которую окружають. Это — или ангелы, въ молитвенномъ благоговения присутствующіе при тайнстві Обрізанія Господия, или ветхозавітный пророкъ съ одной стороны, п евангелисть съ другой, торжественно созерцающіе Благовъщение, о которомъ первый пророчествовалъ, а другой повъствовалъ. Сверхъ того, вся буква, съ миніатюрой и съ скульптурными фигурами въ ея обводахъ, полагается на разукрашенномъ фонъ, будто на ковръ, и потомъ линіями, вътвями и другими арабесками соединяется она съ рисунками на поляхъ рукописи, по сторонамъ и внизу. По сторонамъ — это ярко разрисованные разными красками, по поясъ, пророки и апостолы, царь Давидъ, Соломонъ, помъщенные, будто цвътки, на цвъточныхъ чашечкахъ, на въткахъ и между листьями. На полъ, обыкновенно виизу, иногда помъщается,

по поясъ, съ модитвеннымъ выражениемъ, и самъ епископъ Іоаннъ, для котораго была писана эта рукопись. Внизу же находится иногда дополненіе евангельской сцены, главный моменть которой помъщенъ внутри буквы. Такимъ образомъ изображено, напримъръ, въ буквъ Рождество Спасителя; въ обводахъ самой буквы, на синемъ фонф, будто въ небф, одноцвфтиые, синіе же ангелы, будто барельефъ; потомъ буква красивыми арабесками соединяется съ нижнимъ полемъ рукописи, гдб миніатюристь дополняеть свою мысль сценою, какъ ангелъ изь облаковъ является пастухамъ. Въ этой нижней миніатюрі: особенно много чувства природы въ изображеніи животныхъ. Тутъ стадо и двъ собаки; подъ пригоркомъ козелъ съ бараномъ бодаются рогами, на пригоркт коза щиплеть кустарникъ. Подобнымъ образомъ поклонение волхвовъ, писанное въ буквѣ, дополняется винзу листа сценою, какъ они собпраются тать на поклонение. Одинъ изъ нихъ съ собачкою, другой-эпергическая фигура, въ смелой постановке, съ напряженіемъ держить за узду заартачившагося коня поднимая его на ноги (чешскій мпиіатюристь какъ будто изучаль квиринальскіе колоссы), другой конь скромно щиплеть траву; третій, между ними въ серединь, послушно стопть, уже готовый принять на себя всадника.

Описывать каждую миніатюру въ отдъльности невозможно, по невыразимой ихъ красоть. Есть надежда, что фотографическіе снимки какъ съ этихъ, такъ и съ другихъ чешскихъ миніатюръ будутъ выставлены въ Москвъ для публики, такъ какъ библіотекари — Вртятко и Ганушъ имѣютъ намѣреніе по экземпляру этихъ фотографій прислать въ Москву и Петербургъ. Во всякомъ случать позволяю себть коснуться иткоторыхъ миніатюръ этой рукониси, не съ тъмъ чтобъ исчерпать ихъ эстетическое достоинство, но чтобы частію объяснить характеръ чешской живописи, частію указать образцы нашимъ иконописцамъ.

- 1) Передъ сидящимъ Царемъ Давидомъ стоять нёсколько пёвчихъ, отлично сгруппированные, и поютъ, развнувъ рты, и каждый, для своего гона, какъ будто различно открываетъ ротъ. Миніатюра вполиё напоминаетъ знаменитый образъ Вапь-Эйковъ въ Берлинскомъ Музев.
- 2) Въ Благовіщеньи, Господь Богъ, показываясь изъ облаковъ, держить въ рукахъ младенца Христа, или его душу, отъ которой нисходить сіяніе на Діву Марію.
- 3) Для нашихъ иконописцевъ особенно могутъ быть полезны миніатюры, изображающія Благовіщеніе, Рождество, Обрізаніе, Сошествіе Св. Духа, но особенно Успеніе Богородицы. Композиція ихъ вполні согласуется съ нашими иконописными преданіями, за самыми незначительными исключеніями. Но сколько природы, выраженія и красоты! Какъ разно-

Digitized by Google

образны характеры собравшихся около усопшей Богородицы апостоловъ, какъ выразительны каждаго изъ нихъ печаль, скорбь, сътованіе! Все оплакиваетъ усопшую, даже скульптурное изображеніе пророка на обводъ буквы печально скрестило свои руки и склонило голову; сътуютъ и пророкъ и апостолъ, по поясъ изображенные на полъ рукописи въ завиткахъ арабески.

- 4) Для характеристики нѣжной и выразительной чешской школы замѣчательна мипіатюра съ муроносицами, пришедшими къ опустѣлому уже гробу Господню. На краю гроба сидить ангелъ и объясняеть имъ чудесное событіе воскресенія; и каждая изъ нихъ по своему выражаєть свои ощущенія. Одна удивлена и поражена, будто слышить невѣроятное; другая съ вдохновеніемъ внимаетъ; третья умиленно склоняетъ голову; всѣ три составляють мастерскую группу, и всѣ три замѣчательно прекрасны.
- 5) Еще характеристичные для чешской школы миніатюра, соотвытствующая тексту Пъсни Пъсней о любовномъ цылованіи. Извыстно, что въ средніе выка мистическое богословіе и свытская поэзія проповыдывали обоготвореніе любой, богословіе небесной, при посредствы любой земной нли человыколюбія; поэзія любой земной, но очищенной оть похоти, при посредствы стремленія къ любой идеальной, небесной. Чешскій миніатюристь для этой, господствующей въ его время идеи о любой, не умыль найдти болые точнаго выраженія, какъ въ любой материнской, которую изобразиль въ слыдующей группы, необыкновенно граціозной и наивной. Сидить величавая и прекрасная Анна, мать Богородицы; на рукахъ у ней сидить сама Богородица дывочка лыть семи: прелестное, цвытущее созданіе! А у пей на колыняхъ стоить младенецъ Христосъ, одною рукою обнимая ее, и другою лаская ея личико.

Имя мастера этихъ превосходныхъ миніатюръ въ рукописи не означено. Но историки чешскаго искусства, Воцелъ и Запъ называютъ его Збыжект изт Тротина, на слъдующемъ основанія. Въ Пражскомъ Музев есть рукопись въ четвертку, подъ названіемъ Missale ecclesiae Pragensis, то-есть молитвенникъ, тоже XIV въка. Въ ней только двъ миніатюры, но большаго размъра, во всю страницу рукописи. На одной изображено Благовъщеніе, и въ свиткъ у архангела означено имя живописца (hoc Sbisco de Trotina р., то-есть pinxit), а другая,—Обръзаніе или Принесеніе Христа младенца во храмъ, во всемъ сходная съ миніатюрою того же сюжета въ знаменитой рукописи, Liber Viaticus, только что мною разобранной. Потому-то и эту послъднюю приписывали Збыжку. Но при внимательномъ разсмотръніи, миніатюры ея несравненно выше работы Збыжка, котораго я позволяю себъ назвать только ученикомъ того великаго мастера, который рисовалъ для Лютомышльскаго епископа Іоанна. Гораздо правдоподобите митьніе

Запа, который сближаеть Liber Viaticus съ великольпнымъ Миссалемъ архісинскопа Очко († 1380) находящемся въ ризниць Пражскаго Капитула, котя и напрасно ту и другую рукопись приписываеть Збыжку. Въ Миссаль архісинскопа Очко та же благочестивая красота, соединенная съ върнымъ натурализмомъ. Какъ, напримъръ, много выраженія въ головахъ этого быка и этого лошака, которые, стоя надъ яслями, дружелюбно ласкають поворожденнаго Христа, лежащаго въ ясляхъ. Быкъ осторожно прикасается своимъ рыломъ къ плечу новорожденнаго, а лошакъ усердно лижетъ его пожку. Іосифъ съ благочестивымъ вниманіемъ смотрить на эту необычайную сцену. Еще очевиднъе сродство этихъ объихъ рукописей между собою въ изображеніи упомянутой мною группы изъ Анны, Богородицы-дъвочки и Христа-младенца, которою съ самыми незначительными пзиъненіями украшенъ и Миссаль архісинскопа Очко.

#### VIII.

Къ XIV стольтію относится рукопись Оомы Щитнаго, содержащая въ себь его нравственно-религіозные трактаты, въ четвертку, въ университетской библіотекь. Миніатюры ея носять на себь тоть же характерь цвьтущаго неріода чешской школы, то-есть натурализмъ, красоту, грацію п искреннее благочестіе. Упомяну еще о Понтификаль, писанномъ для архіепископа Штернберга, въ 1376 г. Имя миніатюриста Годикъ. Рукопись находится въ библіотекь Страговскаго монастыря въ Прагь. Между миніатюрами замьчательна изображающая обнаженнаго Христа, съ слъдами ранъ на тыль, явившагося стоящимъ на кольняхъ архіепископу Штернбергу п самому Карлу IV. На миніатюрь современные портреты.

#### IX.

Въ Чешскомъ Музей есть пергаменный листъ, въроятно, изъ какойнибудь рукописи. На немъ изображено сожжение Гуса, миніатюра конца XV или начала XVI въка. Гусъ, въ длиной облой рубашкъ, съ обнаженною грудью, желъзными цъпями, прикованъ къ столбу. Палачи, съ объихъ сторопъ, вилами подгребаютъ подъ костеръ головни, успливая пламя, изъ котораго выступаетъ мученическая, величавая фигура Гуса. На лицъ его физическая боль умъряется душевнымъ страданіемъ и териъливымъ упованіемъ мученика. Позади его и кругомъ многочисленное собраніе свидътелей казни и зрителей. Монахи разныхъ орденовъ рядами стоятъ, будто солдаты воинствующей католической церкви, напрасно приведенные на битву теперь

уже съ безвреднымъ еретикомъ. Эти солдаты, упитанные и жирные, какъ то тупо и безсмысленно смотрять на безчеловъчную казнь. Но ихъ начальники гораздо смышлепте: суетятся и хлопочуть, вступають между собою въ одушевленный разговоръ, вск въ попыхахъ, даже и тк, которымъ отъ тучности телесной приличнее было бы сидеть за сытнымъ обедомъ. Но есть и натуры симпатическія, только всё они изъ гражданъ, въ разнообразной толп' которых миніатюристь отлично ум' перепробовать всі струны человъческой симпатіи и состраданія, пачиная отъ равнодушія и пустаго любопытства до слабонервнаго плача и глубокой печали и тоски. Далье, позади этой многочисленной группы, окружающей казнь, Едуть на коняхъ п вонны, и кардиналы. Тамъ же видибется на копъ и императоръ Сигизмундъ. сопровождаемый венгерскими гусарами. Еще далье — пригорки съ рощами и городъ, и наконецъ, на последнемъ плане, горы. Этотъ сюжетъ неоднократно повторяется въ миніатюрахъ, украшающихъ житія святыхъ и нотныя книги или канціоналы XVI віка; но пигді онъ не трактуется съ такою глубиною мысли и съ такимъ поразительнымъ натурализмомъ, какъ въ этой миніатюрь Чешскаго Музея, которую нашимъ иконописцамъ можно взять за совершеннъйшій образець для представленія страдапій мучениковъ. Миніатюристь, очевидно, глубоко уважаль Гуса, и съ религіознымъ благоговъніемъ писаль его мученіе. Но онъ не ограничился идеею невиннопострадавшаго. Чтобъ изображение мучения было осязательно, онъ вызваль всю страшную действительность, окружавшую сожжение, и въ той же действительности искаль себь утышенія въ сострадательныхъ личностяхъ, помыщенныхъ среди жестокой и равнодушной толны.

## АРХЕОЛОГИЧЕСКАЯ ДРАГОЦВННОСТЬ.

Въ одномъ изъ последнихъ заседаній Общества Древне-Русскаго Искусства, что при Московскомъ Публичномъ Музеє, была представлена для разсмотренія серебряная вещь самаго ранняго періода христіанскаго искусства, которая, по древности и высокимъ достоинствамъ первоначальнаго церковнаго стиля, ничего не иметъ себе равнаго въ коллекціяхъ Эрмитажа, Оружейной Палаты, Троицко-Сергіевой, Синодальной и другихъ ризницъ. Опа замечательна и потому, что, будучи сделана вне Россіи, и, безъ сомиснія, до принятія Русскими христіанской веры, найдена въ Сибири, на Березовыхъ Островахъ, где она была вырыта изъ земли. Въ прошломъ 1867 году на Ирбитской ярмарке она была продана въ ломъ московскому купцу Корнилову вместе съ другою серебряною утварью.

Это—сассанидской формы блюдце, около четверти въ діаметрѣ, вѣсомъ до полутора фунта. Вѣроятно, церковный дискосъ, безъ надписей, но съ литыми и отчекапенными рельефными изображеніями, на внутренней сторонѣ; внѣшняя—гладкая, съ гладкимъ же поддонышкомъ.

Рельефъ имѣстъ слѣдующее содержаніе. По сторонамъ четыреугольнаго креста, водруженнаго на земномъ шарѣ, стоптъ по архангелу. Въ лѣвыхъ рукахъ оба они держатъ по жезлу, а правыя руки поднимаютъ съ открытыми ладонями, какъ бы въ молитвенномъ благоговѣніи ко кресту. Священное событіе совершается въ раю, на что указываютъ четыре райскія рѣки, орошающія усыпанный цвѣтами лугъ, на которомъ стоятъ архангелы по сторонамъ креста.

Главныя соображенія о высокомъ достоинствь и древности этого произведенія, предложенныя въ засьданіи Общества, слідующія:

Вопервыхъ крестъ. По самому древнему начертанію, онъ четвероконечный, а не позднійній, восьмиконечный. Сверхъ того, онъ безъ распятаго Спасителя, и украшенный геммами и драгоцінными каменьями (разумѣется, въ подражапіе, воспроизведенными изъ серебра). Изображеніе подобнаго креста встрѣчается въ IV вѣкѣ, на знаменитомъ саркофагѣ, извѣстномъ подъ вменемъ саркофага Проба и Пробы. Въ натурѣ такой же четвероконечный крестъ съ камеями и драгоцѣнными каменьями, принадлежавшій Галлѣ Плацидіи, V вѣка, доселѣ сохраняется въ Брешінискомъ музеѣ. Впрочемъ, по пѣкоторымъ подробностямъ, и именно по украшеніямъ перлами, крестъ нашего дискоса сближается съ крестомъ IX вѣка, на миніатюрѣ греческой рукописи Григорія Богослова, въ Парижской публичной библіотекѣ.

Вовторыхъ, земной шаръ, на которомъ водруженъ кресть. Такой шаръ съ крестомъ держитъ въ правой рукѣ ангелъ на барельефѣ Британскаго музея, IV или V вѣка, изданномъ въ снимкѣ Арунделевымъ Обществомъ. На сказанной миніатюрѣ Григорія Богослова крестъ тоже на шарѣ.

Втретьихъ, архангелы. Они изображены въ ихъ нервоначальномъ типъ и въ древивищемъ костюмв, а не въ византійскомъ, какъ они являются въ памятникахъ Х въка, напримъръ, на крестъ Константина Багрянороднаго и Романа, нынъ находящемся въ Лимбургскомъ соборъ. Византійскіе ангелы Х века въ узкихъ, не изящныхъ одеждахъ, хотя и украшенныхъ безвкуснымъ великольпіемъ. Что же касается до архангеловъ нашего дискоса, то они одъты въ широкомъ античномъ одъяніи, которое дранируется широкими складками, и вообще во всемъ сходны съ костюмомъ ангела на упомянутомъ рельеф IV или V въка въ Британскомъ музет: такіе же кудрявые волосы, украшенные діадимой, но еще безъ тороковъ или ленточекъ, которыя, по правиламъ византійско-русской, уже позднійшей иконописи, должны развъваться около ушей ангельской головки. На ногахъ такія же сандалін; въ рукахъ держать по такому же точно жезлу, еще безъ креста, а только съ шариками по обоимъ кондамъ. Сверхъ того, тупики архангеловъ на дискосъ украшены шпрокими полосами или токами, которыя по объ стороны отъ плечъ идутъ до самаго подола: подробность, обыкновенно встричающаяся въ костюмъ катакомбъ и раннихъ мозанкъ, и по преданию удерживаемая въ византійской и русской иконописи до XII віка, но вообще очень рідкая въ произведеніяхъ скульптурныхъ. Наконецъ, особеннаго вниманія заслуживають раскрытыя ладони правыхъ рукъ обоихъ архангеловъ. Точно также именно молятся или благословляють разныя священныя личности на многихъ намятникахъ церковнаго искусства отъ рапнихъ временъ и до VII вѣка. Это, безъ сомивнія, остатокъ первобытной христіанской молитвы съ распростертыми объими руками, какъ это обыкновенно встръчастся въ живописи и скульптуръ катакомбъ. Архангелы на дискосъ простирають только правыя руки, потому что левыя запяты жезломъ.

Вчетвертыхъ, райскія рѣки. Хотя встрѣчаются опѣ и въ памятникахъ позднѣйшихъ, но принадлежать къ древне-христіапскимъ сюжетамъ. Такъ напримѣръ, на упомянутомъ саркофагѣ Проба и Пробы IV вѣка, изъ горы, на которой стоитъ Спаситель съ крестомъ въ рукѣ, изливаются четыре райскія рѣки.

Что касается до общаго состава всего рельефа на дискосѣ, то онъ вполнѣ соотвѣтствуетъ мозаичнымъ изображеніямъ V и VI столѣтій, что можно видѣть изъ слѣдующаго сличенія съ мозаиками въ древнѣйшихъ храмахъ Равенны (по издапію Чамийни Vetera monumenta).

Въ храмѣ Михаила Архангела, 545 года, точно также изображены архангелы по сторонамъ Спасителя съ крестомъ II, 63.

Въ храмѣ Св. Виталія, 547 г., вмѣсто того, между двумя архангелами Спаситель возсѣдаеть на земномъ шарѣ. II, 67.

Точно также, въ храмѣ Св. Агаты, 400 г., Овъ возсѣдаеть между двумя архангелами, только на престолѣ. 1, 184.

Замѣчательно, что архангелы на равенискихъ мозаикахъ тоже съ жезлами въ лѣвыхъ рукахъ и съ раскрытыми ладонями рукъ правыхъ. Сверхъ того, на этихъ мозаикахъ надписями обозначено, что это именно архангелы — Гавріилъ и Михаилъ.

Чтобы въ точности понять соотвётствіе между напіпмъ дискосомъ и этпии мозанками, или, лучше сказать, тождество между ними, надобно себё припоминть, что по древне-христіанской символикѣ крестъ служилъ символомъ Іисуса Христа и замѣнялъ собою Его пзображеніе. Разительный примѣръ этого можно видѣть на мозаикѣ равепнскаго же храма Св. Аполлинарія, 567 года, изображающей Преображеніе Господне, на которой между Монсеемъ п Илією преобразившійся Спаситель представленъ въ видѣ креста. II, 81.

Такимъ образомъ, по смыслу древнехристіанскаго искусства, оказывается вполив одно и то же, что крестъ между архангелами, какъ на нашемъ дискосв, что Спаситель, какъ на мозаикахъ равеннскихъ. Точнвищее сближение съ нашимъ памятинкомъ предлагаетъ, следовательно, мозаика въ храмв Св. Виталия, потому что представляетъ Христа на земномъ шаръ.

Въ заключение этихъ сближеній, въ засѣдапіи Общества была представлена фотографическая копія съ одной камен VI вѣка, хранящейся въ собраніи христіанскихъ древностей въ Нарижской публичной библіотекѣ. На этой камеѣ, по особенно счастливой случайности, находится именно точно такое же изображеніе, какъ и на дискосѣ, то-есть, архангелы по сторонамъ креста, водруженнаго на земномъ шарѣ, и винзу изливаются четыре райскія рѣки.

Суди по всемъ вышеприведеннымъ даннымъ, члены Общества Древне-Русскаго Искусства пришли къ тому заключенію, что хотя нѣкоторыя изъ премъть высокой христіанской древности могли бы по преданію повториться и въ памятникъ значительно позднъйшемъ, но совокупность ихъ всъхъ витестт неоспоримо говорить въ пользу очень ранняго происхожденія представленнаго въ Общество на разсмотрине дискоса. Сближение съ памятниками древне-христіанскаго искусства свидітельствуеть о первобытности изображеннаго на немъ сюжета, а сходство съ равеннскими мозанками указываеть на его ранній визаптійскій стиль, еще не искаженный эпохой иконоборства: такъ что приблизительно можно опредълить время происхожденія этого замічательнаго намятника, по малой мірь, не поздніе IX стольтія. Гдѣ было сдѣлано это произведеніе — вопрось оставшійся въ засѣданіи Общества не ръшеннымъ; но во всякомъ случать, гдъ бы оно ни было сдъдано, въ Византіи, Равенні, или гді въ другомъ місті, на Востокі пли на Западъ высокія достоинства и ранняя эпоха его происхожденія не подлежать сомивию.

Желательно было бы, чтобы знатоки дёла подвергнули этотъ памятникъ еще более подробному разсмотреню.

У г. Корнилова эта драгоценность пріобретена покупкой за 125 рублей московскимъ купцомъ Николаемъ Алексевичемъ Сиротининымъ, у котораго находится она и до сихъ поръ въ его небольшой коллекція древностей.

# ДОГАДКИ И МЕЧТАНІЯ О ПЕРВОБЫТНОМЪ ЧЕЛО-ВЪЧЕСТВЪ.

Первобытная исторія человьчества съ точки зрънія естественнаго развитія самой ранней его духовной жизни (Die Urgeschichte der Menschheit mit Rücksicht auf die natürliche Entwickelung des frühesten Geisteslebens). Отто Каспари, доцента Гейдельбергскаго университета. Въ 2-хъ томахъ, 372 и 469 стр. Лейициъ. 1873 года.

Намъреніе знакомить читателей *Русскаго Въстичка* съ текущею литературой по сравнительному изученію народнаго быта и поэзій ставить меня въ необходимость время отъ времени прерывать нить изложенія въ ряду статей помѣщаемыхъ мною въ этомъ журналѣ¹), и возвращаться къ школамъ и направленіямъ науки мною уже разсмотрѣннымъ, когда на то вызываетъ какая-нибудь новая книга, о которой хотѣлось бы поговорить. Чтобы не нарушать принятой мною системы, я нашелъ удобнымъ выдѣлять подобные эпизоды, къ какимъ должна относиться и предлагаемая статья, имѣющая своимъ предметомъ любопытное сочиненіе гейдельбергскаго профессора.

Вообще надобно замѣтить что сравнительное изученіе народностей, несмотря на массу лингвистических и археологических подробностей въ него входящих в, имѣеть для изследователя и его читателей одинаковую выгоду съ тыми знаніями, которыя начинаются отъ самаго простаго и общедоступнаго и последовательно восходять къ болые сложному и трудныйшему. Точкой отправленія для сравнительнаго изследованія можеть быть любая подробность, хорошо знакомая всымъ въ окружающемъ насъ народномъ быту, напримыръ, свадебная пысня, дытская игра или святочное гаданіе, и затымъ наше собственное и родное, съ малыхъ лыть намъ па-

<sup>1)</sup> Русск. Въсти. 1872 № 10, 1873 №№ 1 и 4-й.

мятное наука сближаетъ съ цълыми рядами другихъ сходныхъ съ нимъ явленій у разпыхъ народовъ и въ разныя времена, и изъ этихъ сближеній извлекаетъ результаты для познанія не только разныхъ народностей и ихъ взаимныхъ отношеній, но и вообще духа человіческаго, какъ онъ оказываль себя на раннихъ ступеняхъ своего развитія. Достаточно скольконибудь интересоваться народнымъ бытомъ, хотя бы только своей родной земли, чтобы безъ особеннаго напряженія своему вниманію войти въ область сравнительныхъ изследованій. Для читателя-неспеціалиста знакомая ему нодробность изъ народныхъ върованій и преданій, въ средъ которыхъ слагался и его собственный національный типъ, всегда будеть центромъ, отъ котораго будуть исходить радіусы сравнительных выводовь, им вющихь своею задачею расширить интересъ къ бытовой подробности, болье или менье знакомой, до необозримаго круга сродства чуть ин не всего человьческаго рода. Ученые пытались группировать такія подробности въ искусственную систему, но безуспішно, потому что наука стоить еще на той ступени своего молодаго возраста, когда на разработку подробностей, каждой по одиночкъ, расходуются всъ лучшія силы изследователей, такъ что сквозь массу работь по этому предмету не видать еще того свётлаго простора. который необходимъ для правильнаго распредёленія частностей въ ихъ взаимномъ отношеній, чтобы потомъ можно было отсюда сдёлать общій выводъ и положить его въ основу целой системы.

Финны и Латыши любять уподоблять свою пісню клубку нитокъ 1). Дійствительно, народное преданіс — это клубокъ, туго намотанный, но съ нитями уже порванными. За который конецъ нитки пи возьмись, она тянется и развертываеть клубокъ, но вдругъ порывается. Надобно искать конецъ другой нитки, и опять та же неудача дотянуть ее, чтобы размотался клубокъ до самой сердцевины своей, куда не касалась еще ничья рука, не заглядываль пи чей глазъ. Точно такъ и изслідованіе о народности можеть быть начато съ любой подробности, будь то причитаніе невісты идущей подъ вінецъ или былина объ Ильі Муромці: каждая подробность, какъ одна изъ порванныхъ нитокъ клубка, ведеть внутрь народной жизни, основной зародыніъ которой ускользаеть отъ изслідователя каждый разъ какъ только онъ доходить до извістной глубины, стремясь къ завітной сердцевний этого мудренаго клубка.

Впрочемъ, уже въ самыхъ свойствахъ человъческаго ума неугомонная

<sup>1)</sup> См. въ моихъ Историч. Очерк. I, 416. Латышка поетъ: «Бывъ молода и паси стадо, я наматывала клубокъ пъсенъ. Уходя къ чужимъ соплеменникамъ, я разматывала клубокъв. Собраніе Латышскихъ пъсенъ г. Бривземніяка въ Сборникъ антропологическихъ и этнографическихъ статей, кн. 2-я, стр. 23. Москва 1873 года.



пытливость, которая не даеть остановиться на полудорогь и торопить изследователя впередъ, заманивая предположеніями тамъ где опытъ и наблюденія отказываются служить проводниками. И чёмъ менёе догадливое остроуміе стісняеть себя мелочами спеціальной работы, чімь боліве облегчаеть себя отъ груза ученыхъ матеріаловъ, тёмъ менёе замечаеть ихъ недочеть въ своихъ выводахъ и обобщеніяхъ, темъ смете бросается въ предположенія и тімь скорбе рішается стропть систематическую теорію, заботясь не о прочности зданія, а объ архитектурной его гармонів и убранствъ, состоящемъ въ новизнъ блистательныхъ взглядовъ. Частности, разработанныя копотливымъ труженичествомъ, досель одна отъ другой оторванныя, будучи вмість сдвинуты смілою рукой, являются въ новомъ освіщеній, недосказанныя откровенія пародныхъ преданій, временемъ и забвенісмъ остановленныя на полусловь, развертывають свои таинственные свитки и прочитываются сполна, и наконецъ все это разнообразіе бытовыхъ мелочей въ народностяхъ цёлаго земнаго шара, разм'ещенное по клеткамъ систематической канвы, съ одного уже взгляда является стройнымъ цёлымъ, въ которомъ тысячи подробностей складно группируются въ соотвътственныя другь другу массы, подобно тому какъ воздухоплаватель обозрісваеть на сотии версть кругомъ горы, льса, рьки, озера, города и деревни, будто на географической карть. Сказать, что такія болье или менье верхоглядныя теоріи могуть вредить наукт, значило бы не имть втры въ прочныя основы самой науки и въ ея здоровую живучесть: напротивъ того, поверхностное обобщение сравнительнаго изучения народностей, еще такъ недавно ставшаго наукой, будучи критически провърено, можетъ принести ей не малую пользу, выставивъ на видъ все существенное что уситла она уже выработать въ недолгій срокъ своего молодаго возраста. Да и вообще предположенія въ ученомъ діль, какъ бы они несбыточны ни казались, всегда вносять въ работу новую силу, возбуждающую и освежающую, и хотя бы они и пали предъ судомъ фактовъ, все же самымъ паденіемъ своимъ проложать они дорогу къ новымъ взглядамъ и къ бол е основательнымъ соображеніямъ.

I.

Въ послѣднее время, въ литературѣ сравнительной науки, стали являться попытки къ систематическому обозрѣнію первобытной исторіи человѣчества, первобытнаго сродства, первобытной культуры, въ связи съ обозрѣніемъ народнаго быта, какъ древняго и вообще историческаго, такъ и современнаго намъ, поскольку въ этомъ послѣднемъ остались слѣды его ранней формаціи. Открытія такъ-называемой до-исторической археологіи,

добываемыя въ курганахъ, пещерахъ или въ свайныхъ постройкахъ, разсказы путешественниковь о дикаряхъ Стараго и Новаго Света, миоологическіе п бытовые памятники цивилизаціи древняго міра, восточнаго и западнаго, наконецъ безчисленные сборники пародныхъ преданій и сказаній современныхъ намъ пародностей всего земнаго шара — таковъ разнообразный и разнородный матеріаль, которымь приходится пользоваться для этихъ общихъ обозраній. За разнохарактерностью массы сведацій требующихъ спеціальнаго знакомства съ каждимъ изъ ихъ отделовъ, авторамъ ничего иного пе остается какъ коминлировать чужія работы, обобщая ихъ съ точки зрѣнія философской, по теоріи такъ-называемой народной психологіи, возділываемой преимущественно школою этпографовъ. Не чувствуя призванія ни къ сравнительной лингвистикі, ий къ древней филологіи, они больше наклонны къ наукамъ естественнымъ, по связи этпографіи съ зоологіею, и съ точки зрінія позитивной философіи хотять проложить новые пути для позпанія какъ духа человіческого вообще, такъ п исторического развитія его проявленій въ религіи, поэзіи, искусстві, правахъ и обычаяхъ. Съ одною изъ такихъ попытокъ, не давно вышедшею въ свътъ, я и хочу познакомить читателя, какъ потому что она шире и смёле другихъ подобныхъ ей обнимаеть вопросъ и предръщаеть мпогія научныя задачи, такъ и потому что, будучи сдълана преподавателемъ въ одномъ изъ германскихъ университетовъ, уже по самому положению автора не можетъ не обратить на себя вниманія. Это сочиненіе доцента Гейдельбергскаго университета г. Каспари, подъ заглавіемъ: Первобытная исторія человичества съ точки эрьнія естественнаго развитія самой ранней его духовной жизни, въ двухъ объемистыхъ томахъ, съ рисунками миоологическаго, бытоваго и зоологическаго содержанія, съ портретами разпыхъ знаменитостей, между прочимъ Дарвина, и съ картою предполагаемаго вида земнаго материка въ одинъ изъ его допотопныхъ періодовъ.

По одному уже заглавію п внішнему виду пзданія можно судить о томъ необъятномъ пространстві на которомъ авторъ сооружаєть колоссальное зданіе своей сравнительной системы. Это все человічество, и не только въ томъ виді какъ оно открываєтся при самомъ первомъ разсвіть его исторической жизни, но и въ тіхъ таинственныхъ его судьбахъ, которыми оно сливается искони віковъ съ исторією допотопныхъ формацій всего земнаго шара и съ первичными зарожденіями на немъ животной жизни. Во времена романтическихъ увлеченій національною стариной, Яковъ Гриммъ вызывалъ свои мноологическіе и эническіе идеалы изъ родныхъ лісовъ Арминія и Тацитовой Германіи, и, поклоняясь богамъ скандинавскаго Асгарда, вмісті съ тімъ воздаваль почести своимъ завоеватель-

пымъ предкамъ. Великій германисть хорошо зпаль цену сравнительнаго метода, но всегда возвращаль своихъ читателей съ далекихъ путей его на родную почву своей Германіи, въ томъ убъжденін, которое не разъ онъ высказываль, что природа повсюду въ равной мере разсеяла свои творческія сокровища, и что только тоть искренно любить ее, кто не гоняется за величественными картинами Альпійскихъ горъ пли италіянскихъ береговъ Средиземпаго моря, а умфетъ постигнуть ея ценстоцимыя красоты, дюбуясь съ порога своего дома на родныя поля п рощи, въ которыхъ съ дътскихъ льть зпакомъ каждый холмикъ и каждая тропинка. Школа этнографическая, которая въ настоящее время все больше и больше забираетъ силу въ сравнительной наукт, расширяеть дандшафть до необозримых размтровъ, приглашая читателя странствовать изъ одной части свёта въ другую, съ береговъ Тигра п Евфрата въ Южную и среднюю Африку пли къ краспокожимъ Американцамъ, и вмѣсть съ этнографомъ Бастіаномъ 1) нанизываеть безконечныя нити этнологическихъ фактовъ на потребу будущимъ паследователямъ, пли въ лице Англичанина Тейлора<sup>2</sup>) разсудительно наблюдаеть нравы и обычаи народовъ какъ куріозныя окаментлости собранныя въ музећ, или наконецъ, какъ авторъ разбираемой мною книги, въ потемкахъ первобытпаго броженія творческихъ силь, витестт съ Дарвиномъ, выводить человька изъ звериныхъ стадъ, и на смутномъ, туманномъ ландшафті: хаоса, который представляется мнь въ родь того какой изобразиль Айвазовскій для папы Григорія XVI, гагантскими письменами начертываеть идущія въ необозримую даль сравнительныя параллели.

Авторъ начинаетъ теорією Дарвина о развитіи видовъ животнаго царства въ борьбѣ за существованіе. Изъ собственной выгоды, ради защиты отъ враговъ и для добыванія пищи животныя собираются въ цѣдыя общины, какъ муравьи или пчелы, въ стада и стаи, какъ звѣри и птицы, и совокупными силами противостоятъ гибели въ борьбѣ за бытіе. Человѣческая природа, въ которой соединяется общительность обезьяны съ жестокостью хищнаго звѣря, слѣдуетъ тому же закону. Въ такой же борьбѣ за существованіе образовалось людское племя, которое страшнымъ физическимъ средствамъ своихъ враговъ должно было противоставить ловкость, хитрость и умѣпіе, послужившія зерномъ для дальнѣйшаго развитія этой по-

<sup>2)</sup> Въ текущемъ году вышелъ на русскомъ языкъ 2-й томъ, въ которомъ оканчивается капитальное сочинение этого знаменитаго ученаго о Первобытной культуръ.



<sup>1)</sup> Der Mensch in der Geschichte, въ 2-хъ томахъ; Beiträge zur vergleichenden Psychologie, потомъ въ журналѣ Zeitschrift für Ethnologie, который издаетъ этотъ ученый вмѣстѣ съ Гартманномъ, съ 1869, его же статьи: Das Thier in seiner mythologischen Bedeutung.—Die Vorstellungen von Wasser und Feuer и др.

роды. Зародыши общественной и какъ бы государственной жизни, къ которой инстинктивно стремятся животныя въ своихъ стадахъ и стаяхъ, открываются въ замічательномъ развитій подробностей еще на низшей ступени животной жизни, въ такъ-называемомъ пловучемъ государстве гидромедузы, рисунокъ которой авторъ приложилъ къ книгъ, чтобы наглядиъе познакометь своихъ читателей съ рабочимъ, воинскимъ, владетельнымъ или заведывающимъ и другими классами и сословіями, которые гармонически слагаются въ одно целое въ этомъ неразвитомъ зачатке государственной жизни, принявшемъ причудивую форму красивой гирлянды изъ цветовъ, бутоновъ и листьевъ. При этомъ зоологическія наблюденія приводять автора къ соображеніямъ, что формы централизованныя стоять выше союзовъ федеративныхъ, и какъ въ царствъ животныхъ породы съ развитою головой совершените безголовыхъ, такъ и конституціонная монархія имбеть преимущество предъ республикою, но вдеальное и истипное государство должно быть ни слишкомъ централизовано, ни слишкомъ федеративно, и чтобъ избъгнуть той и другой крайности, должно оно быть построено па конституцін и правильномъ разділеній труда (І, стр. 86 — 87). Въ борьбі за существованіе противъ свиръпства дикихъ звърей люди очень рано должны были образовать между собою самый тёсный семейный союзъ, послужившій зерномъ для первоначальной государственной формы, въ которую немелленно долженъ былъ сложиться этотъ союзъ ради общей пользы, какъ для своего прокормленія и вообще благосостоянія, такъ и для охраненія себя отъ враговъ и напастей. Съ одной стороны беззащитность человъческато дітства, значительно болье продолжительнаго нежели дітство прочихъ животныхъ, должна была развить въ человеке чувство зависимости и влеченія къ ближнему, а съ другой борьба за существованіе естественно послужила къ развитію мужества, отваги и стойкости, къ качествамъ, которыми должны были накоторые избранные выступить изъ среды своей братіи. Такъ образовалась въ некоторомъ смысле аристократія мускульной силы и кулачнаго права, что въ свою очередь должно было повести къ соперничеству между силачами, и междоусобіе должно было повершиться побідою одной богатырской личности надъ всіми другими. Вожаки-уже въ самой природі животныхъ инстинктовъ, и какъ мирныя стада овецъ послушно идутъ за передовымъ бараномъ, такъ и толна людей скриняетъ свой союзъ новыми узами въ безусловной покорности вождю, соединившей въ себф рабское подданство съ чествованіемъ выше всякой міры, доходившемъ до обожанія.

Теорія о полноть и совершенствь грамматическихъ формъ древньйшаго языка по исихологическому ученію автора не выдерживаетъ критики, потому что эта теорія основана на изученіи языковъ развитыхъ уже исто-

рическою цивилизаціей, тогда какъ первобытный человѣкъ, окруженный дикими звърями и при своихъ узкихъ животныхъ потребностяхъ, долженъ быль подчиняться другимъ законамъ. Животный инстинктъ самосохраненія воть точка отправленія его д'ятельности. Только съ этой одной стороны природа могла производить толчки на его нервы. Ему пе было дъла ни до неба со свътилами, ни до грозы съ бурею, ни до дневнаго свъта и ночной темноты, поскольку все это пе касалось его животной жизпи. Потому о воззрѣніяхъ на природу не можеть быть и рѣчи вь первобытномъ языкѣ, равно какъ и о словахъ звукоподражательныхъ, соотвътствующихъ грому. вътру и другимъ явленіямъ природы. Первобытный человъкъ выражался или жестами и междометіями, или, будучи окружень звірями и въ ихъ сожительствь, подражая имъ кричалъ позвъриному. Начальные звуки человьческой рычи были не слова означающія тоть или другой предметь, то или другое действіе, а вскрикиванья, которыми онъ сопровождаль свои ощущенія и движенія, подобно тому какъ рабочіе всь вдругь вскрикивають когда поднимають тяжесть. Однако, по особенностямъ своего организма. человьку рано должену органирования прочиху животныху ву звроообразныхъ пачаткахъ своего языка. Недостатокъ въ прирожденныхъ орудіяхъ для борьбы съ дикими звърями долженъ былъ вывести человъка очень рано изъ четвероногаго состоянія и развить въ немъ цёпкость, ловкость и силу рукъ для подъема тяжестей въ борьбъ за существование. Выпрямившись такимъ образомъ, онъ облегчилъ себъ болье свободное и тонкое дыханіе и получиль способность къ членораздёльнымъ звукамъ человёческой рёчи, дополняемымъ жестикуляціею рукъ, освободившихся наконецъ отъ своего первоначального назначенія переднихъ ногъ. Все же сначала люди пробавлялись только междометіями да звіринымъ крикомъ, пока подъ главенствомъ своего вождя пе стали послушно усвоивать себъ пменю его собственныя вскрикиванья, и примъчая къ чему онъ ихъ относитъ, и сами стали выражать ими то же самое. Такимъ образомъ извъстные звуки были прочно соединены съ тъми предметами и дъйствіями, которые по привычкъ стали означать ими. Безусловный авторитеть вождя п главы первоначальнаго людскаго племени наложиль авторитетную силу и на единство людскаго говора въ общемъ признаніи и принятіи его всеми и каждымъ. Въ отношеніи государственномъ языкъ послужиль повою связью для теспейшаго союза первобытной общины, съ точки же эрьнія духовнаго развитія онъ воспиталь и укрыпиль память, пріучивь пазывать тыми же звуками тыже предметы, и проложиль путь къ общимъ понятіямъ. Впрочемъ, такъ какъ животная жизнь первобытнаго человька ограничивалась самымъ тъснымъ кругомъ потребностей семейнаго и общиннаго быта, то не могъ быть многочисленъ и запасъ первоначальныхъ словъ, между которыми для примъра авторъ указываетъ на названія отща, матери, брата, сестры, дитяти, вождя, дяди, родоначальника: «и дъйствительно, продолжаетъ опъ, такіе предметы какъ мужъ, старикъ, жена, дъвица, мальчикъ и т. п. тъмъ легче могли напечатлъться въ памяти звуковъ и стать общепопятнымъ для всъхъ звукоподражаніемъ, что сами эти существа по своему природному голосу уже ръзко другъ отъ друга отличаются» (I, 169—170).

Первоначальное племя людей жило де въ одной общей родинь, откуда по размноженія, всябдствіе борьбы за существованіе, слаб'яйшія породы, будучи прогоняемы, должны быль выселяться въ новыя страны, превмущественно на востокъ, причемъ въ главномъ становищъ первобытнаго развитія особенно упорна была борьба племенъ кавказскихъ съ африканскими; древпъйшимъ же поприщемъ доисторическихъ событій и центральнымъ пунктомъ въ исторіи психологическаго развитія народовъ должны быть признаны южная Азія и восточная Африка. Съ отвагою физической силы человъкъ рано соединилъ способность къ рукодълью, которое столько же ему помогло въ борьбъ съ врагами, усовершенствуя орудія для битвы и защиты, сколько, вмёстё съ даромъ слова, служило къ дальнейшему развитію, ранніе следы котораго открываются уже въ раскопкахъ такъ-называемаго каменнаго отка, когда люди селились въ пещерахъ и въ свайныхъ постройкахъ. Могилы относящіяся къ эпохѣ мамонта свидѣтельствують намъ, что люди этого века уже чтили своихъ покойниковъ погребениеть, вероятно, въ сидячемъ положеній, какъ значится на рисункі кельтской могилы (345 стр. I т.), кладя въ могилу пищу для покойника, а также его оружіе и украшенія; сверхъ того они знали уже употребленіе огня.

Таковы начала и основанія, на которых въ следующих за темъ главах авторъ строитъ свою теорію о первобытной религіи и минологіи въ связи съ бытомъ и историческимъ развитіемъ народностей. Еслибъ онъ къ этимъ началамъ съ особеннымъ удареніемъ не возвращался и потомъ при всякомъ случає, даже пе всегда кстати, то всё эти мечтанія о первобытномъ человеке, котораго никто не знаетъ и знать не можетъ, следовало бы объяснить не более какъ обычною некоторымъ философствующимъ умамъ замашкой педантскаго систематизма о всякомъ предметь начинать речь съ самаго пачала, хотя бы это было вовсе ненужно и невозможно. Этнографъ и психологь очевидно увлекся счастливою мыслію построить пауку о народности на некоторыхъ результатахъ добытыхъ для этого предмета естественными науками, и методъ этихъ наукъ думалъ приложить къ такому же точному ученію о испхологіи, которое должно быть положено въ основу теоріи о религіи, мине, поэзіи и вообще всей духовной деятель-

ности человъка. Но какъ бы хороша ни была мысль сама въ себъ, годность ея оценивается въ исполнении. Читатель видить самъ, до какой степени вся эта пустопорожняя, детская игра въ первобытнаго человека далека отъ точнаго метода положительныхъ наукъ, давно уже приложеннаго въ сравнительной наукъ къ лингвистикъ и теперь съ новыми успъхами прилагаемаго къ работамъ этнологическимъ, какъ это можно видъть изъ последняго сочиненія Тейлора. Въ старину німецкіе метафизики любили строить свои эстетики и философіи природы и человіка на отвлеченныхъ формулахъ витипняго и внутренняго или положительнаго и отрицательнаго, и въ эти пустыя рамки вмѣщали все что пи придеть имъ въ голову. Психологь нашего времени, думая создать нѣчто новое, идеть по той же избитой колеѣ, и сверхъ того еще обманываетъ и себя и читателей, выдавая за конкретную, осязаемую личность первобытнаго человъка такую же пензвъстную величину, какъ и разныя трансцендентальности старинной метафизики, такую же пустопорожнюю форму, въ которую можно вложеть что угодно, такъ что, читая сотни страницъ этой любопытной книги съ безпрестанными ссылками на авторитетъ нервобытнаго человека, если только не принять на веру, что авторъ лично знакомъ съ этою интересною особой, просто становится наконецъ совъстно произносить самое имя первобытный человъкз (Urmensch), когда изъ него делають самое жалкое огородное пугало, какой-то шутовской манекенъ, на которомъ, за неимъніемъ ничего дъльнаго, безъ разбору навъшено всякаго непужнаго хламу и отрецья. Капитальный недостатокъ книги г. Каспари состоить не въ томъ, что онъ сблизиль зоологію съ паукою о языкъ и миоологін; почему было бы и не сблизить, еслибы представились къ тому резонные доводы? — а въ томъ, что объщая держаться положительнаго метода естественныхъ наукъ и многократно увъряя въ томъ читателей, вить от того громоздить онъ предположенія на предположенія и пускается въ такія мечтанія, которымъ и конца не видать въ темной глубинъ первобытныхъ в ковъ міротворенія. Эта такая зыбкая почва, на которой нельзя утвердить никакого практическаго положенія для ученой поверки. Туть нътъ мъста для учепаго спора, наконецъ нътъ мъста и для самой науки. Авторъ разсуждаетъ объ языкѣ, по не о томъ который знаетъ сравнительная лингвистика по памятникамъ нисьменности и устнымъ говорамъ и нарфчіямъ, а о томъ, который когда-то могъ быть, и котораго теперь уже нътъ, авторъ подробно характеризуетъ племена людей, но не тъ которыя знаеть исторія и этнографія, а ть которыя могли бы образоваться еслибы человікть ходиль на четверенькахъ. Можеть быть во всемъ этомъ много изобратательности и фантазін, но какая же туть положительность метода, какая туть наука? Фантазерство философствующее о небывальщинь обуздать положительностью историческихъ и этнографическихъ фактовъ нельзя, потому что есть предъль, дальше котораго исторія и этнографія идти не могуть. Лингвистика знаетъ этоть предѣль въ языкѣ, какъ суммѣ всего предшествующаго доисторическаго развитія народовъ, и изъ этого древньйшаго памятника извлекаеть данныя для исторіи предшествовавшей ему эпохи: но первобытный человькъ г. Каспари стоить далеко по ту сторону этого предъла, и какъ призракъ манитъ воображение на необозримое поле всевозможныхъ гаданій; потому что психологь не вбрить указаніямъ сущсствующихъ лзыковъ всего человечества и хочетъ создать свой первобытный языкь, полузв'єриный. Сочиненіе гейдельбергскаго доцента принадлежить къ темъ неудачнымъ попыткамъ школы этнологической, которыя идутъ по върному пути тогда только когда собирають и группирують факты, но какъ скоро приступають къ решенію вопросовь по исторіи быта и мисологіи, то имъ почти всегда не достаетъ точнаго анализа подробностей, и чтобъ избъжать празднаго пустословія, которое они выдають за психологію новаго пошиба, они поневоль должны заимствоваться результатами ленгвистики, что случилось, какъ увидимъ, и съ г. Каспари. Скудная пожива которую добыль себь этоть психологь изъ естественныхъ наукъ принесла ему такіе же тощіе результаты. Стопло ли философствовать надъ рисункомъ гидромедузы для того только чтобъ извлечь такую новость что на свътъ бывають разныя формы правленія, однѣ лучше, другія хуже? Лѣтописецъ Несторъ, не ссылаясь на авторитеть первобытного человъка, совершенно въ тонъ г. Каспари повъствуеть о Древлянахъ и другихъ дикаряхъ населявшихъ древнюю Русь, какъ они, «живяху звъринскимъ обычаемъ, живуще скотски, якоже всякій звірь, ядуще все печисто»; что же касается до безконечныхъ параллелей; глубокомысленно проводимыхъ нашимъ философомъ между толпою людей и муравейникомъ или роемъ пчелъ, то нътъ возможности, читая эти избитыя уподобленія, не припомнить себ'є назидательныя сентенціи старинныхъ грамотниковъ: «Человіче, поучайся премудрости у пчелы и мравія».

Гораздо серіознѣе представляется у автора вопросъ объ аристократизмѣ вожаковъ въ первобытной человѣческой общинѣ. По крайней мѣрѣ на этой аристократической теоріи, какъ мы видѣли, опъ строитъ новое ученіе о происхожденіи языка, на ней же, какъ увидимъ, онъ основываетъ и ученіе и религіи и мпоѣ. Можетъ быть тутъ есть своя доля правды, насколько это подтверждается древними свидѣтельствами и остатками раннихъ преданій, застрявшими въ языкѣ и бытѣ; но еслибы психологъ тверже держался метода положительныхъ наукъ, то строя свою теорію о главенствѣ вождя, онъ никоимъ образомъ не долженъ бы былъ миновать вопросъ о семьѣ, о

составляющихъ ее членахъ и отношени ея къ расположению рода-племени, причемъ опредълнлось бы отношение дътей къ матери въ отличие отъ отношенія ихъ кь отцу, а также союзъ рода-племени по восходящей и нисходящей линіямъ-женской и мужской. Всего этого напрасно мы ищемъ въ народной исихологія г. Каспари, такъ что множество существенныхъ фактовъ въ быту, языкъ и мпоологіп остается пеобъяснимымъ. Объ этомъ капитальномъ пробъл свид тельствуеть самъ авторъ, когда въ первобытномъ, получеловъческомъ языкъ, какъ мы видъли, предполагаетъ названія не только для отща п матери, но и для брата и сестры. Вследствие какого же это животнаго процесса въ полузвъряной ватагъ первобытнаго племени развилесь такія тонкія отличія въ пониманіп членовъ семьи, которыя свидітельствують уже о высокомъ умственномъ и правственномъ развитіи, доступномъ языкамъ уже такимъ цивилизованнымъ каковы индо-европейскіе, и такой семь которая сложилась вследствие долгаго исторического совершенствованія? Кровосм'єшеніе лежить въ основ'є первобытной дикости и въ теченіе тысячельтій бросаеть свою тыпь на миоологическія преданія народовъ 1), и еслибы по этому предмету исихологъ прислушался къ свидътельствамъ мпоологіп, языка п літописцевъ всего земнаго шара, начиная отъ Геродота до нашего Нестора, то пашель бы тугь болье подходящія для своей теорів черты первобытнаго племени, и не очутился бы въ такомъ нелогическомъ противоречіп въ самимъ собою.

Впрочемъ, это только слабое начало тѣхъ противорѣчій какими па каждомъ шагу прошибается пашъ авторъ въ слѣдующихъ главахъ о первобытныхъ начаткахъ религіозной жизни.

II.

Какъ государственный строй нашъ авторъ вывель изъ зверинаго стада съ вожакомъ, такъ для единства системы и религію надлежало извлечь изъ того же источника. Это въ порядке вещей; потому что философское ученіе должно систематически развиваться изъ однажды принятаго принцина. Читатель этого ждалъ, потому что уже достаточно былъ подготовленъ къ этому предшествующими доводами; потому вовсе неумъстно опасеніе автора, будто кому-нибудь можетъ показаться страннымъ, что онъ говоритъ о слодахъ и зародыщахъ религіознаго чувства у звърей (І. 267). Зародыши эти открываются въ глубокихъ чувствахъ привязанности, забот-

<sup>1)</sup> Подробности по этому предмету см. въ монкъ статьякъ, въ *Русскомъ Въстинк*е 1872 года № 10 и 1873 года № 1.

ливости, сочувствія, попеченія, а также болзливаго участія и любви пѣкоторыхъ изъ звѣрей къ своимъ дѣтенышамъ, въ нѣжной семейной привязанности этихъ послѣднихъ другь къ другу и въ страхѣ къ родителямъ, такъ что уже въ пѣдрахъ звѣриной семьи зачинается, говоря словами автора, примитивный актъ воспитанія основаннаго на любви и страхѣ и раскрывающаго въ звѣряхъ чувства привязанности и сочувственной благодарности (I, 268). Что это и есть несомиѣнные зародыши религіознаго чувства у звѣрей, явствуетъ будто бы изъ того что самая религія, по опредѣленію автора, есть не вное что какъ страхъ въ любви (Furcht in der Liebe), и это ощущеніе состоитъ въ тѣснѣйшемъ сродствѣ съ основными элементами правственнаго воспитанія I, 293).

Итакъ, великій вопросъ исторіи и философіи, о которомъ столько вѣковъ думали, мечтали, разсуждали и спорили, приходить, наконецъ къ своему желаниому решепію. Надобно было только постановить его на твердую почву метода естественныхъ наукъ-и рашение готово. Самая основа теорів о происхожденів религів такимъ образомъ опреділена ясно, точка опоры дана, и ученіе направлено по указанному пути. Дарвиновская теорія сділала свое діло; она положила первичные слои для этой основы въ доисторической глубина совокупнаго сожительства звариной и человаческой породъ, по исполнивъ свою спеціальную задачу по части зоологической, покончивъ съ человъкомъ какъ со звъремъ, она въ недоумъніи остановилась предъ разумными, психическими явленіями человіческой жизни, и когда рышилась было переступить въ эту чуждую ея научнымъ средствамъ область, то на первомъ же шагу споткнулась и запуталась въ неразрѣшимой съти противоръчій 1). И это понятно. Каждая спеціальность имъетъ свои предълы, дальше которыхъ идти пе можетъ, и только во взаимномъ пособін другь другу разныя спеціальности могуть привести къ желанному рашенію такихъ вопросовь о человьческой природь для изследованія которыхъ необходимы научныя пособія какъ по естествознанію, такъ еще и болье того по исторіи, лингвистикѣ, археологіи и т. п. Что не удалось Дарвиновской теорін, должно быть рѣшено такими спеціальностями, къ которымъ принадлежить разбираемое мною сочинение профессора Каспари. Посмотримъ же какъ этотъ ученый выводить человіческую религію изъ звіриной.

Сначала надобно знать что по теоріи нашего автора первобытный человікт, ничімть пе интересуясь кромі своихть животных потребностей,

<sup>1)</sup> Обстоятельный разборъ этихъ противоръчій, не входящій въ кругъ монхъ изслѣдованій, можно прочесть въ статьъ г. Лебедева: Ученіе Дарвина, о происхожденіи міра органическаго и человька, въ Русск. Впети. 1873 № 8.



не могъ обратить никакого вниманія ни на солнце или місяць, ни на грозу и другія явленія природы; какъ звірь, относился онъ безучастно къ окружающей его природъ. Не вмъль на нее никакихъ возаръній, которыхъ потому и не следуетъ искать ни въ первобытномъ языке, ни въ первобытной религіи. Поклоняться природѣ и ея явленіямъ, величественнымъ или грознымъ, онъ не умълъ, потому что этой способности у звърей мы не находимъ, а человъкъ и звърь въ этомъ отношении стояли на одинаковой ступени (І, 279). Самый ужась предъ всесокрушающею силою грома и молніи не могъ пробудить первобытнаго человька изъ его звериной спячки и внушить ему какое-либо человъческое ощущение, которое могло бы воплотиться въ представленін, подходящемъ хотя бы сколько-нибудь къ религіозному чувству, имфющемъ хотя бы нфкоторую связь съ воззреніями минологическими, и это потому что сами обезьяны, больше человъка подвергающіяся смертной опасности отъ грозы на высокихъ деревьяхъ, остаются къ ней безучастны (І, 278). Итакъ, кругъ предметовъ пробудившихъ самыя раннія изъявленія религіознаго чувства должень быль быть самый тёсный (І, 284). Это та же семейная жизнь, та же община, та же звъриная среда, въ которой авторъ открываеть свои звъриные зародыши религіи. «Здёсь, въ кругу тесной семейной жизни — говорить онъ — подъ вліяніемь попеченія и любви къ дѣтямъ образуется та религіозная привязанность и та любовь къ ближнему между отдёльными личностями, которая зарождается изъ тысячи нравственныхъ чувствованій и угодивыхъ отношеній; здісь залагаются первыя основы того глубокаго религіознаго благочестія, и уже при первыхъ начаткахъ дътскаго разумънія пробуждается тоть возвышенный страхъ въ любви и боязненное религіозное благоговініе и чувство зависимости, которыя такъ естественно ощущаемъ мы къ разумному старцу, къ отцу и къ общему верховному покровителю того замкнутаго круга, который насъ объемлеть своимъ общиннымъ порядкомъ. Чувства эти, которыя въ самомъ тесномъ кругу такъ сказать всасываемъ мы вместе съ молокомъ матери, пробуждають вместь съ темъ мысль о чествовани, съ которымъ мы уже какъ люди относимся къ праотцу, родоначальнику, герою, а также къ князю или начальнику. Словомъ, узкая семейная жизнь съ ея глубоко нравственными семейными отпошеніями и воспитательною взаимностью есть первичный зародышъ и неистощимый источникъ глубочайшихъ ощущеній, на основъ которыхъ могла возникнуть религія. Отнимите у ребенка понятіе о любви къ родителямъ, уничтожьте въ немъ врожденную любовь къ ближнему, убейте въ немъ всё тё чувства, которыми онъ привязанъ къ более или менье узкому кругу человьческого общежитія, и тотчась же пропадеть не только настоящее благочестіе, но и самая основа техъ глубокихъ ощущеній,

конми питается всякая религія. Здёсь, только въ нёдрахъ самаго искрепняго общенія съ ближними, зарождается та истипная любовь къ ближнему и тотъ страхъ въ любви предъ авторитетомъ и величіемъ родителей, которые потомъ переносятся на любовь къ родинъ и къ родителямъ. «Что за жизнь безъ любви, и что за любовь безъ близкихъ (сердцу)?» сентиментально восклицаеть авторъ, и за темъ продолжаеть: «а возможно ли естественное общеніе ближинхъ другъ съ другомъ безъ того, чтобы не было обращаемо внимание на отличие старости, которая по богатству опытности налагаетъ на юношество свой авторитеть и являеть предъ нимъ естественную ступень высокаго, именно нравственной высоты, которая впушаетъ намъ чувство справедливой зависимости, страха, уваженія и благоговьнія. Такимъ образомъ, въ общежитіп между ближними и въ семь даны памъ всь зародыши, изъ которыхъ возрастаетъ религіозный страхъ въ любви и вмѣсть съ тымъ чувство высокаго. Такъ какъ въ самой наклопности къ искренней семейной жизни и къ мпролюбивому общенію въ стадахъ уже и звёри являють намъ со всёхъ сторопъ слёды и начатки глубокихъ ощущеній и душевныхъ движеній, то мы видимъ какъ на этой звіриной, конечно еще очень не развитой основь, возрастаеть и углубляется духовная натура человька» (I, 285—287).

Нътъ, этого-то именно мы и не сидимъ, потому что авторъ показалъ намъ не основу звъриную (Basis, говорить онь, I, 287), а только звъриную обстановку, при которой когда-то могла зарождаться въ человъкъ религія. Но обстановка не есть псточникъ, не есть центръ, изъ котораго извлекались бы чувство высокаго, благочестве, уважение къ авторитсту и другія тому подобныя идеи и чувства, которыя самъ же авторъ приписываетъ уже первобытной религін человіка. Обстановка — это только окружность, околица, и ее не должно смъщивать съ тъмъ что она окружаетъ: это было бы такъ же не логично какъ смѣшать плетень съ огородными овощами пли стыны училища съ усибхами преподаванія, какъ это смышивали ревизоры временъ Гоголевской комедіп. Вотъ причина почему отъ этихъ звѣрпныхъ зачатковъ, отъ обезиянией любеи, которою особенно авторъ умиляется (I, 268), отъ пресловутой въ дътскихъ принисяхъ материнской любви насъдки къ своимъ цыплятамъ и отъ страха въ любии, который держитъ собака къ своему хозянну и его налкъ, отъ всего этого оказалось ръшительно не возможно сделать логическій и психологическій переходь, прямой и последовательный, къ благочестію, благоговінію, къ правственнымъ отношеніямъ между юпошествомъ и старчествомъ и къ другимъ явленіямъ чисто разумной природы, коими, какъ мы видели, авторъ характеризуетъ религію человека. Пропасть отделяющая міръ звериный отъ человеческаго остается попрежнему не проходима, и этпографъ-исихологъ не только не умёлъ перекинуть

черезъ нее прочный мость, но еще только глубже показаль ел зіяющую бездну, когда взъ этой узкой основы звѣринаго рода-племени напрасно пытался извлечь разныя поэтическія измышленія дытской фантазіи (І, 295 и 296), которыми, Богъ вѣсть по какимъ зоологическимъ законамъ Дарвиновской теоріи, будто бы первобытный человѣкъ, болѣе и болѣе развиваясь, сталь украшать свою полузвѣриную религію. Если исихологъ пачинаетъ намъ говорить о поэтическомъ измышленіи и фантазіи, которыхъ прежде въ его звѣриномъ стадѣ не было, то кажется нѣтъ ничего естественнѣе спросить себя: откуда же въ человѣкѣ взялись эти измышленія фантазіи? И одпако исихологъ отстраниль отъ себя рѣшеніе этого вопроса, и ограничился только риторическими уподобленіями и притчами изъ царства животныхъ въ родѣ пословицы объ обезьяньей любви и т. п.

Всъ эти противоръчія, непослъдовательность и скачки стремглавъ отъ одного положенія къ другому объясняются очень просто.

Вопервыхъ, во всемъ томъ что авторъ говорилъ о семь первобытныхъ людей и о развитии искрениихъ правственныхъ отношений между ея членами, смъщиваеть онъ — какъ было уже мною замъчено — первоначальную грубость и дикость, о которой хочеть говорить, съ семьею уже развитою исторически, именно съ такою какая въ теченіе тысячельтій въ связи съ успѣхами правственнаго, юридическаго и религіознаго быта могла выработаться въ привидегированной породъ кавказской и какъ она запечататна непзгладпиыми чертами въ самыхъ языкахъ индо-европейской семьи: предметь очень важный, къ которому еще не разъ придется намъ воротиться. Если ученый нашего времени, вооруженный пособіями лингвистики и этнографін, говорить намъ о первобытной семьь, то мы требуемь, чтобъ онъ сдівлаль намъ точный персчень, изъ кого такая семья слагалась и въ какихъ отношеніяхъ діти состояли и къ отцу, и къ матери отдільно, а также и между собою, то-есть братья къ сестрамъ и т. д. Если же авторъ этого намъ не говоритъ, то мы вовсе и не видимъ его первобытной семьи: это въ его теоріп пустой звукъ, призракъ, миражъ. Пришло же въ голову на такомъ переливаніп изъ пустаго въ порожнее строить новое ученіс, и еще о такомъ серіозномъ предметь какъ религія? Попятно, что за отсутствіемъ данныхъ, автору пичего больше не оставалось какъ нарисовать семейную картину во фламандскомъ вкуст, съ почтительными детьми окружающими своихъ родителей, которые нѣжно любять другъ друга, потому что «что за жизнь безъ любип», говорять они словами нашего автора, «и что за любовь безъ милыхъ сердцу»? А на переднемъ планъ сидитъ дъдушка, образецъ героя, л'Ествица къ подълтію чувства высокаго; впрочемъ на фламандскихъ картинахъ онъ уже смінпль свой геройскій мечь на мінцанскую трубку съ табакомь.

Вовторыхъ, анахронизмы первобытной семьи умножаются внесеніемъ въ нее измышленій дотской фантазіи, то-есть всёхъ тёхъ поэтическихъ возэрьній на природу, которыми Шварцъ, Максъ Мюллеръ и другіе лингвисты объясняють себь происхождение миноологии, но которые нашъ авторъ по принципу отвергаеть въ первобытномъ человеке на томъ только основаніи, что звери таких воззреній не имеють. Лингвистика не знасть цервобытнаго человека какъ его изображаеть намъ г. Каспари, но она знаетъ древнъйшіе слои въ образованіи нъкоторыхъ языковъ и особенно языковъ индо-европейскихъ. Въ этихъ языкахъ испоковъ въку день по названію своему отличается отъ ночи, и означаеть нъчто соътлое, соятящее, осоъщающее, такъ что день и соът испоконъ въку представлялись нашимъ праотцамъ тождественными 1). Чтобы сблизить между собою эти два представленія требовалась изв'єстная доля творческой фантазіи; потому что еслибы даже только въ недрахъ полузвериной семьи человекъ создалъ и развиль свою религію, все же вь отць, дьдь или вожакь толиы опь долженъ быль бы усмотреть нечто большее нежели каковы они па самомъ дъть, для того чтобъ отличить ихъ отъ самого себя величіемъ, дабы воздать имъ религіозное чествованіе, такъ какъ уже и по метнію нашего автора: «въ изследовании о существе религи мы имееть дело преимущественно съ понятіемъ о оысокомъ» (І, 290). Я не стою за то чтобы всю массу миническихъ представленій можно было извлечь изъ поэтическихъ воззрѣній на природу; но все же теорія лингвистовъ съ математическою точностью доказываеть ми'т что изъ представленія о дніт и світт языки индо-европейскіе развили идею о божествь, пазвавь его тоже свытом, днема или свытлыма небомг. Петъ сомнения что семейное начало глубоко вкорснено въ самыя основы челов вческой религіи, и теорія Каспари, если ее постановить на твердыхъ научныхъ основахъ, могла бы оправдаться библейскими заповъдями, въ которыхъ въ связи съ богопочитапіемъ предписывается: чти отца твоего и матерь твою, да благо тебь будеть; но это уже есть высокая стуцень правственнаго развитія семейнаго начала. Точно также арійское племя уже въ самую раннюю эпоху в'ядь могло перенести на соъто и небо понятіе объ отщь и обоготворить пебо наименовавъ его небо-отецг. Въ этомъ терминъ нераздъльно слиты два элемента, на которыхъ развивается религіозное чувство, именно семейное начало и осмысленное воззрѣніе на природу, воплощенныя творческою фантазіей въ одинъ цёльный образъ.

<sup>1)</sup> День, дат. dies и т. д. отъ кория di — св $\pm$ тить, откуда и названіе неба: divum, sub divo, а также божества, dis, deus,  $Sesco} и т. д.$ 

Единомышленники г. Каспари могуть возразить миѣ, что дингвистика въ этомъ случаѣ не достигаеть до самой глубины первобытной человѣческой породы и даеть намъ знать только о томъ какъ на порогѣ исторической жизни понимали религію племена кавказскія, достигшія уже и тогда значительно высокой степени исторической цивилизаціи. Положимъ такъ, но если на нашей сторонѣ Библія и священныя Вѣды Ипдусовъ, то на сторонѣ разбираемаго мною автора уже совсѣмъ современная намъ благоустроенная семья, даже съ оттѣнкомъ новѣйшей сентиментальности, и съ деспотическими привычками нѣмецкаго гражданина. А главное дѣло въ томъ, что теорія лингвистическая съ логическою и математическою точностью объясняеть намъ религіозное состояніе человѣчества, хотя бы уже не ранѣе какъ только при разсвѣтѣ исторической жизни, тогда какъ теорія г. Каслари, по своимъ противорѣчіямъ, по нелогичности и отсутствію фактовъ, ровно ничего не объясняетъ.

## III.

Изъ неумъстного усердія систематизировать донельзя авторъ въ своей теорін о звіриномъ происхожденій религін очевидно хватиль черезь край. Теперь когда религія у него найдена, хотя и съ гріхомъ пополамъ, и полузвърь сталь наконецъ человъкомъ, мы можемъ распрощаться съ неудавшеюся автору фигурою первобытного человіка. Предъ нами открыть путь собственно человіческой жизин, проторенный исторіей, которая на всякомъ шагу оставляла на немъ свои следы, не изгладивниеся частию и поныне. Хотя кое-где еще и встретится намъ тощая фигура этого призрака, но такъ какъ мы уже хорошо знаемъ съ къмъ имъемъ дъло, то она всякій разъ сама собою будеть исчезать какъ только вм'есто гадательной зв'ериной обстановки мы увидимъ вокругъ себя действительные факты историческаго быта. За отсутствіемъ самостоятельныхъ изслідованій по лингвистикі, археологіи, исторін п этнографін, автору двухъ томовъ на 800 страницахъ естественно было дать полную волю своему остроумію, которое пе увлекая его въ крайности, когда подъ руками были спеціальныя руководства по минологін н быту, на просторѣ испхологического умствованія приводило его нерѣдко къ довольно правдоподобнымъ новымъ выводамъ и счастливымъ соображеніямъ и догадкамъ, которыя не могли придти на умъ самимъ спеціалистамъ за недосугомъ при копотливомъ разборѣ массы удручавшаго пхъ учепаго матеріала. И во всякомъ случай все то полезное или годное для сравнительной науки что только можно извлечь изъ книги г. Каспари имбеть свою цену не въ перекошенныхъ рамкахъ его пелогической системы, потому что все это, дополняя или объясняя тоть или другой спеціальный вопросъ по мпоологіи

и быту, не только не оправдываеть его теорів, но большею частію ее подрываеть.

Следуя за авторомъ мие бы хотелось поскорее найти у него чтонибудь серіозпое и полезпое для науки, по такъ какъ я имбю дбло съ цблою системою, то для точности въ передачь самого содержанія этого сочиненія не позволительно делать скачки, и поневоле приходится посмотреть какъ трудно было автору выбираться изъ его звіриныхъ трущобъ на Божій свъть исторической жизни. Предъ нами опять та же благоустроениая нъмецкая семья; домочадцы преклоняются предъ своимъ отцомъ или родоначальникомъ: изъ пѣдръ семьи возникаютъ такимъ образомъ оба великіе принципа исторической жизни-пачало религіозное и начало государственное, церковь в государство (І, 317). Рабское отношеніе ко главѣ семейства, къ вождю или начальнику пробуждаеть чрезмерное чествование, изъ котораго со временемъ развивается обоготвореніе вождя пли князя. Не могу сказать, до какой степени рисовалась при этомъ въ воображении автора картина нѣмецкихъ побъдопосныхъ ополченій, съ мионческимъ Одиномъ во главъ или съ прусскими геролми недалекаго болъе прозаическаго времени: но что именно таковы были солидныя основы его теоріи въ данномъ случаї, явствуеть изъ следующихъ словъ, которыхъ паучное значение пусть оценить читатель самъ: «Въ психологическомъ отношеніи характеристично что и понынъ къ составленію себъ высокаго понятія о божествъ дъти переходять отъ реального представленія о короле или владетельномъ князе. Когда въ моемъ присутствій спросили одпу пятильтнюю девочку русскаго происхожденія: что такое Господь Богъ и гд в Опъ находится? она отвычала съ увъренностію: «а это король Прусскій». Дъвочка эта воспитывалась въ Германіи — находить не безполезнымъ замітить при этомъ авторъ, — но такъ что ел родители не считали пужнымъ дать ей религіозное образованіе и воспитаніе. «По этому см'ішпому случаю разсказывали мить», продолжаетъ онъ, «что въ Россіп крестьянскія діти не ясно сознають различіе между Богомъ п царемъ» (I, 326). Вотъ вамъ обращикъ этнографическихъ матеріаловъ, изъ которыхъ между прочимъ созпдается новая исихологическая теорія о происхожденій религій. Особенно любонытно здісь то что русская дъвочка, получающая свое воспитание въ Германии, является на взглядъ немецкаго исихолога представительницей убъжденій того же первобытнаго человѣка.

Впрочемъ, если не обращать вниманія на смішныя напвности нашего автора, то нельзя не отдать ему справедливости во всемъ томъ что онъ говорить о патріархальномъ быть, который исторія и этнографія рисують намъ на самой первой ступени человіческаго развитія. Отецъ семейства, а потомъ

родоначальникъ, держатъ въ своихъ рукахъ всякую власть, и духовную и свътскую: это и жрецъ, и князь. Онъ же пользуется п религіознымъ чествованіемъ. Дикари почитають своихъ начальниковъ за боговъ. Маттаки (па Ла-Плать) обоготворяють человька, выбирая себь въ бога древныйшаго пзъ старцевъ племени, который после того живетъ въ уединении и только время отъ времени появляется съ особенными торжественными церемоніями между народомъ. Узамбараны говорили одному путешественнику что всъ они рабы своего царя, который почитается у нихъ богомъ (І, 356 — 357). И досель у Каффровъ начальникъ признается за отца своего парода, въ собственномъ смыслъ этого слова: онъ источникъ всякаго блага: онъ печется о жизни и здоровь каждаго въ своемъ родь-племени, по мъстному выраженію, онъ грудь, которою кормится и утоляеть свою жажду вся страна (1, 333). Изъ этого первобытнаго періода, прибавимъ мы отъ себя, извлекается съ одной стороны гомерическое представление о царъ какъ пастухъ народово (ποιμήν λαών), а съ другой - тоть грубый обычай дикарей, въ которомъ Бахофенъ видитъ отличительную черту варварскихъ тирановъ, имѣть право на каждую жену въ своемъ племени 1), право которымъ до позднъйшихъ временъ пользовались князья въ первую ночь каждой новобрачной изъ своихъ подданныхъ (jus primae noctis). Первоначально право это не только никого пе могло оскорблять въ роді-племени, но считалось благодатію свыше по тому чествованію, которое подобало начальнику какъ общему вськъ отцу, осъненному божескимъ ореоломъ. Этотъ тиранскій обычай видимымъ образомъ скринялъ цилое племя семейными узами, дилалъ родоначальника настоящимъ его отцомъ.

Но когда нашъ авторъ рядомъ съ обычаями дикарей припоминаетъ искусственный принципъ обоготворенія Домиціана и другихъ позднѣйшихъ римскихъ пмператоровъ, то опять смотритъ на дѣло глазами пятилѣтней русской дѣвочки. Самое уложеніе римскаго права объ отеческой власти, объ отцѣ семейства (pater familias), усвоенное цивилизованнымъ міромъ, на необозримыя разстоянія историческаго развитія отстоитъ отъ того патріархальнаго быта о которомъ пдетъ рѣчь. Гораздо естественнѣе было автору припомнить ветхозавѣтныхъ патріарховъ, окруженныхъ мѣстнымъ чествованіемъ, но опъ оставляетъ ихъ въ сторонѣ, потому ли что въ этомъ предметѣ этнологическая школа могла бы представить доказательство первобытности незапамятныхъ преданій Библіи, или же и потому что допотонные патріархи Еврейскаго парода по своему человѣкообразію для этой теоріи не годились, сколько же какъ и заповѣди Моисея для исторіи чествованія

<sup>1)</sup> Das Mutterecht, crp. 17 H caba.

родительскаго авторитета. Что же касается до обоготворенія перваго человіка, отъ котораго разные народы ведуть свое происхожденіе, или почитають его за творца всего міра, то авторъ справедливо ведеть это вірованіе въ связи съ натріархальнымъ бытомъ и чествованьемъ отца семейства или родоначальника (I, 357); только онъ забываетъ при этомъ, что въ нікоторыхъ дикихъ племенахъ первымъ человікомъ признается не мущина, а женщина, а чтобы быть вірпу этнологической школів, надобно было бы объяснить это очень заміжтное отклоненіе.

Чтобы придти къ обоготворенію отца, родоначальника или князя, человъкъ долженъ быль пройти цёлый рядъ последовательныхъ моментовъ въ развити своего смысла, которые по теоріи нашего автора должны были привести къ идей о духовности и безсмертіи. Какъ дошель человікъ до мысли отделить свое духовное существо отъ его телесной оболочки, душу отъ ея физическихъ проявленій — вотъ вопросъ, котораго не могли обойти изследователи минослогіи, какъ скоро признали они за возможное научнымъ образомъ трактовать объ этомъ предметь. Накоторые психологи вмасть съ Тейлоромъ 1) указывають на сновид нія, въ которых в предметы являются намъ отръшенными отъ фактической почвы дъйствительности. Г. Каспари съ этимъ не согласевъ; по его мнѣнію, сновидѣніе представляетъ только то что человыкъ видитъ въ дъйствительности, и если онъ своимъ опытомъ не дошель до понятія объ отд'ёленій тёла отъ безплотнаго духа, то и во снё не можеть грезить объ этомъ последнемъ: такъ что если ему приснится покойникъ, то въ его образъ видитъ онъ не душу его, но его самого, какъ онъ быль въ живыхъ. Ставя своего первобытнаго человіка на одну ступень съ прочими животными, нашъ авторъ подагаетъ, что онъ не только не могъ имьть никакого понятія о существь безтьлесномь, по даже не умыль отличить живаго отъ неживаго. Какъ звёрь, не понималь онъ смерти и смешиваль ее съ обыкновеннымъ сномъ. Обезьянья самка посится со своимъ околъвшимъ дътенышемъ какъ съ живымъ, въ теченіе многихъ дней ласкается къ нему и съ пимъ заигрываетъ и приходитъ въ отчаяние и бъщенство, когда у нея отнимають его. Едва ли эта притча изъ обезьяньяго быта внесеть что-пибудь новое въ ту ходячую мораль, почерпаемую чуть не изъ азбуки, что все живущее любить жить и не териить смерти и не понимаеть

<sup>1) «</sup>Для пониманія ходячихъ представленій о человѣческой душѣ или духѣ будетъ полезно обратить вниманіе на тѣ слова, которыя нашли удобными для выраженія ихъ. Духъ или фантазмъ, являющійся спящему или духовидцу, имѣетъ видъ тюми и такимъ образомъ послѣднее слово вошло въ употребленіе для выраженія души». Первобытися культура, ІІ, стр. 12 и слѣд.

ее, и что еще классические народы изображали смерть въ видъ сна. Мысль о томъ какъ первый человъкъ догадался о смерти занимала еще нашего лътописца Нестора, и благочестивый монахъ, пользуясь византійскимъ апокрифомъ, очень близко сошелся съ психологомъ новъйшей школы даже въ самомъ пути къ решенію этого мудренаго вопроса, хотя смотрёль на міръ совству иными глазами. «И плакались по Авелт Адамъ и Евва тридцать лътъ, говоритъ у него одинъ греческій философъ: и не сгнило тъло его, и не умели его погребсти; и по повеленію Божію прилегели две птички; одпа умерла, а другая выкопала ямку и вложила туда умершую и похоронила ее. Видя то Адамъ и Евва выкопали яму, положили въ нее Авеля и погребли съ плачемъ». Мораль одна и та же: человъкъ поучается о смерти отъ безсловеснаго животнаго, съ тою только разницею, что по понятіямъ средневъковаго монаха, незнакомаго съ естественными науками, звърь представляется умнъе нежели каковъ онъ въ книгъ г. Каспари. Какъ ни странно покажется съ перваго взгляда такое неожиданное совпадение новъйшей этнологической психологіи со школьною начитанностью среднихъ в'іковъ, но въ совпаденіи этомъ нельзя признать одну только случайность, когда, какъ мы сейчасъ увидимъ, приводить оно къ одной и той же теоріи о происхожденів самой миоологіи.

Итакъ, человъка умершаго сначала считали за спящаго или уснувшаго, то-есть, усопшаго (церковнославянская форма, которою отлично могъ бы воспользоваться для своей теоріи нашъ авторъ), и нікоторое время охраняли его трупъ, пока онъ не подвергся полному разложенію. По обычаямъ дикарей, мертвеца хоронятъ или въ той же хижинъ гдъ опъ жилъ, въ убъждени что онъ будетъ продолжать въ ней жить въ сонномъ состоянін, или же, чтобы предохранить трупъ оть хищныхъ животныхъ, помъщаютъ его на высокихъ деревьяхъ или на подмосткахъ, нарочно для того сдъланныхъ (см. рисунокъ на самомъ началѣ I тома). А такъ какъ семейная pietas связывала домочадцевъ съ ихъ покойникомъ узами любви, а также в чествованія, если покойникъ быль отецъ, родоначальникъ или вождь, то в на усопшаго были перенессны эти чувства; но какъ его самого уже не было на лицо между оставшимися, то воспоминание о немъ и стало мало-по-малу осіняться ореоломъ безплотной божественности. Что именно такъ составилось въ человъкъ понятіе о Божествъ, явствуетъ между прочимъ и изъ множества преданій о томъ, что то тамъ то сямъ будто бы были погребены дъйствительные боги (І, 359).

Итакъ, по теоріи г. Каспари, мпоологія зачалась отъ чествованія воздаваемаго родоначальникамъ, вождямъ и другимъ людямъ чёмъ-либо выступавшимъ изъ общей среды. Чествованіе это испоконъ-вёку соединялось съ

обоготвореніемъ душъ усопшихъ, о чемъ многочисленныя свидѣтельства находимъ у разныхъ лѣтописцевъ и путешественниковъ, а такъ какъ человѣчество развивалось въ нѣдрахъ семьи и рода-племени, то первоначальная идея о безсмертіи въ связи съ божествомъ проявилась въ чествованіи усопшихъ отцовъ или дѣдовъ, куда слѣдовательно должно отнести родительскій рай или царство бога Ямы у Индусовъ, Германскую Валыаллу съ Одиномъ во главѣ усопшихъ героевъ, наши преданія о дзядахъ или дюдахъ, и паконецъ самое слово родители, коимъ на Руси доселѣ означаютъ всякаго покойника, хотя бы и одного, но во множественномъ числѣ родители, будь это хоть дѣвочка.

Я нарочно привожу здёсь нёсколько данныхъ неизвёстныхъ автору, для того чтобы показать какъ плодотворенъ для изследованія принятый имъ принципъ чествованія усопшихъ родителей. Но принципъ этотъ всею своею тяжестью падаеть на его же собственную хрупкую теорію и ее разрушаеть, потому именно, какъ мы уже знаемъ, что чествование родителей предполагаетъ благоустроенную семью, въ смыслѣ языковъ индо-европейскихъ, унаследованную и современною намъ цивилизацію, а авторъ, какъ было замечено, не могъ намъ доказать что такая же точно добронравная семья была и у его первобытпаго человъка. Наши арійскіе предки еще въ доисторическую эпоху дошли уже до точнаго отличія въ понятіяхъ между отщоме и свекромъ, между матерью и свекровью, между женою и сестрою или дочерью, н между мужема, братома и сынома, и это рёзкое отличе неизгладимыми чертами запечатиблось несомибинымъ сродствомъ этихъ словъ у всёхъ народовъ пидо-европейскихъ. Вникая въ самый смыслъ терминовъ опредълившихъ въ языкъ семейныя отношенія, лингвисты пришли къ тому заключенію что арійская семья еще до выдёленія языковь индо-европейскихъ изъ ихъ общаго псточника стояла уже на высокой степени развитія 1). Отецъ разділяль свой авторитеть въ семь съ матерью, и притомъ такъ что онъ защищаль и оберегаль своихъ домочадцевъ, и она — распоряжалась и завъдывала. Равноправность мужа и жены во всей точности обозначилась темъ, что не только жена называла своего мужа господинома, но и мужъ женугоспожею. Новые члепы, привходивше въ семью черезъ бракъ, присоединялись къ семейному союзу растяжениемъ техъ же родственныхъ узъ, такъ что невъста приводимая сыномъ получила название снохи, то-есть, сыновой, сама же она отца п мать мужнпныхъ назвала сооим господином п соосю



<sup>1)</sup> Fick, Die ehemalige Spracheinheit der Indogermanen Europas. 1873 года, стр. 266 и слёд. Именно: pater отъ pa—беречь, охранять; мать отъ mâ—мёрить, завёдывать, править; мужъ и господинъ—pati; жена и госпожа—patnia; свекоръ и свекровь—слова сложныя: изъ сва — свой и кура или шура — господинъ.

воспожей. Такая-то именно отеческая власть, смягченная въ семь взаимнымъ уваженіемъ и пріязнію, послужила уже въ языкѣ Вѣдъ признакомъ божеской почести: потому надобно было возвести самое небо въ отеческій санъ. чтобы подъ именемъ неба-отца (діауш-пітар) поклониться ему какъ богу. Понятно почему у такого народа будущая, загробная жизнь названа была мистоми отщови (pitrilokam), въ которомъ царствуеть первый человъкъ, то-есть, самый ранній изъ отцовъ, богъ Яма, и въ которомъ даже градаціи въ пом'єщеніи опред'єдяются по восходящей мужской диніи: отцы пребывають на земль, деды въ воздушныхъ пространствахъ, а прадъды на небесахъ. Сверхъ того, чествование воздаваемое усоциимъ родителямъ жертвоприношеніями и другими обрядами подобаеть тоже мужскому началу, н именно сыновыями. Потому великое благо отцу семейства когда у него родится сынь, который есть радетель о семейномь союзе не только въ здешней жизни, но и въ будущей 1). Вотъ основы ранней индо-европейской цивилизацін, на которыхъ потомъ возникъ институть римскаго права о главенстві отца и мужа: и теорія г. Каспари о происхожденів религіи отъ чествованія усопшихъ родителей или героевъ неумістно отнесенная къ первобытной дикости имбеть свой настоящій смысль въ приложеніи только къ народностямъ довольно развитой исторической культуры.

Но самое интересное въ этой теоріи то, что она говорить въ пользу такъ-называемаго эвісмеризма, которымъ съ раннихъ среднихъ вѣковъ и до позднѣйшаго времени богословы доказывали маститую первобытность преданій ветхозавѣтныхъ предъ минологіями самыхъ древнихъ народовъ. Слѣдуя ученію древняго минолога Эвгемера, по которой греческіе боги не что иное какъ обоготворенныя историческія личности, богословы въ минологіяхъ всего міра усматривали искаженіе библейской исторіи, происшедшее отъ того что исторія эта, болѣе и болѣе приходя у народовъ въ забвеніе, оставила по себѣ одно смутное воспоминаніе. Изъ новѣйшихъ ученыхъ усвоившихъ себѣ этотъ же теологическій взглядъ я познакомилъ читателей Русскаю Впестника съ Люкеномъ, который точно такъ же какъ и г. Каспари главнѣйшимъ источникомъ язычества признаетъ почитаніе усопшихъ предковъ, возведенныхъ въ санъ героевъ, и какъ Каспари же, отказывая первобытнымъ народамъ въ обоготвореніи вещества, видить въ языческихъ богахъ не болѣе какъ затемненное преданіе объ исторіи человѣковъ.

Мы уже не разъ иміли случай замітить какъ разбираемая пами новая исихологическая теорія больше прилагается къ преданіямъ ветхозавітнымъ

<sup>1)</sup> Donner, Pindapitryojna. Abhandlung aus dem Vedischen Ritual. Berlin 1870, crp. 11-12.

чёмъ къ той призрачной первобытности которую гадательно создало себё воображеніе нашего автора. Наконець, въ этой же теоріи открываемъ мы полнёйшій эвгемеризмъ старинной теологической школы. Мнё нёть дёла до того думаль ли авторъ въ этомъ случаё оказать услугу теологіи, но во всякомъ случаё онъ поставиль себя въ неловкое противорёчіе, потому что Библія, между прочимъ, потому такъ глубоко и вошла въ цивилизацію всего міра, что изображаеть намъ человёческій быть далеко не такимъ какимъ котёлось бы его видёть гейдельбергскому профессору.

Впрочемъ, оставляя въ сторонъ противоръчія нашего автора, надобно отдать ему справедливость въ томъ, что онъ ввель въ свою систему эвгемеризмъ, который заслуживаетъ большаго вниманія нежели какое удёляла ему въ последнее время сравнительная миоологія основанная на поэтическихъ возэрьніяхь на природу. Оріенталисты 1) въ изученій предацій ветхозавытныхъ сравнительно съ древнъйшими преданіями вообще народовъ семитическихъ приходять къ тому заключенію, что въ сказаніяхъ Евреевь и другихъ родственныхъ имъ семитовъ господствуетъ эвгемеризмъ, то-есть, д'ыствуютъ не божества, а историческія личности, тогда какъ герои азіятскихъ арійцевъ или Грековъ носять на себѣ характеръ более миоического происхожденія. То же слідуеть сказать и о царственных династіях древнійшей исторін Египта, которыя возведены были по эвгемеризму въ санъ божествъ, и самъ Озирисъ чествовался не только какъ богъ, но и какъ историческая личность благод втельнаго царя. Итакъ эвгемеризмъ и обоготворспіе явленій природы, исторія и творческій идеаль, действительность и поэтическій вымыслъ-вотъ два принципа которые очень рано подълили между собою историческіе народы; одпи взяли первый принципъ, другіе второй. Наука идеть къ тому чтобы положить существенное отличіе между тімъ и другимъ, распредыля по тому и другому разныя народности; и если нашъ авторъ задумаль поднять вопрось объ эвгемеризмь, то пи въ какомъ случав пе долженъ бы былъ обойти этого новаго въ наукт вопроса. Тогда все то что онъ говорить объ египетскихъ пирамидахъ въ связи съ богопочитаніемъ воздаваемымъ усопшимъ получило бы настоящій свой смыслъ, только разумбется не для мечтательной первобытности человбческой породы, а для дъйствительной исторіи ранцей культуры.

Но вотъ слова самого автора: «Въ тѣ времена когда возникъ обычай оберегать усопшихъ, стала развиваться мало-по-малу способность къ постройкамъ, и потому нѣтъ ничего удивительнаго, если мы замѣчаемъ, что уже въ самой сѣдой допсторической древности, когда кругъ представленій чело-

<sup>1)</sup> François Lenormant, Le déluge et l'épopée babylonienne. Paris, 1873, cmp. 35.

въка ограничивался самымъ тъснымъ горизонтомъ и взоръ человъка не умъть смотръть осмысленно на свътила небесныя, а умъ его не признаваль въ природъ ничего божественнаго или обоготвореннаго, и тогда уже изъ религіозной любви къ ближнему человьку изготовлялу для своиху покойниковъ пещеры и каменные гробы, въ которыхъ хоронила онъ (слово совершенно въ духъ теоріи) ихъ отъ враждебныхъ дикихъ звърей, для того чтобы такъ схороненные и обереженные могли они отъ своего долгаго усыпленія пробудиться къ жизпи. Пищу и питіе, которыя изъ нравственнаго побужденія уділялись слабымъ и нуждающимся, а высшимъ приносились въ жертву, сталь онь полагать въ могилы высоко просвътленныхъ въ его воспоминаніи покойняковъ, чтобъ они могли подкрѣпиться, только-что раскроють свои глаза. Даже оружіе и нікоторые другіе предметы почиталь необходимымъ первобытный человъкъ дать своему покойпику, и сажалъ его въ каменной пещеръ сидьмя, въ предположении что усопший хочетъ только отдохнуть, не отказываясь вполна оть жизни. Только въ гораздо позднайшее время, когда стало развиваться воспоминание и наблюдение, было обращено впимание на уничтожение трупа, подвергающагося разрушительному гніенію. За то тыть необходиные казалось наивному первобытному человыку, когда онъ замѣтиль такое разрушеніе, сохранять трупъ во всей его цівлости, для того чтобъ удержать содержащіяся въ тілі силы. Такъ произошель въ последствін странный обычай сохранять трупы помощію бальзамированья и оберегать ихъ отъ воздуха и непогоды въ плотно замкнутыхъ каменныхъ гробахъ. Разрушение тъла не должно было разрушать и самую жизнь. и для Египтянипа первобытныхъ временъ человекъ какъ мумія быль существо, которое будто растеніе слідовало холить и сохранять, потому что и растеніе, столько же сколько п мумія, на взглядъ того времени не казались предметами вполнѣ безжизпенными. И только Египтянинъ позднѣйшихъ времень, унаследовавь обычай бальзамированія оть глубокой древности, настроиль свои представленія совершенно на другой ладь, и именно тогда когда дошель до понятія о душь, которое привело его кь отличію тыла оть оставившихъ его безтълесныхъ силъ. Далъе, тъ же глубоко-религіозные Египтяне, какъ мы знаемъ, стали сооружать для своихъ покойниковъ, и особенно для усопшихъ властелиновъ, громадныя, самыя прочныя, неразрушимыя гробницы, и обычай пирамидныхъ сооруженій распространился въ незапамятныя времена гораздо далье нежели какъ обыкновенно думають. Пищу и питіс также и Египтяне по обычаю тёхъ временъ клали своимъ покойникамъ, и какъ въ последствіп будеть показано, жреческій культь жертвоприношенія примыкаль къ тому же похоронному культу. Что повсюду были сохраняемы смертные останки преимущественно начальниковъ

и правителей, это совершенно понятно по отношенію къ самымъ раннимъ предметамъ, съ которыми соединялось представленіе о высокомъ. И дъйствительно, высоко поднимаясь къ небу, громадныя египетскія усыпальницы ясно показывають какъ уже въ раннія времена человъкъ стремился дать выраженіе высокому, съ указаніемъ и на самую основу его, которая еще ничего не имъла тогда общаго съ силами внъшняго міра и природы. Никакая великая сила природы не воплощается въ этихъ колоссальныхъ пирамидахъ, никакое божество природы не воздвигало здъсь себъ алтаря; напротивъ того, эти высоко воздымающіеся предъ нами памятники могучимъ перстомъ указывають только на человъка, который уже въ самомъ раннемъ періодъ своего развитія умъль дать себъ почетное и нравственно-высокое положеніе, которое по дътски-наивному чувству тъхъ временъ слъдовало охранять въ сооружаемыхъ для того памятникахъ (І, 343 — 346).

Читатель видить здёсь ясно, какъ въ воображении нашего автора стушевывается и разлетается призракъ первобытнаго человъка, сливаясь нечувствительно съ благочестивымъ Египтяниномъ, который умфеть уже изготовлять бальзамированныя муміи и строить колоссальныя пирамиды и даже знаеть что такое душа. Психологь не ведеть свое любимое детище изъ его звъриной первобытности на помочахъ логической и психологической послъдовательности къ постепенному возрастанію, а вдругъ ощеломляетъ темный его смыслъ внезапнымъ свътомъ такой развитой культуры, до которой человъчество могло достигнуть только въ течение долгой исторической жизни, основанной уже на религіозномъ чествованіи смертныхъ останковъ и даже съ предчувствіемъ о воскресеній ихъ къ новой жизни, и въ обстановкѣ нравовъ и понятій воспитанныхъ въ благоустроенномъ государственномъ союзѣ, который скрыпляется не только правильнымъ подчинениемъ подданныхъ ихъ властелину при его жизни, но и религіознымъ чествованіемъ самаго его праха, такъ что возвеличение царственнаго сапа нашло себъ соотвътствующее выражение въ великости сооружаемаго въ память его мавзолея.

## IV.

Въ тъснъйшей связи съ культомъ покойниковъ авторъ ведетъ чествованіе воздававшееся звърямъ. Уже самая заботливость въ охраненіи трупа любимаго человъка отъ хищныхъ животныхъ наводила на мысль о сближеніи одного съ другимъ, а сожительство дикарей-звъролововъ и охотниковъ со звърьми и постоянная съ ними борьба на жизнь и смерть дъйствительно не могли не пріучить къ мысли о сближеніи смертной опасности съ нападеніями хищныхъ животныхъ: такъ что въ отношеніи къ культу звърей

теорія г. Каспари заслуживаеть вниманія, какъ потому что она оправдывается бытомъ и верованіемъ дикарей, такъ и потому что дингвисты и сторонники теоріи поэтическихъ возэрьній на природу, какъ Шварцъ или у насъ Аванасьевъ, прибъгають къ самымъ неудобопонятнымъ и неестественнымъ натяжкамъ, когда хотятъ объяснить, напримъръ, превращенія классическихъ божествъ въ животныхъ, или столь обыкновенныя во всъхъ миоологіяхъ сопоставленія и связь небесныхъ светиль тоже съ животными, то-есть, когда волкъ или какой другой звёрь поблаеть солние и мёсяпь. или когда какое созвездіе или зодіакь получають имя медельдицы, рыбг, овна и т. д. Чествованіе животныхъ и минологическія представленія съ нимъ связанныя составляють одинь изъ самыхъ низшихъ слоевъ въ исторіи народныхъ върованій, обычаевъ и преданій, и вопросъ объ этомъ важномъ предметь, досель составляющій задачу сравнительной науки, едва ли не правдоподобнее решается путемъ школы этнографической, нежели какъ досель рышался онъ лингвистами по теорів поэтическихъ воззрыній. Италіянскій лингвисть де Губернатись въ свосмъ новомъ сочиненіи о Зоологической Минологіи 1) держится этой же посл'єдней теоріи, продпосылая чествованію животныхъ религіозныя возэртнія на світила и явленія небесныя, такъ что въ животныхъ видить онъ уже ослабление миоологическихъ представлений, которыя спачала обращены были къ феноменамъ небеснымъ. Издатель этнографического журнала Бастіанъ делаеть на это следующее, кажется, справедливое зам'таніе: «Для изслідователя этнографическаго истина будеть здъсь наоборотъ, такъ какъ настоящіе звъри на земль гораздо ближе стоять къ первоначальному религіозному воззрѣнію, нежели поэтическиотвлеченные образы, пом'ыщенные фантазіей на небо» 2).

Грозныя представленія о хищныхъ животныхъ, спутникахъ кровопролитія, отъ незапамятныхъ временъ темнаго варварства вмѣстѣ со звуками раннихъ пѣсень и съ остатками дикихъ нравовъ доносятся къ намъ,
не только въ той недавней старинѣ, когда пѣвецъ Слова о Полку Игоревъ
прислушивался своимъ чуткимъ ухомъ какъ вслѣдъ за воинскимъ походомъ,
орлы своимъ клектомъ созывали звѣрей на кости, вороны «граяли», дѣля
между собою трупы, пріодѣвая ихъ своими крыльями, а звѣри лизали
кровь,—но и въ современныхъ намъ народныхъ пѣсняхъ, рисующихъ предъ
нами суровыя картины кровопролитій и всякаго увѣчья жестокихъ временъ
Иліады и скандинавской Эдды 3). Въ одной украинской думѣ описывается
какъ выбившійся изъ силь казакъ ложится отдохнуть на курганѣ: «въ тотъ

<sup>1)</sup> Zoological Mythology. London. 1872.

<sup>2)</sup> Zeitschrift für Ethnologie. 1873. I, 34.

<sup>3)</sup> См. мон Историч. Очерки Ј, 219 и след.

часъ сизые орлы налетали, зорко въ очи казаку заглядывали. Казакъ то увидълъ, словами проговорилъ: «орлы сизоперые, гости милые! Прошу васъ тогда налетать, изо лба очи мит выдирать, когда не буду уже я света Божьяго видыть»! Проговоривь такъ, за часъ казакъ милосердному Богу душу отдалъ. Тогда орлы налетали, изо лба очи выдирали. Тогда и мелкая птица налетала, около желтой кости тело обирала. Серые волки набегали, тьло казацкое рвали, по терну да по оврагамъ желтую кость глодали, жалобно выди-завывали: такъ они казанкія похороны справляли! Откула ни возьмись сизая кукушечка, въ головахъ сёла, жалобно куковала, какъ сестра надъ братомъ либо мать надъ сыномъ плакала». Бъгущіе за воинами кровожадные звъри предзнаменують имъ побъду, говорить Бастіанъ<sup>1</sup>), и «борзый волкъ въ лесу да черный какъ туча воронъ» — священныя животныя бога Одина, предводителя неистовыхъ полчищъ, чему находимъ соотвътствіе у Индійцевъ съверо-западной Америки, которые производять свой родъ отъ ворона и волка, какъ германские Вёльфинги, къ которымъ принадлежаль знаменитый герой Гильдебрандь, иначе Вельфы (или Гвельфы) тоже будто бы произошли отъ волка. Чтобы подготовить читателя къ оригинальной теоріи нашего автора, я укажу на одно сказаніе о герої Сосрыко у Осетинцевъ, замѣчательное по крайней грубости кровожаднаго звѣрства 2). Жестоко искальченный герой собирается умирать. Онъ лежить на кургань. Подбътаетъ волкъ. «Накорми себя вотъ этимъ мясомъ, которое я беру съ собою въ могилу», говорить ему Сосрыко. — «Нѣть, не стану я ѣсть мясо Сосрыка» — отвъчаетъ волкъ. — «Такъ когда будешь бросаться на стадо, да будеть съ тобою моя храбрость» — сказаль ему герой. Потомъ продетила сова. «Клюй мое мясо, оно ужъ провоняло», кричить ей Сосрыко. — «Нътъ, не стану клевать» отвічаеть сова. — «Такъ пусть же будеть у тебя мой зоркій глазъ», сказаль онь ей. Затімь пролетіль воропь, и его герой просплъ о томъ же. — «Нътъ, не стану клевать, отвъчалъ воронъ: я не забуду твоихъ милостей: сколько клевалъ я остатковъ отъ дичи которую ты побиваль»! — «Пусть же тебь никогда не старьть, а смерть все-таки имьй»! Теперь и говорять — присовокупляеть сказаніе, что воронь не старбеть, а смерти подверженъ.

Исходя отъ такой звъриной обстановки жестокихъ нравовъ первобытнаго варварства, г. Каспари дълаетъ со свойственною ему смълостью очень оригинальное предположение. Такъ какъ первобытный дикарь смерти не понималъ и покойника считалъ за сиящаго, то когда опъ видълъ какъ хищныя

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. Ethnologie. I, 58.

<sup>2)</sup> Джантемира Шанаева, *Нартовскія сказанія*, стр. 11 въ Сборн. Свидин. о Кавказск. Гори., томъ V. 1871.

животныя терзають и побдають человбка, то по своему детски наивному смыслу иначе не могъ себъ представить, что животныя вмъстъ съ частями трупа вносять въ себя и силы и всю жизненную деятельность того человъка: такъ что несмотря на ужасъ возбуждаемый хищнымъ звъремъ, онъ уже казался не столько отвратительнымъ врагомъ, сколько какимъ-то существомъ сложнымъ, полузвъремъ, получеловъкомъ. Кромъ вообще религіознаго отношенія къ звірямъ, авторъ объясняеть этимъ предположеніемъ какъ върование въ превращения людей въ животныхъ, такъ и особенно такія чуловишныя въ миоологіяхъ фигуры какъ сфинксъ, гигантъ, центавръ, гарція, сирена и многія другія, которыя сложены изъ членовъ тела, наполовину человачьяго и наполовину зваринаго, зманинаго, птичьяго или рыбьяго. Чествованіе животныхъ, такъ глубоко вкорененное въ нравахъ и мпоологія Египтянь, Тейлорь возводить къ грубійшимь временамь, лежашимъ далеко за предълами отдаленной древпости пирамидъ 1), и г. Каспари въ этомъ фактъ видитъ новое подтверждение своей теории, такъ какъ вмъстъ съ животнымъ культомъ Египтяне же до высшей степени развили чествовапіс покойниковъ. При этомъ ссылается онъ также на свидътельство знаменигой Книги Мертосцова, при отпускной, которую Египтяне полагали на грудь бальзимированной мумів. Въ этой отпускной покойникъ, между прочимъ, молится о томъ, чтобъ его трупъ не пожрали животныя, и затъмъ слъдуеть наставленіе, что падобно дёлать, чтобъ избёгнуть этой напасти, а если она постигнеть, то какъ благополучно спастись изъ внутрепностей пожравшаго его звъря (гл. 27-42).

По теоріи г. Каспари, является въ новомъ свётё повсемёстно распрострапенное вёрованіе о происхожденіи того или другаго племени или семьи отъ какого-нибудь животнаго. Между дикарями Стараго и Новаго Свёта ведется обычай называть именами звёрей не только отдёльныя личности, но и цёлыя семьи и племена. Гуроны дёлятся на три племени, на медвёдей, волковъ и черепахъ; Бегуаны въ южной Африке на племя крокодилово, рыбье, обезьянье, буйволово и т. д. Отъ этихъ первобытныхъ представленій ведутъ свое начало знаки или знаменія, то-есть, гербы, которыми отличаются между собою племена и фамиліи. Такъ у Израильскаго народа левъ принадлежалъ колёну Іудину, змёя Даніилову, волкъ Веніаминову и т. д. 2).

Что не отъ воззрѣній на небо и его свѣтила и явленія человѣкъ перешелъ къ чествованію животныхъ, а наобороть, самыхъ животныхъ возвелъ на небо и усмотрѣлъ ихъ фигуры, дѣйствія или силы въ явленіяхъ небес-

<sup>1)</sup> Первобытная Культура, 292.

<sup>2)</sup> Лебока Начало Цивилизаціи, стр. 126—127. Bastian, Zeitschr, f. Ethnologie I, 48.— Тейлоръ, Первобитная Культура, II, 289—290.

ныхъ, явствуетъ изъ миоологів дикарей. Такъ-называемый производитель или дплатель лита, то-есть, то чёмъ обыкновенно въ миоологіяхъ бываетъ весеннее солнце, по вёрованію краснокожихъ Сіверной Америки, былъ сначала звёрь, но потомъ вознесся на небо, и оттуда въ утёху людямъ ниспосылалъ птицъ и теплыя времена года. Его подстрёлили небожители, и до сихъ поръ можно его видёть на небё со стрёлою въ хвостё. У этихъ же дикарей даже мышь получила мёсто на небе, за то будто бы что, вскарабкавшись по радугь, она освободила одного заключеннаго плённика. Перувіанцы вёрують что каждая порода животныхъ имёсть одного изъ своихъ представителей на небе, который приняль видъ звёзды и котораго называють матерью той или другой породы, то-есть одна звёзда мать тигровъ, другая мать медвёдей и т. д. 1).

Къ числу удачныхъ гипотезъ надобно отнести все то, что г. Каспари говорить о связи людобдства съ чествованіемъ животныхъ и съ обоюднымъ превращеніемъ ихъ и людей другь въ друга (І, 351 — 352, 370 — 371). По первобытнымъ представленіямъ какъ животное, пожирая человічій трупъ, будто бы вноситъ въ себя и самую жизнь и силы того человѣка, такъ и самъ дикарь оставался въ убъжденій, что онъ увеличить свои собственныя силы и удвоить свою жизнь, если подражая животному поъстъ убитаго товарища или врага. Вкусивъ мясо своего соплеменника, онъ только еще ближе сообщается съ родною кровью своего рода-племени; пожирая убитаго врага, котораго онъ полагаетъ только спящимъ, онъ не только спасаеть себя отъ его опаснаго для себя пробужденія, но и отнимаеть у него возможность продолжать мстительную борьбу, возобновленную какимънибудь животнымъ, которое вмёстё съ трупомъ того врага, съёдепнаго имъ, внесло бы въ свое существо и его ожесточенныя силы. Варварское звърство оставило по себъ слъды въ нравахъ культурныхъ народовъ. Наши богатыри и скандинавскіе герои съ незанамятныхъ временъ отвыкли уже отъ людобдства, но по старой намяти следують дикарямь, когда распластавь грудь падшаго врага выразывають оттуда сердце съ печенью. Ахиллъ бъснуясь въ своемъ отчаяній грозится пожрать Гектора живымъ, что и досель дылають дикари Полинсзіи со своими врагами. Обычай пить изъ черепа убитаго врага стоить еще на повороть оть звърскаго варварства къ темнымъ преданіямъ раннихъ среднихъ въковъ, и по неостывшимъ еще слъдамъ преданія о какомъ-нибудь Альбовий Лонгобардскомъ, заставляющемъ свою жену Розамунду выпить вина изъ черепа убитаго имъ отца ея, средне-

<sup>1)</sup> Müller, Geschichte d. Amerikan. Urreligion. 57. Bastian, ibid. 168.

вѣковыя новеллы для общаго назиданія и забавы повѣствують о томъ какъ ревнивый мужъ, убивъ любовника своей жены и вырѣзавъ изъ него сердце, велить его изжарить и кормить имъ преступницу, и какъ она вкусивъ такой дорогой яствы не хочетъ касаться устами ни къ какой пищѣ и лишаетъ себя жизни 1). Такъ и дикари пожираютъ не однихъ только враговъ, но и своихъ родственниковъ и даже дѣтей. Если матери изъ племени Мандановъ выражаютъ любовь къ своимъ умершимъ дѣтямъ любуясь на ихъ черепа и разговаривая съ ними какъ съ живыми, то въ племени Ботокудовъ особенная материнская нѣжность состоитъ въ томъ, чтобы свое мертвое дѣтище съѣсть.

Предположение г. Каспари объ убъждении дикарей что вмёстё съ пожираемымъ трупомъ человъка пожирающій вносить въ себя и его жизнь и силы становится правдоподобите, если взять въ разчеть, что убъждение это обыкновенно сопутствуется понятіемъ о душть, хотя бы и очень смутнымъ, какъ не можетъ съ этимъ не согласиться и самъ авгоръ, хотя и видить здісь уже позднійшее развитіе быта. Замічательно что въ обычай людойдовъ събдать не весь трупъ человъка, а только ту часть въ которой они подагають его душу. Такъ въ Новой Зеландін думають что душа сидить въ лѣвомъ глазу, и потому его съъдають, а на Таити подносять въ жертву своему королю. Пещерные дикари Южной Африки побдають только сердце съ печенью и мозгъ, въ которыхъ полагаютъ съдалище души. Еще одинъ шагь впередъ-и изъ темнаго звърства открывается просвъть въ загробную жизпь. Испоконъ въку вкоренено въ человъчествъ убъждение въ священной необходимости хоронить покойниковъ. По верованію классическихъ народовъ, тын непогребенныхъ мертвецовь съ жалобными стонами блуждаютъ по берегу Ахерона; того же мибнія держатся многіе изъ дикарей нашего времени, полагая что душа умершаго бродить по земль и терпить большія муки пока тело остается непогребеннымъ, такъ что, по словамъ Тейлора, какой-нибудь Австраліець или Карень поняль бы всю силу страшнаго обвинепія противъ аоппскихъ полководцевъ, которые покинули тела своихъ убитыхъ въ морскомъ сражени при Аргинуссахъ, не предавъ ихъ погребению <sup>2</sup>). Феликсъ Либрехтъ, въ своей рецензіи на Первобытную Культуру этого автора<sup>3</sup>) сближаетъ со сказаннымъ върованіе дикарей на архипелагъ Самоа: будто бы только тѣ удостопваются блаженства въ раю которые были похоронены; что касается до непогребенныхъ, то они блуждають по ночамъ и

<sup>1)</sup> Братьевъ Гриммовъ Deutsche Sagen, № 397. — Боккаччіо Decamerone, 4, 9. — Мон Исторические Очерки, I, 533.

<sup>2)</sup> Первобытная Культура II, 105.

<sup>3)</sup> Zeitschr. f. Ethnologie. 1873, стр. 100.

жалобно причитаютъ: охъ, какъ холодно, какъ холодно! И чтобы не причинили они зла оставшимся въ живыхъ, принимаются на то разпыя мъры. Если кто паль въ сражени или утонуль, такь что трупа нельзя было найти, то родные и друзья погибшаго садятся на землю около разостланнаго подотна и возсыдають къ богамъ молитву чтобъ они ниспослади имъ его душу. При этомъ они ждутъ, не заползетъ ли на полотно какой-нибудь звърокъ, и если заползеть муравей, ящерица или что другое, то это и есть душа того покойника, и тогда хоронять звърка того съ обычными почестями. Дополняя теорію г. Каспари объ отношеній животныхъ къ покойникамъ, этотъ рядъ наблюденій вместь съ темъ значительно и противоречить ей, перенося вопросъ изъ области предположеній о томъ что могло бы быть на почву исторической и этпографической действительности, которая какъ нельзя проше объясияется. Тейлоровою теоріей анимизма, то-есть такой способпости по которой человікь оживляеть и одушевляеть всю природу, отождествляя ея явленія съ своими собственными сплами и действіями. Это крайній преділь, до котораго въ изученіп ранняго человічества доходить исторія, этнографія и лингвистика; что же стоить за этою чертой, то теряется въ тумань предположеній, который еслибы когда и разсыялся, то не иначе какъ при содъйствіи болье точныхъ знапій нежели какими располагаеть этнологическая исихологія г. Каспари.

Въ заключение о только-что разсмотрѣнномъ мною отдѣлѣ сдѣлаю еще нѣсколько сближеній, которыя сами собою напрашиваются при чтенін и могуть быть отнесены въ разрядъ пережившихъ свой вѣкъ остатковъ неза-памятной давности и надолго застрявшихъ въ народностяхъ историческихъ (по Тейлору, survivals).

Обычай помѣщать покойника въ могилѣ въ спдячемъ положенін, когда-то бывшій въ употребленіи у Кельтовъ (см. у Каспари рисунокъ къ 345 стр. І т.), и объясняемый убѣжденіемъ что похороненный заснуль на время, оставиль по себѣ слѣдъ въ средневѣковыхъ предапіяхъ о томъ какъ герой или великій императоръ, будучи похороненъ въ горной пещерѣ, во всемъ вооруженін, сидить на сѣдалищѣ и когда-пибудь воротится опять на землю. Карлъ Великій былъ погребенъ тоже въ сидячемъ положеніи на каменномъ креслѣ, которое и доселѣ показываютъ въ Ахенскомъ соборѣ. Вообще народная сказка не переставала поддерживать убѣжденіе, что можно спать непробуднымъ сномъ цѣлые года и даже столѣтія, и потомъ вслѣдствіе какого-пибудь чудодѣйственнаго случая — проснуться.

Основываясь на общемъ положеніи которымъ Тейлоръ начинаетъ свое учепіе о душахъ нокойниковъ, именно что м'єстопребываніе отшедшей души ограничивается преимущественно м'єстомъ гд'є протекла ея земная жизнь,

Либрехтъ думаетъ 1) что обычай хоронить мертвецовъ на деревьяхъ и следы его въ преданіяхъ и сказкахъ ведутъ свое начало отъ племенъ, которыя дъйствительно селились на деревахъ, какъ и досель обычай этотъ ведется у дикарей Африки, Южной Америки, Новой Голландіи, въ южномъ Китав у илемени Міао-це и др. Воспоминаніе этого же обычая німецкій ученый видить въ нашемъ Соловь разбойник , ги здящемся на девяти дубахъ. Потому-то будто и хоронили покойниковь на деревьяхъ же, какъ это дълали въ древности жители Колхиды, и какъ и досель дълають нъкоторыя изъ племенъ татарскихъ; обычай этотъ быль очень распространенъ въ Сибири п понынѣ кое-гдѣ удержался, встрѣчается также въ Абхазіи и другихъ мъстахъ, и наконецъ оставняъ по себъ сябды въ народныхъ сказкахъ о томъ какъ умершую или непробуднымъ сномъ заснувшую красавицу полагаютъ въ гробъ на высокомъ деревъ. Мнъ кажется гораздо естественнъе обычай этоть объясивть намфреніемъ охранить трупъ оть хищныхъ звфрей, какъ съ тою же целію и доселе некоторые дикари кладуть его на подмосткахъ высоко подиятых на столбахъ (рисунокъ см. у Каспари въ началѣ І т.). Предположение это темъ вероятнее, что опасение же хищныхъ животныхъ было одною изъ причинъ почему люди селились на деревьяхъ или въ свайныхъ постройкахъ на водъ.

Если непогребенные покойники, трупы которыхъ обыкновенно пожирались животными, по народному върованію, подвергались мученіямъ въ аду, то здѣсь находимъ еще новую причину почему самый адъ изображался въ видѣ змія, кита или чудовища, изъ пасти котораго вылѣзаютъ люди когда наступитъ часъ воскресенія. Такое представленіе ада и воскресенія очень распространено въ иконографіи и на Западѣ, и у насъ.

V.

Сочиненіе г. Каспари выигрываеть въ основательности по мѣрѣ того какъ отъ празднословныхъ гаданій, которыя выдаются у него за точный методъ естествовѣдѣнія, переходить онъ на почву положительности, воздѣланную для познанія человѣка дѣйствительно точнымъ методомъ лингвистики, филологіи, этпологіи и исторіи. Этотъ поворотъ къ лучшему открывается съ первыхъ же главъ ІІ тома, имѣющихъ предметомъ изобрътеніе отня и вліяніе этого изобрътенія на развитіе мивологіи. Человѣкъ будто бы оставался полузвѣремъ до самыхъ тѣхъ поръ пока не дошелъ до способа какъ добывать огонь, и какъ скоро сдѣлалъ онъ это открытіе, его умственныя

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. Ethnologie. 1873, ctp. 97-98.

очи отверзлись, и онъ не только разумно взглянуль на небо и его светила (II, 91), но и въ самомъ себъ прозрълъ душу и связанныя съ нею жизненныя силы, и только тогда стала возможна настоящая миоологія, которая до техь поръ прозябала въ смутномъ зародыше религіознаго чествованія мертвеновъ и животныхъ: такъ что человъкъ могъ впервые взглянуть на себя не какъ на звъря, а какъ на человъка не иначе какъ при благотворномъ освъщени земнаго огня, который онъ самъ своими руками сумълъ извлечь изъ окружающей его матерів. Извлеченную такимъ образомъ искру онъ отличиль отъ вещества, признавъ ее за его душу и жизнь, и такою же искрою представиль и свою собственную душу и свою жизнь, объяснивъ себь этимъ представлениемъ теплоту своего тыла и дыханія. Читателю выроятно пришло уже на мысль, что задолго прежде чемъ вытереть огонь изъ дерева или выстчь изъ камня, человткъ могъ имть тысячу случаевъ познакомиться съ этимъ элементомъ въ окружающей его природе, производимымъ то молијею, то тренјемъ деревьевъ въ лѣсу отъ бурпаго вѣтра, то огпедышущими изверженіями, то разными другими причинами воспламеняющими горючія вещества. Но авторъ всю эту обстановку изъ воззріній первобытнаго человіка устраняєть, потому что она пе иміть ціны для животнаго, и настоящій источникъ психологическаго развитія видить только въ томъ огнъ, который самъ человъкъ своими руками зажегъ себъ посредствомъ тренія или высеканія. Въ такомъ извороте мышленія любонытны мит не натяжки систематическаго хитросплетенія, а невольное указаніе самого автора на авторитеть лингвистики, которому онъ не могъ не подчиниться тотчасъ же какъ только отъ звъря перещель къ человъку, чтобы направить ученіе о быти и миоологін на настоящую почву исторической действительности.

Дело въ томъ что весь этотъ отделъ въ разбираемой мною книге есть не что иное какъ разбавленная разными соображеніями и не многими фактами обильноречивая эксплуатація знаменитаго сочиненія лингвиста Адальберта Куна о Низоеденіи отня и напитка богооз, 1859. Эта монографія по сравнительной миноологіи і) основана на изученіи священныхъ Вёдъ, въ которыхъ одно изъ главныхъ мёстъ занимають обряды вытиранія отня изъ двухъ деревъ и сопровождающія обрядъ пёснопёнія въ связи съ относящимися къ этому предмету вёрованіями и миноическими представленіями. Дерева которыми вытерають огонь (въ Вёдахъ—арани) иногда вменуются производительными органами, или одно богинею Уроаши, а другое богомъ Пурура-



<sup>1)</sup> Я уже имѣлъ случай познакомить читателей Русскаю Въстиика съ этою знаменитою книгою, сдѣлавъ къ ней нѣкоторыя дополненія изъ сочиненій по этнографіи. См. въ этомъ журналѣ 1872, № 10, стр. 665 и слѣд., 721 и слѣд.

оасому (то-есть зарею и солнцемъ), добываемый же ими огонь — супружескимъ плодомъ. Палка которою вытирають или сверлять огонь у Индусовъ собственно называлась мантара или, съ предлогомъ пра, праманта. Греки въ своей миоологіи это названіе орудія перенесли на самого низводителя огня съ неба, на его похитителя, давъ ему сродственное этому слову имя Прометей, и въ этомъ миническомъ образъ соединили культурный фактъ изобрѣтенія огня съ мыслію о рожденів человѣка, потому что Прометей не только похищаеть съ неба огонь, но и творить человека: соответственно чему и въ нашемъ языкъ кресить значить нетолько высъкать огонь изъ кремня (откуда кресиво-огниво), но и давать жизнь, воскрешать. Во взаимной связи земли и неба по огню надобно различать пути по которымъ шли самыя представленія народнаго в'трованія. Если огонь низшель съ неба, и благод тельный титанъ похитиль его оттуда на пользу людямъ, то сами люди, объясняя себь явленія пебеснаго огня, переносили на небо тогь же процессъ которымъ добывали они огонь на земль. Потому на ихъ взглядъ и молнія загарается въ тучахъ оть действія такого же свердила какое для воспаленія деревъ употребляють они въ своемъ быту, и колесо солнечное горить и свытить оттого что втулка его сама собою загоралась, быстро вертясь вокругъ небесной оси, какъ загорается обыкновенное колесо отъ оси тельжной.

Сближая представленія о небесномъ пламени съ практическимъ фактомъ добыванія огня земнаго, лингвисть Кунъ хотя и приписываеть этому моменту въ развитіи народнаго быта и минологіи большое значеніе, но далеко не думаетъ исчернать имъ весь составъ древнъйшихъ миоологическихъ и бытовыхъ возэрвній. Что же касается до г. Каспари, то онъ до того подчинился авторитету этого в'бдиста, что его монографію ставить красугольнымъ камнемъ, на которомъ строитъ и алтарь для жертвоприношенія и преддверіе во храмъ язычества и въ его божественной олимпъ. По мевнію автора, великое открытіе какъ добывать огонь было сдёлано въ незапамятную эпоху, гораздо прежде чёмъ когда-то племена съ Востока перешли въ Америку, потому что у всёхъ дикарей, какъ въ Африке такъ и Америке, мы встречаемь тоть же способь вытирать огонь какь въ древности у нашпхъ арійскихъ предковъ, а потомъ и вообще у народовъ индо-европейскихъ. Это говорить также въ пользу единства происхожденій человіческого рода и общихъ началъ и преданій культуры. Если же китайскія сказанія повъствують о времени когда не знали огня, какъ свидътельствують и древніе писатели, что не научились еще употреблять его Эоіопы, то такія преданія очевидно ведуть свое начало отъ темпой эпохи предшествовавшей великому открытію (II, 39). Посл'єдовало оно в'єроятно въ конц'є каменнаго періода. Этимъ предположениемъ, мит кажется, хорошо объясняется связь молни съ каменнымъ молотомъ Индры, Зевса, Тора или нашего Перуна. Уже обрабатывая камень па оружіе и утварь, ударяя, рубя и шлифуя, рабочіе высъкали искры, но правильное добывапіе огня устаповилось тогда когда дошли до того посредствомъ тренія одного дерева о другое, и притомъ первоначально посредствомъ сверденія одного въ другомъ. Такъ какъ и въ первобытной общинь сильные эксплуатировали слабыхъ и увъчныхъ, то взявъ на свою долю войну и отважные набъги за добычею, ко всему прочему въ домашнемъ быту они относвлесь лениво и предоставляли рукоделіе и всякія подълки слабымъ и калъкамъ, между которыми, по мнънію автора особенно должны были отличаться хромые, потому что, будучи неспособны къ войнъ и охоть какъ сидни, темъ досужте были они въ ручной работь и во всякомъ художествъ. Они же первые въ своемъ рукодъльномъ досужествъ дошли до открытія какъ добывать огонь. Этимъ бытовымъ фактомъ объясняеть авторъ повсемъстное распространение въ народахъ мионческаго представленія бога огня хромымъ. Не говоря уже о мпоологіи классической, представление это господствуеть и въ племенахъ Южной Америки, и у дикарей африканскихъ, которые чествують своихъ хромыхъ боговъ подобныхъ египетскому Птаху (Phtah, ptah). Греческому Гефесту, у Германцевъ соответствуетъ тоже хромой богъ огня и кузнецъ Волундъ или Виландъ. Наконецъ въ христіанскую эпоху то же воззрѣніе было перепесено на хромаго бъса. Какъ ни оригинально по своему простому, слишкомъ практическому пріему объясненіе это, оно, сколько мнѣ извѣстно, едвали было бы не удовлетворительнее всехъ другихъ, основанныхъ на символическомъ толковании мноическихъ воззржий на природу 1), еслибы туть на дорогж не стояло несбыточное предположение о рабочемъ класст въ толпт первобытныхъ людей, образовавшемся по темъ же зоологическимъ законамъ по которымъ перавномърно раздъленъ трудъ между муравьями въ ихъ муравейникѣ (П, 24, 26). Языкъ дъйствительно свидътельствуетъ намъ о связи труда съ общиннымъ и семейнымъ устройствомъ; такъ у насъ работа (отъ слова рабг) повоначально означаеть и трудь и рабство, при глаголь робить — д'елать, робята — д'ети, или какъ у Римлянъ при слове familia семья, famulus — рабъ. Но вопросъ о семь и отношении ся къ роду-племени, долженствующій быть точкою отправленія изслідованій по народному быту, какъ мы уже знаемъ, не только не принятъ нашимъ авторомъ въ со-



<sup>1)</sup> Такъ Шпарцъ въ своемъ сочиненіи о *Происхожденіи Мивологіи* хромоту божества огия вмёстё съ миоическимъ увёчьемъ Урана, лишеннаго мужской силы, объясияеть нагляднымъ представленіемъ объ ослабленіи или стиханіи грозы послё-того какъ столпившіяся тучи разразятся грозою.

ображеніе, но в вовсе оставлень вив безь вниманія, можеть-быть потому что противорьча его теоріи о первобытномъ полузвьрь, вопросъ этоть постановиль бы его лицомъ къ лицу съ тою разумною человъческою средою которую дають для началь миссологіи и быта лингвистика, исторія и сама этнографія. Что нищенство действительно окружено пекоторымъ религіознымъ обаяніемъ, свидътельствують даже поздибйшія въроисповъданія, особенно буддійское. Нищіе каліжи испоконь віку півцы, они передають предація старины и получають мудрости. Можно усмотрёть, хотя и съ натяжкою, даже какую-то связь нищаго съ преданіемъ о добываніи огня, если только сблизить этоть бытовой фактъ съ низведениемъ на землю молніп. Такъ, по русскому повърью, громъ легко можетъ убить того къ кому во время грозы нодойдеть нищій 1). Но чтобъ отъ нищихъ-калькъ будто бы открывшихъ секретъ добыванія огня, прямо перейти къ сословію маговъ, шамановъ и вообще жрецовъ, какъ то дълаеть авторъ (II, 42 - 79), то такой скачекъ въ исторін быта рішительно противорічить всему что до сихъ поръ наука знала о древнъйшемъ состояни семьи, рода-племени и религіи.

Если съ одной стороны авторъ оставляеть въ сторонѣ вопросъ объ отношеніи рабовъ и побѣжденныхъ ко враждебному столкновенію между племенами и къ древпѣйшей исторіи кастъ, то съ другой онъ забываеть старцев пли старийшинъ, заслонивъ ихъ маститый, незапамятный авторитетъ досужествомъ хромоногихъ калѣкъ.

Какъ изъ семейнаго зародыша разрослось племя, такъ въ нѣдрахъ же семьи и начатки религіознаго чествованія, представителемъ котораго выступаєть отецъ, родоначальникъ, старѣйшнна. Это вмѣстѣ и повелитель, и судья, и жрецъ. Наши арійскіе предки, въ древнѣйшую эпоху, когда населяли Пенджабъ, не знали еще ни брагманскихъ учрежденій, ни жреческаго сословія, пи кастъ. Самое слово Аріи (какъ бы Арьичи, съ отчественнымъ окончаніемъ ичъ) есть не иное что какъ отщовскіе дъти (какъ бы отчечии), потому что Ари или Арья значитъ отецъ или глава семейства. По Ригвѣдѣ Ари посвящаєть свою пѣснь на прославленіе Индры, онъ же совершаєть предъ богами жертвоприношенія э). Каждый отецъ семейства былъ у себя на дому жрецъ, и сначала только въ большихъ общихъ жертвоприношеніяхъ стали появляться общіе всему племени жрецы. Что же касается права на славословіе и жертвоприношеніе божеству, то оно до того было доступно всѣмъ и каждому что сами женщины, при значительной свободѣ

<sup>1)</sup> Мон Историч. очерки I, 88.

<sup>2)</sup> Schöbel, Recherches sur la religion première de la race Judo-iranienne, издание 2-с, дополненное, 1872 года.

ихъ семейнаго и общественнаго положенія, принимали участіє во священныхъ обрядахъ и пъснопъніяхъ, такъ что сохранились даже имена нъкоторыхъ сочинительницъ въдійскихъ гимновъ. Изъ общей массы семьи и племени выступили отдъльныя личности пъвцовъ уже значительно въ позднъйшую пору, когда образовались и сословія жрецовъ, что послъдовало не ранъс того времени когда вмъстъ съ походами и завоеваніемъ въ Индостанъ возникли у Арійцевъ касты.

Итакъ, если, въ память о великомъ изобрѣтеніи ранней культуры, обрядъ добыванія огня треніемъ или сверленіемъ сталъ достояніемъ жрецовъ, какъ у Арійцевъ, для которыхъ по этому предмету даны были особыя наставленія еще въ Вѣдахъ, такъ и у другихъ народовъ (см. у г. Каспари изображеніе мексиканскаго жреца высверливающаго огонь, ІІ, стр. 55); если этотъ обрядъ состоитъ въ связи со священною обязанностью жрецовъ поддерживать на алтарѣ неугасимый огонь, а также и со всесожженіемъ древпѣйшихъ жертвоприношеній; то все же первоначально эти священно-дѣйствія и обряды были совершаемы отцами семействъ и родоначальниками или старѣйшинами, древнія права которыхъ унаслѣдовали потомъ жрецы.

Такимъ образомъ все то что говорить нашъ авторъ о древиъйшемъ сословіи жрецовъ и его заслугахъ въ развитіи религіи и миоическаго міросозерцанія должно быть отнесено къ представителямъ семьи и рода-племени, а такъ какъ представители эти дъйствовали и мыслили сообща съ своими домочадцами и родичами, составляя вмъстъ съ ними одно нераздъльное цълое связанное кровными узами родства, то аристократическій принципъ безкоптрольнаго авторитета вождей и жрецовъ, поставленный нашимъ авторомъ во главъ первобытнаго развитія языка и религіи, противорыча историческимъ и этнологическимъ фактамъ, долженъ быть передвинутъ къ эпохъ болье развитой, и уступить свое мъсто принципу коллективной дъятельности семейной и племенной.

Впрочемъ проследимъ самое учене г. Каспари. «Мы ошибаемся, говорить онъ, когда необинуясь предполагаемъ психологически, будто бы первобытный человекъ въ своемъ звериномъ состояни могъ прозревать въ явленияхъ бури и непогоды или въ блеске солнечномъ и въ мерцани луны какия-то существа, которыя могли приносить пользу или вредить именно ему, любить его или ненавидеть. Мы ошибаемся также когда думаемъ, что первобытный человекъ явился на светъ пастухомъ и земледельцемъ чтобы съ интересомъ относиться къ ветру и погоде, дождю и солицу. Борьба за существование окружала первобытнаго человека более настоятельными для сго ближайшихъ нуждъ заботами, земледелие же и скотоводство уже плоды значительно поздиейшей культуры. Ранній человекъ для собственнаго само-

сохраненія должень быль отдаться звероловству, и въ этомъ смысле онъ подобился хищному животному, раздёляя съ нимъ его ремесло. И какъ преследуемой дичи или какъ рыси, гонящейся за добычей, не до дождя, пи до солнца съ мѣсяцемъ, когда ее гложеть голодъ, такъ и у первобытнаго человъка были свои заботы» (II, 82). Если слова эти направлены противъ ведистовъ, открывающихъ первобытность воззрѣній на природу въ раннемъ быту пашихъ Арійскихъ предковъ, основанномъ уже на скотоводствъ съ нікоторыми начатками земледілія, то такь бы и сказать; если же авторь относится вообще къ заблужденіямъ науки, которыя его ученіе должно разсъять, то онь пе сталь бы воевать противь пебывалыхъ враговъ, когда бы привель себь на память что говорять льтоппсцы, начиная отъ Геродота и до нашего Нестора о звіроловстві, какъ существенной принадлежности самаго ранняго быта всёхъ дикарей. Действительно, быть звёролововъ заслуживаеть большаго вниманія нежели сколько в'єдисты и вообще лингвисты могли его удблять этому быту, стоящему по ту сторону черты, отъ которой они ведуть свои изследованія, начиная съ Ведъ, возникшихъ на более развитой культуръ. Но вмъсто того чтобы гадательно уравнивать звъролова со звъремъ, авторъ принесъ бы наукъ больше пользы еслибы, строже держась эптологической школы, ввель читателя въ самую обстановку звъроловнаго быта, анализъ которой могъ бы обогатить повыми фактами его психологическую теорію. Если звіролову мало діла до неба и его світиль и явленій, то тымь больше умыль онь взощрить свою тонкую наблюдательность падъ обычаями и природой животныхъ. Для примъра приведу отрывокъ изъ одной лапландской сказки, свидетельствующей намъ о томъ вниманіи съ какимъ звероловъ ледовитыхъ странъ изучилъ анатомію своего оленя 1). Лиса обманомъ добыла себъ это животное, но заколоть его не умъеть. Для того созвала опа разныхъ звърей и гадовъ. Пришли съ ней медвъдь, волкъ, россомаха, рысь, мышь, бёлая лисица, змёл, ящерица и жаба, и принялись убивать оленя каждый по-своему. Медвёдь поровиль хватить въ челюсть. Оттото до сихъ поръ остался на оленьей челюсти шрамъ, называемый медопъжья стрпла. Волкъ норовиль въ ляжку, и оттого на ней рубецъ который называется волчья стрпла. Россомаха норовила въ шею, оттого на шей рубецъ — россомахина стрпла, Рысь норовила въ горло, оттого рубецъ рысья стрпла. Мышь поровила въ копыто, оттого трещина въ раздвоенномъ копытъ — это мышиная стрпла. Бълая лисица норовила въ ухо, оттого въ верхней части уха есть у оленя маленькая косточка называемая стрплою былой лисицы. Зная норовила въ кишечное сало, оттого между

<sup>1)</sup> No 1-14 Aucuna u Mcdende, cu. Friis, Lappiek Mythologi, Christiania. 1871.

кишками и саломъ есть у оденя отмѣтина называемая змъиною стрълой. Ящерица норовила въ кишку подъ хвостомъ, оттого на концѣ кишки рубецъ — ящерицына стръла. Жаба норовила въ сало подъ сердцемъ, оттого между сердцемъ и саломъ есть у оденя хрящикъ называемый жабъей стрълой.

Впрочемъ я остановился на вышеприведенной выдержкъ изъ разбираемой мною книги не съ тъмъ, чтобъ обличить автора въ неумъстномъ доктринерствъ, а чтобъ объяснить его теорію. Такъ какъ первобытный человъкъ будто бы былъ безучастенъ къ явленіямъ природы, поскольку они стоями внъ его заботъ въ борьбъ за существование, то ни отъ кого больше не могъ онъ научиться смотрёть на природу разумнымъ человеческимъ взглядомъ, какъ только отъ жрецовъ, которые, постигнувъ премудрость чрезъ добывание огня, прежде всёхъ могли составить миоическия воззрѣнія на дневной свыть и темноту ночи, на грозу и дождь и на другія явленія природы (ІІ, 123), такъ что по психологіп исповідуемой гейдельбергскимъ профессоромъ все поэтическое и минологическое чёмъ и до сихъ поръ языкъ живописуеть природу, что такъ мастерски умбеть объяснить по текстамъ Въдъ знаменитый Максъ Миллеръ, и что наконецъ хорошо извъстно и въ русской литературь изъ капитального труда Аванасьева, итакъ всь эти живъйшія возэрьнія па Божій міръ, въ теченіе тысячельтій воспитывающія человъчество чрезъ посредство роднаго языка, не болье какъ напускное обаяніе жрецовь, которые углубившись въ таниства природы выдумали разныхъ стихійныхъ боговъ и отуманили здравый практическій смыслъ первобытного человъка. Можетъ-быть опи обманывали другихъ и неумышденно, потому что обманывались сами, по во всякомъ случаћ, по теорін пашего автора, мисологія основана преднамфренно и путемъ искусственнымъ, и восходить своими началами не рапте какт ко времени возникновенія жреческаго или шаманскаго сословія, составившагося изъ благод тельных ь изобрётателей, знахарей-врачей и мудрыхъ совётниковъ, которыхъ должно было вызвать на свёть великое открытіе какъ добывать земпой огонь. «Важныйшее явление встрычаемое нами въ этой замычательной эпохы, говорить авторъ, это ореолъ правственно и эстетически высокаго, въ сіянін котораго выступають самые ранніе изобрітатели, какъ предсказатели и чародън. Къ нравственно высокому и могущественному эти чародън умъли прпсовокупить и высокое въ природъ. Если прежде, какъ мы видъли, предъ глазами инстинкта явленія небеспыя не иміли въ себі ничего особеннаго и по привычкъ казались дъломъ самымъ обыкновеннымъ, теперь когда опп очутились въ рукахъ и подъ въдъніемъ людей, стали они не только въ чувственномъ отношения эстетически интересны, но и правственно вліятельны,

потому что уже человеческія руки могли направить явленія эти, какт, и всякое дъйствіе, на пользу и на вредъ ближнему. Младенчествующее созерпаніе начинаєть теперь догадываться, по сціпленію идей, что въ пікоторыхъ известныхъ предметахъ содержатся далеко простирающіяся сокровенныя силы природы, съ которыми человькъ можетъ вступить въ тапнственный союзь, дабы испытать на дъл ихъ благотворное действіе. Такимъ образомъ могла пробудиться младенчествующая фантазія и вызвать къ жизни новыя воззрѣнія на міръ, посредствомъ которыхъ, на основаніи чародъйства и фетишизма, могъ распространиться эстетически возвышенный чудесный свёть и на такіе отдаленные предметы, къ которымъ дотоле относились равнодушно. Чародъйство, шаманство и фетишизмъ, вибств происшедшіе изъ одпого психологическаго источника, болье и болье выступають теперь на первый планъ чтобы раскрасить и освётить тіз образы, которые некогда человекъ составиль себе о явленіяхъ природы. Мы уже назвали главпъйшіе предметы которые обозначились въ магически высокомъ, чудоабиственномь освещения. Это были тайны искрометного камня, воспаляющия польнья для высверленія огня, а по ассоціанів идей и всякаго роду дерева, которыя годились для этого священнаго, магическаго д'ыйствія, какъ наприміръ у Грековъ дубъ, терновникъ, лавръ, липа, плющъ. Сюда естественно было присовокуплено такъ рано замъченное уже сродство въ таинственныхъ дъйствіяхъ огня в воды, также какъ и поднимающійся отъ магическаго пламени  $\partial$ ыма, который  $\theta$ ихрь возносиль къ небу, для того чтобы возвести человьческій взорь кь водоточивымь облакамь. Молнія, буря, дождь, съ звыринымъ равнодушіемъ пезаміченные на пизшей ступени человіческаго бытія, теперь при освіщеній новаю міровоззрівнія становятся магически возвышенными дъйствіями, которыя возбуждають человька направить свой взоръ и въ темныя и свётлыя области чудесь вибшино міра» (II, 89 – 91).

При всемъ желаніи уб'єдить читателя въ свою пользу, авторъ выбивается изъ силь, не достигая цёли; потому что идеть отъ предположенія о первобытномъ полузв'єрів, въ которомъ путемъ логической посл'єдовательности онъ не ум'єдъ раскрыть психологическаго развитія той окрименной фантазіи о которой, какъ мы вид'єди, онъ завелъ р'єчь уже давно, и не кстати, и которая опять будто съ облаковъ, какъ deus ex machina, падаетъ предъ нами на той же 91 стр., откуда только-что приведены слова нашего автора. Какой-то зв'єрь изъ переднихъ дапъ выработалъ себ'є руки, сталъ точить себ'є камни и случайно открылъ секретъ какъ добывать огонь трсніемъ и сверленіемъ, посл'є того сталь мастеромъ и мудрецомъ и изъ хромоногаго кал'єки очутился шаманомъ и жрецомъ. Вотъ нить, по которой испъслогъ ведетъ свое ученіс: по все это только вн'єшнія обстоятельства при

которыхъ возможно было психологическое развитіе человька, а мы только и видимъ что эти пустыя рамки бытовой обстановки полузв ря и кальки, въ которыя авторъ раскладываеть исихологическій матеріаль возвышенных з возэрьній на природу, чудодъйственной таинственности и окриленной фантазіи, добытый имъ на прокать изъ чужихъ рукъ, оть лингвистовъ и филологовъ. Такъ какъ не только не доказано, даже не объяснено скольконибудь толково психическое состояние первобытного полузвъря въ его недоступномъ для науки скотствъ, то все только-что приведенное ученіе автора рушится само собою, будучи построено на небываломъ призракъ. Съ другой стороны, новое предположение о чудесномъ явлении на землъ жреческой премудрости естественно наводить на вопросъ: у кого же этой премудрости научился первый-то жрецъ? «Перво-етъ портной у кого учился?» А такъ какъ онъ могъ шить и хуже Петрушки, то читатели до техъ поръ не возьмуть въ толкъ, что разумбеть авторъ подъ великими заслугами жречества и шаманства, пока онъ не удовлетворить естественному требованію логической последовательности въ развитіи духовныхъ силь человека въ связи съ зарожденіемъ и постепеннымъ возрастаніемъ этихъ религіозныхъ учрежденій соотвітствующих извістным моментам въ исторіи человіческаго духа.

Итакъ, если въ приведенномъ ученіи отнять начало и конецъ, предположение о полузвъръ и о психологии жрецовъ, то оно можетъ имъть свою ціну, какъ болье подробное разъясненіе того открытія въ сравнительной миоологів, которое лингвисть Кунъ сделаль въ своемъ сочиненів О Низосденіи Огня. Действительно, этоть культурный факть, отмеченный еще Санхуніатономъ въ числѣ великихъ историческихъ переворотовъ, долженъ былъ оказать громадное вліяніе на умственное, религіозное и поэтическое развитіе, но отсюда еще не следуеть чтобь этому факту не предшествоваль цільній рядь соотвітствующих ему по дійствію подготовительных моментовъ, и чтобы добывание огня такъ скоро перешло въ руки сословія жреповъ или шамановъ что не успъло пустить корней въ тесныхъ недрахъ семьн, а также и въ разумънін народной массы, еще не скованной пскусственнымъ обаяніемъ жреческаго обряда. Такимъ образомъ, мы еще разъ приходимъ къ тому же выводу что и лучшее что только можно извлечь изъ сочиненія г. Каспари становится темъ пригодите для науки чемъ больше противоръчить его системъ и не вяжется съ его теоріею.

Отмічу нісколько изъ его замічаній, которыя съ пользою могуть быть приняты въ соображеніе.

Змюшный культъ, по автору, отмъченный въ общихъ чертахъ еще въ ту звърнную пору, когда къ животнымъ относились только какъ къ пожира-

телямъ человъчьихъ труповъ, получаеть повую силу и высокое значеніе въ эпоху открытія земнаго огня, который изъ растираемаго камня или дерева чудодъйственно вспыхиваль въ видь пламеннаго змъя (II, 48). «Дъйствительно, говорить авторъ, если мы спросимъ себя, что могло бы быть общаго между змѣею и огнемъ въ психологическомъ смыслѣ, то не можемъ не признать что видъ пламени, съ его трепещущими языками, которые подъ ударами вътра темъ больше проявляють свою всепожирающую силу, ничего лучше не могъ наивному чувству напомнить изъ міра животныхъ какъ извивающуюся, трепешущую на дыбахъ и шипящую зм бо, прожордивость которой надобно было утолять жертвенною пищей. Такимъ образомъ, вполнъ младенческой фантазіи техъ времень должень быль казаться огонь жертвоприношенія первыхъ жрецовъ какимъ-то необычайнымъ живымъ созданіемъ, которое своею теплотою чародейственно могло исцелять болезни, а для жреца было такою драгоциностью которую онъ хотя и могъ своею чудотворною рукою воспроизвести изъ освященныхъ веществъ, но чтобы постоянно поддерживать ея живучесть, долженъ быль имъть наготовъ священную пищу, которой огонь требоваль для своего продовольствія какъ жертвы. Психологически разбирая, не станемъ мы нисколько удивляться, что преданія этихъ временъ такъ часто говорять о зміняхъ, огненныхъ ящерицахъ и драконахъ со зменными головами (см. къ 47 стр. II т. рисунокъ, изображающій идола священнаго огня, въ видь человьческой фигуры, пзъ головы которой стремится пламя въ видъ змъй и ящерицъ). По особаго роду дътской аналогіи при взглядь на трепещущіе языки пламени возникаль въ фантазіи ужасающій образь воздымающагося, все пожирающаго змѣя, и тѣмъ съ большею живостью и силою это вредоносное, ядовитое животное входило въ область религіознаго чествованія». Указывая на новійшія изследованія этнографическія, по которымъ оказывается связь культа древеснаго со зменнымъ, авторъ видить здесь явственные следы того же культурнаго факта первобытной исторіи: «Мы уже видели, говорить онъ, какъ подъ священными руками премудрыхъ и могущественныхъ жрецовъ (flamines) зм'єнщееся пламя будто вылетаеть изъ дерева признаннаго годнымъ для чудодъйственного тренія. Къ этому можемъ мы присовокупить что впоследствін съ образомъ змія были соединены понятія не только могущества и мудрости, но и злобной надменности и гордости (змій въ раю, какъ искуситель въ гръхъ и гордости)» (II, 56-57). Сверхъ указанія на символь библейского змія, къ которому мы еще разъ воротимся, замінанія эти бросають новый свъть на многія явленія древнъйшей религіи и мноологія. Такъ животное или живое качество вытираемаго огня между прочимъ явствуеть изъ самаго наименования этого огня живыма, принятаго въ нашемъ

пародъ. На связи представленій о пламени и змет или ящерице основана сказка о Саламандры, живущей въ огнъ. Этою же связью змъи съ жертвеннымъ огнемъ можетъ быть объяснена ея испѣляющая сила, по которой она стала аттрибутомъ Эскулана. Минологическое сродство дерева съ огнемъ отражается во многихъ минахъ, какъ напримъръ въ минъ о нимфъ Лафиь, которая въ объятіяхъ Аполлона превращается въ дерево: первоначально же ея имя значить вообще горящая, и у Грековъ было парицательнымъ названіемъ лавра, какъ дерева вдущаго на топливо: 1) и какъ зм'яшееся пламя живаю огня было перепесено на зигзаги молній, такъ и горяшій лавръ очутился въ объятіяхъ солида, колесо котораго, по древибишимъ представленіямъ, также воспламенялось отъ тренія его втулки. Наконепъ на связь миническаго огненнаго колеса съ представленіемъ какого-то чудовища которое калъчить людей, и съ темнымъ намекомъ на мысль объ укрощенів этого чудовища деревьями, какъ огонь на жертвенникъ, - на такую мнопческую связь представленій п върованій, какъ кажется, указываетъ намъ выше приведенное осетинское сказание о геров Сосрыко<sup>2</sup>). Предсмертною борьбою его была схватка съ Балгасовыми колесоми, съ какимъ-то чудищемъ которое одарено даромъ слова, наскакиваеть на людей и сокрушаеть имъ руки и поги. Оно-то и искальчило Сосрыко, который потомъ дълился своимъ тъломъ съ хищными животными. Догоняя это миоическое колесо, Сосрыко бросаль въ него ольховыми деревьями, которыя отскакивали отъ пего разсыпаясь золою.

Если секреть добыванія живаго огня открыть быль еще людьми каменнаго віка, то это открытіе послужило точкою отправленія для віка металлическаго, и притомь сначала міднаго, такь какь мідь скоріє чімь желізо могла обнаружить себя, расплавляясь изь примісей въ каменистыхь породахъ, изь которыхь могли брать камин на подкладку разводимаго костра. Какъ бы то ни было, но божество огня принимается за кузнечное діло, и кузнецамъ Гефесту и Вулкану соотвітствуєть германскій Волундъ или Виландъ. Сюда же относятся германскіе карлики-эльфы, искусные ковачи, и вообще у народовъ ремесло кузнеца окружается минологическою и суевірною тайнственностью, какъ внослідствій ремесло мельника. Между кав-казскими горцами пользуєтся особеннымъ чествованіемъ богъ кузнечнаго діла, напримітрь у Абхазцевъ, которые совершають предъ нимъ присяги и клятвы съ символическимъ обрядомъ молота, соотвітствующаго молніенос-

<sup>1)</sup> Русскій Вистинк, 1672 года, № 10, стр. 676.

<sup>2)</sup> Джант. Шанаева Нартовскія Сказанія, стр. 10—11, въ Сборникь Соъдвній о Кавказеких Горцахь, т. V, 1871 года. Слич. въ монкъ Историч. Очерк. I, 330.

ному орудію германскаго Тора (Тунаръ, donner). По осетинскому сказанію одному герою въ битвѣ проломили темя. Онъ отправляется на небо къ мивическому кузнецу, и тотъ починиваетъ герою черепъ, выковывая ему темя изъ красной мѣди¹). Надобно отдать нашему автору справедливость въ томъ что онъ путемъ историческаго развитія отдѣляетъ въ миоологическихъ фигурахъ Вулкапа, Виланда и другихъ два элемента — чествованіе огня и первобытнаго художника — ковача, распредѣляя эти элементы по двумъ раннимъ вѣкамъ исторіи человѣчества (ІІ; 77). Къ этому надобно присовокупить что семитическія племена и здѣсь строго держатся историческаго начала. По книгѣ Бытія, Өовелъ (по Вульгатѣ Тубалкаинъ) — «млатобіецъ ковачъ мѣди и желѣза» — родился въ племени Канновомъ (Бытія IV, 22), и это происхожденіе отъ проклятаго рода, какъ увидимъ, оставило по себѣ слѣдъ въ греческомъ преданіи о Преметеѣ, тѣсная связь котораго съ вѣдійскими обрядами добыванія живаго огня пе подлежитъ сомнѣнію.

Еще Кунъ въ своей знаменитой монографіи указаль па связь мисологическихъ представленій о плицахъ съ преданіями о низведеніи на землю огня и божественнаго напитка безсмертія. Не касаясь послѣдняго предмета, который въ данномъ случаѣ парушаль его систему, г. Каспари, кажется, не безъ основанія замѣчаетъ что птицы эти первоначально были только хищныя, въ чемъ и усматриваетъ съ одной стороны подтвержденіе своей мысли о религіозномъ страхѣ какой внушали хищныя животныя, пожирая человѣчьи трупы, а съ другой — связь пожирающаго змѣинаго пламени съ кровожадною птицею (II, 93). Мы еще увидимъ ведійскаго Индру въ образѣ сокола или ястреба, а теперь замѣчу мимоходомъ что самое наглядное представленіе о мноическомъ сродствѣ птицы съ пламенемъ, глубоко вкорененное въ цивилизованныхъ народностяхъ, предлагаетъ сказка о Фениксю, который возраждается въ пламени.

Тоть же лингвисть Кунъ указаль въ ведійских обрядах и гимнахъ на связь представленій о вытираніи или сверленіи огня и о діторожденіи. Это даеть г. Каспари поводъ примкнуть сюда повсемістно распространенный культь фаллуса. Мий кажется что самый убідительный факть особенно относящійся къ ділу и напрасно забытый нашимъ авторомъ, это чудесное явленіе фаллуса въ пламени очага предъ Окризією, приносившею тогда на пламя жертвенное возліяніе, и съ того часа она зачала и черезъ девять міссяцевъ родила Сервія Туллія 2). А если придать большее віроятіе миюнче-

<sup>1)</sup> Религіозныя Върованія Абхазиев стр. 12 и сл'ёд., и Нартовскія Сказанія стр. 9, въ Сборникь Свыдыній о Кавказских Горцахэ, т. V, 1871 года.

<sup>2)</sup> Русскій Въстинк. 1873 года, № 1, стр. 316.

скому сочетанію зміти съ пламенемъ, на чемъ такъ настанваетъ г. Каспари, то сюда же бы пришлось отнести и всіт сказки о томъ, какъ огненный зміти посіщаеть опочивальни красавицъ, и особенно, какъ родоначальникъ ихъ вождь варварскаго племени вмітняеть ссбіт въ обязанность воспользоваться своимъ правомъ у новобрачной (jus primae noctis).

Само собою разумеется что сожигание мертвецовь на костре относится уже къ тому позднъйшему періоду когда земной огонь вошель въ общее употребленіе, и въ практическомъ быту и въ религіи 1). Нашъ авторъ справедиво видить въ этомъ обрядь уже прямое последствіе развитаго чествованія душь и усопшихь родителей, а самое сожиганіе трупа относить въ разрядъ очистительныхъ дъйствій, такъ какъ священное пламя не только исцыяеть и даеть жизнь, но и очищаеть отъ всего печистаго, куда припадлежали разныя бользни и особенно чума и зараза (И, 105-110). Съ одной стороны сюда идуть народныя верованія лечить оть скотскаго падежа прогоняя стада черезъ священные костры, а съ другой убъжденіе, досель распространенное у дикарей, что человъкъ приносимый богамъ въ жертвъ всесожженія до такой степени очищается в освящается что самъ претворяется въ божество, которому его принесли въ жертву. Впрочемъ этотъ періодъ въ верованіяхъ и обрядахъ уже до того развитой, что опъ составляеть существенную основу ранней культуры Славянь и другихъ европейскихъ народовъ, унаследованной ими въ своей азіатской прародине. Чтобы связать этоть періодъ полнъйшаго развитія минологическаго сознанія съ предшествовавшими ему, автору следовало бы подвергнуть подробнейшему анализу языки и быть арійскихъ племенъ, или же признаться въ непоследовательности и нелогическихъ скачкахъ, отличающихъ, какъ мы не разъ видыи, его систему и теорію.

## VI.

Вся 7-я глава 4-й кпиги II тома, имѣющая предметомъ религіозныя воззрѣнія самыхъ дикихъ изъ нынѣ живущихъ племенъ, въ ихъ отношеніи къ первобытному времени — не столько убѣждаетъ насъ въ той первобытности, какъ ее понимаетъ авторъ, сколько рисустъ предъ нами картину смутнаго смѣшенія ранней дикости съ проблесками позднѣйшей культуры, основанной на понятіи о душѣ и на представленіи божества. Такъ самые грубые изъ дикарей на западныхъ берегахъ Австраліи имѣютъ уже понятіе о будущей жизни въ раю, который будто бы паходится въ свѣтломъ и прекрас-

<sup>1)</sup> Проф. Котляревскаго *О погребальныхъ Обычаяхъ Языческихъ Славянъ* 1868 года, стр. 180 и саёд.

номъ мѣстѣ на небѣ. Туда отходятъ души усопшихъ. Въ разсуждени погребенія замѣчательны обычай двухъ періодовъ: дѣтей и молодежь хоронятъ въ землѣ, и только старшихъ сожигаютъ. Это почетъ и старцамъ и болѣе развитой культурѣ. Что же касается до душъ покойниковъ не сподобившихся погребенія или сожиганія, то онѣ становятся злыми духами, и бродя по землѣ вредятъ людямъ. Этотъ моментъ еще древнѣе, такъ какъ опъ отзывается прямымъ сродствомъ мертвеца съ тѣмъ хищнымъ звѣремъ который его пожралъ. Въ племенахъ Бразиліи покойниковъ хоронять въ ихъ собственныхъ жилищахъ, вногда въ сидячемъ положеніи. Хотя и вѣруютъ эти дикари, что умершіе превращаются въ дикихъ звѣрей, но вмѣстѣ съ тѣмъ нѣкоторые изъ нихъ стоятъ уже на такой степени культуры что знають уже нѣчто въ родѣ германской Валгаллы, злачное мѣсто на высокой горѣ куда улетають души храбрыхъ воиновъ и блаженствуютъ вмѣстѣ съ своими предками, между тѣмъ какъ трусы и лѣнтяи обречены на мученія отъ нѣкоего злаго демона.

Изъ подробностей которыя могуть навести на новые пути въ объяснени сравнительныхъ сближений, привожу следующия.

Чествованье человычых череповы авторы объясняеты убыждениемы, что душа помъщается въ головъ (II, 150-151). Въ мексиканскихъ храмахъ черепа предковъ помъщаются по стънамъ и на жертвенникъ, на которомъ приносятся человеческія жертвы. У некоторыхъ дикарей въ обычае погребать трупы рабовь вийстй съ ихъ господами, для того чтобъ и на томъ свете рабы служили своимъ повелителямъ. Марко Поло повествуетъ о тибетскихъ племенахъ, что они убиваютъ чужестранцевъ для того чтобъ оставлять у себя въ домахъ ихъ головы, въ видъ домашнихъ пенатовъ. Сюда же надобно присовокупить вышеприведенное изъ быта Мандановъ, у которыхъ матери даскають черепа своихъ умершихъ детей и съ ними разговаривають (І, 359); потому что, какъ мет кажется, авторъ, задавшись своею теоріею звіриных вожаковь въ стаді, наміренно стісняеть культь череповъ аристократическимъ сословіемъ героическихъ предковъ и не обращаеть вниманія па то что по черепамъ или головамъ въ вёрованьяхъ дикарей уравнивались между собою не только всё члены семьи и рода-племени, но и самыя животныя съ людьми. Какъ приводимые авторомъ дикари украшають свои храмы черепами предковь, такъ по извъстію Ибнъ-Фоцлана, русскій купець выгодно, продавь свой товарь, приносить благодарственную жертву: убиваеть извъстное число рогатаго скота и овецъ, раздаеть одну часть мяса бёднымъ, остальное приносить большому идолу и стоящимъ вкругъ него малымъ, въшает головы овецт и быковт на колія, вбитые въ землъ позади небольшихъ идоловъ. Ночью приходятъ собаки и

ножираютъ мясо, тогда онъ говоритъ: «Мой владыка благосклоненъ ко мпѣ, онъ принялъ (пожралъ) мою жертву» 1). Уже одна эта послѣдняя подробность, столько пригодная г. Каспари для его теорія о звѣриномъ культѣ, указываетъ па глубокую древность всего обряда. Соотвѣтственно этому въ кавказскихъ сказаніяхъ 2) припоминаются преданія о мионческихъ замкахъ или острогахъ, окруженныхъ желѣзнымъ заборомъ со стальными тычинами, и на каждой тычинкѣ по человѣчьей головѣ, равно какъ и у насъ въ былипахъ:

Какъ бы дворъ у Соловья былъ на семи верстахъ, Какъ было около двора жельзный тынъ, А на всякой тынинкъ по маковкъ, И по той по головъ богатырскія 3).

Черепр какъ хранилище жизненныхъ силь одинаково могъ имъть значеніе въ миоологическихъ представленіяхъ, будетъ ли то человічій или звізриный. И еслибы вести далье теорію нашего автора о змыномы культы вы связи съ жертвеннымъ огнемъ, то можетъ быть мы усмотрели бы следы древнъйшей миоологіи въ сказаніяхъ о томъ какъ пашъ Олегь, скандинаскій Орваръ Оддъ или Турскій царь у Сербовъ — умирають отъ любимаго коня, изъ черена котораго выползаеть змёл и ранить на смерть. Впрочемъ зміл пногда и забывается, какъ въ сербской сказкі о невісті, которая умерла отъ раны нанесенной ей зубомъ убитаго волка котораго голову она толкцула ногой 4). Сверхъ того во всёхъ этихъ преданіяхъ, согласно маститому сказанію, человікь попирает своею пятою главу, при которой обыкновенно не забывается и вредоносный змій. Если съ черепомъ или вообще съ головою человъка соединяется мысль о его жизни и душъ, то тъмъ естественнъе въ знакъ своей побъды и на пущее безславіе убитому врагу оставлять при себ' его голову и потомъ въ вид' кубка употреблять для питья его черепъ, и тъмъ дороже должны быть эти скорбные останки для любящихъ того кому они принадлежали: черты варварскихъ правовъ, глубоко вошедшія въ народныя сказанія, обращикъ которыхъ я уже указаль въ лонгобардской исторіи о Розамунд'в и въ среднев' ковыхъ повеллахъ. Кавказъ и здёсь предлагаетъ намъ замёчательные по своей ранней свёжести экземпляры. Кавказская Розамунда, какъ мать изъ племени дикихъ Мапда-

<sup>1)</sup> Котляревскаго О погребальных Обычаях Языческих Славянь, въ приложени стр. 25.

<sup>2)</sup> Напримъръ въ Аварскихъ сказаніяхъ въ Сборники Свыдиній о Кавказскихъ Горшахъ II, стр. 10 и 37.

<sup>3)</sup> У Кирши Данилова, стр. 354-355.

<sup>4)</sup> Проф. Сухомлинова въ Основъ 1861, **№** 6.

повъ, утѣщается черепомъ убитаго ея мужемъ любовника и бережеть его какъ сокровище и потомъ чтобы сдѣдать его еще драгоцѣнвѣе она сама, а не мужъ ея, велить обдѣлать черепъ въ серебро и такую-то чашу замыслила она подпести своему мужу съ виномъ 1).

Г. Каспари предлагаеть что детская фантазія раннихъ времень помещала своихъ судодъйственныхъ добывателей живаго огня на высокихъ горахъ, въ таинственномъ окруженіи облаковъ съ бурею и грозою, и будто бы потому высокая гора, по ассоціація религіозныхъ идей, введена была въ число предметовъ мисологическаго культа (II, 155). Предположение это, мнъ кажется, еще дальше отъ истины, нежели безусловное производство мионческой горы отъ облакобъ, принимаемое въдистами и минологіею природы. Тъмъ не менъе не подлежитъ сомевнію что покойниковъ испоконъ-въку было въ обычат хоронить на горахъ, что высокіе курганы — вмъсть и могилы великановъ или героевъ и что наконецъ наши доисторическія городища суть теже Выш-городы ранией исторіи: такъ что верованіе о пребываніи душъ усопшихъ на райской горь находило себь наглядное оправдание въ курганахъ и Вышгородахъ съ могилами родныхъ покойниковъ. Другое замѣчаиіе нашего автора о томъ что высокія деревья, привлекающія на себя громовые удары, должны были естественно стать у многихъ народовъ первоначальнымъ мъстомъ для жертвоприношеній (ІІ, 154), слъдуетъ, кажется, сблизить съ упомянутымъ выше обычаемъ нёкоторыхъ дикарей селиться на деревьяхъ. Въ такомъ случать Соловей разбойникъ, гитъздящійся на девяти дубахъ, какъ разъ будеть соответствовать жрецу Соловью упоминаемому въ Якимовской летописи, и темъ более потому что Литовская хроника знаеть именно такого жреца который быль найдень на дерев въ орлиномъ гитадт, почему и названъ быль Лыздейко (отъ Литовск. lizdas гиѣздо) 2). Что же касается до свѣдѣнія нашего автора основаннаго на свидътельствъ Бастіана, будто въ одной русской героической пъснъ значится: «побитые во множествъ покрывають поле, и многія души летають съ дерева на дерево, и птицы ихъ боятся, только совы одит ихъ не боятся» (II, 152): то меня крайне удивляеть та перяшливая оплошность съ которою ученый Намецъ относится къ русскому и вообще къ всему славянскому. Какъ же пе знать, что это сказано въ одной изъ песень Краледворской рукописи, чешскій подлинникъ которой еще Ганка издаль витсть съ пере-

<sup>1)</sup> Кабардинская Старина, стр. 6 и слёд. въ Сборнинь Совдений о Кавказских Горцах, т. VI, 1872.

<sup>2)</sup> См. мой разборъ книги профессора Миллера объ Ильѣ Муромцѣ, въ Журналь Министерства Пароднаю Просвыщенія 1871 № 4, стр. 231—232.

водами на нѣмецкій, французскій, италіянскій, англійскій и другіе языки? 1) Какимъ же образомъ послѣ этого принимать намъ на вѣру что повѣствуетъ авторъ о житьѣ-бытьѣ первобытнаго человѣка, когда онъ такъ плохо знакомъ съ этнографіею даже своихъ сосѣдей что смѣшиваетъ Чеховъ съ Русскими?

Въ заключение о погребальныхъ обычаяхъ и отношении живыхъ къ покойникамъ сдълаю еще одно замъчаніе, которое касается самой сущности всей теоріи гейдельбергскаго профессора, во всемь ея составь. Увлекшись вожаками звериныхъ стадъ, авторъ, какъ мы видели, не обратиль вниманія па взаимныя отношенія членовъ семьи, принесши ихъ всёхъ въ жертву главъ семейства и родоначальнику, и на этомъ авторитетъ основалъ свою теорію о происхожденій религій, и вибств съ тымъ и о чествованій душть въ связи съ погребальными обрядами. Любопытно было бы знать, почему изъ вопроса объ отношеніи живыхъ къ покойникамъ устраниль онъ громадное въ исторіи быта и миоологіи значеніе любящей женщины и именно матери, надгробныя причитанья которой варьируются на тысячи голосовъ въ этихъ заунывныхъ заплачках, составляющихъ преимущественное достояніе женской половины человіческого рода? Перелистуйте прекрасное собраніе причитаній изданныхъ г. Барсовымъ, увидите что всё они поются женщинами, и особенно матерью; даже надъ умершею женою причитаетъ заплачку не мужъ, а родственница пришедшая на похороны<sup>2</sup>).

Если мы проследимъ исторію заплачекь начиная отъ нашихъ временъ въ даль прошедшаго, до самыхъ древнихъ свидетельствъ миоологіи и историческихъ преданій, то изъ самой глубины вековъ выступитъ предъ пами скорбящій ликъ матери и жены, которая огласила самый ранній разсветъ исторіи человечества плачами Изиды по Озирисе, Афродиты по Адонисе или Деметры по Персефопе. Оставляеть живущихъ на земле и уходить отъ нихъ въ неведомую страну не предводитель толны, который связывалъ съ собою своихъ подчиненныхъ только повиновеніемъ, страхомъ и почтепіемъ, а существо всеми любимое и всемъ близкое и дорогое, соединенное съ ними кровными узами родной семьи, это даже не отецъ съ его строгою властію, а только мужъ, къ которому влечетъ одна любовь, это и пе братъ, который только защищаетъ, заменяя отца, а желанное детище, которое выносила мать подъ своимъ сердцемъ чтобы темъ любовне лелеять его при жизни и темъ горше оплакивать по смерти. Потому-то изъ самой далекой доисто-

<sup>1)</sup> Вотъ это въ Чешскомъ подлинникѣ: «тамо и веле душъ тека, семо тамо по древехъ. Ихъ боесе птацтво и плахы звѣрь; едно совы не боесе». Въ пѣснѣ Забой, Славой и Людекъ.

<sup>2)</sup> Барсова Причитанья Спернаю Края. 1872 стр. 80.

рической глуши доносятся до насъ не торжественые звуки погребальной церемоніи, подобающей вождю и герою, а степанія любящей супруги и матери, въ скромной средѣ семейнаго союза, для котораго Озирисъ пе столько божество, сколько мужъ и сынъ, и Персефона не богиня, а дочь. Оплакивается вырванная смертію изъ этого союза не маститая дряхлость, потерю которой предваряеть постепенное ея разрушеніе, а молодость, полная свѣжихъ силь и надеждъ. Пробѣгая скорбные листы въ которыхъ человѣчество отмѣтило свои дорогія потери, въ самой глубинѣ исторической перспективы взоръ останавливается на трогательной судьбѣ непорочнаго Авеля, не погребенный трупъ котораго, по апокрифу, родители его оплакивали въ теченіе цѣлыхъ столѣтій. Таковъ былъ первый на землѣ плачъ, въ которомъ человѣчь, впервые заглушивъ свои личныя, тѣлесныя боли, излилъ вполнѣ человѣческія чувства состраданія къ ближнему.

Г. Каспари, связывая вопросъ о върованы въ будущую жизнь съ погребальными обрядами, съ особеннымъ усиліемъ напираетъ на представленія рая отцовъ и героевъ, въ родъ германской Валгаллы. Еслибъ онъ ближе разсмотрълъ бытовые и мноологические матеріалы, то, взглянувъ на дъло шире, не могъ бы никоимъ образомъ забыть дъятельнаго участія женской, материнской любви въ непреоборимомъ стремленіи открыть ту загробную страну куда наконецъ приводять ее неусыпные поиски направляемые по всему міру чтобы воротить къ себь отнятое у нея смертію дорогое существо. Можеть-быть онъ усмотрѣль бы въ этой жаждущей утоленія скорби целую гамму последовательных звуковь начиная отъ той матери въ дикомъ племени которая лобызаеть черепъ своего дътища, черезъ неутышныя печали Изиды, блуждающей съ труномъ своего Озириса, и черезъ отчаяніе Деметры, которая повсюду на земль напрасно вщеть свою дочь и ожидаеть ея возвращенія изь ада, до торжественнаго сошествія туда самой богини Матери Земли или Земной Жены къ Сыну Жизни, какъ говорять о томъ ассирійско-вавилонскія сказанія, дешифрированныя по начертаніямъ знаменитыхъ каменныхъ скрижалей нинивійскихъ 1). Собственное ния этой богини по нинивійскимъ источникамъ — Аллата, по Геродоту Алилата или Алитта, которую отецъ исторіи признаеть за небесную Афродиту азінтскихъ народовъ. Эта богиня въ халдейско-ассирійскихъ сказаніяхъ отождествияется съ миническою Истара, которая въ первомъ супружествь была за Сыномъ Жизни, а потомъ вышла замужъ за царя Издубара. Надобно полагать что богиня оплакивающая преждевременно погибшаго юношу, соотвътствуя египетской Изидь, выъсть и его мать и су-

<sup>1)</sup> Lenormant, Le Déluge et l'épopée babilonienne. 1872 roza, crp. 25-29.

пруга. Сказаніе начинается надгробнымъ плачемъ, который соотвітствуеть плачу по Адонисъ. Затъмъ въ цъломъ рядъ лирическихъ строфъ, описывается какъ Земная Жена Аллать нисходить въ темную область Непреложной страны, или ада, разделеннаго на семь круговь въ соответствіс семи небеснымъ сферамъ, и при вратахъ каждаго круга привратникъ, будто стражъ средневъковыхъ мытарствъ, снимаеть съ богини одно за другимъ всь ея украшенія и одежды, такъ что она становится нагая. Сначала снимають сь ея головы в нець, потомъ серги, ожерелье, гривну, поясь, браслеты съ рукъ и ногъ и наконецъ «покрывало стыдливости». Затъмъ восходить она по ступенямъ свъта и опять при каждой изъ семи дверей возвращаются ей наряды, только въ обратномъ порядкъ, начиная отъ покрывала до вънца. Вступивъ въ высшую среду свъта узрить она наконецъ Сына Жизни. Ассирійско-вавилонскую поэму Ленорманъ дополняетъ нфкоторыми замфчательными данными изъ писателей позднфйшихъ временъ. Оказывается что подобно вавилонской Земной Женъ, и Изида и Венера, когда онъ оплакивали своихъ Озириса и Адониса, были одъты семью нарядами, будто бы по числу семи эфирныхъ одъяній въ которыя облечена вся природа, такь что Сынг Жизни есть не кто иной какъ. тоть же во цвыть льть погношій юноша котораго вь Библось и на Кипры оплакивали подъ именемъ Адописа, а въ Вавилонъ называли Таммузомъ. Такъ какъ плачу о погибшемъ естественно предшествуетъ самая погибель, то приведенное сказаніе должно было им'єть соотв'єтственное начало, следы котораго Ленорманъ открываеть въ следующемъ извести Еврея Моисея Маймонида: «Разсказывають объ одномъ изъ языческихъ пророковъ, по имени Таммузъ, что опъ призывалъ и котораго царя къ поклопенію семи планетамъ и двінадцати знакамъ зодіака. Но царь умертвиль его жестокимъ образомъ. И передаютъ что въ почь его смерти идолы изъ разныхъ странъ всего міра собрались въ Вавилонскій храмъ вокругъ золотой статуи солица, которая висить между землею и небомъ. И стала она причитать надгробное причитанье и повъствовала о томъ что приключилось съ Таммузомъ. И всѣ идолы плакали и рыдали во всю ту ночь, а къ утру подиялись и возвратились въ свои храмы въ разныхъ странахъ земли. Отсюда идеть обычай ежегодно плакать и рыдать падъ Таммузомъ».

## VII.

Зам'вчанія па сочиненіе г. Каспари я заключу подробнымъ разборомъ его ученія о миєть ег отношеніи къ исторіи религіознаго развитія первобытных времень (II, 181—208). Это по моєму мнівнію дучшія страницы

во всемъ сочиненій, и если автору суждено внести свою ленту въ капиталъ сравнительнаго изученія народностей, то можеть быть это сбудется особенно благодаря указаннымъ страницамъ. Все же что следуеть у него далес, или не ново, какъ главы о письменахъ, о счете и цифрахъ, или мало относится къ нашему предмету, какъ общія разсужденія о космогоній, философін поэзій и т. п.

Хотя авторъ и старается бросить тывь сомный на евгемеризмъ, осуждая его въ педостаткъ критики (II, 205), однако и самъ вщетъ твердой опоры своему ученію о миоб вь этой же самой теорів, на которой старишные теологи основывали свои доказательства о первобытпости исторической правды ветхозавътныхъ сказаній въ сравненіи съ позднъйшеми искаженьями ея въ миоическихъ преданіяхъ язычниковъ. Я не рышаюсь сказать чтобы и психологъ нашего времени не вдался въ нѣкоторыя крайности эвгемеризма, но считаю своимъ долгомъ отдать ему справедливость, во-первыхъ, въ томъ что онъ остается въ этомъ случай виренъ однажды принятому принципу, выводя свой эвгемеризмъ, какъ мы видъли, чуть не изъ звъринаго логовища первобытнаго человъга, и во-вторыхъ, въ томъ что самыя крайности этой старинной теоріи, являющейся здісь въ новійшей реставраціп, должны вмёть въ наукі свою ціну, вь смыслі противодійствія такъ пазываемой минологіи природы, съ ея безсодержательными обобщеніями, которыя она налагала на всевозможныя мионческія п эпическія личности, будь то божество греческого Олимпа или Добрыня Никитичъ, Илья Муромецъ и другіе богатыри пашихъ былинъ, и во всёхъ этихъ личностяхъ видела не более какъ разныя явленія и силы природы, светь или тьму, день нин ночь, тепло или холодъ и т. п. Положимъ, что авторъ ошибается, когда вовсе отказываеть поэтическимъ возэреніямь на природу въ деятельномъ участін при созданін миновь, потому что какъ мы видьли, онъ не признаеть въ языкъ никакихъ слъдовъ древнъйшаго религіознаго сознанія, тогда какъ липевисты именно на основании этимологического анализа открывають въ самыхъ языкахъ неистощимые источники раннихъ минологическихъ представленій, которыя человікъ соединяль съ названіями предметовъ и явленій окружающей его природы и своей собственной жизни. Мы уже отдали предпочтеніе этой теоріи липгвистовъ, потому что она намъ объясняеть болье и лучше нежели теорія г. Каспари. Но когда лингвисты покушаются такъ далеко вытянуть изъ формъ языка первичныя воззрѣнія на природу что одною и тою же чертою небеспаго свёта усиливаются обрисовать иноологическій и эпическій характерь и Зевса съ Аполлономъ, и змісубійцу Зигфрида, и кровосићсителя и огнеубійцу Эдипа, и нашего Илью Муромца, который поражаеть Соловья-Разбойника; тогда невольно становишься на сторону г. Каспари, который не находить въ поэтическихъ возэрьпіяхъ на природу ни достаточного матеріала для измышленія разнообразныхъ по содержанію миновь, ни такого широкаго, всеобщаго интереса, какой питають къ мпоамъ народныя массы и съ какимъ хранять ихъ въ своей памяти, не какъ случайную выдумку личнаго происхожденія, а какь действительность, какъ вишнее событіе, признанное всіми за правду. Такую внішнюю опору мину даеть самая жизнь народа, то что имъ пережито и срослось во всемъ его бытомъ и характеромъ, и что само собою остается въ его средъ вмъсть съ пережитою жизнію: это именно есть преданіе (II, 188—189). Что же касается способа посредствомъ котораго къ историческому преданію присовокупляется миоическое возэрвніе на міръ и затемъ то и другое слагается въ одно нераздельное целое, то въ изследованы этого предмета г. Каспари уже не можетъ служить руководителемъ; потому что онъ опять выдвигаетъ своихъ жрецовъ, пли какъ онъ пазываетъ ремиюзных поэтовъ, которые будто бы должны были къ этимъ обзективнымо корнямъ народныхъ преданій приладить свои поэтически изукрашенныя ученія о богахъ п такъ сказать развётвить самые эти корни символическими развитіями и уподобленіями. «Такимъ образомъ, говорить авторъ, психологически усматриваемъ мы теснейшій союзь, вы которомы состоять фактическія преданія народа, какъ корип, съ субъективными измышленіями миновъ, какъ съ изобразптельными уподобленіями относящимися къ ученію о богахъ; и союзъ этотъ мало-по-малу до того сросся и окрѣпъ, что народныя преданія, переработанныя и распространенныя творцами миновъ (von den Mythendichtern), стали такъ же широко распространяться въ народъ, внушать такой и:е питересъ и ценность и падолго сохраняться въ памяти, какъ и те первоначальныя преданія» (ІІ, 190). Несостоятельность этого мибнія, со всёми его доводами, у насъ уже на лицо: стоитъ только припомнить тѣ несбыточныя гаданія п противорьчія автора самому себь на которыя было уже указано. Во-первыхъ, мы видели, что авторъ не только не умелъ доказать первобытности сословія жрецовъ или религіозныхъ поэтовъ, но и въ самомъ предположеніи о д'ятельности этого сословія д'єлаеть скачекь отъ семьи, въ сред'є которой не указываеть источниковъ миоологического сознанія, хотя противорича себи, и выводить идею о души и божестви изъ основъ семейнаго и родоваго чествованья отцовъ и родоначальниковъ. Во-вторыхъ, мы также уже видели, что измышленія фантазіи, безо всякаго предварительнаго подготовленія, какъ снътъ на голову падають въ звъриную ватагу первобытныхъ людей г. Каспари. Эти-то измышленія, взятыя съ в'тру, и потому не могшіл укорениться въ сознанін народномъ, и должны были послужить источникомъ для изобразительныхъ уподобленій и разныхъ миоологическихъ

фіоритуръ, которыми какіе-то религіозные пѣвцы пріодѣли народныя преданья, и сдѣлали изъ нихъ мисы. Наконецъ, втретьихъ, мы видѣли еще, что отказывая языку въ древнѣйшихъ слѣдахъ самаго ранняго религіознаго и мисологическаго сознанія, и приписывая начало и языка и мисологіи личному авторитету вожаковъ, родоначальниковъ или жрецовъ и поэтовъ, авторъ очевидно признаетъ въ формахъ языка не болѣе какъ личное дѣло немногихъ изобрѣтателей, почти какъ капризъ случая, а въ мисологіи—такое же личное измышленіе, то-есть выдумки которыми жрецы отводили глаза у толпы.

Итакъ, по теоріи г. Каспари, все миеологическое, всѣ вѣрованія о богахъ и божественныхъ силахъ природы относятся къ историческому преданію какъ измышленная ложь къ правдѣ, и притомъ сначала явилась правда, то-есть преданіе о дѣйствительномъ фактѣ, и потомъ окрасилась она фальшивою примѣсью миеологическаго вымысла. Не то ли же самое утверждали и старинные теологи, по теоріи Эвгемеровой, открывая въ изыческихъ миеологіяхъ пінтическую ложь, которою были искажены историческія преданія Библіи? Такая солидарность новѣйшаго психолога съ богословами, конечно, не столько бросаеть на него тѣнь сомнѣнія, сколько говорить въ пользу упомянутой теологической гипотезы, которая наконецъ находить себѣ поддержку и тамъ, гдѣ всего менѣе можно бы было этого ожидать. Не для того ли нашъ авторъ и повторяеть извѣстное обвиненіе эвгемеризма въ недостаткѣ критики, чтобы хотя на словахъ выгородить себя изъ такого щекотливаго положенія?

Впрочемъ, если мы высвободимъ изъ противорѣчивыхъ сплетеній разбираемой нами системы ученіе о миоѣ какъ сочетаніи миоологическаго вѣрованія съ историческимъ преданіемъ, то можемъ предпочесть его господствующей въ наше время теоріи миоологіи природы и поэтическихъ воззрѣній, но только подъ тѣмъ условіемъ чтобы, за устраненіемъ указанныхъ погрѣшностей, были переставлены наоборотъ оба элемента миоа, то-есть религіозное вѣрованіе и историческое преданіе, и въ сложеніи и развитіи мноа оба они были бы ведены параллельно, въ полной зависимости другь отъ друга.

Объяснюсь. Такъ какъ авторъ не входить въ подробности о томъ, что собственно надобно разумѣть подъ фактическимъ преданіемъ и только между общими разсужденіями по этому предмету въ видѣ примѣра называетъ потопъ (II, 192), то для ясности вопроса слѣдуетъ знать, какіе именно сюжеты входили въ древнѣйшія народныя преданія, однѣ ли только катастрофы, въ родѣ потопа или землетрясенія, и такія событія какъ войны, походы и т. п., или же и такія пережитыя человѣчествомъ цѣлыя эпохи,

которыя хотя и не обозначены на страницахъ исторіи ни годомъ, ни собственнымъ именемъ, однако такъ глубоко вошли въ самый быть народовъ и въ ихъ національный складъ, что и досель дають о себь знать сохранившимися отъ нихъ следами въ правахъ, обычаяхъ и убежденіяхъ? Если къ историческимъ преданіямъ надобно отнести все существенное что только переживали народы и о чемъ не могли не составить себъ довольно яснаго понятія, когда самыя переміны вы быту заставляли отличать старое, пережитое, отъ новаго, переживаемаго, то преданія эти должны были захватить въ свое содержание всъ крупныя явления въ развити жизни семейной и племенной, какъ напримъръ, постепенное установление взаимныхъ отношеній между членами семьи, отразившееся въ преданіяхъ о кровосмішеній, братоубійствь, женовластін, семейномь деспотизмь и т. п.; затымь — столкновенія между племенами и народами, куда относятся преданія о похищеніи невъстъ, о великанахъ, въ видъ которыхъ представляють обыкновенно враговъ; далье - выселенія и переходы, оставившіе по себь память о ръкахъ, на которыхъ жило племя въ своей счастливой первобытности, какъ это сохранилось въ преданіяхъ кавказскихъ народовъ о четырехъ райскихъ ръкахъ или о седмиръчіи древнихъ Арійцевъ 1), или же о такихъ ръкахъ на которыхъ временно останавливались народы, какъ Дунай у Славянъ, или черезъ которыя переходили направляясь въ новую родину, какъ тъ три ръки, о которыхъ говорить намъ чешская поэма о судѣ Любуши. Наконецъ самые переходы изъ одного въка въ другой, изъ каменнаго въ металлические, или изъ ранняго быта въ болбе развитой, изъ звероловнаго въ пастушескій и изъ пастушеского въ земледельческий, оставили по себе целые ряды преданій объ этихъ чудесныхъ кузнецахъ Тубалканнахъ и Волундахъ, о пастухахъ Полифемахъ и земледъльцахъ Премыслахъ и т. п.

Отдёлить во всёхъ этихъ преданіяхъ вёрованіе, убёжденіе, то есть смысль, отъ голаго факта — какъ бы хотёль этого г. Каспари, — ни коимъ образомъ пельзя; потому что уже въ самомъ существё преданія заключается мысль о сознательномъ припоминаніи и передачё факта на словахъ. Человёкъ передаетъ такъ какъ онъ понимаетъ. Ясно что пониманіе факта предшествуеть его передачё; а въ этомъ-то пониманіи й заключены тё зародыши религіозныхъ и мноологическихъ вёрованій и убёжденій, которыми растворяется пересказываемое преданіе уже при самомъ его зарожденіи. Затёмъ, совершившееся событіе обыкновенно оцёнивается тогда когда оно отходить въ прошедшее на значительное разстояніе, въ которомъ оно

<sup>1)</sup> Wollschläger, Handbuch der vorhistorischen, historischen, und biblischen Urgeschichte. 1873 crp. 68, 101—102, 104, 129, 132, 152—156, 195—199.



является взору во всей своей полноть и округленности, отдъленное перспективою отъ текущей жизни. При этомъ подробности событія уже болье или менье забываются, остается только главный остовъ съ его разрозненными частями, которыя въ преданіи уже воспоминаются и соединяются по крайнему разумьнію, и это разумьніе входить въ область тыхь же минологическихъ убъжденій и воззрыній безъ которыхъ не мыслимы ни раннее пониманіе, ни самый языкъ какъ сокровищница первоначальныхъ воззрыній человыка на себя и на природу.

Въ объяснение сказаннаго я приведу два примъра изъ двухъ недавно вышедшихъ во французской литературѣ сочинений по сравнительному изучению народностей. Оба сочинения, на которыя я имѣлъ уже случай ссылаться, составлены лингвистами. Одно Шёбеля Изслюдование о первоначальной религи расы индо-иранской, другое Ленормана: Потопъ и Вавилонская эпопея 1). Примъры эти будутъ касаться мина о Прометеѣ въ связи съ преданіемъ о грѣхопаденіи и сказаній о всемірномъ потопѣ.

Слёды древнёйшихъ преданій первыхъ главъ книги Бытія Шёбель открываетъ въ вёдійскихъ сказаніяхъ о божественномъ напиткё (сома, эранск. гаома) и низведеніи огня на землю, составляющихъ, какъ изв'єстно, предметь знаменитой монографіи Куна. Свои выводы французскій лингвисть осповываетъ на слёдующихъ, какъ онъ называеть, легендахъ изъ Риг-Веды <sup>2</sup>).

Первая легенда: «Два крылатыя существа (супарна), оба близнецыдрузья, были на одномъ деревъ. Одинъ вкушалъ отъ сладкой пиппалы (ficus religiosa), другой не ѣлъ и только смотрълъ. — Тамъ гдъ эти крылатые непрестанно прославляють блаженство безсмертія, познавъ оное, владыка міра, покровитель вселенной, премудрый, помъстилъ и меня недозрълаго. — Древо, на которое спускаются крылатыя существа жаждущія сомы, сказывають, имъетъ на своей вершинъ сладкую пиппалу. Не можетъ туда достигнуть тотъ кто не позналь отца вселенной». Эти темпые намеки напоминають автору библейское древо познанія добра и зла, вкусившіе отъ котораго будуть премудры, какъ боги.

Переходя ко второй легендъ, надобно знать, что это крылатое существо (супарна) есть не кто иной какъ самъ Ману, то-есть первый человъкъ и вообще представитель человъчества. Опъ отождествляется также съ богомъ Индрою, который именно превращается въ сокола (или ястреба), птицу

<sup>1)</sup> Schöbel, Recherches sur la religion première de la race indo-iranienne, usz. 2-e 1872— Fr. Lenormant, Le déluge et l'épopée babylonienne 1773.

<sup>2)</sup> CTp. 139-157.

самую быструю, чтобы щипать вѣтви для божественнаго напитка безсмертія (для сомы); и когда онъ набраль себѣ сомы, на него напаль и раниль его Кришану, то-есть змій Аги. Воть самая легенда: «Я быль Ману (такъ говорить Индра), я даль землю Арійцамъ. Воть теперь я соколь. Птица (это поэть говорить оть себя) набрала сладкаго плода, сама трепещеть, и быстро улетала. Отлетѣвь далеко съ плодомъ сомы, который веселить и уполеть, соколь испустиль крикъ, онъ увидѣль стрѣлка Кришану, который тотчасъ же и стрѣлиль въ него съ быстротою мысли. И воть перо упало изъ крыла птицы».

Третья легенда касается такъ-называемаго живаго огня. Богъ огня Ании называется вногда въ Ведахъ человекомъ, онъ и раждаетъ человека. Прозывается падшими (сіавана). И хотя согласно ведійскому натурализму въ «падшемъ Агни» надобно видъть небесный огонь или молнію, но Шёбель усматриваеть въ этомъ представленіи следы первобытныхъ преданій нравственнаго содержанія, поскольку съ мноомъ ведійскимъ возможно сближеніе греческаго Прометея, похищающаго съ неба Зевсово пламя, и семитическаго Элогимъ, вдохнувшаго въ Адама душу живу. Относящаяся сюда въ древне-арійскихъ преданіяхъ личность называется Матаришеанз. При его содъйствін человъкъ достигь общежитія. Онъ же оть боговь добыль и агни (огонь), который изчезъ на земль и быль скрыть въ одной пещерь, и вручиль его некоему (Біригу греч. Флегіась), жрецу или праотцу, въ которомъ олипетворяется все индійское покольніе. Итакъ по легендь: «Матаришванъ принесъ Бгригу драгоценный даръ; Матаришванъ сощелъ съ неба одушевить агни; соколь быстрыми движеніями вызваль сому изъ камия». «Мы уже знаемъ, говоритъ авторъ, что соколъ самъ Индра и Индра отождествляется здёсь съ Матаришваномъ.

Собирая одинъ за другимъ разрозненные члены одного общаго преданія, Шёбель останавливается въ ведійскихъ сказаніяхъ еще на одной миоической фигурѣ, которая своими чертами дополняеть образъ той же божественной личности. Это Твашта, художникъ или хитрецъ по преимуществу, искусный творить всякія формы или образы. Это онъ сработалъ Индрѣ его молніеносное оружіе, которымъ богъ поражаеть змія Аги и его полчища; онъ же сдѣлалъ чашу возліянія, то-есть какъ бы учредиль и самый обрядъ жертвоприношенія, и сверхъ того научилъ людей полезнымъ ремесламъ и укротилъ нѣкоторыхъ животныхъ, сдѣлавъ ихъ ручными и домашними. Наконецъ этотъ же самый Твашта, умножающій силу самого Индры, сравниваемый со львомъ, постыднымъ образомъ пропадаетъ между женщинами, какъ свидѣтельствуетъ своимъ лаконическимъ языкомъ Ригведа, напоминая греческій миоъ объ Омфалѣ, которая оженоподобила самого Геркулеса.

Сближая ведійскаго Твашта съ Гефестомъ и Волундомъ или Виландомъ (франц. Galant), авторъ замічаетъ въ характері послідняго соединеніе мудрости и художественности Аполлона или скандинавскаго Мимира со злобою, лживостью и коварствомъ скандинавскаго же божества Локи. Что въ основі миоическихъ ковачей лежить представленіе объ огні, явствуетъ и изъ древне-арійскаго Твашта, который въ Ведахъ отожествляется съ Агни.

Всъ вышеприведенныя легенды съ своими болъе или менъе ясными следами одного и того же общаго у народовъ преданія, г. Шёбель сосредоточиваеть къ греческому мину о Прометев, въ томъ видв, какъ онъ переданъ Гезіодомъ и Эсхиломъ. Въ этомъ загадочномъ миев три или четыре разные мотива, которые трудно вывести одинъ изъ другаго. Во первыхъ, это Титанъ врагъ Зевса, ревнующій его божественному предъ собою превосходству; потомъ, это человъкъ обманывающій божество и за то наказанный; далье искупитель человька своими страданіями, ради него добровольно на себя принятыми, и наконецъ просвътитель рода человъческаго. За отсутствіемъ всякаго другаго историческаго памятника, относящагося къ той эпохѣ, когда древніе Арійцы исповѣдовали еще до извѣстной степени чистоты върованіе въ единобожіе, авторъ не находить лучшаго пособія для болье яснаго анализа древитищихъ миновъ какъ книга Бытія. Основываясь на этомъ источникъ преданій, онъ такъ объясняеть сложную личность Прометея, какъ человека, какъ врага соблазнителя, и какъ друга благотворителя и искупителя.

Хитрый Титанъ, не стращась Зевса и отдавая себя на служение человъкамъ, похищаетъ божественный огонь, чтобы принести въ даръ людямъ. Они нуждаются въ свъть, говорить онъ, дабы научиться художествамъ, то-есть чтобы пользоваться плодами культуры. Но до того люди вели жизнь въ безсмертін, въ совершенномъ благоденствін, питая свой духъ однёми чистыми радостями. Однако они уступили льстивому обману и свободно приняли отъ Зевсова врага пагубный даръ. Они знали, что, поступая такъ, они дълають недобро, но они и хотъли недобро дълать. Тогда Зевсъ, во гиъвъ на такую дерзость, изрекъ свой строгій приговоръ на Прометея и на весь человъческій родъ. Будучи прикованъ Гефестомъ къ скаль, Прометей обреченъ на страшныя мученія; на землю же къ людямъ для ихъ бъдствій и страданій была ниспослана Пандора. Впрочемъ ужасныя муки только бол'є раздражають высокомерную строптивость Прометея. Онь извергаеть на Зевса свою ненависть и проклятія. Все же не перестаеть питать надежду что будеть освобождень оть страданій. Кто же освободить его? Это тайна, которая откроется въ будущемъ. Между тъмъ можно бы подумать, что этотъ предсказанный и ожидаемый искупитель не кто другой какъ онъ же самъ, когда онъ прикованный къ скалъ восклицаеть: «Смотрите на позорише, глядите что терплю я, дрига самого Бога!» Однако впоследствии обнаруживается что искупиль и спась Прометея Геркулесь, сынь Зевса, «пе безъ соизволенія самого бога», и именно: «въ угожденіе своему сыну Зевсъ смягчиль свой гитвъ противъ Прометея». Таковъ въ сокращения весь этотъ миоъ. Объяснить его данными въ немъ самомъ содержащимися пътъ никакой возможности. «Разрѣшеніе загадки, говорить авторъ, дано въ бибдейскомъ сказаніи находящемся въ книгь Бытія. Тамъ является древо познанія добра и зла, плодъ котораго делаеть человека богомь, открывая его уму знаніе. Но просв'єтивніе это совершается путемъ извращеннымъ. Плодъ отъ древа, священный огонь, нечестиво украденъ, и вмёстё съ тёмъ опъ извращается въ своихъ действіяхъ, потому что духъ сомненія и начало отрицанія слова Божія возбудили челов'єка совершить это нечестіе. Наказаніе не замединю. Богъ наказаль и соблазнителя, и его вольную жертву. Одного покаралъ Опъ предсказавъ ему конечную и полную погибель; наказалъ и жертву обмана, но вмёстё съ тёмъ дано было Адаму прозрёть и конецъ своихъ золъ, и именно отъ челов ческого же рода произойдетъ искупитель, который сотреть главу змія, источникъ противубожественнаго зла, исправивъ грахъ перваго просватиенія правдою уже того просватиенія, которое исходить оть самого Бога».

Такимъ образомъ разрозненные члены одного общаго преданія, оставившаго по себѣ слѣды въ легендахъ вѣдійскихъ, собравъ въ одно цѣлое, въ загадочной фигурѣ греческаго Прометея, французскій лингвистъ объясняеть отдѣльные моменты этого миоа сказаніемъ библейскимъ, которое вмѣстѣ съ тѣмъ служитъ ключомъ для открытія одного и того же общаго смысла и во всѣхъ тѣхъ вѣдійскихъ легендахъ, казавшихся до того мало между собою связанными.

Теперь перейдемъ къ предацію о потопѣ, который вмѣстѣ со столпотвореніемъ, безъ сомнѣнія, принадлежитъ къ области самыхъ раннихъ историческихъ восноминаній человѣчества. Есть миѣніе, что Ноевъ потопъ имѣлъ свое мѣсто только въ той западной части древнѣйшаго азіятскаго становица, въ странахъ армяно-иранскихъ, гдѣ была прародина Семитовъ и Арійцевъ, у которыхъ потому и остались въ памяти сказанія о потопѣ. Что же касается до Египтянъ и древнѣйшихъ Туранцевъ, именно Китайцевъ, которые выселились будто бы ранѣе этой гибельной катастрофы, то у нихъ не могло быть самыхъ преданій о всемірномъ потопѣ. Напротивъ того, европейскіе народы, вышедшіе изъ Азін послѣ потопа, его помнять, и каждый по-своему его разсказываеть, примѣшивая свои мѣстныя наводненія къ

доисторическому преданію о всемірной катастрофів 1). Ленорманъ въ своей монографіи о вавилонскомъ потопів, на основаніи ниневійскихъ надписей, предлагая любопытнівшіе варіанты для библейскаго сказанія, ставитъ извістный индійскій мисъ о Манусовомъ потопів въ зависимости отъ преданій семитическихъ, оказавшихъ, по его мишнію, несомнішное вліяніе на этотъ мисъ.

Воть нѣкоторыя подробности изъ ассирійско-вавилонскаго сказанія о потопѣ. Издубаръ, второй мужъ извѣстной уже намъ богини Истаръ, послѣ долгаго парствованія, впадаеть въ тяжкую болѣзпь и «страппится смерти, этого послѣдняго врага человѣческаго». Чтобы узнать, какимъ образомъ можно спастись отъ смерти и стать безсмертнымъ, онъ задумалъ отыскать Сиситруса, котораго сами боги, избавивъ отъ потопа, сдѣлали безсмертнымъ. Отправившись на поиски, Издубаръ встрѣчаеть миоическаго корабельщика, и вмѣстѣ съ нимъ построивъ себѣ ладью, плывутъ по Евфрату до самаго его устья, гдѣ на заводяхъ стоитъ дворецъ Сиситруса. На вопросъ Издубара, этотъ безсмертный отвѣчаетъ что «богиня Мамитъ, создательница судьбы, опредѣлила людямъ ихъ роковую участь; она назначила смерть и жизнь, но день смерти неизвѣстенъ». Затѣмъ, чтобъ объяснить какъ самъ онъ получилъ безсмертіе, Сиситрусъ повѣствуетъ о потопѣ, ставя свое благочестіе причиною почему онъ спасся отъ этого бѣдствія.

Когда построенъ быль ковчегь, все что у меня было, говориль Сиситрусъ, я собраль, все что было у меня серебра и что было съмянь жизни я собраль, и помъстиль въ ковчегъ; всъхъ моихъ домочадцевъ, мущинъ и жепщинъ, и полевыхъ животныхъ, и воинскихъ отроковъ ввелъ я въ ковчегъ. Самасъ наводилъ потопъ; такъ говорилъ онъ въ ночи: «велю я небу пролить обильный дождь, войди въ ковчегъ и затвори двери». И совершилъ я въ тотъ день празднество, въ день посвященный ему; былъ я въ страхъ, И разразилась къ утру буря, поднялась на небосклонъ и широко охватила все небо. Посреди гремълъ Бинъ, предъ нииъ шли Небо и Сару, престолоносцы ступали по горамъ и равнинамъ. Разоритель Нергалъ былъ ниспровергнутъ. Адаръ былъ низложенъ. Духи 2) вели разрушеніе, во своей славъ они сметали землю. Наводненіе касалось небесъ; прекрасная земля превра-

<sup>1)</sup> Wollschläger, Handbuch d. vorhistor., histor. und biblisch. Urgeschichte. 1873, ctp. 66-67, 115, 126.

<sup>2)</sup> Самасъ — богъ солица; Бинъ — богъ воздуха и бури; Небо — богъ планеты Меркурія, управляющій движеніемъ звѣздъ; Сару — спутникъ у Небо; Нергаль — богъ планеты Марса, покровитель охоты и войны; Адаръ — богъ планеты Сатурна, халдейско-ассирійскій Геркулесъ; Духи (Ануннаки)—геніи разрушительной силы, подвластные богу Ану: это Оамесъ у Грековъ, первое лицо высшей тріады у Ассиріянъ и Вавилонянъ, богъ Космосъ, а также первобытный хаосъ.

тилась въ пучину; и сметало съ поверхности земли, разрушало всякую жизнь на лиць земли: страшная буря на людей достигла самаго неба: брать не узрѣлъ своего брата. Не пощадила она народа. И на небъ сами боги устрашились бури и искали убъжища. Поднялись они даже до неба Ану. Боги какъ псы поджали себъ хвость и попадали на земь. Истаръ 1) сказала слово, великая богиня проговорила свое слово: «Міръ обратился ко грѣху и тогда предъ лицомъ боговъ я предрекла зло, когда я прорекла зло предъ лицомъ боговъ, весь мой народъ быль преданъ злу, и я такъ пророчествовала: я породила человъка, и чтобъ опъ.... 2) какъ рыбы породы наполняютъ море». И вытесть съ нею пролили слезы боги; сидъли боги на своихъ престолахъ во плачь; запечатались ихъ уста по причинь наступившаго зла. Прошло шесть дней и шесть ночей; все одольла буря и гроза; на седьмой день укротилась вы своей ярости гроза и улеглась буря, которая разрушала какъ землетрясение. Стала обсыхать земля, вътеръ и буря прекратились. И несло меня по морю. Виновникъ зла и весь родъ человъческій, обратившійся ко греху — какъ камышъ плавали ихъ тела. Я открыль окно, и светъ вошель вы мое убъжище, и сидъль я мирно, и въ мое убъжище проникъ миръ. Былъ я принесенъ къ берегу на предълахъ моря.

Причаливъ къ горѣ Низиръ, Сиситрусъ долженъ былъ ждать до семи дней. Потомъ онъ выпустиль изъ ковчега сначала голубя, потомъ ласточку, но обѣ птицы не найдя «мѣста успокоенія» воротились. «Выпустиль я ворона — повѣствовалъ Сиситрусъ — и онъ отправился; воронъ леталъ и видѣлъ трупы по водѣ и онъ ихъ клевалъ, залетѣлъ далеко и не возвратился. И сотворилъ Сиситрусъ жертвоприношеніе съ возліяніемъ; всѣ боги собрались около жертвенника и въ общемъ совѣтѣ обрекли спасшагося отъ потопа на безсмертіе блаженныхъ. Когда судъ былъ повершенъ, въ ковчегъ вошелъ Бель в), взялъ меня за руку — говорилъ Сиситрусъ — вывелъ меня вонъ, вывелъ вонъ и велѣлъ мнѣ вывести съ собою жену. Очистилъ онъ землю, онъ заключилъ договоръ и привелъ весь народъ предъ Сиситруса».

Отношеніе этого замічательного сказанія къ Ноеву потопу не требуеть объясненій. Гораздо трудніе опреділить ту связь, въ какой состоить съ этими преданіями индійское о потопі Манусовомъ. Есть ли это у древнихъ Арійцевъ самостоятельное воспоминаніе о пережитой ими катастрофі, или сказаніе заимствованное, или по крайней мірі составленное подъ вліяніемъ чужеземнымъ? Ленорманъ, слідуя Бюрнуфу, полагаетъ посліднее,

<sup>1)</sup> Въ качествъ халдейско-ассирійской Венеры.

<sup>2)</sup> Туть не достаеть въ оригиналь.

<sup>3)</sup> Второе лицо высшей тріады, деміургъ и владыка вселенной.

ставя индійскій миоъ въ зависимость отъ преданій и миоическихъ представленій племенъ семитическихъ. Самое происхожденіе его въ санскритской литератур'в относится къ эпох'в довольно поздней, ко времени Магабгараты и Пуранъ; въ раннемъ же своемъ видъ содержится въ брагманъ, которая хотя и входить въ составъ Ригь-Вёды, но значительно моложе гимновъ этой Веды. Воть главныя черты индійскаго сказанія о потопъ, какъ передается въ этой брагманъ. Однажды когда Ману умывался изъ сосуда, въ руки ему попала маленькая рыбка. Она просила чтобъ онъ спасъ ее, и за это опа сохранить его во время имбющаго наступить потопа. Ману сначала помбстиль ее въ сосудь, а потомъ, по мъръ того какъ она выростала, изъ сосуда перенесъ въ прудъ, и наконецъ изъ пруда въ море. Когда наступилъ потопъ, Ману вошель въ ковчегъ, и привязавъ его къ рогу той рыбы, выросшей до громадныхъ размъровъ, плавалъ по водъ, пока она не сбыла и наконецъ сошель на одну гору, которая и называется пристанью Мануса. Надобно знать что въ брагманъ чудесная рыба остается безъ всякаго отожествленія съ какимъ-нибудь другимъ божествомъ, но Магабгарата сдълала изъ нея уже Браму, а Пураны наконецъ — Вишну.

Лепорманъ исходить отъ той мысли что чествование рыбы вообще не вошло въ составъ мисологическихъ представленій арійскаго міровозэрьнія, такъ что потопъ Манусовъ въ этомъ случав представляетъ странное и какъ бы пенормальное отклоненіе отъ общаго принципа, между тімъ какъ у народовъ семитическихъ испоконъ-въку господствоваль культъ рыбій, во главѣ котораго стоитъ Ao, «господинъ водъ, владыка рѣкъ, повелитель моря, правитель бездны» и т. д. Это рыба бездны, рыба благодотельная, рыба спаситель, какъ называется это божество на ниневійскихъ надписяхъ. Миоическая рыба арійскаго Мануса есть следовательно не иное что какъ халдейско-ассирійскій Ao, который носится по волнамъ первобытнаго моря, съ туловищемъ рыбымъ, на которомъ человъческая голова, увънчанная короною. Воть теперь-то и следуеть указать на главнаго двигателя и виновника всей катастрофы переданной въ Вавилонскомъ сказаніи о потопъ, которое, по Ленорману, послужило источникомъ арійскаго миоа. Надобно знать что не кто иной какъ самъ богъ Ао уведомляеть Сиситруса объ угрожающемъ всему міру потонъ; онъ же повельваеть построить ковчегь, направляеть его по водамъ, и наконецъ въ совъть боговъ тоть же Ао защищаеть Сиситруса отъ гитва Беля, и такимъ образомъ, въ воздаяние за благочестие спасенный отъ потопа удостоивается безсмертія блаженныхъ.

Этими замѣчаніями о первобытности нѣкоторыхъ историческихъ предапій я заключаю мою статью о сочиненіи г. Каспари. Благодаря эвгемеризму, котораго держится авторъ, я имѣлъ случай перейти на сторону совершенно противоположную его взглядамъ и понятіямъ, для того чтобы наглядно показать, какъ иногда могутъ сходиться, казалось бы, несовиѣстимыя крайности. Во всякомъ случаѣ надобно отдать автору справедливость въ той понятности и простотѣ, съ которыми онъ ведетъ трудный анализъ такого многосложнаго предмета какъ миоологія и народный бытъ. Этого можно бы пожелать многимъ лингвистамъ, несмотря на всѣ ихъ ученыя преимущества.

Еще два слова. Разобранное мною сочинение такъ оригинально, что читателямъ не разъ могла придти мысль о его тенденціозности. Мнѣ кажется, это было бы напраслиной. Нельзя себѣ представить, чтобы серіозный ученый потерялъ столько труда и времени на составленіе двухъ объемистыхъ томовъ только ради эфемерной тенденціи, которая проходить вмѣстѣ съ модою. Игра не стоила бы свѣчъ. Съ своей стороны ничъмъ лучше не умѣлъ я выразить полнѣйпую увѣренность въ ученой искренности г. Каспари, какъ посвятивъ его труду это довольно подробное изслѣдованіе.

## КЛИНООБРАЗНЫЯ НАДПИСИ АХЕМЕНИДОВЪ ВЪ ИЗДАНІИ ПРОФЕССОРА К. А. КОССОВИЧА.

Inscriptiones Palaeo-Persicae Achaemenidarum etc. archetyporum typis primus edidit et explicavit Dr. Cajetanus Kossowicz. Petropoli. MDCCCLXXII.

T.

Благодаря счастливымъ условіямъ, географическимъ и историческимъ, Персія сділалась землею классическою для сравнительнаго изученія народностей Востока и Запада. Находясь въ срединъ между племенами Туранскими къ съверу, между Семитическою Месопотаміей и Малою Азіей къ западу и Индією къ востоку, она служить болье или менье точкою отправленія для изследованій и по Туранскимъ народностямъ съ нею соприкосновеннымъ, и по Семитическимъ, съ которыми она состояла во взаимномъ вліянів культурномъ, и темъ еще боле по сравнительному изученію индоевропейскихъ племенъ, такъ какъ древніе Персы нікогда составляли одно нераздъльное цълое съ Индусами, извъстное въ наукъ подъ именемъ тъхъ Аріевт или Арійцевт витьсть съ которыми когда-то имъли одну общую прародину Греки, Германцы, Славяне и другіе европейскіе народы. До какой степени удержалась между Персами память объ этомъ первобытномъ сродствъ видно изъ того что и понынъ свою страну называють они Иранома, а это имя, чрезъ его древнюю форму Эранг, происходить отъ первоначальнаго арья или арія, что значить благородный, преданный, вырный 1). Еще



<sup>1)</sup> Въ Ведахъ apu употребляется и въ смыслѣ отца, родоначальника. См. Pycck. Въсmk. 1873 & 10, стр. 732.

царь Дарій на надгробной надписи (въ Накши-Рустами) называеть себя: «Сынъ Гистаспа, Ахеменидъ, Парса (то-есть Персіянинъ), сынъ Парсы, Арія, изъ племени Аріевъ» (Коссов. Inscript. Interpret. 76).

Отдълившись отъ своихъ сродичей-Индусовъ, направившихся на юговостокъ, Эранцы, утвердившись на юго-западной Азін, стали мало-по-малу обособлять свою національность, сближаясь съ народами семитическими, между которыми Ассирійско-Вавилонскій своею незапамятною культурой должень быль оказать рышительное вліяніе на грубый, воинственный быть этого арійскаго племени. Очевидное тому доказательство представляють уже клинообразныя надписи персидскихъ царей, по начертаніямъ сходныя съ налписями Нинивів, начало которыхъ на семитической почвѣ возводятъ къ темъ доисторическимъ временамъ, когда на правомъ берегу реки Тигра процебталь одинь изь самых древитимих городовь вы мірт, построенный еще халдейскими старожилами и извъстный подъ именемъ Шумира (нынъ Самира), что въ переводъ значить городо языка 1). Хотя минологія эранская въ общихъ основахъ, какъ увидимъ, коренится на арійскихъ преданіяхъ Велъ, однако многія особенности ея не иначе могуть быть объяснены какъ сближеніемъ съ преданіями семитическими. Самое изображеніе верховнаго божества эранскаго Агура-Мазды или Оромазда, иначе Ормузда, встрычаемое на памятникахъ Ахеменидской династіи (Коссов. Inscript. Archetupa, 49, 52, 57, 70, 72, 73), обязапо своимъ происхожденіемъ, какъ полагаютъ ученые 3), вліянію вавилонскому, да и вообще для громадных сооруженій въ своей имперіи древніе персидскіе цари брали строителей изъ странъ Тигра и Евфрата.

Эта могущественная имперія, возникшая на развалинахъ сокрушенныхъ ею древнихъ царствъ Ассиріи, Вавилона, Египта, предназначена была потомъ въ исторіи всемірной цивилизаціи служить связующимъ звеномъ между преданіями ранняго просвъщенія этихъ народовъ и классическою Греціею, отъ которой ведеть свое начало цивилизація европейская. Народности юго-западной Азіи, сначала семитическія, потомъ персидская, въ теченіе стольтій оказывали вліяніе на Грецію, самое многостороннее, столько же въ практическомъ быту, въ усвоеніи удобствъ жизни, въ насажденіи и разведеніи на греческой почвѣ культурныхъ растеній и домашнихъ животныхъ, сколько и въ отношеніи умственномъ, въ минологіи и художествахъ, какъ напримѣръ, въ развитіи культа Афродитѣ, Геркулесу, Аполлону, даже

<sup>2)</sup> Layard, Discoveries 606, 607; см. у Шпигеля, Eranische Alterthumskunde, томъ 2-й 1873 стр. 24—25.



<sup>1)</sup> Гаркави, О древнийшем ныни существующем породи во всеми міри, съ Жури. Минист. Народи. Просв. 1872 № VIII, стр. 325.

въ аттрибутахъ при нѣкоторыхъ божествахъ, каковы павлинъ при Герѣ или Юнонѣ, или бѣлые голуби при Афродитѣ¹), наконецъ самые подробности въ нѣкоторыхъ формахъ греческаго искусства, какъ напримѣръ ложчатые стволы колоннъ и завитки іонической капители, находятъ себѣ оригиналы въ первообразахъ искусства ассирійскаго и финикійскаго²), усвоенныхъ и зодчими Персидскаго царства (Коссов. Inscript. Archetypa 65, 100, 101, 124).

Въ отплату за вліянія Востока на Грецію, запечатлѣнныя наконецъ тяжелою рукою персидскихъ погромовъ, завоеванія Александра Македонскаго, давъ широкую историческую основу общенію Европы съ Азіею и Африкою, открыли новые пути для обратнаго теченія вліяній греческой цивилизаціи уже съ запада на востокъ. Баснословныя сказанія объ этомъ завоеватель, сложенныя изъ разныхъ элементовъ, восточныхъ и западныхъ, и сначала обработанныя на классической почвь греко-римской, были перенесепы въ этой уже обработкь въ литературу персидскую, откуда черезъ Византію и Аравитянъ распространились въ средніе выка почти по всей Европь в).

Новъйшія изслідованія по средневівновой литературів и древне-христіанской археологіи, указывая въ томъ и другомъ несомніньюе сліды восточнаго происхожденія, придають новую ціну юго-западной Азіи и той же Персіи, въ которой долгій періодъ владычества Сассанидовъ (226 — 641 по Р. Х.) оказаль громадное содійствіе въ передачів восточныхъ преданій, вірованій и представленій европейскимъ народамъ, частію посредствомъ азіятскихъ дикарей, нахлынувшихъ въ Европу въ эпоху такъ-называемаго нашествія народовъ, частію черезъ Византію, по ея постояннымъ сношеніямъ съ Сассанидами. Такими путями между прочимъ объясняется не только общій стиль византійскаго искусства, обремененный украшеніями, но и множество мелкихъ подробностей въ орнаментахъ, какъ византійскихъ, такъ и въ романскихъ, напоминающихъ чудовищныя сочетанія человіческихъ формъ съ звіриными, встрічаемыя въ древнійшихъ памятникахъ искусства юго-западной Азіи. Какъ далеко и въ какомъ обиліи разносились по світу изділія Сассанидскихъ мастерскихъ, можно судить по тому что

<sup>3)</sup> Сказаніе объ Александрѣ Великомъ у Эранцевъ, см. у Шпигеля въ Eranische Alterthumskunde II, 582 и слѣд. Слич. также у Гріона, I nobili fatti di Alessandro Magno, 1872, года, въ 3-й главѣ введенія, о баснословномъ Александрѣ на Востокѣ, стр. LXIV и слѣд.



<sup>1)</sup> См. въ *Русск. Въсти.* 1873 № 4, стр. 580 и слъд. Слич. также Кондакова *Памятникъ Гарпій* 1873 стр. 122 и слъд.

<sup>2)</sup> См. ассирійскія и финикійскія колонны у Ребера, Kunstgeschichte des Alterthums. 1871 года, стр. 65 и 137.

замѣчательные образцы этого искусства изъ серебра и золота довольно часто попадаются въ курганахъ по разпымъ концамъ Россіи.

Сверхъ указаннаго мною общаго для всемірной цивилизаціи значенія Эранцевъ, для насъ Русскихъ народъ этотъ имбетъ еще интересъ спеціальный. Вопервыхъ, по отношенію къ Скивамъ, заселявшимъ южныя страны нашего отечества, отъ Дона до Дуная, такъ какъ племена эти по господствующему въ наукт митнію признаются эранскаго происхожденія. Если мижніе это окончательно утвердится, то по столкновеніямъ Славяпъ со Скивами надобно будеть предположить о доисторическомъ вліяніи эранской народности на славянскую. Вовторыхъ, Кавказъ съ Грузіею и Арменіею представляють не мен'ье существенные пункты соприкосновенія для для русской исторіи съ Эраномъ. Арменія, упоминаемая на надписяхъ Дарія между провинціями его царства, и по географическому положенію и этнологическому сродству имъла для Эрана особенно важное значеніе, начиная отъ доисторическихъ преданій вавилонско-эранскихъ о райской прародинь. примыкавшей къ горамъ Арменіи, и до Монсея Хоренскаго (въ V въкъ по Р. Х.), летопись котораго составляеть одинь изъ источниковь иранской исторіи 1). Мибніе о вліяніи Грузіи па древибищее церковное искусство въ Россіи находить себ'в историческую опору въ свид'в тельств'в Кіево-Печерскаго Патерика о пребываніи въ Кіев'є еще въ XI вік і Армянъ, которые отличались своею образованностью. Такъ въ житіи преподобнаго Агапита упоминается «врачь нѣкто, родомъ и вѣрою Армянинъ, хитръ зѣло въ врачеванів, яко же прежде того не быти таковому».

Изъ сказаннаго мною достаточно уже видно почему такой русскій оріенталисть, какъ профессоръ Коссовичь, соединившій съ знаніемъ древнеарійскихъ языковъ еврейскій и другіе семитическіе, избралъ своею спеціальностью Эранъ. Еще въ 1861 году, въ VIII т. Трудовъ восточнаго отдѣленія Археологическаго общества, напечаталъ онъ Чстыре статьи изъ Зендавесты, съ присовокупленіемъ транскрипціи, русскаго и латинскаго переводовъ, объясненій, критическихъ примѣчаній, санскритскаго перевода и сравнительнаго глоссарія. Сочиненіе это, вышедшее тогда же и отдѣльнымъ изданіемъ, обогатило русскую лингвистическую литературу, предложивъ ясные и точные результаты по изслѣдованіямъ эранскихъ древностей, провѣренные критически. Послѣ того для публики европейской напечаталъ онъ па латинскомъ языкѣ тоже съ примѣчаніями и переводомъ, въ 1865 году, десять статей изъ Зендавесты, въ 1868 году семь пѣсней или гимновъ Заратустры (Зороастра) изъ такъ называемыхъ въ Зендавестѣ гатъ 2),

<sup>1)</sup> Spiegel, Eranische Alterthumskunde, I томъ 1871 года, стр. 210 и 496.

<sup>2)</sup> Sendavestae decem excerpta. Papis 1865.—Gata Ahunavaiti. Petropoli 1868.

н наконецъ въ 1872 году велеколъшное здаше Древне-персидских надписей Ахеменидовъ, означенное въ заглавін этой статьи изданіе, въ которомъ ученый оріенталисть вполн'є ум'єль воздать подобающую честь изсл'єдуемым ь имъ памятникамъ, давъ ученой публикъ въ возможно роскошной типографической обстановкъ многочисленныя воспроизведенія ихъ, п не только въ клинообразномъ шрифтъ самыхъ надписей, но и въ рисункахъ какъ самыхъ камней на которыхъ начертаны надписи, такъ и другихъ памятниковъ персидскаго искусства, а равно и самыхъ мъстностей гдъ они находятся, причемъ издатель воспользовался всеми лучшими иллюстрированными сочиненіями по этому предмету, и прежними и новъйшими; такъ что книга г. Коссовича въ этомъ отношеніи можеть до нікоторой степени замінить цілую библіотеку ръдкихъ и дорогихъ сочиненій, каковы изданія Шардена, Де-Бруинса, Кер-Портера, Фландена, Тексье, Лаярда, Ролинсона и др. Къ изданію надписей клинообразнымъ алфавитомъ г. Коссовичь присовокупилъ датинскую транскрипцію ихъ и переводъ на датинскій языкъ, со множествомъ самыхъ подробныхъ объясненій, грамматическихъ, археологическихъ и историческихъ, и наконецъ сравнительный глоссарій, въ которомъ эранскія слова Ахеменидскихъ надписей возводятся къ формамъ Зендавесты, низводятся къ позднъйшимъ перседскимъ и армянскимъ, и сближаются съ родственными имъ въ прочихъ индо-европейскихъ, причемъ особенное впиманіе обращено на формы славянскихъ нарѣчій.

Чтобы опенить то высокое значение какое имеють для науки изданныя г. Коссовичемъ надписи, надобно бросить взглядъ вообще на источники эрапской исторіи и древностей. Несмотря на точпое свидътельство Библіи о какой-то Памятописной книгь отцовт или Памятных книгах дней (Ездры 4, 15; Есоири 6, 1), въ которыхъ Персы вели свою летопись, все дошедшіе до насъ источники эранскихъ древностей, за исключеніемъ сказанныхъ надписей, носять на себь следы или позднейших в переделокь и подновленій, или относятся къ педавнему времени, уже къ эпохъ магометанской. Даже пресловутая Зендавеста или Авеста, несмотря на первобытные слъды ея происхожденія, должна уступить въ древности надписямъ, уже по тому только что дошла до насъ въ позднихъ спискахъ, такъ какъ вообще восточныя рукописи не могуть похвалиться своею долговьчностью. Такимъ образомъ, какъ для религіи и миоологіи Эрана, такъ и для его исторів мы питемъ двоякаго рода источники, древитейшие и поздитейшие. Въ первомъ случать древнимъ источникомъ служить Зендавеста, а позднъйшими толкованія ея со множествомъ распространеній схоластическаго, историческаго, и мпоологического содержанія, на поздибищемъ нарічій пеглевійскомъ, въ разныхъ книгахъ, изъ которыхъ особенно извъстны Минохиредъ и преимущественно Бунделеша. Ученые воспроизводя древне-аранскую редигію пользуются въ равной степени обоего рода источниками, дополняя краткіе и темные намеки Зендавесты поздними толкователями. Даже когда переводятъ зендскіе тексты, то вносять въ свой переводъ взгляды и соображенія пеглевійскихъ ученыхъ, какъ это деласть Шпигель. Другіс, какъ Гаугъ, исходя отъ положенія о первобытномъ сродствъ Эранцевъ съ Индусами, сближають Зендавесту съ индійскими Ведами, и только ими одними ограничивають свои толкованія при переводі Зороастрова текста. Вслідствіе такого противоположнаго взгляда на одинъ и тотъ же предметь, самые переводы зендскихъ гимновъ (или гато) сдъланные Шпигелемъ и Гаугомъ такъ между собою различны и противоръчивы другъ другу, что нельзя никониъ образомъ повърить, чтобы оба переводчика имъли подъ руками одинъ и тотъ же оригиналь. Довольно одного этого факта, на который недавно обратиль вниманіе знаменитый ведисть Роть съ своею обычною проницательностью и остроуміемъ 1), чтобы видъть какъ еще мало оценены въ науке источники эранской древности по ихъ достоинству и взаимному отношенію. Отсюда понятно, что первое между ними мъсто по точности и документальности своихъ свидетельствъ должны занимать надписи Ахеменидовъ, поскольку оне касаются религіозныхъ понятій и миноологіи Эрана<sup>2</sup>). Еще драгоцінные эти свидътельства оказываются для исторіи, и особенно потому что всъ другіе источники по этому предмету не только противоречать другь другу, но даже вовсе о различныхъ предметахъ говорятъ. Источники эти, или греческіе писатели и особенно Геродоть, или позднівшіе м'ястные літописцы и поэты изъ періода Сассанидовъ и следующаго затемъ времени владычества Аравитянъ. Представителемъ этихъ последнихъ источниковъ является знаменитая Царственная Книга поэта Фирдоси (X-XI в.). Летописи Сассанидскія, въ IX стольтій переведенныя на арабскій языкъ, равно какъ и Фирдоси, ведуть исторію Эрана оть сотворенія міра и оть боговъ и въ длинномъ рядѣ миоовъ и историческихъ сказокъ повѣствуютъ о чудеспыхъ похожденіяхъ героевъ и богатырей, въ род'є французскихъ Chansons de geste, и доводять свою мионческую исторію до баснословнаго Сасана, чтобы его личностью связать будто бы оть него пошедшую династію Сассанидовъ съ древнъйшими царственными героями Эрана. Что же касается до Геродота и другихъ классическихъ источниковъ, то весь интересъ персидской

<sup>1)</sup> Roth, Beiträge zur erklärung des Avesta Zeitschrift der deutsch.-morgenländ. Gesell-schaft 1871 года № 1 и 2, стр. 29 и сл. На такое состояніе науки г. Коссовичъ указываль еще въ 1861 году въ своемъ предисловіи къ Четыремъ статьямъ изъ Зендавесты стр XIV.

<sup>2)</sup> О тождествъ религіозныхъ основъ въ надписяхъ и Авестъ см. у Виндишмана, Zoroastrische Studien 1863 года, стр. 121 и слъд.

исторіи сосредоточивается для нихъ въ тіхъ временахъ, когда Персы вошли въ столкновеніе съ Грецією. Это именно эпоха Ахеменидовъ, къ которой относятся изданныя г. Коссовичемъ надписи. Не иміт ничего общаго съ баснословіемъ Фирдоси и другихъ позднійшихъ писателей, эти клинообразные памятники своими современными событіямъ свидітельствами не только подтверждаютъ Геродота и служатъ его извістіямъ критическою повітькою, но и во многомъ дополняютъ какъ этого, такъ и другихъ древнихъ историковъ 1).

Такимъ образомъ, персидскія надписи, составляя для изслѣдователей документальную онору въ критической разработкѣ древнихъ памятниковъ эранской старины, религіозной и бытовой, вмѣстѣ съ тѣмъ предлагаютъ драгоцѣнныя современныя свидѣтельства о блистательномъ періодѣ царственной династіи Эрана, когда странѣ этой предназначено было явить свое всемірное значеніе въ исторіи человѣчества. Это не только лѣтописи прошедшаго, начертанныя на камиѣ, но и живые слѣды государственной жизни и политики, которые Дарій Гистаспъ, Ксерксъ, Артаксерксъ и другіе цари отъ своего имени оставили по себѣ въ воздвигнутыхъ въ честь имъ памятникахъ.

Эранъ составляетъ исключительное явление въ ряду азіятскихъ народпостей, коснъвшихъ виъ исторического развитія въ своемъ заколдованномъ кругу мива и сказки. Воспринявъ въ себя дучшіе живительные соки арійской и семитической цивилизаціи, онъ не остановился при результатахъ прошелшаго и съ незапамятныхъ времень воспитывая себя на памятописныхъ кничах отцова, самъ создаль себъ исторію изъ громкихъ дъль и событій, и не только умълъ внушать другимъ народамъ всесвътную о себъ молву, занесенную въ классическія летописи Греціи, но и самъ опениль свое прошедшее, оставивъ по себъ имъ самимъ начертанную исторію въ этихъ монументальных в надписяхъ. Тысячельтнее вліяніе Персій на всемірную цивилизацію состоить не въ однихъ только погромахъ и завоеваніяхъ, а преимущественно въ тъхъ міровыхъ идеяхъ и плодахъ ранней азіятской цивилизацін, которые при посредствъ этихъ внъшнихъ событій Персія передавала человъчеству. Чтобы во всей полнотъ понять глубокое значеніе клинообразныхъ начертаній, надобно видёть въ нихъ не одно высокомеріе парственныхъ военачальниковъ, но именно тотъ историческій смыслъ, который, устрояя и обозрѣвая настоящее, указываеть на его твердую опору въ прошедшемъ. Потому для точной оценки этихъ памятниковъ письменности, согласно самому существу ихъ, надобно поставить ихъ въ центръ

<sup>1)</sup> См. у Шпигеля въ Eranische Alterthumsk. Т. 2, отъ стр. 300 и далбе.

всего историческаго бытія Эрана, примкнувъ къ нимъ и прошедшее, на которомъ они коренятся, и послёдовавшее за ними, которому они служатъ зерномъ развитія.

II.

Эранцы вмѣстѣ съ предками Индусовъ, какъ уже замѣчено, составляли нѣкогда одну нераздѣльную группу племени древне-арійскаго, и прежде чѣмъ выдѣлиться изъ этой группы, сообща съ своими сродичами выработали себѣ общія начала народпости, запечатлѣнныя сродствомъ быта и вѣрованій лежащихъ въ основѣ Зендавесты и Вѣдійскихъ гимновъ и обрядовъ. Исторія застаетъ Эранцевъ раздѣленными на племена, изъ которыхъ одни еще вели жизнь кочевую, повинуясь толчку данному при высселеніи изъ древнѣйшихъ становищъ, другія успѣли уже снискать осѣдлость и знали земледѣліе, которымъ, благодаря мѣстнымъ условіямъ, они занимались успѣшнѣе нежели родственные имъ Индусы.

Дѣленіе Эрана на области (dahyus) и кланы (vith), приводимое на надписяхъ Дарія, по самой терминологіи своей восходить къ Авесть и древньйшимъ преданіямъ той первобытной эпохи, когда путемъ естественнаго 
расположенія изъ отлѣльныхъ семей слагались роды, племена и общины. 
Низшая степень обозначается жильемъ вмѣщающимъ въ себь одну пару 
или тягло, затьмъ слѣдуетъ кланъ (виш, въ надп. vith), состоявшій изъ 15 
парт, далье — родъ (zantu), изъ 30 паръ, и наконецъ община или область 
(daghu, danhu dahyus), по малой мѣрѣ изъ 50 паръ. Каждый изъ этихъ четырехъ союзовъ, по Авесть, имѣетъ своего главу или начальника, подъ 
названіемъ начальника дома или домовладыки, начальника клана (вишпашти), 
начальника рода (зантупашти) и начальника общины или области 1). Согласно органическому отношенію семьи къ роду-племени, и національныя 
преданія и религія Эрана первоначально коренились въ семьь, откуда ши-

<sup>1)</sup> Эранск. виш или вит — въ Санскр. веша (домъ) и виш (народъ), греч. ойгос, лат. вісия, готск. veihs; у Славянъ не только весь (цс. вьсь) деревня, селеніе, но и vaika—городъ (у Полабск. Славянъ, см. Пілейхера, Laut-und Formenlehre d. Polabischen Sprache 1871 § 56); что же касается до литовск. языка, то сродственная форма vesz употребляется въ немъ нъ сложныхъ словахъ, и литовск. veszpatis—господинъ вообще—по звукамъ вполнъ соотвътствуетъ эранскому вишпашти; санскр. вишпати имъетъ тоже какъ и въ Литовскомъ, уже позднъйшій смыслъ царя, а не родоначальника, какъ у Эранцевъ. Въ пруссо-литовск. waispatti—госпожа, хозяйка, домовладыка.—Эранск. занту въ санск. джанту, отъ джан—рождать; гр. үє́уос, лат. genus, готск. knods и kuni (откуда kunings=къмадъ).—Что же касается до эранск. dahyus, dahâys—область, провинція, то г. Коссовичъ въ Глоссаріи къ надписямъ, сближаетъ это слово съ Въдійскимъ dasyu (dâsa)—чужеземецъ Арійцамъ, разбойникъ, врагъ, рабъ. Замѣчу кстати одинъ разъ навсегда что санскритскому з соотвѣтствуетъ въ эранскомъ h.

роко распространялись въ тѣ родовые и племенные союзы, которые не забывали своего корня въ семъѣ. По священнымъ книгамъ этого народа, вмѣняется не однимъ жрецамъ, но и всему народу возносить къ божеству молитвы, ибо голосъ всякаго молящагося доходитъ до Агура-Мазды, такъ что обрядъ и славословіе Авесты стоятъ еще на той первобытной ступени Вѣдійскаго періода, когда и то и другое еще не перешло въ исключительное достояніе жреческой касты.

Сродство обоихъ древне-арійскихъ племенъ, Эранцевъ и Индусовъ, возводится до глубокой древности въ некоторыхъ религозныхъ представденіяхъ и преданіяхъ 1). Вопервыхъ, відійскій Сома у Эранцевъ чествовался въ грамматически родственной формъ Гаома. Древніе Арійцы въ сокъ растенія называемаго этими именно словами (въ лат. перев. asclepias acida) видѣли источникъ жизни, божество дарящее само себя людямъ, дабы ихъ возвести до себя. Это было и растеніе, и напитокъ безсмертія, амврозія (санскр. амрита) а также и самъ богъ. Выжиманіе изъ этого растенія сока и вкушеніе выжатой влаги сонровождается, какъ въ Відахъ, такъ и въ Авесть, особыми обрядами и славословіями. По мину божество это состоить въ связи съ Кришану у Инндусовъ или Керешани у Эранцевъ. По Въдамъ стрелокъ Кришану стережеть растеніе Сома и ранить сокола (самого Индру), когда этоть последній похищаль Сому<sup>2</sup>). Эранскія преданія не знають подробностей о своемь Керешани, но все же причисляють его ко врагамъ Гаомы. Другимъ врагомъ этого же божества называють они Гандареву, который въ последствій является просто демономъ, живущимъ въ водъ. У Индусовъ не одинъ Гандарба, но цълая ихъ толпа: это божества воды и облаковъ и стражи Сомы. Между прочини божествами общими обоимъ племенамъ, надобно упомянуть о Митръ, божествъ свъта, которое было заимствовано классическими народами у Персовъ, и получило потомъ всемірную извістность.

Столько же родственны племена эти и по основамъ героическихъ сказаній. Индусскій Яма — первый человѣкъ и первый на земль смертный, вмѣстѣ съ тѣмъ и царь въ царствѣ отцовъ или умершихъ родителей, чествуется и у Эранцевъ въ формѣ Има какъ первый царь и родоначальникъ баснословныхъ династій царственныхъ, но онъ не умираетъ, а удаляется отъ смертныхъ въ райское жилище 3). Отцомъ индусскаго Ямы слыветъ

<sup>1)</sup> См. Виндишмана Zoroastr. Studien, Коссовича предисловів къ Четыремъ статьямъ Зендавесты, Шпигеля Eran 1863 и Eranische Alterth. 1871—73. Архимандрита Хрисанва, Религи древняю міра, 1873, стр. 487 и слъд.

<sup>2)</sup> Pycck. Bncm. 1873, № 10, crp. 756.

<sup>3)</sup> Имо кшаето (то-есть Има сіяющій, блистательный) измѣнилось въ послѣдствіи въ Дземшидь.

Винаснать, эранскаго Имы — Винангать. Индусскій Трита (слеч. греч. Тоітыму у Эранцевъ Траэтаона (позднійшая форма — Фредуна). Тотъ н другой поражають треглаваго змія. Если въ индусскомъ змін еще явствують следы минологін природы въ представленіи облака, то Эранцы уже локализовали своего змія Дагаку, сдёлавъ его царемъ Вавилонскимъ, согласно библейскому свидетельству о вавилонскомъ змін (Пророч. Данічла, 14, 23-27), о чемъ будеть рычь впереди. У Индусовъ Трита прозывается Аптія, то-есть водорожденный или повелитель воды, у Эранцевъ Траэтаона — сынъ Атоіи (Аптіи). Далье Касья Ушанаст выдійскій — у Эранцевъ Кава Ушанг (Кава Ушг, позднъйшее Кай Каусг), какъ апокрифическій Соломонъ, въ своихъ великольпныхъ сооруженіяхъ пользуется пособіемъ демоновъ и потомъ служить первообразомъ сказочнаго Александра Великаго: какъ этотъ последній возлетаеть на небо на крылатыхъ зверяхъ, или грифахъ, такъ эранскій герой — на орлахъ возносящихъ его тронъ 1), подробность, какъ увидимъ, состоящая въ связи съ иконографическимъ типомъ Агура-Мазды и другихъ божествъ. Наконецъ надобно упомянуть о Киръ, къ которому относится старшая езъ ахеменидскихъ надписей и о которомъ столько баснословнаго повъствуеть Геродотъ. Этому имени соотвътствуеть индусское Куру, о борьб' котораго съ Пандавасъ разсказываетъ индусскій эпосъ. Зам'вчательно, что до настоящаго временя въ с'вверномъ Иранъ сказываются сказки о нъкоторомъ героъ подъ именемъ Куроглу (то-есть сынг Кура вли Кира). Какъ Индусы знали на съверъ какой-то баснословный народъ Куру, проводящій блаженную жизнь, такь это же собственное имя на съверъ Ирана локализовалось въ названіи ръки Куру, сохранившей и досель это наименование, точно такъ какъ въ Иранъ же двъ ръки по имени царственнаго героя назывались Камбизы и двъ — Камбизены. Такая локализація историко-эпическихъ личностей, напоминающая намъ олицетвореніе Дуная, Дона, Волхова въ видѣ богатырей носящихъ эти имена, на почвъ эранской объясняется, какъ увидимъ, не небесными потоками, въ дождъ и ливиъ низвергающимися на землю, какъ учить миоологія природы, а преданіями космографическими о ріжахъ, на которыхъ были раннія становища народовъ вли которыя составляли границы населенной страны.

Въ религіи Заратустры или Зороастра, обыкновенно видятъ не постепенное развитіе общихъ началъ религіи Вѣдійской, а ея крутую реформу. Это доказываютъ самымъ названіемъ божествъ вообще въ мисологіяхъ Ирана и Индіи. Первобытное названіе бога у Арійцевъ дъяд 2), сохранив-

<sup>1)</sup> Въ Рус. Впст. 1873, № IV, стр. 644.

<sup>2)</sup> Оть корня дио: въдійск. діаусь-небо, дат. deus, dirum, греч. Zeus. Διός и пр.

шееся у родственныхъ европейскихъ народовъ, перешло у Эранцевъ въ наименование не лобрыхъ, а напротивъ — злыхъ демоновъ, къ которымъ отнесенъ и самъ Индра, причисляемый въ Въдахъ къ главиъйшимъ божествамъ вмёсте съ Варуною (Уранз), Агни (огонь) и др. Съ другой стороны. санскритскій асура, въ смысле живоноснаго, животворящаго, въ Ведахъ эпитеть божествъ и всякой святыни, въ этомъ же смысле принять и у Эранцевь вы форм'ь агура (вы надписяхы аура — господины, госпожа), слово вошеншее въ составъ наименованія высшаго ихъ божества: Агура-Мазда (въ надписяхъ Aypa- $Masd\hat{a}^1$ ), тогда какъ у Индусовъ, въ періодъ брагманскій, Асуры перестали быть свётлыми божествами и являются врагами божественныхъ Іпосот. Такія різкія противорічія въ религіи двухъ родственныхъ племенъ могли бы служить сильнымъ подтверждениемъ новъйшей теоріи, которая въ раннихъ редигіозныхъ переворогахъ даеть слишкомъ много значенія борьбі жрецовь 2), еслибы только арійская старина могла намъ дать точныя свидетельства о такой борьбе. Потому Шпигель склоняется къ митнію, что въ этомъ противортчіи надобно видіть случайность, исключеніе, при общемъ сродстве эранской религіи съ ведійскою, хотя, впрочемъ, не въ свою пользу и приводить онъ тоть факть что и Германцы, принявъ христіанство, также враждебно отнеслись къ своимъ прежнимъ языческимъ богамъ, назвавъ ихъ демонами<sup>3</sup>). Но если у народовъ европейскихъ такой религіозный перевороть совершился вслудствіе принятія христіанства, то и въ Эранъ аналогическое этому перевороту явленіе въ низведении въдийскихъ божествъ свътлыхъ до злыхъ демоновъ не надлежить ин объяснять не случайностью, а тоже какимъ-либо бытовымъ и нравственнымъ потрясеніемъ, глубоко проникнувшимъ всю жизнь.

Такимъ событіемъ въ эранской жизни, между прочимъ, надобно признать ея сближеніе съ раннею культурою семитическихъ племенъ. Этимъ путемъ объясняють ученые тотъ процессъ, которымъ Эранъ выработалъ себъ отвлеченную идею о единомъ Богъ—Твориъ всего міра. «Какъ еврейскій Егова, говоритъ Шпигель 4), такъ и Агура-Мазда есть единый Богъ, который все творитъ, и всъ прочія существа, какъ бы они высоко ни стояли, не болье какъ его твореніе. Воззръніе это повсюду встръчается въ Авесть». Такъ же понималъ божество и царь Дарій, слъдующими словами начиная

<sup>1)</sup> Мазда́—эпитеть при Азура (Асура), и означаеть—обладающій великою мудростью, премудрий. Оба эти слова на надписи Ксерксовой склоняются отдёльно: Аурача Маздача̂. (Коссов., Inscript. Interpret. 50 и 97; Transcr. 45).

<sup>2)</sup> Caspari, Die Urgeschichte der Menschheit, II, 157 n cxbz.

<sup>3)</sup> Eranische Alterthumsk. I, 444.

<sup>4)</sup> Eranische Alterthumsk, I, 454.

свои торжественные манифесты на надписяхъ: «Великъ Богъ Агура-Мазда; онъ сотворилъ сію землю и оное небо сотворилъ, и человѣка сотворилъ, и его превосходство (надъ прочими животными), и Дарія поставилъ царемъ, единаго царя надъ многими, единаго надъ ними правителя». (Коссов., Inscript., Interpr. 59, 76).

Отвлеченному понятію о единомъ Богь-творць соотвытствуеть въ эранскомъ ученім отвлеченное же понятіе о началь зломъ, которое въ своемъ противоположеній началу благому и составляєть такь-называемый дуализма эранской религіи. Это элое божество именуется Ангро-Маиньу (ново-персидское Агарманъ, Агреманъ), то-есть Ариманъ 1). Что отвлеченное понятіе преобразовалось въ опредъленный типъ верховнаго существа уже въ последстви, видно изъ того что въ Авесте имя это обыкновенно заменяется разными выраженіями имінощими смысль вообще злаго, недобраго духа, и только въ позднейшихъ памятникахъ стало общеупотребительнымъ и господствующимъ. На древнихъ надписяхъ его вовсе не встръчается. Какъ Агура-Мазда, по эранскому ученію, властвуеть надъ благими богами и духамп, такъ Ариманъ надъ злыми, которые только со времени Заратустры перестали являться на земліт въ человіческомъ образів. Хотя оба верховныя существа эранскаго дуализма испоконъ въку были и есть, но между ними то существенное отличіе что Агура-Мазда также вѣчно и пребудеть, тогда какъ владычеству Аримана некогда настанетъ конецъ. И въ твореніи міра они между собою далеко не равны. Хотя Ариманъ есть творецъ всего злаго. какъ Агура-Мазда творецъ всего благаго, но этотъ последній твориль независимо и самостоятельно, тогда какъ творчество Аримана есть такъ-сказать оппозиціонное: оно уже предполагаеть предъ собою сотворенное благимъ творцомъ и направлено къ ниспроверженію и разрушенію всего благаго или по крайней мъръ къ его вреду.

Нѣтъ сомнѣнія, что этотъ дуализмъ своими началами восходить къ раннему періоду религіозныхъ воззрѣній обоихъ арійскихъ племенъ въ Азіи, оставившему по себѣ преданія въ Вѣдахъ о борьбѣ свѣта со тьмою, но только у Эранцевъ получилъ онъ такое широкое развитіе и былъ возведенъ въ принципъ нравственный. Дуализмъ буддійскій, по новѣйшимъ изслѣдованіямъ 2), ставять въ зависимость отъ эранскаго. Злое начало или Ариманъ имѣетъ въ Авестѣ между прочимъ эпитетъ мапрьо (отъ мар—



<sup>1)</sup> Маиньу значить духъ вообще (оть ман, мнить), ангро—разрушающій, виспровергающій; такъ что Ангро-Маиньу противополагается вообще доброму духу—Шпенто-Маиньу, такъ какъ шпенто значить усугубляющій животворящій.

<sup>2)</sup> Профессора Минаева. Очеркъ фонетики и морфологіи языка Пали. 1872 во введенін, стр. IV и слъд.

умирать), и значить не только смертельный, но и змій, а въ позднѣйшихъ персидскихъ нарѣчіяхъ въ формѣ Маръ означаетъ уже только змія, и миоическій герой эранскихъ сказаній Дагака, иначе Зогака — или треглавый змій, или существо человѣческое съ змъями на плечахъ, что и означается словомъ мар-дошъ. Этотъ змій Маръ или самъ Ариманъ и является въ буддійскихъ легендахъ подъ тѣмъ же самымъ именемъ Мара. Съ нимъ вступаетъ въ борьбу Сакьямуни, то-есть самъ Будда, какъ съ Ангромаинью — Заратуштра, и сокрушаетъ его силу, несмотря на всѣ ухищренія этого злобнаго демона, прибѣгающаго ко всевозможнымъ хитростямъ и соблазнамъ. То является онъ Буддѣ какъ князь міра и предлагаетъ ему владычество надъ вселенной; то преслѣдуетъ его, когда тотъ постится, искушая его радостями жизни.

Отвлеченный характеръ миссологіи Эранцевъ, свидътельствуя о значительной зрълости религіознаго и нравственнаго развитія этого народа, витесть съ темъ указываеть на связь этой миоологіи съ верованіями и преданіями семитическихъ племенъ. Для примера можно указать на божество Безконечного Времени 1), съ котораго Шпигель въ своихъ Эранских Древностях начинаеть характеристику эранских божествь. Агура-Мазда творить мірь въ безконечномъ времени, которое такимъ образомъ представляется какъ бы безконечною матеріей; потому-то и самъ богъ Безконечнаго Времени призывается вы молитвахы вмісті сы геніем воздуха (Раманз) и богомъ Пространства (Teâwa). Арійскія Віды, исходя оть наивныхъ воззрѣній на природу, еще не успѣли достигнуть до отвлеченной идеи о безконечности во времени, да и вообще ранній періодъ индо-европейской миоологін, оставившій по себь следы въ языкь и миоь, представляеть намъ въ очевидной последовательности ступени развитія конкретныхъ представленій о вечерней и утренней зорь, черезь понятія вечерь и утро, до мысли о прошедшемъ и будущемъ (вчера, завтра), отъ которыхъ потомъ уже чрезъ отвлечение составилось общее понятие о времени, сближенное наконецъ съ идеями о въчности, необходимости и судьбъ. Такой переходъ наглядныхъ воззрѣній къ отвлеченнымъ понятіямъ и идеямъ во всей осязательной точности запечатиться въ техъ минологическихъ образахъ, которые чествуются какъ божества и утренней и вечерней зори, и вмёстё какъ божества необходимости, возмездія и судьбы, то-есть греческія Эринніи, германскія

<sup>. 1)</sup> Зреанъ акарана. Форма эреан или эреана, иначе зареан (время) имъетъ при себъ въ древне-бактріанскомъ зара—время, зауруро̂—старикъ; санскр. джар-ати, джір-яти—старьть, дряхльть, отъ корня мр, откуда греч. γήρ-ας—старость, γέρων—старикъ. Сюда же относитъ Фикъ и наши эрельй, эреть, соэреать. Vergleichendes Wörterbuch, 1871 стр. 59.

Норны и др. <sup>1</sup>). Что касается до эранскаго бога Времени, то въ своемъ отвичении, распространяя свое владычество на доліе выка, онъ вибсть съ тыть чествуется и какъ божество Судьбы; потому представляють его даже творцомъ не только Ангро-Маиньу, но и самого Агура-Мазды.

Не находя непосредственныхъ точекъ соприкосновенія съ В'єдами, ученые сближають эранское божество Безконечнаго Времени съ вавилонскимъ Белемъ, именно съ тъмъ, который прозывается древнимъ.

Несомнѣнное сродство эранскихъ преданій съ семитическими признаетъ наука въ сказаніи о сотвореніи міра, причемъ первобытность остается на сторонѣ Семитовъ. Выходя отъ мысли о потребности большаго пространства времени для такого труднаго и многосложнаго дѣла какъ сотвореніе всего міра, Эранцы расширили семидневный срокъ творенія. Умаляя понятіе о всемогуществѣ Творца, они предоставили ему большій срокъ, распространивъ творенія на цѣлый годъ, который искусственно раздѣлили на шесть періодовъ изъ неравнаго числа дней. А именно Агура-Мазда творитъ небо въ 45 дней, воду въ 60, землю въ 75, деревья въ 30, животныхъ въ 80 и наконецъ человѣка въ 75, итого 365 дней. Первые люди (Машья и Машьяна) родились сперва въ видѣ дерева, какъ скандинавскіе Аскаръ и Эмбла, и уже потомъ раздѣлились на двѣ отдѣльныя особи. Вели блаженное житіе въ райской странѣ, вкушая только воду и плоды, но когда утратили непорочность, стали питаться молокомъ и мясомъ.

Съ замѣчательною ясностію отразилось въ эранскихъ преданіяхъ библейское сказаніе о двухъ райскихъ деревахъ, о древѣ жизни и древѣ познанія добра и зла. Еще древне-арійская Ригъ-Вѣда восноминаетъ о священномъ древѣ, изъ котораго боги сотворили небо и землю, и сверхъ того повѣствуетъ о древѣ же, на которомъ два крылатыя существа вкушаютъ сому, и съ котораго добылъ этого безсмертнаго питія самъ Индра, придетѣвшій въ видѣ сокола 2). Эранское сказаніе отличается отъ вѣдійскаго тѣмъ, что вмѣсто одного чудотворнаго дерева называетъ два, согласно свидѣтельству книги Бытія. Одно древо называется безболѣзненнымъ; на немъ растутъ сѣмена всякаго рода растеній. Къ нему приставлена нѣкоторая птица. Она собираетъ сѣмена эти и, смѣшавъ съ каплями дождя, сѣетъ ихъ по землѣ. Другое древо есть бѣлый Гаома. Вкусившій отъ него получаетъ безсмертіе; при воскресеніи изъ мертвыхъ оно будетъ оживлять мертвые трупы. Оба дерева растутъ въ водѣ. Чтобъ истребить древо безсмертнаго

<sup>1)</sup> Movers, Phönicier, I, 262; Schlottmann, Beiträge zur Erläuterung des von Spiegel bearb. Anfangs des 19 ten Fargard des Vendidad, въ Веберовонъ журналь Indische Studien, I, стр. 378.

<sup>2)</sup> См. въ Русск. Впстн. 1873 № 10, стр. 756.

Гаомы, въ источникъ Apdeumypa, изъ котораго онъ поднимается, помъщена ящерица, отъ злобныхъ покушеній которой защищають дерево десять рыбъ, созданныхъ нарочно для того и пущенныхъ въ тотъ же источникъ.

Преданіе о мість земнаго рая, опреділяемом географическими свідініями раннихъ временъ, сложилось у Эранцевъ, по милнію Шпигеля 1), подъ вліяніемъ семитическимъ. Библейское сказаніе о четырехъ райскихъ ръкахъ, записанное и въ Индіи въ позднъйшихъ источникахъ о четырехъ рекахъ текущихъ съ Меру, и лежащее въ основе космогоническихъ представленій Эрана, какъ нельзя проще объясняется самою містностью Вавилонскаго царства. Тигръ и Евфрать, служа границами Месопотаміи, могли дать идею о двухъ другихъ ръкахъ, которыя также составляли предълъ, но уже всей вселенной. Это были — къ востоку Индъ и къ западу Нилъ, далъе которыхъ едва ли доходили географическія свідінія древнихъ Вавилонянъ. Къ съверу поднимались горы, за которыми шли неизвъстныя страны, и тамъ-то высоты Арменіи, покрытыя снёгомъ, казались естественною ступенью оть земли къ небу. Такъ и по понятіямъ Эранцевъ, къ стверу граничить вселенная съ недоступными вершинами горнаго хребта Гара-Березаити или Альбури, иначе Альбори. Отъ этой горы произошли всё прочія на земль горы; она мать всьмъ горамъ; она же ведеть къ небесамъ. На ней рай, куда для блаженнаго житія удаляется Има, на ней же містопребываніе и самого Агура-Мазды съ его геніями. Кругомъ ея обращаютъ свое теченіе солице, місяць и звізды, и сь ея высоть истекаеть тоть источникъ Ардеишура въ которомъ растеть древо жизни, бълый Гаома. охраняемый отъ зловредной ящерицы десятью рыбами. Оттуда же вытекають и двь великія рыки, служащія предылами вселенной, къ востоку Индъ и къ западу Нилъ.

Касательно преданія о всемірномъ потопѣ Эранъ представляєть любопытныя особенности. По новѣйшимъ изслѣдованіямъ признается за несомнѣнное, что древніе Арійцы заимствовали это преданіе отъ Семитовъ, такъ какъ индусское сказаніе о потопѣ Манусовомъ носить на себѣ признаки вавилонскаго происхожденія <sup>2</sup>), вѣроятно черезъ посредство Эрана; извѣстно также, что и не у всѣхъ Семитовъ преданіе это существовало, а только въ племенахъ ассирійско-арамейско-ханаанскихъ, тогда какъ племена аравійско-эвіопскія его не знали <sup>3</sup>), такъ же какъ и Египтяне. Что же касается до Эранцевъ, то они хотя и знаютъ нѣкоторыя обстоятельства вавилонскоеврейскаго потопа, но не усвоили для эранскаго Имы Ноева ковчега, какъ

<sup>1)</sup> Eranische Alterthumskunde. I, 209-210, 204, 191, 463.

<sup>2)</sup> См. въ Русскомъ Вистиния 1873 года № 10, стр. 762.

<sup>3)</sup> Schrader By Zeitschr. der deutsch. morgenländ. Gesellschaft, 1873 roza & 3, crp 402.

его усвоили въ Индіи для Мануса. Эту всемірную катастрофу Авеста относить къ царствованію Имы (инд. Яма). Агура-Мазда увѣдомляеть Иму, что вся вселенная подвергнется сокрушительной гибели отъ зимы и воды, которая покроеть всю землю, и чтобы спастись отъ общаго бѣдствія, велить ему устроить на Гара-Березанти четвероугольный садъ, съ дверью и окномъ для свѣта, и войти въ этотъ садъ, взявъ съ собою сѣмена всѣхъ твореній. Профессоръ Коссовичъ¹) въ упоминаніи объ окнѣ видить явный слѣдъ первоначальнаго представленія о ковчегѣ, который замѣненъ потомъ садомъ. Этотъ эранскій варіанть о потопѣ особенно важенъ въ сравнительномъ отношеніи, потому что во всей очевидности соединяеть преданіе о горѣ, къ которой причаливается ковчегъ, съ воспоминаніями о раѣ, тоже на горѣ, съ которой въ разныя стороны, какъ изъ центра вселенной, изливаются райскія рѣки.

## III.

Сказанное въ предыдущихъ главахъ даетъ нъкоторое понятіе о той развитой и осложненной разными элементами эранской культурь, которую завоеванія Ахеменидовъ должны были разнести по всему изв'єстному тогда міру. Вліяніе семитическое, внесенное въ классическую жизнь древней Греціи преимущественно черезъ посредство Эранцевъ, было тімъ плодотворние и темъ незаметние сливалось съ своимъ, туземнымъ, что въ самомъ Эранъ элементы семитической культуры были уже пересажены на почву его арійской народности, родственной Грекамъ и другимъ народамъ европейскимъ. Это былъ одинъ изъ тъхъ счастливыхъ опытовъ прививки утонченнаго семитизма къ болбе грубому корню индо-европейскаго самородка, которые служили историческою подготовкою сложной семитическо-европейской цивилизаціи, внесенной въ исторію человічества христіанствомъ. Вотъ точка эрвнія съ которой царственныя иден Ахеменидовъ, начертанныя на надписяхъ, получають особенное значеніе, столько же для всемірной исторіи, сколько и для сравнительнаго изученія народностей, предлагая монументальныя свидітельства о тіхть результатахть семитическо-арійской культуры которые Эранъ внесъ въ цивилизацію всего человічества.

Персидскія надписи, изданныя профессоромъ Коссовичемъ, повъствують о той высшей ступени развитія, до какой могло только достигнуть Эранское царство, постановленное завоеваніями Ахеменидовъ во главъ исторіи всего человъчества. Не только стъны великольпныхъ дворцовъ и монументы Персеполя, даже нерукотворные скалы и утесы съ высъченными на нихъ

<sup>1)</sup> Decem Sendavestae excerpta, crp. 151.

скульптурными фигурами и надписями должны были повъствовать о великихъ дълахъ, совершенныхъ героями этой династіи. И съ какою настойчивостью держались тогда этого обычая — вести монументальную лътопись, видно изъ того, что еще такъ много осталосъ отъ него слъдовъ въ сохранившихся до нашего времени надписяхъ 1), несмотря на всъ погромы и опустошенія, столько способствовавшія къ ихъ истребленію.

Историческое сознаніе національной славы, руководимое высоком врною политикой, запечатльло каждую черту клинообразныхъ надписей Ахеменидовъ. Это не задушевныя откровенія върующаго чувства и нравственнаго убъжденія, начертанныя на храмь и алтарь, это не трогательная повъсть любви и дружбы, оставленная въ немногихъ словахъ на могильной плить: напротивь того Ахемениды повсюду кругомъ себя, заставляя говорить самые камни, старались запечатлеть въ умахъ покоренныхъ данниковъ одну только идею о могуществъ своего царственнаго величія и о непреложной правдъ своего самодержавія, ниспосланныхъ имъ непосредственно отъ щедроть самого Агура-Мазды. Это манифесты или эдикты, которые обнародуеть Ахеменидь оть своего имени. «Азь есмь Дарій, — гласить бегистанская надпись — великій царь надъ царями царь, царь областей, Гистасна сынъ, Арсамы внукъ, Ахеменидъ. Объявляетъ Дарій царь: Мнъ отецъ Гистасиъ, Гистасиу отецъ Арсама, Арсамы отецъ Аріарамиъ, Аріарамну отецъ Тенсиъ, Тенсиу отецъ Ахеменъ. Объявляетъ Дарій царь: посему Ахеменидами мы зовемся. Искони предназначены мы на царство; искони родъ нашъ былъ царственный. Объявляетъ Дарій царь: восемь царей произошло въ моемъ родъ; азъ есмь девятый: по сугубому наслъдованію, мы девять царей. Объявляеть Дарій царь: милостію Агура-Мазды азъ есмь царь: Агура-Мазда даль мив царство, Объявляеть Дарій царь: сін суть области кои подлежать мить; волею Агура-Мазды азъ есмь царь надъ ними: Персія, Сузіана, Вавилонія, Ассирія, Аравія, Египетъ, острова на морф, Спарда, Іонія, Медія, Арменія, Каппадокія, Пароія, Дрангіана, Арія, Хорасмія, Бактріана, Согдіана, Гандары, Саки, Саттагиды, Арахосія, Маки: всего двадцать три области <sup>9</sup>). Области сін принадлежать миб. Волею

<sup>1)</sup> А именно: одна краткая надпись Кира; надписи Дарія Гистаспа—бегистанскія, большія и малыя, альваденскія, персеполитанскія, накши-рустамскія и друг.; надписи Ксеркса— персеполитанскія, альваденская, ваненская, и затёмъ более или мене краткія надписи Артаксеркса І, Дарія ІІ, Артаксеркса Мемнона, Артаксеркса Оха и Арсака. Къ этому собранію присовокуплены немногія надписи на вазахъ, а также на цилиндрахъ или печатяхъ. Кром'в разбираемаго мною изданія г. Коссовича, см. также сочиненіе Шпигеля. Die altpersischen Keilschriften. Im Grundtexte mit Uebersetsung. Grammatik und Glossar, 1862 года.

Коссов. Interpret. 5—8. Вотъ нѣсколько собственныхъ именъ, какъ они значатся въ подлинникѣ: Персія—Парса, Вавилонъ—Бабирусь, Ассирія—Атура, Египеть—Мудраіа,

Агура-Мазды все оне мне подвластны, дають мне дань, и что бы я ни повельль, исполняють во дни и въ нощи». Исключительная, отменная милость Агура-Мазды, почіющая на Ахеменидахъ, своимъ началомъ восходитъ къ сотворенію всего міра, и Дарій ради пущаго величія ведеть свое происхожденіе непосредственно изъ освященнаго древностью высокороднаго племени Аріевь. Такъ начинается надгробная надпись Дарія извъстнымъ уже намъ текстомъ о единомъ Богъ-Творцъ всего міра: «Великъ богъ Агура-Мазда; онъ сотвориль сію землю, и оное небо сотвориль, и человіка сотвориль и его превосходство (падъ прочими животными), и Дарія поставиль царемъ, единаго царя надъ многими, единаго надъ ними правителя. Азъ есмь Дарій, великій парь, парь царей, царь областей всенародныхъ, царь сей земли великой своею широтою, Гистаспа сынъ Ахеменидъ, Персъ, Перса сынъ, Арій, арійскаго племени (арійское сымя)». Оканчивается же эта надпись обращениемъ ко всякому смертному, до котораго снисходить Ахеменидъ въ своемъ высокомъріи только какъ предвозвъстникъ воли самого Агура-Мазды: «Объявляетъ Дарій царь: все что ни сділано мною, ділаль я по воль Агура-Мазды; Агура-Мазда быль мнь помощникомь во всякомь моемь совершенів. Да хранить меня Агура-Мазда отъ всякаго зла, и мое потомство и всю землю сію; молю Агура-Мазду да подасть мить сіе. Смертный! Тебь сказаны повельнія Агура-Мазды. Не укосни отъ прямаго пути, не впади въ подлое, не прилъпися къ мерзостному» (Накши-Руст. Косс. Interpr. 76, 80-81)<sup>1</sup>).

Кром'в внушенія обаятельнаго къ себ'в благогов'внія, Ахемениды въ этихъ монументальныхъ манифестахъ пов'єствують о государственныхъ событіяхъ и своихъ подвигахъ и д'яніяхъ. Особенно важно было для Дарія обнаружить д'яло о ложномъ Смердис'в или самозванц'в Маг'в-Комет'в, и первая надпись багистанская входить въ любопытныя подробности этого факта, столько щекотливаго для политики Ахеменидовъ. Пов'єствованія о походахъ и завоеваніяхъ представляють зам'єчательные образцы реляцій лапидарнаго стиля. Наприм'єръ «Объявляеть Дарій царь: посл'є того я направился къ Вавилону противъ Нидитабела 2), который называлъ себя Наву-

Іонія—Іауна, Медія—Мада, Арменія—Армина. Къ этимъ 23 областямъ въ надписи Дарія позднѣйшей, Персеполитанской присоединяется еще двѣ, изъ нихъ одна=Индія (въ подлин. Гиндусъ), и наконецъ на надгробной надписи Дарія число областей доведено до 30; между вновь названными отличаются Греки-островитяне отъ Грековъ носящихъ прическу или корону (Іауна така-бара), подъ которыми разумѣютъ жителей континентальной Греціи.

<sup>1)</sup> Въ древивишихъ надписяхъ все приписывается единому Агура-Маздъ, и только вскользь упоминаются вообще другие боги, именно въ надписи Бегист. (Коссов. Interpr. 49); но въ поздившихъ, Артаксеркса Мнемона и Артарксеркса Оха, называются Митра и Амагита (Коссов. Interpr. 112 и 120).

<sup>2)</sup> Иначе Надитабиръ.

ходоносоромъ. Войско Надитабела защищало рѣку Тигръ... Агура-Мазда быль миѣ помощникомъ, и волею Агура-Мазды переправился я черезъ Тигръ, и могущественно разбиль тамъ войско Надитабела... Объявляетъ Дарій царь: вотъ что было совершено мною въ Вавилонѣ. Объявляетъ Дарій царь: сихъ девять царей взяль я въ ономъ сраженіи», и т. п. А чтобъ и тѣни сомиѣнія не могли возбудить эти реляціи, тотъ же Дарій царь внушительно объявляетъ: «Свидѣтель мнѣ Агура-Мазда что все изложенное здѣсь совершилъ я не ложно» (Коссов. Interpr. 20, 22—23, 44, 45, 46—47).

Особенно назидательны были такія надписи, которыя сопровождались скульптурными изображеніями, что заміняло грамоту для неграмотныхъ и служило къ вящему вразумленію. Такъ напримъръ, малыя Бегистанскія надписи объяснены въ лицахъ. Надъ изображениемъ Дарія значится: «Азъ есмь Дарій, великій царь, надъ царями царь» и пр. Затьмъ идутъ изображепія побіжденных в низвергнутых Даріемь царей. Самь онь одною ногой стоить надъ распростертымъ на земль плыникомъ, который простираетъ къ нему руки. Предъ нимъ со связанными руками и прикованные шеями къ одной общей всемъ цепи еще несколько побежденныхъ царей; позади Дарія — телохранители, одинъ съ лукомъ и стрелами, другой съ копьемъ. Вверху надъ всею группой парить во своемъ крылатомъ съдалищъ самъ Агура-Мазда, милостиво обращенный къ Дарію. Подписи гласять: Воть — Кометь, который быль Магь, говориль лживо: я Смердись, Кировъ сынъ, я царь»; другая: «Воть Надитабиръ, лгалъ говоря: я Навуходоносоръ, Набунитовъ сынъ, я царь Вавилонскій»; еще: «Воть Мартіясъ, лгалъ говоря: я Иманисъ, царь Сузіаны» и т. д, (Коссов. Archetypa, 46 — 47; Interpr. 55—57). Зам'вчательно что не одинъ ложный Смердисъ, но и всь побъжденные цари выдаются за лжецовь и самозванцевь, такъ что правда и милость Агура-Мазды почіють только на поб'єдитель Ахеменидь. Грубый обычай поносить врага ругательствами на поль битвы возведенъ здісь уже въ политическій принципь поре побъжденным, которое предъ судомъ Агуры-Мазды оказывается возмездіемъ за ихъ неправду, ябо самъ Агура-Мазда помощникъ въ битвахъ, а кто побъдилъ, тотъ праведникъ, надъленный его милостью и щедротами.

Мало того что надписи повъствують о событіяхъ персидской исторіи; онъ должны были гласить изъ рода въ родъ отдаленному потомству о судьбахъ всего міра, предопредъленныхъ въ совъть самого Агура-Мазды. Таково ихъ прямое назначеніе. Это не только подвиги Ахеменидовъ, но и воплощеніе на земль всеблагой воли покровительствующаго имъ высшаго божества. Слово начертанное на камить должно быть свято чтимо какъ бы

означенное имъ самое дело, совершенное волею и милостью Агура-Мазды. И какъ въ средніе века благочестивые писцы клали зарокъ на списанныя ими книги чтобы никто впредь не смъль ихъ ни истреблять, ни отчуждать отъ церкви или монастыря, куда были оне положены или завещаны: такъ еще съ большимъ авторитетомъ — «объявляетъ Дарій царь: кто бы ты ни быль, который когда-либо посль будешь созерцать сін скрижали, кои вельль я снабдить письменами, и сін изображенія, возбраняй повреждать ихъ, и пока живешь, им'ьй попечение о сохранении ихъ въ целости. Объявляетъ Ларій царь: если ты сіи скрижали и сіи изображенія возбранишь отъ поврежденія, и потщишься объ охраненіи ихъ, пока не изсякнеть твое племя, да будеть надъ тобою милость Агура-Мазды, и да укрыпится силою потомство твое, и да поживешь многая лета, и что бы ни замыслиль ты сотворить, да поможеть тебъ Агура-Мазда по молитвамъ твоимъ. Объявляетъ Дарій царь: буде же, созерцая сін скрижали и сін изображенія, попустишь повредить ихъ, и пока живеть твое племя, не потщишься о сохраненіи ихъ, да будеть тебь губителемь самь Агура-Мазда, и да изсякнеть племя твое, и что бы ни замыслиль ты сотворить, да разорить тебф Агура-Мазда» (Koccob. Interpr. 51-53).

Торжественныя формулы, которыми Дарій закрѣпляеть за собою идею о самодержавій, производя ее изъ предвѣчнаго источника, вмѣстѣ съ твореніемъ всего міра, и въ которыхъ ведеть опъ царственную книгу родства, выработались на эранской почвѣ до такой классической точности лапидарнаго стиля что усвоены были слово въ слово какъ непреложные тексты и преемниками этого завоевателя. Въ томъ же самомъ видѣ встрѣчаются онѣ на надписяхъ Ксеркса и Артаксеркса Оха (Коссов. *Interpr.* 95, 97, 99, 100, 118, 119).

## IV.

Наука далеко еще не подвела итога тёмъ разностороннимъ, широкимъ вліяніямъ, которыя оказало на цивилизацію человёчества великое Иранское государство, начиная отъ блистательной эпохи Ахеменидовъ, возникшей на развалинахъ ранней семитической культуры, чрезъ періодъ Сассанидовъ, развившійся во взаимномъ вліяній съ сосёднею Византіей, и до завоеваній Аравитянъ, которые потомъ разнесли по всему міру плоды восточнаго просвещенія, столько вёковъ созревавшіе въ той благодатной стране, въ которой народы разныхъ племенъ и вероисповеданій не переставали искать свой земной рай. Крепкій узелъ, которымъ тяжелая рука эранскихъ завоевателей затянула тёсный союзъ индо-европейской культуры съ семитическою, не успёли еще разрёшить ученыя спеціальности въ своихъ изслёдо-

ваніяхъ Востока и классической древности, и тімъ боліве смутной эпохи среднихъ віковъ, сложенной изъ столькихъ другъ другу противорівчивыхъ элементовъ и направленій. Я съ своей стороны ограничусь немногими замічаніями, на которыя невольно наводигь великолівпное изданіе профессора Коссовича.

Перелистывая рисунки этой книги, съ изображеніями архитектурныхъ подробностей, костюма и утвари, обычаевъ и върованій, удивляешься, какъ долго оставалась для науки подъ спудомъ простая истина, убъждающая здёсь наглядно въ той мысли, сколько средневековая культура — каковы бы достоинства ея ни были — обязана своимъ развитіемъ Востоку, представителемъ котораго былъ тогда Эранъ, а проводниками Византія и потомъ Аравитяне. Хитросплетенія византійскаго орнамента и неуклюжая фигурность византійской колонны, столько же какъ и чудовищность романскаго стиля, а также и многія другія странныя особенности среднев коваго искусства и литературы, съ крайними натяжками объяснявщіяся прежде какъ самородные плоды европейскаго быта, получають настоящій свой смысль и ясное значение въ тъхъ восточныхъ оригиналахъ, съ которыхъ были скопированы. Воть напримъръ въ книгъ г. Коссовича эранская колонна съ неуклюжею — на глазъ воспитанный классическою архитектурою — капителью нэт двухъ быковъ, которые срослись шеями и подложили подъ себя переднія ноги (Коссов. Archet. 48, 49, 68), и своею широкою массою давять стволь колонны, какъ въ византійской архитектур' до безобразія разбухшія капители давять собою тонкіе стволы колонеь 1), затійливо перемкнутые фигурными балясами, что такъ любитъ та же эрапская архитектура (Коссов. Archet. 72, 73, 124). Воть эранскій герой поражающій кинжаломъ стоящаго предъ нимъ на заднихъ ногахъ льва или чудовищнаго крылатаго звѣря (Коссов. Archet. 105, 112, 115, 119): это азіятскій оригиналь той группы которая помъщена на одной изъ наружныхъ стънъ Дмитріевскаго собора во Владимірѣ (1194—97 г.)<sup>2</sup>), между другими лѣпными изображеніями въ которыхъ несомн'єнны следы восточнаго происхожденія, занесенные въ Европу изъ Эрана черезъ Византію. Таково напримъръ изображеніе Александра Македонскаго, возлетающаго на небо, согласно пов'ьствованію византійскаго літописца: «Имяше убо звітри крилати, научени летати по аеру. Премудростію устроено: бѣ бо клѣтка учинена, и по обѣ

<sup>1)</sup> Г. Бутовскаго, Исторія русскаго орнамента съ X по XVI стол. 1870, см. византійск колонны на лист. IV, V и VI.

<sup>2)</sup> Графа С. Гр. Строганова, Дмитрієвскій соборь во Владимірт на Клязьмы 1849. Рисунки 1 см. на листахъ VII, XI. Сл. гр. Уварова въ Трудахъ перваю археол. ссизда въ Москвы 1871, стр. 255—56.

странъ звъри имуще привязани, и стоя въ клътцъ Александръ держаще въ обою руку мяса необварена (то-есть сырое мясо 1). Звёріе же зрёніемъ устремляхуся къ мясу, возношаху его горъ. Егда же хотяше синти долу, низпущаше руць съ иясомъдолу». Мы уже знаемъ, что предшественникомъ Александра въ этой премудрости быль эранскій Кава-уша или Кай-кауса, который только вибсто клетки возлеталь на троне возносимомъ не крылатыми звірями, а птицами. Ясно, что сказаніе это главнійшимъ образомъ основывается на преданіи о такомъ съдалищь или вообще помъщеніи, которое, будучи снабжено крыльями, возносить кверху находящуюся въ немъ особу. Потому оно является то въ видѣ трона, то въ видѣ клѣтки; возносять его то крылатые звери, то птицы, и во всякомъ случае самъ возносящійся крыльевь не им'теть, почему и пользуется такимь крылатымъ снарядомъ. Именно такой почти снарядъ встречается, и довольпо часто, между изображеніями на эранскихъ памятникахъ, напримъръ дважды въ верхпей части Даріева престола. (Коссов. Archet. 72, 73, 74; сл. также Transcript. 52). Это не что иное какъ корзинка или плетенка, въ родъ той, въ какую по поясь ставять малыхъ дътей когда они только-что начинають учиться ходить. Къ верхнему обръзу этого снаряда придъланы съ объихъ сторонъ по огромному крыду, подъ которыми выотся ремни или тороки. Вся эта фигура въ ассирійской и эранской минологіи служить символомъ верховнаго божества и въ археологіи извістна подъ именемъ Фервера<sup>3</sup>). Когда изображается на эранскихъ памятникахъ Агура-Мазда, то онъ всегда стоитъ въ ферверъ, паря въ воздухъ надъ головою царственнаго Ахеменида. Такъ напримъръ на упомянутыхъ выше изображенияхъ Дариева престола, надъ царемъ возседающимъ, идетъ орнаментъ съ незанятымъ, пустымъ ферверомъ, а надъ орнаментомъ парить въ томъ же ферверъ самъ Агуга-Мазда (Коссов. Archet. 72, 73). По смыслу эранскихъ воззрѣній, герой возносящійся на небо должень быль пользоваться тымь же летучимь спарядомъ. Эрапская легенда о Кава-ушф называеть его трономъ, сказанія объ Александрѣ Великомъ — клѣткою, объясняя себѣ такимъ образомъ его загадочную форму; что же касается до крылатыхъ звърей или птицъ привязанныхъ къ клетке или трону, то и то и другое не только не противоречитъ первоначальному виду фервера, по и вполнъ съ нимъ согласуется и даже дополняеть о немъ преданіе, потому что самъ ферверъ есть не что иное какъ остатокъ какой-то мпоической птицы, удержавшій въ себ'в не только ея крылья; но и хвостъ.

<sup>1)</sup> Во владимірск, прилъпъ какъ и на соотвътствующихъ ему изображеніяхъ въ надной Европъ, вмъсто кусковъ мяса, Александръ держитъ въ рукахъ по зайцу.

<sup>2)</sup> Проф. Кондакова Памятникъ Гарпій, 1873, стр. 51.

Чудовищныя животныя, крылатые звери, птицы съ человечьими головами и другія чудовища въ орнаментахъ византійскихъ и романскихъ, по новъйшимъ изследованіямъ, несомненно происхожденія восточнаго и преимущественно изъ Эрана. Великольпныя византійскія ткани и по матеріалу и техникъ и по самымъ рисункамъ мало чъмъ отличались отъ персидскихъ. Роскошь вызантійскаго костюма наложила тяжелую руку и вообще на художественный стиль. Такъ напримъръ любопытный рисунокъ византійской ткани XI столетія 1), взятый съ азіятскаго образца, представляеть четыре звъриныя туловища, крестообразно примыкающія къ одной общей имъ всёмъ голове, составляющей такимъ образомъ ихъ центръ. Подобное же чудовище въ несколькихъ экземплярахъ встречается на прилепахъ Владимірскаго собора, только не изъ четырехъ, а изъ двухъ туловищъ, соединенныхъ одною общею головою, и притомъ такъ что или туловища стоятъ на всехъ четырехъ дапахъ какъ и на византійской ткани, или же, поднимаясь на дыбы, обращены другь къ другу тыломъ. Звёри на обоихъ памятникахъ очевидно львы.

Но что особенно замѣчательно на стѣнахъ Владимірскаго собора, такъ это поразительное сходство въ лѣпныхъ колонкахъ, отдѣляющихъ изображенія, съ колоннами эранскими. Было уже замѣчено что капители этихъ послѣднихъ состоятъ изъ двухъ бычьихъ головъ со сросшимися туловищами подъ которыя съ объихъ сторонъ подложены переднія ноги. Точно такой же рисунокъ удержали у мастера во Владимірѣ на Клязмѣ, только помѣщали его подъ колоннками, въ видѣ консолей, и вмѣсто бычачьей головы вылѣпили человѣчью, какъ у сфинкса. Что же касается до водруженія колонны на изображеніи звѣря, обыкновеню льва, то этотъ мотивъ столь обыкновенный въ романской архитектурѣ, и согласный съ особенностью владимірскихъ колоннокъ, восходитъ еще къ ассирійскимъ оригиналамъ владимірскихъ колоннокъ, восходить еще къ ассирійскимъ оригиналамъ владимірскихъ колоннокъ, восходить еще къ ассирійскимъ оригиналамъ владимірскихъ колоннокъ, восходить еще къ ассирійскимъ оригиналамъ владимірскихъ въ Европу при посредствѣ того же эранскаго вліянія.

<sup>1)</sup> Bock. By Mettheilungen der Kaiserlich. Könige. Central-Commission. IV. ctp. 257 u cxxx. Weis, Kostümkunde, II, 63, 178.

<sup>2)</sup> Reber, Kunstgeschichte des Alterthums. 1871 roga, crp. 65.

<sup>3)</sup> Веселовскаго, Славянскія сказанія о Соломонь и Китоврась, стр. 114 и слід.

И дъйствительно, рядомъ и въ соотвътствіе съ чудовищными, загадочными формами византійско-романскаго искусства, народная литература среднихъ въковъ предлагаетъ намъ столько же фантастическія сказанія загадочнаго и чудовищнаго содержанія, слъды котораго болье или менье восходять кътому же эранскому преданію.

Было уже сказано объ эранскомъ Дагакъ. Это и змій, и человъческое существо, одинъ изъ эранскихъ царей баснословнаго времени. Авеста знаеть его еще въ видъ змія, съ тремя головами, съ тремя пастями и шестью глазами; но Фирдоси изображаеть его уже какъ обыкновеннаго человъка, только се двумя змпями на плечасе, выросшими будто бы отъ того, что Ариманъ поцеловаль его въ плечи. Еще Авеста местомъ жительства Дагаки называеть Василонг, съ чемъ согласуются и позднейшия сказания; но царствуеть онь въ Эрань, къ великому бъдствію народа, посль блаженныхъ времень Іема или Имы, въ которомъ, какъ уже мы знаемъ, Эранцы соединили семитическія преданія объ Адам'є и Ної съ индусскими о Ям'є и Манусь. Чтобъ извести объихъ змей Дагаки, по совету того же Аримана, ихъ кормять человечьимъ мозгомъ, и для этого ежедневно убивають въ Эранъ по два молодыхъ человека, что грозитъ населенію конечнымъ истребленіемъ. Герой Фредуна или по-древнему Траэтаона является, какъ мы знаемъ, освободителемъ своего отечества отъ чудовищнаго тирана. Ему помогаютъ кузнецы, увлеченные кузнецомъ же Каве, у котораго перебили сыновей одного за другимъ, чтобъ ихъ мозгомъ кормить змѣй Дагаки, и наконецъ грозили убить и последняго. Хоругвію для ополченія послужила кожа, которою прикрывають себя кузнецы, когда работають. Фредунъ настигь Дагаку въ его дворцъ въ Вавилонъ, освободилъ оттуда двухъ сестерь царя Іемы или Имы, и самого Дагаку захватиль и увезь въ гористыя места, где и приковаль къ скалъ. Взошедъ на престолъ, ту кожу сдълалъ Фредунъ царскимъ знаменемъ, украсивъ ее драгоценными камнями.

Сказаніе это, несмотря на позднійшія подновленія его древнійшей основы, очевидно ведеть свое начало оть преданія о библійскомъ змін-искуситель, и вовторыхъ указываеть на Вавилонъ какъ місто жительства этого чудовища. Въ первомъ случай оно состоить въ связи съ исторіею первыхъ человіковъ, во второмъ — съ преданіемъ о вавилонскомъ змін. Разсмотрівніе того и другаго въ отдільности бросить новый світь на нікоторыя загадочныя подробности повіствовательной поэзіи европейскихъ народовъ, состоящей въ связи съ такъ-называемыми апокрифами и иконографіею.

Злобный Ариманъ снабдилъ ненасытными змѣями плеча Дагаки, указавъ вмѣстѣ съ тѣмъ средство какъ извести ихъ. По его же ухищреніямъ, какъ мы знаемъ, пущена въ воды Ардвишура ящерица, чтобъ истреблять

растущее въ нихъ древо безсмертнаго Гаомы, но десять рыбъ защищають его отъ зловреднаго покушенія. Итакъ, во-первыхъ, человѣческое существо, притомъ злобное, съ выросшими около его головы змѣями, и во-вторыхъ, зловредныя или благотворительныя животныя, плавающія въ водѣ для истребленія или охраненія нѣкоего сокровища, тамъ же находящагося: животныя эти могутъ быть или рыбы или пресмыкающіяся, какъ ящерица или зміи. Обѣ эти характеристическія черты преданія съ замѣчательною ясностью удержаны въ одномъ изъ апокрифическихъ сказаній русской литературы, именно въ сказаній о Рожденіи Каина и рукописаніи Адамовомъ 1).

Праотецъ нашъ Каинъ — такъ повъствуется — сквернавъ родился: голова на немъ какъ и на прочихъ людяхъ, а на персяхъ и на челъ допнадцать голова змишныха. Когда Евва кормила его своею грудью, эмённыя головы терзали ея чрево, оть того лютаго мученія она окрастаювла. Адамъ, видя страданія своей жены, много скорбіль о ней. И прищель къ нему льяволь въ образъ человъка и объщаль исцълить Канна и освободить Евву отъ мученія, если только Адамъ дасть ему на себя рукописаніе. Адамъ согласился и по повеленію дьявола даль ему рукописаніе въ следующемь порядкъ. Дьяволъ принесъ ему большую каменную плиту, а Адамъ заклалъ козлища, источить кровь его въ сосудъ, омочить объ руки въ крови той, и потомъ наложиль ихъ на плиту бълаго камня, и отпечатались на ней руки Адамовы. Тогда дьяволь оборваль съ Каина двёнадцать головь эмённыхь, положиль ихъ на камень, на то рукописаніе, и опустиль от Іордань, заповъдавт змъчными головами стеречь то рукописание. И было оно такъ охраняемо до пришествія Іисуса Христа. Когда же Христось пришель на Іорданъ креститься, тогда змишныя головы возстали въ струять Горданскить противъ Господа, и онъ сокрушиль ихъ въ водъ.

Такъ какъ многія подробности старинной иконографіи обязаны своимъ происхожденіемъ не только апокрифамъ, но и минологіи древнихъ народовъ ), почему и устранены онѣ были въ послѣдствіи изъ церковнаго обихода, то вовсе не удивительно встрѣтить и на Востокѣ и на Западѣ въ изображеніяхъ Крещенія не только слѣды приведеннаго сейчасъ апокрифа, но и эранскій его варіантъ. Дидронъ, въ своемъ Иконографическомъ руководство, свидѣтельствуетъ ) что разъ двадцать случалось ему встрѣчать въ разныхъ мѣстахъ Греціи, на мозаикахъ и фрескахъ, въ изображеніи этого сюжета, фигуру Христа стоящаго въ Іорданѣ на четвероугольномъ камиѣ,

<sup>1)</sup> Профессора Тихонравова, Памятникъ отреченной русской литературы. І, 16.

<sup>2)</sup> См. въ Русскомъ Вистини 1873 года № 4, стр. 593 и сл.

<sup>3)</sup> Didron, Manuel d'Iconographie Chrétienne 1845 roga, crp. 164.

«съ четырехъ угловъ котораго поднимаются четыре змъи, угрожая Христу своимъ жаломъ, съ очевидною яростью, но безсильною». Если эти змѣи, удержанныя въ приведенномъ апокрифѣ, соотвѣтствуютъ зловредной ящерицѣ эранскаго преданія, то съ другой стороны и охранительныя рыбы, вмѣстѣ съ нею въ немъ упоминаемыя, не только не забыты въ средневѣковомъ искусствѣ для того же иконографическаго сюжета, но даже онѣ вовсе вытѣснили собой змѣй, запявъ ихъ мѣсто кругомъ камня, на которомъ стоить въ Іорданѣ Христосъ: такъ что этотъ варіаптъ былъ нѣкогда принятъ въ основу иконописнаго подлинника, какъ византійскаго такъ и русскаго, и встрѣчается въ древней живописи не только у насъ, но кое гдѣ и на Западѣ¹).

Теперь нісколько словь о Вавилонском зміи. Доморощенный у обоихъ арійскихъ племенъ минологическій образъ змія, можеть-быть, какъ думають въдисты, первоначально облако, потомъ на эранской почвъ въ лицъ Дагаки локализовался во враждебномъ Вавилонъ какъ жестокій царь, который насиловаль Эранскій народь, истребляя его на прокормленіе своихъ двухъ эмъй. Въ этой локализаціи ученые э) видять несомивнный следъ историческаго вліянія въ столкновеніяхъ Эрана съ Вавилономъ. И тімъ естественнъе казалось арійскаго змія въ лиць Дагаки помъстить въ Вавилонъ, что тамъ искони чествовался великій змій, о которомъ ко времени персидскаго царя Кира относится знаменитое свидътельство пророчества Данінла (14, 23—27). А именно: «И бяше змій великій на мість томъ, и почитаху его Вавилоняне. И рече царь Даніилу: еда и сему речеши, яко мёдь есть? Сей живъ есть, и ястъ, и піетъ: не можеши рещи яко нъсть сей богъ живъ, убо поклонися ему. И рече Данівлъ: Господу Богу моему поклонюся, яко той есть Богь живъ. Ты же, царю, даждь ми власть, и убію змія безъ меча и безъ жезла. И рече царь: даю ти. И взя Даніилъ смолу, и тукъ (то-есть жиръ), и волну (то-есть шерсть), и возвари вкупъ, и сотвори гомолу (тоесть кучу, массу), и вверже въ уста змію, и изъядъ разсѣдеся змій» (тоесть съввши, разсыся, лопнуль, издохъ).

Сказаніе это послужило краеугольнымъ камнемъ для измышленія цѣлаго ряда народныхъ преданій и повѣствованій объ истребленіи чудовищнаго змія, какъ у Славянъ такъ и у другихъ западныхъ народовъ, особенно у Германцевъ, и въ разныхъ странахъ было локализовано къ разнымъ ту-

<sup>1)</sup> См. въ моей монографія Общія понятія о русской иконописи, въ Сборникт Общества Древнерусскаго Искусства 1866 года, стр. 97 [см. выше стр. 179. Ped.]. — Lind, Ein Antiphonarium mit bilderschmuck aus der zeit des XI und XII jahrhund. im stifte st. Peter zu Salzburg. 1870. Рисунокъ на VI листъ.

<sup>2)</sup> Spiegel, Eranische Alterhumskunde I, 543.

земнымъ лицамъ и местностямъ. Что все это копін одного общаго имъ всёмь библейского оригинала, служить очевиднымъ доказательствомъ самый способъ, какъ истреблено было лютое чудовище. Это воспалительное снадобье, приготовленное изг смолы и мягкой рухляди, шерсти, конопли, а также изг зоприных кожг. Итакъ начну съ Славянъ 1). Польское преданіе прічрочивается къ баснословному князю Краку, отъ котораго получиль свое имя городъ Кражовъ. Во время княженія Крака народъ терптать великія бъдствія отъ страшнаго змія, гнъздившагося въ пещеръ горы Вавель. Опъ повдаль скоть и жителей. Кракъ избавиль свой народь оть этого чудовища. Зиби изведень быль особенною хитростію. Нісколько бычачыхъ шкурь начинели смолою и другими горючими веществами и придвинули къ змъкному логовищу. Змій сталь пожирать эти начиненныя шкуры, тотчась же воспламенялись онъ въ его утробъ, и онъ издохъ. То же самое преданіе въ Кіевъ пріурочено къ урочніцу Кожемяки, названному будто бы отъ нъкотораго богатыря Кирилы Кожемяки, который избавиль Кіевь тоже оть чудовищного змія и спась оть него данную ему въ жертву кіевскую княжну. Онь обмотался коноплею и осмолился смолою, и поражая змія палицею, витесть съ тыть воспламениль его внутренность этить горючить снадобыемъ; потому что змій, думая пожирать тело своего врага, проглатываль осмоленную коноплю. Этотъ сказочный Кирило есть варіанть того літописнаго богатыря, который во времена князя Владиміра поразиль великана Печенъжина и далъ свое имя городу Переяславлю. Оба опи были кожевники, и, что особенно замѣчательно, и сказка и лѣтопись съ одинаковою подробностію характеризують силу того и другаго. Если Кожемяка разсердится, когда мнеть кожи, то разорветь ихъ пополамъ, будь ихъ хоть дюжина. Ремесло кожевника и бычачьи кожи польскаго Крака невольно приводять на память то воинское знамя из кожи, подъ которымъ собралось эранское ополчение противъ Змія-Дагаки. Что же насается до кузнецова, принявшихъ въ немъ главное участіе, то этотъ мотивъ, восходящій своимъ началомъ къ минамъ о небесномъ кузнецъ, повторился и на скандинавскомъ Зигурдь, который, будучи еще ученикомъ у кузнеца Мимира, поражаетъ чудовищнаго змія, и въ среднев ковых сказаніях о сожженій змія Аспида при посредствъ кузнечныхъ орудій и во многихъ другихъ.

Какъ славянскіе герои, согласно библейскому сказанію о вавилонскомъ змін, истребляють чудовище горючимъ веществомъ изъ смолы и рухляди, такъ поступилъ и германскій герой *Рагнарз Лодброк*ъ, когда въ Гаутландѣ

<sup>1)</sup> Мон Историч. Очерки. I, 373 и 285.—San Marte, Polens Vorseit 1859 года, стр. 16.—Веселовскаго, Муромская лекенда о Петри и Февроніи, въ Жури. М. Н. Пр. 1871 года, Ж 4.

истребиль громаднаго змія и избавиль оть него прекрасную Тору. Предъ тыть какь идти на чудовище, онъ вывариль свое платье во смоль и обвалялся во пески: хотя въ этой подробности нѣсколько затемнено преданiе вавилонское, но что оно лежало въ ея основъ, явствуеть изъ самаго прозвища героя — Лодброка, то-есть въ мохнатыха портахъ. Къ этому профессоръ Веселовскій 1) присовокупляеть следующее: «Заметимь, что мотивъ обматыванія себя кожами встрічается также въ сіверныхъ сказаніяхъ о Фридлейфъ, Альфъ и королъ Фроди. Когда последній отправляется на бой со зміемъ, одинъ поселянинъ даеть ему такой совътъ: «Если ты хочешь побороть его, обтяни твой щить бычачьею кожею и себя также оболоки шкурой вола; она защитить твои члены оть жгучаго яда, который изрыгаеть чудовище». «Воть почему, заключаеть г. Веселовскій, и Рагнаръ Лодброкъ избираеть себ'в мохнатую одежду». Если бы русскій ученый обратиль вниманіе на вавилонское преданіе лежащее въ основі указанных в мною сказаній, и на его эранскій варіанть, то пришель бы къ другимь, болье точнымъ выводамъ.

Кавказъ, оказывающійся во множествѣ случаевъ для сравнительнаго изученія посредникомъ между Азією и Европою, и здѣсь даетъ намъ свою руководящую нить. Онъ не забылъ древняго преданія о шерстяной рукляди, которая употреблена была для изведенія вавилонскаго змія, и не удовольствовался тѣмъ, что аварскій герой, по прозванью Медепожье Ухо, уже по самому прозвищу своему защищенъ былъ звѣриными ушами, но еще надѣваетъ на него именно войлочныя уши, когда посылаетъ его на убіеніе чудовищнаго змія который залегалъ собою всѣ воды около города въ подземномъ царствѣ 3).

Указанное мною вавилонское преданіе не надобно смѣшивать съ другимъ вавилонскимъ же, которое прочелъ Смитъ на нинивійскихъ надписяхъ з), и которое можно назвать самымъ раннимъ экземпляромъ сказанія о Персеѣ и Андромедѣ и о другихъ герояхъ спасающихъ отъ змія прекрасную дѣвицу. Эпизодъ разобранный на сказанныхъ надписяхъ повѣствуетъ о морскомъ чудовищѣ по имени Булъ, которое время отъ времени всплываетъ изъ воды, опустошаетъ страну и пожираетъ прекрасныхъ дѣвицъ, которыхъ

<sup>3)</sup> Lenormant, Le déluge et l'épopée babylonienne, 1873. стр. 13. Притча о Васимин гради, встръчающаяся въ русскихъ рукописяхъ (Костомаровъ, Памяти. стар. русск. митер. II, 389, въ Синод. библ. рукоп. № 850, л. 55)—основана на представлении что Вавилонъ—городъ эмъиный, логовище змъй.



<sup>1)</sup> Въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1871 № 4, Муромская легенда и пр., стр. 135.

<sup>2)</sup> Айдемира Черкеевскаго *Народи. сказанія кавказск. горцев*, стр. 23, въ Сборники свид. о кавказск. горцах, II.

выставляють ему на жертву. Его истребляеть миоическій царь Издубаръ, вызвавъ чудовище изъ морскихъ волиъ приманкою двухъ дѣвицъ. Въ самыя раннія времена христіанской эры, когда зарождались и распространялись по Европт сказанія и легенды о спасеній дѣвицъ оть чудовищнаго змія, суевѣрные взоры были обращены на Востокъ, гдѣ по старой памяти о Персет и Андромедѣ думали открыть историческіе слѣды чудеснаго событія 1). Блаженный Іеронимъ не обинуясь выдаеть за сущую правду, что близь Яффы самъ онъ видѣлъ холмъ, гдѣ Персей умертвилъ чудовище, которому выдана была Андромеда. Цѣпи которыми была прикована къ скалѣ эта красавица, сохранившіяся въ Яффю, самое имя города, будто бы отъ его основателя Іафета, и другія баснословныя преданія со временемъ произвели такую путаницу въ понятіяхъ, что въ XIV вѣкѣ показывали тамъ одному англійскому паломнику Джону Мандевилю (1322—1356) кости нѣкотораго великана по имени Андромеда, закованнаго въ цѣпи сыновьями Ноя и погибшаго еще до потопа.

Въ заключение этихъ моихъ замѣтокъ, возвращаясь къ Эрану, не могу не выразить живбишихъ ожиданій той пользы, какую принесеть для сравнительнаго изученія Русской народности спеціальность избранная профессоромъ Коссовичемъ. Жуковскій своимъ изящнымъ переводомъ поэмы Рустеми и Зораби освежнить и очистиль въ сознаніи Русскаго народа то эранское преданіе, которое издавна было ему усвоено въ пресловутой народной сказкѣ объ Еруслань Лазаревичь. Постоянныя открытія на Руси памятниковъ Сассанидскаго періода, при всякой новой находкъ, любопытной по сюжету, будуть задавать новые вопросы, для рышенія которыхъ эранская спеціальность послужить главною основой. Для приміра укажу на одинь изъ такихъ памятниковъ. Это сассавидское серебряное блюдо, которымъ недавно обогатился древне-христіанскій музей графа Гр. С. Строганова. На внутренней сторонъ его, въ бордюръ сдъланномъ изъ перевитыхъ сучковатыхъ вътвей дерева, изображенъ всадникъ, подъ нимъ разныя птицы и между прочимъ змій, угрожающій всаднику своимъ жаломъ. Всадникъ ухватиль рукою птицу: по съмени, которое она держить въ своемъ клювъ, это должна быть та райская птица, которая, какъ было уже сказано, собираетъ съ райскаго дерева стмена и смъсивъ ихъ съ каплями дождя стетъ по земль. Въ эранскихъ эпическихъ сказаніяхъ извъстна она подъ именемъ Симурга. Предъ скачущимъ съ птицею всадникомъ лежатъ отломанныя вътки того же дерева, которое бордюромъ окружаетъ все это изображеніе.

<sup>1)</sup> G. Arconati Visconti, Cenni bibliografici sui viaggi in Terra Santa, въ Nuova Antologia. 1872 № 2, стр. 442 и схъд.

Видное мѣсто, занимаемое этими вѣтками, указываетъ на ихъ важное значеніе въ содержаніи всего сюжета. Не тѣ ли это самыя вѣтки, изъ которыхъ были сдѣланы для Рустема стрѣлы, съ тою цѣлію, чтобъ одною изъ нихъ поразить на смерть Исфендіара? Мионческая птица Симургъ, всегда благосклонная Рустему, сама указала ему путь къ тамариндовому дереву на берегу далекаго моря и изъ вѣтвей того дерева велѣла сдѣлать упомянутыя стрѣлы 1).



<sup>1)</sup> Spiegel, Eranische Alterthumskunde, I, 721.

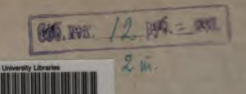
## оглавленіе.

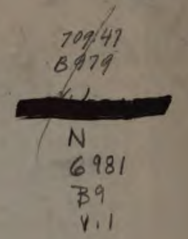
|      |                                                                                                                                    | CTP.        |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|      | Предисловіе                                                                                                                        | I           |
| 1.   | Общія понятія о русской иконописи                                                                                                  | 1           |
|      | «Сборникъ на 1866 годъ, изданный Обществомъ древне-русскаго искусства при Московскомъ Публичномъ Музеъ». Москва. 1866, стр. 3—106. |             |
| - 2. | Отзывы иностранцевъ о русскомъ національномъ искусствъ                                                                             | 194         |
|      | Изъ «Сборника на 1866 годъ». И. Критика и библіографія, стр. 52—59.                                                                |             |
| ⁄3.  | Мивніе В. В. III ульца о поздивищей византійской иконописи                                                                         | 206         |
| ٠    | Изъ «Сборника на 1866 годъ», II, стр. 59-60.                                                                                       |             |
| 4.   | Житія русскихъ угодниковъ, какъ одинъ изъ главныхъ источниковъ для исторіи русскаго церковнаго искусства. По изданіямъ Г. Нево-    |             |
|      | струева                                                                                                                            | 210         |
|      | «Сборникъ на 1866 годъ», стр. 62-64.                                                                                               |             |
| 5.   | Краткое обозрѣніе исторіи Византійскаго искусства по сочиненіямъ                                                                   |             |
|      | Лабарта и Гасса                                                                                                                    | 213         |
|      | «Сборникъ на 1866 годъ» II, Стр. 64-76.                                                                                            |             |
| 6.   | Жизнь Іисуса Христа Ренана и Современное церковное искусство на                                                                    |             |
|      | Западъ. По журналу В. Гримма                                                                                                       | 235         |
|      | «Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 76-80.                                                                                           |             |
| 7.   | Сравненіе одного рельефа на портал'в Пармскаго Баптистерія съ миніа-                                                               |             |
|      | тюрою Углицкой псалтыри XV въка. По сочиненію Пипера                                                                               | 243         |
|      | «Сборникъ на 1866 годъ». II, 80—83.                                                                                                |             |
| 8.   | Московскія модельни                                                                                                                | 249         |
|      | «Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 124—128.                                                                                         |             |
| 9.   | Для характеристики древне-русскаго иконописца                                                                                      | 257         |
|      | «Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 129—130.                                                                                         |             |
| 10.  | Символика христіанскаго искусства въ русскихъ рукописныхъ сборни-                                                                  |             |
|      | кахъ                                                                                                                               | <b>26</b> 0 |
|      | «Consumer up 1966 nove » II can 190—199                                                                                            |             |

| 11. Современный вопрось о значении христіанскаго музея въ народномъ                                            |            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| просвъщения                                                                                                    | 264        |
| «Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 143 -146.                                                                    |            |
| 12. Новыя иконы академика и профессора Е. С. Сорокина                                                          | 269        |
| «Сборникъ на 1866 годъ». II, стр. 151-156.                                                                     |            |
| 13. Сказаніе о созданіи церкви св. Софіи. Предисловіе и текстъ                                                 | 279        |
| Изъ «Лѣтописей русской литературы и древности, издаваемыхъ Николаемъ Тихонравовымъ». И. Кн. 3, отдълъ И, 3—34. |            |
| 14. О русскихъ народныхъ книгахъ и лубочныхъ изданіяхъ                                                         | 303        |
| «Отечественныя записки». Томъ СХХХVIII, № 9, отд. III, стр. 1—68.                                              |            |
| 15. О народахъ на страшномъ судѣ. По Лицевому Сборнику XVII вѣка                                               | 367        |
| «Лѣтописи русской литературы». Томъ IV. Отд. III, стр. 16-17.                                                  |            |
| 16. Образцы иконописи въ Публичномъ Музећ (въ собраніи П. И. Сева-                                             |            |
| стьянова)                                                                                                      | 370        |
| Изъ №№ 111—113, «Московскихъ Вѣдомостей», 1862 года.                                                           |            |
| 17. Картины русской школы живописи, находившіяся на Лондонской все-                                            |            |
| мірной выставкъ                                                                                                | 388        |
| «Современная явтопись». 1863, № 5.                                                                             |            |
| 18. Иконописное братство                                                                                       | 406        |
| «Современная лѣтопись». 1863, № 14.                                                                            |            |
| 19. Изданіе Московскаго Публичнаго Музея                                                                       | 412        |
| «Современная яѣтопись». 1863, № 16.                                                                            |            |
| 20. Доматній быть русских царей въ XVI и XVII стольтіяхъ. Разборъ                                              |            |
| сочиненія Г. Забълина                                                                                          | 418        |
| «Тридцать второе присужденіе Демидовскихъ наградъ». Стр. 49—65.                                                |            |
| 21. Замътки изъ исторіи чешской живописи                                                                       | 434        |
| «Русскій Вѣстникъ». Т. 49, 1864, № 2, стр. 547—572.                                                            |            |
| 22. Археологическая драгоцівность                                                                              | 455        |
| «Современная л'втопись». 1868, № 12.                                                                           |            |
| 23. Догадки и мечтанія о первобытномъ человічестві. Рецензія соч.                                              |            |
| Каспари                                                                                                        | 459        |
| «Русскій Вѣстникъ», т. 107, 1873, № 10, стр. 689—764.                                                          |            |
| 24. Клинообразныя надписи Ахеменидовъ въ изданіи профессора К. А.                                              |            |
| Коссовича. По соч. «Inscriptiones Palaeo Persicae etc                                                          | <b>523</b> |
| «Русскій Вѣстникъ» т 108 1873 г. XII стр 692-726.                                                              |            |

## ОГЛАВЛЕНІЕ РИСУНКОВЪ.

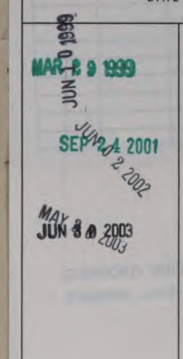
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CTP. |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 1.  | Почи Богъ въ день седьный. (Рисунокъ XVIII въка)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 15   |
| 2.  | Единородный Сынъ — Слово Божіе. (Рисунокъ XVII вѣка)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 17   |
| 3.  | Икона Св. Николая Чудотворца, по преданію — келейная Препод. Сергія Радо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
|     | нежскаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 34   |
| 4.  | Диптихъ IX—X в. въ музећ Ватикана                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 55   |
| 5.  | Рождество Христово на вратахъ баз. Павла въ Римъ XI в                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 56   |
| 6.  | Рождество Христово на вратахъ Суздальскаго собора                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 56   |
|     | Живопись свода въ катакомбахъ Св. Агнесы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 76   |
|     | Добрый пастырь. Изъ катакомбъ Свв. Марцеллина и Петра                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 77   |
|     | Орфей. Изъ катакомбъ Калликста                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 77   |
|     | Саркофать Юнія Басса 359 г                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 80   |
|     | Саркофагь Аниція Проба 395 г                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 80   |
|     | Саркофагь миланской ц. Св. Амвросія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 82   |
|     | Вознесеніе Иліи, барельефъ Луврскаго саркофага                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 83   |
|     | Саркофагь ц. S. Maria Maggiore въ Римъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 84   |
|     | Мозаика въ Равеннской крещальнъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 93   |
| 16. | Мозаическая роспись плафона въ усыпальницъ Галлы Плацидіи (ц. Свв. Назарія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •    |
|     | и Кельсія) въ Равениъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 94   |
| 17. | Алтарная мозаика въ ц. Св. Аполлинарія во Флоть въ Равеннь.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 96   |
|     | Мозаическій образъ Спасителя въ алтарной нишѣ ц. Свв. Космы и Даміана въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
|     | Римѣ, VI в                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 96   |
| 19. | Мозаическое изображение Юстиніана въ ц. Св. Аполлинарія «Новаго» въ Равеннъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 97   |
|     | Алтарская мозаика въ ц. Св. Стефана «Круглаго» въ Римъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 100  |
|     | Миніатюра Лобковской (нынъ Хлудовской) Псалтыри на л. 67 къ пс. 68, 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 111  |
|     | Изъ Хлудовской Псалтыри                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 112  |
|     | Изъ Хлудовской Псалтыри                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 113  |
|     | Царь Давидъ. (Миніатюра изъ Парижской Псалтыри IX—X вѣка)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 115  |
|     | Пророкъ Исаія. (Миніатюра изъ Парижской Псалтыри ІХ—Х вѣка).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 117  |
|     | Диптихъ съ оклада Евангелія VI въка. Въ ризницъ Миланскаго собора                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 123  |
|     | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 135  |
| 28. | Рис. на Суздальскихъ вратахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 135  |
| 29. | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 136  |
| 30. | Рис. на Суздальскихъ вратахъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 136  |
|     | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 137  |
|     | Рис. на Суздальскихъ вратахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 137  |
| 33. | Рис. на вратахъ Горы Св. Ангела                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 138  |
|     | Рис. на Суздальскихъ вратахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 138  |
| 35. | Св. Іоаннъ Предтеча. (Рис. XVII въка)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 146  |
| 36. | Городъ Гаваонъ (изъ греч. рукоп. VII въка)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 152  |
| 37. | Діоскоридъ и живописецъ (изъ греч. рукоп. VI въка)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 156  |
| 38. | Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 159  |
| 39. | Изображенія Пророковъ въ Туринской библіотекъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 160  |
| 40. | Миніатюра Лобковской (Хлудовской) псалтыри, л. 147.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 163  |
|     | To the second formal formal manners with the second ma | 100  |





STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STANFORD AUXILIARY LIBRARY STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004 (415) 723-9201 All books may be recalled after 7 days

DATE DUE



Digitized by Google