

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

# Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

# О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

Confined to Library PE3304, I6. 26. 89 Digitized by Google

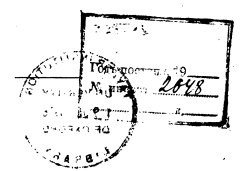
# ПРЕПОДОБНЫЙ

# ІОСИФЪ ВОЛОКОЛАМСКІЙ.

#### ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКОЕ ИЗСЛЪДОВАНІЕ

ПРИДВОРНАТО СВЯЩЕННИВА

# Н. А. ВУЛГАВОВА.



Digitized by Google

#### С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

ВЪ ТНИОГРАФІН В. ВИЗОВРАЗОВА И КОМИ.

1865.

Отъ С.-Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать позволяется. С.-Петербургъ. Декабря 16 дия 1864 года.

Цензоръ, Архимандрить *Макарі*й.



•

Подарила 9 сентября 1910 года. Ольга Михайловна Керолева, во исполненіе воли ея отца, заслуженнаго профессора, протоіерея Михамла Ивацовича Горчанова, † 5 августа 1910 года.

# оглавление.

Предисловіе. 1 1. Иноческая жизнь и дъятельность Пр. Іосифа Волоколамскаго. 17 2. Іосифъ Волоколамскій въ борьбѣ съ ересью жидовствующихъ. 54 3. Участіе Пр. Іосифа въ другихъ дѣлахъ Русской церкви и послёдующая частная жизнь его 75 В. Сочиненія Пр. Іосифа Волоколамскаго. 95 I. «Просвѣтитель» Пр. Іосифа Волоколамскаго. 97 II. Посланія Пр. Іосифа Волоколамскаго. . 145 1. Посланія Пр. Іосифа, написанныя во время и по поводу борьбы его съ Новгородскими еретиками 148 2. Посланія Пр. Іосифа, относящіяся къ его общественной — мірской діятельности 165 3. Посланія Пр. Іосифа, какъ нгумена Волоколамскаго 169 монастыря 4. Посланія Пр. Іосифа, писанныя имъ по поводу частныхъ, личныхъ его отношеній къ другимъ . . 184 Ш. Духовная грамота, или монастырскій уставь Пр. Іосифа Волоколамскаго 197 Заключеніе . 213

Digitized by Google

CTDAR.

Marthall Mar

 1.1. A second constraints of a second se Second seco

. **č.**.

 $e_{\lambda_{i}}$ ite i i i i i i 7 : and the first second second second . . ' and the second second 1 1 1 10 , , i and the state of the second states of the -, [ Hyde a characterization of a state of the 1 1. an i ter me note 1. 1. 1. 1. 1. · · · · · : ' . . . . . . -10 server and the server of t e de la companya de la comp ۰<u>·</u> · · · · · · · · · · · 14.1 1 : \* · 1 .



Послёдняя половина XV и начало XVI вёковъ, когда жилъ и дёйствовалъ Пр. Іосифъ Волоколамскій, весьма замёчательны въ исторіи Русскаго народа. Въ это время, болёе двухъ вёковъ тяготёвшее надъ Россіею, иго Монгольское прекратилось и Россія вступила въ новую эпоху своего развитія. Иго прекратилось, но слёдствія его долго ощущались въ Русской жизни. Поэтому, чтобы полнѣе оцёнить дёятельность какого либо изъ тогдашнихъ дѣятелей, необходимо разсматривать ее въ связи съ современнымъ состояніемъ Русскаго общества.

Поэтому и мы, прежде чёмъ приступимъ къ изображенію дёятельности Пр. Іосифа Волоколамскаго, считаемъ долгомъ представить краткое изображеніе религіознонравственнаго состоянія тогдашняго Русскаго общества. Избираемъ одно только религіозно-нравственное состояніе потому, что Пр. Іосифъ дёйствовалъ главнымъ образомъ въ этой средё.

Татары, по своему азіятскому, пылкому характеру, бывшіе въ началѣ нашего порабощенія язычниками, должны были враждебно смотрѣть на чуждую имъ Христіанскую вѣру, но на дѣлѣ не всегда такъ было. Заботясь только о томъ, какъ бы побольше взять дани съ Русскихъ и проливая, при сопротивленіи, рѣки крови, они мало обращали вниманія на внутреннее направленіе — на духъ на въру нашихъ предковъ. Они не только не гнали за Православіе и вообще за испов'єданіе чуждой имъ Христіанской вѣры, но дозволили еще, въ столицѣ своего государства, быть представителямъ разныхъ въръ — и между прочими — Православной церкви съ своими слу-Мало этого; — поработители нерѣдко даже жителями. покровительствовали Православію, хотя вовсе безъ цёли покровительствовать ему, но, или потому, что ихъ идолопоклонство (какъ было въ началѣ нашего порабощенія) слишвомъ одряхлѣло, приходило въ вонцу и требовало перемѣны религіи, --- въ слѣдствіе чего христіанство, если не совершенно нравилось имъ, то, по крайней мъръ, заставляло снисходительно смотрёть на его исповёдниковъ, — или потому они не преслѣдовали Христіанской въры, что начавшее распространяться (въ концу нашего ига) между ними магометанство, еще не успѣло утвердиться и возжечь религіозный фанатизмъ до такой степени, до которой обыкновенно оно воспламенало его въ своихъ послёдователяхъ (1). Татарскіе ханы сначала отъ являвшихся въ нимъ Руссвихъ внязей съ данью и по-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) При этомъ нельзя не вспомнить и того, что Монголы, безотчетно повинуясь своимъ правителямъ, во всемъ слёдовали имъ. А извёстно, между прочимъ, что Русское представительное духовенство иногда умѣло вліять, съ пользоо для Православія, на татарскихъ хановъ. Слёдующій, между прочими, случай еще болёе расположнаъ хановъ въ пользу русскаго духовенства и церкви: Тайдула—жена хана Чанибека была больна глазами. «Мы слышаль, писалъ ханъ, русскому в. князю, что небо им въ чемъ не откавываетъ молитвамъ главнаго попа вашего; да испроситъ онъ здравіе моей супругв». Митроп. Алексвй отправился въ орду и изцёлилъ ханшу. А когда свирбный Берднбекъ, умертвивъ отца и братьевъ, водарился въ ордѣ и грозилъ напасть на Россію, Св. Алексфй, по просьбё в. кн. Іоанна II (1353—1363 г.) опять ёздняъ въ орду, укротилъ гиѣвъ хана и даже испроснаъ ярлыкъ на льготи рускому духовенству. (Илов. стр. 91-92).

корностію требовали исполненія нёкоторыхъ языческихъ обрядовъ (<sup>2</sup>); но потомъ, когда Русскіе князья перестали униженно путешествовать въ орду, ханскіе баскаки, прійзжая въ Россію, предносили предъ собою изображеніе своего хана и требовали только, чтобы Русскій князь, вышедши въ нимъ на встрвчу, поклонился этому истукану. Но это вовсе не было требованіемъ отреченія отъ виры --- это было только символомь покорности Русскихъ великому хану. Собственно же вёра, убёжденія, догматы. священные обряды Русскихъ, повторяемъ снова, оставались почти всегда неприкосновенными. Въ дъйствіяхъ татаръ было еще болье положительной пользы для Русскаго Православія. Митрополиты и нѣкоторые монастыри получали оть хановъ ярлыки, или охранныя граматы, которыя защищали монастырскихъ людей, ихъ поля и имущества не только оть разграбленія, но иногда даже оть дани (<sup>3</sup>). И тогда какъ во всей Россіи всякій, начиная оть великаго князя, долженъ быль опасаться за свою свободу, жизнь и имущество, -- митрополиты, монастыри и ихъ имущества пользовались полною бевопаснос**ті**ю.

При такомъ положении дѣла очень естественно, что монастыри, получившіе ханскіе ярлыки, должны были сгруппировывать вокругъ себя большее и большее число людей. Здѣсь могли легко находить себѣ убѣжище всѣ, кто только боялся за свою жизнь и имущество, со стороны хищныхъ татаръ; люди, желавшіе удалиться отъ

(\*) Собр. Г. Гр. т. П, № 7-й. .

<sup>(\*)</sup> Нѣкоторые взъ русскихъ внязей, не исполнившіе такого требованія, заплатним за ето своею жизнію, какъ наприм. князь Миханіъ Тверской и друг.

мірской суеты, могли здісь спокойно предаваться Богомыслію и заниматься делами благочестія; многіе, умирая и желая своимъ дътямъ и домочадцамъ доставить върную и хорошую опеку, жертвовали монастырямъ все свое имущество, съ принадлежащими имъ крестьянами, или навсегда для поминовенія своей души, или только на время, до возраста своихъ наслёдниковъ; иногда цёлые села и города добровольно записывались за монастырями; съ тою же цёлію, наконецъ, сами князья дарили монастырямъ цёлые села и города-и на каждый разъ давали имъ новыя грамоты и новыя преимущества (<sup>4</sup>). Пожертвованія въ монастыри были у насъ издревле (5), HO прежде онѣ совершались по однимъ религіознымъ побужденіямь, теперь же въ религіознымь побужденіямь присоединились и политическія. Очевиднымъ слёдствіемъ такого положенія монастырей было, конечно, увеличеніе ихъ матеріальныхъ богатствъ. Но это приводило къ другимъ дальнѣйшимъ послёдствіямъ. Съ одной стороны въ весьма обширному умножению числа монашествующихъ. Принадлежа къ монастырю, видя въ немъ единственное

(4) Какъ много тогда было пожертвованій въ монастыри и сакним они пользовлянсь правами, для примъра можно указать на Акт. Арх. Эксп. т. І, №№ 9, 15, 17, 18, 34, 36, 78, 88, 96, 116, 119, 125, 158, 159; т. IV, № 50. Акт. Ист. т. І №№ 2, 15, 25, 28, 87, 125, 141, 144 и мн. друг.

(<sup>5</sup>) Обычай жертвовать монастырямъ земли и населенныя имѣнія былъ извѣстенъ въ Россія съ самыхъ первыхъ временъ русскаго христіанства. Въ уставѣ Владиміра упоминаются «церковніи мѣстницы», т. е. населенныя на церковныхъ земляхъ (Др. Вив. ч. VI). Въ томъ же уставѣ упоминаются монастырскіе «задушніи человѣцы», т. е. работающіе на нихъ. Въ законахъ Ярослава упоминаются «чернеческіе холопы» (Русск. Правда стр. 47, над. 1799 г. XXIV). Князь Андрей Боголюбскій около 1158 г. Кіевопечерскому монастырю подарилъ цѣлый городъ Васильковъ на рѣкѣ Спириѣ. Безъ сомиѣнія, пожертвованія эти увеличились во времена монгол. яга (Ист. Iер. Амвр. ч. П, стр. 15) по политическимъ причинають.

убъжище и средство въ спасенію, Русскіе съ молодыхъ лёть вступали въ монашеское званіе, избирали уединенныя мёста и основывали новые монастыри. Число какъ инововъ, тавъ и монастырей, увеличилось въ концу монгольскаго ига до громадныхъ размѣровъ. Сами великіе и табльные князья и княгини считали своимъ долгомъ предъ своею кончиною постричься въ иноческій чинъ (6). Одни изъ приближенныхъ къ княжескимъ дворамъ, по добровольному расположению и примёру внязей, дёлались иноками: другіе въ монастыряхъ находили спасеніе отъ гнѣва своихъ князей; нѣкоторымъ же, въ знакъ помилованія, приказывали принимать на себя монашеское званіе. Съ другой стороны, монастыри ділались теперь убіжищемъ всего полезнаго и необходимаго для государственной жизни Русскихъ. Будучи свободны отъ насилія татаръ и принимая къ себв людей всвхъ сословій, они сдѣлались разсаднивами тогдашняго просвѣщенія и почти единственнымъ върнымъ источникомъ государственныхъ доходовъ. Уплачивая наравнѣ съ другими «сошныя И поземельныя дани», они разработывали неразработанныя пустоши, удобряли опустёвшія и безплодныя поля; живя на берегахъ ръкъ и озеръ, улучшали судоходство; живя въ лѣсахъ, очищали и сохраняли ихъ, занимались торговлею и скотоводствомъ, осущали болота и исправляли -

- (\*) Обычай постригаться въ иноческій чинъ заимствованъ отъ грековъ и начался въ Россіи съ XI в. и первая, послёдовавшая этому обычаю, была супруга Ярослава Индегерда (въ крещ. Ирина), постригшаяся послё того въ Новгородё подъ именемъ Анны. Тёло ся положено въ Новгородскомъ Соф. Соборѣ. Послё нея постриглась 1086 г. дочь Всеволода Ярославича—Анна. Изъ князей первый постригся въ иноки — Игорь въ 1146 г., а за тёмъ, какъ замѣчаетъ Татищевъ, до XVII в., почти всё князья постригались предъ кончиною (Исторія Іер. ч. II, стран. 7).

- 5 -

дороги; въ рукахъ монастырей всё ремесла были въ цвётущемъ состоянии. Наконецъ, монастыри часто содержали . на свой счетъ царския войска (<sup>7</sup>), а иногда не тольно изъ своихъ служителей и крестъянъ, но даже изъ иноковъ давали князю ратныхъ людей (напр. Преп. Сергий, благословляя Донскаго на брань, далъ ему двухъ своихъ иноковъ— Пересвёта и Ослябю).

Но при такомъ состояни внѣшней своей жизни монастыри, естественно, нёсколько уклонялись отъ своей цёли. Съ одной стороны, огромныя богатетва должны были вызывать монастырское начальство на особенную двятельность-чисто мірскую: нужны были экономы, приставники, распорядители и другие иноки-чиновники, которые, не редко исполняя свои обязанности по монастырскимъ емуществамъ, должны были надолго удаляться изъ монастырей и жить въ мірскомъ обществе (8). Съ другой стороны, тв же самыя монастырскія богатства, къ концу монгольскаго ига, когда открылась возможность безопасно пользогаться имуществомъ и безъ покровительства монастыря, начали возбуждать всеобщую зависть; и многіе монастырскіе сосбди, пользуясь всякими законными и незаконилия поводами, начали отнимать монастырскія земли и обращать ыхъ въ свою пользу (9). Это, конечно, должно было врзиелть монастырскую власть на споры, тяжбы и частыя стольновенія съ мірскою властію. Особенно усилилось это, когда «охранныя или тарханныя граматы»

6 —

<sup>(7)</sup> Указ. Росс. Зак., изд. 1803 г. стр. 190.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Стоглавникъ (ркп. Н. С. Библ. № 1515).

<sup>(\*)</sup> Иногда даже окрестные жители раззоряли новоустроявшіяся у нихъ обители, опасаясь, чтобы пришедшамъ инокамъ не были отданы ихъ земли (Библ. Уваров. П. № 178. Солов. т. IV, пр. 595).

начали приходить въ неуважение. Митрополить Фотий, при вознестви на свою каоедру, замѣтилъ всѣ эти безпорядки, и вогда вздумаль было исправлять ихъ, то возбудилъ всеобщее негодование (10), не только со стороны свътской, но и духовной власти. Въ монастыряхъ, во время ихъ цвѣтущаго состоянія, находили пріють не нищіе только и больные (что монастыри всегда исполняли съ полною христіанскою любовію), но всѣ вообще проѣзжающіе, особенно духовныя власти, т. е. митрополичьи и епископскіе чиновники, также чиновники вняжескіе, которые требовали себѣ кормовъ, даровъ, посуловъ (11) и дѣлали другіе поборы. Все это разстроивало монастырскую жизнь и заставляло монастырское начальство испрашивать себя покровительства у митрополитовь, искать не судимыхъ грамотъ у великихъ князей и неръдко перечисляться изъ одного вѣдѣнія въ другое --- отъ своего Епископа и удёльнаго князя переходить во власть митрополита и великаго князя (12).

Характеризуя внутреннюю жизнь монастырей своего времени, Пр. Несторъ сказалъ: «мнози монастыри отъ князь и боярь и отъ богатства поставлени, но не таци, каци суть поставлени слезами и пощеніемъ и молитвою и бдёніемъ (<sup>13</sup>)». Эти слова можно приложить къ монастырямъ и разсматриваемаго нами времени. Общирностъ заботъ о своихъ имёніяхъ, конечно, уклоняла иноковъ отъ

(18) Hect. Jbr. I, cr. 8.

<sup>(10)</sup> Никонов. Лът. ч. V, стр. 39.

<sup>(&</sup>lt;sup>11</sup>) Подобныя насилія упоминаются почти въ каждой несудимой грамоть.

<sup>(&</sup>lt;sup>13</sup>) Въ ХУ в. подобный переходъ сдъхаля Тронцко-Сергіевъ, Спесокаменный на Кубенскомъ озерѣ, Вардаамовъ Хутынскій монаст. с др. (Ист. Iер. Амвр. ч. П. стр. 23).

ихъ подвиговъ; желаніе находить въ монастыряхъ убѣжище отъ насилія, а не желаніе собственно иноческихъ подвиговъ, необходимо и часто приводило къ тому же; наконецъ, чего можно было ожидать отъ людей, насильно загнанныхъ въ монастыри? Всѣ такого рода иноки (первые по необходимости, а послѣдніе по нерасположенію къ иночеству) не только не возвышали монашеской жизни, но унижали еще ее, вызывали церковное правительство на особенныя мѣры въ благоустройству монастырей и набрасывали тѣнь недовѣрія и подозрѣнія на истинныхъ Христовыхъ подвижниковъ, которыхъ и въ это время было весьма много.

Православная въра перенесена къ намъ съ востока въ полномъ своемъ развитіи; нашимъ предкамъ нечего уже было прибавлять въ ней, они должны были усвоять и переводить ее въ свою жизнь. Но такъ какъ христіанство перешло къ намъ вдругъ, посъяно хотя на свъжую и плодородную, но въ тоже время не воздёланную почву; то и оказалось, что сильное и многочисленное, по внѣшности, оно не вдругъ глубоко проникло въ жизнь народа: Язычество, изгнанное вдругъ внъшнимъ образомъ, долго, еще хранилось своимъ духомъ въ нравахъ, обычаяхь и даже върованіяхъ Русскаго народа. Стремленіе въ мысли, возбуждаемое греческимъ духовенствомъ, начало принимать греческій волорить. Схоластика, казунстика и мелочное дробление нравственныхъ правилъ, съ востока перешли къ намъ. Внѣшность въ вѣрѣ, внѣшность въ нравственности - вотъ преобладающее религіозное направление въ Русскомъ народѣ до монгольскаго ига. Безъ сомнѣнія, исключенія были — особенно къ концу этого періода, но указанное направленіе оставалось господствующимъ. Начало разумнаго усвоенія в вры застигъ

татарскій разгромъ. Какъ въ частности человёвь во время несчастія, такъ вообще и весь Русскій народъ, пораженный бъдствіемъ, видя безвыходное свое состояніе, обратился къ въръ: въ ней онъ могъ найти единственное утбіненіе. Мы видбли, что татары не препятствовали порабощеннымъ испов'язывать Православіе, и Русскій народъ съ жаромъ теперь началъ развивать въ себѣ религіозное чувство или благочестіе. Но, къ сожаленію, безсознательное, мгновенно воспламененное и ничвить не поддерживаемое религіозное чувство съ теченіемъ времени стало проходить. Народъ привыкъ къ своему положениютавъ сказать-притериблся. Захваченный на внёшности, не поддерживаемый въ религіозномъ чувствь, увидыний наконецъ ослабление своихъ политическихъ узъ, привыкшій въ монастырской жизни, и, при этомъ, въ лиць греческихъ митрополитовъ, лишившійся посторонней сильной помощи, онъ является какъ бы одинокимъ. Русскій народъ въ это время походилъ на человъка, только что пробудившагося отъ глубокаго сна; ---- нравственныя силы его были слишкомъ слабы; самыя понятія о нравственности имёли своеобразный харавтеръ. Рожденіе отчасти давало права на значение въ обществе, но за то всё прочія побуждения къ нравственности, къ уважению человъческихъ правъ, сообразно съ Евангельскимъ ученіемъ, были какъ бы забыты. Невоздержность, жестокость обращенія, попраніе правъ другаго, эгоизмъ — вотъ обывновенныя проявленія нравственности въ тогдашнемъ обществѣ (14). Какихъ же

(<sup>14</sup>) Въ вельможахъ и сановникахъ обнаруживались постоянные примёры необузданности, проямрства, своекорыстія и предательства (повѣствованіе о Россіи Арцыбашева т. П. кн. ІУ, стр. 44, 130, 147, 158, 159, 161, 167, 169, 214, 217, 224, 225, 296 и др.). Тоже и въ другихъ классахъ общества. трудовъ стоило святымъ подвижникамъ идти противъ тавого, почти всезбщаго, направления своего вѣка и кавъ высоко мы должны чтить этихъ подвижниковъ вѣры и благочестия?!

Каково же было тогда просв'ящение? Воть еще вопрось, рыценіемъ котораго мы займемся въ настоящее время. Христіанство, въ самомъ началѣ утвердившееся внёшнимъ образомъ въ Русскомъ народъ, вызвало некоторыя личности на научное изслёдованіе вёры и жизни. Если не весь народъ, то по врайней мъръ, многіе изъ князей и особенно ісрархи, до монгольскаго ига, отличались относительно обширнымъ образованіемъ. Въ монастыряхъ усердно переводились и списывались произведенія греческой духовной литературы. Паломники приносили съ востока много греческихъ книгъ и переводовъ (15); между внязьями были ревнители просвъщения, которые съ большимъ усердіемъ собирали книги, напр. Ярославъ І-й (1054 г.) (16), Константинъ Ростовский (1219 г.) и др. Образовываясь сами, книзья и иноки начали было заводить училища и для народа. Но благое начинание было остановлено и уничтожено въ самомъ основания. У иственное развитие Русскаго народа совершенно остановилось на той самой степени, на которой застигли его татары. Мало того, оно пошле назадъ. Многія древнія внигохранилища погноли, внязья и јерархи не могли заниматься народнымъ образованіемъ; покому что съ прекращеніемъ благоденствія народа пресвились и средства въ его образованію. Наконецъ, замѣнъ русскими греческихъ митрополитовъ, которые, получая на востокъ образование, могли въ

(18) Оба. дух. лит. Арх. Фил. I, X 13. (18) Тамъ же. Me 18. Google

этомъ отношении благодётельно действовать на унадшее иросвъщение въ России – отналъ послъднее средство въ умственному развитію Русскихъ. Правда, народь явился теперь самодіятельными; но, строго судя, еще рано сняди съ него греческую опеку. Образование тенерь совершилось двоякимъ образомъ: въ монастыряхъ и чрезъ грамотеевъ-ремесленниковъ. Но это образование было весьма незначительно --- оно ограничивалось только умѣньемъ читать и писать. Вотъ что постановили напр. отцы стоглаваго собора (1551 г.), только для предполагаемыхъ училищъ: «и учили бы есте вы (учители) учениковъ своихъ страху Вожію и всякому благочинію, псалмопѣнію, чтенію и півнію и канонархоханію, по церковному чину и вообще грамотѣ довольно» (17). Къ тому же, получающие образование въ монастыряхъ, въ монастыряхъ и оставались (что, впрочемъ, давало возможность имѣть по врайней мъръ нъсколькихъ образованныхъ пастырей церкви). Что же касается до массы народа, то мы почти не видимъ въ ней и не многихъ образованныхъ личностей. Остались отъ этого времени лѣтописи и пастырскія посланія, но они ниже, по достоянству, произведений того же рода времени предшествующаго и принадлежали или немногимъ iepapxamъ (посланія), или инокачъ (льтописи). Проповъдничество почти вышло изъ употребленія. Бълое духовенство также не могло руководить развитіемъ народа оно было само необразованно. Почти во всему бѣлому Русскому духовенству ХУ и первой половины ХУІ в. можно приложить слова Геннадія, архіепископа Новгородскаго, сказанныя имь о людяхъ, которые хотѣли получить священническія м'єста въ его епархіи: «А при-

ведуть, говорить онъ, ко мнв мужика, и язъ велю ему апостоль дати чести и онь не умбеть ни ступити, и язъ велю ему псалтырю дати чести и онъ и по тому едва бредеть, и язъ его оторну, и они извѣтъ творять... Иноде вёдь то всю землю излаяль, что нёть человёка въ землё, вого бы избрати на поповство» (18). Оставалось учиться самому народу — учиться по рукописнымъ книгамъ. Къ сожалёнію, и это послёднее и единственное средство было не для всёхъ доступно. Съ одной стороны книги были только въ богатыхъ монастыряхъ и у великихъ князей, и Русскіе этого времени не отличались уже прежнею любознательностію; а съ другой — между сочиненіями весьма часто попадались, подъ приврытіемъ авторитетныхъ именъ св. мужей и церковныхъ писателей-произведенія легендарныя-смёсь Христіанскаго вёроученія съ языческимъ. Неопытному читателю, при всемъ желаніи, весьма трудно было отличить, безъ руководства, истину отъ лжи. Кромъ того, рукописи, не исключая даже церковно-богослужебныхъ, были значительно искажены и испорчены невъждами - переписчиками и злонамъренными людьми (19). Знаніе греческаго языка, при посредствѣ вотораго можно было исправить попорченныя рукописи, было такъ низко, что не было человѣка, который бы разобралъ царскую библіотеку.

(19) О порчё книгь упоминаеть Стоглавь (Карамз. IX, пр. 830). Въ статьё о книгахъ истинныхъ, ложныхъ и еретическихъ, перечисляются цёлые десятки разныхъ подложныхъ книгъ и здёсь же есть общія замёчанія, въ родё слёдующаго: «суть же между Божественными писаніями ложная писанія пасёяно отъ еретикъ на пакость невѣжамъ попамъ и діаконамъ, толстые зборники сельскіе и худые маноканонцы, по молитвенникомъ лжнымя молитвы»... (Сборникъ Н. Соф. Библ. Кир. кн. № 452, 1. 264).

<sup>(18)</sup> Акт. Ист. Ј, № 104, стр. 147.

Таково было религіозно-умственнос образованіе Русскаго народа, коїда ослабли узы татарскаго ига. Что же сдёлаль съ собою здоровый, крёпкій отъ природы, Русскій умь?

Всё вышеналоженныя обстоятельства сильно вліяли на Русское общество и въ немъ въ это время довольно рёзко обпаружилось двоякое направленіе религіозно-нравственнаго развитія, которое впосл'ёдствіи времени постоянно и долго вліяло на всю исторію нашей церкви. Раздвоенность этого направленія въ религіозно-умственномъ развитіи Русскаго народа состояла въ сл'ёдующемъ:

Мы видёли, что Русскій народъ усвоялъ вёру болёе внёшнимъ образомъ и по обстоятельствамъ не имёлъ возможности вникнуть въ самый духъ Христова благовёстія. Привыкши къ внёшности и предоставленная сама себъ одна часть тогдашняго Русскаго общества на этомъ и остановилась. Преданіе священной старины сдёлалось для ней неизмѣннымъ закономъ. Твердость въ преданія и ревность по немъ, безъ сомнѣнія, дѣло похвальное; но, къ сожальнію, здъсь обнаружились крайности. Внъшность, обрядъ, буква — сдёлались теперь для этой части народа неизмѣнными. Она не хотѣла пронивать въ духъ и содержаніе своего в'яроиспов'яданія. Все, что предано изстари, имбло для ней характеръ и неприкосновенность божественную. Отсюда развилось безотчетное благоговѣніе предъ авторитетами. Стоило явиться какому либо сочиненію, подъ приврытіємъ сказанія о какомъ либо святомъ, или съ именемъ святаго-и этому сочинению безъ всякой вритиви върили съ невиннымъ и упорнымъ простодуніемъ. Появлялись-«воронограи, сказанія о жизни Іудыпредателя, о поставлении Христа во священники, о вліяніи планеть на судьбу человівка, о лішихъ, домовыхъ, о

- 13 -

томъ, какъ Моусей въ Индію ходилъ» и другія сочиненія мистическаго содержанія, не им'яющія ни историческихъ, ни догическихъ оснований; --- ихъ перецисывали, перечитывали и върили имъ отъ души (<sup>20</sup>). Вследствіе такого взгляда на все авторизованное мнимо-святымъ и мнимо-божественнымъ, въ этой части Русскаго народа появились предразсудки, суевёрія, неразумное исполненіе однихъ обрядовъ; обнаружилось, такъ характеристично называемое, двоевторіе. По внёшности, человёкъ съ такимъ направлениемъ, былъ истиннымъ Хриспіаниномъ, но въ религіозномъ сознанія его, безь его вѣдома, было много элементовъ язычества. Люди этого направленія упорно отстаявали свои обычан и привычки. Не провёряя своей вёры знаніемъ, не довёряя никакой логиве и исторіи, если нослёдняя противорёчила ихъ взгляду, они всякое измѣненіе утвержденнаго временемъ обычая, всякое искоревеніе и уничтоженіе предразсудка, простое исправленіе буквы и обряда, чтобы только придать имъ правильный и согласный съ Хфистіанскимъ въроученіемъ смысль, считали исважениемъ въры. Почему тавъ? - это объясняется тёмь, что и при появлении суевёрій и предразсудковъ въ народѣ, равнымъ образомъ при безотчетномъ усвоенія другихъ погрѣшностей противъ вѣры, имъ придавали религіозный характерь.

Но воть и другое направление:

Религіозное совнание отъ объективизма начало переходиль въ субъективизмъ; отъ одного наружнаго Бого-

<sup>(\*)</sup> Въ рукописяхъ XIV, XV и XVI в., которыя носять названия «сборниковъ, пчелъ, исмаратдовъ», весьма часто вотричаются нелиныя астрономія, чаровники, волховники, звёздочетцы и др. легенды. Такими легендами богата Кириловская Библіотека, перевез. въ Спб. Дух. Ак., см. напр. Же 6, 10, 11, 21, 22 п др. Digitized by Google

почтенія вёра начала проникать въ жизнь самаго народа. Но и въ этомъ противоположномъ первому направления своро обнаружились крайности. Присмотрёвшись въ внёшности, замътивши въ ней разные наросты и желая при этомъ понимать самую сущность въры, такіе люди своро начали или вовсе отвергать всякій законный обрядь, или болве равнодушно смотрёть на него: образовалось отрицательное, критически-религіозное направленіе. Конечно, оно было переходнымъ; — но и въ самомъ зародышѣ своемъ было уже вредно. Оставленное самому себь, не имъя надежнаго руководства и сталкиваясь съ различными неправославными и даже противохристіанскими нонятіями, которыя въ это время такъ сильно развивались на занадѣ, и, судя о вѣрѣ по искаженной внѣшности, это нанравление скоро сдёлалось строго скептическимъ. Русскій человывь сь такимъ направленіемъ сильно хотьль, но не могъ, или лучше не успѣлъ въ то время быть вполнѣ христіаниномъ. Отсюда-то появились на Русской почвѣ сильное броженіе ужовъ и никогда небывалыя здѣсь ереси. Впрочемъ, строго судя, послѣднее направленіе, при всёхъ своихъ крайностяхъ, было лучше перваго. Его безпорядки не скрывались и потому ихъ, хотя и съ трудомъ, но все таки можно было исправить, а съ другой стороны, вызывая на дёятельность образованныхъ людей, оно могло прямо примкнуть и усвоить надлежащій и истинный взглядъ на предметы вѣры. Необходимо было серьёзное религіозно-нравственное образованіе, подъ руководствомъ хорошихъ дѣятелей, — и они, повторяемъ, могли съ теченіемъ времени (какъ было на самомъ деле) указать прямой путь и этому направленію. Въ этомъ направлении не было упорства, а гдъ вообще нътъ упорства, тамъ можно когда либо найти нѣчто доброе.

4

Въ такихъ чертахъ представляется намъ религіознонравственное состояніе Русскаго общества къ концу XV и въ началѣ XVI вѣка. Это время было временемъ переходнымъ. При чемъ, по естественному ходу. дѣлъ, возникли многіе общественные и религіозные вопросы. Дѣятелямъ того времени нужно было имѣть много нравственныхъ силъ и энергіи, чтобы, при рѣшеніи этихъ вопросовъ, не увлечься съ праваго пути и заслужить признательность потомства.

Въ какое же отношеніе поставилъ себя Пр. Іосифъ Волоколамскій къ тогдашней жизни церкви и общества и вакое значеніе имъла его дѣятельность?

Рѣшая эти вопросы, мы естественно должны раздѣлить свое сочиненіе на двѣ главныя части: на обозрѣніе во 1-хъ — жизни и во 2-хъ литературной дѣятельности Пр. Іосифа; потому что онъ ознаменовалъ себя въ томъ и другомъ отношеніи. Каждая часть будетъ имѣть еще нѣсколько подраздѣленій, примѣнительно къ различнымъ сторонамъ дѣятельности Пр. Отца.

# 1. Иноческая жизнь и дѣятельность Преподобнаго Іосифа Волоколамскаго.

#### I.

Мѣстомъ рожденія Преподобнаго Іосифа было село Язвище, или Покронское (<sup>21</sup>), въ Волоколамскомъ уѣздѣ, Московской губерніи. Это село дано было Дмитріемъ Донскимъ прадѣду Іосифа, Литовскому выходцу Александру, по прозванію «Санѣ». Дѣдъ Іосифа Григорій постригся въ монахи подъ именемъ Герасима (<sup>22</sup>); это настроеніе отразилось на всемъ его семействѣ, на родителяхъ Іосифа Іоаннѣ и Маріи, воторые отличались благочестіемъ. 14 ноября b440 г. у нихъ родился сынъ и они назвали его Іоанномъ. Осмилѣтняго отрока отдали

(<sup>24</sup>) Рукоп. Новтородской Софійской ныві Библіотеки С.-ІК. Дуновней Академія № 1498 (а).

(а) Считаю долгомъ замётнить, что въ ноемъ сочинения есть много еснлоять на румонани прещде бившей: Новтеродской Сефійской библіотеки. Теперь всё эти рукописи перенесены въ Петербургскую Духовную Академію и при ней составляють особую библіотеку, съ прежнимъ названіемъ.

Digitized 12 Google

<sup>(\*\*)</sup> Тв. Отц. Ц. годъ V, кн. 2.

на воспитаніе къ иноку Арсенію, который жилъ въ Крестовоздвиженскомъ монастырѣ въ Волоколамскѣ и своею благочестивою жизнію и занятіемъ съ даровитымъ воспитанникомъ произвелъ на него благодѣтельное вліяніе. Въ короткое время Іоаннъ изучилъ все, что было необходимо для совершенія Богослуженія; — онъ такъ научился читать и писать, что чрезъ годъ отъ начала воспитанія сдѣлался чтецомъ. и пѣвцомъ въ монастырской церкви.

Не будучи еще инокомъ, Іоаннъ проводилъ уже иноческую жизнь. Онъ жилъ въ Крестовоздвиженской обители въ особой келліи и, не смотря на свою молодость, постоянно занимался серьезнымъ дѣломъ — чтеніемъ и изученіемъ отеческихъ писаній. Въ это время онъ сблизился съ однимъ своимъ сверстникомъ по возрасту — Борисомъ Васильевичемъ Кутузовымъ, пріязнь и дружбу къ которому сохранилъ до послѣднихъ дней своей жизни. Вмѣстѣ они изучали творенія Василія Великаго, вмѣстѣ разсуждали о мірской суетѣ (<sup>23</sup>); и хотя тотъ и другой хотѣли поступить въ иночество, но Іоаннъ, болѣе впечатлительный и серьезный, рѣшился скорѣе исполнить это свое намѣреніе.

Подъ вліяніемъ такого настроенія Іоаннъ изъ Крестовоздвиженской обители перешелъ въ обитель Пречистой Богородицы, въ томъ же Волоколамъ, что на Возмищъ. И здъсь, все еще оставаясь бъльцомъ, онъ съ особенною ревностію исполнялъ всё иноческіе подвиги, такъ что обратилъ на себя всеобщее вниманіе. Онъ неисходно прожилъ въ обители до 20 лътняго возраста. Въ это время любовь къ иноческой жизни и требованіе большихъ подвиговъ до того окръщи въ душъ юнаго

(\*\*) Pyr. N 1493, I. 30.

подвижнива, что уставъ обители Пречистой Богородицы саблался для него теперь вакъ бы недостаточнымъ, онъ нскаль большей строгости устава и, еще не надвясь на свои силы, началь развёдывать, гдё бы найти наставника, которому бы можно было вейрить себя. Узнавъ, что въ Тверскихъ предвлахъ въ монастырѣ Пренодобнаго Саввы (24) есть знаменитый подвижникъ --- старецъ Варсанофій-Неумой, Іоаннъ рышился тайно оставять свою родину, отправиться къ знаменитому старцу и ввёриться его воинтельству. Въ монастырѣ Преподобнаго Саввы Іоаннъ не нашель той строгости правиль, которая ему была нужна. Въ трапезъ, куда привелъ его игуменъ монастыря. Іоаннъ, вибото назидательнаго слова, услышаль непристойныя рёчи, тогда какь, по замёчанію жизнеописателя его (№ 1493), онь «зёло ненавидё, сквернословія и вощунь и сибхъ безчинный оть иладихъ лёть» (стр. 31). Варсанофій въ это время оставниъ уже упревленіе и жиль внѣ монастыря — въ пустынѣ (<sup>25</sup>). Замѣтивши особенное, твердое настроение въ прошедшемъ, онъ прямо свазаль Іоанну, что ему «неудобно въ здёшнихъ монастыряхъ жити» и послалъ въ Преподобному Пафиутію — въ Боровскъ.

(<sup>24</sup>) Эготь монастырь находныся на пути изъ Твери въ Торжовъ (Жит. св. Рос. церь. М. Сентябрь, стр. 86).

(<sup>25</sup>) Самъ Преподобный Іосифъ говорилъ впослёдствіи о Варсанофій; «Поживе (Варсанофій) въ пустынё четыредесять лёть и въ тёхъ лётёхъ ничтоже ино дёло бысть ему, но точію еже молитися и пёти и книги прочитати, взанаше бо книги отъ христолюбивыхъ... бяше блаженный ненияше ничтоже своего, ниже до мёдници единаго... Многаго же ради внамаие и молчанія и молитвы и ученія толико сподобнася божественныя благодати, якоже ему вся божественная писанія момнити и на языцё обносити и всякому требующему нескудно подавати» (Дух. Грам. гл. Х. Рки. Н. Соф. Библ. № 1470).

Твердо рѣшившись повийоваться Варсанофію, еще невидавшись съ нимъ, Іоаннъ доказалъ это на самомъ атль. Неувлонно преследуя свою цель, онъ прибыль въ Пафнутію, игумену Боровскаго монастыря. Простота жизни этого святаго старца, труды, которые онь разделяль съ евоими подчиненными (<sup>26</sup>) и наконецъ строгое исполненіе монастырскаго устава --- удовлетворяли требованіямъ Іоанна, который пришель для такихь же подвиговь. Онь рвшился уже неотходить отъ указаннато ему наставника, объявляя ему, что не соть нужи вакія, или оть напасти н скорбя» (<sup>27</sup>) решился на избрание такой цёли. Пафнутій приналь (юнаго пришельца, постригь его (1460 г.) въ иночество подъ именемъ Іосяфа «ради, вакъ замѣчаеть его жизнеописатель, чистоты душевной и твлесной», ---- и, чтобы непосредственно руководить вновь постриженнаго, взяль его въ свою келлію. Іосифъ своро оправдаль надежды своего наставника, который учила ч наказываль его словомь, я онь диломь все исполняль, и скоро самъ сдёлался опытнымъ въ иночестве.

Сначала Іосифъ проходилъ всё монастырскія иослущанія, начиная съ поварни и цекарни, чтобы все испытать во внутреннемъ быту монастыря; потомъ на пето возложена была обязанность ходить за больными. Іосифъ это послушаніе исполнялъ съ особеннымъ раченіемъ — «питая и напояя (больныхъ), поднимая и постели устрояя, яко самъ боля и чистъ всёмъ работая, яко Христови

<sup>(&</sup>lt;sup>26</sup>) Пафнутій, когда прибыль къ нему Іоаниъ, носнаъ съ братіей дрова, ничёмъ по одеждё не отличаясь отъ братіи; но лишь только ударнаъ полоколъ для зова къ Богослуженію—трудящіеся тотчасъ оставили трудъ и волян на молитву (Ж. св. Р. Церк. Сент. стр. 88).

<sup>(&</sup>lt;sup>27</sup>) Сборн. Нов. Соф. Библ. № 1493).

самому служа» (<sup>28</sup>). Испытаннаго во внёшнемъ послушанія Пафнутій сдёлаль Іосифа экклесіархомъ въ церкви, чтобы онъ строго наблюдалъ за исполненіемъ церковнаго устава.

Вскорѣ по прибытіи въ Боровскій монастырь, Іосифъ призваль къ иночеству и все свое семейство. Чрезь умилительное посланіе объ иночествѣ къ матери убѣдилъ ее принять иночество въ Волоколамской женской обители Св. Власія подъ именемъ Маріи; принялъ къ себѣ своего престарѣлаго и больнаго отца, которому былъ наставникомъ въ иночествѣ, помощникомъ въ подвигахъ и служителемъ до самой смерти Іоанникія (это было монашеское имя его отца), въ прододженіи 15-ти лѣтъ (<sup>29</sup>). Въ Боровскомъ же монастырѣ подвизались въ иночествѣ, подъ руководствомъ Іосифа, и всѣ его братья — Вассіанъ, Акакій и Елеазаръ. Таково было вліяніе Іосифа на все свое семейство.

Неоставался на одной степени совершенства и самъ Іосифъ. Его стремленія въ иноческимъ подвигамъ увѣнчались нолнымъ усиѣхомъ. Задатки строго нравственной живни, положенные еще въ Волоколамскѣ, теперь разрослись до значительной степени, въ продолженіи 18-тилѣтняго воспитанія, подъ руководствомъ Пафнутія, который своимъ иостоянсявомъ въ подвигахъ, своимъ примѣромъ и ностоянными наставленіями произвелъ сильное впечатлѣніе на образованіе твердаго и ровнаго характера Іосифа. Пафнутій, владѣя даромъ прозорливости, предостерегалъ его отъ сообщества съ людьми, которые могли испортить его нравственность; своимъ примѣромъ внушилъ

(\*\*) Тамъ же, л. 33 и 84.

<sup>(28)</sup> Тамъ же. Сдова дизнеописания Іосифа.

ему твердую вѣру и упованіе на Бога (<sup>30</sup>), милосердіе къ нуждающимся, уваженіе къ справедливости, отвращеніе къ праздной бесѣдѣ, любовь къ внѣшнимъ подвигамъ и къ строгому исполненію монастырскаго устава. Пафнутій знакомилъ Іосифа и съ дѣлами внѣшними, относящимися до монастырскаго благоустройства (<sup>31</sup>).

Такъ воспитывался Іосифъ въ Боровскомъ монастырѣ; своими подвигами онъ превзошелъ многихъ иноковъ, пользовался ихъ уваженіемъ и, неимѣя еще священническаго сана, будучи простымъ инокомъ, былъ уже извѣстенъ за предѣлами Боровскаго монастыря — князю Воротынскому и даже великому князю Іоанну Васильевичу. Судя по одному этому періоду его жизни, можно было ожидать отъ него многаго впереди.

Игуменъ Боровскаго монастыря, умирая, по обыкновенію того времени назначать себѣ преемника, указалѣ своимъ подчиненнымъ на Іосифа, завѣщевая, чтобы они испросили у великаго князя ему игуменство. Братія съ радостію исполнили завѣщаніе умирающаго. Іосифѣ съ одной стороны, по сознанію важности пастырскихъ обязанностей и своему смиренію, а съ другой, по принятому обычаю, сначала отказывался; но потомъ рѣшился исполнить просьбу умирающаго наставника, приказаніямъ котораго такъ долго повиновался при его жизни. Послѣ кончины Пафнутія (<sup>32</sup>), изъ Боровскаго монастыря отпра-

(\*\*) Какъ самъ Іосифъ говоритъ въ 10 гл. св. дух. грамоти Сбор. Н. С. Библ. № 1470.

(<sup>31</sup>) Пафнутій посылаль Іосифа къ Воротынскому князю по визшнимъ деламъ обители.

(<sup>33</sup>) При погребения эгого святаго старца изъ живущихъ въ мірѣ никого не было, за исключеніемъ духовника князя Андрея Васильевича Мевьтаго – священника Никиты. Рап. Сборн. Н. С. Б. № 1498, л. (36) видись полномечные старцы въ Москву съ объявленіемъ о кончинѣ настолтеля и его волѣ относительно преемника. Великій князь съ удовольствіемъ утвердилъ избраннаро Пафнутіемъ, потому что онъ зналъ, какъ мы выше сказали, о добродѣтельной жизни, способностяхъ и опытности Іосифа еще прежде (<sup>33</sup>). И когда самъ Іосифъ прибылъ въ Москву за посвященіемъ, Іоаннъ III принималъ его въ себѣ нѣсколько разъ, бесѣдовалъ съ нимъ, угощалъ объдомъ (знакъ особеннаго уваженія и расположенности) и послалъ къ Митрополиту Геронтію, который и рукоположилъ его въ священията и игумена 1477 г. мая 1-го дня. Отъѣзжая изъ Москвы, Іосифъ опять былъ у великато князя, который отпустилъ его «съ великою честію».

По прибыти въ свой монастыръ, Іосифъ прежде всего вошелъ въ церковь и проязнесъ предъ своими подчиненными трогательную бесёду «оть Божественныхъ писаній» о гомъ, какъ нужно заботиться о своихъ душахъ, ниёть велицемёрную любовь во всёмъ и воздержаніе, —какое должно имётъ смиренномудріе и памятованіе о смерти, что Богъ уготовалъ любящимъ его, ихже око невидё, и ухо неслына и на сердце человёку не ваыдона, нерадящимъ же о спасеніи — безвонечныя муки (<sup>34</sup>). Бесёда его произвела сильное впечатлёніе на слушателей — они видёли въ Іосифё втораго Пафнутія и готовы были въ точности повиноваться новому настоятелю. Но въ той же самой бесёдё, вромё общаго наставленія, былъ намекъ и на неисполненіе иноками нёвоторыхъ своиять обязанностей. Въ ней говорилось между прочимъ, что «исхожденіе оть міра

<sup>(88)</sup> Тамъ же, на оборотѣ.

<sup>(&</sup>lt;sup>84</sup>) Тамъ же, л. 37 на обор. Здъсь предстамлены въ порядкъ только главныя мысян бесъды.

служить знакомъ оставления всего мірскаго». Иноки пряими это за простое наставление, но здёсь у Преподобнаго Іосифа отчасти обнаружилось уже намёрение преобразовить внутрений быть Боровскаго монастиря.

Боровский жонастырь основань быль на началахь общежительныхъ, но эти начала не были развиты въ немъ до конца. Иноки трудились витесть, но плодами своихъ трудовъ пользовался каждый особо. Іосифъ, линь только вступиль въ унравление обителью, тотчасъ же обратиль на это свое внимание. Живя частнымъ человбкомъ, онъ только изучаль требования и условия общежительной жизни и если въ общежительномъ монастыръ замечаль отступление оть исполнения этихъ требований, онъ не имътъ права витьшиваться въ управление и исправлять замвчаемые недостачки. Теперь было кругое время. Желая завести полное общежните, онъ прежде всего предложилъ на совътъ ненастирскихъ стардевъ мибніе, сообразное съ понятіемъ объ общежатии, чтобы никто изъ вноковъ не имълъ своей собственности и у всёхъ было все общее. Привыкши въ болёе мёстному образу жизни, старцы съ нинъ несоглашались. Тогда Іоснфъ рёшинся действовать на нихъ другимъ образомъ: въ частныхъ бесёдахъ онъ усиблъ склонить на свое предложение болбе извёстныхъ своими подви**гами иноворь** — Герасима Чернаго, Кассіана Босаго, Іону-Голову и предложение его вонечно было принато и его тремя братьями. На совътъ этихъ поберниковъ ебщежитія положено было, чтобы Ісенфъ, для полнаго внакомства съ общежительныен правилами, самъ отправился по разнымъ, извёстнымъ тогда въ Россіи, общежительнымъ монастырямъ. Избравши своимъ руководителемъ Герасима Чернаго, Іосифъ тайно удалился изъ своего монастыря и цодъ скромнымъ названиемъ послушиние одпранныся изучать уставы и быть другихъ монастырей для своей цёли.

## II.

Оставивъ тайно свой монастырь, когда никто изъ братіи, за исключеніемъ его единомышленниковъ, не зналъ о цёли его внезапнаго отсутствія, Преподобный Іосифъ, подъ руководствоиъ. Герасима Чернаго, какъ мы сказали выше, какъ простой инокъ, ходилъ по разнымъ монастырямъ, исполняя въ нихъ черныя работы и никому не объявляя о своемъ санѣ. Обозрѣвъ нѣкоторые монастыри, путешественники прибыли наконецъ въ Кирилловъ Бѣлозерскій. Здѣсь общежительный уставъ соблюдался во всей силе — у всёхъ братій все было общее. Всѣ иноки должны были ходить въ церковь, слушать чтеніе и пѣніе съ благоговѣніемъ и вниманіемъ, каждый долженъ былъ стоять на указанномъ ему отъ игумена мёстё; въ трапезной всёмъ предлагалась одинаковая пища, и во время стола иноки должны были сидъть скромно и со вниманиемъ слушать чтение св. Писанія или твореній св. Отцевь; по келліямъ держать что либо снѣдное рѣшительно запрещалось, за исключеніемъ только немощныхъ и престарблыхъ, которые не могли ходить въ столовую — и все это дёлалось съ благословенія настоятеля (35). Такое благочиніе очень понравилось Іосифу: онъ съ удовольствіемъ вспоминаетъ о немъ въ своей «духовной». Изъ Кирилловскаго монастыря Іосифъ перешелъ въ Саввинъ-Тверской — также общежительный монастырь. Въ этомъ монастыръ случилось странное произ-

(85) Prot. Cooper. Hoe. Cod. Batar. No 1498, cxp. 40.

пестые, которое съ одной стороны рёзко характеризуетъ внутренній быть этого монастыря, а съ другой увазываеть и на то подчинение, которому рѣшительно предался Io-. сифъ въ отношении къ своему руководителю — Герасиму Черному. Клирошане этого монастыря, по обычаю, какъ замѣчаетъ жизнеописатель Іосифа, выходили изъ церкви во время шестопсалмія «прохладитися въ часъ чтенія». Этимъ обычаемъ однажды, во время пребыванія Іосифа въ Саввиномъ монастыръ, влирошане воспользовались до того, что нивого изъ нихъ неоставалось въ церкви, такъ что невому было читать самое шестопсалміе; внига лежала на аналов открытою; игуменъ отъ стыда не могъ ничего сказать. Тогда Герасимъ приказалъ читать Іосифу; но послёдній, исполняя данный предварительно об'єть молчанія, сначала рукою далъ знать, что онъ не можеть читать, а потомъ, вогда его руководитель «съ яростію, яко же хотя заушити» (36), повторилъ приказание, началъ читать, какъ должно. Своимъ прекраснымъ чтеніемъ онъ произвелъ такое сильное впечатление на игумена, что последній вознамбрился просить Тверскаго князя не выпускать Іосифа изъ своего удѣла, чтобы оставить его въ Саввиномъ Тверскомъ монастырѣ. Узнавши объ этомъ намѣреніи игумена, Іосифъ тайно убѣжалъ и изъ этого монастыря. Погоня за нимъ удѣльнаго князя осталась тщетною. Послѣ этого Іосифъ еще посѣтилъ нѣсколько монастырей.

Самъ Іосифъ разсказываетъ (37) объ обычаяхъ и ча-

(<sup>37</sup>) Памятникъ этотъ весьма любопытенъ, п. ч. нзображаетъ внутренній быть тогдашнихъ русскихъ монастырей, во всемъ ихъ свътъ. Онъ составляетъ 10 гл. «духовной грамоты» или устава Пр. Іосифа для монастырской жизни и въ 1847 году наданъ отдъльною бронюрою, г. П. К. подъ

<sup>(86)</sup> Тамъ же, стр. 41.

Стной нолвижнической жизни ихкоторыхъ знаменитыхъ иноковь монастырей Кирилло-Бёлозерскаго, Саввина-Тверскаго (38), Савватісвой пустыни (39), Андонивовскаго и Чудовскаго (Мосвовскихъ) и Калязинскаго. Всъ эти монастыри Іосноъ или посътилъ самъ, или слышалъ разсказы объ ихъ уставахъ и обычаяхъ отъ очевидцевъ (40). Изъ словъ Іосифа мы знаемъ, что во всёхъ именован, ныхъ монастыряхъ было общежитіе. Напримъръ о Кирилло-Бѣлозерскомъ монастырѣ онъ говорить: «обычай бяще того монастыря таковъ: въ вельякъ не ядяху, ниже піяху, ниже внѣ монастыря исхождаху безъ благословенія настоятеля, ниже отрочата въ монастыри живаху, ниже на дворцёхъ, но вся бываху у нихъ по свидётельству Божественныхъ писаній и общежительныхъ преданій» (41); почти то же самое говорить онъ и о Саввиномъ-Тверскомъ монастырѣ: «бяще преданіе ихъ (Саввы и Варсанофія) (42) таково, еже никако же ни кому же

названіемъ: «Преподобнаго Іосифа Волоколамскаго отвѣщаніе любозазорнымъ и сказаніе въ кратцѣ о св. отцахъ, бывшихъ въ монастырѣхъ, нже въ Рустѣй земли сущихъ»: такое заглавіе имѣетъ сказяніе Іосифа въ уста, вѣ его, который хранится въ рукописи библіотеки (прежде Новгородско-Софійской, ныпѣ) Спб. Духовной Академін, подъ № 1470.

(\*\*) Тамъ же, стр. 7. На мъсть Сальниа-Тверскато (а не Звенигородскато, какъ принято въ ист. Іер. и въ твор. духовн. писателей) монастыра, теперь стоитъ село Саввино, въ которомъ остались слёды нъкоторыхъ древнихъ памятниковъ въ церкви старинной, орнгинальной постройки и въ земль, —что обнаруживается при копаніи могилъ.

(<sup>39</sup>) Которая находится въ 15 верстахъ отъ Твери и въ 1764 г. обращена въ приходскую церковь. Ист. Iер. VI, стр. 1.

(40) Въ Андрониковскомъ и Чудовомъ монастиряхъ Іссифъ не биль во время своего странствованія; — свѣдѣнія о нихъ передалъ ему Спиридопъ—нгуменъ Сергіевскаго монастыря, стр. 5 и 12. Изъ этого можно заключить, что онъ скорѣе былъ въ Сергіевскомъ монастырѣ.

(41) Тамъ же, стр. 6.

(42) Тамъ же, стр. 10; Савва и Варсанофій Неумой называются сантыми, хотя въ числё русскихъ святыхъ нѣтъ имейн ин того; ин другаго. ни ясти, ни пити, кромъ трапезы, ниже внъ монастыря исходити, вром' благословенія, ниже отрочатомъ жити по келліямъ, ниже на дворцёхъ, ниже женскому ходу быти на монастыри, но вся бываху по свидётельству общежительныхъ преданій. » Много было исполнителей такого общежитія. Іосифъ передаль намь краткія свёдьнія о преподобномъ Сергіъ, Кириллъ Бъловерскомъ, ученикахъ послёднято Иннокентій и Христофорб и послёдователяхь его устава: святомъ старцѣ Досивет Невѣдомицынѣ, Симеонъ Киримиловъ, Михаилъ Тропаревъ, Иринархъ Сулоль, Өеогность Обобуровь; говорить о Вареоломевстроителѣ Симоновскаго монастыря и его единомышленникахъ — Иванъ Златомъ, Игнатіъ Иконописць и Іонъ, который быль въ послёдствіи митрополитомь, «иже яко витьша обычая монастырская измъняеми и благочестие отмѣтаемо, не молчаше, ниже въ небреженіе полагаху сего, но возбраняху, не попущающе безчинію и мятежу бывати и многу скорбь и печаль отъ тогда бывшихъ архимандритовъ пріимаху» (43). Съ особенною похвалою Преподобный отвывается о строгой ревности по благочестію Саввы, настоятеля Тверскаго Саввина монастыря, который болёе 50-ти лёть управляль монастыремь и о извёстномъ уже намъ Саввиномъ братв Варсанофій Неумой.

Изъ разсказа преподобнаго Іосифа мы почерпаемъ ибкоторыя свёдёнія объ Андроникё, первомъ игуменё Андрониковскаго (Московскаго) монастыря, — ученикахъ его Саввё и Александрё и знаменитыхъ иконописцахъ того же монастыря Даніплё и Андреё, — о св. осно-

Въ селъ Саввинъ есть очень древняя икона, изображащая св. Савву и св. Варсанофія. Прим. г. П. К.

(48) TAME #8, CTP. 6.

ватель Колязинскаго общежительнаго монастыря — Макаріћ, котораго Преподобный видблъ самъ и который передаль ему первоначальную исторію основаннаго имъ монастыря, при пособіи семи иноковъ, пришедшихъ съ нимъ изъ Клобуковскаго, Николаевскаго монастыря (44). Здёсь же наконець мы узнаемь, что Пафнутій Боровскій, съ которымъ жилъ Іосифъ (45), былъ ученикъ ученика Сергіева Никиты, архимандрита Высоцкаго. Всѣ эти и нижеизложенныя свъдънія мы помъщаемъ въ тексть нашего сочиненія, а не въ прим'ячанія цотому, что он'я им'яють для насъ особенное значение. О нѣкоторыхъ изъ подвижниковъ русскихъ монастырей мы или не имѣемъ вовсе свѣдѣній, или получаемъ ихъ въ исваженномъ видь. Для насъ дороги свёдёнія, передаваемыя Пр. Іосифомъ, объ основателяхъ нѣкоторыхъ монастырей, объ ихъ первоначальныхъ уставахъ и вообще внутренней жизни монастырей того времени. Все это имѣло сильное вліяніе на харавтерь и посделующую иноческую деятельность Пр. путешественника.

Говоря вообще во введеній о монастырской жизни, мы сказали, что монастыри, увеличившись въ своихъ предѣлахъ, начали ослабѣвать въ своемъ благочестіи; это подтверждаетъ и Пр. Іосифъ. Въ шести монастырахъ, разсказъ о подвижникахъ которыхъ вошелъ въ «духовную» Іосифа, было много знаменитыхъ благочестіемъ иноковъ, но всѣ эти подвижники, по сказанію Іосифа, за свою ревность по благочестію и монастырскому уставу, териѣли отъ своихъ же собратій не только оскорбле-

(45) Дух. гл. Х, 13 стр. По взд. г. П. К.

<sup>(44)</sup> Клобуковскій, Николаевскій монастырь находится въ Тверской губернін, близь города Кашина. Въ этомъ монастырѣ принялъ монашество преподобный Макарій Колязинскій. Ист. Рос. Іср. IV, 529.

нія, но и побои; многіе изъ этихъ же подвижниковъ отличались слишкомъ строгою точностію, въ исполнении устава, которая часто была привязана только во внёшности — къ буквѣ; наконецъ во всѣхъ указанныхъ монастыряхъ, кромѣ Колязинскаго, при общежительныхъ началахъ, общежите вполнъ никогда не соблюдалось. Мало того; изъ разсказа Пр. Іосифа мы видимъ, какъ непрочны были иногда связи между иночествующими, - какая строгая и самовластная распорядительность преобладала въ этихъ монастыряхъ, ---какъ часто права слабаго были попираемы и нарушаемы, ко всеобщему соблазну, сильнымъ - не правственно, не властію, но физически. Разсказывая, напримёръ, о благочестивомъ старцё Кирилловскаго монастыря --- строгомъ ревнителѣ и исполнителѣ устава Св. Кирилла, Іосифъ зам'бчалъ: «иніи жъ никако же молчаху, но возбраняху и супротивныя глаголаху. Блаженный же Досивей толико пострада оть настоятеля, якоже ему и раны пріяти отъ него не единою, но многащи. Нѣвогда бо ему глаголющу въ настоятелю, яво да не развращаетъ преданія Св. Кирилла, онъ же низложивъ того съ трапезнаго мосту, иже паде на землю и бысть яко мертвъ». Такое же нарушение монастырсваго устава продолжалось и при следующемъ настоятелѣ Кирилловскаго монастыря, который «множицею съ яростію устремлялся на нихъ (исполнителей устава и обличителей нарушителя его) и хотяше жезломъ бити ихъ, овогда же и біяше» (46). Тоже было и въ другихъ, описанныхъ Іосифомъ, монастыряхъ.

Впрочемъ, если въ монастыряхъ были исполнители

<sup>(46)</sup> Тамъ же, стр. 5.

устава, ва свою ревность подвергавшиеся побоямъ отъ настоятелей; то гораздо больше было и такихъ иноковъ. которые, нашедини въ монастыръ даровую цищу и покой, ръпнительно не котъли инчего дълать и при своемъ упорствѣ съ одной стороны, съ другой, при неразумной и часто неразборчивой ревности самихъ настоятелей, тольво и могли быть удерживаемы жезлома. Мальёшее послабленіе они принимали за положительное правило и вдавались въ врайнюю распущенность; не имбя убёжденія въ необходимости подвизаться, желая найти въ монастырѣ только защиту и освобожденіе оть налоговъ и повинностей, между тёмъ не желая оставлять прежняго образа жизни, такіе иноки приносили съ собою въ монастыри мірскіе обычан. Зам'ячая въ настоятел'я какое либо упущение, они (мало того, что сейчасъ же приходили въ нему съ совѣтами), иногда употребляли СЪ своей стороны тотъ же способъ вразумленія, какой прилагался къ нимъ самимъ: самоуправство большею частію обнаруживалось въ ихъ поведении. Иноку прибить другаго инока ничего не значило. Вотъ, напримъръ, какъ одинъ подчиненный поступилъ съ настоятелемъ Саввина Тверскаго монастыря Саввою, который, по словамъ Пр. Іосифа, «толиво тщаніе и попеченіе имбяше о паствб, яко же ему всегда предстояти въ дверехъ церковныхъ и жезлъ въ руку имѣя; и аще убо кто отъ братіи къ началу непріиде, или прежде отпущенія исхождаше, или на пънія бесёды творяще, или отъ своего мъста на иное переходяще, никако же умолчаваще, но возбраняще и запрещаше, или кто отъ пънія исходяше не единою, яко же ему ни малая согрѣшенія и безчинства презирати; впреку же глаголющихъ и безчинствующихъ овогда жезлоть біяще, овогда же въ затворъ посылаше и бяше же-Digitized by GOOGLC

-

стокъ, егда потреба, и милостивъ, егда подобаше (<sup>47</sup>). Сему нѣкогда наказующу брата безчинствующа и браду свою въ окно изложившу, братъ же подвится отъ нѣноего бѣса обѣма рукама браду его ухвати и мако остави, всю же исторгъ» (<sup>48</sup>).

Все, что видёль или слышаль Пр. Іосифь, во время своего путешествія, не могло не производить вліянія на его нам'єреніе ввести въ своемъ монастыр'є общежитіс. Но, при своемъ практическомъ умѣ, онъ изъ изслёдованнаго монастырскаго общежитія избираль и усвоялъ только то, что для него было необходимо и полезно.

## III.

Прощло около года со времени тайнаго удаленія Іосифа изъ монастыря; но онъ все еще не возвращался. Знавшіе о нам'вренія, съ какимъ онъ путешествовалъ, безъ сомнѣнія, молчали, ожидая только хорошихъ плодовъ отъ его путешествія. Но за то люди, не совсѣмъ расположенные къ новому настоятелю — не согласившіеся въ самомъ началѣ его игуменства на его предложеніе завести въ Боровскомъ монастырѣ общежитіе во всей строгости, теперь нашли благовидный предлогъ избрать себѣ новаго игумена. Одни изъ нихъ говорили, что Іосифъ гдѣ дибо

(47) При такой строгости въ Саввиномъ Тверскомъ монастыръ, все-таки были большіе безпорядки. Мы вильни, что Пр. Іосифъ, взбирая дли себи монастырь, когда еще не былъ инокомъ, не могъ оставаться въ немъ, увидъвши безпорядки въ трапезной; видъля безпорядки, когда Іосифъ былъ въ этомъ монастыръ во время изученія монастырскаго устава, — наконедъ описываемый нами служай, да основани словъ Пр. Іосифъ, также вривадлежитъ этому монастырю. Но никакъ нельзя думать, что въ Саввиномъ Тверскомъ монастыръ было хуже, нежели въ другихъ.

1

(48) (OppBulanies, erp. 8.

— 32 —

убить, другіе же поносния піль его путешествія, не зная се, и говорнии, что онъ только скитается, а ихъ оставиль от скорби. Единомышленники Іосифа, не желал отврыть всёмь о намёрени путешествія, по своей малочисленности, не могли защитить своего игумена оть поношенія неблагомыслящихь. Составился общій совёть, на которомъ положено просить у великаго князя новаго настоятеля. Неизвестно, зналь или нёть великій князь о цёли путешествія Іосифа: В'бролтные первое, потому что Іоаннъ Васильевичь, когда явились къ нему посланные изъ монастыря съ донесеніемъ объ отсутствія Іосифа н съ просьбою дать имъ другаго настоятеля, сначала подуналъ и сказалъ: «не осворбилъ ли онъ чёмъ либо Іосифа» (49)? но потомъ рътительно отказалъ просьбъ иноковь, приказавъ имъ тщательно развёдывать, куда дёвал-. ся Іоснфъ и ожидать его возвращенія.

Наконець Іосифъ возвратился въ оставленную на вреня свою обитель — инови встрётили его съ радостію, приверженцы съ действительною, потому что знали, что ихъ намърение устроить обитель, по общежительнымъ началамъ, будетъ скоро исполнено, другіе съ притворною, потому что боялись оскорбить своего начальника. Тъ и другие своро обнаружили свой взглядь на дёло. Какъ только Госифъ прибылъ въ свой монастырь, онъ ръшился осуществить свои давно задуманныя, теперь развитыя, обогащенныя и утвержденныя путешествіемъ мысли. Поэтому скоро, по своемъ возвращения, онъ въ другой (50)

(49) Осморбить Пр. Іоснфа, какъ видно изъ взаимныхъ отношений великаго князи и Іоснфа, великій князь не моть. Зная о ціля путешествія іссифа, онъ только не хотель дать знать о томъ не спокойнымъ обитателямъ монастыря. (<sup>50</sup>) См. стр. 24. ... 15. Digitized by Google

c

разъ предложнать инокамъ ввести въ Боровскомъ Пафнутіевомъ монастырѣ строгое общежитіе. Число его приверженцевъ не увеличилось и послѣ годоваго его отсутствія — инокамъ больше нравилась жизнь необщежнимельная и они по больщинству голосовъ рѣшительно отказались принять предложеніе своего игумена. Не желая бодѣе раздражать несогласныхъ иноковъ и производить въ монастырѣ раздоръ, Іосифъ съ семью прежними своими единомышленниками въ 1479 г. (<sup>51</sup>) навсегда оставилъ мѣсто своего иноческаго воспитанія перешелъ на свою родину въ предѣци города Волоколамска.

Въ Волоколамскъ въ это время княжилъ братъ великаго княза, ревностный по въръ и благочестию Борнев Васильевичь. Услышавь, что въ его область прибыль съ своими ученивами великій подвижникъ Іосифъ, удбльный князь съ радостію встрётиль его, просиль остаться въ его области и предложилъ выбрать удобное мъсто для основанія обители. Одинъ довчій, который хорошо зналь окружности города, указаль Іосифу на мёстность, накодящуюся въ 13-ти верстахъ отъ Волокодамска. Эда мфстность представлялась самою удобною для обители. Съ одной стороны она была удалена отъ города, съ другой быле невозделана и потому представляла общирное поле для двятельности иноковь. Были въ этомъ мъсте и другія удобства для монастырской жизни: недалеко протекали двѣ рѣви --- съ восточной стороны Сестра, а съ ванадной Струга, впадающая въ близь лежащее оверо (впо-

<sup>(&</sup>lt;sup>61</sup>) Въ Словарѣ М. Евгенія несправедниво сказано, будто Іоснфъ, по своемъ возвращенія, еще годъ прожнать въ Пафнутісномъ монастирѣ. Въ этоть монастирь онъ прибялъ въ 1460 г., прожнать въ немъ оконо 18 лѣть вмѣстѣ съ Пафнутіемъ, годъ провелъ въ путешествія, и 1479 г. былъ уже въ предѣлахъ Волоколамска.

слёдствін времени здёсь были рыбныя ловли), а по берегамъ рёвъ и озера — богатые сёновосы; къ западу и отчасти въ югу отъ мёстности находились богатыя рощи (<sup>82</sup>). Здёсь то Пр. Іосифъ избралъ мёсто для дальнёйшихъ своихъ трудовъ и иноческой дёятельности.

### IV.

Борисъ Васильевичъ (мѣстный удѣльный князь) принималъ самое дѣятельное участіе и оказывалъ самое ревностное содѣйствіе къ устройству обители. Онъ исходатайствовалъ у Новгородскаго аркіепискона (<sup>58</sup>) благословеніе и антиминсъ для монастырской церкви (<sup>54</sup>). Когда необходимое для существованія обители было получено изъ Новгорода, тогда приступили къ самому устройству ея. Прежде всего 6 іюля 1479 г. заложена была деревянная церковь; при закладкъ са присутствовалъ, съ своими боярами, Борисъ Васильевичъ, который самъ вмѣстѣ съ Іосифомъ положилъ первое бревно, за ними нослѣдовали и всѣ присутствующіе. Къ 15-му августа церковь была окончена и освящена во имя Успенія Пресвятыя Богородицы.

Новооснованная обитель имёла первоначально самыя скудныя средства къ своему содержанію. Не было до-

- 8\*

<sup>(59)</sup> Ист. Рос. Iep. Амеросія, ч. III, стр. 602.

<sup>(58)</sup> Въ исторія Россійской Іерархія (стр. 602, ч. Ш) неправильно говорится, что благословеніе прислалъ Архіепископъ Геннадій, потому что Геннадій рукоположенъ былъ въ 1485 году (Соф. вр. ч. П, стр. 230). Во время основанія обители Іосифа Архіепископомъ въ Новгородѣ былъ Θеофиять (тамъ же, стр. 227). См. Прав. Обозр. 1862 г. № 6, стр. 195.

<sup>(54)</sup> Не смотря на дальнее разстояніе отъ Новгорода и близное отъ Москвы, Волоколамскъ въ церковномъ іерархическомъ управленія принадлежатъ къ Новгородской епархіи.

статочно рабочихъ рукъ, не было и матеріала для работы. Но скоро то и другое начало быстро увеличиваться. Въ то самое время, какъ Преподобный Іосифъ занимался самъ постройкою келлій, расцоложенный къ нему Борись Васильевичь нёсколько разъ пріёзжаль въ его обитель и привозилъ съ собою много пищи и питья, необходимаго для пропитанія монашествующихъ. За тёмъ, когла слава объ Іосифовомъ монастырѣ распространилась по окрестностямъ, отвсюду приходили въ нему пожертвованія. Князья, бояре и простые земледёльцы-кажный жертвоваль въ новую --- знаменитую своимъ настоятелемъ обитель, --- что только могъ: села, деревни, земли, деньги и проч. О важнѣйшихъ пожертвованіяхъ. слѣланныхъ въ разное время, упоминаетъ самъ Іосифъ въ посланіяхъ въ Борису Васильевичу Кутузову (55) и въ нъвоей княгинъ вдовъ (56). Изъ этихъ двухъ послания мы видимъ, что изъ внязей Волоколамскихъ Борисъ Васильевичь прежде всего даль монастырю село Отчищево со всёми принадлежащими въ нему угодьями (57). За тёмъ прибавилъ къ этому еще село Покровское. Жена Бориса Васильевича Іуліанія, при жизни мужа, пожертвовала на устройство монастыря 50 руб., а по смерти

посла на устронотво монистири со рус., и по смерти мужа, по его завѣщанію, дала село Успенское, съ принадлежащими къ нему 20-ю деревнями. Иванъ Борисовичъ, умирая, отказалъ въ монастырь обложенное серебромъ и вызолоченное Евангеліе; послѣ того на поминовеніе души его отписано къ обители село Спасское (<sup>58</sup>)

<sup>(&</sup>lt;sup>55</sup>) Древн. Вивл. XIV ч. стр. 179, 180.

<sup>(&</sup>lt;sup>56</sup>) Рип. Ими. Публ. Библ. по описанию Рип. Гр. Толстова отд. II, л. 217 и далбе № 68.

<sup>(57)</sup> Собр. Госуд. Гр. т. І, стр. 832.

<sup>(58)</sup> Тамъ же, т. I, стр. 341-343.

съ 43 деревнями. Даже самъ Өедоръ Ворисовичъ, впослёдствіи причинившій весьма много бёдствій монастырю, даль ему въ марть 1500 г. деревню Медвъдовку и ноловину Тимоееевской слободки, съ освобождениемъ крестьянь оть пошлинь, повинностей и разныхь кормовь, при чемъ дозволилъ крестьянамъ этихъ деревень ловить рыбу въ озерѣ Селигерѣ и торговать въ Кличинской волости безпошлинно (59). Великій князь Іоаннъ Васильевичъ, расположенный лично къ Іосифу, не оставлялъ его своими наградами и пожертвованіями. Онъ далъ въ монастырь 150 рублей; а великая княгиня, для своего и своихъ родителей поминовенія, пожертвовала въ монастырь 300 рублей. Такія же пожертвованія дёлались и другими лицами. Князь Иванъ Васильевичъ Хованскій даль Іосифу грамоту, по которой приказаль своимь дѣтять ежегодно отпускать въ монастырь Преподобнаго по 100 четвертей хлъба. Архіепископъ Новгородскій Геннадій, пожертвовавши монастырю болье 200 рублей, даль ему еще сельца Личевское и Чемесово въ Рузѣ, двѣ деревни и колоколъ, цёною въ 100 рублей. Григорій Сабакинъ, купивши у Михаила Коровы семь деревень и у Никиты Константинова село и двѣ деревни, пожертвоваль ихъ въ монастырь, съ прибавленіемъ двухъ сотъ рублей; внязь Семенъ Ивановичъ Бъльский пожертвовалъ однажды до 800 рублей «а то, господине», говорить Преподобный въ посланіи въ Борису Васильевичу Кутузову, «давали по себѣ и своихъ родителехъ, да какъ, господине, начали стричись въ чернци, добрые люди отъ внязей и бояръ и отъ дѣтей боярскихъ и отъ торговыхъ людей и они, го-

(59) Акты Арх. Эксп. т. І, стр. 102.

сподине, давали много, рублевъ по десяти и по двадцати, а иные по тридцати, а иные рублевъ по пятидесять, а иные по сту, а иные по двёсти, а только того, госиот дине, считати, ино, господине, не на одну тысячу рублевъ дали, а всхочешь, господине, и ты посмотри, да тёмъ самъ, господине, монастырь Пречистыя состроили» и проч. Впрочемъ, какъ указываетъ самъ Іосифъ, здёсь исчислены не всё пожертвования въ монастырь. Средства его постоянно увеличивались все болёе и болёе. Число крестьянъ, записанныхъ за монастыремъ, возрасло съ теченіемъ времени (<sup>60</sup>) до 11,422 душъ (<sup>61</sup>).

Владѣя такими богатыми средствами, которыя еще бодѣе увеличивались со временемъ, Преподобный Іосифъ занялся постепеннымъ устройствомъ своей обители. Сначала его собственными руками и руками прибывнихъ съ нимъ немногихъ иноковъ построены были келліи, потомъ, когда число братій увеличилось, а вмѣстѣ съ тѣмъ увеличились и монастырскія средства, тогда обитель Пр. Іосифа скоро сдѣлалась одною изъ первыхъ по своему внѣшнему богатству. Въ разное время, при жизни самаго Іосифа, построены въ монастырѣ каменныя церкви: 1) во имя Успенія Пречистыя Богородицы; 2) во имя Бобонвленія Господня, при которой находилась трапеза; 3) во имя Смоленской Божіей матери — Одигитріи. Эта послѣдвая дерковь построена была иждивеніемъ князя Бориса Васильевича и дѣтей его; 4) церковь во имя верховныхъ

(<sup>60</sup>) Всё монастырскія богатства пріобрётены большею частію при жизни самаго Іосяфа; по смертя его, монастырь получних только подтвержденіе прежнихъ своихъ правъ на разныя владёнія. См. напр. грамоты Өеодора Іоанновича (1587 г. января 7 дня) и Дмитрія Ивановича (1606 г. сент. 13). Акты Арх. Эксп. т. І, стр. 103 и др.).

(61) Ист. Росс. Іер., ч. Ш., стр. 607.

Апостоловъ: Потра и Павла, была изстроена вждивениение одного царскаго вельможи, именемъ Григорія (<sup>62</sup>).

Что касается до внутревней жизни въ Іосифо-Волонодамскомъ нонастырѣ, то, судя по направленію, какое получидъ Іосифъ, съ самаго начала своего иноческаго воспитавия, судя по цѣли, съ какою онъ потопъ нутоијествовалъ по разнымъ монастырямъ, судя, наконецъ, но той рѣшимости, съ какою онъ оставилъ Боровскій монасаниръ и основалъ повнй, можно ясно предвидѣть, что докано быть въ его монастырѣ. Въ новомъ монастырѣ не было: старихъ обычествъ, на ноторые слабые инови мотли ссялятноя; какъ на; завонъ и оправданіе овоихъ немощей, ---на было даате и старихъ иноковъ, пришеднихъ изъ дручихъ менастырей съ своими обычания. Съ Пр. Іосифомъ

(<sup>62</sup>) Любопытно познакоматься съ современнымъ состояніемъ Волоколамскаго монастыря. На основаніяхъ, положенныхъ Пр. Іосифомъ, устроема великолъпнан обятель. По описанию составителя исторія Россійской Іврархіи, во 1811 г. въ Велоколамской обичели Пр. Госифа были слёдуюмія строенія:

«1) Соборная церковь во ния Успенія, ю 5 главахь, съ высокнить врыльцовъ, въ 23 стунена, старичной архитектуры, съ крытою съ трехъ сторонь вокругь церяви папертых и со всходами. Внутри 4 столба и 2 за нковостасовъ - освянуюльные; церковъ дяйною 27, шириною 25 арпинать, на западной сторонь инветь больше хоры. Иконостась хорошій, ночти гладкій, прямой и вызолоченный; нконы хорошо украшенныя, живонись но ствиань прокрасная, архитектурная и явника, по розовой земль. Внизу этой церкан, сгазывають, была усыпальница для монаховь, но, во отврытія мощей Преполобнаго Іосифа, сділана цервовь равной величні ин съ верхнею, --- во вия Пренодобнато Іоснфа, съ двумя придблами --- по правую сторону-Живоначальной Троицы, но лёвую Рождества Пресвятия Вогородицы, --- украшена очень изрядно. Въ ней, между олгаренъ Троидкимъ и большою церковію во имя сего Угоднина, подъ спудомъ почивають мощи (самого) Преподобнаго Іосифа Волоколамскаго чудотворца въ ракъ обицой сереброиъ съ позолотою; въ этой ме церкви видны гробницы Преосвященваго Осодосія, внязей Волоцинхъ Тоавна и Осодора, архиминдрата Наколки и др. 2) Къ соборной цервии съ обверо-западнаго угла придвлана въ 8 ярусовъ колокольня, съ боевыми часами, вышиното около 30 саженъ.

перешли изъ Воровскаго монастиря до семи иноковъ, переходиля въ нему и послё изъ того же и другихъ монастырей, — но это были люди, вполнё сочувствующе Іосифу и его планамъ, а потому и нельзя было ожидать сильнаго противодёйствія съ ихъ стороны. Ихъ, какъ перешедшихъ въ новый монастырь и изъявившихъ свою готовность повиноваться новымъ уставамъ, всегда могли подчинить правиламъ новаго монастыра, въ которий они перешли добровольно. А въ монашеской жизни добровольное подчинение разумной волё всегда составляеть первое и необходимое условие для усовершенствования и преспѣянія въ добродѣтеляхъ. Вирочемъ, въ самомъ началѣ сунествования обители уставъ не могъ исполняться во всей точности. «Поелику», говоритъ самъ Іосифъ въ своей духовной, «тогда было еще начало; то не было ни старѣй-

3) Подъ волокольнею (устроена) цервовь во имя Смоленской Богородицы. 4) Подл' коловольни пятиглавая церковь во ния Богоявлевія Господня, съ трапезою и придъломъ великомученицы Екатерины, перестроенная въ 1799 г. 5) Надъ св. южними воротами накодится церковь во вмя Петра и Павла о пяти главахъ; 6) отъ этой церкви въ линио -- каменныя двухъ этажныя настоятельскія келлін, по оград'я ностроенныя. 7) Вокругъ монастыря каменная ограда съ восемью башнями; 8) напротивъ оныя (Петра п Павла) церкви-каменныя келли въ два этажа, за ними каменная, покрытая черепицами, куфия; противъ соборной церкви въ западной сторонъ ограды-четвероугольная и высокая башня, съ комнатами, называемая Германовскою, потому что подъ нею положено тело Архимандрита монастири Германа. Отъ воротъ до соборной церяви насаженъ березовый проснектъ; а въ юго-занадновъ углу монастырскій садъ в игізоторыя службы; противъ старыхъ вороть построень гостиный дереванный довъ съ скотимиъ дворомъ и нъсколькими домиками для монастырскихъ служителей; у св. вороть построены давки для четырехъ яриарокъ: 1) въ день Св. Тронцы, 2) 29 іюля въ деяь Петра и Павла; 3) 15 августа въ день Усненія и 4) 8 сентября въ день Рождества Пресвятыя Богородицы». (Ист. Рос. Ісрар. ч. т. III, с. 606). До 1652 г. въ этомъ монастиръ настоятельствовали игумены, съ 1652 года архимандриты; въ 1764 году этотъ монастырь следани второвласснымь (тамъ же, стр. 607).

шей, ни меньшей братіи; некому было отдавать приказанія, некому было и принимать ихъ; притомъ была большая скудость въ обуви и одеждъ и въ самыхъ келліяхъ, а работа непрестанная и труды всяческіе. Мы желали только одного, чтобы число братій умножалось и снисходили по немногу къ немощамъ ихъ, ибо милостыня у общеживущихъ есть сострадание ихъ другь къ другу и даже терпение имуть отъ братия. Каждый заботился о спасении души своей, помышляя часъ своего исхода, и произвольно томиль себя постомъ и молитвою, усердствуя другь предъ другомъ въ работахъ монастырскихъ, не какъ лѣнивый земледвлецъ, за которымъ нуженъ присмотръ для возбужденія, но заботясь, напротивъ того, чтобы иной болёе не нотрудился: если кто хотѣлъ поднять тяжесть, братія возбраняли ему и сами то поднимали: такова была взаимная ревность и любовь» (63).

Въ этихъ немногихъ словахъ Преподобный прекрасно характеризуетъ первоначальный, внутренній бытъ основанной его трудами обители. Изъ этихъ словъ ясно можно видъть и недостатокъ во внёшнихъ средствахъ къ жизни и, необходимость потому усиленныхъ трудовъ со стороны братій, ихъ взаимное согласіе въ дъятельности и вмъстъ спасительную ревность по благочестію другихъ; можно видъть наконецъ отношенія братіи къ настоятелю, который, не отступая отъ своихъ цёлей, долженъ былъ достигать ихъ постепенно. Ему нужно было увеличить число братіи, и онъ потому, какъ самъ говоритъ, снисходилъ къ немощамъ уже пришедшихъ къ нему, онъ не хотёлъ слабыхъ отталкивать отъ себя внезанною строгостію своихъ обще-

(68) PRI. HOB. COO. BHGI. Nº 1470, Ayx. rp. rs. XII, v. 26

жительныхъ правилъ. Самыхъ правидъ въ началъ еще не было, и онъ мало по малу входили въ употребление стараніями опытнаго въ иноческой жизни настоятеля.

Старанія Преподобнаго игумена вскорѣ, увѣнчались; самымъ блестящимъ успѣхомъ. При всеобщемъ настроении къ иноческой жизни, новоучрежденный монастырь Іосифа, скоро обратилъ на себя внимание всей окрестности; слава, новаго подвижника привлекала въ нему учениковъ толпами, и число иноковъ скоро увеличилось до ста чело; вѣкъ. Къ Іосифу приходили и постригались князья, безре и простые люди. Въ его монастырѣ находили убѣжние и защиту люди невинно преслѣдуемые; здѣсь же старались. найти успокоеніе своей сов'єти и люди, преданные мірскимъ удовольствіямъ и пресытивниеся ими. Подвиги новаго благочестиваго подвижника поражали ихъ; и оки, слёдуя примёру его, старались все мірское оставить для Бога. Вотъ, между прочимъ, были какіе примъры ностуцленія въ монастырь Преподобнаго - примёры внезаннаго обращенія, и потомъ сдѣлавшіеся образцами для подражанія. Сынъ удёльнаго внязя Өеодора, будучи въ малолътствѣ, по недосмотру своего приставника, однажды упаль и переломиль себѣ ногу. Гнѣвъ княвя обратияся. на Григорія (такъ звали этого приставника); ему грозила, смертная казнь. Сохраняя свою жизнь, Григорій уб'жаль подъ защиту Пр. Іосифа, Іосифъ дъйствительно защитилъ его и постригъ въ инови. Новый иновъ былъ по своей иноческой жизни достойнымъ подражанія. Вотъ и другой, не менће замћчательный слунай поступленія въ иночество. Одинъ изъ князей Ростовскихъ, Андрей Голенинъ, занимаясь довлею звёрей въ лёсахъ Волоколамскихъ, нечаянно заёхаль въ обитель Преподобнаго Іосифа. Внёшнее благолёпіс, чинность, подвижническая строгость такъ подей-

 $\gamma_{1}\phi_{F_{1}} = 10$ 

ствовали на заёзжаго, что онъ отпустилъ всёхъ своихъ слугъ, а самъ поступилъ въ число братіи простымъ инокомъ. Онъ до конца жизни сохранилъ об'ёщаніе быть во всёхъ отношеніяхъ послушнымъ уставу Волоколамской обители Іосифа.

#### ٧.

Будучи настоятелемъ и руководителемъ своихъ иноковъ, по праву, Преподобный былъ руководителемъ ихъ на самомъ дѣлѣ. Онъ былъ примѣромъ для братів. Проповѣдуя во всемъ воздержаніе и умѣренность, онъ по внѣшнему своему виду ничѣмъ не отличался отъ другихъ --простое, холодное рубище было постоянно его одеждою, --лапти изъ древесныхъ лыкъ составляли его обувь. Визшнее богатство монастыря не возбуждало въ немъ стремленія къ роскоши и употреблялось на пропитаніе б'єдныхъ и странниковъ (64), что увидимъ ниже. Преподобный прежде всёхъ являлся въ церковь, читалъ и пёлъ на клиросѣ на ряду съ другими, говорилъ поученія и послёдній выходилъ изъ церкви. Нужно ли было заниматься постройвою веллій, или дёлать еще что-либо, онъ первый являлся на работу и трудился на ряду съ другими. Занимаясь днемъ телесными трудами, онъ ночью обходилъ весь монастырь и келліи и наблюдаль за поведеніемъ ввѣрившихся ему иноковъ; гдъ замъчалъ праздную бесъду, ударялъ въ дверь, давая чрезъ то знать о своемъ присутствіи и скромно удалялся. Главное его попечение было обращено на внутреннее состояние иноковъ; онъ подавалъ имъ мудрые совѣты, которые всегда подкрѣплялъ молитвою.

<sup>(64)</sup> Посл. къ въкоей кн. вдовъ. Собр. Рип. Гр. Толстаго, стр. 11, 24.68.

До какой степени онъ быль точенъ и въренъ своему уставу и желалъ во всемъ быть образцомъ для другихъ, можно видъть изъ слёдующаго: по его уставу, заимствованному изъ древнихъ христіанскихъ обителей, въ монастырь воспрещалось входить женщинамъ (<sup>65</sup>). И однажды мать его, желая видъться съ сыномъ, пришла было къ его монастырю; но онъ отказался отъ свиданія съ нею. Его нивто не могъ укорить въ личномъ нарушеніи изданныхъ имъ правилъ для иноческой жизни. Кромъ этой, такъ сказать, общемонастырской дъятельности, у Преподобнаго была еще непрерывная и громадная дъятельность келейная, онъ постоянно занимался молитвословіемъ, чтеніемъ и списываніемъ книгъ религіозно-нравственнаго содержанія.

Если Іосифъ такъ былъ строгъ по отношению въ самому себь, то можно было ожидать, какова должна быть его строгость по отношению въ другимъ. Проникшись общежительными идеями, онъ требовалъ отъ своихъ инововъ, чтобы все у нихъ было общее — въ пищѣ, питіи, одеждѣ и даже молитвъ. Всъ должны были ходить въ одну церковь и одну трапезу, въ которой всёмъ предлагалась одинаковая пища. Труды тёлесные иноки должны были переносить равном'трно и непрем'тно общими силами. Bъ князѣ и простолюдинѣ, принявшихъ иночество, Преподобный хотёль видёть только иноковь: преимущество однихъ предъ другими измѣрялось не званіемъ или богатствомъ, но степенями нравственнаго преспъянія. Каждый, поступившій въ монастырь, долженъ былъ заблаговременно распорядиться своею собственностію и за тёмъ не имёть

(65) То же и до настоящаго врежени соблюдается въ Авонскихъ монастирахъ.

:

ничего собственнаго. Все, находящееся въ монастырѣ, принадлежало монастырю. Самъ инокъ не могъ распоряжаться собою; ---его волею должны были управлять другіе. Въ келіяхъ запрещалось имѣть не только деньги или лишнюю одежду, но даже пищу и питье. Въ нихъ можно было заниматься только чтеніемъ и молитвою. Въ монастырѣ все, до малѣйшихъ подробностей, должно было совершаться съ благословенія настоятеля. Въ монастырь. навонець, кавъ сказано выше, запрещалось вводить женшинъ и дътей (66).

При немногихъ исключеніяхъ (67), вызванныхъ строгостію устава, въ монастырѣ Преподобнаго Іосифа, подъ его руководствомъ и при его жизни, воспиталось очень много знаменитыхъ иноковъ. Одни изъ нихъ прославили себя на поприщѣ церковно-исторической дѣятельности --были пастырями добрыми; другіе прославились просв'єщеніемъ, а некоторые оставили по себе память и достойный примеръ для подражанія своими благочестивыми, иноческими подвигами. Исторія сохранила для насъ имена нѣкоторыхъ ученивовъ и сподвижнивовъ Преподобнаго Игумена Волоколамскаго, которые усвоили себѣ направленіе своего учителя, въ послёдствіи времени продолжали развивать его идеи и за свое особое направление заслужили у современниковъ особое название Іосифляна.

Изъ ученивовъ Іосифа были пастырями перкви: 1) Даніилъ, въ 1522 г. рукоположенный въ Митрополита

<sup>(64)</sup> Религіовно правственныя уб'яжденія, Богословское образованіе, а равно и подробность правилъ для вноческой жизни, избранныхъ Пр. Іосифомъ, будутъ указаны нами при разборъ его сочинения.

<sup>(67)</sup> Посланіе Іосифа «о чернці растригшенся»... въ Ркп. Имп. Публ. оно. См. II Отд. Ркп. Гр. Толстова Ne 68, л. 208 на оборотя.

Московскаго (68). Этогъ Митронолить, слёдуя своему учителю — все основывать на словахъ св. писаній (69), къ сожалёнію, самъ не всегда вёрно понималъ его. Поставленный въ затруднительныя обстоятельства, онъ изъ за политическихъ видовъ, нередко изменялъ каноническимъ постановленіямъ церкви. Желая угодить Василію Ивановичу, онъ дозволилъ ему незаконный разводъ съ Соломоніею и второй бравъ съ Еленою Глинскою. — Желая быть върнымъ Православію, онъ не дозволяль ученому Мавсиму Греку заниматься исправленіемъ испорченныхъ церковнобогослужебныхъ книгъ и за мнимую ересь Максима подвергъ его жестокимъ страданіямъ долголѣтняго заключенія. Впрочемъ и самъ Даніилъ, отстранивши Мавсима, своро по смерти своего покровителя князя Василія (70), по проискамъ бояръ, долженъ былъ возвратиться въ Волоколамскую обитель и тамъ постомъ и молитвою заглаждать погрѣшности своего управленія. До насъ дошло «прѣніе Данилы, Митрополита Московскаго, съ Максимомъ Святогорцемъ» (<sup>71</sup>).

(69) Ист. Рос. Іерар. ч. ІІІ, стр. 607.

(\*\*) Въ посланія къ одному Епископу Данійлъ писаль: «на все, что творишь и глаголешь, имъй свидётельство отъ св. писаній». (Обзоръ Дух. Лит. стр. 189).

(<sup>70</sup>) Значеніс, какимъ Данінать пользовался у Василін Іоанновича, съ силою обнаружилось при кончинё послёдняго. Благочестивый Василій предъ кончиною хотѣлъ, по обычаю предковъ, принять схиму; бояре, устраняя отъ двора вліяніе духовной власти, отсовѣтывали ему, указывая на примѣръ Іоанна III; тогда Данінать, вопреки всеобщему при дворѣ требованію, сказавъ: «никто у меня не отниметъ души его; добръ сосудъ серебрянный, еще лучше златой»,--постригъ великаго князя въ иночество и наревъ Варлаамомъ. (Ист. Рос. II, Спб. 1838 г. стр. 128).

(71) Чт. Общ. Ист. и др. Р. 1847 г. № 7.

завшійся въ Боровскомъ монастырё и за тёмъ пришедшій въ монастырь Воловодамскій; въ Епископа произведенъ изъ Архимандрита Симоновскаго (<sup>73</sup>).

3) Савва Слёнушкинъ (около 1520 года), Епископъ Смоленскій (<sup>73</sup>).

4) Вассіанъ Топорковъ, Епископъ Коломенский, съ 1525 года (<sup>74</sup>).

5) Савва Черный, который оставиль намъ жизнеописаніе Іосифа (словарь Дук. писателей подъ буквою І — Іосифъ) (около 1529 года) и Нифонтъ, Епископы Крутицкіе (<sup>75</sup>).

Изъ простыхъ иноковъ между учениками Пр. Іосифа замъчательны:

1) Герасимъ Черный — спутникъ Іосифовъ, во врема путешествія послёднаго по разнымъ монастырямъ. — Онъ перешелъ вмёстё съ Іосифомъ въ монастырямъ. — Онъ скій, въ послёдствін времени жилъ въ пустынё и занимался списываніемъ внигъ. — Между рукописами Іосифова Волоколамскаго монастыра находятся 16 книгъ его письма (<sup>76</sup>).

2) Кассіанъ, нивогда не носившій обуви и цотому прозванный Босымъ. — Своимъ благочестіемъ онъ возбуждалъ всеобщее уваженіе, такъ что Василій Іоанновичъ бралъ его въ воспріемники сыну своему Іоанну; и когда Кассіанъ умеръ, то Нифонтъ, нуменъ Волоколамскаго монастыря, извёщалъ великаго Князя о его смерти особымъ посланіемъ, какъ о горестной для всёхъ нотеръ (<sup>77</sup>).

(<sup>78</sup>) Соф. врем. II, стр. 276 и 314. (<sup>38</sup>) Твор. Св. Отц. г. V, кн. II. (<sup>74</sup>) Соф. врем. II, стр. 276 и 314. (<sup>29</sup>) См. прим. 2. (<sup>76</sup>) Приб. въ тв. св. отцевъ г. V, кн. II.

(77) Дополн. къ Акт. Ися. т. І, Ж 218. Изъ этого послания видно, что

3) Уже извёстный намъ Іона Голова и его племянникъ Епифаній — за свои подвиги названный Терпъливымз.

4) Діонисій, изъ князей Звеннгородскихъ, который исполнялъ службу въ пекарнъ за двоихъ братій, ежедневно прочитываль 77 псалмовь и клаль 3000 поклоновъ — Несмотря на то, что Діонисій съ такою ревностію исполнялъ вившніе подвиги, его больше занимала уединенная, отшельническая жизнь и онъ оставилъ на время монастырь Пр. Іосифа и перешелъ въ знаменитому въ то время русскому отшельнику — Нилу Сорскому (78). Впрочемъ здёсь одна внутренняя дёятельность не могла удовлетворить требованіямъ Діонисія — ему нужны были и твлесные труды, и онъ снова, въ последстви, возвратился на место первоначальнаго иноческаго воспитанія --- въ Преподобному Іосифу. — Этотъ переходъ отъ одного подвижника къ другому ясно показалъ, накое изъ двухъ направленій иноческой жизни было свойственные руссвому характеру и какое могло скорбе утвердиться въ русской перкви.

5) Другой инокъ, обнаруживавшій болёе наклонности въ созерцательной жизни и перешедшій съ Діонисіемъ отъ Іосифа въ Нилу, уже не возвращался назадъ. Это быль Нилъ Полевъ, по происхожденію внязь Смоленскій (<sup>79</sup>). Были, безъ сомнёнія, и другіе подвижники взъ учениковъ Пр. Іосифа, достойные занять мёсто въ исторіи православнаго русскаго монашества: нёкоторые изъ никъ, а

кончина Кассіана интересовала великаго князя и онъ нарочно «веліль отписать, конмъ общиаемъ старда Кассіана не стало». — (\*\*) Прябав. къ Твор. Св. Отцевъ г. V, км. 2, отр. 245. Прим'яч. «косему мадатели Ист. Акт. отвесли посланіе Давіила, писанное къ нему въ монаотирь, къ Діовисію Звелигородскому». — (\*\*) См. Род. кн. И., 365.

именно: Арсеній Голенинъ (уже извёстный намъ князь Ростовскій Андрей), Каллисть «бывшій игуменъ», Гурій «бывшій келарь», Геронтій Рокитинъ, Генасій Суколъновъ, Варлаамъ Старый, Селиванъ Келарь и Тихонъ Лепковъ — заслужили довѣренность Пр. Іосифа и онъ даже просилъ Василія Іоанновича назначить кого либо изъ нихъ ему въ преемники (<sup>80</sup>).

При взглядѣ на такой рядъ учениковъ Преподобнаго Іосифа, ознаменовавшихъ себя въ исторіи русскаго монашества, ясно можно видѣть, какъ важно было вліяніе и значеніе Іосифа для основаннаго имъ монастыря.

### VI.

Дѣятельность и вліяніе Пр. Іосифа не ограничились монастыремъ; они простерлись не только на окружающую монастырь его область Волоколамскую, но зи на все русское государство: на удѣльныхъ и даже великихъ князей. Іосифъ умѣлъ поставить себя очень высоко.

Всѣ, живущіе вокругъ монастыря, считали его своимъ отцомъ и покровителемъ. Въ его монастырѣ каждый могъ найти себѣ вспомоществованіе въ тѣлесныхъ и душевныхъ нуждахъ. Нуждался ли кто въ совѣтахъ о благочестіи, легко могъ обращаться къ нему; знатные бояре и князья брали его въ воспріемники своимъ дѣтямъ (<sup>81</sup>), ему повѣряли свои души на исповѣди и за тѣмъ просили письменнаго руководства для исполненія его наставленій (<sup>82</sup>). Прено-

<sup>(&</sup>lt;sup>80</sup>) Доцолн. въ Акт. ист. т. I, стр. 364, № 217.

<sup>(&</sup>lt;sup>81</sup>) Объ Іоаннѣ Борисовичѣ сказано: «егда вельми изнеможе и повелѣ себя отвести во обитель Пречистыя Богородицы во отцу своему крестному, игумену Іосифу. Ркп. Н. С. Библ. № 1493, стр. 53.

<sup>(82)</sup> Чегыре посланія о епитиміяхъ. Ркп. по кат. Гр. Толстова II отд. Ж 68.

добный Іосифъ вникалъ въ самую жизнь ему извёстныхъ людей; отъ его вниманія не ускользали отношенія князей къ своимъ подданнымъ (<sup>83</sup>), —господъ къ своимъ слугамъ (<sup>84</sup>).

Окружающіе поселяне находили въ монастырѣ Преподобнаго всѣ средства въ поддержанію своего существованія въ случав крайней нужды. Съ самаго начала сушествованія обители, по замічанію одного изъ жизнеописателей Преподобнаго Іосифа (85): **«а**ше кто ИЗЪ оврестныхъ земледѣльцевъ исгубитъ отъ орудія земледѣльнаго восу, или ино что и пришедъ въ Преподобному взимати цёну изгибшаго, или у кого украдуть лошадь, или доилицу; и той, отъ скорби приникая во отцу, повъдая скорбь свою, онъ же имъ даяше цёну ихъ». Эти частныя благотворенія, пріобрѣтая Преподобному любовь народа, дѣлались неявно только, но и тайно. Однажды случилось Преподобному, по обычаю, обозрѣвать монастырь ночью. Проходя мимо житницы, онъ замётилъ, что воръ береть монастырское жито; похититель хотёль было убёжать отъ Преподобнаго; но послёдній подозваль го къ себѣ, вмѣсто всякаго упрека, узнавши нужды похитителя, самъ насыпаль ему жита и, приказавши молчать о происшедшемь, отпустилъ съ ношею. При умножении средствъ монастыря умножились и его благотворенія. При входѣ вь монастырь устроена была гостинница съ церковію во имя Введенія, воторая названа была Богораднымъ монастыремъ (приб. въ твор. св. отцевъ гл. V, вн. 2, стр. 250), гдъ еже-

- (88) Посланіе въ Юрію о пропитанія страны во время голода.
- (84) Доп. въ Акт. Ист. т. I, № 213.
- (66) Ркл. Н. С. Библ. № 1493, стр. 75.

дневно бѣдные и проѣзжіе могли получать себѣ пищу и пристанище. Положено было правиломъ, чтобы каждый инокъ во время стола оставлялъ часть своей пищи на милостыню бѣднымъ. Число питающихся на монастырскій счеть иногда доходило до 700 человѣкъ. Въ посланіи къ «нѣкоей княгинѣ вдовѣ» Преподобный Іосифъ писалъ: «занеже вѣдомо намъ, что въ нашемъ монастырѣ обычай: сколько Богъ пошлетъ, столько и разойдется — надобе церковныя вещи строити: овятыя иконы, святые сосуды, и вниги и ризы и братство кормити и шити и одъвати и обувати и инъ всякія нужи исполняти и нищимъ и странникомъ и мимоходящимъ давати и кормити. А расходится важдый годъ по полутораста рублевъ деньгами, иногда болѣ; да хлѣба по три тысячи четвертей на годъ расходится, занеже на всякъ день въ трапезѣ ѣдятъ иногда шесть сотъ, а иногда семь сотъ душъ; ино коли его Богъ пошлетъ, тогдыся и разойдетъ». Значитъ, всѣ средства и богатства монастырскія собирались для того, чтобы перейти въ руки нуждающихся мірянъ. Однажды, во время голода, Преподобный, призр'ввая всёхъ нуждающихся, роздалъ весь монастырский хлебъ, такъ что иноки начали роптать на его мнимую расточительность. Но Преподобный не смущался этимъ ропотомъ. Когда не стало своего хлѣба, когда не стало и своихъ денегъ, онъ приказалъ брать деньги въ займы у частныхъ людей подъ росписки. На эти деньги покупали хлъбъ и давали его бѣднымъ. Увѣренность и надежда, съ какою Преподобный быль щедрь по отношенію кь нуждающимся, не Василій Іоанновичь посѣтилъ монастырь обманули его. и, зам'ётивши его нужды, приказалъ изъ своего села отпускать ему ржи, овса и прочаго хлѣба, сколько потребуется для провормленія нищихъ, взятыхь подъ опеку

- 4\*

Преподобнымъ. Прим'йру великаго князя посл'ядовали князья Юрій, Димитрій и Семенъ Ивановичи, приславшіе богатую помощь въ монастырь (<sup>86</sup>).

Въ слѣдствіе такой заботы о нуждающихся, въ слѣдствіе личныхъ нравственныхъ достоинствъ Преподобнаго Іосифа, «вся страна Волоцкая, говоритъ его жизнеописатель, къ доброй жизни прилагашеся, тишины же и покон наслаждашеся. И Іосифово имя, яко священіе нѣкое, во устахъ всѣхъ обношашеся» (<sup>87</sup>).

Но не одна только «Волоцкая область» получила благодѣянія отъ Іосифа, его вниманіе простиралось и на другія области. Въ 1512 году случился голодъ въ Дмитровской области. Когда Дмитровскій князь Юрій Ивановичь не обращаль на это особеннаго вниманія; тогда Пр. Іосифъ послалъ къ нему уб'вдительное посланіе, въ которомъ примёрами греческихъ государей доказывалъ, что князь непремѣнно долженъ заботиться о своихъ подланныхъ. Вотъ нѣсколько словъ изъ этаго посланія: «Бога ради, Государь, и Пречистыя Богородицы, пожалуй, попецися и промысли о православномъ христіанствѣ, о своемъ отечествія; тебѣ бо, Государю, отъ Господа Бога дана бысть дръжава и сила отъ вышняго, тебе бо Господь Богъ избра въ себѣ мѣсто, постави на твоемъ отечествѣ, милость и животъ положи у тебе; тебѣ же, православному Государю, не токмо о своихъ пещися и своею точію житія правити, но и все обладаемое оть треволненья снасати и соблюдати и отъ нужи и отъ скорби и отъ бъдъ избавляти, яко же и прежніе государи, которые, въ подобныхъ случаяхъ, дёлали особыя распоряженія: давали

- 52 -

<sup>(86)</sup> PRU. H. C. BHG. No 1493, J. 74.

<sup>(\*)</sup> Bur. Poe. 4. 6. whe. cent. 1857 r. crp. 110.

хлёбъ даромъ неимёющимъ, запрещали вывозить его за предѣлы своего государства, или приказывали продавать по дешевымъ цёнамъ. Такъ сдѣлай и ты» (<sup>88</sup>). Посланіе исправило поведеніе удѣльнаго князя.

Обозръвъ дъятельность и вліяніе Пр. Іосифа на его собственную обитель и на всю область Волоцкую, познакомившись нёсколько съ его вліяніемъ на нёкоторыхъ удбльныхъ князей, мы должны перейти къ той его дбятельности, которая имбла значение для всей русской цер-Мы разумѣемъ борьбу Пр. Іосифа съ ересью жи-КВИ. довствующихъ. При обозрѣніи этой борьбы ясно можно видёть, какимъ нравственнымъ вліяніемъ на все русское общество пользовался Пр. отецъ. Мы будемъ излагать исторію ереси не съ того момента, когда Іосифъ уже открыто началъ дъйствовать противъ нея, но съ самаго ся начала, и должны сдёлать это для того, чтобы видёть, въ какомъ положени была ересь, когда вышелъ на борьбу съ нею Преподобный и вто были тѣ лица, которыя были первыми двигателями и свидѣтелями ереси и съ которыми потомъ имѣлъ дѣло Пр. Іосифъ. Это болѣе послужитъ къ достиженію нашей цёли яснёе охарактеризовать дёятельность Пр. отца въ исторіи Русской церкви.

(88) Донолн. къ Акт. Ист. т. І, № 216.

# 2. Іосифъ Волоколамскій въ борьбѣ съ ересью жидовствующихъ.

#### I.

Ересь жидовствующихъ первоначально появилась въ Новгородѣ, — отсюда перешла въ Москву и въ этихъ двухъ городахъ существовала болѣе 30 лѣтъ.

Во второй половинѣ XV ст. новгородцы, спасая свою независимость отъ московскаго князя, котораго власть въ это время быстро начала распространяться, вступили съ нимъ въ ожесточенную борьбу. Единство вѣры, языка, нравовъ и обычаевъ однихъ изъ нихъ привязывало къ Москвѣ, но другіе признавали политическую свободу выше всёхъ другихъ интересовъ. Богатства, нажитыя новгородцами, постоянныя торговыя сношенія съ иноземцами и наконець въковая независимость привели ихъ къ высокому понятію о себѣ. Новгородцы не хотѣли стать въ уровень съ прочими городами Россіи и подчиниться Московскому князю. Поэтому нѣкоторые изъ Новгородцевъ не хотѣли сноситься съ Москвою даже по дѣламъ церковнымъ и не только не держали Московскаго князя «по старинѣ»; но сами иногда нападали на пограничныя земли Московскаго княжества и раздражали в. князя своими сношеніями съ Литвою и Польшею. Народъ раздѣлился на партіи. Чтобы показать свою независимость отъ Московскаго внязя, — вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы устрашить ero alyceлить себя, Литовская партія съ согласія Польскаго короля, призвала въ Новгородъ Михаила Александровича, или Олельковича, брата кіевскаго князя — нам'єстника Семена Александровича (<sup>89</sup>). Михаилъ Александровичъ въ сопровождении многочисленной толпы прибыль въ Новгородъ 1471 г. Ноября 1 дня и былъ принятъ съ честію. Къ этому присоединилось и другое обстоятельство. За два года до прітьда М. Олельковича скончался Новгородскій Архіепископъ Іона; избраннаго на мѣсто Іоны Новгородцы рёшились отправить для поставленія не въ Москву, какъ было прежде, а въ Кіевъ. Кромѣ политической независимости, которой лишились Новгородцы за подобные поступки, они во время сношеній съ Западомъ приняли оттуда зло гораздо большее — ересь. Михаиль Олельковичь, замётивь одни безпорядки въ Новгородъ, чрезъ 4 мъсяца и 8 дней снова возвратился въ Кіевъ; но послѣ него остался въ Новгородъ прибывшій вмъсть съ нимъ жидъ Схарія.

Намъ ничего неизвъстно, чъмъ занимался Схарія въ Кіевъ, неизвъстно и то, съ какою цълію онъ прибылъ въ Новгородъ — для торговли ли, или для распространенія ереси. Скоръе можно предположить первое. Новгородъ былъ богатымъ городомъ и въ немъ еврей, по свойственной всъмъ имъ житейской находчивости, могъ сдълать хороппіе торговые обороты (<sup>90</sup>). Предположеніе, что Схарія

.

<sup>(89)</sup> Ник. Лѣт. У, 211.

<sup>(\*\*\*)</sup> Послѣднее мнѣніе подтверждается слѣдующимъ разсказомъ одной лѣтописи, изъ котораго можно равнымъ образомъ видѣть и то, почему Схарія, какъ увидимъ ниже, сблизился прежде всего съ Новгородскимъ духовенствомъ. Новгородское духовепство въ то время еще завѣдывало торговыми мѣрами и вѣсами (см. у Григоровича: о посадникахъ Новгородскихъ): «15 лѣто 6979 былъ въ Новгородѣ князь Михайло Олельковичь изъ Литвы, а съ нимъ жидове ториомъ и мнози отъ поповъ и діаконовъ, живуще свинскимъ житіемъ, начаща къ нимъ ходити и бражничать и учитися водиеб-

понбыль въ Новгородъ съ цёлію распространенія ереси, и что онъ былъ главою или членомъ какого либо религіознаго общества въ Литвѣ, какъ думаетъ Г. Рудневъ въ своемъ разсуждении «о ересяхъ и раскодахъ въ русской церкви» (<sup>91</sup>), предположение это, говоримъ, имѣетъ гораздо меньше въроятности; потому что не подтверждается никавими древними письменными памятниками. Изъ описанія характера Схаріи, сдѣланнаго Пр. Іосифомъ, видно только, что онъ былъ знавомъ съ магіей и астрономіей. «Сей бяше», говорить Іосифъ о Схарів, «діаволовъ сосудъ н изученъ всякому злодъйскому изобрътению, чародъйству же и черновнижію, зв'яздозаконію же и со астрологи живый во градѣ, нарицаемомъ Кіевъ» (92). Къ этому можно прибавить лишь одно предположение, что Схарія зналь нізкоторыя понятія раціоналистическихъ севть, которыхъ было тогда весьма много (93) на западной границъ нынтиней Россія.

Оставшись въ Новгородѣ, Схарія своро познавомился и даже свелъ дружбу съ новгородскимъ священникомъ Діонисіемъ, который вовлекъ въ свое общество другаго священника Алевсѣя. Втроемъ они развили свою ересь и начали распространять ее между необразованными жителями новгородскими. Къ нимъ на помощь прибыли изъ Литвы еще нѣсколько жидовъ. Пользуясь гражданскимъ неустройствомъ Новгорода, его исключительною заботою о своей политической свободѣ, еретики тайно собирались въ домъ Діонисія и склонили въ ересь сначала его семейство и за тѣмъ, вполнѣ сознавая важность вліянія ду-

скимъ книгамъ»... Румянц. Муз. № ССССLХІ подъ рубрикою: великое княженіе русское л. 248 на обор. Рук. начала XVI в.

<sup>(&</sup>lt;sup>91</sup>) Стр. 93. (<sup>92</sup>) Прав. Собес. 1855 г. кн. Ш., стр. 43. (<sup>93</sup>) См. примѣч. 82, въ изсява. М. Кояловича о Литов. церков. уни т. I.

ховенства на народъ, они преимущественно начали обращать свое вниманіе на совращеніе перваго. Знакомый съ Іудейскою Каббалою и Астрономіею, Схарія производилъ сильныя впечатлѣнія на Новгородцевъ и увеличивалъ число послѣдователей ереси. Діонисій и Алексѣй были главными ересіархами, — послѣдній изъ нихъ даже болѣе, чѣмъ первый, увлекся жидовствомъ;—онъ назвалъ себя Авраамомъ, а жену свою Саррою и научилъ жидовству своего зятя Ивана Максимова, «многихъ отъ поповъ и отъ діаконовъ и отъ простыхъ людей» (<sup>94</sup>).

Опасаясь внѣшняго насилія и притѣсненія, опасаясь той же самой участи, которая постигла за 100 л. предъ тёмъ стригольниковъ, еретики сдёлались гораздо опытнѣе въ своемъ дёлѣ; - ересь они распространяли самымъ скрытнымъ образомъ и, чтобы удобнее действовать на народъ, нѣкоторые изъ нихъ принимали на себя священническій санъ и всѣ вообще, по наружности, по исполненію христіанскихъ обрядовъ, казались людьми кроткими и благочестивыми. Своихъ еретическихъ мыслей они неоткрывали никому безъ особенной цёли; если ихъ призывали въ суду, они клятвенно увѣряли судей въ своемъ православіи и проклинали всё ереси, — а между тёмъ сами оставались въ душт еретиками (95); кромт того, одни изъ еретиковъ, отвергая христіанское вѣроученіе, были болбе рбзки и смблы въ выражении своего лжеучения, другіе — менѣе.

- 57 -

<sup>(&</sup>lt;sup>94</sup>) Пр. Іоснфъ пересчитываетъ очень много лицъ, изъ бѣлаго духовенства и изъ Новгородскихъ бояръ, совращенныхъ въ ересь. Изъ сего перечия видно, какъ сильно еретики вліяли на эти два класса Новгородскаго общества.

<sup>(&</sup>lt;sup>95</sup>) Всё эти черты поведенія еретиковъ указываеть Арх. Геннадій въ своемъ посланіи къ Прохору Еп. Сарскому (Ркп. Имп. П. Б. по кат. Ркп. Гр. Толстова II отд. № 68, л. 818).

Ересь существовала въ Новгородъ около десяти лъть, развиваясь ѝ распространяясь все болье и болье. Положеніе Новгорода въ это время, по случаю окончательной борьбы съ Москвою, не позволяло церковному правительству обратить своего вниманія на ересь. Архіепископъ Өеофиль во все время своего правленія паствою, быль занять политическими дёлами. Колебаніе между Москвою и Литвою, свойственное всёмъ Новгородцамъ, перешло и въ нему. Сначала жаркій приверженецъ Москвы, впослёдствіи Архіепископъ склонился на сторону Литвы и вступилъ съ нею въ тайные переговоры. Великій Князь лишиль его каеедры и заключиль въ Московскій Чудовъ монастырь; а имущество его было отобрано въ казну (<sup>96</sup>). На мѣсто Өеофила въ 1481 г. былъ поставленъ Москвичь Троицкій инокъ Сергій (97), поставленіемъ котораго нарушена была договорная грамота, данная Новгородцамъ 11-го Марта 1471 г. (98), воторою позволялось имъ избирать себѣ Епископа «по старинѣ» -- изъ своихъ жителей. Слабый по характеру и дъйствуя по видамъ Іоанна III, этотъ епископъ скоро возбудилъ противъ себя народную непріязнь и долженъ былъ оставить свою казедру (99).

При такихъ благопріятныхъ для ереси обстоятельствахъ

(\*\*) Чт. Общ. Ист. и др. Рос. 1846 г. № 1, стр. 99, по ркп. Погодина, которая носить название «часть четвертая древней лѣтописи русской». Въ Новгородской лѣтописи ч. П, стр. 227, сказано.... «остави, въ заточение сѣдя, Новгородский Владыка Өсофиль Епископство нужею великаго князя».

(<sup>97</sup>) Поли. Собр. Рус. Л. т. VIII, стр. 215. (<sup>98</sup>) Акты Арх. Экси. т. I, № 91.

(<sup>99</sup>) Въ Новгородской лётописи (Соф. вр. ч. П. стр. 227) сказано: «Семіонъ (Сергій названъ здъсь Семіономъ) остави Архіепископію (болѣнъ бѣ) за неже не хотяху Новгородцы покоритися ему, что не по ихъ онъ мысли ходитъ; не смѣяше бо, понеже вел. князь посла боярина своего съ нимъ, и казначея и дъяка, они же отняша у него умъ волшебствомъ»... Семіономъ назшвается онъ и въ лѣтописяхъ, изданныхъ Львовымъ (ч. Щ. стр. 189).

**.** 

въ Новгородѣ, она перешла въ Москву. Въ 1480 г. посъщая покоренный Новгородъ, Іоаннъ III, наказывая своихъ политическихъ враговъ, приласкалъ враговъ Христіанства. Ересіархи Діонисій и Алексей такъ успёли понравиться внязю, что онъ перевелъ ихъ въ Москву и сдълалъ Алексѣя протојереемъ въ Успенскомъ соборѣ; а Діонисію далъ священническое мѣсто въ соборѣ Архангельскомъ. Ересіархи не оставили своего пагубнаго дёла въ Москвѣ, и между послѣдователями ихъ встрѣчаются имена Симоновскаго Архимандрита Зосимы, близкаго въ вел. князю дьяка Өеодора Курицына и брата его Ивана Волка. Алексъй сдълался домашнимъ человъкомъ у вел. князя; онъ склонилъ къ ереси невестку Іоанна III-го Елену и даже старался уловить въ свои сѣти самого Іоанна. Въ такомъ положении существовала ересь до 1485 года. Въ этомъ году на мѣсто отказавшагося отъ Архіепископія Сергія возведенъ былъ въ санъ Новгородскаго Архіепископа Чудовскій Архимандрить Геннадій (Гонзовъ) — Іерархъ высоко образованный, строго православный и необыкновенно дѣятельный. Находясь вь Москвѣ, онъ вовсе не зналъ о существования ереси, хотя она тамъ была сильно распространена (такъ искуспо еретики скрывались отъ опасныхъ для нихъ людей!); по прибытіи въ Новгородъ, ему нечаянно удалось открыть это зло. Оставленные своими руководителями: Схаріею (100), Діонисіемъ и Алексвемъ, Новгородскіе еретики повели себя не совсёмъ осторожно. Пьяные священники нечаянно проговорились предъ Геннадіемъ. Точный и аккуратный въ

<sup>(100)</sup> По извъстіямъ Татищева, помъщеннымъ подъ 1491 г. Схарія былъ казневъ Іоанномъ III, вмъсть съ другими бунтовщиками противъ Московскаго князя (Пр. Обозр. 1862 г. стр. 184).

своихъ дъйствіяхъ Архіепископъ тотчасъ донесъ въ Москву и, въ сл'Едствіе полученныхъ отъ князя и митрополита грамоть, произвелъ розыскъ (101). Въ этомъ делж Геннадію очень много помогъ одинъ изъ покаявшихся еретиковъ — священникъ Наумъ (102), принесши Геннадію нівкоторыя вниги, по которымь еретики совершали службу (103). Еретики отданы были подъ стражу, но бъжали въ Москву. Геннадій послаль къ митрополиту свое слёдственное дёло, съ показаніями еретиковъ; по донесенію его, еретики въ Москвѣ были допрошены, вразумлены и съ грамотами отъ князя и митрополита посланы были обратно въ Новгородъ для окончательнаго суда надъ ними. Вел. князь даваль Геннадію полное право распоряжаться съ еретиками по законамъ; Митрополитъ предписываль покаявшихся простить, а непокаявшихся предать градской казни. Такъ было и сдёлано.

Впрочемъ первая казнь не вразумила еретиковъ, и нѣкоторые изъ нихъ, даже покаявшіеся, снова убѣжали изъ Новгорода въ Москву, гдѣ ихъ пристанище было безопаснѣе. Не успокоивались еретики, не успокоивался и Новгородскій Архипастырь. Онъ снова просилъ Геронтія «подокучать» вел. князю объ истребленіи ереси.

Но Геронтій, разъ согласившись на истребленіе ереси, теперь не обратилъ на нее большаго вниманія, считая ее не столь опасною для церкви, какъ представлялъ Ген-

Digitized by GOOgle

<sup>(101)</sup> Посланіе Гепнадія въ Митрополиту Зоснив. Др. Виел. XIV ч. стр. 278.

<sup>(102)</sup> Въ посланін въ Прохору Ец. Сарскому Геннадій писалъ: «и только бы попъ Наумъ не положилъ покаянія, ино бы како мощно увёдати се по ихъ глятвё». Ркп. Имп. П. Б. по кат. Ркп. Гр. Толстова № 68, л. 318.

<sup>(108)</sup> Преосвященный Игнатій Ен. Воронежскій и Задонскій въ своей «исторіи о расколахъ въ церкви Россійской» стр. 58 вамѣчаєть, что, вѣроятно, эти вниги были только искаженные славянскіе служебники.

надій. «Онъ, по замѣчанію Пр. Іосифа, самъ убо христіанская мудрствуя, о прочихъ же ни мало не печеся, погибающимъ Христовымъ овцамъ еретическимъ ученіемъ, или грубостію сдержимъ, или нерадяше о сихъ, или бояшеся Державнаго» (104). При этомъ вероятно имела много значенія и личная непріязнь Митрополита въ Геннадію (105). Геронтій умерь 1489 г. Паства долго оставалась безъ пастыря; еретики начали дъйствовать съ изумительнымъ усиліемъ, потому что отъ избранія новаго Митрополита зависѣла ихъ будущая участь. Іоаннъ III склонился на ихъ ходатайство и, вопреки прежнимъ обычаямъ, избралъ на Митрополичью канедру самъ, безъ собора Епископовъ, Симоновскаго Архимандрита Зосиму 26 сентября 1491 года. Враги церкви торжествовали; православіе было въ большей опасности; выборъ вел. князя былъ неудаченъ. Зосима былъ еретикъ.

Не зная этого, Геннадій обратился къ новому Митрополиту съ прежнимъ требованіемъ относительно еретиковъ (<sup>106</sup>). Дёло сдёлалось такъ гласнымъ, что должны были созвать соборъ по этому поводу (<sup>107</sup>). На соборъ

(<sup>105</sup>) Во время возникшаго въ 1478 г. спора о хожденін вокругъ церкви Геннадій сталъ на сторону вел. князя, препирался съ митрополитовъ (ист. Игнатія Еп. Воронеж. и Задон. стр. 63), и его Митрополить считалъ отступившимъ отъ Православія (Соф. вр. ч. П, стр. 202 и 224). Скоро послѣ этого спора Геннадій испыталъ на себѣ гиѣвъ Митрополита. Дозволивши въ своемъ монастырѣ пить Богоявленскую воду послѣ принятія пищи, онъ заключенъ былъ Геронтіемъ въ оковы и только просьба вел. князя защитила невиннаго отъ погибели. (Лѣт. Львова, ч. Ш, стр. 182—183. Соф. вр. ч. П, стр. 225, П. С. Р. Л. VI).

(<sup>106</sup>) Въ октябрѣ 1491 г. Геннадій написалъ посланіе къ Зоснмѣ, въ которомъ просилъ принять строжайшія мѣры къ искорененію ереси. Акт. Арх. Эксп. т. I, № 380.

(107) Соф. вр. ч. П, стр. 237, др. Вивл. XIV ч. стр. 128 и 147. Ник. Лат. ч. VI, стр. 120, ст. кн. ч. П, стр. 193, Кар. ч. УІ, стр. 195. (2

<sup>(104)</sup> Прав. Соб. 1855 г. вн. 3, стр. 53.

призваны были епископы: Тихонъ Ростовскій, Вассіанъ Тверской, Нифонтъ Суздальскій, Семеонъ Рязанскій, Прохоръ Сарскій и Филовей Пермскій; присутствовали на соборѣ архимандриты, игумены и священники (108). Соборъ былъ открытъ 17 октября 1491 г. подъ предсъдательствомъ Зосимы и сына вел. князя Іоанна III, Василія Іоанновича. Прочитаны были обвинительныя грамоты Геннадія (109); всѣ слушали ихъ съ ужасомъ, самъ-Зосима казался изумленнымъ. Еретики во всемъ заперлись (110); но свидѣтельства Геннадія были такъ доказательны, что Зосима не могъ защитить своихъ единомышленниковъ. Протопопа Новгородскаго Гавріила, Діонисіясвященника Архангельскаго (Алексей въ это время уже умеръ), священника Максима Иванова и др. прокляли; еретиковъ здѣсь же хотѣли казнить, но согласно съ волею вел. князя, ихъ осудили на заточеніе, а нѣкоторыхъ послали къ Геннадію. Новгородскій Архіепископъ, разъ уже испытавшій безполезность правственнаго вразумленія, теперь хотёль устрашить еретиковь жестовостію назазанія. Онъ приказаль встрётить еретиковь за 14 версть отъ Новгорода. На несчастныхъ безумцевъ надъли берестовые шлемы съ надписью «се сатанино воинство»; повернули одежды ихъ задомъ напередъ; на головы ихъ надѣли соломенные, смѣшанные съ сѣномъ, вѣнки; навѣшали на нихъ мочаль; и въ такомъ видъ ввезли въ городъ, посадивъ на коней лицомъ къ хвостамъ. Въ такомъ безобразномъ видѣ еретиковъ возили по городу. Въ завлючение зрълища были сожжены ихъ шлемы. Но ересь

<sup>(108)</sup> Арх. Лёт. л. 140 на обор. (109) Самъ Геннадій не присутствоваль на соборѣ, его отклонили подъ разными незначительными предлогами. (110) Арх. Лёт. л. 141.

такими строгими мёрами все еще не была уничтожена. Еретики не покидали своего лжеученія, самъ Зосима не вразумился проклятіемъ собора. Онъ, —доселё тайный приверженецъ ереси, теперь съ большею наглостію вооружился противъ христіанства: собиралъ св. кресты и иконы, ругался надъ ними, сожигалъ, или бросалъ въ нечистыя мёста, отвергалъ воскресеніе мертвыхъ и будущую жизнь, ночи проводилъ въ пьянствё и зазорныхъ дѣлахъ. Наконецъ когда благополучно прошелъ съ трепетомъ ожидаемый православными 1492 г., когда такимъ образомъ увѣренія еретиковъ въ несбыточности страшнаго суда въ этотъ годъ исполнились, еретики совершенно торжествовали.

Ученіе еретиковъ, особенно въ началѣ ереси, да и вообще не имѣло опредѣленной системы. Это была смѣсь различныхъ лжеученій, развившихся съ теченіемъ времени, подъ вліяніемъ различныхъ обстоятельствъ и при участіи различныхъ, по положенію, характеру и образованію, личностей. Въ общихъ чертахъ содержаніе ереси было слѣдующее (<sup>111</sup>):

«Въ Богѣ нѣтъ троичности лицъ».

«Признаваемый христіанами Мессія есть простой человѣкъ, но не Богъ. Если его можно назвать сыномъ

<sup>(&</sup>lt;sup>111</sup>) Еретики послѣ себя не оставили никакого письменнаго свидѣтельства своего вѣроученія. Дошедшіе до насъ письменные памятники объ этой ереси слѣд.: посланія Новгородскаго Архіепископа Геннадія къ Прохору Еп. Сарскому (Ркп. Имп. П. Биб. по кат. Ркп. Гр. Толстова II Отд. № 68, л. 318), къ Нифонту Епископу Сувлальскому (тамъ же, № 341) и къ Митрополиту Зосимѣ (Др. Вивл. XIV); соборное опредѣленіе 1491 года (Соф. вр. П. 351—352) и наконецъ, «Просвѣтитель» Пр. Іосифа Волоколамскаго и его посланія къ разнымъ лицамъ.

Божіимъ, то только по Божію въ нему благоволенію, (по благодати), подобно Моисею, Давиду и др.»

«Богу неприлично самому приходить съ неба на землю для спасенія человѣка, и не свойственно при совершеніи этого спасенія употреблять хитрость, большую той, какую употребилъ діаволъ при совращеніи человѣка къ паденію. Богъ можетъ спасти человѣка другими средствами, чрезъ Ангеловъ, пророковъ и праведниковъ.»

«Признаваемый христіанами І. Христосъ родился не отъ дѣвы, не воскресалъ, не возносился на небо и не придетъ судить міръ. Онъ истлѣлъ во гробѣ, а потому и не заслуживаетъ никакого почитанія.»

«Мессія еще не приходилъ, но и онъ будетъ сыномъ Божіимъ не по существу.»

«Такъ какъ признаваемый христіанами Мессія не есть лицо Божественное, то и основанное имъ христіанство должно быть отвергнуто. Таинствъ нѣтъ. Не должно почитать Богородицу, Іоанна Предтечу, Апостоловъ и св. отцовъ; писанія ихъ ложны. Не должно покланяться иконамъ и вообще делать св. изображенія---это принадлежность идолопоклонства. Не слёдуеть соблюдать христіанскіе посты.» Еретичествующіе священники литургію совершали послѣ принятія пищи и Евхаристію признавали за простой хлёбъ и вино; придерживались Іудейскаго лётосчисленія, совершали Іудейскую пасху, допускали обрѣзаніе, исполняли десятословіе, искажали псалмы Давида и пророческія писанія, содержали преданія Акиллы, Присвиллы и Өеодотіана, держались Мессаліанской и другихъ ересей; отвергали, какъ напр. Зосима, воскресение мертвыхъ и будущую жизнь и съ озлобленіемъ нападали на иночесвое житіе; «монахи», говорили одни изъ еретиковъ, «живуть не такъ, какъ слёдуеть жить людямъ. Они оста-Digitized by GOOGLE

- 64 -

вили Божію запов'ядь, отступники пророческаго, Евангельскаго и Апостольскаго ученія, сами измыслили себъ образъ жизни и держатся преданій не божественныхъ, а человѣческихъ» (119). Другіе нападали на монашество съ другой стороны, говорили, что «монашество очевидно не угодно Богу: если бы оно было богоугодно, то конечно I. Христосъ и Апостолы были бы монахами, но ими они не были; слёдовательно, иноческій образь безчестенъ»... «Изъ того, что божественные Апостолы епископами, наставниками и пастырями народа повелёли быть лицамъ изъ мірянъ, съ женами живущихъ, а не инокамъ, ясно видно, утверждали еретики, что иночество вовсе не важно и не есть учрежденіе Божественное... Черный иноческій образъ не ангеломъ преданъ Пахомію. Если бы было такъ, то св. ангелъ, явясь въ светломъ образе его и предаль бы; но если явившійся быль черень, то это знамение бъсовскаго дъйствия». Слова ап. Павла 1 посл. въ Тимое. гл. IV ст. 3 и 3, еретики относили къ монашествующимъ, какъ отказавшимся отъ брака и извѣстнаго рода пищи. «О монахахъ то, говорили они, и писано: проклять всякь, иже не возставить съмени во Израили» ( $^{118}$ ).

Наконецъ, чтобы лучше укрѣпить въ лжеученіи уже совращенныхъ въ ересь, еретики нагло ругались надъ христіанскимъ религіознымъ чувствомъ и допускали самое безобразное и гнусное кощунство надъ христіанскою святынею (<sup>114</sup>).

5

<sup>(&</sup>lt;sup>113</sup>) «Просвѣтитель» слово II, глава 1. (<sup>118</sup>) Тимое. гл. 2 и 3. См. Прав. обозр. за 1862 г. стр. 305 и 308.

<sup>(114)</sup> Архіепископъ Геннадій писалъ наприм'яръ къ Нифонту Епископу Суздальскому, — что еретики для осворбленія христіанскаго чувства навизы-

Ревностный Новгородскій Архіепископь не ослаб'яваль въ своей дёятельности; но не уважаемый въ Москвѣ, стёсненный въ своихъ дъйствіяхъ въ Новгородь, онъ одинъ не могъ истребить ереси. Онъ писалъ посланія въ разнымъ Епископамъ: Сарскому и Суздальскому, которые были на соборѣ, но Епископы, находясь вдали отъ центра ереси, вполнѣ завися отъ Митрополита, не могли помогать Геннадію. Тогда онъ призвалъ въ себѣ на помощь Пр. Іосифа, Игумена Волоколамскаго монастыря (115), и выборъ былъ самый удачный; - роли теперь совершенно перемѣнились; главнымъ дѣйствующимъ лицомъ въ ниспровержении ереси сдѣлался Іосифъ.

#### Π.

Призванный на защиту Христіанства, Пр. Іосифъ взялся за это дѣло съ полною энергіею, съ несокрушимымъ убѣжденіемъ въ святости своего дѣла и съ чисто отеческою мудростію. Онъ вооружился на еретиковъ словомъ и дѣломъ. Началъ писать противъ нихъ обличенія и подробно. для вразумленія и предохраненія отъ погибели православныхъ, разбирать по пунктамъ еретическія мнѣнія. Πp. Іосифъ скоро замѣтилъ, гдѣ скрывается оплотъ ереси и рѣшился ниспровергнуть его. Онъ видѣлъ, что на митрополичьемъ престолѣ сидитъ злой еретикъ, что его защи-

вали кресты на воронъ»; «а здѣ обрѣтохъ икону у Спаса на Илинф-улицы Преображенія, съ детіемъ, ино въ праздницахъ образанія написано: стоитъ Василій Кесарійскій, да у Спаса руку, да ногу отрѣзалъ, а на подписи полписано: обрѣзаніе Господа н. Інсуса Христа, да привели во мнѣ цопа. да дъяка, а они дали крестьянину кресть тельникъ, древо плакунъ, иа на врестѣ томъ вырѣзанъ соромъ женскій да мужескій»... (Рукп. Имп. П. Б. по кат. Ркп. Гр. Толстова П Отд. № 341 и 296). (115) Ист. Раск. въ Р. церкви Епис. Игнатія, стр. 174.

щаютъ сильные послёдователи при дворъ и что ересь глубоко вкоренилась въ обществе Москвичей. Ему нужно было все это преодольть; -и онъ началь съ того, какъ бы свести Митрополита и рѣшить дѣло помимо его-силою вел. князя. Онъ писалъ убѣдительныя посланія къ разнымъ лицамъ, призывая ихъ на защиту Православія и раскрывая предъ ними весь ядъ ереси. Онъ обратился сначала къ знакомому и близкому къ нему по воспитанію (116) Епископу Суздальскому Нифонту, который быль на первомъ соборѣ противъ жидовствующихъ (117), и, послѣ избранія Зосимы на митрополію, остался главою Православныхъ; затвиъ свелъ знакомство съ Митрофаномъ, Архимандритомъ Андрониковскаго монастыря, княжескимъ духовникомъ, и того и другаго убъждалъ возстать противъ Зосимы, котораго ересь не была извѣстна даже и этимъ людямъ. Наконецъ Пр. Іосифъ нѣсколько разъ бесѣдовалъ съ вел. княземъ и требовалъ отъ него, чтобы всѣхъ еретиковъ казнить смертію. Іоаннъ слушалъ, соглашался, но въ тоже время дъйствовалъ очень неръшительно.

На первый разъ усилія Пр. Іосифа ограничились тёмъ, что Зосима долженъ былъ, по волѣ вел. князя и собора, оставить каоедру и удалиться въ монастырь 1494 г. мая 17-го. Что дѣйствовалъ здѣсь Іосифъ, это не сомнѣнно, потому что Зосима низвергнутъ за ересь и за свое безпорядочное поведеніе (<sup>118</sup>), которое начало обнаруживаться, особенно ко-

<sup>(&</sup>lt;sup>116</sup>) «Помяни», писалъ ему Іосифъ, «яко отъ млады версты воспріяхъ тя; помяни убо еже отъ юности твоей сопребываніе со мною и еже о Бозѣ духовную любовь». Чт. Общ. Ист. и др. Рос. 1847, № 1. (<sup>117</sup>) Кар. VI, 123. (<sup>118</sup>) Въ посланіи Геннадія къ Еписк. (Дои. къ Акт. Ист. т. I, стр. 16) говорится, что Зосима *ради своея немощи* остави престолъ. Въ Новгор. лѣтописи говорится (ч. II, стр. 241), что «Зосима не своею волею остави Митрополію, но непомѣрно питья держашеся и о парствіи Божіемъ нера-

гда Іосифъ указывалъ на него. Равнымъ образомъ въ ереси могъ обличить его только одинъ Іосифъ, который не боялся и вел. князя довелъ до того, что впослёдствіи Іоаннъ просилъ у него прощенія и сознался въ слабости дъйствій противъ еретиковъ. Предъ народомъ Митрополитъ хотѣлъ казаться Православнымъ, тѣмъ болѣе, что онъ самъ осудилъ еретиковъ на соборѣ 1491 г. Замѣтивъ ненадежность и безполезность для себя Зосимы, еретики не хотѣли его защищать и онъ долженъ былъ со стыломъ оставить свою казедру.

Съ удаленіемъ Митрополита Зосимы положеніе ереси начало клониться къ упадку, но это только повидимому, --съ внѣшней стороны: у нея не стало сильнаго представителя, но остались сильные защитники Курицыны и другіе, по ходатайству которыхъ вел. князь послалъ Архимандритомъ въ Новгородский Юрьевъ монастырь зараженнаго ересью инова Кассіана. Кассіанъ съ наглостію началъ собирать вокругъ себя еретиковъ Новгородскихъ, изъ которыхъ многіе, боясь преслѣдованія со стороны Геннадія, удалились было въ Литву и нёмецкія области. Такимъ образомъ, ересь все еще существовала въ Новгородѣ и Москвѣ и существовала болѣе десяти лѣть. Для совершеннаго исворененія ея, нужна была ръшительная мъра со стороны церкви-нуженъ былъ новый соборъ. Иванъ Васильевичъ склонился на просьбы Іосифа созвать этотъ соборъ; съ Іосифомъ соглашался новый Митрополитъ Симонъ. Но дѣло все

дяще». Тоже подтверждается и др. лётописями. Въ такихъ выраженіяхъ и объявлялось народу объ оставленіи Митрополіи Зосимою, для предотвращенія соблазна въ церкви. Изъ другихъ же древнихъ памятниковъ (напр. Соф. вр. 2,427; П. С. Р. Л. Рум. Музея л. СССLХІ и степенной кинги ч. П, стр. 155) ясно видно, что Зосяма низведенъ былъ съ Митрополіи за ересь.

еще продолжалось. При дворъ вел. князя произошли неустройства, которыя имъли тъсную связь съ ересью жидовствующихъ и ръзко обнаружили и поборниковъ и противниковъ ереси.

По свидѣтельству исторіи, Іоаннъ III стремился окончательно утвердить единодержавие въ России; его братья и не могли и не смѣли думать о занятіи великокняжескаго стола. Чтобы заблаговременно утвердить въ умахъ своихъ подданныхъ мысль о единодержавіи въ прямой низходящей линіи великокняжескаго дома, Іоаннъ еще, при жизни объявилъ себѣ преемника и требовалъ называть его великимъ княземъ; въ грамотахъ княжескихъ всегда упоминались имена двухъ великихъ князей, тоже дѣлалось и въ грамотахъ къ вел. князьямъ отъ народа. Сначала Іоаннъ объявиль вел. княземъ сына своего от Маріи Борисовны Тверской — Поанна молодаго, какъ онъ имсался въ грамотахъ. Но этотъ Іоаннъ 26 лётъ умеръ, въ 1490 г., оставивъ послѣ себя сына Димитрія. Отъ второй жены Іоанна III-го Софіи Палеологъ былъ также сынъ Василій-Гавріилъ, родившійся въ 1479 г. 26 марта. Теперь остявалось вел. князю рѣшить вопросъ: кого? внука или сына объявить великимъ княземъ? Внукъ имълъ право по отчинь, такъ какъ отецъ его имѣлъ великокняжеское достоинство. Василій Іоанновичъ имблъ свои права на престолъ: онъ происходилъ отъ царскаго рода; ему принадлежалъ гербъ Римской короны; и Софья, по своимъ видамъ и по чувству матери, могла внушить мужу и сыну высокое мнѣніе о своемъ происхожденіи и своихъ правахъ. Дворъ раздёлился на двё партіи: одни дъйствовали въ пользу Василія, другіе — въ пользу Димитрія. Вмѣстѣ съ перемѣною расположенія Іоанна III въ пользу сына, или внука, измѣнялся и ходъ ереси — ея политическая свобода. Digitized by GOOS

- 69 -

Елена, какъ намъ извѣстно, была заражена ересью, которую могла передать и сыну Димитрію. Слѣдовательно, вогда мы видимъ на сторонѣ ея большинство бояръ, когда сынъ ея названъ великимъ княземъ, — положеніе Елены такимъ образомъ было слишкомъ высоко и прочно, чтобы поколебать его защитнику Православія — простому игумену Іосифу. Но, не переставая дѣйствовать противъ ереси, Іосифъ, очевидно, дѣйствовалъ въ пользу обиженной Софіи. Онъ сдѣлался извѣстнымъ Василію Іоанновичу и заслужилъ его расположенность.

Подробности участія Іосифа въ дѣлѣ спорящихъ за свои права намъ извѣстны. Но Софія скоро восторжествовала надъ Еленою. Чрезъ годъ послѣ опалы 21 марта 1499 г. Василій Іоанновичъ названъ великимъ княземъ Новгорода и Пскова (<sup>119</sup>) (11 апрѣля 1502 г.). Димитрій лишенъ великокняжескаго достоинства и вмѣстѣ съ матерью заключенъ въ тюрьму (<sup>120</sup>).

При этомъ особенно пострадали обличенные въ крамолѣ (<sup>121</sup>): Князъ Семенъ Ряполовскій и князь Иванъ Юрьевичъ Патрикѣевъ съ двумя дѣтьми, не смотря на то, что первый происходилъ отъ Всеволода Великаго и извѣстенъ личными заслугами, — второй, по матери, былъ внукъ великаго князя Василія Димитріевича и 36 лѣтъ вѣрно служилъ Государю. Ряполовскому 6 февраля отсѣкли голову, а Патрикѣевыхъ — отца и старшаго сына Василія Косаго,

<sup>(&</sup>lt;sup>119</sup>) Соф. вр. ч. II, стр. 261. (<sup>120</sup>) Тамъ же, стр. 269. (<sup>121</sup>) Въ ст. кн. ч. III, стр. 160: «Вел. князь испытаща вся прежде бывшая крамолы, ихъ же ради повелѣ кн. С. Ряполовскаго казнити» и проч. Въ Арх. Лѣт. стр. 178: «вел. кн. поймалъ въ измими кн. Ивана Юрьевича и сына его, да князя С. Ряполовскаго». Въ Сунод. Лът. № 365 л. 315 на обор. сказано, что тогда же вел. князь приказалъ въять подъ стражу кн. Василія Ромодановскаго и Андрея Коробова Тверитяпіна (Кар. VI, пр. 451).

подъ именемъ Вассіана, постригли въ монахи (<sup>193</sup>). Что въ этомъ дѣлѣ участвовалъ Іосифъ, это подтверждается послѣдующимъ, постоянно враждебнымъ, отношеніемъ Вассіана въ Іосифу и всему Іосифовскому. Вмѣсто Димитрія, Іоаннъ III-й 14 апрѣля того же года объявилъ великимъ княземъ Василія Іоанновича (<sup>123</sup>).

Съ неремѣною при дворѣ произошла благодѣтельная перемѣна и въ религіозномъ дѣлѣ Іосифа. Онъ рѣшился уничтожить ересь чрезъ Василія Іоанновича (<sup>194</sup>), котораго самымъ трогательнымъ образомъ убѣждалъ защитить Св. Православную вѣру отъ погибели. Впрочемъ и теперь случилось обстоятельство, попрепятствовавшее Пр. Іосифу въ его дѣятельности. Прежде, въ то самое время, какъ онъ дѣйствовалъ противъ еретиковъ на Югѣ—въ Москвѣ, еретики должны были опасаться пораженія на Сѣверѣ, гдѣ былъ извѣстный Арх. Геннадій. Но съ 1504 года Іосифъ остался почти одинъ; —еретики успѣли оклеветать Геннадія въ Москвѣ; низложили и завлючили его въ монастырь (<sup>195</sup>). Требовалась необыкновенная энергія и усн-

(134) Расположенность Василія Іоанновича къ Пр. Іосифу никогда не прекращалась. Вотъ между прочимъ одно изъ доказательствъ этой расподоженности. По ходатайству Іосифа, Василій Іоанновичъ даже примирияся съ княземъ Юріемъ Ивановичемъ, котораго хотёлъ заключить въ темницу, подозрёвая его въ заговорё противъ себя.

(<sup>135</sup>) Геннадія осудни за то, что будто бы ол'в беза причних лишаль священниковь сана и браль за ставленье деньги (Соф. вр. II, 272). Но это была чистая клевета на Саятителя. Геннадій боле 20 л. истинно отечески управляль своею паствою. 1503 г. онъ быль въ Москва, присут-

<sup>(&</sup>lt;sup>133</sup>) Кар. VI, 280, 281. (<sup>138</sup>) Степ. кн. въ ркп. Новг. Соф. Библ. № 1878, л. 649 на обор. Лётописецъ, описывая примиреніе Іоанна съ Софіев, говоритъ: «такоже (какъ сына) нача любити в жаловати и свой вел. княгиню Софію и сожительствова съ нею, якоже и прежде... Яко за два лёта предъ симъ нёкоихъ ради людскихъ крамолъ гиёвъ имёя на нихъ.... л. 650. «Потомъ же испытавъ подробно вся прежде бывшая крамолы» повелёлъ казнить приверженцевъ Елены.

ліе Пр. Іосифа, чтобы поддержать въ народѣ Православіе и окончательно уничтожить ересь. Наконецъ онъ достигъ своей цѣли.

Въ началѣ 1505 г. Іоаннъ III скончался (196). Василій Іоанновичъ, прежде еще расположенный въ пользу требованій Іосифа, и самъ видя упрямство еретиковъ, которыхъ не могли исправить ни провлятія, ни вазни-теперь рѣшился дѣйствовать противъ нихъ самыми строгими мѣрами. По его повелѣнію и въ его присутствіи (1505 г. въ началъ декабря (127), подъ предсъдательствомъ Митрополита Симона, составился соборъ Русскихъ Архипастырей, для окончательнаго суда надъ еретиками. На соборѣ сначала были прочитаны всѣ доносы на еретиковъ, потомъ дѣлались обвиненія и защищенія ереси. Пр. Іосифъ, главный виновникъ собора, также засёдалъ съ судьями; зная хорошо заблужденія еретиковъ, онъ поражалъ ихъ силою слова. Еретики, въроятно, зная о своей участи и въ тоже время сознавая свою силу, открыто защищали свое лжеучение. Сторону ихъ на этомъ соборѣ приняли нѣкоторые приверженцы старины, дѣйствуя противъ православія, болѣе изъ за личной ненависти къ Іосифу. Къ числу послѣднихъ принадлежалъ Василій Косой, или иновъ Вассіанъ, пострадавшій при перемёнѣ правленія (<sup>128</sup>). Соборные споры кончились согласно съ

ствовалъ на соборй и поднисалъ соборное опредъление противъ мздоимства при поставлении. Могъ ли онъ самъ чрезъ годъ парушитъ соборное опредъление и вопреки правиламъ всей своей жизни? (Др. Вивл. XIV, 224; Акт. Арх. Эксп. т. I, стр. 488. Прав. обозржи. 62 г. т. VII, стр. 300, прил. 2).

(136) Онъ умеръ 27 октября 1505 г. Карам. VI, 2 изд. стр. 338.

(<sup>137</sup>) Сп. съ 4 пр. на слъдующ. стр. — Прав. Соб. 1857 г. кн. III, стр. 576; Ркп. Н. Соф. Библ. № 1286, л. 195 на обор. Ист. Татищ. кн. 5 стр. 146. Лът. Львова ч. III, 231. (<sup>138</sup>) Посланіе Іосифа къ Василію Андреевнчу Челяднину Ркп. Имп. П. Библ. по кат. ркн. Толстова II отд. № 68, л. 293. требованіями Іосифа. Главные изъ сретиковъ: дьякъ Иванъ Волкъ Курицынъ, Димитрій Коноплевъ, Иванъ Максимовъ, Неврасъ Рудаковъ и Кассіанъ, Юрьевскій Архимандритъ, вызванный для суда на соборъ, были осуждены и всенародно сожжены въ клѣткѣ (129); другіе изъ еретиковъ, при видъ такой жестовости наказанія, начали было приносить раскаяніе; но ихъ раскаяніе, какъ вынужденное, было отвергнуто: однимъ изъ нихъ урѣзали языки, другихъ заключали въ тюрьмы, а иныхъ разсылали по монастырямъ. Церковь восторжествовала надъ ересью.

Но здёсь ли конецъ ереси жидовствующихъ? Нётъ. Не было послё открытыхъ еретиковъ, которые бы держались вполнѣ Новгородской среси; но ся начала, иногда нёсколько очищенныя, а иногда и въ томъ же видё, обнаруживались и послё. Еретики, низложивъ, какъ мы видѣли, одного изъ своихъ противниковъ --- Архіепископа Геннадія, враждовали болёе всёхъ на Іосифа; въ строгости, съ воторою преслёдовали ихъ, они нашли себъ средство къ защитѣ и возбудили къ себѣ сочувствіе другихъ. Самымъ жаркимъ поборникомъ ихъ оказался иновъ внязь Вассіанъ. Онъ разсылалъ обличительныя письма противъ Іосифа, называлъ его послѣдователемъ Новата и задумывалъ даже разрушить его монастырь (130). Онъ успёль склонить на свою сторону и многихъ другихъ,

<sup>(139)</sup> Казнь совершилась 27 декабря. Ист. Гос. Рос. т. IV, пр. 567; только Карамзинъ здёсь несправедливо говорить, будто казнь совершилась 1503, потому что въ «Просвётителѣ» Іосифа всёхъ списковъ йрямо сказано, что соборъ былъ въ 7013 г. слъд. 1505, а не 8-го г. См. выше прим. 2-е на пред. страницѣ.

<sup>(130)</sup> Послание Іосифа въ Василию Андреевичу. Ркп. по кат. Ркп. Гр. Толстова № 68, л. 293. Digitized by Google

которые подъ его руководствомъ сильно воэставали противъ Іосифа, пе только до собора, во время его, но даже и послѣ за его строгій приговоръ надъ жидовствующими. Враги Іосифа настаивали, что заключенныхъ еретиковъ нужно выпустить изъ темницы. Когда Іосифъ просилъ внязя не дѣлать этого (<sup>131</sup>); тогда отъ имени иноковъ Кириллова и другихъ монастырей Вологодскихъ написано было колкое осужденіе на мнѣнія Іосифа. Наши историки думаютъ (<sup>132</sup>) и довольно правдоподобно, что это осужденіе вышло изъ подъ пера Вассіана. Василій Іоанновичъ не отступалъ отъ мнѣній Іосифа, но не низложилъ окончательно и враговъ его. Вассіанъ изъ монастыря Бѣлозерскаго переѣхалъ въ Москву, приблизился ко двору и постоянно вредилъ Іосифу (<sup>133</sup>).

(<sup>181</sup>) Ркп. Гр. Толстова, II отд. № 68, л. 202. Въ нст. П. Библ. и др. Вивл. XVI, стр. 423.

(182) Исторія Россіи Соловьева, т. У, стр. 453.

(183) «Да въ тѣжъ времена старцы Звенигородскій князь Діоннсій, да Ниль Полевь, Іосифовы постриженники, жили въ пустиняхъ на Бълв озерѣ»... Старецъ Діонисій, замѣтивши между пустынниками ересь, «прислалъ къ Іосифу старца Серапіона Крестечника, а въ ней написано, что у пустынныковь видёль сресь. Іосифъ прочель грамоту, да послаль ту грамоту въ Ростовскому Архіепископу Вассіану, понеже въ его. Архіепископын. А въ та времена Вассьянъ Архіепископъ на Москвѣ былъ. И Вассьянъ Архіеписконъ подаль ту граноту вел. князю. И князь великій ту граноту показаль старцу Вассьяну Косому и рекъ ему: добро ли чинять твои пустынники? и Вассьянъ рекъ великому князю: та, ден, Государь, грамота писана лукавствомъ, а вся солгана. Вопроси де, Государь, попа (на котораго быль доносъ). И князь великій вельль поставить попа, да вопросить понъ. И попъ сказалъ такъ, какъ въ грамоте писано. И старецъ Вассьянъ князь пона просиль на пытку, в попа пытали, и ногу изломали, и попъ умерь, а не стовориль; и князь великій ополівся на старца, на князя Діонисія, да и на старца Низа, глаголюще: сами де межь себя бронятца, н меня грёха доставили. Да велёль князь великій старца Діонисія, да съ нимъ Нила старца взяти въ Кириловъ монастырь и пустыни ихъ велълъ сжечн». Др. Вивл. ч. XVI, 423, Твор. Отцевъ ч. IX, вн. № 8.

Эта борьба между Пр. Іосифомъ, истребителемъ ереси, и Вассіаномъ Косымъ, его противникомъ, — борьба, быть можеть, начавшаяся изъ за личныхъ отношеній, скоро выяснила два противоположныхъ направленія, которыя развились послё до громадныхъ размёровъ. Прибывшій въ 1516 г. въ Россію ученый грекъ Максимъ, къ сожалёнію, сблизился съ Вассіаномъ и чрезъ это поставилъ себя въ ложное отношеніе къ ученикамъ Преподобнаго Іосифа. Возникла новая борьба между ученикомъ Пр. Іосифа М. Даніиломъ и Максимомъ грекомъ, — борьба имѣвшая послё большое значеніе въ исторіи Русскаго раскола.

# 3. Участіе Пр. Іосифа въ другихъ дѣлахъ Русской Церкви и послѣдующая частная жизнь его.

### I.

Жидовствующіе, развивая свою систему, дошли до отверженія монашества и самымъ своимъ появленіемъ указывали на нрагственные недостатки духовенства бѣлаго. Поэтому въ то самое время, когда дѣло жидовствующихъ еще юридически не кончилось, правительство обратило вниманіе на другіе вопросы, желая преобразовать бытъ всего вообще духовенства. Съ одной стороны вопросъ касался содержанія монашествующихъ, съ другой нравственности духовенства бѣлаго. Такъ какъ тотъ и другой вопросъ еще не уаснились, хотя большая часть сознавала неудовлетворительность ихъ; то дёло обслёдывалось, такъ сказать, только съ внёшней стороны, и потому, не смотря на рёшительность первыхъ строгихъ мёръ и опредёленій, опредёленія эти не приводились въ исполненіе. Дёлу только положено начало, заданы вопросы, окончательное рёшеніе которыхъ могло произойти спустя долгое время.

Вопросъ о монастырскихъ имѣніяхъ поднятъ былъ Іоанномъ III, который думалъ рѣшить его однимъ разомъ. Покоривъ Новгородъ и отобравъ у тамошнихъ монастырей и у духовенства половину недвижимыхъ населенныхъ земель, онъ раздѣлилъ ихъ московскимъ боярскимъ дѣтямъ (<sup>134</sup>). Какъ всякое гражданское дѣло, такъ и это сдѣлано было съ благословенія Митрополита. Но въ то же самое время Іоаннъ задумывалъ отобрать монастырскія земли и во всемъ Московскомъ княжествѣ. Въ 1500 г. онъ предложилъ свое мнѣніе Митрополиту Симону. Составился по этому поводу соборъ.

Какъ важенъ былъ рѣшаемый на этомъ соборѣ вопросъ — видно изъ того, что на него собирались люди, прежде совершенно чуждые всякаго вмѣшательства въ дѣла церковнаго управленія. Изъ Сорской пустыни прибылъ Пр. Нилъ Сорскій — строгій подвижникъ и аскетъ. На соборѣ же былъ и игуменъ общежительнаго Волоколамскаго монастыря Пр. Іосифъ. Эти два представителя двухъ противоположныхъ направленій Русской иноческой жизни здѣсь не сошлись въ своихъ убѣжденіяхъ. Нилъ, какъ представитель созерцательной жизни, смотрѣлъ на инока, относительно внѣшней жизни послѣдняго, какъ на лицо совершенно отрѣшенное отъ міра, —

(184) Ист. Татищева 5 кн. стр. 185.

потому, ни въ чемъ мірскомъ не нуждающееся и вообще не имъющее никакого отношенія къ міру; по его мыслямъ, главную обязанность и единственную заботу инока должна составлять умная молитва, въ обществе съ однимъили двумя иноками и снискание пропитания своими руками: «Яко да и прелести убѣжимъ», говоритъ онъ, «самолюбію же и пристрастію не поработимся и самочинія порока избудемъ: вмёсто же таковыхъ всёхъ обрящемъ удобную стезю и отверзтую дверь на дёланіе заповѣдей Христовыхъ и обученія умнаго священнодъйства (135). Пр. Іосифъ держался противоположнаго убъжденія; по его мнѣнію, спасеніе инока удободостижимѣе, когда онъ не имбетъ многихъ заботъ о самомъ себб, когда онъ совершаетъ дёло спасенія своего — «на молитвѣ уединенной и на дѣятельности общественной». Инокъ Нила долженъ жить только для себя-для своего спасенія, инокъ Іосифа и для себя и для пользы всей церкви. Поэтому, когда на соборѣ «нача старецъ Нилъ глаголати, чтобы у монастырей сель не было, а жили бы чернецы по пустынямъ, а кормили бы себя рукоделіемъ»; когда вмѣстѣ съ нимъ утверждали тоже мнѣніе «иноки Бѣлозерскіе» (136), противъ нихъ выступилъ Пр. Іосифъ Воловоламскій, который смотряль на монастырь, не только какъ на мёсто иноческаго воспитанія и подвиговъ, но и какъ на разсадникъ Архипастырей Церкви. Онъ говоритъ: «если у монастырей селъ не будетъ, то

<sup>(&</sup>lt;sup>135</sup>) «Предавіе Нила Сор. ученивамъ о жительствѣ свитскомъ». 1849 г. Москва. Предисловіе стр. XXVIII.

<sup>(188)</sup> Обзоръ Дух. Лит. Арх. Филарета, стр. 167. Слова эти взяты изъ одного жизнеописанія Пр. Нила. Въ этомъ жизнеописаніи соборъ 1500 г. не справедливо смѣшивается съ соборомъ 1503 г. На послѣднемъ соборѣ рѣшались вопросы объ улучшеніи нравственности духовенства, а не матеріальнаго быта.

какъ честному и благородному человѣку пострищись? Если не будетъ честныхъ старцевъ, то откуда взять на митрополію, или Архіепископа, или Епископа? Если не будетъ старцевъ честныхъ и благородныхъ, то вѣра поколеблется» (<sup>187</sup>).

Споры между представителями двухъ сторонъ окончились тёмъ, что мнёніе Пр. Іосифа было принято Митрополитомъ Симономъ, а за нимъ и всёмъ соборомъ. Соборъ русскихъ Архипастырей рёшилъ оставить за монастырями принадлежащія имъ владёнія на прежнихъ условіяхъ.

Такъ какъ на соборѣ не было вел. князя Іоанна III, то рѣшили отправить къ нему представленіе соборнаго мнѣнія, съ просьбою утвердить соборное опредѣленіе (<sup>138</sup>).

(138) Не многіе лѣтописцы упоминають объ этомъ соборѣ и списки соборнаго представления, посланнаго въ Іоанну Ш-му, чрезвычайно рёдки. Объ одномъ изъ нихъ упомянулъ Карамзинъ и привелъ его въ сокращенномъ видѣ въ своей исторія (т. VI, изд. 2, пр. 622: въ Сунодальной Библ. рки. въ четвертку, подъ № 79 л. 31). Въ первый разъ въ полномъ видъ, этоть акть напечатань въ 1847 г. въ Чт. Общ. Исторія в древп. Россійскихъ. По своей важности и редкости онъ заслуживаетъ того, чтобы привести его сполна: «Въ царство вел. внязя Іоанна Васильевича, всея Россін Самодержца, соборъ былъ о земляхъ церковныхъ, Святительскихъ и монастырскихъ». Такъ начинаетъ лѣтописецъ описаніе собора 1500 г. за темъ продолжаетъ словами соборнаго представления: «Симонъ, Митрополитъ, всея Россія, со встить освященнымъ соборомъ первое сіе послаша писаніе доносити велик. князю Іоанну Васильевичу всея Россіи отъ Симона Митрополита и отъ всего священнаго собора, чрезъ діакона Леваша: «отецъ твой Симонъ, Митрополитъ всея Россіи, и Архіепископи и Епископи и весь священной соборъ доносять, что отъ перваго благочестиваго святаго, равноапостольнаго Царя Константина и благочестивыя, равноапостольныя, Христолюбивыя матери его Елены, да в понихъ, при благочестивыхъ царъхъ, царствующихъ въ Константинъ градъ и по всей вселеннъй Святители и монастыри и града и волости и села держали и на всёхъ соборёхъ Св. Отецъ не запрещено Святителемъ и монастыремъ земли держати, и

- 78 -

<sup>(&</sup>lt;sup>187</sup>) Соловьева ист. т. V, стр. 268.

Убѣжденный представленіемъ собора, а съ другой сторовы увидѣвъ сильную оппозицію, Іоаннъ III оставилъ монастыри въ покоѣ. Но вопросъ, поднятый имъ, нѣс-

всёми Божественными соборы, вселенскими и помёстными, повелёно Святителемъ и монастыремъ церковныхъ стяжаній недвижимыхъ ни продати, ни отдати. Недвижимыя же стяжанія суть предриченная грады, волости, села и прочая подобная симъ, и великими, страшными клятвами о томъ утверждено и запечататью, не поколеблемо и нерушимо быти во въки въковъ. Такожде Государь. и въ нашихъ Россійскихъ странахъ, при твоихъ прародителѣхъ, великихъ князѣхъ, при вел. князѣ Владимірѣ и при сынѣ его, вел. князѣ Ярославѣ, да и по нихъ, при вел. князѣ Андрен Боголюбскомъ и при брать его, вел. князъ Всеволодъ и при вел. князъ Іоаннъ, внуцъ Блаженнаго Александра, иже бысть въ лѣта Св. Великаго Чудотворца Петра, Митрополита всея Россін, даже и донынѣ, Святители и монастыри грады и волости, слободы и села имбли, и суды и управленія и пошлины и оброки и дани Церковныя держали, и Божественнымъ велѣніемъ и установленіемъ и по правиламъ Святыхъ Апостоль и Святыхъ отецъ и Святыхъ равноапостольныхъ князей Константина и Елены и по твоихъ прародителёхъ, Равноапостольнёмъ, Христолюбивомъ вел. князё Владимірё и сынё его, велик. Князь Ярославь уставлению и утверждению, якоже тамо въ ихъ уставлении подлинно писано есть и запрещено, глаголеть бо: аще кто преступить правила сія, яко же есми управили по Апостольскимъ и отеческимъ правиламъ и по первыхъ благочестивыхъ царей управленіямъ, а кто дерзнеть преступати правила сія, или дъти, или внуцы, или правнуцы жои. ния кто до нихъ отъ рода моего, или отъ боляръ, или во градбхъ и наместники или воеводы, и тіуны и судіи, или кто ни буди, аще имуть обидёти или вступатися во что церковное, или въ суды и управленія и въ пошлины и въ десятины церковныя святительскія, или отъпмати насильствомъ. да будуть прокляти въ сій въкъ и въ будущій. И по Божественныхъ веавнінхъ, установленная Св. Отцы и Равноапостольными и Христолюбивыми Цари и всёми Святыми, священными соборы въ греческихъ, тако же и въ нашихъ Русскихъ странахъ, даже до нынъ, Святители и монастыри земли держали и нынѣ держать, а отдавати ихъ не смѣють и не благоволять. понеже вся таковая стяжанія Божія суть, возложенна и нареченна и дана. Богу и не продаема ни кимъ же никогда же и въ въкъ въка и нерушима. быти и соблюдати, яко освящения Господевь, и благопріятна и похвальна, и им смиренія сія ублажаемъ и похваляемъ и содержимъ отъ ныяѣ и до въка. — О благочестивомъ вел. князъ Андрен Боголюбскомъ. Благочестивый же и Христолюбивый Вел. Князь Андрей Юрьевичь Боголюбскій, прародитель твой, во градѣ Владимірѣ основа и постави церковь Успенія Пресвятыя Богородицы о единомъ верхѣ и даде Пречистей Богородацы и Digitized by GOOgle

колько разъ повторялся и послѣ. Въ 1557 г. запрещено было монастырямъ пріобрѣтать земли и другія недвижимыя имущества безъ воли Государя (<sup>139</sup>); въ 1581 г. вмѣсто земель дозволено вносить въ церковь однѣ деньги (<sup>140</sup>), наконецъ уже чрезъ 264 г. отъ своего появленія вопросъ о монастырскихъ имѣніяхъ былъ рѣшенъ

отцу своему Константину, Митрополиту всея Россіи, иже по немъ Митрополитомъ до въка, многая имънія и слободы и села лучшая и съ дании и десятину во всемъ и въ стадехъ своихъ и торгъ десятій во всемъ своемъ царствѣ потому же, яко же и первій прародитель твой, святый и Равноапостольный великій князь Владиміръ Кіевскій и всея Россіи, и Божіемъ милосердіемъ и Пречистыя Богородицы и Великихъ Чудотворцевъ молитвами и Святыхъ Парей Россійскихъ прародителей твоихъ, молитвами и бреженіемъ и Вашимъ Царскимъ и Государскимъ попеченіемъ тѣ всѣ седа и слободы и земли, со всёми угодіи, по старинё, въ дому Пречистыя Богородицы и Великихъ Чудотворцевъ во святъйшей митрополія Россійстьй и то нынъшняго дне недвижими и не вредами пребывають; аще на время отъ знихъ человёкъ и осворбляются, но Божіныъ милосердіенъ и Пречистыя Богородицы и Великихъ Чудотворцевъ молитвами и Вашимъ Царскимъ бреженіемъ, по святыхъ церквахъ поборающихъ, паки наполняются в никогда же истощаваются, зане же вся сія Богови освященна суть, и никто же можеть церкви Божія оскорбляти, или поколебати или недвижимая отъ церкви Божіей двигнути, понеже бо церковь Божія небеси вышщи и земли тверлъйши и ширши, и моря глубочайши и солнца свътлейши, и нивто же можеть ся поколебати, основана бо бѣ на камени, сирѣчь на вѣрѣ Закона Христова; аще и инози невърнія покусишася поколебати ся, но погибоша и ни во что же быша: а иніи мнози и оть невбрныхъ и нечестивыхъ Царей, во время своего царствования отъ святыхъ церквей и отъ священныхъ мъсть и оть монастырей ни что же неимаху и недвижимыхъ вещей не сывли двигнути или отдати или поколебать, бояся Бога и заповёди Св. Отецъ и Царскихъ уставовъ древнихъ законоположительныхъ, но и збло по церквамъ Божіниъ побораху, не токмо въ свонхъ странахъ, но и въ вашемъ Россійскомъ царствін, в ярлыки, сирвчь грамоты жалованныя, даваин: въ лъта Великихъ чудотворцевъ Петра и Алексія билиа сія и въ лъта Миханла, и Іоанна и Өеогноста, Митрополитовъ всея Россіи и не поволебима и недвижима прибыша сія и до сего дне» (Чт. Общ. ист. 1847 г. вн. 3. въ статът Колачева «о коричей» пр. 15 изъ ркп. М. Д. Ак. XVIII, № 200). (139) Соборное постановление 1557 г. мая 1-го.

(140) Соборное определение, по воле Государя, 1581 г. генваря 15-го.

Digitized by GOOGIC

- 80 -

окончательно (111). Что же касается до времени самаго Іоанна III, то вел. внязь, ръшившись отобрать отъ монастырей земли, самъ препятствовалъ исполнению своего намбренія. Онъ самъ дёлалъ въ монастыри вклады и жертвоваль земли, даваль имъ разныя жалованныя грамоты не только до (142), но и послѣ 1500 г. (143). Разногласіе, произшедшее во время соборнаго засѣданія, между духовенствомъ также продолжалось и послѣ собора. Извёстный уже намъ инокъ кн. Вассіанъ, по враждё въ началамъ Іосифа и вообще монашеской жизни, воторую онъ принялъ по принужденію, писалъ довольно рѣзкія письма противъ монастырскихъ правъ на земли и укораль тогдашнихъ иноковъ въ нѣгѣ и роскоши, производя ихъ отъ излишняго монастырскаго богатства. За Вассіаноиъ послёдоваль и Максимъ Грекъ. Въ своемъ сочиненіи «любостяжатель и нелюбостяжатель» (самое заглавіе котораго уже можетъ указывать на его цёль) онъ противополагаеть нашимъ монашествующимъ католическихъ нищенствующихъ иноковъ. Впрочемъ того и другаго опровергалъ отенскій инокъ Зиновій (144), который говорилъ, что ни Максимъ Грекъ, ни Вассіанъ не знали образа жизни Русскаго монашества и потому не могли судить о немъ: первый жилъ при дворъ вел. внязя, а по-

(<sup>141</sup>) Указь Императора Петра Ш-го отобрать отъ монастырей всё земии, изданный 1761 г. апр. 19, былъ приведенъ въ исполнение въ 1764 г. февр. 26 (Ист. Гер. Амврос. ч. II, гл. 2, стр. 4).

(143) Акт. Ист. т. I, № 76, 77, 82, 89, 98, 110, 112, 113, 117, 122, 124, 126, 130, 131 и 133. (143) Тамъ же, № 139.

(144) Не изданное сочинение Зиновія на еретика Осодосія Косаго, изъ котораго приводится отрывокъ въ Ист. Рос. Іер. ч. П, гл. 11, стр. 29–31. Автографъ этого сочиненія, подъ заглавісмъ: «истинное показано тъ воч просившимъ о новомъ ученіи», хранится въ Имп. Пуб. Библ. пръ № 63.

Digitize6 by

слёдній, живя въ Симоновомъ монастырё, получалъ пищу съ княжескаго стода и не былъ знакомъ съ нуждами иноковъ (<sup>145</sup>).

Въ самой строгой связи съ соборомъ 1500 года находился другой соборъ 1503 г. Цёль ихъ была одна и таже: — улучшеніе быта духовенства. Только тамъ обращено было вниманіе на внёшнюю сторону жизни — на содержаніе монашествующихъ, здёсь — на внутреннюю жизнь, собственно на нравственность духовенства. И тогда кавъ на первомъ соборё опредёлили имёніямъ по прежнему оставаться за церквами и монастырями, вопросъ значитъ, ръшенъ отрицательно, т. е. не такъ, какъ хотёлось людямъ, поднявшимъ этотъ вопросъ; на соборё 1503 года предприняты мёры слишкомъ уже строгія, которын какъ тогда, такъ и послё, оказывались не удобопримёнимыми и жестокими.

Митрополить Симонь, съ согласія вел. княвя, который самь присутствоваль на соборѣ и согласно съ требованіемъ всего собора Русскихъ Архипастырей, кото-

· control

- 82 -

<sup>(&</sup>lt;sup>145</sup>) «Не изволи, говорить Зиновій о Вассіавѣ, брашна Симоновскато ясти, хлѣба ржанаго и варенія, иже оть листвія капустнаго и оть стеблія свекольнато и каши, застроенныя ово сокомъ избойнымъ, ово же млекомъ, творящимъ скорое изсученіе и млека промзглаго и пива, чистительнаго желудку, монастырскаго не піяше, яко сіе брашно и пиво монастырь оть деревень имать; сего ради монастырскаго брашна и пива не яде и не піяше. Яде же минхъ князь Вассіавъ приносимое ему брашно отъ транезы вел. князя.—хлѣбы чисты, пшеничны, крупичаты и прочая брашна заслажаемая и многопестротиѣ застрояемая, вся яже обычиѣ на транезѣ вел. князя..... Піяше же онъ нестяжатель сей романею, боетръ, мущкатель, ренское бѣлое вино. Минмаго же стяжательнаго монастыря мнаси ядять убо, егда дадутъ имъ, и не егда хотятъ и не еже хотятъ, но еже представять имъ»... и проч., изображаетъ Зиновій, что монахи того времени бѣдны, работаютъ для другихъ, и что изъ нихъ бываютъ «великіе мужи» — мысли какъ очевидно, чисто Іосифовскія.

83 -

нію Св. и вел. Чудотворца Петра, Митрополита всея Руси, > опредблилъ (14): всёмъ безъ исключенія вдовымъ священникамъ и діаконамъ впредь не служить, но стоять на клиросахъ и ийть церковныя службы, имъть священнику енитрахиль, а діакону стихарь и орарь, причащаться въ олтарѣ и получать четвертую часть доходовъ отъ ноставленныхъ на икъ мъста священнослужителей. Такое опредъление собора сдълано было для тъхъ изъ вдоествующихъ священнослужителей, которые послъ своихъ женъ живуть «честно»; которые же вдовцы не улучшать своей нравственности и будуть обличены въ безваконной жизни, тёхъ велёно обращать въ мірское званіе; исключеніе было сдѣлано для поступающихъ въ монашество (147). Инокамъ и инокинямъ запрещено жить въ однихъ монастыряхъ, какъ случалось прежде; сдъланы были и нъкоторыя другія постановленія.

Мы говоримъ объ этотъ соборѣ потому, что на немъ присутствовалъ Пр. Іосифъ Волоколамский (<sup>148</sup>), и соборное опредѣленіе сдѣлано по его требованію. Что касается до соборнаго постановленія относительно иноковъ и имо-

(146) Смотри кн. ч. Ц, стран. 166, литоп. Никан. ч. П, стр. 109. Др. Р. Вивл. ч. XIV, стран. 206 и 210; Соф. вр. ч. Ц, стр. 271; Акты Арх. Эксп. т. І, № 383.

(147) Соборное опредёленіе говорить: «а вто наз тёхь поповь и діаконовь вдовцовь, которые послё своихь жень живуть честно, захотять вь иноческое одёаніе одёяти себя, и таковій благодарять Божій судьбы, вь монастыри отходять и оть духовнаго настоятеля, оть игумева постригаютгя и, обновивь себя о всемъ сватымъ нокаяніемъ въ своему отцу духовному и по достоинству, аще суть достойни, и тогда таковіи съ благословеніемъ святительскимъ, да служатъ въ монастырёхъ, а не въ мірскихъ. Др. Викл. XIV, стр. 209.

(148) Стоглавникъ ркп. Н. Соф. Библ. № 1515, л. 63, на обор.

Digitizeday GOOGLE

кинь, живущихъ въ одномъ монастырѣ, то оно прямо вытекало изъ монастырскихъ началъ и правиль, принятыхъ Іосифомъ. Онъ не только требовалъ того, чтобы иноки и инокини жили по разнымъ монастырямъ, но, какъ мы видѣли прежде, запретилъ входить мірскимъ женщинамъ въ мужской монастырь и отказался потому отъ свиданія съ своею матерью.

Относительно вдовыхъ священниковъ и діаконовъ Пр. Іосифъ на соборѣ рѣшалъ возраженія, которыя были вызваны строгимъ опредѣленіемъ, и приводилъ разныя основанія, почему именно соборъ такъ поступилъ. Недовольство соборнымъ рѣшеніемъ неминуемо должно было обнаружиться во всѣхъ мѣстахъ Россіи. Священникъ города Росгова, Георгій Скрыпицынъ, прислалъ на соборъ сильное и съ душею написанное опроверженіе его опредѣленій (<sup>149</sup>); слышались возраженія и на самомъ соборѣ.

Противъ общаго соборнаго опредѣленія: «отлучаемымъ и извергаемымъ быти отъ церкви, отъ сего собора, священникамъ, неимущимъ женъ» возражали, что такъ цоступить можно и должно только съ священниками, живущими не чисто; но живущихъ чисто ни какія правила Св. Апостолъ и Св. Отецъ не повелѣваютъ извергать изъ сана. И такъ какъ 1-е правило седьмаго вселенскаго собора запрещаетъ прибавлять что либо къ правиламъ Апостольскимъ и соборнымъ, то (слѣдовательно) несправедливо и постановленіе собора 1503 г... Пр. Іосифъ, которому поручено было опровергнуть такія возраженія, сначала опровергаетъ первое изъ нихъ: «которые священницы не въ зазорѣ суще, а не имуще женъ, подобаетъ имъ слу-

(149) Чт. Общ. Ист. и др. Рос. 1848 г. кн. VI. Digitized by Google

ļ

жити;» мы же глаголемь:. «аще быти чистымь, немощно злое то прелюбод виство искоренити». Такъ какъ возраженіе представлено было голословно, то и опроверженіе его сдёлано было Преподобнымъ голословное же. Онъ указываеть только на невозможность другими мърами исправить вдовствующее духовенство. Что же касается до втораго возраженія, что по 1-му правилу седьмаго вселенскаго собора запрещено прибавлять что либо къ соборнымъ опредѣленіямъ, то здѣсь представилось обширное поле уму и знанію дѣла Іосифа. «А мнози святіи отцы», говориль онь, «изъ правиль Апостольскихъ и отеческихъ оставиша, что есть на вредъ церкви и на съ блажненіе христіанству.» Сказавши это, Пр. Іосифъ сопоставляеть болѣе 20-ти соборныхъ правилъ, изъ которыхъ послѣдующими были измѣнены предъидущія, смотря по нуждѣ въ церковномъ благочини, или вовсе отвергнуты, какъ могущія подать соблазнъ христіанамъ. Воть для образца три правила, которыя сопоставляеть Пр. Іосифъ: «Апостольское правило 51-е», говорить онъ, «повелѣваетъ Еписвопу брака и мясъ и вина не гнушатися. Анкирскаго собора правило 14-е мяса ясти попомъ повелѣваеть, а о Епископахъ умолче и не повелъваетъ. А шестый соборъ совершенно отсѣче, еже Епископу жену имѣти, ни на отверженіе», прибавляеть отъ себя Преподобный, «ни на развращение иятому правилу Апостольскому, но на спасение и на лучшее поспѣшеніе людемъ промышляющимъ, ΗИ дадый ни коего порока на священническое строение» (150). На основании такихъ и подобныхъ соображений, Пр. Іосифъ остался при прежнемъ своемъ убѣжденіи, относи-

(150) Стогл. цитованный выше гл. 79 л. 64. Digitized by Google

тельно вѣрности соборнаго опредѣленія о вдовыхъ священникахъ и діаконахъ.

86 —

По такому опредѣленію, вмѣстѣ съ виновными, безъ сомнѣнія, могли пострадать и невинные. Но самъ Преподобный признавалъ свое рѣшеніе необходимымъ только въ его время, когда не было возможности предпринять другія мѣры въ исправленію духовенства. Что же васается до послѣдующей жизни Русской церкви, то однимъ рѣшеніемъ втораго возраженія онъ ясно показалъ, что и его опредѣленія могуть быть отмѣнены собраніемъ пастырей, если онѣ обратятся «на вредъ церкви и на соблажненіе Христіанству.»

## II.

Обозрѣвь общественную дѣятельность Пр. Іосифа, игумена Волоколамскаго монастыря, деятельность, въ которой онъ являлся лицемъ то совершенно необходимымъ, то случайнымъ, призваннымъ другими, вакъ человѣкъ опытный и благоразумный, мы теперь снова и исключительно возвращаемся къ его монастырской деятельности. Послѣ многихъ непріятностей и огорченій, которымъ подвергался Пр. Отецъ во время общественной диятельности, какъ со стороны неправомыслящихъ Новгородскихъ еретиковъ, ненависть которыхъ онъ навлекъ на себя своею противъ нихъ горячею и гибельною для нихъ протестацією, такъ и со стороны людей православныхъ, но дъйствующихъ по своимъ, противоположнымъ его, убъжденіямъ, онъ испыталъ огорченія въ своемъ монастыръ, который устроялъ съ большимъ трудомъ и самоотверженіемъ и въ которомъ прежде, какъ мы видѣли, онъ возбуждалъ одно сочувствіе и расположеніе къ себѣ. Мы намфрены говорить о спорт Іосифа съ Новгородскимъ Архіепископомъ Серапіономъ.

Замѣтивъ сильное тяготѣніе Пр. Іосифа къ Москвѣ и ся князю, князь Волоколамскій Өсдоръ Борисовичь перемѣнияъ свое отношеніе въ монастырю Пр. Іосифа. Вибсто пожертвованій въ монастырь, какъ дёлаль его отець, какъ дёлаль прежде и самъ, онъ началь брать поборы съ монастыра, вмёшивался въ монастырское управленіе, требовалъ богатаго угощенія для своего двора; нёкоторыя вещи, принадлежащія монастырю, браль даромъ, за другія, чтобы придать своему поведенію благовидность, платиль полцёны. Если ему въ чемъ либо отвазывали, онъ простыхъ иноковъ намбревался наказывать внутомъ, а игумена поносилъ бранью. Изъ страха ему давали коней, платье, военные доспёхи, присылаемые жертвователями вы монастырь, но Өедоръ Борисовичъ этимъ не удовлетворился: онъ требовалъ отъ монастыря денегъ. Когда ему напомнили о прежнемъ долгѣ монастырю (который считался за княземъ около десяти лётъ), онъ не только не возвратилъ денегъ, но едва не прибилъ посланнаго, снова требовалъ денегъ и хотблъ даже взять купленный на 150 руб. жемчугъ для церковныхъ ризъ. Мало этого, видя сопротивление, онъ ръшился разрушить монастырь или, по крайней мёрё, уменьшить число его иноковъ. Съ этою цёлію онъ однихъ иноковъ поощрялъ переходить въ другой монастырь, а другихъ, оставшихся въ монастырѣ Іосифа, объщался пересъчь кнутомъ.

Будучи не въ силахъ́ сносить такого оскорбленія и не находя защиты между придворными Өедора Борисовича, Пр. Іосифъ сначала вознамёрился было оставить монастырь, но потомъ, на основаніи примёровъ: «яко большіе цари вступаются въ вотчину меньшихъ царей и за

- 87 -

святыя церкви и за монастыри; преподобніи же и Богоносніи Огцы наши, Пастыріе и Учителіе даже до смерти подвизахуся о Бож. церквахъ и монастыряхъ» (<sup>151</sup>), онъ обратился съ жалобою на обиды Өедора Борисовича къ Вел. кн. Василію Іоанновичу и просилъ посл'єдняго принять монастырь въ свое в'єденіе, подобно тому, какъ вел. кн. Василій Васильевичъ принялъ въ свое в'єдомство отъ уд'єльныхъ князей монастыри Троицко-Сергіевъ, Каменскій и Толгскій. Василій Іоанновичъ сначала хот'єлъ д'єйствовать м'єрами уб'єжденія на Өедора Борисовича; но когда посл'єдній не соглашался, тогда, по сов'єту Митрополита Симона и всего священнаго собора, взялъ монастырь подъ свое покровительство, далъ ему не судимую грамоту и запретилъ Өедору Борисовичу вм'єшиваться въ монастырскія д'єла (<sup>152</sup>).

Прошло два года; монастырь Іосифа благоденствовалъ по прежнему; но не оставлялъ дѣла Өедоръ Борисовичъ. Онъ, посовѣтовавшись съ однимъ Архимандритомъ, Алексѣемъ Пильевымъ, рѣшился возвратить себѣ монастырь Іосифа, чрезъ посредство Новгородскаго Архіепископа Серапіона. На Св. Серапіона Өедоръ Борисовичъ вздумалъ дѣйствовать чрезъ его приближеннаго человѣка Кривоборскаго, давши послѣднему нѣсколько денегъ (<sup>153</sup>).

(<sup>151</sup>) Посл. Іосифа въ Борису Васильсвичу Кутувову. Др. В. XIV стр. 185.

(153) Соф. Вр. ч. П, стр. 285. П. С. Р. льт. ч. VI, стр. 219.

(<sup>155</sup>) Кривоборскій и вообще не совсѣмъ доброй правственности, потому что онъ, по выражению Іосифа, «свои монастыри выграбилъ всѣ, да и съ мірскихъ церквей и съ всѣхъ емлетъ по рублю» (Др. В. XIV, 191), удобно могъ согласиться и на этотъ подкупъ. Изъ приведенныхъ словъ Іосифа можно заключить, что Кривоборскій пользовался большимъ значеніемъ у Серапіона.

Какъ ни незаконно было избранное средство, но оно имѣло успѣхъ. Серапіонъ разгнѣкался, потому что его іерархическія права были нарушены. Волоколамская область, въ церковно-іерархическомъ отношеніи, находилась въ зависимости отъ Новгородскаго Архіепископа и, не смотря на это, монастырь перешелъ самъ собою, безъ вѣдома Епархіальнаго Архіерея, въ вѣденіе Московскаго князя в Митрополита. Серапіонъ послалъ Іосифу неблагословенную грамоту, которою запрещалъ какъ ему, такъ и всѣмъ его инокамъ, священнодѣйствовать. Осужденный обратился къ вел. князю съ жалобою уже на Серапіона. Василій Іоанновичъ спрашивалъ самого же Іосифа: «какъ поступить ему въ этомъ случаѣ?» Іосифъ передалъ дѣло на благоразуміе вел. князя (<sup>184</sup>); Серапіона вызвали изъ Новгорода и заключили въ Троицкій монастырь (<sup>135</sup>).

Василій Іоанновичъ, чтобы придать дѣлу болѣе законный видъ, приказалъ соборомъ разсмотрѣть его. На соборъ 1509 г. 8 іюля (<sup>156</sup>), подъ предсѣдательствомъ Митрополита, въ присутствіи самого князя, Ростовскаго Архіепископа Вассіана, Епископовъ Коломенскаго Митрофана, Сарайскаго Досиоея и др., былъ приведенъ Серапіонъ. Іосифа на соборѣ не было (<sup>157</sup>), по замѣчанію г. Муравьева (<sup>158</sup>), «чтобы не показаться обвинителемъ», но былъ его родной братъ, Архіепископъ Вассіанъ; его же сторону поддерживали Митрополитъ и вел. князь, которому въ этомъ дѣлѣ хотѣлось показать свое значеніе

(154) Посланіе Іосифа къ Василію Ивановичу. Рук. Кмп. Публ. Библ. но кат. ркп. Графа Толстова II отд. № 68, л. 202. (155) П. С. Р. Л. VI, 250. (156) Отъ этого числа писана разрѣшительная грамота Іосифу. Акты Ист. т. І, № 290. (157) Ркп. Н. С. Библ. № 1493 л. 70. (168) Жиг. Русск. Св. мѣсяцъ сентябрь, стр. 138.

предъ удѣльнымъ вняземъ. У Серапіона сначала спрашивали: «почему онъ отлучилъ Іосифа?» Серапіонъ указалъ при этомъ на права Архіепископа въ своей паствѣ; тогда вел. князь спросилъ Серапіона: «на какомъ основани онъ назвалъ, въ своей отлучительной отъ священства грамотѣ Іосифу, великаго князя земнымъ, а удѣльнаго небеснымъ?» Здёсь была одна придирка къ словамъ. Въ грамотѣ Серапіона говорилось: «что еси отдалъ свой монастырь въ великое государство, ино ты отступникъ отъ небеснаго, а пришелъ въ земному;» но здъсь совершенно не та мысль, вакую хотбли найти. Серапіонъ въ грамотъ указывалъ Іосифу на нарушение своимъ переходомъ къ великому князю церковныхъ правилъ, на то, что онъ отказался отъ суда церкви и искалъ суда великаго князя. Объясненія Серапіона по этому вопросу не были приняты. Его лишили сана, на основании 4 правила 7 вселенскаго собора: «аще который Епископъ не благословить, или отлучить вого, не посвидетельству священныхъ правилъ, самъ не благословенъ и отлученъ и изверженъ да будетъ»; заключили въ Троицкій монастырь гдѣ онъ и умеръ 1516 г. марта 16 дня (<sup>159</sup>). Іосифу оть собора разрѣшительную и благословенную послали грамоту на священнодъйствіе. Монастырь его остался за великимъ княземъ.

Теперь остается рѣшить вопросъ: примирились ли между собою Серапіонъ и Іосифъ? Въ житіяхъ Іосифа этотъ вопросъ обыкновенно рѣшается положительно (<sup>160</sup>);

<sup>(159)</sup> Соф. вр. ч. И, стр. 286.

<sup>(160)</sup> Ркп. Новг. С. Библ. № 1493 л. 71 сказано: «паки мало прінде Архієпнскопъ Серапіонъ, со Ігуменомъ Іосифомъ межн себя общее прощеніе получити». Въ другомъ Іосифовомъ житін, изъ котораго приводится отрывокъ въ пр. къ Твор. Св. Отцевъ г. У, кн. 2 сказано: «тогда-жо Іосифъ Digitized by

въ житіяхъ Серапіона о немъ умалчивается. Принимая же во вниманіе другіе источники, можно придти въ отрицательному ритенію вопроса. Посли осужденія Серапіона, когда многіе увидёли несправедливость этого суда и писали въ Іосифу, чтобы онъ испросилъ прощеніе у осужденнаго, для прекращенія соблазна въ обществѣ, Іосифъ горячо отстаивалъ свои права и ни за что не хотблъ, по его миѣнію, унизиться предъ лишеннымъ сана. Одному изъ такихъ людей, уже не задолго до своей кончины, Пр. Іосифъ писалъ: «миъ нынъ прощатися и виновата себѣ нарицати предъ Архіепископомъ Серапіономъ, ино то мнъ обезчестити и уничижити священныя правила и царскій и святительскій судъ» (161). Но уничижити священныя правила, даже и съ такою целію, для Іосифа было невозможно. Притомъ письмо, на которое мы указываемъ, написано было въ то время, когда Іосифъ, въ слёдствіе предсмертной болёзни, уже не вставалъ съ постели и проникнуто такимъ духомъ и такого содержанія, что не допускаетъ даже предположенія, чтобы Іосифъ, при твердости своего характера, рёшился на уступки съ своей стороны. Наконецъ, есть еще положительное свидътельство льтописца въ пользу нашей мысли: Онъ говорить: «смирился великій князь съ Серапіономъ (въ 1516 г.); а кто ни постояль, Василій Андреевичь Челяднинъ и владыка Ростовскій Вассіань и брать его Іосифъ и

извъствовася въ Серапіону и позналши его на пстинь, смиреніе умножиста себь преподобнія и добовь множае первыя утвердиста». Изъ сопоставленія этихъ двухъ, довольно неопредёленныхъ мъсть, трудно понятькто въ кому приходилъ за полученіемъ прощенія, жотя и можно бы завлючить, что противники примирились.

<sup>(181)</sup> Посланіе къ Ив. Ив-чу Челядниву Ркп. Имп. П. Б. по кат. Ркп. Гр. Толотова II отд. № 341 н 81.

владыка Суздальскій и того лёта вси умерли; а Иванъ Васильевичъ Челяднинъ въ Литвъ голову положилъ; а Рязанскій Тарасій и владычество оставиль его же ради» (162). Такимъ образомъ выходитъ, что примиреніе между Іосифомъ и Серапіономъ не состоялось. Впрочемъ если судить безпристрастно въ отношени въ тому и другому лицу, можно свазать, что никто изъ нихъ не виновать предъ другимъ. Между ними вышло одно только недоразумѣніе. Іосифъ, не снесшись съ Епархіальнымъ Еписвопомъ, перешелъ во владение великаго князя. Это именно съ его стороны была ошибка, но въ то самое время, когда начинались притязанія Өедора Борисовича на Волоколамскій монастырь, въ Новгородѣ было моровое повѣтріе и иногороднымъ жителямъ, для избѣжанія заразы, велѣно было прекратить сношенія съ Новгородцами (163). Съ своей стороны Серапіонъ, узнавъ о переходѣ Іосифа въ другую епархію, не позвалъ его къ себѣ на судъ, (на что жаловался и Іосифъ) (164) и, слъдовательно, былъ вакъ будто неправъ; но, по своимъ правамъ, Серапіонъ могъ произнести свой приговоръ и безъ слъдствія, потому что собыліе было на лицо. Виноваты въ этомъ дёлё были: Василій Іоанновичь и Мигрополить Симонь, такъ явственно оказавшіе предпочтеніе Московскимъ началамъ предъ заявившими себя въ послёдній разъ свободными началами Новгородскими; говоримъ: началами, потому что личности здѣсь были, такъ сказать, только средствомъ съ возвышенію организующихся въ то время идей въ Москве. Признавая себя неправыми предъ Серапіономъ, Василій

(164) Посл. въ Ив. Ив-чу Челядвину л. 82.

<sup>(162)</sup> Рост. Лат. л. 578 на обор. (По ист. Карамзина т. VI, пр. 370).

<sup>(168)</sup> Ист. Карамз. VII, пр. 375.

Іоанновичъ и Митрополитъ Симонъ испросили прощеніе у несправедливо ими осужденнаго. Василій Іоанновичь примирился съ Серапіономъ, по вышеприведеннымъ словамъ Псковскаго лётописца; а Новгородскій лётописець говорить, что Митрополить Симонъ предъ вончиною призваль въ себѣ Серапіона, «благослови его и прощеніе взять съ нимъ» (165). Въ заключение нужно сказать, что и Өедоръ Борисовичъ, своею необузданностію причинившій такъ много б'ёдъ монастырю Іосифа и вовлекшій Преподобнаго въ непріязненное отношеніе въ Новгородскому Архіепископу, и самъ наконецъ созналъ свое преступленіе предъ Іосифомъ. Умирая, онъ испросиль прощеніе у Волоколамскаго игумена, пожертвовалъ его монастырю одну деревню и просиль, чтобы его похоронили (въ монастырѣ Іосифа) вмѣстѣ съ родственниками, что и было исполнено въ мав месяце 1513 г. (166). Наконецъ доказательствомъ невинности въ этомъ спорѣ Іосифа съ Серапіономъ служать опредѣленія церкви, которыя одного изъ нихъ признали Преподобнымъ, а другаго Святымъ.

Послѣ огорченій, полученныхъ во время спора съ Серапіономъ, Іосифъ проводилъ послѣдніе годы жизни спокойно въ своей обители; тѣлесныя силы его, ослабленныя многотрудною дѣятельностію, истощились до того, что онъ уже былъ не въ состояніи ходить; его носили на носилкахъ въ церковь, гдѣ онъ въ лежачемъ положеніи выслушивалъ Богослуженіе. Онъ мирно скончался 8 сентября 1515 г., на 75 году отъ рожденія.

Соборъ, бывшій въ Москвѣ 1572 г. декабря 20 дня,

- (165) Соф. вр. ч. П стр. 290.
- (166) Тамъ же, л. 293 и Соб. Государ. Гр. I, 418 и 419.

призналъ Іосифа Преподобныма; а на соборѣ 1591 г. Цатріархъ Іовъ свидѣтельствовалъ составленную службу Іосифу, внесъ имя его въ Минеи и вельтъ повсюду совершать въ честь его праздникъ (<sup>167</sup>).

(167) Изъ рукоп. Іосиф. Волок. мон. Ж. 191 и 92, приб. къ Твор. Св. Отцевъ, год. V, кв. 2.

# Сочиненія Цв. Іоснов Волоколамскаго.

Б.

Пр. Інсифъ Волоколамскій, ознаменовавшій себя практическою двятельностію на пользу церкви и общества, ознаменовалъ себя и на поприщѣ церковно-богословской литературы. По богатству своей письменности и по-достоинству ея, Пр. Отецъ можетъ занять едва-ли не первое мѣсто въ ряду нашихъ богослововъ того времени. До него, равно какъ и долго послѣ него, не много было между русскимъ православнымъ духовенствомъ людей, которые бы, подобно ему, владели такимъ богатствомъ церковно-богословскихъ свъдений и такъ хорошо и съ пользою для общества воспользовались своими познаніями. Ученыхъ людей того времени было вообще немного, --этимъ самымъ еще болѣе возвышается личность Пр. Іосифа. Какъ знаменитый богословъ онъ заслуживаетъ полнъйшаго и точнаго изучения. При изучения его можно видеть, какъ чиста и неприкосновенна была въра нашихъ предковъ, исключая, разумбется, тбхъ, которые нехозбли

слушаться голоса вѣры и разума, не смотря на всѣ испытанія, какимъ подвергались они отъ иноплеменниковъ, которыхъ иго болѣе двухъ вѣковъ тяготѣмо надъ нашимъ Отечествомъ.

Пр. Іосифъ оставилъ послѣ себя болѣе двадцати посланій къ разнымъ лицамъ, съ которыми имѣлъ, примѣнительно къ обстоятельствамъ своей дѣятельности, общир- . ныя сношенія. Всё его посланія носять на себѣ характерь богословскій. Догматы вёры, правила нравственности и церковнаго благочинія составляють содержаніе этихъ посланій. Для своей обители онъ написалъ «духовную грамоту или уставъ общежительной жизни», воторый состо-14 большихъ главъ и составляетъ довольно ИТЪ ИЗЪ большое сочинение. Навонецъ Пр. Іосифъ особенно прославилъ себя своимъ обличеніемъ на новгородскихъ жидовствующихъ еретиковъ. Обличение это состоитъ ИЗЪ 16 большихъ «словъ» и составляетъ особое сочинение, воторое носить на себѣ названіе «Просвѣтителя».

Мы по возможности займемся подробнымъ разборомъ всѣхъ твореній Пр. Іосифа. Разборъ нашъ будетъ ограничиваться указаніемъ не содержанія только, но и внѣшнихъ и внутреннихъ достоинствъ, т. е. литературнаго значенія и характера сочиненій. По порядку, въ какомъ мы указали сочиненія, мы должны были бы разсматривать сначала посланія; но такъ какъ «Просвѣтитель» сочиненіе чисто богословское, такъ какъ онъ вполнѣ обнаружилъ взглядъ Пр. Іосифа на разные, преимущественно догматическіе, пункты христіанскаго вѣроученія и такъ какъ наконецъ въ немъ эти пункты раскрыты болѣе или менѣе въ полномъ и послѣдовательномъ порядкѣ, то мы прежде чѣмъ приступимъ къ разбору другихъ твореній Пр. Отца, займемся его «Просвѣтителемъ».

# «Просвётитель» Пр. Іосифа Воловоламскаго.

Сочинение это написано было не въ одно время и вышло не вдругъ цёлымъ изданіемъ. Мы сказали, что оно состоить изъ 16 главъ, или «словъ» и эти главы носять на себѣ совершенно различный характерь, такъ что съ перваго взгляда видно, что онъ писаны въ разное время. Въ первыхъ 11-ти «словахъ» обнаруживается тихое, спокойное разсуждение и обличение заблудшихъ еретиковъ, вогда послёдніе еще не имёли политической свободы и можно было ожидать, что они вразумятся и возвратятся въ лоно своей Матери --- Церкви; въ послѣднихъ 5-ти главахъ высказывается уже рёзкій, строгій, даже раздраженный упорствомъ еретиковъ духъ Пр. Отца. Онъ видель, что всё нравственныя мёры безсильны къ искорененію заблужденія и потому писаль не столько обличеніе противъ еретиковъ, сколько воззваніе къ православнымъ, чтобы они, не обращая вниманія на притворное покаяніе враговъ христіанства, казнили ихъ смертію. Къ тому же нѣкоторыя изъ «словъ Просвѣтителя», напр. 1-е, 13, 15 и 16-е сходны даже до буквальности съ нёкоторыми посланіями Пр. Отца въ разнымъ лицамъ. Первое сходно съ посланіемъ къ архимандриту Вассіану; 13-есъ посланіемъ къ архимандриту Митрофану; 15 и 16-е сходны съ посланіемъ къ инокамъ о повиновеніи ихъ соборному опредѣленію. Посланія же эти были написаны въ разное время, сообразно съ разными нуждами и обстоятельствами. Можно даже сказать, что главы «Просвѣтителя» являлись не въ томъ порядкѣ, въ какомъ онѣ изданы. Въ настоящее время, кромв 16 «словъ» (въ

7

немъ есть еще предисловіе, которое содержить исторію распространенія ереси жидовствующихъ и надписывается: «Сказание о новоявившейся среси Новгородскихъ сретиковъ Алевсѣя Протопопа и Дениса попа и Өедора Kvрицына и интахъ, иже такожде мудрствующихъ». Предисловіе, судя по содержанію, написано послё, когда сочиненіе приготовлилось въ изданію. Въ немъ делаются, по духу благочестивой ревности, слиниюмъ ръзкіе отзывы о митрополить Зосимь: Іосифъ называеть Зосиму скоерныма (стр. 54), сиверныма и злобъсныма волиома-такими именами, которыхъ не могъ употреблять до обличенія и низложенія митрополита, а, главное, которыхъ не употребляль въ первыхъ 11-ти «словахъ», въ которыхъ весь гнёвъ изливаетъ на однихъ еретиковъ. Отсюда мы приходимъ въ тому завлюченію, что первые одиннадцать «словъ Просвётителя» написаны прежде предисловия. Составление «словъ» происходило вскорѣ послѣ того, какъ Геннадій призваль Іосифа къ себѣ на помощь для искорененія ереси. Въ нихъ преимущественно ересь обличается въ томъ видъ, въ какомъ Іосифъ узналъ о ней по свъдъніямъ, сообщеннымъ Геннадіемъ, и когда Іосифъ самъ, еще не совсёмъ ознакомился съ нею. Этими главами Преподобный, вероятно, и хотель въ началь ограничиться и написаль къ нимъ предисловіе. Мысль наше, кромѣ разности въ характерѣ, о которомъ мы говорили выше и который ясно можеть свидетельствовать о двоякомъ происхожденіи «Просв'ятителя», подтверждается тімъ, -

(188) Таковы списки, по словамъ «Пр. Собесъдника» (1855 год. кн. 3, стр. 21): списовъ Соловецкой библіотеки № 326, напис. въ нач. XVI ст. и Содержавшій въ себъ первоначально только 11 «словъ»; списокъ Нижего-

что рувописи самыхъ древнихъ списковъ (168), содержатъ

въ себѣ только одиннадцать «словъ». Далее, первая часть «Просвѣтителя» написана между первымъ и вторымъ соборомъ на жидовствующихъ-потому, что предисловіе завлючаеть въ себѣ исторію ереси, ованчивающуюся первымъ соборомъ, когда, слёдовательно, были еще неизвёстны дальнъйшія покушенія еретиковъ, когда была надежда на искорененіе ся дъйствіемъ проклятія на первомъ соборѣ (1491 г.) и вогда, слѣдовательно, не было нужды настаивать на необходимости казнить еретиковъ прадскою назнию. Послёдняя мысль преимущественно развивается въ послѣднихъ четырехъ «словахъ»; и это доказываеть; что они написаны послѣ втораго собора, который постановилъ строгое рѣшеніе относительно заблуждающихъ. этихъ же «словахъ», (именно въ 15-мъ) содержится Βъ продолжение истории ереси жидовствующихъ; история оканчивается описаніемъ бывіпаго на нихъ собора. Описаніе это, вонечно, не могло быть сдёлано до собора. Сдёлано оно тогда, когда первая часть «Просвѣтителя» была уже въ употребления, потому что оно не вошло въ предисловіе, хотя бы, по самому назначенію предисловія, должно было войти въ составъ послёдняго. Предисловіе надписывается: «сказание о новоявившейся ереси»... и написано съ цёлію ознакомить читателя съ историческимъ ходомъ ереси, слѣдовательно, оно и должно было содержать исторію ереси. Такъ и сдѣлано: но въ 15-мъ «словѣ» мн видимъ снова продолжение истории. Явилась она здѣсь по тому, что не было мёста въ предисловіи, уже вошел+ шемъ въ употребленіе, вмѣстѣ съ одиннадцатью «словами».

Изъ самаго «Просвѣтителя» навонецъ узпаемъ, что его

родской Семинаріи № 3779 написанный въ началь XVII ст. и содержавтій только 11 «словъ»; синсокъ Царскаго № 184, напис. иъ 1768 г. и также заключавшій въ себѣ только 11 «словъ». Есть такіе же списки и въ Новгородской Софійской Библіотекѣ № 1323.

7\*

«слова» написаны въ разное время и что первыя 11-ть «словь», по намѣренію автора, должны были составить цѣльное, законченное сочиненіе. Въ концѣ одиннадцатаго «слова» (стр. 513 и 514) Пр. Іосифъ, указывая на цёль своего сочиненія, ясно повазываеть, что онъ уже закончилъ свой трудъ, и разсмотрёлъ ересь жидовствующихъ со всёхъ сторонъ. Что касается до 12-го «слова», которое доказываетъ, что проклятіе, произнесенное еретикомъ. хотя бы онъ былъ и Святитель, не имъетъ значенія, --- то можно думать, что оно написано вскорѣ. послѣ перваго собора, когда Іосифъ, только что вступилъ въ борьбу съ жидовствующими и когда ему нужно было удалить съ святительской ваедры еретика. Оно написано безлично, хотя, очевидно, имбеть въ виду митрополита Зосиму и направлено противъ мнѣнія еретиковъ, которые, сами не въря въ значение проклятия, -- старались однавожъ защищать его право и законность, особенно если оно было произнесено ихъ единомышленникомъ-Зосимою и чрезъ то думали уврыться оть болье грознаго и законнаго преслёдованія со стороны церкви и государства. По настроенію, какое высказывается въ 12 «словѣ». оно, справедливо, занимаетъ средину между первыми и послёдними «словами». Въ авторъ его едва удерживается справедливое негодование противъ поругателя Православія и осквернителя священной казедры. Пламенная душа Пр. Іосифа возмущается при мысли, что занимаеть святительскую каеедру такой недостойный человѣвъ, но она еще не дерзаетъ поносить виновнаго, неотдёляя лица отъ его сана. Вслѣдствіе такого взгляда на дѣло произошло то, что 12 «слово» Пр. Отецъ написалъ отдёльно (169),

169) Въ Др. Вивл. XIV, 145, 12-е «слово» озаглавлено: «Свитато Део-

какъ бы не имѣя въ виду составлять цѣлаго сочиненія; послѣ того собравъ въ одно все сочиненіе, Іосифъ сдѣлалъ въ своемъ издании одно только оглавление 12-го «слова», но самаго «слова» не помѣстилъ, вѣроятно, по той же самой причинѣ (170). Отсюда произошло то, что при самомъ общирномъ распространении «Просвѣтителя» въ спискахъ рукописей большею частію встрѣчается одно только оглавление 12-го «слова». Въ одномъ спискъ XVI в. противъ этого «слова» написано: «сего слова нѣту, токмо въ котологахъ едина надпись (171)». Изъ 7-ми списковъ, которые были подъ руками у издателей «Просвѣтителя», 12-е «слово» было помѣщено только въ одномъ (172); у насъ въ настоящее время подъ руками было три списка «Просвѣтителя» (178), но въ нихъ 12-го «слова» также нъть. --- Послъднія «слова» носять на себъ очевидный, кромѣ внутренняго, упомянутаго выше, характера, внёшній характеръ позднёйшаго, сравнительно съ первыми, происхожденія. Въ 15-мъ «словѣ» (стр. 569) Пр. Іосифъ ссылается на предисловіе, въ 16 ссылается на 13-е и 15-е (стр. 572), наконецъ въ 15-мъ и 16-мъ называеть свое сочинение книгою.

Пр. Іосифъ назвалъ свое сочиненіе жнигою, — другаго наименованія онъ не приписывалъ своему сочиненію. Что

(171) Описаніе Рум. Муз. Востокова, № 205.

(178) Новгород. Соф. Библіот. М. 1226 и 1432.

нисія Ареопагита таннство иноческаго совершенія». Оглавленіе это относится кі. 1-й гл. 11-го «слова», но по содержанію это «таннство» и есть «слово» 12-е.

<sup>(&</sup>lt;sup>170</sup>) Кар. т. VI, гл. IV, говорить, что «Іосифъ не хотѣлъ можетъ быть соблазнять Россіянъ всенароднымъ осужденіемъ архипастыря, ими избраннаго». Не потому ли въ нервыхъ изданіяхъ «Просвѣтителя» опущено и 12-е «слово».

<sup>(179)</sup> Пр. Соб. 1855 год. кн. 3, стр. 36.

же касается до слова «Просв'ятитель», то это название дано сочинению Пр. Іосифа, не самимъ сочинителемъ, но соборомъ на еретика Матвея Бакшина (1553 г.), котораго ересь обличали преимущественно словами Іосифа, какъ самымъ сильнымъ и неопровергаемымъ доказательствомъ истины православія.

Ересь жидовствующихъ, Новгородскихъ еретиковъ, по переходѣ въ Москву, не смотря на соборное осуждение, не только, какъ мы видели прежде, не переставала существоваль, напротивъ все болёе и болёе усиливалась. Изъ одного концунства надъ святынею, изъ одного безсознательнаго, неоснованнаго ни начемъ мибнія, какою ересь была въ Новгородѣ, она начала развива: ься все болѣе и болѣе: еретики въ защиту своего ученія начали подъискивать основание въ самомъ христіанскомъ вѣроучении; ссылались на ве:хій завѣть, старались находить основанія для себя и опроверженія для христіанскаго ученія и Церковнаго Благочинія въ посланіяхъ Апостоловъ и Св. Отцевъ церкви, - все заподозрѣвали и старались все ниспровергать. Ересь принимала свой систематический характеръ-раціоналисническія начала ярко начали просв'єчивать въ ней, отвергая всякий авторитеть власти. Въ главъ ся стали люди сильные, виблине образованные и вліятельные. По этому оказалось недостаточнымъ одного каноническаго, церковнаго осужденія, котораго еретики не только не принимали, но надъ которымъ еще глумились, какъ надъ безсильною и безвредною выходкою н'бкоторых защитниковъ православія. Необходимо было представителямъ и защитникамъ церкви возстановить авторитетъ послѣдней. силою ея ученія ниспровергнуть заблужденія, распутать разныя мниморазумныя и всетаки хитро-сплетенныя доказательства еретиковь; --- нужно было, говоримъ, нозраже-

нія разума разр'яшить и опровергнуть научнымъ, разумнымъ образомъ.

Но у насъ до того времени, къ сожалению, не было ни одного полнаго систематическаго изложения въроученія, которое было бы доступно всякому православному, какъ для собственияго ознакомления съ православиемъ, такъ и для опроверженія какихь либо встрётившихся недоразумьній, возраженій и ваблужденій. Богословскіе сборники, обильные по объему, но часто бѣдные по содержанию съ одной стороны не всякому были доступны (174), съ друч гой требовали много времени и трудовь, чтобы желаюний могъ перечитать ихъ и вывести изъ нихъ полную систему вироучения. Гроиздный трудь опровергнуть многочисленныя заблужденія сретивовь и систематически и подробно изложить православное вфроучение --- первый принялъ на себя Пр. Іосифъ Волоколанскій.

Въ предисловіи къ «Просвётителю» Пр. Іосифъ самъ указываетъ двоякую цёль своего сочиненія. Вотъ его собственныя слова: «Святіи Божественній отцы нанисаша на древнія еретики, и въ множайшёхъ мёстныхъ изъявиша имена ихъ, и ереси ихъ, того ради, яко да вѣдоми будуть и въ древняя роды, яко сихъ ученіе діавольска суть изображенія. Собрахъ же въ едино отъ различныхъ писаній Божественныхъ, яко да вѣдящіи Божественная писанія прочетше да воспомянуть себь, не въдующім же прочетше да разумѣють. И аще вому, что потребно бу-

(174) Недоступность богослонскихъ срчиненій для дюдей, живущихъ виз монастырей, въ то время была такъ ощугительна, что Өсодосій Косой взводная на монашествующее духовенство незаслуженное обвинение, будто оно не даето піранамъ читать богословскихъ сочиненій, съ цілію скрыть овъ нихъ сное (будто бы слабое) редигновное учение. Digitized by Google

· · · ·

. . . . . . :

1 . ..

деть протнву еретическимъ речемъ и благодатію Божіею обрящеть готово безъ труда въ коемждо словѣ» (<sup>178</sup>) Цѣль указана самымъ яснымъ образомъ, указано самое направленіе сочиненія и прямая иотребность его для общества. Какъ удовлетворилъ Преподобный этимъ требованіямъ? На этотъ вопросъ отвѣчаеть его произведеніе.

«Просвётитель» носить на себё ясные признаки ума свётлаго, послёдовательнаго, логическаго. Сочинитель его обнаружиль необыкновенную начитанность, какой не имёль ни одинь изь его современниковь. Начитанность эта еще болёе изумительна, когда возьмемь во вниманіе то, что всё свои свёдёнія Преподобный большею частію заямствоваль прямо изь источниковь; пособій у него немного было подъ руками. Одни имена Св. Отцевь и учителей церкви, которыхь свидётельства приводить Пр. Іосифь въ своемь сочиненіи, указывають намь, какъмного перечиталь авторь «Просвётителя» (<sup>176</sup>). Громадный рядь писателей духов-

Digitized by Google

<sup>(175)</sup> Пр. Соб. 1855. кн. 3, стр. 63.

<sup>(176)</sup> Пр. Іоснфъ приводить ивста изъ сочиневый : Священномученика Ипполита, Діонисія Ареопагита, Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго, Аванасія Великаго, Ефрема и Исаака Сириныхъ, Маварія Вел., Григорія Папы Римскаго, Кирилла Патріарха Іерусалимскаго (о монашествѣ), Меводія Патарскаго (объ оригенистической ересн) Іоанна Архіепископа Никейскаго (объ армянской ереси), Іоанна Дамаскина, Варсанофія, Аввы Дорофея, Іоанна Лёствичника, Өсодора Студійскаго, Св. Месодія Исповедника, Максима Исповедника, Симеона Метафраста; делаеть указанія и выписки изъ житій Св. Апостоловъ, Игнатія Богоносца, мученицы Евдовін, мученика Симеона Елевоерія и матери его Агазін, Галавтіона, Епистиміи, Ореосины, Февронін, Пахомія, Антонія Великаго, Харитона, Николая Чудотворца, Евсигиія Великаго, Василія Амасійскаго, Порфирія Газскаго, Льва Катанскаго, Епифанія Кипрскаго, Льва Папы Римскаго, Александра Патріарха Константинопольскаго, Флавіана Антіо**инска**го, Архелая Месопотанскаго, Препод. Давінда Столиника, Авксенris, Іоанникія, Исаакія Далжатскаго, Мученицы Өеодосін, Өеодора Едесскаго, Іоанна и Симеона Христа ради юродивнать, Саввы Освященнаго, Стефана новаго Исповедника, Макрины сестры Васина Великаго, Стефа-

ныхь и светскихъ, съ сочинениями которыхъ былъ знакомъ Пр. Отецъ, при недостатвъ духовной литературы его времени, привелъ издателей «Православнаго Собесбдника» къ убъждению, не совсёмъ вёрному и даже обидному для Пр. Іосифа. Его сочинение считають не самостоятельныма и неоригинальныму. Необъяснивъ, какимъ образомъ въ въвъ упадка просвъщенія могло появиться тавое прекрасное сочинение, они говорять, что творения Св. Отцевъ не только имели вліяніе на составленіе «Просветителя», оннь произвели его такъ, что «Просвътитель» вполнъ есть плодъ чтенія Пр. Іосифа Свято-отеческихъ писаній (177). Послѣ этихъ словъ указывають такія тирады въ «Просвётителё», воторыя принадлежать другимъ писателямъ и которыя Пр. Іосифъ будто-бы выдаеть за свои. Говоримъ, что такой взглядъ на «Просвѣтителя» несправедливъ потому, что въ сочинении Іосифа есть цёлые «слова», совершенно оригинальныя, въ которыхъ нельзя найти никакихъ выписокъ; въ другихъ «словахъ» т. е. во всёхъ остальныхъ, если и есть такія выписки, то он' никакъ не могутъ принадлежать какому либо одному писателю. Въ каждомъ словѣ бездна цитатовъ, но все это собрано, какъ говорить самъ Іосифъ, отъ различныхъ писаній, все приведено въ извёстный стройный порядовъ и систему. Вызванный ересью жидовствующихъ и имея въ виду обличение ереси и наставление православныхъ «Просвѣтитель» и долженъ былъ появиться въ такомъ именно виде. Православному Бого-

на Сербскаго и многихъ другихъ. Онъ заимствуетъ свидътельства изъ Патерика Тарекаго, Старчества, Отчества, и Патерика скитскаго, ссылается на Никифора Патріарха Цареградскаго, Папу Дамаса, Фалассія, Евгенія, Памфила, даже на хронографъ Георгія Амартола, Іосифа Флавія, Филимона и др.

<sup>(177)</sup> Прав. Соб. 1859 г. Октябрь, стр. 154 и 179.

слову того времени не было необходимости строить какую либо научную систему, (впрочемъ и съ Этой стороны Пр. Іосифъ оказалъ большую услугу Богословію, у него при изложении довазательствъ отъ Св. писанія и преданія, постоянно встрёчаются и разумные чисто логическіе выводы). Ему нужно было доказать неизмённость православія, и его върность учению. Св. Апостоловъ и Св. Отцевъ всёхъ христіанскихъ вёковъ. Этою задачею Богослова того времени объясняется и то, почему у Пр. Іосифа, какъ увидимъ скоро, взятый предметь иногда раскрывается. слинномъ полно и безотносительно къ заблуждениямъ еретиковь. Наконець при составлении «Просвѣтителя», Пр. Іосифъ подчинялся общему въ то время взгляду на составленіе сочиненій. Чёмъ больше было въ сочиненія свидётельствъ изъ твореній Св. Отцевъ церкви, тёмъ сочиненіе справедливо, по тому времени, признавалось основательнѣе и дѣльнżе. Такой взглядъ на литературный произведенія, взглядъ перешедшій въ самую практику цервви, вполнё высказань ученивомъ Іосьфа, Московскимъ Митрополитомъ Данівломъ. Въ посланія въ нѣкоему Еписьову Даніиль говориль: «на все, что творимь и глаголемь, имбй свидетельство отъ Св. Писаній» (178). Подъ священными же писанівии разум'єлись и всё вообще сочиненія Св. Отцевъ церкви. Тоже самое разучёль и Пр. Іосифъ Волоколамский, когда писалъ Ивану Ивановичу Челяднику: «аще себѣ оправдить Архіепископъ Серапіонъ во всемъ,и ты вели ему написати свидетельство отъ Божественныхъ правилъ, почему онъ себе оправдаеть, а мене отлучилъ и неблагословилъ. Да и о томъ вели ему написати свидѣтельство отъ св. правилъ, почему онъ въ такову

(178) Обз. Д. Лиг. стр. 189. 1

гордость пришелъ» (<sup>179</sup>). Приступая съ подобнымъ взглядомъ на литературное произведение, Пр. Іосифъ съ честію и славою выполнилъ свое дёло.

Въ предисловіи къ своему сочиненію Пр. Іосифъ разсказываетъ исторію ереси жидовствующихъ до 1491 г., т. е. оканчиваетъ ее первымъ на ерстиковъ соборомъ, при чемъ останавливается только на главныхъ событіяхъ и болѣе обращаетъ вниманіе на новое ученіе жидовствующихъ (<sup>180</sup>). Потомъ, указавши цѣлъ своего сочиненія, онъ дѣлаетъ оглавленіе всѣхъ 16 «словъ».

При оглавленіи «словъ» Преподобный большую часть изъ нихъ (2-е, 3, 4, 5, 6, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15 и 16-е) надписываетъ: «на ересь Новгородскихъ ереиковъ», — одно (1-е) «на новоявившуюся ересь Новгородскихъ еретиковъ» и одно (7) «сказаніе отъ Божественныхъ писаній»...

Въ первомъ «словѣ», по словамъ самаго сочинителя, вопреки заблужденію еретиковъ, которые отвергали Пресв. Троицу, будетъ доказано свидѣ ельствами «Божественныхъ писаній» что Богъ Отецъ имѣетъ Сына и Св. Духа, сопрестольныхъ и равныхъ Себѣ и что этотъ догматъ исповѣдывался еще ветхозявѣтными Патріархами.

Во 2-мъ противъ еретиковъ, которые говорили, что Христосъ еще не родился, но только родится и что Христосъ Христіанскій есть простой человѣкъ, — будетъ доказано, что І. Христосъ есть Богъ, родился въ Виелеемѣ отъ Дѣвы Маріи, за наше спасеніе умеръ, воскресъ и вознесся на небо, и снова придетъ судить живыхъ и мертвыхъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>179</sup>) Ркп. Имп. Публ. Бибя. по кат. Гр. Толст. II Огд. № 341, л. 80.

<sup>(180)</sup> Мы уже знакомы съ тъмъ, какъ нелагаетъ историю жидовствующихъ еретиковъ Пр. Іосифъ, и потому здёсь и не повторяется этой история.

(181) «Просв.» стр. 68 и 71.

Digitized by Google

## - 108 -

За тёмъ, точно также подробно показывается содержаніе важдаго «слова» (<sup>181</sup>), — въ которыхъ будетъ доказываться:

въ 3-мъ «словѣ», что законъ Моусеевъ имѣетъ свою силу только до пришествія Спасителя;

въ 4-мъ, что Богъ могъ спасти насъ и другимъ образомъ, но Ему благоугодно было послать въ міръ Сына, Который и совершилъ наше спасеніе;

въ 5-мъ, что Авраамъ виделъ Св. Троицу и ее нужно изображать на иконахъ;

въ 6-мъ «словѣ» доказывается справедливость и законность почитанія Св. иконъ и др. священныхъ вещей;

7-е «слово» составляетъ продолжение предъидущаго; здѣсь еще прибавляется ученіе о томъ, какъ мы должны почитать другъ друга;

въ 8-мъ «словѣ» будетъ доказана достовѣрность И истинность отеческихъ писаній, потому что онѣ согласны съ Апостольскими;

въ 9-мъ покажется справедливость и върность сочиненій Апостольскихъ, потому что онѣ писаны по внушенію Св. Духа;

въ 10-мъ объяснится, что сочиненія Ефрема Сирина върны и истинны, потому что подобны писаніямъ Пророковъ, Апостоловъ и Евангелію;

11-е слово подраздѣляется на четыре главы, изъ которыхъ въ первой будетъ сказано, что иночество не есть человѣческое изобрѣтеніе; но оно установлено согласно съ ученіемъ Св. Писанія; во второй, почему Христа и Апостоловъ изображаютъ не въ иноческой одеждъ; - въ третьей-что Св. Пахомій наученъ иноческой жизни отъ Ан-

гела, въ четвертой, — что слова Апостола 1 Тим. 4, 1 — 3 ст. относятся не къ монашествующимъ, которые отказываются отъ супружеской жизни;

въ 12-мъ покажется, что за осужденіемъ Епископа, если онъ еретикъ, судъ Божій не послѣдуетъ;

въ 13-мъ, что церковная власть должна не осуждать только, но и проклинать еретиковъ и свётская власть должна казнить ихъ мотыми казнями;

въ 14-мъ «словѣ» будеть показапо, что всякій истинный Христіанинъ необходимо долженъ отъискивать еретиковъ, нескрывать ихъ, но обличать;

15-е «слово» докажетъ, какихъ еретиковъ, послѣихъ покаянія, можно принимать въ церковное общеніе и какихъ—нѣтъ, не смотря на ихъ покаяніе. Наконецъ

въ 16-мъ «словѣ» будетъ изложено, что еретикъ обличенный и осужденный не можетъ принести истиннаго раскаянія и непріятно бываетъ покаяніе его.

Начертавши такой планъ своему сочиненію, Пр. Іосифъ строго придерживается его или лучше—самый планъ свой онъ составилъ, соображаясь съ тёмъ, какъ написаны «слова Просвётителя».

Предметы, взятые Пр. Іосифомъ, весьма разнообразны. Здѣсь вся система Христіанскаго вѣроученія. А потому излагать ученіе Пр. Іосифа такъ, какъ оно написано въ твореніяхъ Св. Отцевъ г. V кн. 3, значитъ выписать всѣ его «слова». Но такой трудъ для нашей цѣли будетъ излишнимъ, Пр. Іосифъ былъ человѣкъ строго Православный, каждую мыслъ свою подтверждалъ свидѣтельствами Св. Отцевъ церкви, а потому и его ученіе строго Православное. У насъ совершенно другая цѣль. Мы разсматриваемъ твореніе Пр. Іосифа съ научной точки зрѣніа—что т. е. Пр. Огецъ сдѣлалъ для нашего Богословія и какъ онъ, какъ ученый Богословъ своего времени, раскрывалъ свои мысли. Съ этою цёлію мы приведемъ на современномъ языкъ нъсколько «словъ» изъ его сочиненія въ сокращенномъ видѣ. Всѣ «слова» Пр. Іосифа имѣютъ одинаковыя достоинства, но мы для образца укажемъ только на два первыя «слова», какъ чисто догматическія и на 11-е «слово», предметь котораго подверженъ былъ особенному порицанію, какъ со стороны еретиковъ, такъ и со стороны нездравомыслящихъ Православныхъ. Наконецъ, приведемъ два «слова» изъ послѣднихъ, которыя обращены были къ увѣщанію Православныхъ, что бы они приняли строгія м'ьры противъ еретиковъ. Посл'яднія «слова» мы выпишемъ для того, чтобы видёть, справедливо-ли они подвергаются порицанію нашей современной литературы.

Въ первомъ «словѣ», которое собственно можетъ считаться обличительнымъ, Пр. Отецъ, отвергая ложное ученіе еретиковь о Св. Троицѣ, сначала излагаетъ положительное ученіе Церкви объ этомъ предметь и говорить, «что всякій Христіанинъ долженъ въровать, какъ и крестится, во имя Отца и Сына и Св. Духа, во едино существо и естество и Божество и едино Царство, начало и крѣпость и три состава (или упостаси) т. е. Лица, которыя называются образами и собствами (свойствами). Иное есть составъ и иное существо. Существо означаетъ единство Божества, потому . что оно свойственно всѣмъ лицамъ; составъ же означаетъ каждое лице Св. Троицы, потому что ихъ свойства различны. Отцу принадлежить нерожденность, Сыну рождение, Духу Св. исхождение. Такимъ образомъ одинъ есть Богъ, а не три Бога и нужно исповѣдывать одного Бога въ 3-хъ лицахъ. Если кто скажетъ: что такое Отецъ, Сынъ и Св. Духъ? Мы отвѣтимъ: «Отецъ--иже есть Сынъ и Св. Духъ. пребывая Отець; Сынъ иже есть Отецъ и Св. Духъ; сопребывая Сынъ. Также и о Духъ Св., Который есть тоже, что Отецъ и Сынъ, но пребываеть Духомъ. Тавимъ обрязомъ въ Богъ, какъ замъчаетъ Григорій Богословъ, три лица; но одно существо, или лучше кавъ означаютъ единство солнце, свътъ и лучъ, --- умъ, слово и духъ, или начало воды, источникъ и ръка. Такъ мы въруемъ и такъ мудрствуемъ».

Изложивши ученіе Православной церкви о Св. Трояцё, Пр. Іосифъ перекодить къ изложенію еретическихъ заблужденій и опровергаеть ихъ возраженія. «Еретики учать, что въ Богѣ ийть троичности Лицъ; и если, по ихъ словамъ, въ писаніи говорится, что Богъ имѣетъ Слово и Духъ, то этимъ на самомъ дѣлѣ означается только то, что Богъ имѣетъ слово, (способность говорить) и духъ, или дыханіе, которое разсѣевается въ воздухѣ. Если пророки называли І. Христа Сыномъ Божіимъ, то называли его такъ не по существу, но по благодати, какъ навываются сынами Божіими Моусей, Давидъ и др. Тоже самое пиша о Св. Духѣ, его разумѣли не какъ Бога, равнаго Отцу по существу, но какъ дыханіе, исходящее изъ устъ Божіихъ».

«Противъ этого, говорятъ Преподобный, мы могли бы прявести доказательства изъ ветхаго и новаго завёта, но такъ какъ жиды не принимаютъ Апостольскаго и Отеческаго писанія; но только держатся одного Ветхозав'янаго: писанія, то и мы должны ограничиться свидётеластвами послёдняго».

«Въ ветхомъ завътъ, не смотря на то, что Іудейсний народъ склоненъ былъ къ многобожно, учение о Св. Троицъ, хотя прикровенно, сънями и образами, издожено во многихъ мъстахъ: а) Еще у Моусея сказано: «сотворимъ человѣка по образу нашему и по подобію» (Быт. 1, 26). Неужели эти слова Богъ говорилъ только одному себѣ самому, какъ утверждаютъ еретики? Если глупо дѣлаетъ человѣкъ, когда одинъ разговариваетъ съ собою, и если это неприлично мудрому человѣку, то тѣмъ болѣе не свойственно такое саморазговариваніе Богу, Который, при сотвореніи только человѣка, такъ разсуждалъ; но въ другихъ случаяхъ, во время творенія, говорилъ только: да будетъ и было. При сотвореніи человѣка Богъ совѣтовался съ Сыномъ, Котораго б) пророки называютъ Совѣтникомъ (<sup>182</sup>), Богомъ и Отцемъ будущаго вѣка, Котораго они называютъ Богомъ по существу, а не по благодати, какъ хотятъ разумѣть неправомыслящіе, относя это выраженіе пророковъ къ Давиду, или Моусею, которые были слабые смертные.

Еретики возражали, что «Богъ совѣтовался съ Ангелами, но въ такомъ случаѣ, отвѣчаетъ Преподобный, человѣкъ созданъ былъ бы по образу Ангельскому, а не Божію (нашему). Когда Богъ сотворилъ тьмы темъ ангеловъ, и тьмы темъ архангеловъ, не потребовалъ совѣтника. За чѣмъ же было ему при сотвореніи слабаго человѣка призывать въ совѣтники ангеловъ? Ангелы, какъ твореніе, недѣйствовали съ Богомъ. Подобнымъ образомъ доказываютъ троичность лицъ и всѣ тѣ мѣста писанія, въ которыхъ Богъ представляется говорящимъ во множественномъ числѣ, напр. Быт. 11, 7; XVIII, 1, 2, 3; Пс. 49, ст. 9, 13, 14 и 15; Пс. 109 ет. 1, 3».

Доказавъ мѣстами ветхозавѣтнаго писанія Таинство Пресвятой Троицы, Пр. Іосифъ вмѣстѣ съ тѣмъ излагаетъ ученіе о Богочеловѣчествѣ Сына Божія, Господа нашего І. Христа.

Digitized by Google

(189) Mcain 9, 6.

«Валаамъ, непринадлежащій въ церкви, такъ начинаетъ Іосифъ свое изложеніе, и потому какъ противникъ истины, относится безъ всякаго пристрастія къ ней. Онъ говорить: «возсіяеть зв'єзда оть Іакова и возстанеть человъкъ отъ Изранля» (185). Слова эти относятся къ I. Христу: Онъ называется звездою, потому что по Божеству, подобно огню, очищаетъ согрътшенія върующихъ: называется въ тоже время и человѣкомъ, потому что I. Христосъ не только Богъ по естеству, но и человѣкъ по смотрънію. Равнымъ образомъ, когда Моисей говоритъ, что «пророка бозставитъ Господь Богъ, якоже мене» (184), то прямо указываетъ на Іисуса Христа, Который есть Пророкъ, подобный по обстоятельствамъ жизни, Мочсею или Законодатель несравненно высшій его. Когда Давидъ говорить: Господь съ небеси призръ услышати воздыханія окованных, разрпшити сыны умерщеленныя: возвъстити въ Сіонъ имя Господне (183) или: «снидетъ яко дождь на руно и яко капли каплющія на землю. Возсіяеть во днехъ его правда и множество мира, дондеже отымется луна и будетъ имя его благословенно во вѣки, прежде солнца пребываеть имя Его» (186); то тѣ и другія слова нельзя относить въ Соломону, потому что онъ больше, нежели самъ Давидъ, былъ зачатъ въ беззаконіяхъ, и къ нему никакъ не могутъ относиться тъ высокія свойства, о которыхъ здёсь говорится: онъ согрёшаль во . <sup>с</sup> жизни и умерь во гръхахь. Къ нему не могуть относиться и другія выраженія, употребляемыя Давидомъ въ псалмахъ, (11, 7, 8; 109, 3; CXVIII, 89); въ этихъ псалмахъ одинъ І. Христосъ называется Сыномъ Божінмъ, ; . . .

(188) Числ., XXIY, 17. (184). Bropos, XVIII, 9, 15 и 19. (185) Пс. 101, 20. 21. 22. (186) Пс. 71, 7. 17.

8

рожденнымъ отъ вѣчности, и Словомъ Его, пребывающимъ во вѣки».

Этотъ Сынъ Господень и Слово, будучи Богомъ, въ тоже время. есть истинный человѣкъ, какъ пророчествовали о немъ Исаія (XI, 1—10) и Михей (V, 2); — по человѣчеству онъ называется Христомъ и сыномъ человѣческимъ, но по Божеству Сыномъ Божіимъ, Единосущнымъ и сопрестольнымъ, Совѣтникомъ Богу Отцу, Богомъ крѣпкимъ, Владыкою, Княземъ мира, Отцемъ будущаго вѣка, Творцемъ и Создателемъ видимаго и невидимаго со Отцемъ и Св. Духомъ».

На возражение еретиковъ относительно третьяго Лица Св. Троицы, будто Духъ Св. исходить отъ Бога и по воздуху разливается; Пр. Іосифъ отвѣчаетъ: «что можетъ быть безумнѣе этихъ словъ и больше этой хулы? Духа Святаго не сравнили ни съ ангеломъ, ни съ духомъ вообще. Если ангель, не смотря на то, что безплотень, не разливается по воздуху, но вѣчное имѣетъ бытіе (вонечно по продолженію, а не по началу), если душа человъческая имъетъ такую же природу, то какимъ образомъ можно сказать о св. Духъ, что онъ разсъевается по воздуху, какъ вътеръ или дымъ? Если бы Духъ св. уничтожался, подобно дыму; то пророкъ Исаія не назвалъ бы Его Духомъ премудрости и разума (XI, 1), не сказалъ бы о немъ Іовъ (XXXIII, 4): Духъ Божій сотворивый мя» и Давидъ (пс. СШІ. 29, 30): послеши Духа Твоего и созиждутся, т. е. онъ воскресить тела и соединить съ ними души». Доказавши Божественную личность Духа св. многочисленными мёстами ветхаго завёта, Іосифъ говорить въ завлючение: «если Духъ св. Елисею даровалъ силу творить чудеса, Іезекіилю показывалъ образы воекресенія мертвыхъ, Інсуса Навина исполняль

- 114 -

премудростію, Веселенла исполняль разума и художества, сошель на 70 старцевь и даль имъ дарь пророчества; если Мочсея содѣлаль законоучителемь и, по свидѣтельству Іоиля (2, 28), излился вз посмъдние дни; если Даніила содѣлаль премудрымъ, Ісаію святымъ, Іеремію избраль отъ чрева матерняго; то какимъ образомъ Онъ разливается, когда очевидно дѣйствуетъ? Потому что все разливающееся приходить въ небытіе.

Наконецъ ерегики, отвергая троичность лицъ въ Богѣ. прибѣгали къ разнымъ схоластическимъ изворотамъ, употребляя слёдующій силлогизмъ: человёкъ, говорили они, созданъ по образу и по подобію Божію, слёдовательно, какъ въ человѣвѣ существуетъ одна душа, а слово уничтожается; такъ и въ Богъ есть одинъ только Отецъ безъ Сына и св. Духа. Такое мудрствование Пр. Іосифъ опровергаетъ въ свою очередь сильнымъ силлогизмомъ. «Образъ и его первообразъ, говоритъ онъ, не одно и тоже. Если бы образъ царя былъ одно и тоже съ царемъ, то этотъ образъ былъ бы не образомъ, а самымъ царемъ; такъ и человѣвъ, если бы вполнѣ отображалъ въ себѣ Бога, то самъ былъ бы Богомъ. Образъ Божій въ человѣкѣ состоить не въ тѣлѣ ограниченномъ, но въ невидимомъ человѣка, въ душѣ его. Въ человѣкѣ душа, слово и духъ совершенно нераздёльны; отсюда вакъ въ Боге Отецъ Сынъ и Св. Духъ безсмертенъ и безконеченъ, такъ и человѣвъ, созданный по образу Божію, носить въ себѣ подобіе Божіе: — душу, слово и умъ. Такъ что и по смерти. человѣка остающаяся въ нераздѣльности душа съ словомъ и умомъ поетъ и славитъ Господа, вакъ привыкла прежде въ жизни совершать молитвы и совершать другія благодаренія. Кромѣ того образъ Божій въ человѣкѣ означаетъ то, что человѣкъ, подобно Богу, есть существо самовластное и обладательное, на небѣ никого нѣть выше Бога, на землѣ—человѣка. Подобіе же Божіе въ человѣкѣ означаеть, что онъ долженъ быть милосердъ и щедръ ко всѣмъ, преимущественно въ врагамъ, подобно Богу, который солнце свое сіяетъ на злыхъ и добрыхъ. Вотъ въ чемъ заключается образъ и подобіе Божіе въ человѣкѣ. Въ противномъ случаѣ, если бы человѣкъ былъ совершенно тоже, что и его первообразъ, онъ былъ бы уже не человѣкъ, — но Богъ, въ Которомъ Лица Св. Троицы совѣчны, единосущны, нераздѣльны, равносильны и проч.».

Изъ такого содержанія перваго слова ясно открывается свѣтлый умъ Пр. Отца, его тактъ выбирать мѣста изъ св. писанія и многочисленностію ихъ, (что видимымъ образомъ свидѣтельствуетъ о его необыкновенномъ знаніи св. Писанія), поражать противниковъ. Всѣ взятыя имъ возраженія еретиковъ противъ таинства Св. Троицы рѣшаются самымъ удовлетворительнымъ образомъ. Авторъ остался совершенно вѣрнымъ св. писанію, ученію церкви и понятіямъ здраваго разума о трехъ лицахъ Божіихъ. Цѣль его, предположенная въ началѣ поразить еретиковъ ихъ же орудіемъ, достигнута вполнѣ. Нужно было оставаться совершенно слѣпымъ и злонамѣренно защищать ложь, чтобы противиться истинѣ, послѣ столь сильныхъ и убѣдительныхъ доказательствъ, какія употребилъ Преп. Іосифъ.

Тавъ вавъ догматъ о лицѣ І. Христа болѣе всѣхъ другихъ подвергался нарѣканіямъ еретиковъ и служилъ для нихъ исходнымъ пунвтомъ, то Пр. Іосифъ и долженъ былъ возстановить правильное ученіе объ этомъ догматѣ. Довазавши въ первомъ «словѣ» (стр. 97—103), въ обичихъ чертахъ, Божество и человѣчество І. Христа, во второмъ «словѣ» Преподобный занимается подробнымъ изложеніемъ ученія церкви объ этомъ предметѣ.

Еретики говорили, что «Мессін еще не приходиль и Христось, признаваемый за Мессію христіанами, есть не Богь, а простой человѣкь, который быль распять Іудеями, умерь и не воскресь». Противь этого лжеученія Пр. Іосифь говорить: «мы вѣруемъ и исповѣдуемъ, что І. Христось дѣйствительно родился въ Вифлеемѣ отъ Дѣвы Маріи, быль распять, умеръ, но воскресь и вознесся на небо, чтобы снова придти судить живыхъ и мертвыхъ. Намъ предали ученіе это не Апостолы только, но Патріархи и пророки, предсказавшіе о событіяхъ жизни Спасителя».

Прежде всѣхъ о пришествіи Мессіи предсказалъ Патріархъ Іаковъ, когда сказаль: не оскудлеть Князь отъ Іуды, ни вождь отъ стегну его, дондеже придетъ, Ему же прилежить и той надежда языкомь (187). Пророчество это действительно исполнилось; Іисусъ Христосъ пришелъ въ то время, когда на Іудейскомъ престолѣ возсъдалъ иноплеменникъ Иродъ. Пришествіе Мессіи предсказали и другіе пророки; но яснѣе всѣхъ Пророкъ Даніилъ, воторый не только опредблилъ самый годъ Его пришествія, говоря: отъ исхожденія словесь, еже создатися Іерусалиму, до Христа игумена седминъ 7 и седминз 60 и 2 (188); но и видёлъ, въ созердания, Христа, грядущаго на судъ живыхъ и мертвыхъ (<sup>189</sup>). Объяснивши Навуходоносору сонъ о золотомъ истуканѣ (190), Даніилъ указалъ на вѣчное царство Христово. Всѣ его предсказанія исполнились самымъ точнымъ образомъ.» Седьмины,

(187) Быт. 49, 10. (188) Дан. 9, 25. (189) Дан. 7, 11, 12. (19) Дан. 2, 31-36.

а не льта употребилъ при своемъ пророчествъ Даніилъ потому, что такъ совершался счетъ времени у Тудеевъ, какъ свидётельствуютъ объ этомъ Іосифъ Флавій, Евсевій, Никифоръ Патріархъ Пареградскій и Георгій монахъ премудръ (Амартолъ), написавшій Хронографъ». Пересчитавъ царей бывшихъ въ Іудеи отъ Даніила до І. Христа и время ихъ правленія и нашедши годъ и девять мѣсяцевъ лишнихъ сравнительно съ предсказаніемъ Даніила. Іосифъ замѣчаетъ: «это ошибки переписчиковъ. Отъ Даніила Пророка до нашего времени прошло 2000 лѣтъ, сколько же въ это время пережило переписчивовъ? Есть и другія оппибки въ писаніи, которыя на долго останутся неизвъстными въ родъ слъдующихъ: мы скажемъ: твердо (m); но когда одна черта сотрется, то уже неузнать твердо ли это (m), или покой (n); также, если верхняя черта буквы п сотрется, нельзя узнать п ли это или и. Отсюда происходить и то, что въ нѣвоторыхъ спискахъ не достаетъ, въ другихъ выходитъ надлежащее число лётъ, по прошествій которыхъ явился Христосъ».

«Іисусъ Христосъ, заключаетъ Іосифъ, до крещенія не творилъ чудесъ, потому былъ неизвъстенъ народу, но послѣ врещенія совершалъ многія и различныя чудеса, воторыя доказывали, что онъ есть Христосъ Сынъ Божій.

Что I. Христосъ былъ на землѣ, какъ Мессія, это доказалъ Онъ, кромѣ своей чудодѣйственной жизни, своимъ страданіемъ, нашего ради спасенія, воскресеніемъ и вознесеніемъ на небо. Всѣ эти дѣйствія, совершенныя I. Христомъ, были предсказаны ветхозавѣтными пророками.

О распятія І. Христа и спасительности для насъ принесенной Имъ жертвы предсказали Пророкъ Исаія (LII, 13-14; LIII, 2-12), Захарія (XI, 12; XII, 10; XIII, 6, 7; XIV, 6—20), Давидъ (Пс. XXI, 17—19; 11, 2), Іеремія (XI, 19) и Моисей, когда сказалъ: «узрите животъ вашъ висящь, прямо очима вашими и не въруете». Если кто либо скажетъ, что послъднія слова сказаны о мъдномъ зміъ, то это ложно, потому что въ мъднаго змія въровали (Числ. XXI, 9).

Истину воскресснія Христова предсказали Давидь (Пс. LXXII, 65—66; VI, 14, 16. 20; LXXXI, 8; XV, 10; IX, 20. 21. 23 и LXVI), Захарія (IX, II), Осія (XIII, 14), Софонія (III, 8, 9) и другіе Пророки.

Вознесеніе Господне предвидѣлъ Давидъ (пс. XLVI, 6; XX, 14; CVII, 6; XLV, II; LXVII, 19; XVII, II и во многихъ другихъ мѣстахъ), Захарія, когда говорилъ: пріидетъ Господъ мой и вси святіи Его съ нимъ, и станутъ нозъ Его въ денъ онъ на горъ Елеонской противу Іерусалиму, на востокъ солнца (X, IV, 5-8), и Исаія (II, 2, 3).

Навонець Пророки предсказали и о второмъ пришествіи Господа нашего І. Христа, для суда надъ живыми и мертвыми.—Яснѣе другихъ провозвѣстили эту истину Малахія (III, 1, 2, 3), Исаія (LXVI, 18, 22, 23, 24), Іоиль (II, 2). Давидъ (пс. XIII, 9—11; XLIX, 3, 4; LXI, 13; LXXV, 11; LXXXI, 8) и всѣ другіе Пророки,—по Божественному внушенію отъ Духа Святаго. Несмотря на всѣ эти пророчества, еретики, быть можетъ, скажутъ, что «Пророки пророчествовали не о І. Христѣ, но о Богѣ Отцѣ—Вседержителѣ». Въ отвѣтъ на это мы помолимся одному изъ пророковъ Даніилу, который укажетъ намъ, кто будетъ нашимъ Судіею на страшномъ судѣ. Но онъ прямо и ясно называетъ (VII, 9—14) Господа нашего І. Христа—сыномъ человѣческимъ, который будетъ судить живыхъ и мертвыхъ». Всѣ изложенныя истины Пр. Іосифъ доказываетъ одними мѣстами Св. Писанія и такъ какъ эти мѣста совершенно понятны и прямо относятся кътдѣлу, то мы оставляемъ ихъ безъ всякихъ толкованій и примѣчаній.— Доказываемыя имъ истины должны быть убѣдительны для разума, безъ особенныхъ усилій со стороны послѣдняго.

Соотвѣтственно четыремъ возраженіямъ, которыя дѣлались еретиками для опроверженія монашества, одиннадцатое «слово Просвѣтителя» подраздѣляется на четыре главы.

Въ первой главѣ обличается возраженіе, будто иноческое житіе изобрѣтено смышленіемъ человѣческимъ, вопреки ученію Св. Писанія.—Противъ этого Пр. Іосифъ говоритъ:

«Прежде закона и въ законв и въ благодати Господа нашего І. Христа было иночество и удостоено почести, какъ высшій родъ жизни. Прежде Моисея былъ дъвственникъ Мелхиседевъ; во время закона Моисеева дъвственниками были Исаія и Елисей, которые жили иночески въ пустынѣ. Пророки Іеремія и Даніилъ и три отрока то же вели девственную жизнь и жили въ постъ и воздержании. Предъ пришествіемъ Христовымъ, по свидътельству Іосифа Флавія, Ессеи проводили жизнь ΒЪ поств и молитвъ и удалялись брачной жизни. Межич ветхимъ и новымъ завѣтомъ находится великій Пророкъ Предтеча Іоаннъ, представивший начало и образъ иночества въ новомъ завѣтѣ. Самъ Спаситель, родившись отъ Дъвы, отдалъ этимъ предиочтение дъвству. Самъ заповыдаль послёдователямь своимь отречься оть себя для него (Мо. XVI, 24), искать прежде царствіа небеснаго (Мо. VI. 34), не стажать ни сребра, ни двухъ ризъ (Лув. IX, 31) и для пріобрѣтенія выстаго совершенства раз-.

Digitized by Google

дать имѣніе свое нищимъ (Ме. XIX, 21). Онъ же говорилъ, что суть скопцы, иже скопишася царствія ради небеснаго (Мо. XIX, 14). Апостоль Іоаннь Богословь, Іаковъ, Павелъ, Филиппъ и Андрей Первозванный были дъвственниками. Апостолъ Павелъ прямо говорилъ: хощу, да вси человѣцы будутъ, яко же и азъ (скор. VII, 7); не оженивыйся печется о Господнемъ, како угодити Господеви, а оженивыйся печется о мірскихъ, како угодити женѣ (1 кор. VII; 32, 33); вдаяй браку дщерь свою добрѣ творитъ, и невдаяй лучше творитъ (VII, 38). По этому сами Апостолы распространяли иночество. Апостолъ Павелъ привелъ къ иночеству, по свидѣтельству Св. Златоуста, двухъ женъ императора Нерона.--Апостолъ Петръ, по свидътельству Климента, обративъ въ Христіанскую вѣру въ Римѣ Софію и съ нею три тысячи человѣкъ, желающимъ изъ нихъ высшаго совершенства жизни, велёлъ проводить цёломудренную жизнь и 160 христіанъ постриглись и проводили уединенную жизнь. Также Маркъ, ученикъ Петровъ, по свидѣтельству Евсевія, устроилъ въ Египтѣ много монастырей и предаль имь иноческій образь жизни.

Въ церкви Христовой всегда были два рода жизни: жизнь супружеская и дъвственная, какъ объ этомъ свидътельствуютъ: Діонисій Ареопагитъ, Евсевій, Аванасій великій и Василій великій. — Такимъ образомъ, если иноки поступили противъ Св. Писанія, то и Пророки и Апостолы оставили заповъдь Божію; но послъдніе не оставляли заповъди Божіей, также и св. и преподобные отцы наши иноки не отвергли Св. писанія и не держатъ преданія человъческаго. — Апостолы, будучи поставлены учителями вселенной, не все свое ученіе предали письменно, но многое изъ ихъ словъ сохранили св. отцы. Тоже доджно скърать и объ иночествѣ. Апостолы передали своимъ преемникамъ «постриженіе и одѣяніе иноческаго образа и отрѣшаніе міра, и обѣщаніе иноческаго жительства и монастыремъ составленіе». Изъ исторіи преподобныхъ отецъ нашихъ извѣстно, что еще во времена Апостоловъ были монастыри мужскіе и женскіе, были иноки и инокини. — Объ этомъ пипется, напр., въ жизни мученицы Евдокіи, мученика Сампсона, Игнатія Богоносца, Елевеерія и ученицы его Анфіи, Галактіона, Епистиміи, Оріосины, Евгеніи и Февроніи. И великій Антоній, когда захотѣлъ проводить иноческую жизнь, нашелъ подвижниковъ, уже состарѣвшихся въ постѣ, у нихъ учился и подражалъ ихъ жизни. У одного учился постничеству, у другаго молчанію и терпѣнію. Самъ Антоній имѣлъ спостниками Аммона Нитрійскаго, Θеодора и Пиламона, наставника великаго Пахомія.

Не напрасно сообщаемъ мы эти свидётельства Божественнаго писанія, говорить Пр. Іосифъ въ заключеніе, но хотимъ ясно показать всёмъ, что и въ началѣ Св. Апостолы предали иноческую жизнь, постриженіе въ св. храмахъ съ молитвами, священнословіемъ, отрёченіемъ отъ міра и обёщаніемъ иноческой жизни; отъ нихъ ведуть начало и учрежденіе монастырей и иноческая одежда».

«Если иноческая жизнь получила начало отъ Хрис:а и Апостоловъ, то почему же Христосъ и Апостолы не были иновами»? Тавъ возражали еретики. — Обличение этого возражения составляетъ вторую главу 11-го «слова».

Чтобы сильнѣе поразить ерезиковъ, Пр. Іосифъ прежде всего опредѣляетъ, что такое иноческій образъ и какое значеніе обрядовъ и одежды иноковъ. «Весь иноческій образъ, говоритъ онъ, покаянія и плача есть образъ; сообразно съ тѣмъ, и различные обряды при постриженіи иноковъ и монашескія одежды имѣютъ покаянное значение. Пострижение власовъ означаетъ, что человѣкъ долженъ вести чистую и непорочную жизнь; мантія безъ рукавовъ напоминаетъ, что инокъ не долженъ дѣлать неподобныхъ дёлъ; поясъ-символъ умерщвленія любосластія; схима съ врестомъ-означаеть послѣдованіе 38 Христомъ, который сказаль: возми кресть свой и по мнѣ гряди; куколь означаетъ, что инокъ долженъ 3860титься о смиреніи. Прилично-ли послѣ этого Христу, неимѣющему нужды въ покаяніи, какъ Богу, принимать иноческій образь? Скажуть: «Христось не любиль иночества, а потому и не заповѣдалъ, чтобы мы его имѣли», Не имблъ І. Христосъ иноческаго образа не по тому, что не любилъ его, но Онъ былъ подобенъ Царю, который другихъ награждаетъ старъйшинствомъ, или воеводствомъ, самъ же не имфелъ въ томъ нужды; въ тому же Онъ совершилъ въ своей жизни многое, чего мы не можемъ совершить, напр. обрѣзаніе, субботствованіе, крещеніе въ 30 лёть и проч., не совершиль многаго такого, что намъ нужно дёлать, напр. обращеніе на западъ при крещеніи, муропомазание и многое другое, чао повелълъ чрезъ Апостоловъ исполнять своимъ послёдователямъ. /

Апостолы не были иноками потому, что они по вознесеніи Господа нашего Іисуса Христа и по сошествіи на нихъ Св. и животворящаго и всесильнаго Духа, приняли власть отъ Имущаго всяку власть на небеси и на земли, пришли въ мѣру возраста Христова, были свѣтъ міру и подобны самому Христу, и сподобились такой благодати, какой никто не имѣлъ отъ начала міра и доселѣ. Ибо Господь сказалъ къ нимъ: «егда сядетъ сынъ человѣческій на престолѣ славы своея, сядете и вы на двоюнадесяти престолу, судяще обѣманадесяте колѣнома израилевама» (Мө. XIX, 28). И кто ихъ больще? Или кто равенъ имъ? Они по Богв-боги, по Господъ-господіе и судіи вселенной. Они потому не имѣли иноческаго образа, что имѣли другой образъ и иной санъ, т. е. санъ Апостольскій?

«Такъ неужели, скажутъ, живущимъ въ мірѣ не возможно ваяться»? Возможно; но въ иночествѣ гораздо лучше и спасительнѣе, какъ это видно изъ того, что мірскіе люди не творили чудесь, но совершали ихъ только иноки. — Что же касается до Василія великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго, Николая Чудотворца, то и они, какъ видно изъ житій ихъ, были иноками. Если въ жизнеописаніяхъ этихъ Св. Отцевъ и неупомянуто объ образв ихъ постриженія въ иночество, то потому же самому, почему неупоминается о крещении и причащении ихъ. На самомъ же дълв неужели они не были иноками»?!

«Кавъ же Апостолы рукополагали въ Епископовъ людей, неотказавшихся отъ міра и живущихъ съ женами»? «Такой обычай существовалъ въ церкви до VI вселенскаго собора» нужи ради: яко Божественній Апостолы не налагали тяжекъ яремъ върующимъ, но много сходяще къ немощемъ человѣческимъ. «Послѣ Апостоловъ, когда все устроилось въ церкви и когда замътили, что «съ женами живущіи Епископы худы быша и ненарочити и ничто же преславно сотвориша въ жити, ни чудеса, ни знаменія», то на VI вселенскомъ соборѣ повелёли: «быть Епископами только инокамь».

«Если бы иноческая схима, говорили еретики, учреждена была съ Божьяго благословенія, то великому Пахомію явился бы свётлый Ангель; но такъ какъ явился черный Ангель, то и схима принесенная имъ, была бесовскимъ учрежденіемъ».

Digitized by Google

«Великому Пахомію явился Ангелъ Господень, говорить Іосифъ въ 3-й главе 11-го «слова», и повелёлъ принять ему великую схиму, какъ образъ высшаго нравственнаго совершенства. Учреждение это не противорѣчить учрежденію Апостольскому, потому что апостолы и ангелы неимпють разнства. Сначала между христіанами, какъ видно изъ житій Св. Симеона и Іоанна юродивыхъ, Св. Григорія Критсваго и др., принималось малое пострижение, а потомъ уже великая схима, которая относилась къ первому, какъ крещение къ оглашению, или священническое совершение къ діаконскому служенію.--Если же Ангелъ явился великому Пахомію чер-• нымъ, а не свѣтлымъ, то потому, что Ангелы неимѣютъ однообразія --- они являлись Св. людямъ въ разныхъ видахъ, какъ угодно было Господу и во вторыхъ, явился чернымъ сообразно съ цѣлію своего посольства: онъ повелѣвалъ проводить плачевную жизнь, -- но всѣ плачущіе въ черную одежду облачаются.

(Четвертан глава). Въ отвъть еретикамъ, которые слова Апостола Павла о возбраняющихъ женшпися (1 Тим. IV, 3) толковали примънительно къ инокамъ; а слова Исаіи: Блаженъ иже импетъ племя въ Сіонъ и ужики въ Іерусалимъ (по XXXI, 9) относили къ мірянамъ, — Пр. Іосифъ говоритъ, «что слова Апостода относятся къ тъть еретикамъ, которые считали бракъ предюбодѣяніемъ, а брашна скверною, каковы въ послѣдствіи были Манихеи, Маркіониты, Мессаліяне. Но иноки только предпочитаютъ дѣвство браку, а не отвергаютъ бракъ, и вовдерживаются отъ пищи, а не называютъ пищи скверною. Кромѣ того, это сказано въ ветхомъ завѣтѣ, а въ новомъ эти слова не имѣютъ мѣста, такъ какъ и многое другое изъ ветхаго завѣта упразднено въ новомъ. Слова писанія должно разумѣть не о чувственномъ сѣмени и не о плотскихъ сродникахъ, но о сѣмени духовномъ, раждающемъ духъ спасенія и о сродникахъ духовныхъ, раждаемыхъ духомъ спасенія. Но у иноковъ есть такія духовныя чада и къ нимъ вполнѣ могутъ относиться слова Исаіи: «блаженъ, иже имѣетъ племя въ Сіонѣ и сродники въ Іерусалимѣ» (<sup>191</sup>).

«Еретики, уболшася православных», говорить Іосифъ въ началѣ «13-ю слова», еже о блаючестии ревности, яко да все увъдевши их» злая соборнъ осудять их» по Божественным» правилом» въ конечную поинбель, говорили: не спѣдуетъ осуждать ни еретика, ни отступника». Въ доказательство своей мысли они указывали на слова Спасителя: «не судите да не судими будете» (Мө. VII, 1) и Св. Златоуста, который говорить: «не достоить никого же ненавидѣти или осужати, ниже невѣрнаго, ниже еретика и не убо достоитъ убивати еретика: аще ли и судити подобаетъ еретика, отъ царскихъ и градскихъ законъ судится, а не отъ инокъ, ниже отъ мірскихъ человѣкъ, иже не приходящимъ судищнамъ дворомъ» (<sup>199</sup>).

Опровергая еретиковъ, Іосифъ говорить, что св. Златоустъ, при объясненіи словъ Спасителя, имѣлъ въ виду то, когда еретики еще не дѣлали никакого зла православнымъ, въ противномъ же случаѣ онъ повелѣваетъ казнить ихъ смертію. Сообразно съ этимъ всегда поступали отцы церкви; они оставляли еретиковъ безъ наказанія только до извѣстнаго времени, пока тѣ не вредили Христіанству. По этому и нынѣ, когда Новгородскіе еретики столько зла произвели въ церкви и обратили въ жидовство весѣ-

(<sup>191</sup>) Orp. 518. (<sup>192</sup>) Crp. 527.

Digitized by Google

ма много православныхъ христіанъ... «да потщится же всякъ православный, еже сихъ лукавство испытовати и искоренити; яко да того ради причастницы будемъ небеснаго царствія».

«Если, по ученію Св. Златоуста, иноки не должны наказывать еретиковъ, то, по его же словамъ, должны совершать это свётскія власти, которымъ всегда нужно повиноваться, такъ какъ князи поставлены въ отянощение змодлемъ (1 Петр. 11, 13. 14). Гражданская власть должна наказывать за всякое не только гражданское, но и религіозное преступленіе, особенно за ересь, которая больше всёхъ преступленій, какъ свидётельствуетъ Св. Аеанасій великій и др.—Поэтому то св. и Богоносные отцы наши обращались съ просьбою въ царямъ истреблять еретиковъ, напр. отцы 6-го вселенскаго собора просили объ этомъ Императора Юстиніана, отцы собора Іерусалимскаго (?) просили Императора Өеофила.

Многіе изъ ветхозав'ятныхъ пророковъ однихъ изъ отступниковъ убивали мечемъ, другихъ молитвою. Моисей напр. посл'я молитвы повел'ять мечемъ пос'ячь отступившихъ отъ Господа и новълонившихся золотому тельцу; великій пророкъ Илія двухъ пятидесатоначальниковъ огнемъ сожегъ, и 400 челов'якъ отступившихъ отъ Господа Бога своею рукою мечемъ пос'якъ; благочестивый Іосія такъ возревновалъ о благочестіи, что не только живыхъ в'вроотступниковъ убивалъ, но и кости умершихъ вырывалъ, сожигалъ и разс'евалъ по в'ятру. Подобно тому поступали-Апостолъ Петръ, убавшій молитвою Симона Болхва, Ап. Іоаннъ, который чрезъ молитву Кинота волхва въ морѣ утонияъ.-Ап. Филинпъ повел'яъъ, чтобы земля поглотила архіерея, который произносилъ хулу на Христа и мн. др., Ацостолъ Павелъ говоритъ: «аще кто убо от-

- 127 -

вержется завона Монсеева при устёхъ двою или тріехъ свидѣтелехъ безъ милости умираетъ; колицѣй, мните, горцён муцё сподобится иже Сына Божія поправъ» (Евр. X, 28, 29); и Апостолъ Іуда говорить: «овъхъ убо милуёте, разсуждающе; овѣхъ страхомъ спасайте» (Іуд. 1, 22). Основываясь на этихъ свидётельствахъ, св. отцы, цари и святители однихъ изъ еретиковъ въ заключение посылали, другихъ казнямъ предавали, дъйствуя на еретиковъ не оружіемъ, но молитвою, сила которой убивала еретиковъ, что впрочемъ означаетъ одно и тоже. Скажутъ: «иное дъло чрезъ молитву подвергнуть смерти, иное оружіемъ; вакъ - же признають ихъ за одно и тоже»? Но, отвѣчаеть Преподобный Іосифъ, Аванасій великій, на основаніи примѣровъ Петра и Павла, изъ которыхъ первый умертвиль словомъ Ананія и Сапфиру, а второй силою слова предаль сильнымъ казнямъ волхва Елиму, Именея и Филиппа, не дѣлаетъ различія между этими двумя снособами наказанія. И если бы не слёдовало убивать еретиковъ, то не убивали бы ихъ молитвою и св. отцы. При томъ смерть, причиненная молитвою, гораздо строже и гибельнъе смерти, причиненной оружіемъ. Осужденіе людское — временное, но осуждение молитвою - осуждение вбиное, потому что, еже бо отъ молитвы смерть, се явственно извѣстно есуь, яко отъ Бога осужденъ бысть на смерть новинный». Противники еще возражали: «осуждать еретиковь свойствен-. но царямъ и свётскимъ властямъ, а не инокамъ, которые должны заботиться о себь и нивого не должны осуждать». Но какъ же, говорить Іосифъ, вноки Антоній, Пафиутій, Пахоній, Макарій, Ефремъ, Исаакій Далматскій, Василій Великій, Григорій Богословъ, Евфиній, Авксентій, Савва осващенный, Петрь нного Александрійскій (на VI вселен. соборъ) и др. являлись на соборы для осуждения еретиковъ? Какъ же мученица-дѣвица Өеодосія своими рунами умертвила посланнаго Императоромъ Львомъ-Иконоборцемъ, когда тотъ хотѣлъ ниспровергнуть образъ І. Христа? А что мученица сдѣлала хорошо, это подтвердилось нетлѣніемъ ея мощей и ихъ чудодѣйственною силою. Изъ этого видно, «яко и святителемъ и священникомъ и инокомъ и простымъ человѣкомъ и всѣмъ, иже христіанская мудрствующимъ, подобаетъ осуждати и проклинати еретики и отступники; царемъ же со княземъ и судіемъ земскимъ подобаетъ сихъ въ заточеніе посылати и казнемъ лютымъ предати. Богу нашему слава, нынѣ и присно и во вѣки вѣковъ. Аминь».

Еретики говорили, что «людей, раскаявающихся въ своихъ заблужденіяхъ, слѣдуетъ принимать въ церковное общеніе». Пр. Іосифъ отвѣчалъ на это слѣдующимъ образомъ (<sup>193</sup>):

«Въ предъидущемъ «словѣ» мы говорили, какъ слѣдуетъ принимать кающихся еретиковъ и отступниковъ; но что касается до наказанія нынѣ явившихся отступниковъ, мы ничего не нашли во всѣхъ дошедшихъ до насъ книгахъ. Поэтому будемъ молиться Господу Богу, чтобы Онъ Самъ упразднилъ ихъ, какъ дѣлали это св. иноки наши: Блаженный Александръ, Патріархъ Константинопольскій, св. Левъ, Пана Римскій и Блажен. Архелай Еп. Месонотамскій».

Покаяніе еретиковъ было бы пріятно, если бы они добровольно сознались въ своихъ преступленіяхъ (Пс. XLIII, 26), но они несознались добровольно въ своемъ заблужденіи и начали каяться только тогда, когда ихъ осудили на смерть;

(193) 16-е слово.

۲

слѣдовательно, покаяніе ихъ непріятно. Это видно изъ примѣровъ Адама, Каина, Гіезія, которыхъ покаяніе не было принято, такъ какъ они приносили его по обличеніи ихъ въ преступленіяхъ. И если вынужденное покаяніе разбойниковъ бываеть непріятно, то тѣмъ болѣе непріятно вынужденное покаяніе нынѣшнихъ еретиковъ, которые хуже всякихъ разбойниковъ; ни кто изъ нихъ не покаялся прежде осужденія. И странное, даже безумное авло! Если некоторые изъ православныхъ согрешають въ чемъ либо по нуждв или неразумію, ихъ всв ненавилять и никто не милуетъ даже въ часъ смертный; «егда же осудити ихъ (еретиковъ), содвлавшихъ безчисленное зло совершенно свободно, на смерть, то христіане православній скорбять и тужать, и помощи руку подають и глаголють. яко подобаеть сихъ сподобити милости» (<sup>194</sup>). Неужели св. отцы и цари, осуждавшіе еретиковъ на смерть, были несправедливы»?

«Господь Богъ не хощетъ смерти грёшника... (Ies. XXXIV, 11); Онъ принялъ покаяніе Манассіи и другихъ кающихся грёшниковъ, но эти грёшники послё покаянія вели добродётельную жизнь; между тёмъ какъ нынёшніе отступники послё покаянія еще больше причинили зла и когда ихъ осудили на смерть, они снова говорять: «каемся». Какъ искренне ихъ покаяніе — это всёмъ извёстно. Ихъ непремённо должно заключать въ темницы; если кто изъ нихъ искренно вздумаетъ раскаяться, можетъ сдёлать это и въ темницё: «въ скоро́вхъ бо и бёдахъ паче Богъ слышитъ кающихся» (<sup>195</sup>). Древніе благочестивые цари всегда, послё осужденія, заключали ерети-

(194) «Просв.» стр. 588. (196) Тамъ же, стр. 591.

ковъ въ темницы: Өеодосій великій заключилъ Македонія, Өеодосій младшій-Несторія, Маркіанъ-Діоскора и потому еретики нивого не прельщали. «Аще убо ныев тако не сотворятъ православни самодержцы; не возможно есть инёмъ чимъ никакожъ искоренитись еретикомъ и отступникомъ». Константинъ и Ирина послѣ VII вселен. собора оставили еретиковъ въ поков и ересь не прекращалась до тѣхъ поръ, пока Императрица Өеодора и сынъ ея Михаиль не заключили еретиковь въ темницы. То-же было и въ Россіи. Ересь Карпа стригольника была прекращена только заключеніемъ еретиковъ въ темницы. Иванъ Васильевичъ, повѣривши ложному покаянію еретиковъ, оставилъ ихъ въ покоѣ, и они многихъ послѣ обратили въ ересь и могутъ причинять еще большее зло. Они распространяють ересь тайно, не показывая другимъ вида, что они еретики; иногда принимають священство, чтобы удобные совращать православныхъ, въ случав нуждъ они даже проклинають свою ересь. Если оставить еретиковъ на свободѣ, то въ Россіи произойдеть зло еще большее, нежели вакое было отъ ересей въ Арменіи, Евіопіи и Римѣ. Посему-то Императоры Константинъ великій и Юстиніанъ повелёвають казнить еретиковъ и смотрёть за сохраненіемъ вёры духовнымъ пастырямъ и свътскимъ властямъ, угрожая имъ за нарушение повелънія гнѣвомъ Божіимъ и своею немилостію. И наши пастыри, подражая древнимъ св. отцамъ, должны сохранять православную въру и отгонять зловъріе, чтобы успокоиться на лонѣ Авраамовомъ о Христѣ Іисусѣ, Господѣ нашемъ».

Цриведенныхъ нами «словъ» изъ «Просвѣтителя», важется, достаточно для того, чтобы судить о его достоинствѣ. Безъ сомнѣнія, сочиненіе это, взятое въ сравненіи съ произведеніями позднівйшихъ нашихъ богослововъ, должно уступить имъ въ нѣкоторыхъ преимуществахъ. Съ одной стороны оно, при всей своей обширности, не такъ полно, какъ бы слёдовало ожидать отъ сочинения чисто догматическаго, здёсь нёкоторые пункты (напр. ученіе объ Ангелахъ стр. 80, 212) христіанскаго вѣроученія изложены неполно, только какъ бы мимоходомъ. Но это оправдывается указанною нами прежде цёлію сочиненія. «Просвётитель» написанъ съ исключительною цёлію обличенія заблуждающихъ и наставленія православныхъ. А потому здѣсь и объяснены только тѣ предметы, которые подвергались наръканію со стороны заблуждающихъ, и тѣ, въ полномъ и ясномъ сознания которыхъ нуждались православные. Ощутительные въ «Просвытителы» ныкоторый излишекъ въ доказательствахъ, --- именно: взявши какую либо мысль, Пр. Іосифъ старался подтвердить ее всевозможными доказательствами и свидётельствомъ св. писанія не тольво новаго, но и ветхаго завѣта. Отъ этого иногда случалось, что въ «Просвѣтителѣ» за доказательство извѣстной мысли выдавалось то, что вовсе не имбеть силы доказательствъ. Въ приведенномъ нами одиннадцатомъ «словѣ» напр. недостатокъ этотъ обнаружился довольно замѣтно. Желая доказать древность и Богоучрежденность иночества, Пр. Іосифь думаеть находить его въ примѣрахъ Мелхиседека. Иліи и Елисея. Но и при этомъ заслуживають особеннаго уваженія въ авторѣ «Просвѣтителя» та находчивость, остроуміе и проницательность, съ какою онъ собираетъ разнородные примъры и находить въ нихъ близвія стороны. Тавимъ образомъ и въ недостатвахъ «Просвѣтителя» можно находить хорошія стороны.

Оставляя въ сторонѣ эти неважные недостатки въ «Просвѣтителѣ» и смотря на него съ общей точки зрѣ-

Digitized by Google

нія и въ общемъ его составѣ, безъ всякаго преувеличенія можно сказать, что въ современной ему богословской литературѣ нѣтъ другаго сочиненія, настолько полнаго и такъ хорошо написаннаго, какъ онъ. Каждый предметъ, взятый Пр. Іосифомъ, расврытъ въ «Просвѣтителѣ» въ возможной полнотѣ. Для опроверженія каждаго почти заблужденія назначается особая глава, или «слово» и заблуждение опровергается со всёхъ сторонъ во всёхъ своихъ видоизмѣненіяхъ. Мало этого; по поводу какого либо заблужденія относительно извѣстнаго пуньта Христіанскаго вёроученія, вёроученіе это раскрывается не съ отрицательной только стороны---не опровергается только заблужденіе, но при этомъ излагается и основательно доказывается и положительная сторона предмета. Въ нѣкоторыхъ «словахъ» встрѣчаются, доходящія даже до буквальности, повторенія изложеннаго въ другихъ «словахъ»; но это оправдывается обстоятельствами и побужденіями, по воторымъ и при которыхъ написанъ «Просвѣтитель». При составлении его, авторъ не имблъ въ виду издавать цѣльное сочиненіе, а писаль отдѣльныя «слова», смотря по требованію обстоятельствъ и въ продолженіе нѣсколькихъ лётъ (196); нёкоторыя «слова» первоначально назначались для частныхъ лицъ, а не для всеобщаго употребленія. Удивительны ли послѣ этого нѣкоторыя повторенія въ «Просвётителѣ», сдёлавшемся цёльнымъ сочиненіемъ? Въ частности: каждая мысль, взятая Пр. Іосифомъ, развита въ его сочинении до возможной полноты, ясности и опредѣленности.

<sup>&#</sup>x27; (<sup>196</sup>) Первое «слово» напримѣръ, написано было еще до нерваго собора (посланіе къ Ар. Вассіану) и послѣ только передѣлано; двѣнадцатое «слово» написано до низверженія Зосимы, тогда какъ осьмое въ 1500 г. (стр. 885, 395), и послѣднія четыре «слова» даже послѣ собора на ерстиковъ.

Слогъ «Просв'етителя» изъ церковно-славянскаго переходить въ простую общепонятную русскую ричь. Въ немъ нѣтъ темныхъ старо-славянскихъ выраженій, нѣтъ и вышедшихъ въ то время изъ употребленія въ литературѣ простонародныхъ словь. Ясность изложенія, округленность рвчи и вмёстё плавность выраженія-воть достоинства «Просвѣтителя» по языку. Поэтому-то безъ особеннаго усилія, почти безъ всякаго перевода сочиненіе это съ удовольствіемъ можно читать даже въ настоящее время. Будучи назначено большею частію для всеобщаго употребленія, оно отдёлано съ надлежащею тщательностію. «Просвѣтитель» Пр. Іосифа, по языку, рѣзко отличается оть литературныхъ произведеній лучшихъ того времени ученыхъ Архипастырей Геннадія и Вассіана Рыло; тогда какъ въ сочиненіяхъ послёднихъ нерёдко встрёчаются темнота, неправильные обороты ричи (вліяніе татарскаго ига) и употребление слишкомъ простонародныхъ выраженій (197), въ языкѣ «Просвѣтителя» нѣтъ ничего подобнаго. Для доказательства нъть нужды дёлать выписки изъ разсматриваемаго сочиненія Пр. Іосифа; можно прямо указать на цёлыя «слова»: 1-е, 7-е, 11-е и 16-е. При этомъ не излишне считаемъ заключить, что слогъ «Про-

(<sup>197</sup>) Воть, напримъръ, мѣсто поъ посланія Геннадія въ мптрополиту Зоснму.... «А се приведуть ко мнѣ мужика и язъ велю ему Апостоль дати чести и онъ не умѣсть ни ступити, и язъ велю ему исалтирь дати и онъ и потому една бредеть и язъ его оторну (?) и они извѣтъ творять... иноде вѣдь то всю землю измаями, что нѣтъ человѣка въ землѣ, кого бы нзбрати на поповство.... А се мужники невѣжи учатъ робять да рѣчь ему испортять, да первое изучить ему вечерню, пно то мастеру принести каша да гривна денегъ, а завтреня также, а и свыше того, а часы то особно, да наъ поминки опроче моюрия, что ряднаъ отъ него; а отъ мастера отъндегъ и онъ ничего не умѣстъ только то бредетъ по книгѣ, а церковнаго постатия ничего це знаетъ». (Акт. Ист. I, № 104, стр. 147). Тоже самое можно видѣтъ и въ знаменитомъ послания Вассіана на Угру (Соф. вр. 11).

Digitized by Google

свѣтителя» отличенъ даже отъ слога посланій Пр. Іосифа. Въ первомъ болѣе замѣтно литературной отдѣлки, нежели въ послѣднихъ (съ языкомъ посланій мы скоро познакомимся).

Внутренній характеръ и содержаніе «Просвётителя» даеть намъ право сдёлать нёкоторыя замёчанія относительно ереси жидовствующихъ.

По словамъ «Просвѣтителя» ересь Новгородскихъ еретиковъ состояла въ томъ, что они отвергали ученіе церкви о св. Троицъ, утверждая, что въ ветхомъ завътъ нѣтъ такого ученія, что Богъ не воплощался, Христосъ есть простой человѣкъ, распятый Іудеями и не воскресшій, что Богъ могъ спасти людей отъ грбховъ другими средствами чрезъ пророковъ, праведниковъ, или Ангеловъ; что Мессія не приходилъ, но придетъ; отвергали почитаніе иконъ, мощей и св. крестовъ, не постились въ среду и пятницу. Отвергали монашество; и требовали в вротерпимости по отношенію въ заблуждающимъ, распространяя въ народѣ мнѣніе такого содержанія, что если еретики раскаяваются, ихъ должно принимать въ церковь безъ разбора; если же они твердо содержатъ свое ученіе и/ скрываются отъ другихъ, ихъ не слёдуетъ отыскивать и наказывать. Слёдовательно, въ томъ и другомъ случай хотвли найти для себя возможность содержать ересь и принадлежать въ ней, не боясь ни закона, ни власти. По словамъ собора 1491 г. выходить, что еретики отвергали возможность рожденія Бога оть Девы и Его снистествіе на землю; учили, что Христось быль только подобенъ Моисею; не върили ни рождеству его отъ Дъвы, ни воскресенію, не покланялись Его образу, не почитали святыхъ и вообще не покланялись ихъ иконамъ; Божественную службу сретики совершали ядше и писше, не

признавали пресуществленія въ таинствѣ Евхаристіи; больше держались ветхаго завѣта, праздновали пасху по Іудейски и не соблюдали постовъ» (493). Сравнивая эти два изложенія ереси Новгородскихъ еретиковъ, мы замѣчаемъ, что первое говоритъ почти точно также, какъ и послѣднее относительно лица І. Христа и внѣшней обрядности церкви; въ нѣкоторыхъ же пунктахъ Пр. Іосифъ излагаеть ересь съ большею подробностію и съ указаніемъ новыхъ заблужденій. По изложенію соборному не видно, чтобы еретиви отвергали Св. Троицу, монашество, -и требовали прекращения розысковъ относительно заблуждающихъ; но «Просвѣтитель» говоритъ и объ этомъ. Безъ сомнѣнія, послѣдніе пункты въ вѣрованія еретиковъ появились послѣ, когда ересь получила значительное развитіе и ее начали преслёдовать гражданскими законами. Но для насъ важно пока то, что ересь потому и другому изложенію представляется не вполнѣ жидовствующею. По изложенію соборному, составленному по представленнымъ въ Москву грамотамъ арх. Геннадія, еретиви признають І. Христа, хотя простымъ человѣкомъ, но подобнымъ Монсею, слёдовательно, ставять его выше обыкновенныхъ людей. Они не говорять о пришествіи Мессіи для спасенія людей, признають невозможнымь, чтобы Богь могь сойти на землю и родиться отъ Девы; отвергаютъ обрядность и не признають тайнства тёла и крови Христовой. Изъ этого открывается, что Новгородская ересь - ересь раці-; оналистическая. Далбе еретики больше держались ветхаго завѣта, нежели новаго, но это не потому, чтобы они были пропитаны іудейскими идеями (они не вбрять предсказаніямъ прорововъ о рожденіи Мессіи Богочеловѣка отъ

(198) Coo. Bp. 4. II, crp. 351; Ilar. Coo. P. Atr. IV, 158, 159. Digitized by GOOgle

Дёвы);-но сворёе потому, что въ первомъ они находили больше пищи для своего испорченнаго ума-для своихъ заблужденій. Большая таннственность, предсказанія, пророчества, образы могли дать имъ возможность смотръть на все съ своей точки зрѣнія. Кромѣ того въ ветхомъ завѣтѣ ихъ могла привлекать еще мысль о единствѣ лица Божія, мысль такъ нравящаяся раціонализму. Положительность и опредёленность новаго завёта разрушала всё ихъ нелѣпыя представленія, а потому они и отвергали его. Относительно соборнаго изложенія ограничимся этими замѣчаніями. Намъ нужнѣе понятіе о ереси, раскрываемой авторомъ «Просвѣтителя». Изъ «Просвѣтителя» видно, что примёсь іудейства была въ ученіи Новгородскихъ ере-1 тиковь: сохранение закона Моисеева, мысль, что Христосъ не родился, но родится, что нётъ св. Троицы, тайныя собранія для совершенія обрядовъ іудейскихъ все это представляеть въ еретикахъ жидовствующихъ. Но изъ самаго опроверженія ереси видно, что кром' жидовства у нихъ былъ еще какой-то элементъ. Противъ жидовствующихъ написаны только три первыя слова здёсь, какъ сказалъ самъ Іосифъ, и лжеученіе опровергается только съ ветхимъ завѣтомъ на томъ основанія, что еретики не върятъ новому завёту; всё же остальныя слова наполнены доказательствами совершенно не относящимися къ іудеямъ; ученіе св. отцевъ и писаніе новаго завѣта для еретиковъ были бы неубѣдительны. Въ «Просвѣтителѣ» говорится, что еретики тайно собирались для совершенія іудейсвихъ обрядовъ: но не таинственность ли собраній была причиною того, что еретикамъ приписывали совершеніе такихъ обрядовъ? И какъ согласить съ этимъ поведеніемъ іудействующихъ ихъ совершеніе обрядовъ христіанскихъ? Положимъ, что они не върили значенію хри-

стіанскихъ обрядовъ, но гдѣ же то отвращеніе въ иновърному, какое всегда замътно у іудеевъ? 5-е, 6-е и 7-е «слова» написаны Пр. Іосифомъ въ назиданіе одному иноку иконописцу и содержать въ себѣ доказательства христіанскаго почитанія св. иконъ. При этихъ доказательствахъ жидовствующіе вовсе не имѣются въ виду, хотя и эти «слова», кромѣ 7-го также наднисываются: «на ересь Новгородскихъ еретиковъ..... жидовская мудрствующихъ.» Нёть нужды приводить теперь на все это доказательства для убѣжденія въ справедливости нашихъ словъ; достаточно прочитать тѣ «слова» «Просвѣтителя», содержаніе воторыхъ изложено нами выше. Въ настоящее время мы повторимъ только, что изъ «Просв'етителя» ясно видно, что ересь Новгородскихъ еретиковъ не была исключительно жидовствующею. Мало того, ересь была гораздо менбе жидовствующею, нежели христіанскою.

Вникая въ содержаніе «Просвѣтителя» и принимая во внимание побуждения, по которымъ написаны разныя его «слова, мы можемъ придти еще въ другимъ вы-. водамъ. Цервое «слово», какъ намъ извъстно, написано по требованію архимандрита Вассіана, пятое, шестое и седьмое по желанію и въ назиданіе инока иконописца, послѣднія четыре «слова» написаны въ опроверженіе распространившагося въ русскомъ обществѣ мнѣнія о незаконности строгихъ мёръ противъ еретиковъ. Такимъ образомъ восемь «словъ» написаны не столько въ обличение еретиковъ, сколько по требованію православныхъ, которые могли смотрѣть на ересь, какъ на нѣчто вовсе не еретическое, и потому если не могли увлекаться еритическими мнѣніями, то были къ нимъ равнодушны и при нападении со стороны противниковъ православія оставались безотвётными. Мало этого изъ самаго «Просвётителя» мы

узнаемъ, что многіе изъ православныхъ благосклонно относились къ ереси (стр. 52, 216, 226, 230, 314, 337, 349, 537, 546, 588). Смертная казнь, назначенная еретикамъ, возмущала многихъ и вооружила ихъ противъ ревнителей православія.

Недостатовъ руководствъ въ изученію православнаго ученія, отъ распущенности нравственнаго чувства и слабости религіознаго сознанія, наконець оть неопытнаго стремленія мысли къ самостоятельному развитію въ дёлё въры, произвелъ броженіе умовъ въ большей части тогдашняго русскаго общества. Необходимо было, поэтому, върное руководство и сильное обуздание и-вотъ явился «Просвѣтитель». Подтверждение своей мысли мы находимъ, вромѣ вышеприведенныхъ четырехъ, даже въ остальныхъ «словахъ» «Просвѣтителя». Осьмое, девятое и десятое «слова» написаны въ доказательство върности ученія св. отцовъ и св. Апостоловъ вообще-- это для вразумленія еретиковъ, но, съ другой стороны, содержаніе этихъ «словъ» показываетъ, что они написаны въ опровержение ученія о скоромъ второмъ пришествіи І. Христа, которое распространилось въ обществѣ. Всѣ нетолько изъ низшаго класса, но и люди образованные-представители пра-, вославія со страхомъ ожидали вонца седьмитысящелётія. Когда роковой годъ прошелъ; на общество напало какоето раздумье. Самъ Геннадій строгій ревнитель православія спрашиваль: «почему не было ни какого чудеснаго знаменія предъ концемъ седьми тысячь лѣтъ?» (199). Наконецъ самое одиннадцатое «слово», написанное въ защиту иночества, написанное въ опровержение еретиковъ, кото-

<sup>(199)</sup> См. посланіе Діонисія стараго къ Генпадію. Пр. Соб. 1861 г. м. январь.

рые отвергали монашество, не было ли вызвано современнымъ обществомъ, которое, ссылаясь на проступки нѣкоторыхъ иноковъ, было недовольно встать иночествомъ? (200) Не отсюда ли произошель вопрось о монастырскихъ имѣніяхъ?! Тавимъ образомъ многое въ «Просвѣтителѣ» показываеть, что онъ написанъ былъ по требованію современнаго броженія умовъ. Поэтому то Пр. Іосифъ, поставивши своею задачею искоренение ереси, старался уничтожить въ обществѣ и тѣ мнѣнія, въ которымъ приближалась ересь. Гдё имёлось въ виду заблуждение еретиковъ, тамъ Пр. отецъ прямо говоритъ: «еретицы же мудрствуютъ», («Просв.» стр. 52, 53, 121, 160, 174, 203 и пр.), или «сопротивники глаголють» (стр. 195, 245), или наконецъ даетъ имъ новое название: «еретичести же отроцы сопротивно мудрствують» (109, 146); но когда деть о мнёніяхъ, распространенныхъ въ обществе, тогда Пр. Іосифъ употребляетъ такой оборогъ рѣчи: «а иніи глаголють»... (стр. 48, 49). Мало этого, желая обслёдовать предметъ сколько возможно полнѣе, Пр. отецъ говорить о такихъ предметахъ, которые должно знать однимъ христіанамъ, чтобы защищать ихъ нетолько противъ Новгородскихъ еретиковъ, но и противъ католиковъ

(\*\*\*\*) См. Ркп. Гр. Толстова II отл. № 341, л. 319, гл. 8. Иванъ Васильевичъ въ рѣчи къ собору 1551 г. говоритъ: «А въ монастырехъ чернцы и попы стригутся не спасенія ради души своея, но покоя ради тѣлеснаго, чтобы всегда бражничать и по селамъ ѣздятъ прохлады дѣля. Архимандриты и игуменіи тако же власти докупится, да службы Божія и трацезы и братства не знаетъ: но поконтъ себя въ келліи и съ гостьми, да имемянниковъ своихъ вмѣщаютъ въ монастырь и доволятъ ихъ; а монастыри тѣмъ пустошатъ, а старыхъ слугъ... изводятъ; а по кельямъ всѣмъ женки и дѣвки приводятъ, а ребята молодыя по всѣмъ кельямъ всѣмъ кивутъ невозбранно... и пр. До такихъ размѣровъ доходило предубѣжденіе противъ иноковъ! Изъ за частныхъ влоупотребленій червили все иночество! напр. онъ излагаетъ ученіе объ исхожденіи Св. Духа и отъ одного Отца и часто самъ ставитъ только еще могущія возникнуть возраженія и рёшаетъ ихъ на равнѣ съ другими: выраженія: «аще ли вто речетъ»... въ «Просвѣтителѣ» встрѣчаются весьма часто (стр. 102, 110, 189; 260, 276, 355, 536, 537, 548), а это показываетъ, до какой степени занималъ вниманіе Іосифа недостатокъ религіознаго образованія въ народѣ.

Будучи вызванъ современнымъ требованіемъ русскаго общества, «Просвѣтитель», какъ единственное произведеніе и произведеніе въ высшей степени дѣльное, не могъ не имъть съ своей стороны вліянія на просвъщеніе рус-. скаго взгляда на въру, на отношенія человека ко власти духовной и гражданской и на взаимное отношение людей между собою. Въ немъ нътъ какихъ либо философскихъ взглядовъ на жизнь, на общество и государство; но мы слышимъ рѣчь простаго, здраваго смысла, проникнутаго благочестіемъ и крѣпкаго въ своихъ убѣжденіяхъ. Пробудившаяся въ то время идея единодержавія и еще не уничтожившіяся понятія о законности правъ удёльныхъ князей заставили Пр. Іосифа раскрыть ихъ съ надлежащей точки зрѣнія. Требуя безусловнаго повиновенія и покорности властямъ добрымъ и благомыслящимъ, онъ въ тоже время разр'вшаетъ отъ повиновенія тёмъ внязьямъ, которые не поступають по требованию совёсти и нравственнаго завона. Въ отношения къ одному только великому князю онъ предписываетъ безусловное повиновение. Великій внязь, Богомъ поставленный, по мибнію Іосифа. долженъ быть болёе всёхъ справедливъ, но въ тоже время ему принадлежить и безусловная власть и право въ судьбахъ подданныхъ. Онъ имфетъ право нетолько распоряжаться гражданскими дёлами, но и принималь участіе въ Digitized by GOOGLE

дѣлахъ церковныхъ. Присутствіе на соборахъ, переводъ монастырей изъ одного удёла въ другой, даже рёшеніе (безъ сомнѣнія только гражданское) религіозныхъ споровъ ему принадлежить неотъемлемо. Право старбищинства, подчинение и уважение въ старшимъ Іосифъ проповѣдуетъ, вогда говорить о взаимныхъ отношеніяхъ людей между собою. Эти мысли ясно и преимущественно высказаны въ седьмомъ «словѣ» «Просвѣтителя». Большая часть этаго «слова» содержить краткія правила о томъ, какъ мы должны почитать высшихъ себя, равныхъ и низшихъ. Вотъ что напр. говорить Іосифъ съ своемъ наставлении: «ступаніе имѣй кроткое, гласъ умѣренъ, слово благочинно, пищу и питіе немятежно; при старбишихъ молчи, премудревищихъ послушай, къ преимущимъ имеви повиновеніе, къ равнымъ себѣ и меньшимъ любовь не лицемърну, оть злыхъ и плотскихъ и любопытныхъ отлучайся; мало вѣщай, множайши же разумѣй... неизлишествуй бесѣдою, не дерзенъ будь на смѣхъ, стыдѣніемъ украшайся» т. п. (201). Этихъ словъ достаточно для насъ, чтобы увидёть, какъ понималъ Пр. Іосифъ взаимное отношение людей. Лаконическая краткость этихъ правилъ у нёкоторыхъ современныхъ намъ мнимыхъ педагоговъ возбуждаетъ улыбку и поставляеть Пр. Іосифа на одну точку съ составитедемъ «Домостроя» Сильверстромъ (<sup>202</sup>); но если Сильвестръ и заимствоваль что (а это несомнѣнно, стоить только сравнить нёсвольно нравоученій того и другаго педагога) у Пр. Іосифа, то это нисколько не унижаеть послёдняго; напротивь того Пр. Іосифъ въ своихъ нравоученіяхъ оригиналенъ, говорить какъ духовный наставникъ и притомъ соображаясь съ духомъ Евангелія и со-

(<sup>во1</sup>) «Просв.» стр. 320-325. (<sup>вов</sup>) Совр. 1860 г. Октябрь, стр. 311.

временнымъ взглядомъ на жизнь. Далъ́е: если Сильвестръ и заимствовалъ нѣкогорыя правила у Пр. Іосифа, то это показываетъ съ другой стороны, еще и то, что мысли Пр. Іосифа привились къ русской жизни и долго жили послѣ него. Много есть въ «Просвѣтителѣ» такихъ мыслей, которыя перешли въ жизнь русскаго народа и живутъ даже до настоящаго времени. Ихъ отчасти указалъ Шевыревъ въ своихъ лекціяхъ о древней русской литературѣ» (<sup>203</sup>).

Произведение Пр. Іосифа имбеть весьма важное значеніе и въ исторіи собственно догматическаго Богословія. Будучи произведениемъ полемико-богословскимъ, оно представляеть полное систематическое изложение догматовь въры и правилъ нравственности. Все христіанское въроучение мы видимъ здъсь въ такой общирности и полнотв, какой не представляетъ въ Россіи ни одно предшествующее сочинение въ области богословія. Не было долго и посл'в «Просв'ятителя» подобнаго ему сочинения. Произведенія Максима Грека въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ превосходять сочиненіе Іосифа Волоколамскаго, но въ нихъ нътъ того единства и той полноты, какая есть въ сочинении Іосифа. Максимъ превосходитъ Іосифа какъ болёе образованный человёкъ, но произведения его написаны по частнымъ побужденіямъ и имѣли въ виду только частные вопросы вёры. Иновъ Зиновій, опровергая ересь Башкина и Өеодосія Косаго, употреблялъ противъ нее доказательства православія, составленныя Іосифомъ; самый соборъ на этихъ еретиковъ (1554 г.) не нашелъ лучшей для себя опоры, кромѣ «Просвѣтителя» и такъ

(<sup>203</sup>) Левція 19.

Digitized by Google

высово и справедливо цёнилъ это произведеніе, что когда защитникъ Башкина и Өеодосія косаго Еп. Рязанскій Кассіанъ, не устоявъ противъ опроверженій собора, вздумалъ было хулить самый «Просвётитель», —его осудили, накъ еретика (<sup>204</sup>). Мало этого; «Просвётитель» Пр. Іосифа можетъ быть съ пользою упогребленъ даже въ настоящее время: мёста Св. Писанія и ученіе Отцевъ церкви, которыя приводилъ Іосифъ въ подтвержденіе догматовъ вёры, не всё приводятся (такъ ихъ много)! и въ настоящихъ нашихъ догматикахъ. Вообще «Просвётитель» Пр. Іосифа Волоколамскаго долгое время былъ самымъ лучшимъ, вёрнымъ и почти единственнымъ руководствомъ въ дёлё вёры для всякаго истиннаго христіанина.

Единственный, хотя въ тоже время важный и р'язко бросающійся въ глаза читателямъ, недостатокъ въ «Просв'ятителѣ» — это неумѣренное, по видимому, противорѣчащее духу христіанской любви отношеніе къ заблуждающимъ. Здѣсь Пр. Іосифъ какъ бы противорѣчитъ самому себѣ, Заповѣдуя любовъ къ врагамъ (стр. 115 и 363), онъ въ тоже время высказываетъ непримиримую жестокость въ еретикамъ. Почти при каждомъ воспоминаніи о нихъ, во всякомъ мѣстѣ, гдѣ только приходится ему говорить о зловредности еретическаго ученія, онъ называетъ ихъ самыми поносными именами и желаетъ ниъ

<sup>(&</sup>lt;sup>204</sup>) Ист. Карамз. т. VIII, въ примѣчанія 394 дѣлается выппска нзъ одной рукописи Графа Толстова — слѣдующаго содержанія: «въ лѣто 7062 (1554) бысть соборъ на Москвћ на Маткѣя Башкина еретика в о еписковѣ Кассіанѣ Рязанскомъ и Муромскомъ. Сей убо епископъ начатъ поборати по еретицехъ и... хулити книгу Іосифа Волоцкаго на ереси Новгородскихъ еретиковъ, еже счини хитрт и мудри отъ Божественнаго инсанія, принесенной сй бывшей на соборъ тогда на обличеніе еретиковъ. Баговѣрный же царь и митрополитъ Макарій и весь соборъ зило похвалища ю. Ботъ же, не терпя хулы на Преподобнаго, посылаетъ Кассіанъ шасаванія...

всевозможной погибели (стр. 52, 53, 54, 62, 77, 121, 160, 174. 203, 252, 546). Последнія четыре «слова» написаны съ исключительною цёлію-уб'ёдить гражданское правительство подвергнуть еретиковь или вѣчному заключению, или смертной казни, не обращая даже вниманія на ихъ раскаяніе. Недостатокъ этоть зам'яченъ быль еще ибвоторыми изъ современниковъ. Но притомъ положенія, въ какомъ тогда находилась ересь, при нераскаянности еретиковъ, не смотря на осуждение ихъ первымъ соборомъ, навонецъ при той похвалъ, съ какою Геннадій, а вслёдъ за ними и многіе другіе относились въ новоявившейся въ то время на западъ инквизиціи, Пр. Іосифъ считаль невозможнымь прекратить ересь какимъ-либо другимъ образомъ (напр. 594, 510 и др.); тъмъ болье, что средства кроткаго убъждения казались недъйствительными и участь древнихъ еретиковъ въ христіанской церкви (на что ссылается Пр. Іосифъ) часто оканчивалась такимъ же образомъ. --- Будучи представителемъ лучшихъ идей своего времени, Пр. Іосифъ въ отношении къ еретикамъ не возвысился надъ понятіями своего вѣка, въ которомъ рѣзко обнаруживалась суровая строгость, доходящая до жестокости и часто желанія оправдать средства цёлію.

### II.

### Посданія Преподобнаго Іосифа Воловоламскаго.

Кром'я знаменитаго «Просв'ятителя» Преподобный Іосифъ оставилъ бол'яе 20 посланій къ различнымъ лицамъ. Предметы этихъ посланій, прим'янительно къ общирной

10

и многосторонней дёятельности преподобнаго отца, весьма различны. Различны поэтому и характеры посланій. Одни изъ нихъ написаны во время и по поводу борьбы Преподобнаго Іосифа съ еретиками Новгородскими, иосланія эти совершенно запечатлёны характеромъ «Просв'ятителя»; другія обязаны своимъ происхожденіемъ участію Іосифа въ д'ялахъ общественной — мірской жизни; -третьи вышли изъ подъ пера Преподобнаго всл'ядствіе настоятельской жизни въ монастыр'я; четвертыя наконецъ написаны по поводу частныхъ, личныхъ отношеній его изразнымъ лицамъ.

Къ первому классу относятся посланія Преподобнаго:

а) Къ архимандриту Вассіану о Св. Троицѣ (<sup>205</sup>).

b) Къ Нифонту, епископу Суздальскому (<sup>206</sup>).

с) Къ Митрофану, архимандриту Андрониковскому (207).

d) Къ великому князю Ивану Васильевичу на сретика Кленова (<sup>208</sup>).

е) и f) Два посланія къ великому князю Василью Ивановичу (<sup>209</sup>).

g) Къ инокамъ, о повиновении соборному опредѣленію (<sup>210</sup>).

h) Посланіе въ Василію Андресевичу Челяднину (<sup>211</sup>).

Ко второму влассу принадлежать:

١,

а) Посланіе въ нѣкоему вельможѣ о милованіи рабовъ (<sup>819</sup>).

(\*\*\*) Др. Р. Вивл. т. XIV, стр. 218. (\*\*\*) Ркп. Имп. П. Б. но кат. Гр. Констова, П отд. № 68, л. 245. (\*\*\*) Чт. Обн. Ист. и др. г. 3 (1847), № 1. (\*\*\*) Ркп. Имп. П. Б. но кат. Ркп. Гр. Толстова, П отд. № 68, л. 205. (\*\*\*) Одно нанеч. въ Др. Р. Вивл. т. XVI стр. 240; другос Ркп. Имп. П. Б. но кат. Ркп. Гр. Толстова № 68, л. 202. Ркп. Н. С. Б. № 1489. (\*\*\*) Ркп. М. Д. Ак. № 171. (\*\*\*) Ркп. Гр. Толстова, П отд. № 68 л. 293. (\*\*\*) Доп. на Акт. Исл. т. I. Ж.213. Ркп. П. Б. но кат. Гр. Толстова, И отд. № 68. л. 276 / ) и с) Два посланія из Юрію Ивановичу, князю Дмитровскому (<sup>213</sup>).

Къ третбему разряду принадлежать:

а) и b) Два посланія къ нѣкоему вельможѣ, возбраняющему рабъ своихъ пострищи въ чернцы (<sup>314</sup>).

с). Посланіе къ архимандриту Макарію и другимъ о иерицѣ растригшемся (<sup>215</sup>).

d) «Наказъ Пренедобнаго Іосифа одному старцу о наблюдении устава монастырскаго (<sup>216</sup>).»

е) «Наказъ старцамъ монастырскимъ не держать хмѣльныхъ напитковъ на гостинницѣ (<sup>217</sup>). »

f) Посланіе къ нѣкоей княгинѣ вдовѣ (<sup>218</sup>).

; g) Духовная грамота Василію Ивановичу (219).

h) Посланіе къ Василію Ивановичу о принятіи монастыря подъ свою защиту (<sup>220</sup>).

Къ послёднему классу относятся:

1. По поводу спора съ Серапіономъ:

· а) Носланіе въ митрополиту Симону (\*\*1).

- b) Къ великому князю Василію Ивановичу (<sup>222</sup>).

с с) Къ Борису Васильевичу Кутузову (223).

d) Къ Ивану Ивановичу Третьакову (<sup>224</sup>).

<sup>(11)</sup> Дон, въ Акт. ист. т. І. № 216. Реп. Іос. Вол. монастыря № 149. <sup>(11)</sup> Одно нах. въ Ркл. Имп. П. Б. по кат. ркп. Гр. Тодстова II отд. № 68, л. 275, другое № 341, л. 45. (<sup>21)</sup> Тамъ же, № 68, л. 208, на оборотѣ Ркп. Носнфа Волокол. монастири №№ 212, 318. (<sup>21)</sup> Доп. кв. Акт. Ист. т. І, № 241. Ркн. Гр. Тодстова II отд. № 68, л. 277. Здёсь посланіе, надписывается: «нёкоему о Христѣ брату, еже сохранити сія заповёдя царствія ради небеснаго». (<sup>21)</sup> Тамъ же, № 212 по кат. Толстова, II отд. № 68. (<sup>210</sup>) Тамъ же, л. 217. стр. 147. Ркп. Гр. Толстова, № 68, II отд. л. 200. (<sup>210</sup>) Др. Вивл. XIV т. стр. 290. Доп. въ Акт. Ист. т. настыря въ 8 д. № 22, въ Пуб. Биб. ркп. Гр. Толстова II отд. № 68, л. 202. (<sup>21)</sup> Др. Вивл. т. XIV, стр. 177. (<sup>214</sup>) Ркп. Гр. Толстова II отд. № 68, л. 202. (<sup>21)</sup> Др. Вивл. т. XIV, стр. 177. (<sup>214</sup>) Ркп. Гр. Толстова II отд. № 68, л. 202. (<sup>21)</sup> Др. Вивл. т. XIV, стр. 177. (<sup>214</sup>) Ркп. Гр. Толстова II отд. № 68, л. 202.

- 2. 1 осланія, которыя Преподобный Іосифъ писаль, какъ наставникъ и духовный отецъ къ своимъ дётямъ:
  - а) Три посланія въ дѣтямъ боярскимъ о эпитиміяхъ (\*\*\*).
  - b) Посланія къ вельможамъ (<sup>226</sup>).
  - с) Посланіе въ инову иконописцу (<sup>227</sup>).

# 1. Посланія Преподобнаго Іосифа, написанныя во время и по поводу борьбы сго со новгородсними еретиками.

Въ этихъ посланіяхъ весьма отчетливо охарактеризовалась борьба Преподобнаго съ еретиками. Въ нихъ мы видимъ, какъ выступилъ на дёло церкви неизвёстный иновъ и какъ потомъ, при своей неусыпной, энергической дъятельности, усиливая все болье и болье свое вліяніе, достигъ цѣли, предъ которою пали очень многіе. Мы видимъ здѣсь, какъ у Преподобнаго слагался, съ теченіемъ времени и обстоятельствъ при встръчв съ различными препятствіями, его взглядъ на еретиковъ и на мъры противъ нихъ (228). Пиша посланія въ частнымъ лицамъ, не желая даже, чтобы его мысли приведены были въ извёстность подъ его именемъ, онъ высказывался въ нихъ безъ всякаго стёсненія, говориль то, что чувствоваль и зналъ. Поэтому - то всё посланія его имѣють особенную важность не для исторіи только духовной литературы, но и иля исторіи церкви.

а) Посланіе къ архимандриту Вассіану Пр. Іосифъ писалъ еще прежде, чёмъ вступилъ въ борьбу съ ереги-

Digitized by Google

- 148 -

<sup>(\*\*\*)</sup> Тамъ же, № 68, л. 211 и 216. (\*\*\*) Тамъ же, лис. 288. (\*\*\*) Чт. Об. Ист. и др. Р. ч. 3 (1847), № 1.

<sup>- (&</sup>lt;sup>286</sup>) Чтобы лучше видѣть постепенность развитія убѣжденій Пр. Отда и чтобы показать важность побужденій къ написанію того или другаго носнанія, мы считаемъ себя вправѣ повторить, у мѣста, нѣкоторыя событія няъ его біографія.

ками. Это видно изъ того, что предметъ посланія составляетъ ученіе о Пресвятой Троицѣ, ученіе раскрытое Преподобнымъ въ первомъ словѣ «Просвѣтителя.» При изложении христіанскихъ догматовъ Іосифъ вовсе не упоминаетъ о ереси и повидимому даже не знаетъ о ея существовании. Мы относимь это послание къ первому классу только по его содержанію. Отв'ячая на требованіе архимандрита, Іосифъ только излагалъ свои мысли, неимбя въ виду никого, даже прося архимандрита о томъ, чтобы это послание его осталось въ неизвѣстности. Кто быль этоть архимандрить Вассіань, изъ посланія мы ничего не знаемъ. Если отнесемъ разбираемое посланіе ко времени, когда Іосифъ еще не вступилъ въ борьбу съ ересью, то можемъ думать, что этотъ архимандритъ былъ тотъ самый Вассіанъ (изъ рода внязей Стриги-Оболенскихъ), который впослёдствіи былъ епископомъ Тверсвимъ. Мибніе свое основываемъ на томъ, что Вассіанъ Ростовский быль архіепископомь гораздо раньше (229). Аругой же Вассіанъ, архіепископъ Ростовскій, брать Іосифа, не могъ быть лицомъ, къ которому писалъ посланіе Іосяфь; потому что Іосифъ въ посланія къ нему какъ въ брату, не называлъ бы себя илупыма и неученымъ, не называль бы и Вассіяна господинома, освященныма, главою и под. Вассіанъ, брать Іосифа, жилъ вмѣстѣ съ нимъ въ монастырѣ; но въ посланіи нѣтъ никакого намека на прежнія отношенія. Былъ еще Вассіанъ (Топорвовъ) съ 1525 г. Епископъ Коломенский ученикъ Іосифа; но онъ при Іосифѣ былъ простымъ иновомъ. Больше

<sup>(\*\*\*)</sup> Этотъ Вассіанъ былъ рукоположенъ нзъ Спасскаго архимандрита въ епископа Ростовскаго въ 1469 г. (Соф. вр. стр. 96). Ум. 1481 г. марта 29. (Тамъ же, стр. 222).

въ исторіи того времени нѣтъ архимандрита съ именемъ Вассіана, кромѣ упомянутаго нами епископа Тверскаго. Въ епископа Вассіанъ рукоположенъ въ 1478 г., былъ на первомъ соборѣ при осужденіи еретиковъ, держалъ сторону православныхъ и умеръ въ 1508 г. Слѣдовательно и посланіе Іосифа написано было еще до 1478 г. Это подверждается самымъ посланіемъ, которое написано довольно нерѣшительно, даже неискусно (сравнительно съ другими его сочиненіями) и не показываетъ въ авторѣ той твердости, какая образовалась въ немъ въ послѣдствіи.

Воть что пишеть въ началѣ посланія Преподобный Іосифъ: «что, Господине, мене глупаго именуя ученаго, учимомъ мірѣ живущаго, пытаешь о тавнствъ въ Св. Троицы (здъсь и весь поводъ въ написанию посланія): ино то, господине, выше нашея мёры, вамъ то, господине, освященнымъ главамъ достоизъ ветхаго и новаго Тавиства вёдати и научити, вы Господа пастыріе, на и мы христіане живоначальную Троицу, оть Апостоль явѣ проповѣдаему пріяхомъ и врестихомся во имя Отца и Сына и Св. Духа, въ нераздъльное Божество, тако въруемъ и проповъдуемъ и держимся, а древнихъ явленій и обычаевь испытаемь и забываемь, яко же пишеть Апостоль: древняя мимо идонна и вся быша нова и поучати задняя забывати»... Послё такого приступа слёдуеть изложение доказательствъ о тайнъ́ Пресвятой Троицы, довольно согласное не только по плану, но час:о и по буквѣ, съ первымъ словомъ на еретиковъ въ «Просвѣтителѣ,» съ тѣмъ впрочемъ измѣненіемъ, что здёсь наряду съ ветхозавётнымъ св. Писаніемъ приво дится и новозавѣтное, —а потому мы и не указываемъ на самое развитие мыслей и на зам'вчательныя м'еста этого посланія. Въ завлюченіе авторъ говорить:

дине *дерзнужз* писати тебѣ своею глупостію, но твоему велѣнію и ты бы, господине, да не уворяя насъ въ нашей глупости отписалъ, а лучитъ-ти-ся господине кому искусну мужу то показати и ты бы, господине, нашею имени неявлялз никому, чѣмъ, господине, укорятъ или похулятъ нашу глупость, и ты бы, господине, то отписалъ въ намъ доподливно... и мы то поразумѣвъ, да впередъ таковы небудемъ.» Такъ умѣренъ, нетребователенъ, и, вмѣстѣ съ тѣмъ, скроменъ авторъ въ изложении своего учения. Это первый плодъ его литературной дѣятельности, которая разрослась въ послѣдстви до громадныхъ размѣровъ. Повторяемъ: въ этомъ послани Преподобный еще не обнаружитъ своего отношения къ жидовствуюнимъ, тогда какъ совершенно другое мы видимъ въ дальнѣйшихъ посланияхъ, относительно того же предмета.

b) Въ посланіи въ Нифонту, епископу Суздальскому (<sup>330</sup>) Іосифъ представляется намъ уже другимъ человѣкомъ: его слово является острымъ мечемъ и онъ съ энергіею взялся за дѣло церковнаго благочинія. Когда послѣ перваго собора на еретиковъ, Іосифъ былъ вызванъ къ дѣятельности, онъ скоро замѣтилъ, что на митрополичьей каседрѣ сидитъ еретикъ Зосима и рѣшился низвергнуть его. Съ этою цѣлю онъ написалъ въ Нифонту посланіе. Желая сильнѣе подѣйствовать на него,

<sup>(&</sup>lt;sup>80</sup>) Нифонть изъ архимандритовъ Симонова монастыря сдванъ епископомъ Суздальскимъ, декабр. 9, 1485 г. (Карамз. и. пр. 629). Первые годы иночества провелъ онъ въ Боровскомъ монастырѣ, вмѣстѣ съ Іосифомъ. Будучи еписковомъ, Нифонтъ приняматъ дѣятельвое участіе въ борьбѣ съ еретиками, получилъ, отъ Гениадія архівпископа Новгородскаго, грамоту, касательно открытой въ Новгоролѣ ереси (ркп. Гр. Толстова, II отд. № 341, л. 296), присутствовалъ на первомъ соборѣ противъ еретиковъ; (Просв. стр. 55; Соф. вр. Ц. 237. Кар. IV; пр. 324), участвовалъ въ иостановненія митрополита Симона (Кар. VI, пр. 326): былъ на соборѣ 1508 г. (Акт. Археогр. т. I, 382) и умеръ 1508 г. марта 8 дия. (Кар. VII, пр. 388).

Іосифъ указываеть на свои прежнія дружескія отношенія къ Нифонту: «помяни яко отъ млады версты воспріяхъ тя; помяни убо, еже отъ юности твоей созребывание со мною, и еже о Бозѣ духовную любовь... азъ сладчайшій и любимый ми брате, отнележе врагъ позавиде нашему вкупѣ съ пребыванію и разлучитися сотвори другъ отъ друга, прежде смертнаго и конечнаго разлученія и непребысть сердце мое на мѣстѣ, но аки море волнуемо бурею печали.» Чтобы сворбе побудить Нифонта подвизаться за въру, Іосифъ указываетъ на его іерархическое положение въ церкви и значение въ обществѣ: «Аще ты, писаль онъ, попещишися за вѣру и за Пречистую Богородицу и за все православное христіанство стати крѣпво; тобою, господине, мнози пользуются и о тебѣ уврѣпятся вси. Глава бо еси всёмъ и на тебя вси зрять, тобою бо очистить Господь Богъ свою Церковь и все Христіанство отъ жидовскія ереси.» Посланіе это написано еще до низложенія Зосимы (слёдовательно около 1492 г.); потому что Іосифъ прямо говоритъ: «въ велицей убо церкви... на престол' святёмъ... нынъ сидита скверный и элоб'есный волкъ, оболкійся въ пастырскую одежду, иже чиномъ Святитель, а произволениемъ Іуда Предатель...» и под. Послѣ такого предисловія, указавшаго цёль и поводъ въ посланію, Преподобный продолжаетъ: «Іисусъ распятъ бысть насъ ради безгрътный, а мы за Распятаго насъ ради, не постраждемъ ли до смерти? Что сего блаженнѣйши, еже за Христа пострадати и за Пречистую Богородицу? Аще убо съ Нимъ умремъ, съ Нимъ и прославимся. Аще ли же нынѣ умремъ, о правдѣ и благочести и по малѣ туне умремъ. Нынъ время купли, время труду, время лишенію и подвигомъ... Сего ради подобаетъ о семъ паче нынѣ да-

Digitized by Google

же до смерти подвизатися въ послёдняя сія лёта и во времена лютвишая паче всбхъ временъ, о нихъ же рече Вел. Ап. Павель: въ послъдняя дни настануть времена люта, пріндетъ преже отступленіе. Отступили бо мнози оть православныя непорочныя вбры и жидовствують втайнь. Иже преже не слухомъ слышася въ нашей земли ересь, отнележе возсія солнце Православія, нынъ и въ домѣ и на путѣхъ и на торжищахъ иноци и мірстіи и вси сомнятся, вси о вбрѣ пытають и ни отъ Пророкъ, ни отъ Апостолъ, ниже отъ Св. Отецъ, но отъ еретиковъ и отступниковъ Христовыхъ, отъ проклятыхъ на соборѣ, отъ Протопоповыхъ дѣтей и его зятя и ихъ учениковъ и съ ними дружатся и піютъ и ядять и учатся отъ нихъ жидовству, и отъ самаго того сатанива сосуда и діаволова, митрополита, и выходять и спять у него. Сей есть антихристовъ предтеча, сынъ погибельный, явивыйся въ свое время. Аще не искоренится той вторый Іуда предатель, но маль укрыпится и во вся человыки внидетъ отступленіе.»

Изъ посланія мы узнаемъ, что уже въ то время существовало въ народѣ нѣкоторое предрасположеніе и возраженіе въ защиту еретиковъ. «А иные, господине, говорятъ: мы у него не слыхали ничего; и только, господине, есть на него достовѣрные свидѣтели, ино то какъ и сами вы слышали... А иные говорятъ, что грѣхъ еретики осуждать. Ино, госнодине, не токмо ихъ осуждати велѣно, но и казнити, и въ заключеніе посылати, точію смерти предати не епископомъ повелѣно есть, се царіе благочестивіи и смерти предаша отъ жидовъ и отъ еретиковъ многихъ непокаявшихся» (примѣръ уже извѣстенъ намъ изъ «Просвѣтителя» (<sup>331</sup>). Такимъ образомъ у Препо-

Digitized by Google

добнаго Іосифа взглядъ на еретивовъ образовался весьма рано.

О ереси Зосимы Нифонтъ былъ увѣдомленъ отъ Іосифа нѣсколько раныпе. Изложивъ еретическій образъ мыслей и порочную жизнь Зосимы Іосифъ прибавляетъ: «А сказаль ти и самому государю моему брать мой, Вассіанъ » Но опасеніе и страхъ подвергнуться проклятію, со стороны митрополита Зосимы, удерживали Нифонта отъ рѣшительныхъ дѣйствій, и потому онъ спрашивалъ Іосифа: «аще провлянетъ еретикъ христіанина, то послідуеть ли ему Божественный Судь, то еретическое провлятіе въ проклятіе или нѣтъ?» На этотъ вопросъ Іосифъ обратиль особенное внимание и подробно раскрывши его (233), заключаеть: «подвигнися убо и ты, брате пострадати за Пострадавшаго по насъ, да твоими подвиги очистить Господь церковную и доброцвѣтущую ниву отъ пагубныхъ и жидовскихъ плевелъ и порежетъ серпомъ гнѣва своего, и свяжетъ тьмою погибели и ввержетъ ΒЪ геенскую пещь и мечемъ усть своихъ отсѣчетъ главу сатанина и дивія звѣрія, пришедшаго отъ луга и озобавшаго святительскій виноградь его, и осквернившаго святительскій великій престоль и исторгнеть тя отъ зубовъ его... И отряси малодушіе отъ себе и уготовися на всякія біды и смерть... Ныні же ти время благопотребно, возсіявши веснѣ постной. Вѣмъ бо, вѣмъ, яко Господь пошлетъ въ сердце благодати росу оставившу житіе се сустно, и произволившему всёмъ сердцемъ Его ради умрети. Душа бо упившаяся любовію Христовою, аки елень на источники, не ощущаетъ скорбей, аще и

(<sup>333</sup>) Изложенное въ этомъ мѣстѣ мнѣніе Іосифа буквально повгоряется въ послѣднихъ словахъ «Просвѣтителя». вся вселенная подвигнется на ню; аще и небо сразится съ землею, не могутъ его поколебати.»

с) Не смотря на такія уб'єдительныя возаванія, не смотря на самыя энергическія дійствія Іосифа, и его сподвижниковъ, что мы видёли прежде, ересь не только не превращалась, но болёе и болёе усиливалась. Еретики были прокляты на первомъ противъ нихъ соборъ; Зосима, главный противнивъ Іосифа и всего православія, удаленъ, но ересь существовала. Преподобный Іосифъ видёлъ все это; душа его возмущалась, и онъ, непреставая дъйствовать. изыскиваль всё средства въ достижению своей цёли. Онъ обратился съ посланіемъ къ царскому духовнику Митрофану, архимандриту Андронивовскаго монастыря (233). Посланіе это весьма важно для церковной исторіи. Оно бросаеть совершенно новый свёть на ходь ереси, --- на ея прочную, дотолѣ неизвѣстную, опору, при дворѣ великаго князя. Оно, кромѣ того, рѣзко характеризуеть какь самаго Іосифа, тавъ и великаго внязя — двухъ современныхъ авателей. Іосифъ, предпринимая, какъ мы видъли въ своемъ мѣстѣ, самыя рѣшичельныя мѣры для искорененія ереси. рвнился действовать чрезъ самаго великаго князя. Нёсколько разъ онъ посѣшалъ князя, имѣлъ съ нимъ тайныя бесёды и, при всегдащнемъ объщания Іоанна III дъйствовать на пользу церкви, не могъ дождаться отъ него ин-

(\*\*) Митрофанъ пользовался особенною довъренностію Василія Ивановича. Въ 1506 г. опъ вмъсть съ другими исходатайствовалъ у князя помилованіе Константину Острожскому (Кар. VII, пр. 60), въ 1507 г. сдъланъ ен. Кономенскимъ (тамъ же, пр. 383 въ 1509 г.); принималъ участіе въ оправданія Іосяфа въ борьбъ послъдняго съ Серапіономъ (Акт. Ист. т. І, стр. 580) Вас. Іоани. бралъ его съ собою во время путешествія, въ 1509 г., въ Новгородъ и Псковъ, гдъ Матрофанъ, за отбытіемъ мѣстнаго енископа, пробылъ цѣлый годъ, этотъ епископъ оставилъ казедру въ 1518 г. (Соф. вр. 11, 310). чего ръшительнаго. Іоаннъ III, поставившій отъ себя въ почтительномъ отдалении удёльныхъ внязей и бояръ, у простаго игумена просиль прощенія за свое упущеніе по д'бламъ въры. Онъ говорилъ Іосифу: «пожалуй, прости меня.» Онъ отврываеть Преподобному, что даже невестка его заражена была ересью, онъ сознается, что зналъ: «которую держаль Алексви Протопопъ ересь и которую держаль Өедоръ Курицынъ.» (Все это весьма важныя обстоятельства для изученія ерсси жидовствующихъ); но проходили годы, а дёло не подвигалось. По этому то Пр. Іосифъ рёшился дбйствовать на Іоанна III чрезъ его духовника. Упоминая о всёхъ этихъ подробностяхъ, Преподобный писалъ Митрофану: «Ино, господине, тебѣ о томъ (объ обѣщаніи внязя искоренить еретиковь) государю великому ннявю, приложе да и должно поминати. Будетъ государь во многихъ дълахъ царскихъ прозабыла того дъла, ино, господине, того не забудешь въ томъ дёлё государя побреги, чтобы на него Божій гийвъ не пришелъ за то, да и на всю нашу землю. Занеже, господине, за царское согрпшение Богз всю землю казнита.» Вопросъ — слёдуеть ли казнить еретиковъ уже-положительно рёшается въ этомъ посланіи. Іоаннъ III, согласившись на казнь еретиковъ, послѣ перваго на нихъ собора, послѣ началъ сомнѣваться въ дѣйствительности и законности той же мѣры. «Да случиломися», продолжаетъ Іосифъ, «господине, у великато князя хлъба ясти; и онъ мя призвалъ, да почалъ спрашивати: «какъ писано, нѣтъ ли грѣха еретиковъ казнить?» А азъ почалъ говорити... да по та мбста, господине, мнё князь великій велёль престати говорити. И мнѣ господине, мнится, яко государь наша великій князь блюдется гръха казнить ерстиковъ. Ино, господина, тебѣ пригоже государю поминати, каково имѣли подщание и ревность первіи благочестивія цари о непорочнѣй христіанстѣй вѣрѣ.... (слёдують доказательства нослёдней мысли). А воли, господине, биль есми челонь велевому князю на Москве о томъ, чтобы послали по юродами еретикови изыскати и внязь великій молвить: «пошлю де, и часа того, да того обыщу, а только де, и азъ непошлю, да непопекуся о томъ, ино, де, и кому то зло искоренити? И азъ чаяхъ, тогда же государь пошлеть; ино уже тому другой годь оть велика дни насталь, а онъ, государь, не посылывалъ; а еретиковъ умножилося но всёмъ городамъ, а христіанство православное гибнеть отъ ихъ ересей. И только бы государь восхотвлъ ихъ искоренить, ино бы вскорь искорениль, поимавь двухъ, наи трехъ еретиковъ, а они всёмъ скажутъ. А нынё, господине, на теб' то дело лежитъ, занеже ты государю отецъ духовный. И ты, господине, потщися вседушно, государю подовучати оставить всё дёла, -за неже дёло Божіе всёхъ нужнѣе.»

Посланіе въ Митрофану написано послё того, какъ ересь была обличена, и осуждена. Іосифъ обличаеть прежнихъ и нынюшнихъ еретивовъ. Іоаннъ III говоритъ, что онъ зналъ, которую ересь держалъ Алексёй Протопопъ, и которую держалъ Өедоръ Курицынъ, — слёдовательно, говорилъ послё ихъ смерти. Но Курицынъ встрёчается въ послёдній разъ въ актахъ 1497 г. Послё разговора Іосифа съ княземъ прошло еще болёе года. Слёдовательно, на основанія содержанія посланія, въ которомъ рёшается вепросъ о томъ, должно-ли казнитъ еретивовъ, положительно рёшенный на соборё 1505 г., мы можемъ съ вёроятностію предположить, что посланіе написано было около 1500 г.

d) Дѣйствуя чрезъ посредство другихъ на Іоанпа, Іо-

снфь вь тоже время действоваль на него непосредственно. Иванъ Васпльевичъ, для искорененія среси, разомлалъ схваченныхъ еретиковъ по монастырямъ, чтобы ихъ тамъ вразумляли въ поваянію. Одинъ изь сретиковь, по фамилін Кленовъ, былъ присланъ въ Іосифовъ монастырь. Неожидая такого посётителя, Преподобный Іосифъ написаль просительное посланіє къ самому князю. Въ посланіи говорилось; «что сон Государь: прислаль въ намъ въ монастырь еретика Семена Кленова, да и тѣ рѣчи присналь, что онь мудоствоваль (<sup>334</sup>), а велбль его держати въ монастырѣ, ино государь о томъ есми обрадовались вся, что еси показаль ревность о благочестивъй и нравославной Христовой вёрё, како прежній святій, Православнін Христіанстіи, царіс, а нынь, Государь, сказывали намъ, что еретивовъ по монастырямъ шлешь, ино Госуг нарь намъ мынѣшняя скорбь горши первыя, занеже Государь мірянами польву твориши, а иноками пошбель. На всёхъ, Государь, соборёхъ еретиковъ по прокляти въ заточение посылали, да сажали по темницамъ, а не въ монастыря посылали наз. А который восхощеть покаятися, нно ему возможно, и въ темницѣ наятися. Въ скорбѣкъ бо и былакъ и въ юзакъ лаче услышить Богь вающагося. (мысль послѣ буквально повторенная въ 16 словѣ)... Ныившије еретики сами нантись не произволили; вакъ ты, Государь, почель ихъ вазнити смертными казнями, да и торгоными, и нойче, государь, почеля каятись, мукъ деля, а не Бога ради. И какъ еси потщася очистити Божію Цер-BOBL OTS CREEPING CREEPING, TAKE OS CREET, U. O. MOMEстырь мимость роказаль, чтобы непогибан оть сретическаго зла.» Послёднія слова посланія, по видимому ука-

Nº 1 OF

<sup>(&</sup>quot;) Otoro RAMATHURA HE COXPARINAOCS.

зывають на соборь 1505 г., когда еретиковь въ другой разъ казнили смертію; но какъ, мы видѣли, этотъ соборъ быль послё Іоанна III, то нужно завлючить, что здёсь говорится о м'брахъ, принятыхъ противъ еретиковъ послѣ перваго собора. Къ тому же распоряжение ведикаго князя о Кленовѣ говоритъ, что Іоаннъ думалъ дѣйствовать противъ сретивовъ мърами убъжденія, въ пользу которыхъ онъ свлонялся, какъ мы видѣли при разборѣ предыдущаго посланія, около 1500 г. По этому, въ этому же времени должно отнести и появление разбираемаго нами посланія.

е) Вскор'ь по кончинъ Ивана Васильевича дъйствія Іосифа стали еще болье рышительными. Онъ тотчасъ же написалъ посланіе въ Василію Іоанновичу. Посланіе это написано послѣ перваго собора, такъ какъ Іосифъ говорить въ немъ: «какъ Государь, въ первомъ обыску, (т. е. на первомъ противъ сретиковъ соборѣ 1491. г., на которомъ засёдалъ Василій Ивановичь вмёсто отца) все ты, Государь, обыскаль и управидь, такъ и нынё подобаетъ тебѣ Государю попещися;» и послѣ смерти Іоанна III, потому что о немъ говорится вакъ о лицё уже несуществующемъ. «Самодержецъ и Государь всея Русскія земля и князь великій Иванъ Васильевичь отець твой, по проклятіи еретиковъ Захара Чернца, и Дениса Попа, повель въ темницу воврещи (235) и сін влѣ животъ свой скончаша и никого же оть православныхъ непрельстина, а которые, Государь, почали ваятись и отецъ твой, Государь, ихъ покаянию повёриль, и они многа зла сотверния и многихъ христіанъ въ жидовство, отведоша, ино, Госу-, дарь, невозможно никому тое бёды утолити, разве тебя

. (?) Ilpoor, crp. 56.

Государя и Самодержиа всея Русскія земли». Потонъ Іосифъ, высказывая благожеланіе Василію Іоанновичу съ Христолюбивымъ воинствомъ и проч. модьми ничего не говорить объ Іоаннѣ III-мъ. Посланіе написано и до втораго собора, потому во-первыхъ, что въ немъ нѣтъ никакого намека на этотъ соборъ, и во-вторыхъ потому, что цёль, съ какою написано это посланіе, была достигнута на второмъ соборѣ, а, слѣдовательно, не было ни какой надобности добиваться ея послѣ этого собора.» Господину Государю, великому внязю, такъ начинаетъ Преподобный свое посланіе, грѣшный чернецъ Іосифъ, нищей твой, съ священники и съ братіею вси со слезами челомъ бьемъ. Бога ради и Пречистыя Богородицы пожалуй и попещися и промысли о Божественныхъ церквахъ и православный выры христіанстый и о насъ нищихъ своихъ, и убогихъ, занеже Государь, отъ вышнея Божія десницы, поставленъ еси Самодержцомъ и великимъ княземъ всея Русіи (слёдують доказательства того, что цари должны заботиться не о себѣ только, но о всемъ своемъ царствѣ и что подданные должны только, въ свою очередь, доносить имъ о замфченныхъ въ государстве безпорядкахъ). Ты же Богов'внчанный владыко, яко же и прежде поревноваль еси благочестивому царю Константину... подобно же тому и ты сотвориль еси съ Боговѣнчаннымъ самодержцемъ, съ Государемъ всея Руси, съ своимъ отцемъ... Таковыхъ онѣхъ и скверныхъ Новгородскихъ еретиковъ и отступнивовъ и жидовская мудрствующихъ, до конца нивложиль есп... да нынѣ аще ты, Государь, неподщишися и ненодвигнишися о сихъ: не утолиши скверныхъ еретикъ темное ихъ и еретическое учение, ино, Государь, погибнути всему православному христіанству оть еретичесвихъ ученій, якоже и прежде царства многи погибоша... Digitized by

Аще бо и нынъ Государь, попедщишися, Бога ради и Пречистыя Богородицы, какъ Государь въ первомъ обыску. все ты Государь обыскалъ и управилъ, тавъ и нынѣ подобаеть тебѣ Государю попещися; глава бо еси всѣмъ, покажи ревность благочестія твоего, да видять вси царіе славу царствія твоего, пріидеть бо ти оть сей (?) світь вѣчный, вечерній въ тебѣ возсіяеть, аще подобно сотвориши первымъ православнымъ и благороднымъ царемъ: онѣ убо на всѣхъ соборѣхъ неточію епископы и священники еретики бывшіе, но и патріархи и митрополиты, по провляліи, въ темницу посылаху и сіи никого отъ православныхъ не прельстиша а ихъ же въроваху покаянію (внизу страницы приписано: и даяше имъ свобождение), сіи многа зла сотвориша и многія въ ереси отведоща, занеже Государь, инѣмъ нечемъ тое будетъ утолити»... Мы привели большой отрывовъ изъ этаго посланія, съ одной стороны потому, что послание до сихъ поръ не было ниидъ напечатано и единственный списокъ съ него хранится въ рукописи Императорской Публичной Библіотеки, а съ другой — потому, чтобы показать, съ какимъ искуствомъ и настойчивою осторожностію Преподобный Іосифь достигалъ своей цёли въ искоренении еретиковъ.

f) Вотъ и другое посланіе къ Василію Іоанновичу, написанное уже послѣ 1505 г. по содержанію не богатое, но весьма рѣзко обнаруживающее послѣдній взглядъ Преподобнаго Іосифа на еретиковъ. Такъ какъ оно очень кратко, то мы выпишемъ его сполна, чтобы яснѣе видѣть в эсказанную нами мысль. «О томъ еже грѣшника, или еретика руками мысль. «О томъ еже грѣшника, или еретика руками убити, или молитвою, едино есть: Понеже Моусей руками скрижали разбивь, Илія Пророкъ четырес а жрецъ закла, и Финеосъ брата надъ мадіамлянкою блудяща, копіемъ прободе и апостолъ Петръ Симона

Волхва молитвою разби, при Неронв царв и Павель апостолъ Елиму Волхва молитвою ослёни, и Левъ епископъ Катанский Леодора Волхва патрахилию ссвяза и сожже и донелѣже Ліодоръ сгорѣ, епископъ же Левъ изъ огня невредимъ, а другаго волхва Исидора той же еписвопъ молитвою сожже при греческомъ царѣ, сихъ ради свилѣтельствъ, аще грѣшника или еретика убити молитвою, или руками, едино есть и молимся тебѣ, Государю, о томъ, чтобы ты, Государь своимъ царскимъ судомъ искорениль той злый плевель еретический въ конецъ.» Мы высказали уже свой взглядъ на такую разгоряченную ревность Пр. Іосифа, когда разбирали его «Просвѣтитель»; теперь сважемъ только то, что это послание подробно разобрано и опровергнуто было, въ духъ святой Христіанской любви, старцами Кирилова и всъхъ Вологодскихъ ионастырей — современниками Преподобнаго (<sup>236</sup>). На ихъ возражение Іосифъ писалъ опровержение въ послъднихъ словахъ «Просвѣтителя» и написалъ въ нимъ послание.

g) Мы не могли нигдѣ найти этого посланія, а потому ничего не можемъ сказать о немъ положительнаго, относительно его духа, содержанія и направленія. Изъ его надписанія: «къ инокамъ о повиновеніи соборному опредѣленію» (<sup>337</sup>) можно вывести только вѣроятное предположеніе, что Іосифъ защищалъ свои дѣйствія относительно еретиковъ соборнымъ рѣшеніемъ (1505).

h) Ересь жидовствующихъ оффиціальнымъ образомъ была подавлена, но плоды ея, — ея направленіе — на долго остались и жили въ Русскомъ обществѣ. Главный защитникъ православія Преподобный Іосифъ испыталь еще при

- (\*\*\*) Древн. Россійс. Вивл. т. XVI, стр. 424.
- (\*) По Твор. Св. Отц. г. V. кн. 2, оно значится: Ркп. M. Д. A. N. 171.

жизни вліяніе жидовствующихь на людей, сділавшихся, изъ за преслЪдованія еретиковъ, личными врагами Іосифа, Мы видёли это въ своемъ мёстё. Теперь обратимъ вниманіе на посланіе Пр. Іосифа, написанное по этому сдучаю. Посланіе писано было, когда Мигрофанъ, епископъ Кодоменскій, могъ быть въ Москвъ у Митрополита Варлаама. Потому, что объ этомъ свидания Митрофана съ Варлаамомъ упоминается въ послания Іосифа. Варлаамъ же сдёланъ Митрополитомъ въ 1511 г. (238). Посланіе не могло быть написано послѣ означеннаго нами времени, потому что здоровье Іосифа въ это время ослабило и онъ. не принималь никакого участія въ дёлахь монастырскаго управленія и во внёшнихъ отношеніяхъ съ знакомыми ему лицами. Поводъ къ написанию послания былъ, по разсказу самаго Іосифа, слёдующій: къ Митрополиту Варлааму пришель ударить челома иновъ---нѣкто Зосима Ростопчинъ; у Митрополита въ это время были епископъ Коломенскій Митрофанъ и внязь иновъ Вассіанъ Косой. Митрофанъ началъ ласково обходиться съ Зосимою, какъ человѣкомъ держащимся однихъ убѣжденій съ Іосифомъ; но Вассіанъ сказалъ Зосимъ: «отступники де есте Божін,». на отвътъ Зосимы: «мы де, Господине, не отступники Божін — христіаны, есмы». Ваосіанъ сказалъ: «вси де есте отступники Божін и со учителень вашинь,» Кром'в этого Вассіанъ писалъ цёлое посланіе, въ которомъ Пр. Іосифа называлъ еретикомъ, подобнымъ Новату. Оскорбленный злою клеветою, Преподобный Іосифъ обратился къ Василію Андреевичу Челяднину съ просьбою о ващить его предъ великимъ княземъ и возстановлении въ обще-

(\*\*\*) Соф. вр. ч. П, 190.

Digitized by Google

ствъ добраго о немъ мнънія (33). Въ посланіи Преподобный Іосифъ писалъ: «мы нынѣ того ради (ради т. е. вышеизложенныхъ обвиненій) тебь, господину, челомъ быемъ, чтобы ты Государю пожаловаль печаловался.... А вёдомо, господине, многимъ людемъ добрымъ, что весь святительскій чинъ и иноческій, Архимандризы и игумены похулилъ (Вассіанъ), а зоветъ всѣхъ преступники, а на нихъ де смотря всѣ люди развращаются и только Государь пожалуета..... противу его ричей говорити и писати занеже, господине, Божіею милостію есть что говорити и писати противъ его рѣчей. Мы, господине, по свидѣтельству Св. вселенскихъ седми соборовъ шли на еретики, да по свидътельству священныхъ правилъ били челомъ Государю, великому князю Василію Ивановичу, какъ прежни святители на вселенскихъ соборахъ прежнимъ православнымъ царемъ били челомъ.... А Вассіанъ супротивно всёмъ Божественнымъ правиламъ сталъ съ еретики на насъ. А на соборѣхъ, господине, которые ставились на ерезики, тёхъ вся Божественная писанія похваляютъ и ублажаютъ и равноапостольски мужи нарицають... А которые ставились за еретики, тѣхъ Св. Отцы проклинали такоже, якоже еретиковъ»...

Разбираемое посланіе Преподобнаго Іосифа къ Василію Андреевичу важно въ томъ отношеніи, что проливаетъ новый свётъ на вліяніе ереси жидовствующихъ на

(\*\*\*) Кто быль Васнаїй Андреевичь, мы съ ноложительностію сказать ничего не можемь. Иль посланія въ нему Пр. Іосифа видно только, что онь быль очень близокъ къ великому князю Василію Ивановичу. Вообще же можно сказать, что Влеилій Андреевичь Челядчинъ быль однимъ изъ высшихъ бояръ при дворв великаго чиязя. Брать его Иванъ Андреевичъ Челяднинъ быль въ числѣ пословъ къ Сигизмунду Польскому (Соф. вр. ч. II, 234), потомъ сдъланъ намъстинкомъ Псиовскимъ. (Тамъ же.) 289).С общество и указыраеть новый фавть для исторіи собора. 1505 года.

# 8. Посланія Преподобнаю Іосифа, относящіяся нь сю общественной — мірской дилтельности.

Исторія и лётоциси сохранили для насъ только два посланія этого рода. Но и эти два памятника отнощеній Іосифа въ общественной жизни русскаго народа имѣютъ весьма важное значеніе, при оцѣнкѣ личности Преподобнаго Отца. Здѣсь мы видимъ не только участіе, но и взглядъ Іосифа на общественную жизнь, на обязанности и отношенія князя къ подданнымъ и господина къ слугамъ; здѣсь же встрѣчаемъ и взглядъ Преподобнаго Отца на человѣка вообще — взглядъ чисто христіанскій, который только въ настоящее время вкодитъ въ сознаніе нашего общества.

а) Лице, къ которому писалъ Преподобный Іосифъ носланіе о милованіи рабовъ, для насъ неизвѣстно. Изъ посланія видно только, что этотъ человѣкъ былъ богатъ, пользовался милостію великаго князя и худо обращался съ рабами. «И се, господине, Богъ на тебѣ свою милость показалъ, и государь тебя князь великій пожаловалъ: ино и тебѣ, господине, подобаетъ своя клевреты пожаловати и милость къ нимъ показати, и пищею и одевдою удоволить, и инѣми всякими нужными потребами упокоити и на благая дѣлеса заповѣди Господни подабаетъ учити всегда.» Изъ этихъ словъ отврывается, кромѣ указаннаго нами, и побужденіе и цѣль самаго посланія. По недостатку данныхъ, мы ничего не можемъ скавать о времени написанія этого посланія.

«Слухъ ми, господине, приходитъ про твое благородство, что будто де и немилосердіе твое и нежалованіе велико къ твоимъ рабамъ и сиротамъ домашнимъ, тёснота и скудость ихъ тёлесныхъ потребь, пищею и одеждою нетокмо довольни, но и гладомъ тають и наготою стражуть » Послё такого приступа Пр. Іосифъ, устранивши отъ себя званіе учителя, продолжаеть: «но обаче да увёсть твое боголюбіе, яко не мося мысли суть сія, но слышалъ есми отъ Божественныхъ писаній, како повелёвають не яко раби имёти, но яко братію миловати, и питати, и одёвати довольно и душами ихъ пещися, еже о спасеніи, и наказывати ихъ на дёлеса благан.» Перечисливъ добродътели, которыя по преижуществу свойственны и возможны людямъ подвластнымъ, Іосифъ высказываеть, въ высшей степени практическій взглядъ, образовавшійся у него при внимательномъ обращеніи съ людьми и изученіи ихъ наклонностей.

«И только сыне, говоризь онъ, какъ мнѣ грѣшному слухъ доходить про твое благородство, что въ каковѣ тѣсноть у тебя нынё твои раби и сироты: ино нетокмо имъ немощно благая дёлеса имёти и милостыни тёмъ творитя, самёть гладомъ тающе, но ниже злых обычаевъ удержатися имуть, не имущимъ одежди и пищи телеси, и скудость всявихъ нужныхъ потребъ.» Напомнивши о томъ, что Божественное писаніе угрожаеть страшными муками господамъ, воторые жестоко обращаются съ своими рабами, Преподобный указываеть на хриснанския побуждения быть милосердымъ къ другимъ: «яко вси есми создание Господне, вси плоть едина, и вси муромъ единбиъ помазани и вси въ руцъ Господни, его же хощетъ обнищеваетъ, и всъмъ стати предъ Единемъ Царемъ страшнымъ на судъ его необъименнемъ, яко сицевыи властелины имуть лучими быти въ въвн и преданы имутъ быти въ муку въчную. И ты, господине, Вога ради побереги себя, понеже, господине, и малое небреженіе веливимъ бідамъ ходатайственно бываеть; кольми паче боятися подобаеть. страшнаго онаго Божественнаго прещенія кънемилостивнить а немилосерднымъ и воспоминати всегда подобаетъ Христову заповъдь Евангельскую и глаголюще: аще яко же хощете, да творять вамь человёцы и вы имъ творите такоже благая; и блажени милостивіи, яко тін помилованы будулъ.»... Таково содержание Іосифова послания о миловании рабовъ. Въ немъ вполнѣ выразился христіанскій, человѣколюбивый и практический взглядъ Преподобнаго. Отца. За одно это посланіе, которое съ честію могло-бы явиться даже въ нашей современной литератури, автора справедливо можно поставить не только выше всёхъ современныхъ ему людей; но и въ ряду лучнихъ писателей нашей древней церковной литературы. · · 11.11

b) и с) Народная масса всегда обращала на себя викманіе Преподобнаго Отца. Онъ при всей заботё о своемъ монастырё, при всёкъ попеченияхъ о сохраненіи вёры, не оставлялъ безъ своей защиты и русскій народъ, — благополучіе послёдняго много занимало его. Въ 1512 г. случился голодъ въ Дмитровской области; при нерадёніи удёльнаго князя, многіе умирали отъ недостатка клёба. Іоснфъ, какъ только услыпадъ: объ этомъ, тотчасъ не написалъ посланіе въ удёльному внязю Дмитровскому----Корію Ивановичу (<sup>240</sup>). Посланіе это уступаетъ по, достовиству посланію о милованіи рабовъ и было, кажется, не убёди-тельно для Юрія Іоанновича, потому что Преподобный долженъ былъ своро писать къ нему второе посланіе о

•

. . . .

and a second of the first to the second s

(<sup>260</sup>) Юрій Іоанповичь, сынъ Іоанна III началъ княжить въ Дмитровкъ съ 1505 г. взятъ подъ стражу въ правленіе великой княтини Елены 1583 г. 11 декабря, скончался 1536 г. августа 7-го. О голодъ 1512 года см. Лътописецъ, служащій прододженіемъ Несторову, стр. '855; м. Карама. VII, 195. томъ же предметъ, съ прибавлениемъ наставления противъ нечистоты плотской (241); при всемъ томъ въ немъ есть свои весьма замѣчательныя достоинства. «Бога ради и Пречистыя Богородицы, пожалуй, попецися и промысли о православномъ христіанствѣ, о своемъ отечествіи; тебе бо, государю, отъ Господа Бога дана бысть держава и сила отъ Вышняго, тебе бо Господь Богъ избра въ себе мбсто»... (и проч. Здёсь слёдуеть буквальная выписка изъ посланія въ Василію Іоанновичу на еретиковъ, въ которомъ также говорится объ обязанностяхъ князя). Приведни несколько примеровъ изъ исторіи, вакъ «прежніе государи, егда бываше въ лёта котораго ихъ великая нужа отъ глада, тогда веливое попеченіе о сихъ имбяху, яко да не измрутъ голодомъ сущіи подъ ними нищіи и убозін.» — Іосифъ продолжаеть: «И аще который государь имъяше у себе много жита, подаваще неимущимъ, или продавати веляше недорого и уставляще цёну, обговоривъ съ бояры, якоже подобаше, и заповёдь полагание во всемъ своемъ государствѣ, и запрещеніе страшно полагаше на преступающихъ сіе: яко же и нынъ сотвори великій князь Василій Ивановиче всея Руси. Аще подобно тому и ты сотвориши въ своемъ государствѣ, оживиши нищія и убогія человёки: за-неже государь, уже многіе нынё люди мруть гладомъ, а вромѣ тебя, государь, нѣвому той бѣды пособити, а инёмъ невозможно той бёдё пособити, аще не ты, государь, о томъ попечешися, и уставиши цёну своимъ государскимъ велёніемъ въ своемъ отечествё, и оживищи люди б'ядныя и за то пріимиши милость отъ Бога.» — Изъ этого посланія видно, что Пр. Іосифъ, разсуждая о делё

. (\*\*\*) Обоз. Дух. Лит. Арх. Филарета (Волокол. нонаст., № 118).

съ духовной точки зрѣнія, предлагаетъ и мѣры политическія для прекращенія народнаго бѣдствія.

#### 3. Посланія Ирсподобнаю Іосифа, нако ннумсна Волополамснаю монастыря.

Возбужденный сознаніемъ высокаго достоинства иноческой жизни, Пр. Іосифъ, какъ мы видѣли, основалъ свой особый монастырь. Это—плодъ его долговременныхъ занятій—дитя его трудовъ. Съ любовію нѣжной попечительной матери, онъ заботился о своемъ произведеніи. Внутреннее благочестіе, нравственность иноковъ, внѣшнее благополучіе и наконецъ обезпеченіе монастыря не только при своей жизни, но и по смерти—все имѣлось въ виду у Преподобнаго. Справедливо считая монастырь жребіемъ и частію, данною ему Богомъ, Пр. Іосифъ считалъ себя приставникомъ и попечителемъ о душахъ ему ввъряющихся по Бого — радости и несчастія монастырскія онъ считалъ своимъ утѣшеніемъ и несчастіемъ.

Два случая было въ жизни Преподобнаго, когда онъ долженъ былъ писать посланія объ инокахъ своего монастыря—разъ онъ постригъ одного раба безъ воли господина и долженъ былъ по этому поводу писать два посланія, въ другой—когда одинъ изъ его иноковъ оставилъ монастырь и вздумалъ снять съ себя иноческое постриженіе.

а) Одно изъ первыхъ посланій надписывается: «Посланіе Іосифово, и прошеніе молебно отъ нѣкоего князя (нужно читать къ нѣкоему князю) о постригшемся въ чернцы человѣчѣ его (<sup>849</sup>). Кто былъ этотъ князь—съ достовѣрностію сказать трудно: въ началѣ посланія, гдѣ должно

Digitized by Google

(\*\*\*) Рвп. Гр. Толстова II отд. № 68, л. 275.

стоять имя внязя, переписчивь почему-то написаль только: «имркъ»; съ въроятностію впрочемъ можно предположить, что это былъ князь Волоколамский Борисъ Васильевичъ, такъ какъ въ его семействъ случилось происшествіе (именно ушибъ малодѣтняго сына его Өеодора), заставившее одного изъ его слугъ убѣжать въ монастырь Іосифа и тамъ принять иноческое пострижение. Князь изъявилъ свое неудовольствіе на Преподобнаго за принятіе его слуги и требовалъ послёдняго обратно изъ монастыря. Тогда Іосифъ писалъ ему: «Бога ради и Пречистыя Богородицы на насъ о томъ небранися, далъ-бо, еси, господине, его Богу и Пречистой Богородицы, да и намъ; а мы, господине, должны Бога молити о твоемъ здравіи и спасеніи.» Послѣ этого указываетъ на обязанность господъ заботиться о спасеніи душъ рабовъ своихъ, такъ какъ на небесахъ бываетъ великая радость объ одной душѣ кающейся; «занеже единой души весь міръ недостоинъ;» убъждаеть господина, не только не печалиться, но радоваться о случившемся въ его семействѣ, «и тебѣ, господине, о томъ самому подобаетъ радоватися вседушно, что отъ твоихъ домочадецъ обратилась душа на покаяніе и пріиде въ домъ Пречистой, ино, господине, послалъ еси дарь Богу и Пречистой Богородицы, паче всёхъ земныхъ приношеній, а писано, господине, въ правилахъ Св. Отецъ: «аще будеть отрокъ 15 лёть, а отроковица 12 ино ихъ пытати государю и аще захотять пострищися; аще же невосхотять, ино отрока женити, а отроковицу за мужъ дати.» Аще ли такъ не сотворять государіе его, аще и свою душу управять, а за нихъ отвётъ дадуть Богу. И аще будеть князь, или властелинъ, благъ, праведенъ и милостивъ, имѣлъ рабъ такожде, яко же чадо и пеклся о душахъ ихъ, якоже Божественное писаніе повелѣваетъ, за то пріиметь царствія небеснаго наследіе.» Digitized by GOOgle

Это враткое посланіе, въ которомъ, при умѣренности выраженія, выразился православный духъ Пр. Іосифа, для внязя было неубѣдительно. По этому Пр. Іосифъ долженъ былъ писать второе къ нему посланіе.

b) Посланіе это до сихъ поръ считалось писаннымъ къ другому лицу, а никакъ не къ тому, къ которому писано первое (243). Но это несправедливо. Ошибка здъсь произошла, вѣроятно, отъ неодинаковаго надписанія: тогда какъ первое надписывается: «въ внязю», --- второе: «въ нѣкоему богатому господину». Но содержание ясно показываеть, что второе посланіе писано уже вследствіе того, что первое не было принято. Кром'ь того, наше мнёніе подтверждается слёдующими словами, написанными Преподобнымъ въ началѣ втораго посланія: «сказываль ми, господине, нашъ слуга, что есми, господине, къ тебѣ писаль о твоемъ человѣцѣ (безъ воли внязя постриженномъ въ инови) и ты деи, господине, прочетни грамоту, да почелъ учити; сръзалъ ми... голову; ино господине, непристаеть твоему благородію такъ говорити». Послё этого Преподобный старается объяснить и развить больше написанное въ первомъ посланіи. Тогда какъ въ первомъ посланіи Іосифъ говорилъ, что «божественное писаніе повелѣваетъ всякому человѣку, любящему Христа, nmštr попеченіе о раб'ях'з своихъ, яко же о чад'яхъ и наказывати ихъ на Божій путь спасенный, во второмъ буввально повторивъ эти слова, прибавляетъ: «понеже вси есми создание рукою Божиею и вси плоть едина M BCH единёмъ крещеніемъ крестихомся, вси равно кровію хри-

(\*\*\*) Въ Оба. Дух. Литер. (статья «Іоснфъ») второе посланіе поставлено даже прежде перваго, какъ написанное прежде, и хотя по тому же повоту, то тько къ другову ляцу. стовою искуплены быхомъ. Аще здё на мало время попустилъ есть овомъ же господствовати, овому же работати, но на страшномъ судищи Христовомъ нёсть раба ни свободнаго. И аще будетъ князь, или властелинъ бобачъ».... и проч. повторяетъ написанное въ предъидущемъ посланіи.

Приведши правило св. отцевъ о томъ, какъ нужно поступать съ отрокомъ 15 и отроковидею 12 лътъ. -воторое приводиль въ первомъ посланіи, - Пр. Іосифъ за словами: «аще тако несотворять господіе, отвѣть имуть дати Богу» пишетъ: «аще отрокъ или отроковица въ блудное согрѣшеніе впадуть; а въ нашей, господине, землѣ того обычая по грехомъ нётъ; а въ міру, господине, человъку живущему мощно ли покаятися, и престати навыкшему скверная дёлати и гнусная? Божественное писаніе повелѣваетъ всякому человѣку боголюбивому десятину Богу давати и отъ чадъ и отъ рабовъ, аще вто восхощеть Господу Богу работати, оставивь мірскую прелесть. Ино, господине, у васъ отъ множества рабовъ въ многія лёта одинъ восхотёль работати Господу Богу и тебѣ, господине, и то бранно... И ты, господине, аще и самъ нехощеши сего пути шествовати, но хотящимъ не возбраняй.... А нѣчто, господине, помыслишь, что постригшись, да почнутъ не тако, яко же чернцу велёно жити (вёроятно получившій первое посланіе отъ Преподобнаго въ раздражении высказалъ эту мысль, къ которой онъ могъ придти, такъ какъ его слуга убъжалъ въ монастырь недобровольно, но по необходимости, на которую мы указали при разборѣ перваго посланія «къ Князю.» Это возражение, взятое Преподобнымъ еще болѣе насъ приводить къ мысли, что оба посланія писаны были къ одному лицу), — ино, господине, о томъ ты отъ Господа.

Бога неточію неистязанъ будеши, но и съвершенную мзду пріимешь и вмёнить теб' Господь Богъ въ жертву благовонія и только, господине, то помыслиши, ино никому ни вреститись, ни въ чернцы непострищись; такъ какъ между учениками Господа, былъ предатель». Изъ этихъ словъ видно уже намърение сопоставить постриженіе въ иночество съ крещеніемъ. Развивая мысль все болёе и болёе и желая какъ можно сильнёе дёйствовать на князя, Пр. Іосифъ д'Блаетъ такой оборогър'вчи: «Аще же кто хулитъ монастыри или святый иноческій образъако мнози въ иноческій образъ облачатся, а не вси спасутся: таковіи хулять и Господа нашего Інсуса Христа, ако многіе ученики имбаше, но не вси спасошася, также хулять Св. и Священнаго Савву и Св. Стефана Исповѣдника и вся святыя преподобныя отцы наша, иже многія ученики имбяху, и не вси спасошася: помаль же начнеть хулити и св. крещение: понеже Господь Богъ нашъ, хотя всёмъ человёкомъ спастись.. вёсть яко и по врещеніи имамъ согрѣшити и св. врещеніе осввернити, сего ради повелѣ Св. Апостоламъ и Преподобнымъ и Богоноснымъ о цемъ нашимъ второв крещение предати, еже есть святый ангельский образъ, имъ же вси грехи очистятся, яже отъ младенчества быша. Св. Іоаннъ Лёствичникъ говоритъ: «Яко больше перваго крещенія, сіе божественное крещеніе; первое убо очищаеть скверну нашу, и рукописание разръшаеть, еже отъ Адама на насъ бывшее, сіе послѣднее божественное врещеніе очищаетъ насъ отъ всѣхъ сквернъ, еже отъ младенчества сотворихомъ. И первое убо врещеніе не мнози соблюдши неоскверненно, симъ же послъднимъ крещениемъ и оно первое крещение очищается.» Къ такому наконецъ заключенію пришель Пр. Іосифъ. Воспитанный съ малолытства

въ средъ иноковъ, видя между ними многихъ высокихъ цодвижниковъ, — въ мірѣ же напротивъ того замѣчая глубокое растлёніе нравовъ и постоянную возможность къ паденію, Іосифъ все дёло въ монашествѣ, вслѣдъ за Іоанномъ Лѣствичникомъ, приписалъ постриженію, съ которымъ будто соединена благодатная сила, не только равная съ силою, которая подается намъ въ крещении, но еще большая, такъ какъ, повторяетъ за Лествичникомъ, первое крещеніе немногіе сохранили чистымъ, послѣднее же крещеніе (странно-называють даже однимъ именемъ) и первое врещение очищаетъ. У Пр. Іосифа здѣсь вся ошибка произошла отъ того, что онъ не разграничилъ естественной деятельности человека, отъ деятельности благодатной при помощи Св. Духа и смѣшаль ихъ вмѣстѣпаденіе человѣка послѣ врещенія онъ приписаль безсилію самаго таинства, совершенство же инока утвердиль, на самомъ иночествѣ, какъ таинствѣ. Такъ легко было погрѣшить и ошибиться человѣку и съ такимъ свѣтлымъ умомъ, какой былъ у Преподобнаго. Желая оправдать человъка предпочетшаго, по нуждъ, иноческую жизнь мірской, и стараясь нагляднёе убёдить господина, воторый свои интересы предпочиталь интересамь высшимъинтересамъ церкви, Пр. Іосифъ въ увлечении за доброе дбло дошелъ до крайности. Впрочемъ съ теченіемъ времени Пр. Іосифъ перемѣнилъ свой взглядъ на этотъ предметь. Оставаясь всегда истымъ инокомъ, предпочитая всегда иночество мірской жизни, онъ не сталъ сравнивать и предпочитать его крещенію. Пища впослёдствін, противъ еретиковъ, о монашествѣ, онъ избѣжалъ этой крайности и говориль объ этомъ пунктв согласно съ ученіемъ о немъ Православной Церкви.

с) Собственно о монашестве IIp. Іоснфъ писаль еще

нослание къ архимандриту Макарію, протойерею Іоанну, Тронцкому Игумену Іакиму, и Іакимо-Аннинскому игумену Іакиму. Это послание можеть быть названо извъстительныма. Такъ кавъ поводомъ въ его написанию служилъ сынъ (вакого-то?) Неровнаго, поступившій въ иночество, а потомъ своевольно оставившій монастырь; то Пр. Іосифъ извъщаетъ поименованныхъ лицъ, чтобы они не пускали бъглеца въ свои церкви и извъстили о томъ же священника, въ приходѣ котораго живетъ Неровный, чтобы онъ не пускалъ въ церковь самаго Неровнаго и не ходилъ бы въ нему въ домъ, потому что онъ одного сына растрии, а другаю мучить. Такую строгость въ преступнику Пр. Іосифъ основываль на Божественныхъ правилахъ. Никифоръ напр. Исповѣдникъ, патріархъ Константинопольский говорить: «аще иновъ отложить свой иноческій образь, сей есть проклять, якоже еретикь по Божественнымъ правиламъ». А божественное правило, прибавляетъ Іосифъ, запрещаетъ имъть общение съ еретикомъ и разстриженнымъ инокомъ, который сделался подобенъ еретику; «занеже врагъ Божій есть и преступника своего объта. Тако бо свидетельствуеть и Божественное писаніе: иже кто отвержется Христа и похулить Христіанскую в'вру, также подобенъ тому и той, аще кто отвергнетъ св. иноческий образъ и начнетъ жити въ мірскомъ житіи со отметники и невѣрными осужденъ будетъ.... 7-е правило Халкидонскаго собора и правило Василія Великаго запрещають переходить изъ монастыря въ монастырь, такъ какъ отъ этого происходитъ многій соблазна, великій же Никонъ говорить, что въ иночество нужно поступать сз убъждениема и не выходить изъ него беззавонно. Развивши подробно эти мысли и приведши буквально процитованныя места, Пр. Іосифъ

оканчиваетъ посланіе словами Св. Апостола Павла: иже убо прельстить церковь, и растлить его Бонг. Посланіе это написано въ 1485 г., потому что только этого времени были современными архимандритами Макарій, Тронцкій Іакимъ и Іоакимъ Іоакимо-аннинскій. О троицкомъ архимандрить Іоакимь известно, что онъ быль архимандритомъ только одинъ именно 1485 годъ. Другихъ же. архимандритовъ съ именемъ Іоавима ни прежде, ни послѣ того, въ вѣкъ Пр. Іоснфа не было (<sup>214</sup>). Въ обзорѣ духовной литературы разобранное нами посланіе принято за два, изъ которыхъ одно озаглавлено: «обширное посланіе о чернцѣ растригшемся, съ правилами», а другое: «посланіе къ архимандриту Макарію о чернцѣ Гуріѣ» и оба процитованы по ркп. Толстова II отд. № 68, л. 17; въ означениой рукописи мы нашли только разобранное послание съ надписью: «послание Іосифово о чернцъ растригшемся и отъ правилъ пространно» (л. 208 на обор.); другаго посланія въ ней нѣтъ. Въ рукописи гр. Толстова же II отдѣленія № 12, есть одно оглавленіе: «послание въ архимандриту Маварию о растригшенся чернць Гурів», но самое посланіе затеряно. Къ тому же изъ содержанія разсматриваемаго нами посланія видно, что и оно написайо между прочими и къ архимандриту Макарію. Изъ этого мы выводимъ, что въ обзорѣ дух. литературы одно и тоже оглавление раздёлено на два.

Сообразно съ понятіемъ Пр. Іосифа объ иночествѣ, можно ожидать, чего онъ будетъ требовать отъ инововъ.

d) Въ «Наказъ одному изъ братій, еже сохранити сія заповъди царствія ради небеснаго», онъ описываетъ

(\*\*\*) Ист. Р. јер. ч. П, стр. 176.

все поведение и внёшния обязанности инока: какь постёдній долженъ вести себя въ церкви, въ транезь и келыт, чемъ долженъ заниматься и въ какомъ отношении долженъ быть къ высшимъ и низшимъ братіямъ. Инокъ долженъ: «посизвати во всявому началу пънія, а на пънія не глаголати, не сходити съ своего места на иное; и внё церкви не стояти.... на трапевъ не глаголати, а въ келы не Всти, ни пити безъ благословенія настоятелева, на трапезѣ ѣстбы предъ братомъ не; взяти, и предъ него своея не поставити; и излише братья ни всти, ни пити.» Мн съ этими навазами еще будемъ имъть возможность познакомиться покороче, когда будемь разбирать уставь Пр. Іосифа, такъ кавъ они вощли въ число главъ устава. А теперь отмётимъ только замёналельныя, мёста. Въ разбираемомъ нами наказъ говорится, между пронимъ, что «изв церкви и изъ трапезы книги не (долженъ инокъ) имати, безъ благословенія (т. е. разр'вшенія) пономорева; а узидить нто въ книвъ погръшение, ино не переписати, ни выръзати (самому по себь необдуманно и безъ снесенія и цоверки съ правильными внигами); но сказати настоятелю и съ иныя книги исправити, а не по своему домышления», Читая эти скова, удивляещься, какимъ образомъ ученикъ Пр. Іосифа, митрополить Даніиль, такъ упорно защищаль букву церковныхъ книгъ, перембну ен признаваль ересью и съ неумолимою спрогостію праслёдоваль ученаго грека, горячо преданнаго православию. Инсть прочтуть оти слова Пр. Іосифа нации раскольники, сабщые приверженцы староцечатныхь и старо-руконисныхъ книгъ, Целовывъ, недумавшій о раскольникакъ, асно облинилъ ихъ. Въ тонъ же «наказѣ» говорится еще о взаимныхъ отнот шеніяхъ иноковъ. Мало того, что иновъ ничего не долженъ делать безъ благосдовения высщихъ; онъ, «если уве-Digitized by Google

дветь брата изь монастыря хотяна изити, или кому совитующа се, или иное вое дило неподобно сотворша, или сотворити хотяща.... неосудити, ни обличати (должень), но со смиреніемь повъстити на единъ, въ той день, или на незимонъ (т. с. мезимонъ)».... Устраняя самоуправство, Пр. Іосифъ самымъ тщательнымъ образомъ заботится о гласности въ поведении иноковъ и требуетъ, чтобы действіе каждаго изъ нихъ было извёстно настоятелю. Въ наказъ посл'я словь: «и св. иконы и книги, и вещи, и сребреницы и платье по совёту настоятеля держати» следуеть въ рукописяхъ (<sup>945</sup>) новая киноварная надпись: «сказаліе тому же преданію» и запов'єдуется подробно иноку, въ случав большаго или небольшаго сотръшенія, раскаяваться даже до утра: «яко мнози въ вечеръ уснуща и за утра не всташа»... «Дуна исповѣдь помышляюще, яко уздою сдерживается не согрѣшати; иже бо совъсть свою чисту до конца во отчемъ повиновении стяжа, тоть и прочее смерть, явоже сонь, паче же животъ, на всякъ день ожидая не боится, ввдый известно. яко не той во время разлученія, но настоятель извопрошается». Настоятель проникнутый такими убъяденіями, безь сомнёнія, долженъ быть строго внимательнымъ къ своимъ подчиненнымъ. Волею инока управлялъ не самъ иновъ, но настоятель.

е) Второй нажаз соборнымъ старцамъ о томъ, чтобъ не держать хмёльныхъ напитковъ, былъ направленъ противъ частиаго случая монастырской жизни и содержание его открывается изъ самаго наднисания. Судя по настоятельности, съ какою Пр. Іосифъ требуетъ отъ иноковъ исполнения этой грамоты не только при немъ, но и послѣ

(\*\*) Tp. Toserosa, II ort, 16 68, 1. 279; Hosrop. Coo. Buor. No 1470.

него, можно дунать, что грамота была вызвана значи+ тельнымъ невоздержаніемъ въ монастырѣ. Когда написаны разобранныя нами двё грамоты-ничего опредёленно сказать нельзя.

f) Изъ посланія: «къ нъкоей княгинъ вдовъ, давшей по своихъ дѣтехъ сорокоусть и пороптавшей», мы узнаемь много любопытных фактовь относительно того, какь совершалось въ монастырѣ годовое или вѣчное поминовение и не годовое, и какъ совершалось поминовение суточное; --- узнаемъ, кромѣ того, о средствахъ къ содержанію монастыря и его богатствахъ. Княжна, въ которой писано было посланіе, названа здѣсь Маріею, дочерью князя Ивана, которая была въ замужестве за княземъ Андреемъ Өеодоровичемъ. Поводомъ въ написанію пославія была жалоба княгини Іосифу. Сдёлавши незначительное пожертвование на монастырь, она требовала, чтобы дёти ея были записаны въ годовое поминовение; указывала, что у нея нёть больше средствь дёлать большее приношеніе; требовала, чтобы дёти ся поминались отдёльно оть другихъ умершихъ и поминаемыхъ людей. Съ нея, по обычаю монастырскому, требовали еще 20 руб., чтобы ван писать детей въ вечный помянникъ; но она, отвазавшись, назвала это грабеженъ, а не милостынею. На всѣ эти неужеренныя требованія Пр. Іосифъ отвёчаеть обширнымъ посланіемъ. Княжна писала Іосифу: «воли у меня было, и азъ милостыню давала.» На это Преподобный отвѣчаеть иронически: «ино, госпоже, коли у тебя не будетъ и Богъ на тебъ не истажетъ; и только у тебе будетъ и не даешь о своихъ дътехъ участія въ наслёдіи ихъ.» Свазавши это, Преподобный переходить въ расврылію мыслей, что дъти умирають съ одной стороны для вразумленія родителей, воторые, видя смерть невинныхъ своихъ itized by Google

дѣтей, учльломудрились бы, какъ замѣчаетъ св. Асанасій и какъ показываетъ это Пророкъ Іеремія, когда говоритъ: «яко же прежде времени навсдохъ смерть на чада ваша, вы же таковая наказанія непріяша... видѣвше и не покаястеся, не отвратистеся отъ злыхъ своихъ дѣлъ» (Іерем. 17 гл.). Съ другой стороны, Богъ посылаетъ смерть на дѣтей, по замѣчанію Іосифа: «понеже вѣдущу

(Іерем. 17 гл.). Съ другой стороны, Богъ посылаетъ смерть на дътей, по замѣчанію Іосифа: «понеже вѣдущу Богу, яко хотяху житіемъ злымъ и лукавымъ жити и сосудь лукаваго быти, тёмже Богь преже времени возметь ихъ къ себъ; да и сихъ родители уцёломудрятся, и яже хотяху имъ стяженія и имёнія уготовляти, сія и нищимъ и убогимъ и Божественнымъ церквамъ, яже о нихъ дарствують, тако съ чады своими царствія небеснаго получать», въ противномъ же случав «въ страшный день пришествія Христова отъ своихъ чадъ осуждены будуть». Указывая въ смерти дѣтей дѣйствія Промысла Божія, для вразумленія родителей и для пользы самихъ дётей, Пр. Іосифъ смотритъ на предметъ съ нравственной точки зрѣнія, и затёмъ, для обузданія высокаго мнёнія о себё княгини, доказываеть, что предъ лицемъ Божінмъ всё равны. и потому церковь возсылаеть Ему равныя молитвы за всёхь. Вирочень, чтобъ представить дѣло удобопонятнѣе и виѣстѣ съ тъмъ не совсемъ обидно для просительницы, Пр. Отецъ указываеть при этомъ только на физическую невозможность поминать каждаго особо (426).

(\*\*) Желаніе молиться за себя и за умершихь отдёльно отъ другихъ особо сохранилось, неязвёстно, почему и до настоящаго времени. Служить молебонъ или напахиду не хочоть проситель виёстё съ другими, если би того даже захотёль послёдній; но невремённо желаеть молиться одинь: «чтобы ему одному служили церковники—отдёльно отъ другихъ—молебенъ или панахиду» часто слышится просьба молящагося, —въ протавномъ случай онь общается на служителей; — странный и непонатный сеператазией.

Digitized by GOOGLC

• . 1

Такъ на жалобу княгини, что по ея дътямъ не бываетъ отдёльныхъ поминовеній, Пр. Іосифъ отвёчаетъ: «ино, госпоже, у насъ на всякой недъли по три панахиды, да по девяти литви заупокойныхъ, да повсядневная об'вдня. А поминаютъ на об'вдн'в по трижди, а на панахидъ по трижди же; и на литьяхъ по однова, да опричеѣ того вь синонику поминають тѣхже, а на большихъ панавидахъ по четырежды, ино имъется всего того подесятья на день, а коли меньше панаеида, ино по девятьи на день... А будеть то у тебя мысль, чтобы твои панахиды пёти опречё соборныхъ панаеидъ, ино уже надобѣ и обѣдни пѣти твои опришніи... А только пѣти за всякаго по панаеидь, да по объднь опришний всегда, ино тому быти немощно.» За этими словами слёдуеть разборъ другихъ жалобъ княгини, которыя всѣ признаны Іосифомъ не основательными и которыя показывали въ княгинѣ только незнаніе монастырскихъ обычаевъ. Посланіе это до сихъ поръ нигдъ не напечатано; между тъмъ оно довольно любопытно въ нёкоторыхъ отношеніяхъ. Изъ него, напримъръ, мы узнаемъ, что «священники въ монастырѣ въ каждый праздникъ получали по четыре деньги жалованья, а въ простые дни по двѣ деньги»; узнаемъ объ обычат приносить въ монастыри вмъсто денегъ на поминовение усопшихъ хлѣбъ, одежду, домашнихъ животныхъ и под.; узнаемъ наконецъ о богатствѣ Волоколамскаго монастыря и вмёстё съ тёмъ о его громадныхъ расходахъ; -- монастырь Пр. Іосифа былъ житницею для всей области. Когда написано было это посланіе? На этоть вопрось можно сказать съ положительностию, что спустя довольно времени посл'в основанія монастыря, такъ какъ въ посланіи говорится о поминовеніи сына княгини, умершаго за 15 лётъ; написано посланіе весьма скоро

нослѣ смерти княвя Андрея Өеодоровича, который умеръ въ 1498 г. Такъ какъ здъсь идетъ дъло о его поминовеніи. Есть и другіе признаки, что посланіе это написано около этого времени; потому что здѣсь говорится о князѣ Борисѣ Васильевичѣ, какъ уже умершемъ, по которому дано было въ монастырь нѣсколько земли и денегъ, на поминовение души его (247). Что васается литературнаго достоинства посланія, то въ этомъ отношенія оно не выше, даже ниже нъкоторыхъ мелкихъ посланий Преподобнаго Отца. Имбя въ виду одну только скупость княгини и не придавая своему посланію особой важности, Іосифъ вовсе не заботился о литературной отдѣлкѣ посланія; повлоренія и неправильности оборотовъ рѣчи здѣсь встръчаются довольно часто, чего нътъ въ другихъ посланіяхъ. При всемъ томъ, посланіе написано съ силою и убѣдительностію, столько свойственными перу Преподобнаго Іосифа.

g и h) Въ 1507 году Пр. Іосифъ, по духовному завъщанію, передалъ свой монастырь князю Василію Іоанновичу; за тъмъ, предъ концомъ жизни, когда тъло его совершенно ослабъло, тавъ, что онъ потерялъ зръніе, не могъ ходить въ церковь, и даже вставать съ одра, — онъ подтвердилъ свое духовное завѣщаніе другимъ посланіемъ къ тому же лицу. И духовное завѣщаніе и посланіе дошли до насъ въ полномъ своемъ составѣ. То и другое проникнуты однимъ и тъмъ же духомъ, въ томъ и другомъ выражается просьба «ради Бога и Пречистыя Богородицы» принять въ свое въденіе монастырь и сохранить его при прежнихъ учрежденіяхъ. Въ духовномъ

<sup>(&</sup>lt;sup>мт</sup>) Борнсъ Васильев. кн. Волоколамскій ум. ок. 1496 г. Кар. VI, стр. 208.

завъщании Пр. Іссифъ говорилъ: «н ты бы Государь..... Бога ради и Пречистыя Богородицы пожаловаль, смиловался, поберегъ Пречистые монастырь, и кого Государь пожалуещь послё меня - велишь быть, игуменомъ, и тотъ бы игумень, да и братія жили по моему преданію, кака яза има написала, и ко игумену повиновение имъли, а иже не восхощеть по моему преданію игумень, или которая братія въ монастири жити, имать ничто общаго житія разоряти, — о семъ убо тебь своему Государю челомъ бію и со слезами молюсь, да не попустипи сещу быти, но не хотяща по моему преданію жити, ино тёхь изъ монастыря изгнати, да и прочи страхо имута.» Такъ сильно и горячо защищаль свои учреждения Пр. Іосифъ. Почти тѣми же словами онъ умолялъ Василія Іоанновича. хранить монастырь-и въ своемъ къ нему послании. Представляя монастырь въ полное расморяжение князя, Іосифъ цредлагаль въ послании и мёры, при какикъ можеть сохраниться учрежденный въ монастырй порядокъ. Рекомендуя внязю нёсколько старцевь, извёствыхъ строгою жиз+ нію, благочестіемъ и вийсті: съ тімъ преданностію началамъ Іосифа, Преподобный просилъ назначить кого либо изъ нихъ ему въ преемника и со слезами умоляеть князя не назначать не только игумена, по и не переводить изъ другихъ монастырей иноковъ, держащихся другихъ правидъ. Въ завлючени снова проситъ изгонять изъ монастыря инововь, которые не захотять слёдовать его уставу. Оба эти посланія зам'янательны въ исторія Русской церкан и монашества, которое Пр. Іосифъ хотблъ устроить ло, общежительнымъ вачаламъ. . . .

. . :

Digitized by Google

للأفار فالمراجع المراجع المراجع المراجع المراجع

1. По поводу спора съ Св. Серапіономъ, Пр. Іосифъ написалъ нѣсколько послазій, изъ которыхъ четыре дошли до насъ.

а) Лишь только Пр. Іосифъ получилъ запретительную и неблагословенную грамоту отъ архіепископа Серапона, тотчасъ же нанисалъ послание отъ себя и отъ всей своей брати къ митрополиту Московскому Симону. Въ началѣ посланія онъ описываеть ть безпорядки и безчинства удельнаго князя Өеодора Борисовича, изъ за которыхъ, после жалобы отъ всёхъ инововъ монастыря Василію Ивановичу, Пр. Іосифъ перешелъ съ своимъ монастыремъ въ въдение Московскаго князя; указываеть за тёмъ на то, что переходъ его, отъ удёльнаго князя къ великому, совершился съ согласія Василія Ивановича и благословенія Митрополита, наконецъ продолжаеть: «н нынѣ, Государь, вѣдомо тебѣ, въ великое говеніе прислагь на меня Новгородскій архіепископъ Серапіонъ грамоту неблагословенную. А написаль вину мою, слышание мое таково: «что еси отказался отъ своего Государя въ великое Государство и коли еси таковое великое безчиние сод'вахъ, и ты чюжъ священства и нашего благословения.» Послё этихъ словъ Серапіона, Іосифъ д'яласть такое отъ себя защищение: «ино ведомо тебе Государю нашему, что на въ Божественномъ писания, ин въ лютописцелъ, ни въ обыченать земскихъ того не бывало, кто веливое безчиніе учинилъ въ томъ, что посылала бити челома Государю большему, да тебѣ государю большему Святителю, чтобы церковь Пречистыя, да монастырь не запустёль; но въ св. правилахъ не написано, чтобы тъхъ ради винъ отлу-Digitized by GOOGLC

чати отъ священства и не благословити вого.» Оправданіе это особенно важно для насъ потому, что Пр. Іосифъ увазываеть на существовавший обычай приносить жалобу и просьбу великому князю, помимо уд'вльнаго, и митрополиту помимо епархіальнаго епископа; съ другой стороны---потому, что Преподобный думаеть найти для себя оправдание въ Русскияъ лёгописяхъ, мимоходомъ только упоминая о Божественныхъ правилахъ (безъ воторыхъ онъ не дбласть и шагу въ своихъ сочиненіяхъ) и наконецъ изъ этого посланія мы ясно узнаемъ, что Іосифъ перешель въ въдение Московскаго князя безъ сношения съ Серапіономъ. Іосифъ имѣлъ весь поводъ упомянуть объ этомъ сношени, если бы оно было: -- чистота его въ спор'я была бы несомнѣнна; но онъ умалчиваеть о немъ. Послѣ этого спрашиваемъ: было ли это сношение и узналъ ли о причинахъ перехода его Серапіонъ?

b) Когда споръ Іосифа съ Серапіономъ принялъ непрія:ный обороть для послѣдняго, Василій Іоанновичь, рѣшивлій уже дѣло Серапіона, началъ было просить совъта Іосифа, чтобы послёдній указаль условія, при которыхъ онъ можетъ примириться съ архіепископомъ (билъ бы ему челомъ), --- другими словами: внязь, сознавая несправедливость своихъ требований въ отношении къ Серапіону, думаль оправдаться предъ своею сов'єстью тімь, что началъ совѣтываться съ истцемъ, какъ поступить съ отвѣтчикомъ. Пр. Іосифъ, не желая быть судіею своего противника, съ своей стороны вполнъ довърился благоразумію и волѣ князя. Онъ писаль въ посланіи къ нему: «а нынѣ, государь, моя мысль: какъ Богъ, да Пречистая Богородица, тебъ, государю моему, на сердие положить: какъ ты государь велишь и язъ, государь, такъ быю челомъ» (Серапіону), и всл'ядъ этимъ прибавляетъ: 88. Digitized by Google

сза неже, государь, надежа и учование по Бозѣ и цо Пречистой Богородицы, ты, государь, наше, а мы тебѣ, государь, вси соборне со слезами челомъ бьемъ»... Посланіе это весьма не велико по своему объему, но оно важно въ дѣлѣ суда надъ Серапіономъ. Написано оно въ 1509 г., какъ видно изъ его содержанія, еще до окончательнаго обвиненія Сераціона, и намъ извѣстно уже, какъ рѣшилась судьба послѣдняго.

с) и d) Дёло Пр. Іосифа съ Серапіономъ кончилось; но оно, повторяемъ, произвело тажелое внечатлѣніе на современниковъ. Нѣкоторые изъ современниковъ, особенно въ Москвѣ, начали говорить, что лучше бы Іосифу оставить свой монастырь, чёмъ поднимать такіе сноры; другіе же, и именно друзья Преподобнаго, для прекращенія соблазна, просили его примириться съ Серапіономъ. До насъ дошли отъ Пр. Іссифа, два посланія, въ которыхъ онъ разбираетъ то и другое мивніе. Одно изъ нихъ было писано въ Ивану Ивановичу Третьякову, другое въ Борису Васильевичу Кутузову (<sup>948</sup>). То и другое Пр. Іосифъ писалъ съ пѣлію оправдать свои дѣйствія предъ людьми, близкими въ нему; и потому, въ томъ и другомъ посланіи излагается много фактовъ, совершенно согласно, вакъ пищетъ въ завлючение послания въ Борису Васильевичу самъ Іосифь; «а только, Господине, ты хочешь увъдати извъстно (содержание послания къ

(\*\*) Иванъ Ивановичъ, какъ видно наъ самаго посланія, былъ знаменнтымъ бонриночъ при дворв великаго князи. Борисъ Васильевичъ, воспитивалийся вмъств съ Пр. Іосифомъ, и оставшійси въ мірсьомъ званія (Собр. Г. Гр. стр. 343, 868, 884) былъ въ чина сокольничато въ 1493 г. и отправлялся потомъ въ Литву въ 1495 г. (Соф. вр. П. 250; Ист. Гос. Рос. Элисрлинга VI, 159). Опъ сохранилъ свое значение при дворъ до 1518 г., около котораго нанисано бъщо въ нему разбираемое пославіе.

Ивану Ивановичу) и ты себѣ прочти и тъ тетради, воторыя есми послаль въ Ивану, занеже где въ твоихъ тетратіхъ писано вкратці, ино въ ивановыхъ подлиние, (подробно); где въ Ивановыхъ вкратце, ино въ твоихъ подлинно писано, а того для есми, Господине, къ тебъ послаль и тв тетрати, которыя къ Ивану писалъ». При единствѣ цѣли посланія разнятся между собою по содержанію. Въ посланіи въ Борису Васильевичу главнымъ образомъ рѣшается вопросъ: почему Пр. Іосифъ не оставиль своего монастыря на расхищение Өеодору Борисовичу и передалъ его великому князю, и за тъмъ издагаются козни единомышленниковъ Сеодора, которые вовлекли его въ споръ съ Серапіономъ, --- наконецъ издагается самый ходъ тяжбы: ея начало, продолжение и вонепъ. Въ послании въ Ивану Ивановичу, который совъсываль Преподобному примириться съ Серапіономъ, Пр. Іосифъ сначала указываеть на причины, которыя удерживають его отъ примиренія и потомъ уже излагаеть ходъ самаго спора, какъ доказалельство своей невинности, а потому и не необходимости просить прощенія у Серапіона. Мы не будемъ излагать исторіи спора, какъ она описывается въ обоихъ посланіяхъ, потому что она уже извъстна намъ изъ біографія Іосифа. Здъсь посмотримъ только на то, какъ Іосифъ отвергалъ митніе, чло ему должно просить прощенія у Серапіона. Опроверженіе это, какъ мы сказали, находится въ посланіи къ Ивану Ивановичу. Въ самомъ началѣ посланія, Преподобный такъ ставитъ вопросъ: «ты ко мнѣ наказывалъ чрезъ старцевь, чтобы я испросиль прощенія у Серапіона, а мнѣ того, господине, очесомъ не хотѣти, что бити челомъ и прощатися у быещаю архіепископа Серапіона... но нъкоторыя изъ правилъ Св. Отцевъ, не повелеваютъ у то-

Digitized by GOOGLE

го епископа прощатися, который отъ старъйша архіерея и первосвятителей и всёхъ святителей и отъ священнаго собора получилъ отлучение и неблагословение и изъ сана изверженъ... и аще ему не повельна будуть ничтоже священнодъйствовать и на мъсть простыхъ модей стояти, какъ ему мощно дерзнути простити кого и благословити. Мощно ли человёку самому связанному инёхъ разръшати?» Послъ этого слъдуетъ изложение различныхъ нравилъ, въ которыхъ говорится, когда епископъ можетъ отлучить пресвитера, или діакона, и Пр. Іосифъ прибавляеть: «а которыя ради вещи мене отлучи архіепископь Серашонъ», того нѣтъ въ правилахъ... и аще себя оправдаеть архіепископъ Серапіонъ во всемъ и ты вели ему написати свидътельство отъ Божественныхъ правилъ, почему онъ себе оправдаетъ, а мене отлучилъ и не благословилъ. Да о томъ вели ему написати свидѣтельство отъ святыхъ правилъ, почему онъ въ такову гордость пришелъ и Божественныя правила въ небрежение положилъ... Божественныя правила исказити, еже благословенному и прощенному прощатися у неблагословеннаго и отлученнаго и изъ сана изверженнаго. и аще, господине, мнѣ нынѣ бити челомъ и прощатися и виновата себе нарицати предъ архіепископомъ Серапіономъ, ино то мнѣ обезчестити и унижити Свящ. правила и Божественныя правила и Царскій и Святительскій судь, занеже, господине, инако судится простъ человвкъ и инако священникъ и азъ, господине, и аще недостойно им'ю на себѣ рукоположеніе священничества и игуменства и нивю подъ собою братію и всвиъ есми духовный отецъ и многимъ княземъ и боярамъ и простымъ людямъ отецъ есми духовный; и аще отецъ духовный не благословенъ и отлученъ, а дътямъ будетъ кан надежда снасенія, ино Digitized by GOOGLE

того безчестія цёсть злёйше. Все то дёлалъ (Серапіонъ) сопротивно Божественныхъ правилъ... и чтобы мя отлучилъ по правиламъ Св. Отецъ и мнё было невозможно не бити челомъ ему; и онъ мене отлучилъ супротивно всему Божественному писанію, пане же священнымъ правиламъ».... Всё эти разсужденія Пр. Іосифъ подтверждаеть множествомъ правилъ, изъ которыхъ видно, что при христіанскомъ желаніи примириться съ Серапіономъ, онъ публично не могъ сдѣлать этого. Божественныя правила составляли для Іосифа неизмѣнный законъ; онъ боялся нарушить ихъ въ виду общаго блага, какъ руководитель совѣсти другихъ многихъ. Посланіе къ Ивану Ивановичу по объему больше всѣхъ, дошедшихъ до насъ посланій Пренодобнаго Іосифа.

Въ посланіи къ Ворису Васильевичу Пр. Іосифъ, какъ мы уже сказали, главнымъ образомъ защищалъ то, почему онъ не оставилъ своего монастыря, удаляясь чрезъ то, какъ думали нѣкоторые изъ его современниковъ, отъ цепріятныхъ отношеній въ удбльному князю и новгородскому архіепископу. Указавъ въ началѣ посланія на размичныя въ монастырь пожертвованія, которыя дёлались разными лицами для въчнаго поминовенія своихъ душъ и такимъ образомъ доказавъ, съ одной стороны, необходимость живущихъ въ монастырѣ исполнить желанія жертвователей, съ другой-невозможность исполнить это обыщаніе, въ случав оставленія сего монастыря, - Пр. Іосифъ указываетъ за тъмъ на множество примъровъ изъ древней церковной исторія, какъ «Преподобнія и Богоноснія отцы. нащи, пастыріе и учителіе всякь подвигь и всякое попечение и тщание творяху о Божественныхъ церкрахъ и о монастыряхъ, не оставляюще сихъ въ расхищеніе и запустеніе предавти и обидимымъ быти отъ не-Digitized by Google

праведныхъ человъкъ, но дажъ до смерти о семъ подвизахуся, явожь кому мощно бь и оть меньшихъ царей къ большимъ преходяще и оборону отъ нихъ примаху, и большіе цари вступалися въ вотчину меньшихъ царей за церкви и за монастыри». Такъ сдълали Св. Азанасій и Павелъ Исповедникъ, которые, будучи притеснены Констанціемъ, обратились съ жалобою къ Константину и къ папѣ Юлію и у нихъ нашли себѣ защиту. Они же не только не удерживали Константина оть войны съ Констанціемъ за церкви и за монастыри, но еще совътовали ему начинать ее. Когда Валенть лишиль престола иногихъ епископовъ, они обратились съ просьбою о защитъ къ старшему его брату Валентиніану и Римскому епископу Дамасу; тоже было при Аркадів и другихъ греческихъ императорахъ, преслѣдовавшихъ православныхъ епископовъ (примъры эти приведены въ посланіи), которые переходили въ большимъ императорамъ, и отъ нихъ получали защиту и возстановление своихъ правъ противъ меньшихъ императоровъ. Подобное тому находитъ Пр. Іоснфъ и въ Русской земль, когда митрополиты Өеогность и Св. Алексій, тавже епископъ Ростовскій Кириллъ и другіе святители путешествовали въ Орду и брали ханскіе ярлыки «о Св. церквахъ, чтобы не обидимы были отъ неправедныхъ человъкъ и аще (не смотря на то, что) въ невърнымъ приходили о церковныхъ обидахъ», дълаетъ замѣчаніе Пр. Іосифъ, «да порова имъ въ томъ никто не учиниль». Даже въ наше время, говорить Іосифъ, великій внязь Василій Ивановичь взяль подъ свою державу ионастыри у Василія Ярославича-Троицко-Сергіевъ, у Александра Өеодоровича Ярославскаго-Каменскій, у князей Засвкинскихъ -- Толгский монастырь, за то только, что чти князья «мало поберегли тёхъ монастырей, не толь Digitized by GOOgle

честно почали ихъ держати, какъ прежніе ихъ государи, а того у нихъ ни въ мысли не бывало, что разорити монастырь, и они (иноки) и того безчестія не могли стерийти, да не оставили монастырей и прочь не пошли, били челомъ великому внизю»... «Наконець, когда Иванъ Васильевичъ отдавалъ Борису Васильевичу Вышгородъ, Наонутій не хотёлъ быть подъ вёденіемъ удёльнаго князя и просилъ Ивава Васильевича оставить его монастырь въ своемъ государствё. Такъ и было сдёлано. Вышгородъ былъ въ вёденіи Бориса Васильевича, а Вышгородскій монастырь Паонутія оставался за великимъ княземъ, Иваномъ Васильевичемъ». Послё такихъ доказательствѣ само собою сиёдовало, что Іосифъ не только не долженъ былъ оставлять своего монастыря, но вмёстё съ монастыремъ долженъ былъ перейти къ великому князю.

Читая два послёднія посланія, нельзя не удивиться той начитанности и находчивости Пр. Іосифа, по которымъ онъ на всякое событіе въ своей жизни приводилъ всевозможныя доказательства изъ исторій православной церкви и отъ свидѣтельствъ правилъ соборныхъ и отеческихъ. Кажется, что ему, такъ сказать, наперечетъ была знакома вся цервовная практика. — Посланія въ Ивану Ивановичу и Борису Васяльевичу едвали не составляютъ заключенія ученолитературной дѣятельности Пр. Іосифа. Одно только посланіе въ Василію Ивановичу (<sup>249</sup>) о сохраненіи монастыря на прежнихъ началахъ иноческой жизни нанисано послѣ. Посланіе въ Ивану Ивановичу Пр. Іосифъ писалъ уже больной. Въ началѣ этого посланія Преподобный говорилъ: ся не отвѣчалъ тебѣ долго потому, что

The form for a

" ("") Ch. BRANC pasoops proro nochanik. Digitized by Google

уже полтора года лежу на одрѣ и на вся дни смерти чаю». Посланіе къ Борису Васильевичу написано еще поздиѣе посланія къ Ивану Ивановичу, потому, что въ концѣ его говорится о посланіи въ Ивану Ивановичу, какъ уже написанномъ и отосланномъ по принадлежности.

2. Посланія, которыя Пр. Іосифъ писалъ, какъ духовный отецъ и наставникъ, не многочисленны. Изъ нихъ дошли до насъ:

a) и b) Четыре посланія духовнымъ детямъ о эпитиміяхъ. Воѣ эти посланія содержать самое подробное наставленіе, какъ проводить находящимся подъ зпитиміею дни въ продолжении срока эпи имія. Вя нихъ особенно замѣчательнаго цемного, развѣ можно указать на то, что Пр. Іосифъ отъ дётей своихъ духовныхъ требуетъ посильнаго исполненія его предписаній. «А правило держати, говорить онъ въ первомъ послания, «по четыре касизны на день, опричь субботы и недваи, да по тысячи молитез Інсусовыхъ противу силъ, да милостиню данать протису силь, (т. е. по возможности), занеже молитвою и милоптынею очищаются грёси; нищихъ удоволя своихъ, чтобы съ голоду и наготы не плакали.» Въ тоже время, Цреподобный строго повелёваеть сохранять время эпитимия. «Аще случится болёзнь», говорить онъ въ томъ же посланія, «ино причаститися Божественнымъ Христовниъ тайнамъ. А выздоров'явъ опять держати эпитимии, докомь дама отцема духовныма. А отдержавъ эпитимія, ино причаститись на всякій годъ Божественнымъ Христовымъ тайнамъ. > 

Первыя три посланія совершенно сходни между собою по содержанію; въ нихъ предписываются одинавовыя правила эпитиміи и высказываются одинавовыя мысли: Напримѣръ, въ первомъ посланіи, послѣ предписанія со-

блюдать посты въ среду и патницу, говорится: «а вто не постится въ среду и пятокъ, таковый равенъ есть людямъ, которые Христа распяли.» Тоже самое выражается и въ третьемъ нослании. Особенно замъчательно въ первомъ и третьемъ посланіи то, что Пр. Іосифъ ослабляетъ эпиподверженный ей точно исполняеть всѣ тимію, когда предписанія духовника («а вто держить эпитимію крѣпко, да еще милостыню даеть, ино отцы духовные оть эпитимія ему убавляють, » говорится въ первомъ посланіи) и--совершенно разрѣшаеть своихъ духовныхъ дѣтей отъ эпитиміи подъ условіемъ поступленія въ монашество. «А вто», говорить онъ въ первомъ посланіи, «пострижется въ чернцы, ино тому съ тёхъ мёсть впредь эпитимыи нёсть». Мысль эту еще ясные высказываеть въ третьемъ посланіи: «аще ли же восхощеши вскор' тріяти встых гръхомх прощение и ты облецыся во святый ангельский, иноческий образъ и преже всего да отступить отъ тебя всякая гордость и ослушание, зависть и ярость, хула, прекословие и безчине, златолюбіе и сребролюбіе, многостяжаніе, сластолюбіе и чревообънденіе.» Различіе между первыми тре-- мя посланіями состоить только въ томъ, что въ первомъ Пр. Іосифъ вообще разсуждаеть о соблюдения эпитимій и самыхъ ся свойствахъ, во второмъ и третвемъ уже пред-- писываеть определенныя энигиміи и извёстнымъ лицамъ за ихъ грёхопаденіе. Одному запрещаеть причащаться - Св. Тамить на два года (во второмъ послании) и вообще самая эпитимія слаббе, нежели предписывается въ третьемъ - посланіи. Вельмож'я, къ воторому нисано третье посланіе озапрещается причанаться Св. Тайнъ на 3 года и запреа щается всть мисную типцу въ продолжения всей эпитимии.---Навонець при разборф З-хъ посланій о эпитиміяхъ, нельзя не замѣтить еще и того, что Пр. Тосяфъ однѣ изъ пред-Digitized by

-<u>100</u>910

писанныхъ дъйствій позволяетъ замънять другими. Въ третьемъ посланіи говоритъ онъ: «а въ который день постный, немощно будетъ поститись, или молитись, какъ здъсь (въ посланіи писано), ино дать милостыню по силъ за тотъ день... по гривнъ... а коли не въ постный день немощно будетъ правилъ исправить, ино дати милостынъ въ полы того.»

Что васается до посланія: «о вельможахъ,» то это есть ничто иное, какъ четвертое послание о эпитимияхъ. Нѣкоторые историки считають это посланіе особымъ -- собственно о вельможаха на томъ основании, что оно нашисано въ особомъ мѣстѣ. Но въ сборникѣ гр. Толстова II отд. № 68, гдѣ помѣщены разсмотрѣнныя нами посданія, надъ ними поставлена надпись: «Четыре посланія Іосифовы о эпитиміяхъ къ нѣкоимъ вельможамъ, въ мірѣ живущимъ дѣтямъ его духовнымы,» — между тѣмъ какъ на самомъ дълъ написано только три посланія и послѣ нихъ на 217 листѣ на поляхъ киноварью написано: «ино послание юсифово о вельможахъ, писано преже грамоты прощальныя Іосифа, митрополита Кіевскаго.» Еслибы это послание было отлично оть первыхъ 3 посланій, то въ чему такое замѣчаніе переписчика? Оно еще болье важется излишнимъ потому, что здесь же на 217 листѣ сборника слѣдуетъ посланіе Пр. же Іосифа Волоколамскаго къ нъкоей княщить вдовъ. Содержание послания «о вельможахъ» совершенно согласно съ тремя посланіями о эпитиміяхъ. Въ немъ почти тіже правила поста, милостыни и удаление отъ причастия Св. Таинъ. Кромѣ того, въ немъ довольно подробно развивается мысль, что вельможи должны соблюдать правду и нелицепріяти въ дълахъ управленія и суда, потожу что они избраны . Вогомъ, Который сильныха сильно и истяжения. Digitized by Google

Но обязанности духовнаго Отца — умалчивать о прегрѣшеніяхъ своихъ духовныхъ дътей предъ другими, Пр. Іосифъ не открылъ, въ какимъ именно лицамъ, въ какое время и по поводу какихъ нравственныхъ преступленій были написаны посланія о эпитиміяхъ; а потому и вопросы эти остаются нерѣшенными для исторіи. О носительно лишь времени написанія посланій можно сдѣла ъ

просы эти остаются нервшенными для истории. О носительно лишь времени написанія посланій можно сдёла ь одно предположеніе—именно: всё четыре посланія написаны прежде словь «Просвётителя,» около того времени, когда написано «посланіе... къ внязю... о постригшемся въ чернцы человёчё его» (<sup>250</sup>). Потому, что въ посланіяхъ о эпитиміяхъ высказывается тотъ же взглядъ на монашество, какой высказанъ Пр. Іосифомъ и въ посланіи къ внязю, вгзлядъ, который измёнился у Преподобнаго въ послёдствіи.

с) Посланіе въ иноку иконописцу важно для насъ въ томъ отношеніи, что изъ него мы узнаемъ нѣсколько яснѣе способъ и время составленія «Просвѣтителя» (<sup>231</sup>). — Оно по содержанію и объему весьма невелико. «Дерзнулъ», говоритъ Пр. Іосифъ, «написати твоему Боголюбію и послати твоего убо чаянія недостойно, нашея же крѣпости нехудше, но обаче яко же мню, нынъшнему въку подобно, яко нынѣ паче мнози лестьцы изыдоша въ міръ: Новгородскихъ глаголю еретиковъ. Тебѣ же ключимо сіе написаніе того ради, яко самому ти, началохудожнику серлцу Божественныхъ и честныхъ иконъ живописалія..» Изложивъ содержаніе трехъ словъ объ иконахъ, Іосифъ продолжаетъ: «обаче да вѣдаетъ твое Боголюбіе, яко не

<sup>(\*\*)</sup> См. «Ш посланія Пр. Іосифа, какъ нумена Волоколамскаго монастыря», подъ буквою b. (\*\*) Чт. Общ. Ист. н др. Р. ч. І (1847) № 1 «Предисловіе въ посланію» Г. П. К.

Digitized by Google

моея мысли суть сія, но отъ многихъ Божественныхъ писаній избрахъ и въ малёхъ многое совокупивь тебё послахъ. Вѣмъ бо, яко не имаши ты у себе многихъ внигъ.» Посяѣ этого Пр. Іосифъ говорить о своей телесной слабости (слёдовательно, посланіе написано предъ концомъ жизни), о страхѣ смерти и присоединяеть противъ грѣховъ аллегорическое средство, въ которомъ добродътели называются разными именами примёнительно къ медицинскимъ средствамъ --- корнями, листьями, цвѣтами и плодами. Въ концѣ посланія иконописецъ призывается въ совокупной молитев. Кто быль этоть иконописець, тоть ли самый Иконникъ Өеодосій, о которомъ упоминается въ посланіи къ Третьякову или другой вто либо? для рёшенія этого вопроса нётъ никакихъ данныхъ, потому что въ посланіи не упоминается ни объ имени иконописца, ни о мъстъ его жительства.

Составляя разборъ посланій Пр. Іосифа, мы указывали содержаніе ихъ, лица, къ которымъ онѣ написаны, время и цѣль ихъ написанія. До разбора ихъ мы не указали главнаго ихъ характера, потому, чтобы яснѣе представить его въ концѣ, когда всѣ посланія разобраны нами вполнѣ. Главный характеръ и направленіе ихъ составляетъ особенный, свойственный Пр. Іосифу практический тактъ. Церковныя правила, историческія свѣдѣнія, словомъ-все у Преподобнаго всегда направлялось, по посланіямъ, къ тому, чтобы установить въ читателяхъ правильный взглядъ на христіанство вообще, и на обязанности каждаго христіанина въ частности. Онъ не наводнялъ своихъ посланій повтореніями одникъ и тѣхъ же словъ (немногія исключенія указаны нами); каждое свидѣтельство, приведенное имъ, имѣло свой особый смыслъ; каждый оборотъ рѣчи имѣлъ свое значеніе. Онъ зналъ, къ кому о чемъ писать и потому не могъ не достигать своихъ пѣлей.

Что касается до литературнаго значенія и достоинства посланій, то онѣ ясно сами собою открываются изъ сдѣланныхъ нами выписокъ. Мы дѣлали ихъ собственными словами Пр. Іосифа и дѣлали довольно значительныя, съ тою цѣлію, чтобы показать не только развитіе мыслей, но и самые пріемы и обороты рѣчи пишущаго.

## III.

## Духовная грамота, или монастырскій уставъ Преподобнаго Іосифа Волоколамскаго (<sup>252</sup>).

Устроивъ монастырь, по началамъ вполнѣ общежительнымъ древнихъ греческихъ и русскихъ монастырей, Пр. Іосифъ, хотѣлъ, чтобы эти начала сохранились и послѣ него, пока будетъ существовать основанная имъ обитель, и чтобы въ ней всегда все было благообразно и по чину (<sup>253</sup>). Съ этою цѣлію Преподобный Отецъ передалъ, при концѣ жизни, монастырю свой уставъ въ видѣ духовнаго завѣщанія.

<sup>(\*\*\*)</sup> Уставъ Пр. Іоснфа *до сияъ поръ ниида не напечатанъ*, за неключеніемъ Х главы, которая имѣетъ историческій характеръ. Въ сборникъ, церевезенномъ въ Спб. Дух. Академію въ числѣ рукописей изъ Нов. Соф. Библіотеки, принадлежащемъ къ концу XVI в., между прочими статьями, помѣщенъ полный уставъ Пр. Іосифа. Онъ имѣетъ предисловіе и заключеніе, написанъ четкимъ полууставомъ и составляетъ пемаловажное пріобрѣтеніе Академической Библіотеки. Мы пользовались этимъ сборникомъ; записанъ онъ подъ № 1470. Въ указавіяхъ на этотъ сборникъ мы будемъ цитоватъ одни только листы его. — (\*\*) Листъ 175.

Послѣ предисловія, въ которомъ Пр. Іосифъ указываеть на побужденія, заставившія его написать уставь, онъ корогко излагаетъ содержание всего устава.-По содержанію уставь разд'бляется на четырнадцать главь, изъ которыхъ въ 1-й говорится о церковномъ благочини и поведении иноковъ, во время общественнаго Богослужения; во 2-й-о томъ, какъ должны вести себя иноки въ трапезной; въ 3-й говорится объ одеждахъ и другихъ житейскихъ принадлежностяхъ иноковъ; въ 4-й чтобы иноки не разговаривали во время «повечерницы» и не переходили изъ келліи въ келлію; въ 5-й чтобы не выходили изъ монастыря; въ 6-й объ обязанностяхъ иноковъ во время общественныхъ работъ и при исполнении своихъ частныхъ должностей; въ 7-й о недержанія въ монастырѣ хмѣльныхъ напитковъ; въ 8-й запрещается впускать въ монастырь женщинъ; въ 9-й возбраняется отрокамъ жить въ монастырѣ; 10-я глава имѣетъ исключительное значеніе-она надписывается: «отръщание любозазорнымъ и сказаніе вкратцѣ о Св. отцѣхъ, бывшихъ въ монастырехъ иже въ рустей земли сущихъ»; 11-я глава назначается для настоятеля, какъ онъ долженъ управля в подчиненными иноками; 12-я содержить краткое повторение всего написаннаго въ десяти предъидущихъ главахъ; 13-я говорить объ обяванностяхъ начальствующей въ монастырѣ братіи и 14-я о наказаніяхъ, какимъ подвергаются нарушители правилъ монастырскаго устава.

Уставъ Пр. Іосифа составленъ по уставу Студійскаго монастыря (<sup>234</sup>). На что ссылается и самъ пр. отецъ (<sup>935</sup>). Но подражая, въ составлении своего усгава, уставу Сту-

<sup>(&</sup>lt;sup>26</sup>) Содержаніе устава Студійскаго напечатано въ «Истерія русскано монашества» Казанскаго; стр. 83-99. (<sup>260</sup>) Гл. XIV, л. 831-8. 4. 288 и др.

дійскому, Пр. Іосифъ былъ въ тоже время оригиналенъ. Онъ развивалъ общежительныя идеи примѣнительно къ потребностямъ своей обители, соображалъ съ своими началами и всякую мысль, всякое свое правило подтверждалъ словами св. отцевъ и древнихъ св. подвижниковъ. — Въ уставѣ обнаруживается та же самая начитанность и знакомство Пр. Іосифа съ описаніями отцевъ церкви, какую мы замѣчали и въ другихъ его сочиненіяхъ. — При чтеніи устава и его сличенія съ другими сочиненіями Пр. отца, легко можно видѣть, что составителемъ его былъ Пр. Іосифъ.

По содержанію, уставъ Пр. Іосифа можно разд'єлить на три части. Въ первой, (заключающей въ себъ 11-ть главъ), излагаются правила, касающіяся жизни, д'бятельности и поведенія всёхъ вообще иноковъ, живущихъ въ монастырѣ, безъ раздѣленія ихъ на начальствующихъ и полчиненныхъ; во второй (12 и 13 главы) говорится объ обязанностяхъ игумена и старъйшихъ братій, или соборнаго совъта; наконецъ въ послёдней части (гл. 14) опредъляются предёлы, до которыхъ можетъ простираться власть начальствующихъ вообще надъ подчиненными и въ частности надъ согрѣшающими иноками. Впрочемъ. такъ вакъ Пр. Іосифу часто приходилось говорить объ отношеніяхъ инововъ, (начальствующихъ и подчиненныхъ) къ однимъ и тъмъ же предметамъ, или въ одинаковымъ условіямь монастырской жизни, то у него часто встречаются во всёхъ трехъ частяхъ повторенія однихъ и тёхъ же предписаній, даже приводятся неръдко однъ и тъже основанія для предлагаемыхъ правилъ (256).

(\*\*\*) См. лл. 187, 323 и др.

Жизнь и дѣятельность иноковъ Пр. Іосифъ опредѣляеть до малѣйшихъ подробностей. И такъ какъ главную идею устава составляетъ общежитіе, по которому монастырское имущество и управленіе принадлежатъ всѣмъ, даже цѣль и стремленіе къ полученію спасенія составляютъ обще-совокупными силами достигаемое дѣло: то къ этой идеѣ направлены и сводятся всѣ правила и предписанія устава.

Иновъ, при поступлении въ монастырь, долженъ непремённо отказаться отъ всякой собственности.---У него не должно быть ничего своего-отдельнаго отъ монастыря-ни слугъ, ни воней, ни своего сада, ни погреба (257). Все имущество инока, если бы онъ принесъ его съ собою, обращается въ монастырскую собственность, и на него всѣ прочіе инови имѣютъ одинаковыя права съ новопоступившимъ. --- Въ частности же, иновъ не долженъ вмѣть ничего собственнаго; все его имущество состоить, по уставу, изъ двухъ свитокъ -- одной старой и одной новой, двухъ скуфій, двухъ паръ сапоговъ и другихъ самыхъ необходимыхъ вещей, воторыя получаются оть общаго казначея. --- Всякое богатое украшеніе, лишнее имѣніе, вообще собственность иноку строго воспрещается, -каждый иновъ не долженъ не только им'ять, говоритъ Іосифъ, даже считать что либо своимъ, потому что все принадлежить монастырю (258). Полученных вещей иновъ не имбетъ права ни продать, ни промбнять кому-либо; не имбеть права и получить что-либо со стороны, а не изъ монастыря (259).

При поступлении въ монастырь, инокъ долженъ от-

<sup>(&</sup>lt;sup>100</sup>) Гл. XIII, л. 327. (<sup>100</sup>) Л. 204. (<sup>100</sup>) Гл. III, л. 199—209; гл. XII, 263. л.

- 201 -

ин ( ) и поды сто рушоводствомы отпривляты попастирское послушание, начиная съ самой нисшей служебной дёятельности съ служения въ поварнё или въ другомъ подобномъ мёстё и долженъ исполнять свои обязанности со тщаниемъ и особенною ревностію, потому что проклята всяка, творящій дъло Божіе съ небрежениема (<sup>361</sup>).

Въ монастырѣ каждый инокъ непреженно долженъ исполнять работы своими руками; этимъ онъ, съ одной стороны, заслуживаетъ себѣ пропитаніе, а съ другой избѣгаетъ опасности бороться съ помыслами и многими бѣсами, какъ говорятъ св. отцы: «дѣлаяй инокъ съ однимъ бѣсомъ борется, праздный же тысящею бѣсовъ плѣняемъ есть.» На общее дѣло долженъ каждый поспѣватъ во время: во время работы никто не долженъ празднословить и смѣяться, потому что смѣхъ служитъ началомъ развращенія иноческой дуни; съ работы долженъ уходить не прежде другихъ (<sup>262</sup>).

Съ началомъ звона инокъ долженъ поспѣшать въ церковь; во время Богослуженія не долженъ переходить съ мѣста на мѣсто, не долженъ разговаривать и смѣяться; по окончаніи Богослуженія, послѣ отпуста, не долженъ оставаться въ церкви (<sup>263</sup>).

Въ транезную инокъ долженъ поспѣвать из бланословенію, садиться на опредѣленномъ мѣстѣ; до начала общаго стола не долженъ ѣсть, ничего не брать изъ пищи

(\*\*\*) Листъ 219. (\*\*\*) Гл. IV, л. 222 на обор. (эта глава преимущественно предъ прочими наполнена выписками изъ житій инокорт, которые съ особенною ревностію совершали свои подвиги). (\*\*\*) Гл. І, л. 175—189. своего сосёда по мёсту и ему ничего не давать изъ своей, — онъ долженъ только оставлять третью часть своей пищи для бёдныхъ. — Изъ трапезы не должно брать ничего въ келью — ни пищи, ни питья, даже сосуда; въ кельяхъ иновъ не долженъ ничего ёсть и пить, кром'в особенной нужды — за бол'ёзнію, когда не можетъ итти въ трапезу: въ вечернему столу иноки, кром'в служащихъ, не должны ходить; изъ трапезной посл'в об'ёда должны выходить вс'ё вмёстё и молча и тотчасъ же итти по келліямъ: въ трапезной пища для вс'ёхъ полагается одна; начинается столъ благословеніемъ игумена, или служащаго священника, оканчивается молитвословіемъ, во время стола читаются нравоучительныя книги (<sup>261</sup>).

Наставленіе инокамъ о недержаніи въ монастырѣ хмѣльныхъ нанитковъ, разобранное нами прежде (<sup>865</sup>), вошло и въ уставъ Пр. Іосифа. — Пьянство Пр. Іосифъ считаетъ однимъ изъ величайшихъ золъ и препятствій для иноческихъ подвиговъ. — Строгое воздержаніе и строгій постъ заповѣдуетъ Преподобный отецъ, какъ самое лучшее средство для спасенія (<sup>266</sup>).

Всякое дёло, какъ бы оно ни было маловажно, предпринимаемое инокомъ, должно непремённо совершаться съ благословенія настоятеля, или старёйшаго инока, такъ что инокъ не имёетъ права распоряжаться даже самимъ собою: его воля—не его, но монастырская: онъ какъ бы не имёетъ своей воли. «Подщимся братіе», говоритъ Пр. Іосифъ въ концё 5-й главы, «всемъ сердцемъ яко смрада и смертнаго жала объгати самочинія и непокоренія... и еже скитатись внё обители безъ повелёнія настоятеле-

<sup>(\*\*\*)</sup> Гл. II, 1. 189—198; гл. XII, л. 262. (\*\*\*) См. «Посл. Пр. Іосифа Волоколамскаго, какъ игумена Волоколамскаго монастыфа». (\*\*\*) Гл. XII, л. 264 обор.

ва и даже до смерти подвигнемся и души наши положимъ о единой чертѣ запокѣдей Божіихъ и о всемъ мѣру и уставъ держаще и въ хожденіихъ, и въ словъхъ и дълъхъ» (<sup>267</sup>). Иновъ до того долженъ былъ руководствоваться совѣтомъ и благословеніемъ настоятеля, что если бы ему пришлось получить откуда либо письмо, то его должно было сначала показать настоятелю, и потомъ уже съ его благословенія передать, кому слѣдовало (<sup>268</sup>).

Келейная жизнь инока состояла въ постоянной молитвѣ, работахъ для монастыря, чтеніи и списываніи душеполезныхъ сочиненій и церковно-Богослужебныхъ книгъ.

Никто изъ инововъ не долженъ выходить изъ монастыря безъ вѣдома настоятеля и безъ особенной нужды, которая касается всего монастыря (<sup>369</sup>).

Свиданіе съ родными позволялось иноку не иначе, кавъ съ благословенія настоятеля, при томъ позволялось только видѣться съ мужчинами; женщинамъ совершенно возбранялся входъ въ монастырь. — Исключенія дѣлались не многимъ и при томъ съ надлежащею предусмотрительностію. «Если случается», говоритъ Преподобный, «какой-либо женщинѣ придти для молитвы въ монастырь, о ея намѣреніи тотчасъ же извѣщаютъ настоятеля. Настоятель посылаетъ двухъ или трехъ иноковъ, которые приводятъ пришедшую въ церковь и, по окончаніи молитвы, отводятъ ее за монастырь, «въ трапезу же, по келліямъ или по службамъ, никако же не попустить ходити (<sup>870</sup>).»

Управленіе монастырскими дёлами, наблюденіе за поведеніемъ и дёятельностію иноковъ принадлежить вспол живущимъ во монастыръ. «Добро убо се и благо», говоритъ

(\*\*\*) Л. 212. (\*\*\*) Л. 215. (\*\*\*) Гл. V, л. 211—213. (\*\*\*) Гл. VIII, л. 231 к XII, л. 204. Пр. Іосифъ, «еже о семъ (о соблюденіи устава) встьмъ попещися, но (такъ какъ) не всёмъ всяко вся равно скудости ради тщанія и изнеможенія силы, понеже ови убо крёпцы, ови же слаби произволеніемъ и ови убо усердни, иніи же лёниви» (<sup>371</sup>), то въ монастырѣ и учреждается особая правительственная іерархія.

Главный начальникъ монастыря игуменъ или настоятель. Онъ непремѣнно избирается съ согласія всѣхъ живущихъ въ монастырѣ инововъ (272) и посылается на утверждение великаго князя. По своей иноческой жизни, онъ долженъ происходить изъ того же монастыря, чтобы его всё знали, и чтобы самъ отъ былъ знакомъ со всёми обычаями монастыря. Настоятель долженъ быть обученъ въ иноческой жизни и служить образцомъ въ исполнении монастырскихъ правилъ. По отношению въ своимъ подчиненнымъ, онъ имъетъ полное право надъ ихъ совестію, потому что есть ихъ духовный отецъ, - всё иноки должны были у него испов'язывать свои согр'вшенія. ---Въ своихъ распоряженіяхъ онъ должень быть справедливъ, не гибвливъ и разсудителенъ, долженъ слбдовать данному (Пр. Іосифомъ) уставу и не вводить ничего новаго. --Ему принадлежить исключительное право давать благословение на всякую деятельность иноковъ, онъ долженъ ихъ руководить во всемъ, наставлять неразумныхъ и обличать нарушителей устава (273). Но такъ какъ въ монастыръ предполагается общежительная двятельность, то и настоятель пользуется своими правами и издаетъ разныя распоряженія не иначе, какъ съ согласія старбишихъ иноковъ, или соборной брати, которая можетъ не только со-

<sup>(&</sup>lt;sup>111</sup>) Гл. XIII, л. 286 – 289 обор. (<sup>112</sup>) Лист. 284 – 287. (<sup>113</sup>) Гл. XI, л. 257–261.

вътывать настоятелю, но и возбранять ему, въ случат незаконности его поведенія (<sup>274</sup>).

Соборныхъ старцевъ въ монастырѣ избирается, по общему голосу, двёнадцать человёкъ, по числу двёнадцати Апостоловь; какъ скоро выбудеть кто изъ этого числа, или по смерти, или по удалению отъ должности, на мъсто его избирается новое лице.--Этинъ двънадцати отцамъ поручается все внутреннее управление монастыря, подъ главнымъ руководствомъ настоятеля. --- Настоятель, дъйствуя съ общаго совъта соборныхъ старцевъ, утверж-. даеть важдаго изъ нихъ въ должности. Соборъ старцевъ управляеть монастыремъ въ отсутстве настоятеля. Обязанности соборныхъ стардевъ состоятъ въ слёдующемъ: одни изъ нихъ постоянно днемъ и ночью, черезъ часъ времени обходять монастырь, чтобы никто изъ иноковъ не ходиль по монастырю безъ дела, чтобы всё были въ своихъ келліяхъ и занимались своими трудами; два старца наблюдають за благочиніемъ въ столовой. --- Во время Богослуженія одинъ поставляется въ церковиомъ притворѣ на правой сторонѣ, другой — на лѣвой. — Эти старцы наблюдають, чтобы нивто изъ иноковъ во время Богослуженія не входиль въ притворъ, не выходиль изъ притвора и чтобы стоящіе въ притворѣ иноки не разговаривали и не смѣялись. - Одинъ иновъ поставляется на западной сторон'в притвора съ тою же ц'алію. Съ тою же целію старъйшіе инови поставляются при цервовныхъ дреряхъ; а нёкоторые изъ нихъ, въ опредбленное время Богослуженія, обязаны обходить всю церковь, чтобы наблюдать, всё ли вноки въ церкви и каждый ли изъ нихъ стоить на своемъ мѣстѣ. -- Два инока постоянно нахо-

(\*\*\*) **Гл. XIII, л. 286-289.** 

206 ---

дятся при монастырскихъ воротахъ, чтобы никого изъ иноковъ непускать за монастырь, а равно и мірянамъ непозволять входить въ обитель, безъ благословенія настоятеля (<sup>975</sup>).

Въ составъ монастырской іерархіи входятъ, кромѣ соборной братія, келарь, казначей (экономъ) большій и меньшій, уставщикъ и подкеларникъ (<sup>276</sup>), посельскій (наблюдающій за монастырскими селами), конюшій (<sup>277</sup>) и другія.

Судопроизводство въ монастыр в должно было совершаться слёдующимъ образомъ: если въ монастырё будетъ настоятель, тогда соборные старцы во всёхъ монастырскихъ дёлахъ сначала извѣщаютъ его, потомъ веларя и вазначея. Настоятель, келарь и казначей совътуются между собою и, если дело обыкновенное, --- втроемъ решаютъ его. Если же дёло имбетъ значительную важность, T0 къ настоятелю собираются келарь, казначей и вся соборная братія и рішають его общимъ совітомъ. Когда ніть настоятеля, тогда иноки, въ своихъ духовныхъ нуждахъ, обращаются въ тому священнику, «къ воторому приказано будетъ соборною братіею». Въ дѣлахъ особенной важности принимають участие всё иноки. «Если», говорить Преподобный, «случится тавое дёло, о воторомъ слёдуеть возвёстить всёмъ инокамъ, то настоятель, а въ его отсутстви, одинъ изъ соборныхъ старцевъ возвѣщаетъ всёмъ въ церкви на повечерницы, поставивши одного инока у дверей церковныхъ, чтобы никто не входилъ, ни выходиль изъ храма» и дёло тихо рёшается всёми иноками. Предъ началомъ и въ концъ всякаго разсужденія

(\*\*\*) Тамъ же, лл. 292, 812, 309, 301, 303. (\*\*\*) Тамъ же, л. 304.

(<sup>117</sup>) Тамъ же, л. 827 – 328.

о дѣлахъ монастырскихъ совершаются положенныя на этотъ разъ молитвословія (<sup>278</sup>).

Дёла, касающіяся внёшней жизни монастыря, по уставу, должны были совершаться такъ: старцы обязаны наблюдать за монастырскими селами и разными угодьями, -- поэтому должны были въ извѣстное время, съ благословенія настоятеля, или собора старцевь, объёзжать и осматривать монастырскія владенія; ---оставаться и долго жить въ селахъ уставомъ строго воспрещалось (279). — Для разбирательства дёль по монастырскимъ имѣніямъ или по спорамъ и просьбамъ монастырскихъ крестьянъ, назначалась суббота въ каждой неделев. Въ это время нуждающіеся врестьяне собирались на дворець, находящійся предъ монастыремъ, но не должны были входить въ самый монастырь. Въ опредбленное время отправляются къ нимъ «старцы, которымъ приказано управливаніе ихъ», и разбираютъ просьбы, жалобы и споры. Если дъла обыкновенныя, то старцы сами и решаютъ ихъ; если же дёло особенной важности, о немъ извѣщаютъ Игумена и всёхъ соборныхъ старцевъ; и оно рёшается уже общимъ совѣтомъ. По окончании дѣла, монастырскіе судьи и приставы беругъ съ подсудимыхъ пошлины, ΒЪ половину назначенныхъ за тъже дъла въ судебникъ великаго князя (<sup>280</sup>). Что касается до наказаний, какимъ подвергаются нарушители устава, то ихъ, въ общихъ чертахъ, Пр. Іосифъ опредбляетъ въ началъ XIV главы. Если инокъ согрѣшить, говорить Преподобный Отецъ, ненамъренно, или невольно; то настоятель, узнавши о преступлении виновнаго, осгавляеть его безь эпитимия;--если же иновъ нарушаеть правила по небреженію-на-

(\*\*\*) Tamb me, 11. 332-335. (\*\*\*) Tamb me, 1. 327. (\*\*\*) Tamb me, 11. 230, 231. Digitized by GOOG C мѣренно, нарушаетъ не разъ и не два, въ тому же оказывается непослушнымъ; тогда ему опредъляется эпитимія, какую назначить настоятель съ соборными братіями, смотря по винѣ преступника: или поклоны, или сухояденіе т. е. употребление хлъба съ водою, или отлучение отъ церкви т. е. запрещение пользоваться всякою церковною святынею. Если будетъ слишковъ велико преступленіе; то виновнаго нужно заключить въ желёвные узы, или изгнать изъ монастыря. Послёднее средство для исворененія преступленій въ монастырѣ Пр. Іосифъ признаетъ самымъ лучшимъ, хотя въ тоже время предписываетъ употреблять его только въ крайнихъ случаяхъ. «Глаголется», говоритъ Пр. Іосифъ, «въ лъствицы, лутши есть отъ монастыря отъизгнати, неже своя воля оставити творити кого: своя же воля глаголется безчинство и преслупаніе (<sup>281</sup>). Послѣ этого во всей XIV главѣ своего устава Пр. Іосифъ назначаетъ, за вакія именно преступленія виновный подлежить извёстнымь наказаніямь. Впрочемъ онъ вездѣ заповѣдуетъ начальствующимъ инокамъ строго и внимательно внивать въ побужденія, цёли и слёдствія преступленій, а главное -- строго запрещаеть самоуправство.

Въ такихъ общихъ чертахъ представляется устройство общежительнаго монастыря, основаннаго Пр. Іосифомъ Волоколамскимъ. Монастырь по мысли Преподобнаго долженъ составлять правильно организованное общество, въ которомъ всё пользуются одинаковыми средствами и правами; преимущество дается только опытнымъ въ иночестве, но и послёдние должны подчиняться общимъ

(\*\*) J. 887, 388.

условіямъ жизни, по которымъ никто изъ иноковъ не долженъ быль руководствоваться своею волею. Развивая эти мысли въ своемъ уставѣ, Пр. Іосифъ занимается однимъ внышнимъ поведениемъ инока, требуегъ, чтобы все его предписанія исполнялись самымъ точнымъ образомъ и такъ поступаеть потому, что собственнымъ опытомъ былъ твердо убъжденъ въ томъ, что при внёшнемъ строгомъ благочиния, если только оно совершается общими силами и сознательно и - внутренняя жизнь инока можеть быть совершенною. Вившняя жизнь сколько съ одной стороны служитъ выраженіемъ внутренной, столько и сама вліяеть на внутреннюю, --- между ними всегда есть полное согласте и взаимодыйствіе. Инокъ, постоянно занятый общественною молитвою, общими и частными работами, не можетъ, не мысли Преподобнаго, согрѣпать, у него нѣть времени предаваться греховнымъ помысламъ и осуществлять ихъ. "Поэтому въ уставѣ Пр. Іосифа строго преслѣдуется празднословіе, праздность и ліность, вакъ первые шаги къ согръшеніямъ. Внугреннее самоусовершенствование Пр. 104 сифъ предоставляетъ на благоразумие самихъ подвижни ковъ, а потому и не входить въ разсмотрѣніе разныхъ степеней духовныхъ искушений и соблазновъ, равнымъ образомъ не изслёдуетъ и степеней правственнаго совершенства. Всв предписанія его въ этомъ отношении ограничиваются только двумя совётами. Чтобы иноку удержаться оть грёховь и сохранить свою совёсть въ чистоте и че вицности, она необходимо должена постоянно наматовать о своей смерти и о страшномъ судъ Божіемъ, -и во вторыхъ, если инокъ согрѣшитъ и другіе захотять его исправить, для этого прежде всего нужно довести согръшившаго до совнанія своей виновности. За этимъ сознаніемъ, думаетъ Іосифъ, необходимо послѣдуеть исправле-

14

ніе (383). Далье, строгое исполненіе устава, полезное для самихъ инововъ, благопріятно действуетъ и на людей мірскихъ. Отсюда въ уставѣ очень часто встрѣчаются требованія, чтобы инови вели себя сообразно съ правилами, особенно въ присутствіи мірянъ, которые нарочито замізчають за иноками недостатки и стараются примёромъ ихъ оправдать свои преступленія (283). Будучи образцомъ для людей не только живущихъ въ монастырѣ, но и для мірянъ, иновъ, по мыслямъ Пр. Іосифа, долженъ наконець п самь знакомиться съ внёмонастырскою жизнію. Онъ долженъ имъть полное обезпечение во внъшнихъ потребностяхъ, чтобы недостатокъ содержанія не отвлекалъ его стъ Боромыслія и вообще отъ иноческой деятельности, долженъ трудиться самъ, чтобы знать достоинство труда и заслуженно получать пропизание; долженъ трудиться на ряду съ другими и не для себя только, но для всёхъ, чтобы не имёть даже мысли о своей собственности, не привязываться къ вещественнымъ богатствамъ и не удаляться чрезъ то отъ Бога; инокъ Пр. Іосифа долженъ былъ знать монастырскія нужды и образъ монастырскаго управленія, имѣть или пріобр±тать хорошее научное образование и знакомиться наконець съ потребностями мірскаго общества, такъ кавъ, при всеобщемъ тогдашненъ недостаткъ средствъ къ образованию. Пр. Іосифъ приготовлялъ въ своей обители будущихъ пастырей церкви.

Со слевами умоляя своихъ учениковъ исполнять уставъ въ своемъ монастырѣ и желая, чтобы правила его

<sup>(\*\*\*)</sup> Гл. XIII, л. 258—259. (\*\*\*) Гл. I, л. 187 «обычай бо есть», говорить Іосяфъ, «зязарати иновоиз безчинствущинъ»; тоже повторяеть онъ въ гл. XIII, лл. 803—328 и др.

были введены въ употребленіе и въ другихъ монастыряхъ, Пр. Іосифъ въ заключеніе своей «духовной грамоты» говоритъ, что его правила, оставаясь неизмёнными въ своей сущности и въ общихъ чертахъ, могутъ измёняться только въ нёкоторыхъ частностяхъ, примёнительно къ «земскимъ обычаямъ» (<sup>284</sup>), т. е. къ обычаямъ страны, мёстнымъ условіямъ жизни и гражданскимъ законамъ.

Каждое свое правило Пр. Іосифъ постоянно подтверждаетъ свидётельствами св. отцовъ, св. писаніемъ и многочисленными примёрами св. подвижниковъ, а потому уставъ его, какъ религіозно-нравственное сочиненіе, можетъ служить прекраснымъ назиданіемъ для иноковъ. А такъ какъ въ уставё иногда разсматриваются вопросы изъ жизни общественной и приводятся многіе случаи изъ тогдашней русской жизни, то сочиненіе это, кромъ того, можетъ быть полезно и для мірянъ вообще и для занимающихся русскою исторіею въ частности.

Изложивъ значеніе устава Пр. Іосифа Волоколамскаго и указавши его общежительныя монастырскія начала, мы можемъ легко видѣть, какое различіе между иночествомъ Пр. Іосифа и иночествомъ другаго знаменитаго подвижника того времени Пр. Нила Сорскаго. Пр. Нилъ требуетъ отъ инока совершеннаго и всегдашняго удаленія отъ міра; — міръ, общество для него не должны были существовать и онъ постоянно и единственно долженъ былъ заботиться только о спасеніи своей души. Поэтому и въ уставѣ Нила (<sup>288</sup>), кромѣ краткихъ замѣчаній о внѣшнемъ

- 211 -



<sup>(284)</sup> Рвп. Н. С. Библ. № 1470, л. 346.

<sup>(&</sup>lt;sup>255</sup>) «Пр. отца нашего Нила Сорскаго преданіе ученикомъ своимъ о жительствё скитскомъ». Москва, 1849 г.

цоведении инока, т. е. кромѣ того, что инокъ долженъ непремѣнно своими руками пріобрѣтать себѣ насущное пропитание, что трудъ его долженъ быть произвольнымъ и ум'вреннымъ, и что онъ не долженъ пользоваться плодами чужихъ трудовъ; -- если же не можетъ рабо ать самъ, пусть лучше питается милостынею (286), все внимание обращается на внутреннее саморазвиніе, искорененіе дурныхъ помысловъ, умную молитву и созерцание. Отщельпо мысли Нила, живя подъ руководствомъ и въ никъ, сообществъ съ другими-однимъ или двумя иноками (совершенное уединение Пр. Нилъ позволяетъ только опытнымъ въ подвижничествъ и совершеннымъ) долженъ постоянно сдёдить за своими помыслами, отврывать ИХЪ своимъ сподвижникамъ и ежедневно исповъдываться предъ настоятелемъ въ своихъ согрѣшеніяхъ. Вообще, по уставу Нила, полное самоотвержение, добровольная нищета,

ву Нила, полное самоотверженіе, добровольная нищета, отреченіе отъ всего внѣшняго, унячтоженіе въ себѣ дурныхъ помысловъ и страстей, совершенная свобода въ избраніи подвиговъ, постоянное Богомысліе и постоянная умная молитва вотъ необходимыя свойства отшельника аскета. Устраняя отъ себя званіе учителя, занимаясь въ своемъ «преданіи» изображеніемъ душевныхъ состояній подвижника и избѣгая по возможности регламентаціи правидъ, Пр. Нилъ вовсе не считалъ своего устава безусловно обязательнымъ для всбѣхъ своихъ учениковъ; «аще ди же кто», говоритъ онъ, «о сихъ (преданіяхъ скитскихъ) вящшее и полезнъйшее разумъвдета, той тако и да творитъ, мы же о семъ радуемся» (<sup>287</sup>).

(187) Тамъ же, стр. 153.

<sup>(&</sup>lt;sup>34</sup>) «Аще ли неудовлимся», говорить Пр. Ниль, «въ потребахъ нашихъ отъ дъланія своего, за немощь цащу, или за ину нѣкую вину благословну; то взамати мало милостыни отъ христіанъ, а неизлишная (тамъ же, стр. 13).

Изъ этого краткаго очерка устава Пр. Нила видно, нго иночество его даеть большую свободу въ самоусоверценствовани инока, но оно же визста съ тамъ и слишкомъ опасно для неопытныхъ. Будучи занесено. къ намъ съ Востока (288) и, такъ сказать, привито въ русской жизни, оно, по своему строгому аскетизму, было не по силамъ русскому народу. Пр. Нилъ ниблъ у себя нбсколько ученивовъ; но ихъ скоро не стало. Обитель его была присоединена въ Кирилдо-Бълозерскому монастырю и самыя иноческія начала его болье не воскресали. Напротивъ того, иночество, устроенное Пр. Іосифомъ на общежительныхъ началахъ и огражденное определенными правилами, жило въ Россіи весьма долго. Вскорѣ по примёру Іосифовской обители основалясь общежительные монастыри въ Новгородъ (при архіенископѣ Макаріѣ) и въ предблахъ Московскихъ; скоро даже сами иноки просили у Іоанна IV позволенія устроять свои обители на трхъ же общежительныхъ началахъ.

Разсмотрѣвъ многостороннюю дѣятельность Пр. Іосифа Волоколамскаго, въ заключеніе нашего сочиненія скажемъ нѣсколько словъ о карактерѣ и началахъ его дѣятельности.

Пр. Іосифъ былъ изъ числа такихъ людей, которые способны своею энергическою дѣятельностію основать, поддержать и укрѣпить создаваемое ими зданіе. Подобно Пр. Феодосію Кіево-печерскому, Пр. Іосифъ, при строгой иноческой жизни, былъ и практическимъ дѣятелемъ. Онъ

(24) Пр. Ниль получаль вночесное воспитание на Асона.

быль не только продолжателемь и довершителемь, но и самостоятельнымъ творцемъ иноческихъ началь, которыхъ основание положиль Пр. Өеодосій. Все, что только выработала предшествующая общежительная жизнь русскаго монашества, было сосредоточено, упорядочено, пережито и окончательно развито Пр. Іосифомъ. При свътломъ умъ, онъ им'йлъ твердый, сповойный, но, вм'ест'е съ т'емъ, р'ешительный и энергический характеръ, который не колебался ни предъ кавими препятствіями. Для него недостаточно было думать только о своемъ спасении, онъ сердечно и глубово любилъ православіе и для него жертвовалъ всёмъ и самимъ собою; онъ любилъ ближнихъ, старался о ихъ спасении и внѣшнемъ благополучии; онъ вліялъ на современное общество и чувствовалъ въ себѣ достатокъ правственныхъ силъ руководить духомъ времени. Неподчиняясь постороннимъ внушеніямъ, Пр. Іосифъ всегда обдуманно и твердо шелъ въ предположенной цёля. Поэтому, какъ мы видёли, все задуманное имъ достигалось, несмотря ни на какія препятствія. Законченность и полнота въ действіяхъ Іосифа вполнъ отразились и на его сочиненіяхъ. Его справедляво и вѣрно называють «мужема дъла.» Изъ его направления, примиряющаго иноческій аскетизмъ съ правтическою д'ялельностію, вытекало и его главное стремление сблизить и даже объединить церковь съ государствомъ и не только иночество, --- но и все русское общество подчинить строгой и правильной законности.

Къ сожалёнію, Пр. Іосифъ не всёми быль понять. Одии изъ его учениковъ и послёдователей скоро измёнили его началамъ. — Требованіе Іосифа всёхъ и все подчинить строгой законности, основанной на давности и высокомъ авторитетё церкви, немедленно послё него развито было до буквы закона. — Отсюда уже легокъ былъ переходъ къ тому, чтобы придать священно-неизмённый видъ всему, что только отмѣчалось законностію. Въ слѣдствіе этого между учениками Іосифа появились строгіе приверженцы буквы, которые до крови готовы были защищать ея неизмѣнность. — Они стали въ оппозицію СЪ ученымъ Максимомъ Грекомъ, который занимался исправленіемъ искаженныхъ церковно-Богослужебныхъ книгъ (М. Даніилъ), заставили его своими преслёдованіями сблизиться съ врагами Іосифа, и своими действіями дали право нашимъ раскольникамъ несправедливо ссылаться и руководиться авторитетомъ самаго Пр. Іосифа. - Но вотъ и другое непонимание началъ Пр. Іосифа. Строгая мёра употребленная имъ, какъ временное средство къ уничтоженію распространившейся въ то время ереси, въ послёдствіи долго признавалась за единственную мёру противъ раскола. — Іосифъ не могъ убѣдить многочисленныхъ еретиковъ и предпринялъ строгія противъ нихъ мѣры;-его послѣдователи вовсе не считали убѣжденія средствомъ къ прекращению раскола и употребляли однѣ лишь гражданскія мёры, совершенно забывая, что вёра и православіе менбе всего поддерживаются насиліемъ. — Впрочемъ и при такомъ непонимании Пр. Іосифа многія изъ его началъ, въ томъ смыслѣ, въ какомъ понималъ ихъ самъ Іосифъ, постоянно жили и живутъ въ русскомъ обществѣ и русской церкви...



752803

215

(a) An and the second s second se

gitized by Google