

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

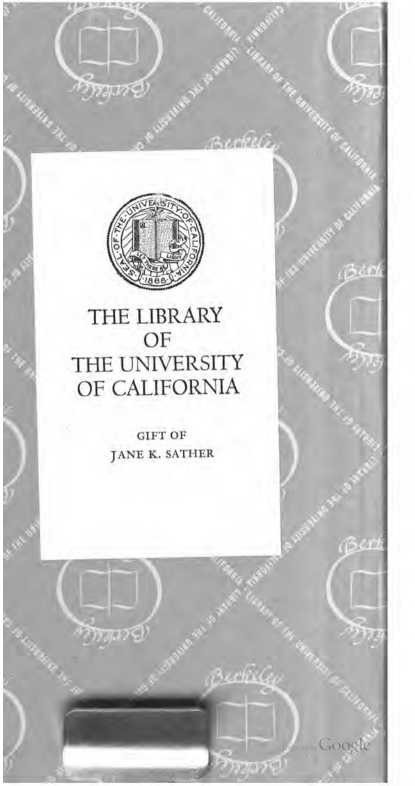
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## KPATKAN MCTOPIA

# XPIGTIANCKON HEPKBE

EPH

ARRITORAND IN HOCHE BRENEND ARRETORISHED AR NYM BORA,

жря руководствъ учебні... ъ 110 сему предмету книгъ, составленная

николаевской, что въ воробинъ, церкви протојереемъ,

Константиновскаго Межеваго Института и Московской 2-й Гимназіи Законоучителемъ,

M. Bordanosume.

Шестое изданіе, неператанное съ издані 136 года, съ и

СВЯЩОНИНКО 6 года, ст. по 6

MALTHUK, FO.

No 5:25

MOCKBA!

Въ Типографіи Бахметева,

1859,

Digitized by Google.

### нечатать позволяется,

съ тъмъ, чтобы по отпечатанія, до выпуска изъ Типографія, представлено было въ Ценсурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ-1859 г. Февраля 19 дня.

Московская Духовная Академія.

Ценсорь, Архимандрить Порфирій.

Manunua 1411-8ps 1862 BR145 B64 1859

### первое отдъленіе.

# ИСТОРІЯ ЦЕРКВИ ХРІСТІАНСКОЙ,

ОБРАЗУЕМОЙ ЧРЕЗЪ АПОСТОЛОВЪ ИЗЪ УЧЕНИ-КОВЪ И ЯЗЫЧНИКОБЪ.

А. ВНЪШНЕЕ СОСТОЯНІЕ ЦЕРКВИ ПРИ АПОСТОЛАХЪ.

1. PACTIPOCTPAHEHIE LEPKBN XPICTIAHCKON.

Дерковь Хрістіанская по Вознесеніи Господнемь, вы Іерусалимь.

Церковь Хрістіанская, по Вознесеніи Господнемъ, въ Іерусалимъ состояла изъ 120 человъкъ съ Богоматерію и Апостолами, которые всъ въ Сіонской горницъ неразлучно пребывали въ единодушной молитвъ, ожидая объщаннаго имъ отъ Господа сошествія Святаго Духа.

Избраніе Матоїя на мьсто Іуды Искаріотскаго.

Въ одинъ изъ дней по Вознесеніи Господнемъ, Апостолъ Петръ, ставъ посреди учениковъ Хрістовыхъ, сказалъ, что на мѣсто Іуды предателя надобно избрать кого нибудь такого, кто бы находился съ Апостолами во все время, когда пребывалъ и обращался Господь на землѣ, начиная отъ Его крещенія до вознесенія. Почему вѣрующіє поставили двочихъ—Іосифа, прозваннаго Правдиьымъ, и Матвія, и по совершеніи молитвы, бросили о избранныхъ жребій; — и жребій палъ на Матвія, который и причтенъ былъ къ лику одиннадцати Апостоловъ.

Digitized by Google

# Сошестве Святаго Духа. В. Ал. И, 1-

Въ день Пятьдесятницы, чрезъ десять дней по Рознесеніи Господнемъ, въ третій чась дня (\*) сощель на учениковъ Хрістовыхъ Духъ Святый. Сіл благодать открылась внезапнымъ шумомъ съ небеси, какъ бы отъ симнаго вътра, видъщемъ вчичнныхъ языковъ, нисходящихъ на учениковъ Хрістовыхъ, в внезапно возбужденною въ нихъ способностію говорить на разныхъ языкахъ, которыхъ дотоль они не знали.

Первые успъхи впры Хрістіанской въ Герусалимъ.

Происшедшій съ небеси шумъ при сошествін Духа Святато привлекъ къ дому Апостоловъ миожество народа. Между собравийнися людьми находились многіе изъ разныхъ странъ прибывшіе въ Ісрусалимъ на праздникъ. Каждый изъ нихъ самиталъ Апостоловъ, говорящихъ его паръчіенъ. Когда же нъкоторые дивились сему чуду, а иные, насмъхъясь говорили, будто Апостолы напились вина: тогда Апостолъ Петръ началъ проповъдывать о Хрість съ такою силою, что въ тотъ же день крестилось около трехъ тысячь человъкъ. Вскоръ сей же Апостолъ, выбств съ Толиномъ, идя въ храмъ Герусалимский на молитву, въ девятомъ часу дня, при дверяхъ храма испълиль хромаго отъ рождения. И когда на сте чудо совжался народъ, Петръ своею проповъдью о Спаситель обратиль въ въру Его около пяти тысячь че-308 bx 5.

Перковь изь Іудеевь въ Палестинь и Сиріи.

Но когда нев'врующие Гудеи, желая воспренятотвовать распространению учения Христова, воздвигли го-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Въ 9-й часъ за полночь

неніе сперва на Апостоловъ, а потомъ и на прочихъ върующихъ въ Герусалимъ: тогда многіе изъ върующихъ, бывъ принуждены удалиться изъ Герусалима, разсъядись между Гудеями въ Палестинъ и Сиріи, и въ сихъ мъстахъ распространили ученіе Хрістово. Такимъ образомъ Промыслъ Божій обратилъ гоненіе Гудеевъ на върующихъ, къ больщей славъ имени Хрістова.

### Церковь въ Самаріи..

Такъ Филиппъ, одинъ изъ седьии Діаконовъ, удаливинсь въ Самарио, проповедывалъ тамъ имя Інсуса Хріста. Народъ единодушно виниаль его проповеди, ольшва и видя --- какія онъ делаль чудеса: нбо нечистые духи изъ многихъ, одержимыхъ ими, выходили съ великниъ крикомъ, исправляють миргія разслабленные и хромые. Весь городъ исполнился величайнией радости. Филипиъ совершилъ крещение чадъ увъровавшими Самарянами. Апостолы, оставаршеся въ Герусалинь, съ радостію получили высть объ обращении Самарянъ; и, чтобы утвердить въ върв новообращенных сообщениемъ имъ Духа Святаго. отправили въ Самарію Апостоловъ Петра и Доанна. Апостолы оъ модитвою возлагали свои руки на окрещенныхъ, и чрезъ сіе священное лійствіе визволели на нихъ отъ Бога дары Лука Святаго, дотребные для укръпленія и возрастанія въ жизци духовной. Симонь солхев.

Въ числь Самарянъ, принялъ крещеніе нъкто, проживавшій въ Самаріи, именемъ Симонъ, который цередъ темь волквоваль и изумляль Самарійскій наредъ, выдавая себя за кого-то великаго. Самаряне, виде его водхвованія, признавали его за нікоторую великую силу Божію.—Когда увидівль онъ, что Апостолы—Петръ и Іраннъ, чрезъ возложеніе рукъ, преподають Духа Святаго; то, принесши къ нимъ довольно денегъ, сказалъ: «дайте мив сію власть, чтобы тотъ, на кого я возложу руки мои, получалъ Святаго Духа.» Апостолъ Петръ отвъчалъ святокущи: «да погибнетъ съ тобою сребро твое, поелику ты помыслиль за деньги получить даръ Божій. Неть тебѣ въ семъ части и жребія; ибо сердце твое неправо предъ Богомъ. И такъ покайся въ семъ дукавствъ твоемъ и молись Богу: можетъ быть, простится тебъ сей помыслъ сердца твоего. Ибо я вижу, что ты исполненъ горькой желчи, и находишься въ узахъ неправды.» Симонъ сказаль въ отвътъ: «помодитесь вы за меня Господу, дабы не постигло меня ничто изъ сказаннаго вами.» Но это раскаяніе Симона не было искренно, и зараженное нечестіемъ сердце его не очистилось. Симонъ въ последствии времени сделался жестокимъ врагомъ Въры Хрістовой: силою лоя ныхъ чудесъ своихъ, выдавая себя за Мессію и Бога, онъ быль какъ бы праотецъ всвхъ еретиковъ.

### **2** Обращеніе Евіопскаго вельможи.

Апостолы Петръ и Іоаннъ, совершивъ свое дъло въ Самаріи, отправились въ Іерусалимъ, и на пути во многихъ селеніяхъ проповъдывали Евангеліе. Равно и Діаконъ Филиппъ долженъ былъ оставить Самарію и идти на другую — чудную проповъдь.

Ангелъ Господень явился Филиппу и сказалъ: «встань и поди къ полудню, на пустынную дорогу, идущую изъ Герусалима въ Газу.» Филиппъ пошелъ и встрътилъ на дорогъ одного вельможу Евіопской царицы, пріъзжавшаго въ Герусалимъ для поклоненія Вогу. Онъ былъ прозелитъ Еврейскаго закона. Возвращаясь домой, вельможа въ колесницъ своей читалъ слъдующее мъсто изъ книги Пророка Исаіи о стра-

даніяхъ Господа: «Яко овча на заколеніе ведеся, и яко амець прямо стринущему его безгласень: тако не отверзаеть усть евонхь. Во смиреніи Его судь Его взятся (въ уничижени Его совершился судъ Его): родь же Его кио исповисть? яко вземлется от земли животь Его» (Ис. 53, 7-8). По внушенію Духа Святаго, Филиппъ подошель въ колесниць и, услыша произносимыя вельможею слова пророческія, спросиль его: разумьень ли ты; что читаешь?» «Какъ я могу разумъть, если кто пе наставить меня?» сказаль вельможа; и просиль Филиппа състь къ нему въ колесницу. — Филиппъ сълъ, и на вопросъ Евіоплянина: «о комъ это Пророкъ говорить?» разръщиль ему смыслъ пророческихь словъ благовъствованиемъ о Спасителъ. Евиоплянинъ слущалъ Стагов в стинка съ глубочайщимъ благогов в ніемъ; сердце его исполнилось пламенной въры въ Господа Інсуса. Посему, когда путники подъбхали къ водъ; то Еріопланинъ сказаль: «воть вода! что препятствуеть мив креститься?» «Можно, отвъчалъ Филиппъ, если въруешь отъ всего сердца.» Върую Сына Божія быти Інсуса Хріста, воскликнуль Евіоплянинь, Посл'в сего исповеданія, оба они сошли въ воду, и Филиппъ крестиль вельножу. Лишь только Евіоплянинъ приняль крещеніе, какъ Духъ Святый нисшель на него; а Филиппа въ ту же минуту восхитиль отъ глазъ его Ангель Господень, и перенесь въ городъ Азото, лежащій на берегу Средиземнаго моря. Отсель проходя по разнымъ городамъ, благовестникъ проповедывалъ Евангеліе и наконецъ пришель въ Кесарію Палестинскую, въ свой отечественный городъ. Между тамъ Евіопскій вельможа, просв'єщенный в'єрою, съ великою радостію продолжаль путь свой, и, безъ мивиія, содвлался проповъдникомъ Евангелія для своихъ соотечественниковъ.

### Обращение Савла.

Нъкоторые изъ върующихъ, по причинъ гоненія удалившіеся изъ Іерусалима, пришли въ Дамаскъ, городъ Сирійскій, и тамъ основали Церковь. Церковь Дамасская прославилась обращеніемъ Савла (35 г.), одного изъ жестокихъ гонителей Церкви Христовой въ Іерусалимъ.

Савлъ происходилъ изъ Киликійскаго города Тарса, родомъ Еврей, изъ кодеца Веніаминова; учился въ Герусалимъ у знаменитаго Гамалила; былъ строгій ревинтель отеческихъ преданій, и имълъ права Римскато гражданина.

Дыша угрозами и убійствомъ на учениковъ Хрістовыхъ, Савлъ недовольствовался тёмъ, что гиаль Церковь Господню въ Іерусаливъ; — онъ ръшился истреблять върующихъ во Хріста вездѣ, гдѣ тольние мегъ. Услына, что въ Дамаскѣ между Іудении прославляется имя Іисуса, Савлъ выпросилъ у Синедріона Іудейскаго письменное повельніе къ синагогамъ Дамасскимъ, чтобъ, кого найдетъ тамъ послѣдующимъ ученію Іисусову, и мущинъ и жинщинъ, связавъ, препроводить въ верусалимъ для суда.

Савль уже приближался къ Дамаску, какъ варугъ среди дня, на дорогъ быль озаренъ столь необычайнымъ свътомъ съ небеси, что палъ на вемлю и линияся эрънія. Въ сіе же время онъ услышаль голосъ, говорящій ему: Савле! Савле! что Мя гоници! Тогая въ трепетъ сказаль Савлъ: Кто еси, Господий опать услыщаль голосъ; Аж есмь Іисусъ, Его же ты жинии: окестоко ти есть противу рожну прати. Послъ сего Савлъ, по новельнію Господню, всталь, и бывшіе съ нимъ повеля его сліпаро въ Дамаскъ. Тамъ провель онъ три дня въ молитвъ, не принимая ни

пация, нистинья, не ожидая объщаниаго Господомъ поводънія, что ему дълать. На четвертый день Саваъ ущават виденіе, въ которомъ представилось ему, что представилось не пр

Аденія, принадлежаль къ числу семидесяти- Апостановъ, и въ то время пребываль въ Дамаскъ. Овъ въ виденіи: получиль следующее повеленіе отъ. Господа: «встань и иди на улицу такъ называния прямую, и сыщи въ Гудиномъ домъ Тарсанда, по имени Савла; онъ теперь молится и шере въ виденіи мужа, именемъ Анапію, пришедщаго къ нему и возложившаго на него руку чтобъ возвратить зрвніе.» «Господи! ответствоваль Ананія: я слышаль оть иногихь о семь человькь, сколько зла сделаль онъ святымъ Твоимъ въ Іерусалив; и здъсь имъетъ онъ власть отъ Первосвященниковъ вязать всвхъ, призывающихъ имя Твое.» Но Господь сказаль ему: «подн къ нему; ибо онъ есть Мое избранное орудіе; и пронесеть имя Мое къ народамъ, и царямъ, и сынамъ Израилевымъ. И Я" покажу ему, сколько онъ долженъ пострадать за имя Мое». - Ананія пришель къ Савлу, и, возложа на него руки, сказаль: «Савль брать! Господь Інсусь Хрістось; явившійся теб'в на пути, послаль меня, чтобы ты прозръль и исполнился Духа Святаго». Въ это время отпала какъ бы чешуя отъ глазъ Савла; онь прозръль и приняль крещеніе. Обращенный такимь чудеснымъ образомъ, Савлъ, подъ именемъ Павла, сдъладся ревностивншимъ проповедникомъ Евангелія, и, по воль Господа, преимущественно у язычниковъ.

Первые подвиш Апостола Павла.)
Чрезъ нъсколько дней по обращения своемъ, Апостоль Павель явился въ синагогахъ Дамасскихъ съ проповъдию, что Інсусъ есть Сынъ Божій. Всъ, слы-

шавшіе его, дивились и говорили: «не тоть ли это самый, который гналь въ Іерусалимъ призывающихъ имя сіе? Да и сюда за тъмъ пришель, чтобъ вязать ихъ и вести къ первосвященникамъ.» Но Савлъ болье и болье укрыплялся противъ Іудеевъ, жившихъ въ Дамаскъ, и ясно доказывалъ, что Іисусъ есть тоть самый Мессія, котораго ожидали. Невърующіе Іуден не могли стоять противъ боговдохновеннаго проповъдника, и положили умертвить его; а дабы онъ не могъ скрыться изъ города, день и ночь стерегли у городскихъ воротъ. Върующіе ночью спустили Апостола съ городской стъны въ корзинъ; и — онъ удалился въ Аравію, гдъ и пробылъ около трехъ лътъ, проповъдуя Господа Іисуса.

Возвратившись изъ Аравіи, Апостоль Павель снова посътиль Дамаскъ, и проповъдываль въ немъ ученіе Хрістово. Отсел'в прибывъ въ Герусалимъ, онъ хотъль войти въ общеніе съ учениками Хрістовыми; но они боялись его и не върили его обращенію. Одинъ изъ нихъ, по имени Варнава, приняль его въ домъ свой, привелъ предъ Апостоловъ и разсказаль имъ о всемъ, случившемся съ нимъ на пути въ Дамаскъ, и какъ онъ въ Дамаскъ небоязненно проповъдывалъ имя Інсуса. Съ техъ поръ Павелъ всегда обращался съ Апостолами въ Герусалимъ, н безтрепетно проповъдываль, что распятый Іисусь есть точно Спаситель, Сынъ Божій. Іудеи, не могши препираться съ Павломъ, составили заговоръ на жизнь его. Върующіе просили его удалиться изъ Герусалима; но Апостолъ не прежде оставилъ городъ, какъ Самъ Інсусъ Хрістосъ явился ему во время молитвы въ храмъ и сказалъ: «не медли, выйди скоръе изъ Іерусалима; потому что здешніе не примуть твоего свидетельства обо Мив. Я пощлю тебя далеко къ

язычникамъ.» Апостолъ удалился изъ Герусалима въ Кесарію, а отсель въ свой отечественный городъ Тарсы)

Состояніе Церкви по обращеніи Савла.
За обращеніємъ Савла последоваль миръ для Церки Хрістовой въ Іуден, Галилен и Самарін. Пребилая въ поков и страхв Господнемъ, върующіе болів и боліве стали украпляться. Апостоль Цетръ,
посіщая ихъ, словомъ и чудесами утверидаль ихъ
въ вірів, и везді умножаль число учениковь Хрістовыть, и утімаль икъ, низводя на нихъ, чревъ молитву и : рукополюженіе, Духа Святаго.)

### 3 Исцъление Энея.

Во время сего путешествія Апостоль Петръ пришель къ върующимъ, жившимъ въ Лиддю (\*), лежавшей на прекрасной долинъ Саронской, не въ дальнемъ разстояніи на съверо-востокъ отъ Іоппіи или нынъщей Аффы. Тамъ онъ нашелъ одного больнаго, именемъ Энея, который восемъ лътъ дежалъ въ разслабленіи. Св. Петръ сказалъ ему: «Эней! исцъляетъ тебя Іисусъ Христосъ; встань и перестели постель твою». Эней тотчасъ всталъ и почувствовалъ себя совершенно здоровымъ. Слухъ объ этомъ чудъ распространился но всей долинъ Саронской, и обрачилъ иногихъ къ Госноду Інсусу.

### Воскрешение Тавивы.

Въ Іонпіи, находящейся на берегу Средиземнаго меря, быда нъкоторая ученица, по имени Тавиеа; она творила много добрыхъ дълъ и подавала много мимерда. Случилось, въ тъ дни, что она занемогла и учерда. Ее обмыли и подожили въ горницъ, въ ожи-

<sup>(&#</sup>x27;) Теперь на мість Лидды стоить біздное селеніе съ церковью во ния Великомученика Георгія, который здісь быль замучень.



данін, времени, для, погребенія.—, Между тамъ, варую... щіє, жавине въ Іоппін, слышавъ, что Апостолъ Петръ находится въ Лиддъ, послали къ нему двоихъ, просить, чтобы онъ не замедлиль придти къ нимъ для утъщенія имъ въ глубокой скорби о смерив благотворительной Тавиом. Аностолъ немедлению помелъ съ присланными иъ нему. И липь тольно прибылъ въ домъ, гдъ лежала умершая, какъ всъ вдовицы, облагодетельствованныя Тавиеою, со слезаин вранцы къ нему и показывали ему рубашки и платья, которыя дарила имъ Тависа. Апостолъ Пегръ приказалъ всемъ выйдти изъ горинцы, и, прекловивъ, колбиз, вознесъ пламенную молитву къ Когу: потомъ, обратат къ умершей, съ твердою върою и упованіемъ сказалт: «Тавина, востани!» и она вдругъ возвратилась къ жизни. Это чудо сдълалось извъстнымъ во всей Іоппін, и многіе увъровали въ Господа,

Апостоль Цетръ пробыль въ Іонпін немадое время, жилъ у нъкотораго кожевника Синона. Злѣсь, Госполь благоводилъ открыть Апостолу свою волю, касательно призыванія язычниковъ

УОткровеніе Божіе касательно призыванія язычниковт.

Упеники Хрістовы досель слово, Господне пропотавьнами только Іудеямъ, Самарянамъ и Еллинамъ, принявшимъ законъ Моцсеевъ; а пдемена языческій еще не были оглашаемы ученіемъ спасенія; ибо ученики Хрістовы, послъдуя обыкновенію Іудеевъ, не вступали въ сообщество съ необръзанными и почитали сообщеніе съ ними дъломъ нечистымъ. Господь Інсусъ, пострадавшій для спасенія всъхъ племенъ и народовъ, открыль въ Іоппіи Апостолу Петру Свою непремьнную волю о призываніи и язычниковъ къ въръ. Это было такимъ образомъ;

Адостоль Петръ около, щастаго часа, (12 го часа, дна), варшель на верхъ дома, для соверщенія, модиты вы; во время сей молитвы вдругь пришель онь въ изступленіе: увидёль отверстое небо и сходящій къ нему накоторый сосудь; какъ бы большую скакорть, примантую за четыре угла и онускаемую на земи изступь нему находились разнаго рода звёри, годы, птимы, которыхъ небесный гласъ троекратно поведываль Апостолу заколоть и всть; потомъ сосудь опиты взять на небесный в

### Перковь чан язычныковы ав Кесарии...

Едва окончилось сіе видініе, какъ Апостоль увиділь предъ собою трехъ человіковъ, присланныхъ къ нему отъ сотника Римсиаго войска, именемъ Кормина, человіка богоболяненнаго и благотворительнаго, который, по наставленію Ангела, просиль къ се, бі, въ Касарію Апостола, чтобы услышать отъ него, сово спасенія. Духъ Св. поведіль Апостолу идти съ, присланными, нимало не сомнівалсь. Когла же Петры, корнилію и бывшимъ, у него, процовідываль о страпі корнилію и бывшимъ, у него, процовідываль о страпі лаціи, смерти и воскресеніи Інсуса Христа, и о спасенія, въррю, въ Него: Духъ Святый, сощель на всіхъ слышавщихъ, слово. Послів чего Петръ, кретстиль ихъ.

Когда Апостоль Петръ возврадился въ Ісрусадимъ; по върующіє ната Тудеевъ, стали укорять его въ гомънн что, онъ ходиль, къ людящь пеобрезаннымъ н влъ сълмини, Апостоль объявиль имъ о освоенъ видения, равно вакъ и о всеиъ, что касаелся до обращения Корстиніева, и навъ заключение повествования сказадъ; мести и Борь даль имъ такой-же даръ, какъ и намъ деброминъ въ Господа Інсуса Христа; то кто-же язо чтобъ могъ противиться Богу?» Песиъ сего все успото

конлись и стали славить Бога, говоря: «такъ, видно и язычникамъ далъ Богъ покаяніе въ жизнь ввчную.»

# Церковь изб язычниковь въ Антіохіи.

Вскоръ послъ начала Церкви Хрістовой изъ язычниковъ въ Кесаріи, дошель слухъ до Церкви Іерусалимской, что нъкоторые изъ разсъявшихся отъ гоненія, бывшаго въ Іерусалимъ, прибывъ въ Антіохію,
обратили тамъ ко Хрісту великое число Еллиновъ,
Почему въ Антіохію былъ посланъ Апостоль Варнава, который и умножилъ тамъ число върующихъ, а
потомъ вмъсть съ Павломъ цълый годъ занимался
устроеніемъ сей Церкви (39 г.). Въ ней ученики Іцса Хріста первые стали называться Хрістіанами.

### / Церкви, основанныя Апостоломь Павломь.

По устроеніи Церкви Антіохійской, Апостоль Павель для скоръйшаго распространенія Евангелія предпринималь четыре путешествія. Во время перваго путешествія, (45 г.) онъ основаль Церкви въ Кипре и некоторыхъ областяхъ Малой Азіи. Во время втораго путёшествія, (51 т.) посътивь прежде основанныя имъ Цер кви, вновь основаль Церкви въ Македоніи и Греція. Во время третьяю путешествія, (54 г.) пропов'ядуя в'ь Ефесв болве двухъльтъ, распространилъ славу Евангеліп во всей Асін Проконсульской; потомъ, по образанім прежнихъ Церквей, прибыль въ Герусалимъ на праздникъ Пятьдесятницы; но тамъ едва не былъ умерщвленъ Іудеями: Трибунъ Римскаго войска, спасийй его отъ смерти, отправиль его, какъ Римскаго гражданина, въ Кесарио на судъ къ Феликсу, областному правителю: Здъсь послъ двухльтняго заключеній въ оковахъ, въ которыхъ держалъ его Феликсъ, онъ быль слушань и преемникомь сего последняго Фестомъ: но, приметивъ аго пристрастіе къ Іудеямъ,

потребовать, чтобы его дъло было перенесено къ Кесарю. Достигнувъ Рима, Апостоль встръченъ быль уже Хрістіанами; два года проповъдываль въ немъ за домашнею отъ Правительства стражею, и къ въръ Хрі стовой обратиль нъкоторыхъ изъ самаго дома Кесарева. По полученіи совершенной свободы, Апостоль Павель отъ Рима началь четвертое путешествіе, во время котораго, какъ думають, основаль Церковь на островъ Крить (64 г.).

"[Перкви, основанныя другими Апостолами.]

Подобиня путешествія для распространенія вёры Хрістіанской предпринамали и другіе Апостолы. Такт Апостоль Оаддей основаль Церковь въ Едессё, гдё онь именемь Ішсуса Хріста исцёлиль отъ болезни Князя Авгаря; Евангелисть Маркь—въ Александріи, глё онъ быль и Епископомь; Оома проповёдываль въ Пароіи, Мидін, Персіи, Гирканіи и наконецъ въ Инлін; Андрей проповёдываль у Скиоовъ и, на горахт Кієвскихъ водрузивъ кресть, предрекъ, что здёсь утвердится Православіе; другіе Апостолы и чужи Апостольскіе проповёдывали Евангеліе въ другихъ мёстахъ.

У Чудесных повобія успъхши Апостольской пропослди. 2.

Быстрымъ успехамъ Апостольской проповеди въ особенности способствовали чрезвычайныя дарованія Духа Святаго, сообщенныя Апостоламъ, а чрезъ нихъ и многимъ изъ уверовавшихъ, и безчисленныя чудеса творимыя руками Апостоловъ. Такъ Апостолы, по соществіи па нихъ Духа Святаго, сотворили много чудесь и знаменій въ Герусалимъ. Филиппъ испеленіемъ бесноватыхъ, разслібленныхъ, хромыхъ и другими чудесами расположилъ народъ Самарянскій единодушно слушать его проповедь. Петръ и Іойннъ,

чрезъ, возложение, рукъ, на Самарянъ, сообщили имъ.
чудесныя, дарования. Во время проповёди Апостола
Петра, на Корнили и домашнихъ его излился даръ.
Духа Святаго, такъ что они стали говорить разными
языками. Апостолъ Павелъ въ Пасосъ поразилъ слъпотом, иткоего волхва, и чрезъ сіе чудо обратилъ
ко Хріску Проконсула Сергія.

### Паденіе Іўдеевъ.

Кромъ сего успъхи распространяющагося Хрістіанства возвышены паденіемь Іудеевь, которое совершилось согласно съ пророчествами какъ ветхозавътными, такъ и самого Спасителя, и тъмъ ясно показало, что вера Хрістова есть единая, истинная вера. Паденію Іудеевъ, по сказанію Іосифа Флавія, предшествовали многія чудесныя знаменія; какъ то: а) пророчество некоего Інсуса, который четыре года пропов'ядываль: горе Герусалиму, храму и гражданамь; и наконецъ послъ восклицанія: горе: и мить, быль убить камнемь отъ осаждавшихь Іерусалимь; б) ко-мета, виденная целый годъ надъ Герусалимомъ въобразвимеча; в свъте, подобный дневному, виденный ночью во храм'в; г) рождение агнца от кравы; веденной окъ жертвеннику въ нраздникъ опресноковъ; д), отверстие въ полночь мъдныхъ восточныхъ вратъ храма, которыя съ трудомъ могли отворять двадцать человъкъ; е) видъніе носящихся по воздуху колесницъ. и полковъ; ж) наконецъ въ день Пятьдесятницы. при входъ священниковъ во храмъ, шумъ и гласъ: прейдемь отсель.

Туден, въ своемъ осабиления, не уразумбли сихъ, страниныхъ предзнаменований: подстрекаемые Зило→ таки и ревнителями отечественной свободы, они объ- исияли всъ знамения въ свою пользу, и думали, что.

них уже настало время свергнуть съ себя иго иноплеменницовъ. Римлянъ. Къ явному возстанию протить Римлянъ нареду Іудейскому подаль случай Римскій прожуратеры въ Іуден, Гессій: Флорь, которыйограбидъ храмъ и умерявиль болбе трехъ тысячь.
Іуденъ въ Іерусалимф. Выведенные изъ теривнія.
такою жестоностію, Іуден метребили весь Римскій
гаривонъ въ Іерусалимф. Тогла Римляне ополучились
противъ нихъ, и многими тысячами стали истреблять
ихъ въ Егинтф, Сирін и Палестинф. Наконецъ Римское войско, подъ предволительствомъ Лима, съща
Веспасіанова, подступило къ Іерусалиму и осадило его
въ то самое время, когда Іуден собрались туда на
правдинкъ Пасхи.

БЕДСТВІЯ ДЛЯ ІУДСЕВЪ ВО ВРСИЯ ВТОЙ ОСАДЫ были ужасны: полодь быль столь великъ, что матери събдано собственныхъ дётей; отъ необычайнаго стеченія народа открылись заравительныя болізни; въ народі процеходили междоусобія; и такимъ образомъ отъ лолода, яявы и мятежниковъ ежедневно гибло множество народа. Мноріе, для сохраненія жизни, вытодили ва городъ; но тамъ впадали въ руки Римлявь: Титъ примазаль віщать таковыхъ на крестахъ.

Не желля проливать крови, Тить неоднократно предлагаль Гудеямъ миръ, и объщаль даровать имъ пощаду и сохранить въ пълости городъ и храмъ, есля они добровольне покорятся ему; ио изступленный народъ не хотвлъ и слышать о томъ: Гудеи ръшились лучше погибнуть поль развалинами Герусалима, нежели добровольно сдаться Римлянамъ. Почему Титъ ръщился прекратить всъ переговоры съ ними, — и въ непродолжительномъ времени взядъ Герусалимъ, Гудеямъ осталось одно убъжище — храмъ. Римскія войска подступили къ портикамъ храма. Верикодушный побъдитель въ это время предложиль

Іудеямъ оставить храмъ и избрать другое мъсто для битвы; онъ хотълъ сохранить отъ разрушенія святыню Іудейскую; но Іудеи ожесточились и въ отчаянія ръшнлись держаться въ храмъ до послъдней крайности. Для Римлянъ стоило много трудовъ и крови овладъть храмомъ. Титъ, по взятіи храма, далъ приказаніе сохранить его въ цълости. Но опредъленіе Божіе должно быле исполниться. Одинъ-пенію, бросилъ горящую головню въ окно храма; и въ короткое время пламя объяло святыню Іудейскую; всъ усилія погасить пожаръ были напрасны. Тогда ожесточившеся вонны Римскіе все въ Іерусалимъ стали предавать огню и мечу; — никому изъ Іудеевъ не было пощады.

Тить, разрушивъ всё твердыни Іерусалимскія, которыя казались неприступными, призналь себя орудіемъ гнёва Божія противъ ожесточенныхъ Іудеевъ;
а потому не принялъ поздравленій народныхъ съ
побёдою и почетнаго наименованія: Іудейскаго. Онъ
приказаль разрыть и сравнять съ землею самыя основанія города. Пепелище Іерусалима такъ было
разровнено, что какъ будто тамъ никогда не существовало города. Во время осады Іерусалима, продолжавшейся около пяти мёсяцевъ, погибли многія
сотни тысячь Іудеевъ; остальные разсёяны по разнымъ странамъ, и доселѣ служать по всей землѣ
живымъ памятникомъ суда небеснаго надъ ними и
явнымъ доказательствомъ Божественности Хрістіанства (70 г.).

🏂 📆 2. Бъдствія церкви апостольской.

Гоненія на Церковь Христіанскую от Іудеевъ.

Церковь Апостольская терпела бедствія сперва оть Іудеев, потомъ и оть язычниковь. Іудеи, возбуж-

даеные ненавистію и завистію противъ Хрістіанства, въ продолженіе перваго въка въ одной Палестинъ водійнгли три гоненія на Хрістіанъ.

Первое гоненіе оть Іудеевь.

Пересе гоненіе было вскор'в по сошествіи Духа Светаго на Апостоловъ (34 г.). Во время сего гоненій Апостолы претерпъли двукратное заключеніе вътанив и раны; потомь тому же подвергаемы быни прочіе в'врующіе во Хріста; а первый Діаконъ Смефань, первый сдълался Мученикомь за в'тру Хрістогу.

Исполненный крыпкой выры и Духа Святаго, Св. Стеранъ совершалъ въ народъ великія знаменія и чудеса, и съ великою ревностію пропов'ядываль сло-во спасенія. Многіе изъ учителей Гудейских в им'вли съ нимъ преніе: но пикто изъ нихъ не могь устоять противъ мудрыхъ сужденій его; ибо Духъ Святый говорилъ его устами. Пристыженные учители Ічлейскіе, исполненные зависти и ненависти противъ святаго Мужа, научили некоторых разгласить въ народъ, будто Стефанъ говоритъ хульныя слова на Монсен и на Бога. — Смущенный таковою клеветою, народъ схватилъ Исповъдника въры и представиль на судъ Синедріону. Первосвященникъ спросилъ Стефана: «подлинно ли это такъ, какъ на тебя доносять?» Въ отвъть на сіе Св. Стефанъ, со всею твердостію и спокойствіемъ духа, изложилъ предъ Синедріономъ Исторію Завета Божія съ Авраамомъ н прочими Патріархами и вообще всь священныя событія Церкви Іудейской, и тімь ясно доказаль, сколько чтилъ онъ Бога, Пророка Монсея, храмъ Божій и святый законъ. Въ заключение боговдохновенной рівчи своей, Стефанъ обличиль жестоковыйныхъ Іудеевъ, что они, подобно отцамъ своимъ, из-

бининия: Пророковъ, предвозвъщавщих пришествіе Праведника - Мессін, всегда упорствують противъ Духа Святаго, и въ своемъ ожесточения сабладись предателями и убійцами Предвосв'ященнаго Пророками. Отъ сдовъ Стефана Іуден исполнились ярости, заскрежетали зубами на него, и готовы были его разтерзать. Въ это время Стефанъ, воззръвъ на небо, увидъль славу Божію и Інсуса, стоящаго одесную Бога, «Воть я вижу небеса отверстыя, воскликнуль онъ, и Сына человъческаго, стоящаго одесную Бога!» Всь присутствовавшіе затыкали уши свои отъ словъ сихъ, и съ громкимъ крикомъ устремились на Исцовъдника истины; схватили его, вытащили за городъ, и стали бросать на него камни. Побиваемый каменьями, Стефанъ взывадъ къ Господу: «Господи Інсусе, прінии духъ мой!» Наконецъ преклонивъ кольна, громкимъ годосомъ модился за враговъ своихъ: «Господи! не поставь имъ сего въ гръхъ;» и сказавь сіе, исцустиль духъ свой. Съ великимъ плачемъ погребли его ивкоторые благочестивые мужи.

Второе гоненіе оть Іудерав.

Второг гоновіє отъ Іудеевъ на вірующихъ воздвить (44 г.) Иродо Агриппа, внукъ Ирода — убійцы младенцевъ Виолеемскихъ. Желая угодить невірующить Іудеямъ, онъ отсікъ главу Апостолу Іакову, брату Апостола Іоанна. Св. Іаковъ, свидітель славнаго Преображенія Госполня, первый изъ двінаддати Апостоловъ запечатлість своею кровію віру въ Божественнаго своего Учителя.—Преданіє говорить, что Апостоль прівкь мученическую кончину въ тоть самый день и часъ, въ который за 12 діть прежде расиять быль Спаситель. Нікто Іосія, представившій Ізкова къ суду Ирода, видя на суді невициость и правоту Акостола, раскавлея вь своемъ грібхів, увійродов въ висуса Хріста, и, на пути Св. Іакова нів могу пучентя, испросивь у него прощеніе, вивств общив быль ўсвчень мечень.

продъ, видя, что убівніе Апостола Іакова пріятно видо Іўдеямъ, рышился умертвить и Апостола Петра; тикъ, задержавъ его, посадилъ въ темницу. Но вихъ въ это время наступаль праздникъ Пасхи; то время наступаль праздникъ Пасхи; то водъ и отложилъ убівніе Апостола до окончанія видника. Между тъмъ Церковь возносила о Св. Петрь прилежныя молитвы къ Богу. Господь услывать моленіе върующихъ.

ту ночь, по прошествін которой Иродъ хотьль предъ народъ для осужденія на сърть, Апостоль, окованный двумя цъпями, спаль ижду двумя воннами, и стражи у дверей стерегли темницу. Внезапно свътъ осіялъ темницу, и Ангелъ Господень, коснувшись Петра, разбудиль его и ска-заль: «встань скорбе.» Въ это мгновеніе ціпи спали съ рукъ Апостола. По слову Ангела, онъ обулся, одися и пошель въ следъ за своимъ освободителемь, дина впрочемъ, что все сіе есть видівніе. Прошедъ первую и вторую стражу безпрепятственно, они прища къ желъзнымъ воготамъ, ведущимъ въ городъ: ворота сами собою отворились. Ангелъ, введши Апостола въ городъ, провелъ его еще чрезъ одну улицу, пришель въ себя и увидель, что онъ действительно уже не въ заключения «Теперь, сказалъ онъ, я вижу воистину, что Господь послаль Ангела своего и избавиль меня отъ руки Ирода, и отъ всего, чего ждаль народъ Іудейскій.» Исполненный благодарности, Апо-столь пошель къ дому Маріи, матери Іоанна, про-званнато Маркомъ. Въ это время въ томъ домъ было собраніе върующихъ для молитвы. Когда Петръ по-

стучался въ дверь у съней; то вышла служанка, по имени Рода. Узнавши голосъ Петра, отъ радости она не отперла съней, вбъжала въ горницу, гдъ молились върующіе, и съ радостію сказала имъ, что Петръ стоитъ у съней. «Въ своемъ ли ты умъ»? сказали ей ученики; но она утверждала, что говоритъ правду. «Такъ это върно Ангелъ его,» говорили върующіе. Между тыть Петръ продолжаль стучать; ученики вышли, отворили двери, и, увидя Петра, изумились. Апостолъ далъ имъ знакъ, чтобъ замолчали; и разсказалъ, какъ Господь вывелъ его изъ темницы. Онъ въ туже ночь, для безопасности, удалился изъ Герусалима. - Иродъ всю ярость свою излиль на стражей, приказавъ предать ихъ смерти. Но рука Господня вскоръ послъ сего поразила Ирода: онъ умеръ, будучи изъбденъ червями.

Третіе гоненіе отъ Іудеевъ.

Третіе гоненіе на върующихъ было воздвигнуто (62 г.) **Тудеями** при первосвященник *Ананъ*, сын первосвя щенника Анны, упоминаемаго въ Евангеліи. Въ это гоненіе ув'йнчался в'йнцемъ мученическимъ св. Апостоль Іаковь, брать Господень, первый Епіскопь Іерусалимскій. Сами Іуден называли его праведнымь, и прикасались къ его одеждъ для исцъленія отъ бользней. Имья такое вліяніе на народъ, Апостоль со дня на день умножаль число върующихъ въ Іерусалимъ. Посему первосвященникъ Ананъ, съ сопиищемъ невърныхъ, обратилъ всю злобу свою на св. Іакова. Однажды первосвященникъ собралъ синедріонъ, куда былъ приведенъ и Іаковъ. «Народъ признаетъ Іисуса за Мессію, сказалъ ему первосвященникъ; ты долженъ вывесть его изъ этого заблужденія, потому что всь вырять твоему слову.» Сказавь сіе, первосвященникъ приказалъ возвести Апостола на крыло хра-

на Герусалимскаго, чтобы всь могли слышать его. Когда появился онъ на этомъ возвышения, княжники я эписен сказали ему: «мужъ праведный! мы лолжим вебь вырить: народъ заблуждается, слыдуя распяпата Івсусу; скажи же намъ, что иы должны дуправодно по пробедения в промогласно отвечать: «Інсусь, Сынь человьческій, о Которомъ вы говорите, возседить одесную величія Божія, и прінметь на облакахъ небесныхъ судить вселенную.» При змерь засвидетельствовании Праведникомъ о Божесть Інсуса Хріста в'врные взывали: «осанна Сыну Анидову!» а неварные, въ гнава и прости, свергли Праведника съ кровли храма. Оставшись после сего живъ, Апостолъ поднялся и, ставъ на кольни, вышить: «Господи, прости имь, ибо они не знають, чий дълають!» «Побейте его камнями,» кричали фарисен; и въ тоже время бросили на него камни. «Остановитесь, сказалъ нъкто изъ народа; праведникъ молится за васъ, а вы хотите умертвить его»; но въ это самое время одинъ изъ враговъ поразилъ Апостола тяжелымъ деревомъ въ голову, и такимъ образриъ прекратилъ жизнь его. Іосифъ Флавій падене Герусалима почитаеть казнію за убіеніе сего свя-Taro Myska. **6 Причины гонений от язычниковъ.** 

Язычники гнали Хрістіанскую Церковь; во 1-хъ потому, что смъшивали Хрістіанъ съ Іудеями, всегла ненавистными для нихъ; во 2-хъ потому, что Хрістіане, не называя Кесаря богомъ и не клянясь его именемъ; также не принимая участія въ общественныхъ забавахъ, а имъя свои тайныя собранія, казались язычникамъ врагами правительства; въ 3-хъ потому, что, не признавая боговъ языческихъ, и не показывая своего богослуженія, Хрістіане, почитае-

мы были безбожниками; въ 4-хъ потому, что жрецы, по причина распространения христіанства, принужденные терпать уменьшеніе своихъ доходовъ и своей власти въ народъ, клеветали на Хрістіанъ, приписывал миъ самыл грубыя суевърія, ужаснъйшія преступленія, ненависть къ роду человъческому и всь народныя бъдствія.

### Гоненія оть язычниковь.

По симъ причинамъ Хрістіане во время перваго въка претерпъли отъ язычниковъ два гоненія: одно въ половинъ сего въка отъ Нерона, другое въ конпъ онаго отъ Домиціана.

### Первое гонение от павичниковъ.

Неронь, зажегши Римъ, дабы имъть понятіе о горъвшей Троѣ, и дабы послѣ постронть лучшій городъ, и между тѣмъ страшась за сіе возмущенія народнаго, вину пожара сложилъ на Христіанъ, и потому сперва въ Римѣ, а потомъ и во всѣхъ областяхъ Римской Имперіи гналъ ихъ съ чрезвычайнымъ ожесточеніемъ въ продолженіе четырехъ лѣтъ, до самой смерти своей (64 — 67 г.). Въ сіе гоненіе умерщвлены въ Римѣ Апостолы Петръ и Павелъ. Апостолъ Петръ былъ распятъ стремглавъ, а Апостолъ Павелъ былъ обезглавленъ.

Объ Апостолъ Петръ повъствують, что онъ въ Римъ всенародно посрамилъ Симона волжва, — того самаго, который нъкогда въ Самаріи принялъ крещеніе и хотълъ купить у Апостола власть, чрезъ рукоположеніе сообщать людямъ дары Духа Святаго. Отверженный Ап. Петромъ, Симонъ сдълался послътого жестокимъ врагомъ Хрістіанства. Обошедши многія области Римской Имперіи, онъ наконецъ прибылъ въ Римъ и своими чарованіями привлекъ къ

себъ особенное благоволение суевърнаго Нерона. Однажды волхвъ, въ доказательство своего необыкножинаго могущества, ръшился подняться на небо въ присутствии всего народа. Съ помощію нечистыхъ **Мг.**, онъ уже поднялся-было на нѣкоторую высоту. Тотда Апостолъ Петръ палъ на колена и молился Тосноду о низложени обольстителя. По молитвъ Апостола. Господь разогналъ всю силу нечистыхъ духовъ: Симонъ упалъ, переломилъ себъ ноги, и, не терпя своего посрамленія, бросился съ высоты дома, жь который быль перенесень посль своего паденія; т такимъ образомъ погибъ. Это происшествіе, равно и обращение ко Хрісту многихъ при самомъ дворъ кесаря, особенно вооружили Нерона противъ Апостола Петра. Върующіе съ плачемъ умоляли Апостола спасаться бъгствомъ изъ Рима. Св. Петръ, преклоненный мольбами ихъ, ночью выходилъ уже изъ города, какъ во вратахъ срътилъ самаго Господа и спросилъ Его: «куда грядеши, Господи?» «Иду въ Римъ на распятіе,» отв'етствовалъ Господь. в савлался невидимь. Тогда Апостоль уразумвль, что ему настало время прославить Господа своею смертію, возвратился въ городъ и съ радостію принялъ мученическую кончину. — Не считая себя достойнымъ быть распяту такъ, какъ распятъ Хрістосъ, онъ упросилъ распинателей, чтобъ распяли его стремглавъ.

### Второе гонение от язычниковь.

Второе гоненіе отъ язычниковъ было воздвигнуто на Хрістіанъ императоромъ Домиціаномъ (93 г). Этотъ государь, называвшій себя богомъ, по сей безразсудной гордости гналъ върующихъ за то, что они не именовали его богомъ, не клялись его именемъ,

Digitized by Google

испов'ядывали Іисуса Хріста Царемъ высшимъ вс'яхъ царей, и ожидали Его пришествія на землю.

Однажды къ Домиціану привели изъ Іудеи нѣ-которыхъ потомковъ Давидовыхъ, сродниковъ Іису-са Хріста, которыхъ кесарь почиталъ особенно опасными для своего престола. — Домиціанъ изумился, увидѣвъ въ нихъ людей бѣдныхъ, снискивающихъ себѣ насущное процитаніе земледѣльческими трудами; спросилъ ихъ о царствѣ Іисуса Хріста и въ отвѣтъ услышалъ, что царство Его не отъ міра сего, а небесное, и что Онъ явится въ концѣ міра, судить живыхъ и мертвыхъ. Послѣ сего кесарь отпустилъ ихъ, какъ людей нисколько не опасныхъ и совершенно невинныхъ.

Въ гоненіе Димиціаново не мало пострадалъ Св. Апостолъ Іоания Богослови. Сей Апостоль долве прочихъ Апостоловъ пребывалъ въ Герусалимъ, и удалился отсель, въроятно, по успеніи Богоматери. Мъстомъ своей деятельности онъ избраль Малую Азію, и, утвердивъ пребываніе въ Ефесть, имълъ попеченіе не только о Церкви сего мъста, но и о другихъ сосъдственныхъ Церквахъ. Въ гоненіе Домиціаново Св. Іоаннъ изъ Ефеса въ оковахъ былъ отведенъ Римъ. Здъсь онъ вверженъ былъ въ кипящее масло; но, оставшись невредимъ, заточенъ былъ на Егейскій островъ Патмост; и просв'ятиль Хрістіанствомъ жителей острова. Здёсь въ различныхъ видъніяхъ ему открыты были будущія судьбы Хрістіанской Церкви и всего міра. Когда Нерва, преемникъ Домиціана, умерщвленнаго въ 96 г. по Р. Хр., даль изгнаннымъ свободу возвратиться изъ заточенія, св. Іоаннъ также возвратился въ Ефесъ и прежнему сталъ имъть бдительное попечение о Церквахъ Малоазійскихъ. Однажды, въ время обозръ-

ня Церквей, въ одномъ городъ встрътилъ онъ юношу, въ которомъ замътилъ добрыя качества. Іоаннъ поручилъ его подъ особенный надзоръ и руководство къ въръ Епіскопу того города. Епіскопъ научилъ его въръ и просвътилъ крещеніемъ; но послъ оставиль прежнее объ немъ попеченіе; -- и юноша, вступивъ въ сообщество съ людьми развратными, заразыся отъ нихъ пороками и наконецъ сделался разбойникомъ. По нъкоторомъ времени, Апостолъ, посвщая Церкви Малоазійскія, прибыль къ тому Епіскопу, которому ввъренъ былъ юноша. Апостолъ спросиль Епіскопа: «гдв залогь, который я тебь ввърнаъ?» Епіскопъ молчалъ, не понимая словъ Апостольскихъ. Тогда Апостолъ сказалъ ему: «гдъ юноша, котораго я тебъ поручилъ?» Епіскопъ облился слезами и отвътствовалъ: «юноша умеръ.» «Какою смертію?» воскликнулъ Апостолъ. Епіскопъ разсказаль, что юноша совратился съ пути благочестія и скрывается на горъ съ разбойниками. Апостолъ немедленно, съ проводникомъ, отправился къ тому мъсту, гдъ укрывались разбойники, и-своимъ появленіемъ привелъ заблудшаго въ смятеніе. Сей, объятый страхомъ при видъ св. Старца, обратился въ бытство. Іоаннъ, не смотря на свою немощь, устремился въ слъдъ за бъгущимъ и трогательно взываль къ нему: «сынъ мой! за чёмъ бъжишь отъ меня? за чёмъ бъжишь отъ своего отца? остановись; сжалься надо мною! ты можешь еще покаяться: еще есть надежда на твое спасеніе; выслушай меня; Самъ Іисусъ Хрістосъ послаль меня,» Бъгущій остановился и, обливаясь слезами раскаянія, паль къ ногамъ Апостола. Св. Іоаннъ укрѣпиль его въ надеждъ спасенія, провель вмъсть съ нимь высколько дней въ посты и молитвы, и такимъ образомъ возвратилъ его на путь истины.

Св. Апостоль Ісаннъ мирно почиль въ глубовой старости (105 г.). Пов'йствують, что такъ какъ слабость его не позволяла ему говорить продолжительныхъ поученій, то онъ постоянно повторяль среди окружавшихъ его в'врныхъ: «чада! любите другь друга;» и когда однажды спросили его: «ва чывь онъ повторяетъ одно и тоже?» отвычаль: «это запов'ядь Господа; и еслибъ она была и одна, то и одной ся довольно бъ было для спасенія.

### 🙎 🐧 ВНУТРЕННЕЕ СОСТОЯНІЕ ЦЕРКВИ АПОСТОЛЬСКОЙ.

### .1. СВИЩЕННЫЯ КНИГИ НОВАГО ЗАВЪТА.

Апостолы не только проповъдывали словомъ; но, дабы учение Хрістово върнъе сохранилось, написали оное въ книгахъ, по вдохновенію Св. Духа, по подобію древнихъ Пророковъ.

Первая книга Новаго Завъта есть Евангеліе отв Матвел, написанное около осьми лътъ спустя по Вознесеніи Господнемъ. Оно содержить исторію земной жизни и ученія Хрістова. Послъ его написаны три подобныя Евангелія: Маркомъ, Лукою и Іоанномъ, изъ коихъ послъднему Церковію преимущественно присвоено наименованіе Богослова, потому, что въ его Евангеліи преимущественно возвъщается предвъчное рожденіе Господа Іисуса Хріста и предвъчное исхожденіе Св. Духа отъ Бога Отца.

Евангелисть Лука написаль еще книгу Апостольских делній, гдъ изображается первоначальное образованіе Хрістіанской Церкви изъ Іудеевъ и язычниковь.

Аностолы: Петръ, Іаковъ, Іоаннъ, Іуда и Павель написали двадцать одно посланіе о ученіи Хрістовоть и о правилахъ жизни Христіанской. Именно: Апостоль Іаковъ написаль одно посланіе, Петръ—два

**висилани.** Іодинь — три посланія, Іуда — одно. Посланія сихъ Апостоловъ называются Соборными, т. е. сланими—ко многимъ Церквамъ.

Акостоль же Павеле написаль четырнадцать посланій къ разнымъ Церквамъ. Сіи посланія суть: 1) косланіе къ Рамлянамъ; 2) первое посланіе къ Кориченнамъ; 3) второе посланіе къ Кориненнамъ; 4) къ Салатамъ; 5) къ Ефесенмъ; 6) къ Филинийцамъ; 7) къ Колоссянамъ: 8) первое посланіе къ Оессалоникійцамъ; 9) второе посланіе къ Оессаловикійцамъ; 10) первое посланіе къ Тимоеею; 11) второе посланіе къ Тимоеею; 12) посланіе къ Титу; 13) къ Филимону; 14) къ Евреямъ.

Апостоль Іоанно Богослово, кром'в Евангелія и трекъ посланій, написаль еще Апокалипсисо, что значить Отпровеніе. Въ сей книг'в пророчески говорится о сульб'в Хрістіанской Церкви до скончанія міра.

· 2. ВОГОСЛУЖЕНИЕ ЦЕРКВИ АПОСТОЛЬСКОЙ.

Первоначальное образование Хрістіанскаго Богослуженія.

Существенных части Хрістіанскаго Богослуженія установлены самимъ Інсусомъ Хрістомъ; важивший нослів сихъ получили начало отъ Апостоловъ; прочіх установлены ихъ преемниками, которые, по заповіди Апостола Павла, вся благообразно и по чину устрояли. При семъ надобно примітить, что и изъ ветхозавітныхъ Богослуженій хрістіанскомъ удержано то, что сообразно съ свойствомъ Новаго Завіта.

Литурия въ Церкви Апостольской.

Аппиурнию во времена Апостоловъ вообще называлось всякое дъйствие общественнаго Богослужения, а въ особенности си наименование присвоено Богослуженю, въ которомъ совершается таинство Причащения.

Къ сему Богослуженію отпосились слёдующія действія: 1) чтеніе Священныхъ книгъ; 2) духовное пъніе; 3) поученіе, которое могъ предлагать не одинъ предстоятель, но и другіе, свыше пріявшіе даръ учительства, псключая женъ; 4) молитвы; 5) проскомидія, или приношеніе хльба и вина, которые народъ приносилъ Священно-дъйствующимъ, для Таннства Причащенія и на служеніе б'вднымъ; **6**) даровъ словами Спасителя, изображающими установленіе Таинства, благословленіемъ и молитвою; 7) раздаяние освященныхъ даровъ присутствующимъ чрезъ Діаконовъ въ раздівльныхъ видахъ хліба и вина; 8) за симъ слъдовала общая трапеза, которая называлась **λ**юбовію (ἀγάπη.).

Совершеніе прочих Таинство во времена Апостолово. Таинство Крещенія во времена Апостолово всегда предваряемо было наставленіемо во вобро и ся исповобраніемо; совершалось чрезо троекратное погруженіе крещаемых во воду, со произношеніемо при каждомо погруженіи имени одного изо Лицо Пресвятыя Троицы; посло сего новокрещенные были облекаемы во болую одежду, во знако ихо обязанности всегда хранить себя во той чистото, которую ворующій получаеть чрезо Крещеніе. Крещеніе совершаемо было и надо младенцами, ибо Апостолы учили, что оно заступаеть мосто оброзанія, совершавшагося надо осьмидневными младенцами, и притомо крестили цольно семейства.

Дары Святаго Духа крещаемымъ сообщаемы были преимущественно Апостолами, чрезъ рукоположение; преемники же Апостоловъ, вмѣсто рукоположенія, стали употреблять помазаніе новокрещенныхъ Святымъ муромъ.

Касательно Покаянія надобно зам'втить, что грахи

слабости могли быть исповёдуемы вёрующими другь другу при взаимной молитве (Іак. 5, 19); тяжкіе грёхи исповёдуемы были предъ всею Церковію; по свидётельству Діонисія Ареопагита, было въ употребленіи и покаяніе предъ однимъ Священникомъ а), которое занимало какъ бы средину между первыми видами покаянія.

Избранные къ полученію Священства были испытуемы въ въръ и жизни; а потомъ посвящаемы были Апостолами или Епіскопами съ постомъ, молитвою и рукоположеніемъ.

Для вступленія въ *бракъ* требовалось сопіволеніе Епіскопа, лабы, какъ пишеть Игнатій Богоносець, бракъ быль о Господъ, а не по страсти.

Елеосвященіе совершаемо было надъ больными; въ семъ таинствъ знаменіемъ благодати служилъ чистый елей.

Мпста благочестивых собраній въ Церкви Апостольской.

Мъстами благочестивыхъ собраній въ Церкви Апостольской были: 1) храмь Іерусалимскій, и 2) синагоги, куда входили Апостолы для молитвы и для
проповъды. Собственно же Хрістіанское Богослуженіе
во времена Апостольскія совершаемо было 3) въ
частныхъ домахъ, въ которыхъ для сего назначалось
особое мъсто, называемое церковію и храмомъ Божіимъ.
Таковымъ напр. мъстомъ была та горница, въ которой Іисусъ Хрістосъ установилъ Таинство Причащенія,
и та, въ которой Апостолы ожидали и получили
Луха Святаго.

(Прагдники Церкви Апостольской) Въ Апостольской Церкви были слёдующіе празд-

<sup>(</sup>a) Oper. s. Dionysii Areopag. Antverpiae. 1634. ann. Tom. II. Epist. 8. ad Demophilum, pag. 108.



ники: 1)-день Воскресенія Хрістова, заступившій м'юсто Іудейской Субботы; 2) Новозавлиный празднико Пасхы, который отправлялся во славу страданій и Воскресенія Іисуса Хріста; 3) празднико Пятьдесятницы, отправляемый въ воспоминаніе соществія Святаго Луха.

Часы Богослуженія въ Церкви Апостольской.

Во времена Апостольскія на молитву посвящаемы были: 1) част третій, 2) шестый, и 3) девятый. Такъ въ третій част Духъ Святый сошель на върующихъ въ день Пятидесятницы; такъ въ шестый част Апостолъ Петръ молился на горниць, и нолучиль отъ Бога откровеніе о призываній язычниковъ въ Церковь Хрістову; такъ въ девятый част Апостоль же Петръ, идя съ Іоанномъ на молитву въ храмъ Іерусалямскій, исцълилъ хромаго. Для совершенія же Евхаристіи обыкновенно употреблялась ночь, какъ время безопаснъйшее и какъ время установленія сего Таинства.

Посты Церкви Апостольской.

Въ Апостольской Церкви постоянно соблюдался Пость Четыредесятичны предъ Св. Иасхово, равно и Пость среды и пятка, какъ все сіе видно изъ 69 Правила Апостольскаго и изъ того, что Отцы Церскви 2 и 3 въковъ говорять объ оныхъ Постахъ, какъ объ извъстныхъ. Кромъ сего первенствующіе Хрістіане постились при начатіи важныхъ дълъ и во время бъдствій.

3. ІЕРАРХІЯ ВЪ ЦЕРКВИ АПОСТОЛЬСКОЙ.
 Управленіе въ Церкви Апостольской.

Церковь во времена Апостоловъ управлялась, какъ и всегда управляется, невидимо Самимъ Іисусомъ Хрістомъ, Который есть Глава Церкви и Который

ть свобенности въ то время благоустрояль Церковь тревъ сообщение върующимъ чудесныхъ дарованій Св. Дука; видимая власть въ Церкви Апостодьской принадлежала Апостоламъ и Епіскопамъ, которые въссобенныхъ случаяхъ дъйствовали съ согласія Цервин и учреждали Соборы. Таковъ былъ Апостольскій Соборъ въ Герусалимъ. Вотъ исторія сего Собора:

Апостольскій Соборь во Іерусалимь (50 г.).

НВкоторые изъ Герусалимскихъ Хрістіанъ, бывшивь прежде Гудении, приным въ Антіохію, и стали утить обращенныхъ изъ язычества въ Христіанство: «вы не можете спастися, если не обръжетеся по обрыду Моисееву.» Атостолы Павель и Варнава, навыдавніе тогда Церковь Антіохійскую, противостояым имъ; но споръ не быль решенъ. Тогда Церковь Антіохійская, для рішенія этого спора, опредідила отправить Навла и Варнаву сь ивкоторыми другими Антіохійцами въ Іерусалимъ къ Апостоламъ. По прибыти въ Терусалимъ, Апостолъ Павелъ объявилъ о спорномъ вопросъ; и для ръшенія его открылся Соборъ, на который явились Апостолы и пресвитеры. Обращенные изъ секты фарисейской съ особенною настойчивостію говорили, что должно обрѣзывать язычниковъ, обращающихся въ Хрістіанство, и велъть имъ соблюдать законъ Монсеевъ. По долгомъ разсужденія, Апостоль Петръ, вставъ, сказалъ собравшимся: «Братія! вы знаете, что давно уже Богъ избраль изъ насъ меня, чтобы изъ устъ моихъ язычники услышали слово Евангельское и увъровали. И серднев'вдіць Богь даль инть Свое свидітельство, даровавъ имъ Духа Съятаго танже, какъ ж намъ, н не положилъ никакого различія между нами и ими, върою очистивъ сердца ихъ. Что же вы имив

нскущаете Бога, желая возложить на выи учениковъ иго, котораго ни отцы наши, ни мы не могли нести? Напротивъ того мы въруемъ, что и мы спасемся благодатію Господа Інсуса Христа, такимъ же образомъ, какъ и они.» После сего Апостолъ-Павелъ и Варнава, разсказали о знаменіяхъ и чудесахъ, какія Богъ произвелъ чрезъ нихъ у язычниковъ. Все собраніе слушало ихъ пов'єтсвованіе со вниманіемъ. Въ заключение всыхъ разсуждений, Апостоль Іаковъ, Епіскопъ Церкви Јерусалимской, одобривъ голосъ Петра, какъ согласный съ предсказаніями пророковъ, возвъстившихъ обращение всъхъ народовъ, предложилъ собранію, что, дъйствительно, не должно отягощать тъхъ, которые изъ язычниковъ обращаются къ Богу И такъ на Соборъ семъ, по изволенію Духа Святаго. и было постановлено — не принуждать Хрістіанъ изъ язычниковъ къ обръзанію и другимъ обрядамъ Закона Моисеева. Этотъ Соборъ послужилъ образцемъ для всёхъ последующихъ Соборовъ, на которыхъ Пастыри Церкви собирались разсуждать о важнъйшихъ дълахъ, касающихся ученія въры и благоиннія

Раздъление членовъ Апостольской Церкви.

Члены Апостольской Церкви вообще раздвлялись на два разряда: на міряно (λαιχός) и клиро или причето (χλῆρος), или иначе—священныя лица.

#### Раздъление священных лиць.

Между священными званіями въ Церкви Апостольской различаются: 1) званія чрезвычайныя, учрежденныя Богомъ для первоначальнаго распространенія въры, какъ то: званія Апостоловъ, Пророковъ и Евапнелистовъ; и 2) должности постолныя, свойственныя всёмъ временамъ Церкви.

#### Степени постоянной Іерархіи.

Степени постоянной Іерархіи въ Церкви Апостольской были три: степень Епіскопа, степень Пресвитера и степень Діакона. Отличительное преимущество Епіскопа состояло, какъ и нынъ состоить, въ томъ, что ему предоставлена власть поставлять Пресвитеровъ и Діаконовъ, ихъ наставлять, ободрять и судить, и власть править всею Церковію. Должность Пресвитера, какъ и нынъ, состояла въ томъ, чтобъ учить народъ и совершать Таинства въ зависимости отъ Епіскопа. Должность Діаконовъ сперва состояла въ попеченіи о содержаніи бъдныхъ, а потомъ въ служеніи и при совершеніи Таинствъ.

# BTOPOE OTALLEHIE.

# uctopia qeprbn xpictiahcron,

ПОСЛЪ ВРЕМЕНЪ АПОСТОЛЬСКИХЪ, БОРИМОЙ ВНЪШНИМИ ВРАГАМИ, ДО ВРЕМЕНЪ СВ. РАВНО-АПОСТОЛЬНАГО КОНСТАНТИНА ВЕЛИКАГО,

ВО 2-мъ и 3-мъ ВБКАХЪ.

А. ВИВШНЕЕ СОСТОЯМЕ ЦЕРКВИ ВО 2-жь и 3-мь ВЪКАХЪ.

9 1. PACTIPOCTPAHEHIE TEPKBN XPICTIAHCKON.

Хрістіанская Церковь въ продолженіе 2 и 3 въковъ не только болье утверждалась въ тъхъ мъстахъ, гдь она была основана въ въкъ Апостольскій, но еще, кромъ безчисленнаго множества частныхъ лицъ, пріобрътала цълые народы вь Африкь, Азіи и Европь; такъ что Св. Іустинъ, Хрістіанскій Философъ, пострадавшій въ половинь втораго выка, въ свое время говорилъ: «нътъ уже болъе ни одного народа въ міръ, среди котораго не возносились бы молитвы и благодаренія Отцу и Сод'втелю всяческихъ во имя Іисуса Хріста» (Разг. съ. Триф. Іуд. гл.: 117). «Мы существуемъ, такъ сказать, только со вчерашняго дня, говоритъ Св. Іустинъ въ другомъ мъстъ, обращаясь отъ лица Хрістіанъ къ язычникамъ, — и уже наполняемъ все: ваши города, острова, замки, пригороды, совъты, лагери, дворъ, сенатъ; оставляемъ вамъ одни тодько ваши капища.» (Apolog. cap. 37.).

Въ Африкъ Хрістіанство въ продолженіе 2 и 3 вѣ-ковъ распространилось: (1) въ Карвагенъ, гдъ Церковь имъла многихъ знаменитыхъ мужей, какъ-то: Тертулліана, Кипріана и другихъ) 2) Въ Ливіи, Нумидіи, Мавританіи, Кирінеъ и другихъ мъстахъ.

Въ Агіи Хрістіанство въ продолженіе 3-го віже распроскранено въ Индій-куда, по просьбі Индій-церь, уже инівіших вачетин Хрістіанства, для про-шень уже инівіших вачетин Хрістіанства, для про-шень Вангелія нзъ Александрій быль отправить Пантень, начальникь Александрійскаго училища, который нашель тамъ Евангеліе отъ Матеея на Еврейскомъ языкі, оставленное Индійцамъ Апосто-лемь Вареоломеемъ; еще, накъ свидітельствують Ириней и Тертулліанъ, въ Пареіи, Мидіи, у Кламитовъ, въ Фрини, Каппадокіи, Памфиліи, Понть и другихъ містахъ. Въ продолженіе 3-го віка Церковь Хрістіанская утверждена въ Аравіи, гді пропов'ядываль Оригень, прибывщій туда для пропов'яди, по вызору одного Аравійскаго начальника.

Въ Европъ Хрістіанство въ продолженіе 2 и 3 вв. распространено ръъ Скион и Сармати въ Бри-тани, Германи, Галли и Испани. Въ Скион и Сарматии, по свидътельству Тертулліана, положено начало Хрістіанства во 2 въкъ Л Во Англіи, по мнънію нъкоторыхъ, въ семъ же въкъ утвердили Хрістіанство пропов'ядники, посланные туда Римскимъ Епіскопемъ Елевогріємо, по прошенію царя Бриганскаго Луція. А Кельтская и Ирландская Церковь въ сіе же время получила начало и образование свое отъ Восточной; ибо древніе Шотландцы праздновали Пасху по обыкновенію Восточному; въ VI въкъ отнюдь не котъли принять Августина Младшаго въ качествъ носла отъ Григорія Великаго, ниже признать надъ собою власть Римскаго Архіепискова, и до XII-го выка не имбли ни Священниковъ, ни Епіскоповъ, неставленныхъ Римскими Епіскопами, и удерживали литургію и правила монашеской жизни—Восточныя Въ Германію и Галлію изъ Азіи принесли Евангеліе также во 2 въкъ Повинъ и Ириней, основавшие Цер-

ковь въ Ліонъ и Вьеннъ. Въ продолжение 3-го въка въ Германіи и Галліи устроены были уже многія Церкви, какъ напр. въ Парижъ, Авиньонъ, Овернъ Триръ, Кельнъ и другахъ мъстаху. Въ Испаніи распространилось Хрістіанство въ томъ же въкъ Въ семъ же въкъ Церковь Хрістіанская утверждена въ Мисіи и Оракіи между Готоджи, конть пропов'ядывали Евангеліе Священники, плененные ими въ латін и Каппадокін. Э

бъдствія хрістіанской деркви; и знаменитъйшіб изъ поборниковъ въры во 2 и з въкахъ.

Въ продолжение 2 и /3 въковъ Церковь Хрістіанская претерпъла жестокія гоненія отъ язычниковъ. Всъхъ гоненій, до временъ Св. Равноапостольнаго Константина Великаго, считается десять.

Первыя два гоненія были въ 1-мъ въкъ, о которыхъ тамъ и сказано.

#### TPETIE TOHEHIE.

Краткое изложение истории третьяго гоненія.

Третіе гоненіе на Хрістіанъ было въ началь 2-го въка, при Императоръ Траянь и частію при Адріань, и продолжалось 23 года. Въ сіе время пострадам: въ Герусалимъ 120-лътній старецъ Стмеонь, сродинкь Господень (107 г.); въ Рим'в Игнатій Богоносець, Епіскопъ Антіохійскій (116 г.).

(Св. Стмеонъ, сродникъ Господень.) Св. Стмеонъ былъ Епіскопъ Церкви Іерусалимской послъ мученической кончины Св. Апостола Іакова,сынъ Клеопы, брата Св. Іосяфу, которому была об-ручена Пресвятая Дъва. Св. Старепъ нъсколько дней быль истязуемь предъ судомъ Аттика, правителя Сирін, и удивиль его своимъ мужествомъ; окончиль жизнь на кресть./

Св. Игнатій Богоносець, Епіскопь Антіохійскій.

Св. Игнатий Богоносець быль ученикъ Апостола Іоанна Богослова. Самъ императоръ Траянъ, во время похода противъ Пареянъ, прибывъ въ Антіохію, допрашиваль Св. Игнатія, и хотель притворною ласковостію склонить его къ поклоненію богамь: но Праведникъ отвъчалъ: «возлюбившій Хріста уже ничего не можетъ любить, кромъ Его.» Траянъ, узнавъ что Игнатій называется Богоносець, спросиль его, что означаетъ имя: Богоносець? Св. Старецъ отв'вчалъ: «Того, кто носить въ сердив своемъ Хріста Бога, «Не ужели ты думаешь, возразиль ему императоръ, что мы не носимъ боговъ нашихъ въ своей душъ?» «Воги ваши, отвъчалъ Епіскопъ, суть идолы, дъла рукъ человъческихъ.» Траянъ, обличенный Праведникомъ въ нечестіи, и видя его твердость въ въръ Хрістовой, отослаль его въ Римь на растерзаніе дикимь звърямъ. Пламенный духомъ, Игнатій сгораль желаніемъ вънца мученическаго, и обремененный оковами, съ радостію стремился въ Римъ. Остатки растерзанжаго львами (Дек. 20) тъла его перенесены въ Анвожію. Св. Игнатій установиль пъть въ Церкви на жа лика такъ называемые Антифоны.

ЧЕТВЕРТОЕ ГОНЕНІЕ.

Краткое изложение истории четвертаго гоненія.

Четвертое гоненіе было въ половинъ 2-го въка (138 г.) при преемникъ Андріановомъ Антонинъ Нъжномъ (Pius). Оно воздвигнуто было на Хрістіанъ по тому поводу, что имъ поставляли въ вину язву и землетрясенія, опустошавшія Азію./ Гоненіе сіе, прекращенное Антониномъ въ слъдствіе Апологіи Іустина, возобновиль преемникъ Антониновъ Маркъ Аврелій Антонинъ, прозванный Философомъ, и распространилъ оное въ Италіи, Галліи и Азіи (161/—

174 г.). Въ это гонение пострадали: въ Римъ 1устинь, Хрістіанскій Философъ (169 г.); въ Смирнъ Полукария, Епіскопъ Смирискій, ученикъ Евангелиста Іоанна Богослова (169 г.); Въ Ліонъ Епіскопъ Пооинт, имъвшій болье 90 льтъД

Св. Іустинь, Хрістіанскій Философь. Св. Іустинь Философь, родомъ изъ Самаріи, съ юныхъ льтъ прилежавшій ученію, не находя удовлетворенія своему духу ни въ ученіи Стоиковъ, ни въ учени Писагорейцевъ, наконецъ совершенно предался ученію Платониковъ. Въ одно время, погруженный въ размышленія, онъ вышель за городъ, на самый уединенный берегъ моря, и внезапно увидълъ здъсь незнакомаго старца. Старецъ въ своей бесвав съ Іустиномъ доказалъ, -- какъ недостаточенъ въ дълъ Боговъдънія человъческій умъ, не просвъщенный върою; открылъ ему въ Божественномъ Откровеніи источникъ познанія истины, и такимъ образомъ возбудилъ въ немъ охоту къ чтенію Священныхъ книгъ. Отъ сего чтенія Іустинъ содблался пстиннымъ Философомъ, и принялъ святое Крещеніе. Просвыщенный Хрістіанствомъ, Іустинъ всюду путешествоваль, и умножаль число в рующихь. Для защищенія Хрістіанъ написаль онъ дві апологіи: одну къ императору Антонину, другую къ Марку Аврелію; но сей последній, предубежденный клеветами, взнесенными на Хрістіанъ, повелъль умертвить его... Самымъ жестокимъ врагомъ Св. Іустина былъ ци-ническій философъ Кресценть, пользовавшійся у императора особенною милостію. Кресцентъ, не могши препираться съ Богопросвященнымъ Философомъ, по ненависти къ нему вооружилъ противъ него народъ, и наконецъ привелъ его въ судилище. Здъсь-Исповедникъ Хрістовъ, после многихъ истязаній, осужденъ былъ на отсъчение главы (Іюня 1).

Св, Поминирив, Епоскопъ Смирнский.

Св. Полукарив, Епіскопъ Смирискій, быль уважаемь и жобимъ не только своею паствою, но и окружныия Церквами; особенно же славу его святой живии возвысили совершенныя имъ чудеса. Послъ мученической кончины и вкоторых в изъ Хрістіанъ Смирискахъ, язычники, раздраженные ихъ твердостію, въ неистовствъ стали требовать, чтобы Епіскопа Смирискаго предать смерти. Св. Старецъ, по убъжденію върующихъ, удалился въ одно сосъднее селеніе. Но когда узналъ, что враги Хрістіанства ищуть его, то добровольно отдался въ руки ихъ, предложнаъ имъ транезу, а самъ между тъмъ совершалъ молитву за паству свою и за всю Вселенскую Церковь. За три дия до мученической кончины своей, Св. Полукариъ видълъ возглавіе одра своего горящимъ, и послъ сказаль върующимъ, — что его сожгутъ. извели Св. Полукарпа на мъсто казни, Проконсулъ требовалъ, чтобы онъ произнесъ проклятіе на Хріста; но Старецъ отвъчаль; «восемьдесять шесть льть служу я Хрісту; какъ же могу хулить Его, моего Царя и Спасителя?» Проконсуль грозиль ему огне мъ, но Исповъдникъ Хрістовъ сказалъ: «ты говоришь объ огий временномъ, но есть еще огонь вичний, уготованный нечестивымь.» Св. Полукарпь, возведенный на костерь, въ своей молитей возблагодариль Бога, что сподобиль его чести быть въ чисат мучениковъ и пріять участіе въ страданіяхъ Хрістовыхъ. Но пламя костра не коснужось Праведника, --- огонь, на подобіе свода, окружиль его. Мучители, видя такое чудо, усъкли Св. Полукарма нечемъ; но при семъ новое чудо поразвло ихъ: кровь, истекшая изъ тъла Священно-мученика, погасила пылающій костеръ (Февр. 23).

(Св. Повинь, Епіскопь Ліонскій.)

(Повинъ, ученикъ Св. Полукарпа, Епіскопъ Ліонской Церкви, имъ основанной вмъстъ съ другимъ ученикомъ Полукарпа, Иринеемъ, былъ веденъ на судилище посреди проклятій язычествующей черни. Его спросили о Хрістіанскомъ Богь; Старецъ отвътствовалъ: «узнаете, если будете достойными.» Тогда предали его тяжкимъ мученіямъ, и наконецъ заключили въ смрадную темницу, гдъ онъ послъ двухъ дней заключенія скончался. Св. Ириней, сотрудникъ Поөина въ проповъданіи Евангелія, быль избранъ на его Епіскопскій престоль/

(Громоносный Легіонъ) / (Маркъ Аврелій (174 г.) прекратилъ гоненіе указомъ по случаю необычайнаго событія въ его войскъ съ Громоноснымъ Легіономъ. Когда Римское войско, въ предѣлахъ нынѣшней Богемін бывъ Квадами, Маркоманнами и другими Германскими народами, пять дней томилось жаждою; то, по молитвѣ Хрістіанъ, служившихъ въ томъ легіонѣ, внезапно пошель дождь, который и оживиль войско, а непріятели разсѣяны громомъ.

**И ПЯТОЕ ГОНЕНІЕ.** 

Краткое изложение исторіи пятаго гоненія.

Пятое гоненіе было въ началь 3-го выка (202 г.) н продолжалось восемь лътъ, при императоръ Септимів Северь. ТИмператоръ сей, опасаясь возмущенія довольно усилившихся въ то время Іудеевъ, и съ ними смѣшивая Хрістіанъ, указомъ воспретилъ перемънять отеческую въру какъ на Іудейство, такъ и на Хрістіанство, подъ опасеніемъ казни, и особенно въ первые два года истребляль Хрістіанъ съ необычайною жестокостію, такъ, что върующіе это время почитали наступленіем времень Антихриста:

(Co. Upuneii.

Въ это гоненіе въ Галліи пострадаль, вмість со иногими, Св. Ириней, достойный преемникъ Пооина, съ неутомимою ревностію старавшійся о распространеніи вітры между язычниками и о защищеніи ея противъ еретиковъ. Память его 23-го Августа.

(Оригенъ, — и мученики въ Египтъ.)

Гоненіе Септиміево особенно свирѣпствовало въ Египтѣ и проконсульской Африкѣ. Въ Египтѣ, кроиѣ другихъ, пострадалъ Леонидъ, отецъ Оригена, и 
нѣсколько учениковъ самаго Оригена, тогда еще осьмнадпатилѣтняго юноши. Горя желаніемъ пострадать 
за имя Хрістово вмѣстѣ съ отцемъ своимъ, но удержанный отъ того матерью, Оригенъ въ своемъ посланіи къ отцу, вверженному въ темницу, умолялъ 
его быть твердымъ среди мученій и совершенно забыть о своемъ малолѣтномъ семействѣ. Съ тою же 
ревностію укрѣплялъ онъ въ подвигахъ мученичества и прочихъ исповѣдниковъ вѣры а).

Кромѣ Леонида и другихъ, пострадавшихъ въ Египтѣ въ гоненіе Септимія, замѣчательна еще Св. Потамина, дѣвица, раба одного господина язычника. Какъ Хрістіанка, она своимъ владѣльцемъ предана была судіи и за твердое исповѣданіе вѣры приговорена на смерть въ кипящей смолѣ. Идя на мученіе, она одному воину, именемъ Василиду, ведшему

а) Въ послъдствіи Оригенъ въ училищь Александрійскомъ заступиль мъсто своего наставника, Климента, Александрійскаго Пресвитера и, по неутомимымъ трудамъ своимъ, названъ Адамантовымъ. Опъ написалъ до 6,000 разныхъ сочиненій и въ томъ числь изъясненіе почти на все Священное Писаніе, и другія многотомныя книги. Но при всей учености Оригенъ не былъ свободенъ отъ заблужденій ума, которыя въ послъдствій временя заразили многихъ и были отвергнуты на пятомъ Вселенскомъ Соборь (553 г.). Оригенъ скончался 254 года.



ее на мъсто казни, за то, что охранялъ ее отъ неистовства черни, — объщала, по кончинъ своей, испросить особенную милость отъ Бога. Чрезъ три дня послъ мученической смерти своей, Потамина явилась Василиду, возложила на него вънецъ и сказала, что опъ скоро сподобится небесной славы. Василидъ немедленно принялъ крещеніе, а вскоръ потомъ въру во Хріста запечатлълъ торжественнымъ исповъданіемъ имени Его и мученичествомъ.

(Мученики въ Карвагент)

Въ Кареагенъ между многими жертвами, закламными неистовствомъ язычниковъ, замбчательны: благородная жена Перпетуа и рабыня ея Фелиципата. Перпетуа не преклонилась къ жертвоприношение языческому ни убъжденіями и угрозами своего престарвлаго отца язычника, ни воплемъ своего сына Утешенная въ темнице небесными вилемлалениа. ніями, предвішавними небесные вінцы, какъ ей, такъ и другимъ, бывшимъ съ нею, исповедникамъ, она, осужденная на растерзаніе звібрями, безтрепетно вступила въ амфитеатръ. Выпущенные звъри не умертвили Праведницу, - и мечь гладіатора довершиль ся страданія. Фелиципата вибств съ нею потерпила тоже мученичество. Сія страстотеринца, мучась родами въ темницв и въ оковахъ, на вопросъ одного язычника: «если ты теперь такъ страдаень, то что съ тобою будеть, когда бросять тебя звърямь?» отвътствовала: «теперь мучусь я за себя; а тамъ Другой будеть мучиться во мнь, поелику я желаю за Него мучиться.» (Память ихъ 1-го Февр.)/ ШЕСТОЕ ГОНЕНІЕ.

Шестое гоненіе было при императорѣ Максиминь, (который, умертвивъ Аленсандра Севера, попровительствоваещаго Хрістіанамъ, и занявъ его престолъ, изъ

боязни мщенія, опредёлиль казнь его фамиліи и Епіскопамь съ прочими служителями Церкви. Гоненіе сіє началось въ 235 году и продолжалось около трехь лёть до смерти Максимина, умерщвленнаго возмутившимся войскомъ (238 г.)/

#### СЕДЬМОЕ ГОНЕНІЕ.

Краткое изложение истории седьмаго гоненія.

• Седьмое гоненіе было въ срединъ 3-го въка, при император'в Деків Траянь, (и продолжалось около двухъ л'єтъ (249—251 г.). Видя всюду умножавшіеся храмы Хрістіанскіе и повсюду оказываемое пренебрежение къ идоламъ, Декій, при самомъ вступленіи на престолъ, предписалъ начальникамъ областев и городовъ, — подъ опасеніемъ лишенія жизин, умерщвлять Хрістіанъ, или обращать ихъ къ идолопоклонству Изъ безчисленнаго множества мучениковъ, пострадавшихъ въ это время въ Азіи, Африкъ и Европъ, особенно замъчательные (Фабіань, Епіскопъ Римскій а, <u>Александря</u>, Епіскопъ Іерусалим-скій б) и Вавиля, Епіскопъ Антіохійскій съ тремя отроками в), которыхъ онъ обратилъ въ темницъ, и съ которыми будучи изведенъ на мъсто казни, сказалъ: «се азъ и дъти, ихже далъ ми есть Богт.!» Въ это гоненіе не мало пострадаль и Предстоятель Церкви Александрійской, Св. Ліонисій. Посл'є испов'єданія имъ въры во Хріста, онъ уже готовъ былъ пріять мученичество, какъ сверхъ всякаго чаянія върующіе исхитили его изъ рукъ враговъ: гонители взяли-было его подъ стражу и изъ Александріи отвели на ночь въ небольшой городокъ; върующіе, узнавъ о заключенін своего Пастыря, толпами бросидись въ этотъ городъ и разсъяли стражу; Святитель просидъ

a) Цам. его 5-го Авт.—6) 12-го Деп.—в) 4-го Сент.

ихъ не лишать его вѣнца мученическаго, но они см-лою взяли его изъ города и привели въ пустыйное мѣсто, гдѣ онъ оставался до конца гоненія. Память его 5-го Окт

Св. Григорій, Епіскопъ Неокесарійскій. Во время гоненія Декіева, прославился Св. Григорій Епіскопъ Неокесарійскій, ученикъ Оригена, по благочестивой ревности своей къ въръ, по дару врачеванія и видіній, проименованный Чудотворцемь Саблавшись Епіскопомъ въ Неокесаріи, онъ нашелт зд'всь только семнадцать Хрістіань, а послів себя, около 270 г., оставилъ не болбе того язычниковъ всвхъ же прочихъ просвътилъ ученіемъ Хрістовымъ. Святый Григорій, дабы сохранить отъ паденія недавно просвъщенную свътомъ въры паству свою, совътовалъ върующимъ избъгать гонителей, — и самъ подаль имъ примъръ въ семъ, укрывшись на диненномъ холму съ бывшимъ некогда жрецомъ идольскимъ, котораго онъ чудесно обратилъ въ Хрістіанство, и посвятиль въ санъ діаконскій. Язычники напрасно искали ихъ: Св. Чудотворецъ и его Діаконъ стояли неподвижно на молитвъ, воздъвъ руки къ небу и, по чудодъйствующей силъ Божіей, казались проходившимъ близь ихъ врагамъ двумя сросшимися деревьями. Память Св. Григорія совершается Ноября 17/

Св. Александръ, Епіскопъ Команскій.

Когда Св. Григорій Чудотворецъ украшалъ собою Церковь Неокесарійскую, сосъдственная ей Церковь Команская украсилась Св. Алексаноромо, котораго избраніе во Епіскопа Команскаго было необычайно, и который свою въру во Хріста запечатлълъ мученическою кончиною. Св. Григорій Неокесарійскій быль приглашенъ въ Команы для избранія Епіскопа. На

соборъ одни изъ жителей Команъ избирали благородныхъ и богатыхъ, другіе-имъющихъ величестенную наружность и обладающихъ даромъ слова. Св. Григорій сов'єтовалъ не зр'єть на лице избираевихь, и не сившилъ рвшить избраніе. Избиратели ве были довольны его медлительностію, и нікто изъ вихъ насившливо иредложилъ Григорію избрать угольика именемъ Александра. Всеобщій сміхъ быль отинтовъ на сié предложение; но Св. Григорий въ этомъ остоятельствъ прозрълъ особенное дъйствіе Промысла вожія. Александръ немедленно быль призванъ въ робраніе, и несмотря на то, что граждане Команпіе сибялись надъ нимъ, опъ, ни мало не дивясь пранному объ немъ предложенію, въ благогов вніи стои предъ Св. Григоріемъ. Епіскопъ, отведши Алекгандра въ сторону, именемъ Божіимъ заклиналъ его казать, - кто онъ? и узналъ, что онъ Философъ и ади нищеты Хрістовой отказался отъ мудрости чеовъческой. Тогда Святитель немедленно приказаль чуганъ омыть Александра и одъть въ приличную между. Явивились въ другой разъ въ собраніе, мниый угольникъ уже не сдълался опять предметомъ жыха. Александръ, къ удивленію вськъ присутству вшихъ, на предлагаемые ему Св. Григоріемъ вопроы отвъчалъ разумно и показалъ глубокое знаніе а. Писанія. Посл'є такого испытанія, вс в единодушо пожелали имъть Епіскопомъ Александра. Св. Чуотворецъ и рукоположилъ его. Сей достойный Папры свое необыкновенное избрание и свою тверость въ въръ засвидътельствовалъ въ гоненіе Декію мученическою кончиною, бывъ преданъ огню. **Ганять** его празднуется 12-го Августа.

# 12. OCLMOE TOHEHIE.

Краткое изложение исторіи осьмаго гоненія.

Осьмое гоненіе было при императорѣ Валеріани который, по внушенію одного Прокуратора, именем Макрина, предписаль Сенату: «Епіскоповъ, Пресви теровъ и Діаконовъ казнить; Сенаторовъ, отличных мужей и всадниковъ Римскихъ, съ лишеніемь чиновъ лишать имущества; если же послѣ сего пребудут Хрістіанами, также казнить; благородныхъ женъ, лишивъ имущества, заточать; прочихъ подъ стражен и въ оковахъ посылать въ рудники. Гоненіе сіе на чалось въ 257 году и продолжалось около трех лѣтъ до плѣненія Валеріана Сапоромъ, царемъ Пер сидскимъ (260 г.), который и умертвиль его.

Мученики сего времени въ Римской Церкви.

/Первою жертвою злости Макрина содълался Епі скопъ Римскій, Стефань а), который быль усьнен мечемъ, когда совершалъ Божественную литургію Преемникъ его, Сикстъ б) принялъ ту же мучени ческую смерть; и когда вели его на мученіе, архи діаконъ Лаврентій в) со слезами взываль къ нему «куда ты, отче, спъщишь безъ архидіакона твоего? и услышаль отвъть: «я не оставляю тебя, сыв мой; тебь предстоить подвигь важифиній; чрезь тр дня ты последуещь за мною.» Такъ и исполнилось Префектъ Римскій, наслышавщись о сокровищахт хранящихся въ церкви, потребовалъ ихъ отъ Си Лаврентія, кақъ казнохранителя Сикстова. Архидіа конъ, испрося себъ сроку три дня, собралъ пред Валеріана хромыхъ, слѣпыхъ, и другихъ нищихт питавшихся милостынею отъ церкви Римской, и ска залъ: «вотъ наши сокровища!» Озлобленный симъ

а) Иам. его 2-го Авг..-б) 10 го Авг.-в) 11-го Авг.

Макринъ приказаль жеть Лаврентія на жельвной рівшеткі. Страстотерпець съ необычайною твердостію переносиль мученіе; лице его просвітилось пебесшить світомъ; благоуханіе исходило отъ горящикъ ямновъ его; чрезъ нісколько времени онъ съ неизпінемымъ мужествомъ воскликнуль: «уже менекмось, — пора оборотить!» и съ молитвою объ обрашенія враговъ віры, испустиль дукъ/

## Св. Кипріант, Епіснопт Карвагенскій.

Въ Африкъ, между многими, въ это время пострадать Св. Кипріань, а) Епіскопъ Карвагенскій, который въ Декіево гоненіе не изъ страха смерти, а ат сохраненія спокойствія своей паствы, укрывался отъ гонителей. Сей Пастырь, по многимъ, бывшимъ ему, видъніямъ и слышаніямъ изъ духовнаго міра, заслужилъ наименованіе чуднаго. Во время случившагося въ Кареаген в мора, онъ не преставалъ пользовать и утвшать народъ и погребать умершихъ. Когда игенонъ' Патерній въ настоящее гоненіе началь причуждать Св. Кипріана къ поклоненію идоламъ, Святитель сказалъ ему: «въ злополучное время я не щадиль жизни своей для блага людей: могу ли же теперь щадить ее для веры и для Бога?» Святитеия послали въ заточение въ примерский городъ Ky*рубу:* и тамъ за тодъ до своей кончины, чрезъ виавне опъ быль предвозвъщенъ объ оной: ему пред-

а) Кипріань до обращенія своего ко Хрісту славился въ Кареагень трімпорініемъ, богатствойъ, почестями, пиршествами и множествойъ рабовъ; обращенъ ко Хрісту Цресвитеромъ Цепилісиъ и крещенъ Киреагенскимъ Кпіскопомъ Донатомъ, около 254-го года. По обращенія, онъ всему предпочелъ Евангельскую нищету, и послъ смерти Доната единогласно избранъ въ Епіскопа Кареагенской Цериви. Помять его призднуется 31-го Августа.

ставилось, что онъ стоить предъ судією, который писаль приговоръ противъ него; а юноша, стоявшій позади судій съ мечемъ, знакомъ объясниль ему, что онъ умретъ отъ меча. Святитель сталъ просить судію объ отсрочкъ казни, для устроенія дѣлъ церковныхъ: тотъ же юноша опять знаками объявиль ему согласіе судій. Св. Кипріанъ дѣйствительно провель еще годъ въ заточеній, гдѣ написалъ много полезныхъ книгъ для своей паствы; но чрезъ годъ былъ позванъ въ судилище. Услышавъ смертный приговоръ противъ себя, Святый Епіскопъ воздалъ благодареніе Богу. Вѣрные стремились за своимъ Пастыремъ на мѣсто мученичества, — и всѣ готовы были умереть съ нимъ. Св. Кипріанъ палъ отъ меча, какъ было предъявлено ему въ видѣній.

# (девятое гоненіе.)

Девятое гоненіе было при Император'в Авреліань (275 г.). Но прежде нежели повельніе его сдылалось извыстнымы вы отдаленныхы странахы Имперіи, оны быль умерщивлень вельможами.

#### десятое гонение.

Краткое изложение исторіи десятаго гоненія.

Десятое гоненіе, самое жесточайшее, началось при Діоклитіанть и продолжалось десять літть до царствованія Св. Равноапостольнаго Константина Великаго.

Діоклитіанть, подстрекаемый зятемть своимть Галеріемть, вто 303 году предписалть разрушать Хрістіанскіе храмы, сожигать Хрістіанскія книги, Хрістіанть лишать всёхть гражданскихть правть и должностей; а послів, сто 304 года, даль повелініе всёми мітрами обращать Хрістіанть кть идолопоклонству. Это гоненіе свиріпствовало вто Арменіи, Сиріи, Египть, Финикіи и Па-

лестинъ, Оракіи, Аравіи, потомъ въ Испаніи, Англіи, Свинліи и Италів. Одна лишь Галлія, находившаяся подъ правленіемъ миродюбиваго и кроткаго Костанція Хлора, въ это время наслаждалась спокойствіемъ. Въ Египтъ, въ продолженіе одного мъсяца, умерщимо 17,000 Хрістіанъ; въ Никомидіи, въ праздникъ Вождества Хрістіанъ; въ Никомидіи, въ праздникъ Вофригіи одинъ городъ Хрістіанскій весь преданъ быль пламени. На Западъ пълый Хрістіанскій леніонъ, предводительствуемый Св. Маерикісль, былъ миробленъ соправителемъ Діоклитіановымъ, Максимишемъ.

Знаменитышие изв'мучениковь сего времени.

Въ это же гоненіе увінчались вінцами мученичества: Св. Георгій Побівдоносець. Св. Осодорь Тиронь, Св. Варвара, Св. Екатерина и другіе, (которые всі заслужили славныя имена Великомучениковъ и Великомучениць. Св. Георгій твердостію въ мученіяхъ обратиль къ вірі супругу Діоклитіанову, Царицу Александру, которая также была предана мученической смерти. Св. Осодоръ Тиронъ, исповідавъ Інсуса Хріста предъ своими вождями и товарищами, быль предань огню, и посреди мученій славиль Господа. Св. Варвара, просвіщенная світомъ віры, не убоялась прещенія нечестиваго отца своего, и отъ рукъ его пріяла смерть. Св. Екатерина, роду царскаго, съ необыкновеннымъ мужествомъ перенесла муки посреди вертящихся колесъ, раздираєшихъ гвоздами тіло ея, и наконець въ спокойномъ духі преклонила главу свою подъ мечь.

But there is The

and the production of the

### Б. ВНУТРЕННЕЕ СОСТОЯНІЕ ЦЕРКВИ

#### BO 2 и 3 ВЪКАХЪ.

состояние ученія.

🥞 .. Судьба Священнаго Писанія.

Книги Священнаго Писанія въ 2 в 3 вбкакъ сесдинены въ отдельный отъ прочиль проковнымь осьчиненій составо; и признаваемы были за Какопическія нин Вогодужновенныя, точно ть свиыя, какія и пыть таковыми признаются, кокъ видно в) изъ каталога книгь ветхозаветныхъ, сделаннаго Ислимономо, Емскоповъ Сардійскимъ, который для собранія отнівъ путеществовать на Востокъ; б) изъ указаній Климента, Игнатія и Поликарпа на книги Ветхаго и Новаго Завѣта.

🖊 Кромъ сего въ продолжение 2 и 3 вв. Священное Писаніе, въ облегченію желающих познать истины въры, было переведено на многіе языки. Таковы переводы: Италійскій Ветхаго и Новаго Зав'ята, Сирскій Новаго Завъта, и три Греческих Ветхаго Завъта — Акилы, Өеодотіона и Симмаха.

#### Догжаты въры.

Касательно главныхъ истинъ въры въ продолженіе 2 и 3 вв. всь Церкви были согласны между собою, какъ видно изъ сумволовъ этого времени, которые всв согласны съ сумволомъ въры, составленнымъ въ 4 въкъ для всеобщаго употребленія Церкви. Таковы: родо стявола, находящаюся въ писаніяхъ Иринея, Епископа Ліонскаго; сумволь Григорія Чудо-творца или Неокесарійской Церкви въ которомъ читает-ся слово Тріақ (Троица), сумволь (Антіохійскій, на Антіохійскомъ Соборъ въ ученіи о Сынъ Божіемъ дополненный словами: единосущный Отцу , Римскій, извъстный прук именент Апостолисто; (Ісрусалимскій, во всей полноть нвображенный вы огласительных в бесьдажь Св. Кырмала Ісрусальных и стиволь Кесерійской Перкон во Палестинь.

проток такиме ясныя свидительства с почимании Амелются такиме ясныя свидительства с почимании Амеловь и Святыхь человьковь и о молеціи за умершихь. Такъ, Іустинъ во 2 Апологій товорихь о почитаніи Ангеловы: «мы птинъ Бора Отца, Сына Божія, воинствої добрыми Ангеловъ.» Ириней утверандаеть почитаніе Святыхъ ченовіжовь, марывая Діву Марію ходатайничнею Евы. Іустиць, Ириней, Тертулліанъ упоминають: о молитвахъ и о приновиннікхъ за умершихь.

### а. Состояніє вогослуженін во 2 и 3 вв. Хріотіанстів храмы.

Во 2-мъ въкъ общественное Богослумение, подобно какъ и въ 1-мъ въкъ, совершалось въ частнывъ донахъ и ивстахъ сокровенныхъ, но которыя, бывъ однажаы употреблены на Богослуженіе, получали имя церкен или дома Божія. А въ 3-мы выкы (222-234 г.) Хрістіане; покровительствуеные Императоромъ Александромъ Северомъ и материю его Юліею Маммеою, уже на открытыхъ мъстахъ сталь сооружить храны. Части, ихъ составлявшія, были: А открытый входь, который устроился большею частно безы кровли, подобно двору языковъ, бывшему при хражь верусалимскомъ, и назначался для техъ, кои, бывъ обличены въ важныхъ преступлениять, не удостоивались и первой степени покаянія; 2) предоверіе хрима, (тяв оглашенвые слушали поучения и гдв за оглашенивые для той же цели стояли кающеся; 3) мисто върующих, гай возносились ими молитвы и гай съ върными

Digitized by Google

могли стоять и кающіеся, пропедшіє первыя степени покаянія, впрочемь только до начала совершенія Тапиства Евзаристій; 4) америт, съ котораго совершалось возложеніе рукъ на кающихся, и проповъдывалось Евангеліе; 5) далье къ Востоку алтарь, гдь совершалось безировное жертвоприноціеціе.

## Aymypiis.

Къ Богослужению и въ особенности къ Литургін, во 2 и 3 вв. относились: 1) чтеніє Апостоловъ и Пророковъ; 2) поученія, которыя большею частію содержани изъясненій предложеннаго чтенія; 3) духовныя пыснописія, во славу Хріста и Бога; 4) мелитеы за Государя, о благосостояніи и миръ Церкви, за новокрещенныхъ, кающихся и оглашенныхъ.

Хотя у писателей 2-го въка нътъ подробнаго описанія Священнодойствій, относившихся къ совершенію самаго Таинства Причащенія, впрочемь и на основаній краткаго сказанія объ оныхъ у Св. Іустина можно думать, что они были тъ же самыя, какія были въ 3-мъ въкъ. Сін дъйствія, по описанію Кирилла Іерусалинскаго въ огласительныхъ бесъдахъ, суть следующія: 1) діаконъ, подавъ воду Предстоятелю и прочимъ. Пресвитерамъ, окружающимъ алтарь, для омовенія рукъ, восклицаль: объимите и лобжите друга друга; 2) послъ сего Предстоятель восклицаль: зоры иминие сердца, и народь отвътствоваль: иманы, ко Господу: ,3) за симъ на гласъ Предстоятеля: благодаримь Господа, народъ восклицаль: достойно и праведно есть; 4) потомъ воспоминали о всемъ творенін видиномъ и невидимомъ, объ Ангелахъ, Архангелахъ и прочихъ Небесныхъ Силахъ, предстоя-

а) Св. Тустинъ говоритъ: "послъ чтенія мъстъ Св. Писния и мостъ
 изъясненія сикъ мъстъ, мы всь вслаемъ н молима; за симъ при-

щихъ Престолу Божію и глаголющихъ: Селть, Селть, Седть Господа Богь Саваовь, и народъ пель сію песнь; 5) далъе молили Бога о ниспосланіи Св. Духа на предложенные дары и о преложеніи хльба въ Тьло Хрістово, а вина въ Кровь Хрістову; 6) за симъ были приносимы молитвы о мир'в всея Церкви, о благосостояніи міра, о Царяхъ, о воинахъ, о больныхъ, и о всъхъ требующихъ помощи; воспоминаемы были Патріархи, Пророки, Апостолы и мученики, какъ наши заступники и молитвенники предъ Богомъ; а послъ воспоминаемы были и всъ усопшіе въ въръ; 7) далъе произносима была молитва Господня: Отче нашь и пр.; 8) на восклицание Предстоятеля: Святая Святымь, народъ ответствоваль: Единь Свять, единь Господь Іисусь Хрістось; 9) послів сего быль пъть такъ называемый причастный стихъ: вкусите и видите, яко благь Господь; 10) наконецъ каждый в рующій принималь часть Тела и часть Крови Хрістовой отъ Пресвитера; 11) Богослуженіе заключалось благодарственнымъ молитвословіемъ и отпустительною молитвою.

При семъ надобно примътить, что во 2 и 3 вв., подобно какъ и въ въкъ Апостольскомъ, на основани преданія о Хрістъ, для Таинства Причащенія употреблялись хльбъ квасный и вино растворенное водою; такъ напр. въ писаніяхъ Св. Іустина и Кирилла Іерусалимскаго употребляемый для сего Таинства хлъбъ называется фртос—словомъ, въ томъ же смысть употребленнымъ въ Св. Писаніи и означающимъ

восится хатьбъ и вино съ водою; потомъ Предстоятель молится и благодаритъ; а вародъ восклицаетъ: Аминь; послъ освященные дары раздаются каждому изъ предстоящихъ, и чрезъ діаконовъ бываютъ посылиемы отсутствующимъ." Разгов. Іуст. съ Труо. По словамъ же Св. Іустина, предъ причастіемъ происходило взаимное лобзаніе. 2 Апол. стр. 97.



жевоъ поднявшійся, всинсній, или квасный; тв же шисатели свидетельствують и о раствореніи вина водою. «По взаимномъ лобзаніи в'крующихъ, пишетъ Св. Іустинъ, предлагается хлюбъ и чаша съ виномъ и водою а). Т

Обрядовая часть Крещенія.

Касательно обрядовой части Крещенія въ 2, в. надобно примъчать, что въ то время уже были употребляемы воспріемники; возрастные въ состояніи оглашенія находились отъ 40 дней до трехъ льтъ; хотя Крещеніе могло быть совершаемо во всякое время, впрочемъ торжественнымъ временемъ для совершенія онаго было навечеріе Пасхи и Пятидесятницы; ищущіе Крещенія, предъ совершеніемъ такиства, отрицались діавола и всехъ дель его; новокрещеннымъ давали вкушать молоко и медъ, въ знакъ ихъ возрожденія и сладости даровъ духовныхъ; и имена ихъ вносились въ списокъ върующихъ, для возношенія о нихъ духовной жертвы Богу. А въ 3 в. ниущій Крещенія, послі троекратнаго отреченія отъ здаго духа, былъ помазуемъ освященнымъ Едеемъ, въ знакъ привитія къ плодоносной маслинъ -Іису су Христу, равно въ знакъ отдъленія отъ міра и смерти міру; вода для погруженія освящалась молитвами; крещаемаго троекратно испытывали въ въръ краткими вопросами; вручали ему восковый свътильникъ, въ знакъ духовнаго просвъщенія. Прочія же обрядовыя дъйствія Крещенія во 2 и 3 вв. быль ть же самыя, какія и въ въкъ Апостольскомъ.

а) Квасный хлюбъ унотребляется для Таниства Причащенія по примюру Самаго Інсуса Хріста: нбо хлюбъ, употребленный Спасителемъ для сего Таниства, называется бртос. Вино для Таниства растваряется водою, во образъ крови и воды, нотекшихъ изъ прободеннаго ребра Хрістова.



#### Миропомазанія.

За крещением непосредственно следовало Меропомазаніе, (служащее къ укрыпление крещаемаго въ подвигахъ духовныхъ и запечатление даровъ духовныхъ;) оно совершаемо было Еміскопомъ, а въ огсутствии Епіскопа—Пресвитеромъ.

## Howanns.

Въ продолжение 2 и 3 вы, какъ и въ въкъ Апостельскомъ, было въ употреблени общественное нокание для внавшихъ въ тяжкие гръхи. Время сего покалнія продолжилось или сокращалось, смотря но тажести преступленій в по искренности раскаянія. Отмущеніе гръховъ совершалось съ молитвою и рукоположеніемъ. Въ концъ 3-го въна, кромъ общественнаго нокалнія; было въ употребленія покалніе предъ однимъ Пресвитеромъ; поелику кающимся иногда казалось тяжко предъ всею Церковію открывать гръхи свои.

#### Времена Богоолуженія.

Во 2 и 3 выпажь, кромы Воскреснаго дня, вырующіе собирались для общественнаго Богослуженія вы субботу, вы подражаніе Атостоламы и вы слыдь за выровавшими изы Гудеевь; вы среду, вы восноминаніе преданія Господа нашего Інсуса Хріста на страданіе; вы пятимицу; вы пажить самаго страданія и смерти Его, (и во все продолженіе времени оты Пасхи до Плиндеолтицы:)

Сверхъ извъстивить въ 1 вък праздниковъ; ко двямъ общественнаго Вогослуженія въ сижь въкахъ были присоединены праздники Мученковъ, совершаемые каждый годъ въ день ихъ страданія. Въ сочиненняхъ, относящимся къ 3 въку; ести указанія на праздники: Рождества Хрістова, Вознесенія Господпя, Благовъщенія Пресвятой Дъвъ Маріи, Орьтенія Господия и на недълю Вай.

#### Nocmu.

Во 2 и 3 въкахъ какъ Восточные, такъ и Западные. Хрістіане соблюдали постъ Четыредесятиццы, предъ Ласхою, соотвътственно Апостольскому правилу. ОНа Востокъ сей постъ продолжался 40 дней; асксты же держали его семь недъло. Равный образомъи Западные Хрістіане, хотя не вст, продолженіе Четыредесятиццы ограничивали серока днями; такъ напр. во 2 въкъ Викторъ, Епіскопъ Римскій, съ другими Епіскопами, утвердилъ это на Соборъ Римскомъ, бывшемъ для опредъленія премени празднованія Пасхи; такъ блаженный Іеронимъ, писатель 4-го въка, находить употребленіе серокодневнаго поста въ Западной Церкви 3-го в

Постъ въ среду и пятницу (также соблюдался въ продолжени 2-го и 3 въковъ, по предавию Апостольскому; ибо писатели сихъ въковъ говорять о постъ семъ какъ объ извъстномъ, и учатъ не оставлять его; притомъ върующие въ тъ дни обыкновенно собирались во храмъ и пребывали въ немъ до девятаго часа дня, и дотолъ не вкущали пищи.)

Римская Церковь въ концъ 3-го въка ко днямъ Поста причислила субботу; но Восточная этого поста

не приняла,

Примич. Можно думать, что Церковь въ продолженіе 2 и 3 въковъ соблюдала и другіе Посты въ опрдъленныя времена года. Такъ Тертулліанъ говорить: «у Православныхъ есть свои Посты, кром'в поста пасхальнаго а) и, въроятно, онъ указываетъ сими словами на Посты, постоянно въ опредъленныя времена года соблюдаемые. Многіе отцы 4 въка, разсуждая о Постахъ своего времени, говорять о многихъ изъ нихъ не какъ о новыхъ постановленіяхъ

a) de jejunio c. 13.

Церкви, но какъ о постановленныхъ прежде ихъ вренени и издавна принятыхъ и хранимыхъ Церковію. О чемъ пространные изложено въ третьемъ отдаленів Исторіи, въ главъ о Постахъ. У

7.3. СОСТОЯНІЕ ЦЕРКОВНОЙ ІЕРАРХІИ ВО 2 И З ВЪКАХЪ. Права необходимых степеней Іерархій.

Во 2 и 3 въкахъ тремъ необходимымъ степенямъ Іерархіи, т. е. Епіскопа, Пресвитера и Діакона, принадлежали тъ же самыя права, какія были при Апостолахъ. При семъ надобно примъчать, что Епіскопъ главнаго города всегда предсъдательствовалъ предъ прочими Епіскопами; въ управленіи Церковію участвовали и Пресвитеры, безъ согласія коихъ Епіскопы ничего не учреждали въ Церкви; Діаконы, кромъ служенія при совершеніи Таинствъ и попеченія о церковномъ домостроительствъ, иногда участвовали въ судъ надъ кающимися и даже въ Соборахъ.

Единеніе Церквей.) Хотя въ продолжение 2 и 3 въковъ Епіскопъ главнаго города предсъдательствовалъ предъ прочими Епіскопами, и хотя ніжоторымъ Церквамъ, основаннымъ ранте и лучше устроеннымъ, воздаваемо было особенное уваженіе, какъ напр.: Александрійской, сјавившейся своими Учителями; впрочемъ чревъ это ни одинъ Епіскопъ не имълъ господства надъ прочин Епіскопами, и ни одна Церковь не была почитаема первою или господствующею. Викторъ, Епіскопъ Римскій во 2 вікі, и Стефант въ 3 вікі, за покущение присвоить себь первенство, были обличевы.) Притомъ если какая Церковь не довольно полагалась на свое суждение въ случан какого-либо недоунтнія нан возникшаго ученія дожнаго: то свое интніе обыкновенно сообщала другой; для прекращенія какнять либо несогласій между Церквами, имівли сношеніе ихть Евіскопы; иногда Епіскопы многихть Церквей для разсмотрівнія какого либо важнаго діла собирались на Соборы. Такимъ образомъ Церкви въ продолженіе 2 и 3 віковъ имівли между собою единеніе?

Умножение служебных степеней.

Во 2 въкъ была извъстна новая степень чтеца, коего должность прежде, въроятно, принадлежала высщимъ степенямъ. Въ 3 въкъ къ сей степени присоединены еще три служебныя степени, какъ-то: Уподіаконъ, Аколувъ и придверникъ. Уподіаконы помогали Діаконамъ во время Богослуженія; Аколувы служили Епіскопу въ храмъ и внъ храма; придверникъ могъ быть вмъстъ и чтецомъ и пъвцомъ; въ особенности же онъ обязанъ былъ стоять при вратахъ церковныхъ, дабы не допускать къ Богослуженію невърныхъ, отлученныхъ, незнаемыхъ, а ко времени совершенія Святыхъ Таинъ — оглашенныхъ и кающихся.

(4. ИСТОРІЯ МОНАШЕСТВА.) (Происхожденіе уединенной жизни или монашества.)

Несправедливо думають тв, которые начало монашества принисывають гоненіямь: ибо и посль гоненій на Церковь, любовь къ монашеской жизни не только не оскудьта, не еще болье усилилась. Начало оей жизни должно искать въ самой природь духа человъчеснаго, который, по своему небесному происхожденію, не удовлетворяется ни чымь земнымь, и непрестанно устремляется къ небесному и вычному. Эта способность раскрывается не во всыхь одинаково. Въ комъ раскрыта она, для того благоговыйное соверцаніе Бора и дваъ Его составляеть высочайшую степень нравственности и совершенный шее блаженство: Такіе люди обязанности обыкновеннаго быта человъческаго предоставляють другимъ, сами отходя въ усдинение или въ общество труждающихся для единаго Бога. Высшіе сов'єты Евангельскіе и примъры древнихъ Пророковъ, особенно же юанна Предтечи, безъ сомнънія, служили и средствомъ къ пробужденно и укрыпленію духовныхъ стремленій и руководствомъ для оставляющихъ многомятежную бурю житейских в дель и пріемлющих на себя добровольный объть особеннаго служенія Богу. Въ стремлени къ небу, внушаемомъ православною върою Хрістіянскою, само собою заключается презрѣніе къ земль и желаніе отрышиться отъ узъ, приковывающихь чувственного человека къ земному. Аскеты.

Такимъ образомъ дачало уединенной или монашеской жизни, какъ внушаемой Хрістіанствомъ и совершенно ородной съ духовною природою человъка, положено еще во времена Апостоловъ. Ибо Церковъ
Апостольская имъла весьма многихъ строгихъ подвижниковъ, извъстныхъ подъ именемъ Аскетовъ, которые, не отдъляясь еще отъ міра, отказывались отъ
всёхъ прелестей и наслажденій его, и посвящали всю
свою жизнъ на преодольніе чувственныхъ потребностей и пожеланій. Нодражая приміру древнихъ Пророковъ и Іоанна Крестителя, послъдуя высокимъ внущенямъ Евангелія, Аскеты воздерживались отъ супружества, соблюдали частые и продолжительные
посты, занимались неусыпными мелитвами, носили влясяницы, ходили босыми ногами, спали на землі:

Во 2-мъ въкъ состояние Аскетовъ сдълалось виднве и занимало какъ бы средину между клиромъ и мірянами. А съ третьяго вѣка подвижники, называе— мые Еремитами (пустынниками), стали составлять уже особливый класст людей. Въ это время они начали внѣшнимъ образомъ показывать свое отреченіе отъ міра, удаляясь въ уединеніе или въ пустыни. Начало сему положиль Павелт Оивейскій, который на шестнадцатомъ году своей жизни, въ самомъ началѣ Декіева гоненія, по любви къ уединенію удалился въ каменную гору, гдѣ жилъ и по окончаніи гоненія, проводя время въ непрестанныхъ молитвахъ, постѣ и благочестивмую размышленіяхъ. Во все 60-ти-лѣт— нее время его подвижничества въ пустынномъ мѣстѣ, Богъ питалъ его чрезъ врана, каждый день приносившаго ему полулѣба.

Подобно Павлу Онвейскому, Антоній, родомъ, изъ Оиванды, услышавъ слова Евангелія: аще хощеши совершень быти, иди, продаждь имьніе твое, и даждь нищимь; и имъти имати сонровище на небеси, и гряди въ слидъ Мене (Мато. 19, 21.), и будучи также еще въ юношескихъ лътахъ, оставилъ богатое свое наслъдство въ пользу бъдныхъ и удалился въ одну пустыню въ Египтъ ; въ послъдствіи времени, по откровенію, онъ нашель Павла Опвейскаго. Св. Старцы, по внушению свыше, наименовали другъ друга по имени, разделили принесенный враномъ хлебъ, целый день провели въ духовной бесъдъ, а ночь въ молитвъ. Св. Павелъ, предчувствуя близость своей кончины, просилъ Антонія принести, для погребенія его, свою мантію, которую получиль онь оть Св. Аванасія, Архіепіскопа Александрійскаго. Антоній поспітно устремился за мантіею въ м'есто своихъ подвиговъ; но, возвращаясь въ пещеру Павла, видель душу его, въ сонмахъ Ангеловъ возносившуюся на небо. Антоній съ духовными піснопівніями приготовиль тісло

почившаго къ погребенію, облекши оное своею мантією. Не имъя орудій, онъ затруднялся проготовленіемъ могилы, — тогда два льва прибъжали къ нему, и коттями своими разрыли землю. Св. Антоній, предавъ погребенію тъло Св. Старца, возвратился въ свое обиталище съ нальмовою одеждою Павла, которую воздагалъ на себя только въ великіе праздники.

По сперти С. Павла, многіе изъ Хрістіанъ стали стекаться къ Антонію, и нёкоторые просили єго завести пустынническое общество. Въ слёдствіе таковой ревности многихъ къ пустынножительству, Св. Антоній написаль и правила для сей жизни.

Начало женскаго монашества.

Равнымъ образомъ со временъ Апостольскихъ было положено начало и женскому монашеству; ибо съ тъхъ временъ до 4 въка многія вдовицы и дъвы посвящали себя на особенные подвиги самоотверженія. Дъвицы пребывали по большей части въ домахъ своихъ родителей, или жили по двъ и по три вчъстъ и выходили только въ церковь, гдъ онъ имъли отдъльныя отть прочихъ женщинъ мъста. Вдовицы же, посвятивнія себя на подвижническую жизнь, не были въ такомъ затворничествъ, но занимались иногда посъщеніемъ больныхъ и узниковъ, погребеніемъ мертвыхъ и другийи дълами любви Христіанской.

#### TPETIE OTABAEHIE.

# NCTOPIA HEPRBU XPICTIAHCRON

СО ВРЕМЕНЪ СВ. РАВНОАПОСТОЛЬНАГО КОНСТАН-ТИНА ВЕЛИКАГО, ОБЪЯВИВШАГО ХРІСТІАНСТВО ГОСПОДСТВУЮЩЕЮ РЕЛИГІЕЮ ВО ВСЕЙ РИМСКОЙ ИМПЕРІИ; ДО ОТПАДЕНІЯ ЗАПАДНОЙ ЦЕРКВИ ОТЪ ВОСТОЧНОЙ, ВЪ 4—9 ВЪКАХЪ.

А. ВНЪШНЕЕ СОСТОЯНІЕ ЦЕРКВИ.

1. РАСПРОСТРАНЕНИЕ ЦЕРКВИ ВЪ 4-9 ВВ.

Цернви, основанныя въ течение 4 впжа.

Въ четвертомъ въкъ Хрістіанство распространилось между Евіоплянами (въ Абиссиніи), въ Арменіи, въ Грузіи, въ Богеміи и между Готвами и Срацынами.

Из. Начало Церкви въ Евіопіи.

Евіоплянт (326—336 г.) просвітили Хрістівнствонть два Хрістіанскіе юноши, взятые вим въ плінть, изъкоихъ одинъ, именемъ Фрументій, поступивъ въ службу ко двору царя Евіопскаго, въ послідствіи сталь иміть значительное вліяніе на управленіе всімъ народомъ, и властію своею паче всего пользовался для водворенія Хрістовой вітры въ Евіопіи. По возвращеніи изъ страны пліна въ Египетъ, онъ явился къ Св. Аванасію Александрійскому и просиль у него пастырей для новообращенныхъ. Связый Архипастырь самого Фрументія рукоположилъ во Епі-

скона Евіонскаго. Возвратившись въ Евіопію, со мнопий пресвитерами, Фрументій святою ревностію стен, а паче силом благодати, въ немъ дъйствоважней, всю область Евіопскую покориль Інсусу Арість, и заслужиль наименованіе Евіопскаго Апо-

Начало церкви во Арменіи.

Вв Армети (около 302 — 326 г.) распространилъ Хритіанство Св. Григорій, бывшій сперва царедворцень Тиридата, а потомъ по склонени царя сего и нареда къ принятию въры Хрістовой, рукоположен-пий во Епіскопа Арменіи. Тирадату сначала неспоснить казалось, что любимый его царедворець, — Риморій, не поклоняется съ нимъ Артемидв, такъ что наконень, посль разныхъ изстязаній отъ царя, Св. мужъ, по приказанию его, былъ ввергнуль въ глубокій тинный ровъ. Но по прошествія 14-ти літь посль сего, Тиридать обезумьль, подобно Навухомоносору. Сестра его услышала во сив гласъ, что брить ен не исцилится, если Григорій не будеть невлеченъ изъ рва. Св. Григорія извлекли изъ рва, и Тиридатъ освободился отъ скотоподобія. Побуждаемый такими знаменіями, Тиридать не только сань обратился въ Хрістіанство, но призваль къ въръ и подданных своихъ. Св. Григорій, за просвіщеніе Армянъ върою, заслужилъ наименованіе Просептителя Арменіи. Папять его 30-го Сент.

Начало Церкви въ Грузіи. Грузинцы (около 330 г.) возбуждены къ въръ чудодъйственною върою одной Хрістіанки, именемъ Нойны или Никы, которая въ числъ плънныхъ была захвачена ими при нападеніи ихъ на стверныя страны Греческой Имперіи. Сначала Св. пленница обратила на себя вниманіе язычниковъ своею строгою,

подвижническою жизнію, потомъ прославилась чудодъйственною силою. Одни родители носили больнаго сына своего по улицамъ и домамъ, въ чаяніи, не узнаетъ ли кто болъзни его и не подастъ ли помощи. — После напрасныхъ стараній, они пришли къ Нинъ. Св. павнница объявила имъ, что сынъ ихъ исцълветъ, если они будутъ имъть въру во Хріста, Который однимъ словомъ исцеляль неисцелимыя бользни и воскрешаль мертвыхъ. Сказавъ это, она, послъ исповъданія въры родителями больнаго, положила его на свой одръ, вознесла молитву къ Господу, и младенецъ совершенно освободился отъ бользии. Когда имя Нины, какъ одаренной необыкновенною силою, стало всемъ известно; то болезнь заставила обратиться къ ней и самую супругу царя Грузіи. Нина приказала положить страждущую на свой одръ, и именемъ Іисуса Хріста возвративши ей здравіе, вибств съ симъ преподала ей и наставленіе въ въръ Хрістіанской. Царица увъровала во Хріста. и убъждала къ тому и супруга своего Вакурія. Но царь медлиль изъявить согласіе на перемъну въры, пока Самъ Богъ особеннымъ образомъ не взыскалъ его. Однажды Вакурій находился въ лъсахъ на охоть; вдругь среди дня нашла на него глубокая тьма; оть ужаса и мрака онъ долго стоялъ неподвижно на одномь мъсть; между тъмъ сопровождавшіе его разсвялись, каждый следуя своимъ путемъ, и никто изъ нихъ не видълъ никакой перемъны въ дневномъ свъть. Царь остался одинъ и, опасаясь лишиться жизни, воззвалъ къ Богу Нины о спасеніи и далъ объть, обратиться къ Нему виъсть съ подданными, если Онъ спасетъ его отъ постигшей опасности. Молитва царя услышана; и онъ благополучно возвратившись въ столицу, призвалъ Нину и получиль от вем первоначальное наставление объ верей Хрість; самъ просвътившись върою, сталь: онь преилонить къ ней и своихъ подданныхъ и устроять церкви по начертанію Нины. Когда наміревіс обращенія къ истинной върів во многихъ возрасло; тогда Вакурій отправиль посольство къ Императору Константину Великому, съ просьбою, прислать въ Грузію Епіскоповъ и пресвитеровъ для довершенія начатаго. Новокрещенные отличались особенною ревностію въ благочестій, которая до сихъ поръзамітна въ народів Грузинскомъ.

· Івачало Хрістіанства въ Болеміи.

Вогемцый или Маркоманны научены въръ Хрістіанской Св. Амеросіемь, Епіскопомъ Медіоланскимъ. Богемская царина Фритигильда, наслышавшись о великой мудрости и святой жизни Амеросія, отправила къ нему пословъ, прося наставленія въ въръ; Св. Амеросій послалъ къ ней учительное письмо; и Фритигильда, упазумъвши изъ сего посланія истины въры, просвътила Божественнымъ ученіемъ и супруга своего и народъ; наконецъ она пожелала лично видъть Св. Цастыря Медіоланскаго и насладиться его ученіемъ; но, прибывъ въ Медіоланъ, уже не застала его въ живыхъ.

Утверждение Хрістіанства между Готвами.

Гомом, еще въ третьемъ стольтіи оглашенные проповьдію о Хрістіанствь чрезъ пльненныхъ ими Хрістіанъ, въ четвертомъ выкь совершенно утвердились
въ вырь, такъ, что на Никейскомъ 1-мъ Вседенскомъ
Соборь былъ уже изъ среды ихъ защитникъ православія, Епіскопъ Өеофилъ. Одинъ изъ его преемвиковъ, Улфила особенно содъйствовалъ распространеню хрістіанства между Готоами изобрытеніемъ для
няхъ азбуки и переводомъ на Готоскій языкъ Св. Писа-

ній. Но сейлже Епісновь, для безописность оти нападеній Гунновъ, испросивь у Императора Валента пом'вщеміе для «Готесвъ въ предблакъ Имперін, въ угодность Императору, преданному аріанству; сопласился переміжнить исповідуємое имъ правосдавное ученіе на аріанское, поторынь и заразиль пародъсвой.

(Обращение Срацина.)

Сращими, обитавние отъ Палестины до Евфрана, просвещацись Евангеліемь чрезъ монаховъ, жившихь въ Палестинскихъ пустыняхъ, и которые винщали имъ уважение и любовь къ Хрістіанству частію подвижническою жизнію своею, частію делами благотворительности, частію чудеснымъ врачеваніемъ бользней, чрезъ молитвы испращиваемыйъ для нихъ отъ Господа. Обращеніе же всего народа ко Хрісту совершилъ Моиси, одинъ изъ тъхъ же пустынножителей Палестинскихъ, которому Масія, парица Срацинъ, послъ войны съ Валентомъ, въ числъ условій мира испросина Епіскопство для своихъ подланныхъ (окодо 370 г.).

цериви, основанныя въ пятомъ въкъ.

Въ пятомъ въкъ Хрістіанство распространено между (народами, жившими при горахъ Ливанп. и Антиливанъ, между Ирланицами и между) Франками, овладъвшими большею частію Галліи.

(Обращение, Аменициянь и Антиливанит янь.)

(Жительнъ Анена и пиниживани Хрістіанскую віру пропов'ядынать Симонь Столинкъ (420 — 460 г.), у котерато они просили вспоможенія противъ звірей, нападавших на шкъ, и который, по пірв просв'ящемія ихв' Хрістіанствомъ, освобождать ихв отъ опасности. Начала Хрістівноства по Ирландій і Нители Ирландій просывниковъ, которые принесли къв нить и Библю 70-ти толковниковъ, и восточных интургів, и госточных правила монастырей, а почомъ презъ Пилладія и Питринія ІНотлиндтва (431: — 456 г.). Сей последній, решившись провывання отъ сет намібреній своими родителями и родственниками, впрочемъ остался мепреклонень; и, чтобъ самому получить болье основательное познаніе въ Хрістіанстві, путешествоваль по монастырять въ Галліи, быль въ Римі, и здісь Папа Сиксть З-й возложиль на него служеніе проповіди Хрістовой въ Ирландіи. Проповідникъ истины истребиль между Ирландцами остатки суевірія, научиль ихъ письму, и своими кроткими наставленіями смягчиль грубыя сердца ихъ.

## Обращение Франково:

Франки приняли Хрістіанство по примъру царя своего Хлодовика, котораго расположила къ Хрістіанству супруга его Клотильда, и который по одержаніп побъды надъ Аллеманами (496 г.), угрожавшим ему делабъяною опасностію, совершенно утвердился въ въръ: ибо когда побъла оперилно стала иленться на сторону непріятеля, то Хлодовикъ дажь объть креститься, если Хрістіанскій Богь памежеть ему, «Господи Інсусе Хрісте! воззваль нарь, осли Ты Богь, то даруй инъ нобълу надъ непріятелями; и тогда я, додобно какъ и супруга моя Клотильда, буду поклоняться Тебъ, какъ верховному Существу.» Сила Хрістова даровала ему побълу; и паръх самъ обративнице, обратиль и парожь свой кол Хрісту.

Реймскій Архіепіскопъ *Ремпій* въ первый день Пасхи (497 г.) совершиль надъ нимъ Св. Крещеніе.

Начало Хрістіанства между дикими народами Въ шестомъ въкъ приняли Хрістіанскую върує на-роды, жившіе на Кавказскихъ горахъ и при моряхъ Черномъ и Каспійскомъ, какъ то: Лагы, Герулы, Заны и Абази (522 — 528 г.); еще пъкоторым племена происхожденія Франкскаго, какъ-то: Аписосаксы—въ Бритатіи, Дикты и Шотландич.

(Обращение Пиктовъ и Шотландцевъ.)

Пиктовъ и Шотландиевъ просвътилъ Евангеліемъ Ирландскій пустынникъ и пресвитеръ Колумва, который около 565 г. пришелъ къ нимъ изъ своего отечества и при помощи 12-ти монашествующихъ товарищей своихъ, пастырскими наставленіями и примъромъ благочестія, весь народъ, вмъсть съ царемъ привелъ къ Хрістіанской въръ; а для прочнъйшаго утвержденія ея, устроилъ многіе монастыри. Проведши около 30 лътъ въ Апостольскихъ подвигахъ, Колумва скончался вежду Пиктами въ концъ шестаго въка (около 596 г.).)

### Обращение Англосансовъ.

Англосаксы, около половины пятаго въка поработившіе Британцевъ и съ того времени постоліно обременявшіе ихъ своими жестокостями, въ конць шестаго въка были покорены подъ иго въры Хрістовой миссіонерами Св. Григорія Великаго, Папы Римскаго. Сей Пастырь, еще прежде вступленія своего на Пацкій престоль, уже вмъль намъреніе принять на себя дъло проповъди Евангельской между Англосаксами; — эта мысль глубоко укоренилась въ душь его съ того времени, какъ онъ увидъль въ

вогорыхъ прекрасныхъ юношей Англосакскихъ, плъвенныхъ Франками и привезенныхъ въ Римъ для продажи въ рабство. Св. Григорій въ то же время положнить самь отправиться инссіонеромь въ Англію, но быль удержань своими. По вступлении на престель Первосвящениическій, Св. Григорій уже не могъ лично исполнить своего намфренія, и поручиль это Аббату своему Авчустину (597 г.). Сей прибылъ въ Англію съ 40 Бенедиктинцами, и при содъйствін Берты, супруги Англосанского Царя Етельберта, неповъдывавщей въру Хрістову, пріобрелъ себе благоволение отъ него. Пользуясь покровительствомъ царя, Августинъ и его сотрудники съ всего свободою внушали язычникамъ въру Хрістову, и, по обращенін многихъ изъ нихъ къ Хрістіанству, наконецъ просвътили върою и самого царя.

(РАСПРОСТРАНЕНІЕ ЦЕРКВИ ВЪ 7 ВЪКЪ) Въ 7-иъ въкъ Хрістанская Церковь распространи-Јась въ Швейцаріи и Лолландіи.

Обращение Швейцарцевъ.

Жителей Швейцаріи (613 г.) просвътиль Хрістіанствомъ ученикъ Колуввы Галль, монахъ и пре-свитеръ Ирландскій, когорый, для большаго утвержденія своихъ Апостоліскихъ подвиговъ, учредилъ въ Швейцаріи знамените пустынножительство, названное по его имени Селть-Галлійскимь.

Обращение Голландцевь.) Изъ проповъдниковъ въры Хрістіанской въ Голландін заслужель славу Просветителя Голландін н Основателя Церквей Белыйских в некто Виллеброрди, родомъ Англосаксовецъ, въ савъ пресвитера прибывній въ Голландію (Фрисландію) съ 12 монахами (690 г.). Покровительствуеный Пипиномь, Виллебрордъ въ кородкое время обрадиль въ Хрістанство великое число язычниковъ, которымъ Липинъ; ва шринятіе ими Хрістіанской въры и для утвержденія надъ ними своей власти, оказыванъ большія благодіянія. Послі нівколькихъ счастливыхъ появиговъ въ обращеніи Голландцевъ, Виллебрордъ былъ вовведенъ (696) Папою Сериемъ въ Арківпіскопсній сань; и, утвердивъ свое пребываніе въ Утрество, подвренновъ ему ота Панниа, привелъ къ въръ во Хріста почти встар жителей Голландіи. Сей проповъдникъ въры 50-ти-льтніе подвиги свое пончилъ мирною смертію (7,39 г.).

Обращене никоторым Лерманским племень.

Въ седьтомъ же въкъ, по внушению Англійскихъ

Мрландскихъ и Шотландскихъ пустынижовъ, приняли Хрістіанство Баварцы, Франконцы, Швабы и

Вестфальцы (615—687 г.).)

РАСПРОСТРАНЕНІЕ ЦЕРКВИ ВЪ 8 ВЪКЪ.

# Подвиги Вонифатія вт обращеніи язычниковт.

Въ 8-мъ, въкъ Хрістіанство, вытъсняемое магометанствомъ изъ странъ Азіи и Африки, распространялось наиболье на Съверъ—между нъкоторыми дикими племенами Германскими. Знаменитъйшій изъ проповъдниковъ сего времени, заслужившій наименованіе Апостола Германіи, былъ Винфридъ или Вонифацій, (соотечественникъ Виллеброрда) (Строгостію жизни, общирными богословскими познаніями и даромъ слова пріобратии себъ великую смаву въ Англіи — своемъ очечествъ, онъ восписивниялся ревиостію распространить Евангоме между дикими плешенами Германскими, и для сего отвравился сперва въ Римъ къ Папъ Григорію 2-му, который уміль здострино оцівнато его и посмерать къ Апостольскимь трудамъ. Напутствуемый Папскимъ благословениемъ, Вонифатій отправился въ Туринію (718 г.), и съ такиць счастливымъ усрбхомъ проповъдывалъ Евангене Турингцань, потомъ Фрисландцамь и Гессенцамь. что превзопедъ ожиданія самого Пацы. Сей, желая болье привязать его къ престолу Папскому, вызвакъ его въ Римъ (723 г), посвятилъ въ Епіскопа обращенныхъ имъ и еще имъвщихъ быть обращенными Германцевъ, далъ ему новое имя Вонифатія и заставиль его произнести на гробъ Апостола Петра торжественную клятву, во всей чистотъ держаться единственно въры и никогда никакимъ образомъ не нарушать цълости одной и всеобщей Церкви. Въ савдъ за симъ, Вонифатій, получивъ отъ Папы одобрительное письмо къ Карлу Мартелу, съ новою ревностію возвратился въ Германію, и подъ покровительствомъ Карла, началъ дъйствовать гораздо ръшительнее, нежели въ первый разъ. Въ продолженіе 12 лътъ вторичнаго пребыванія его въ Гермавін, язычники крестились толпами; множество монаховъ и монахинь, друзей и учениковь его распространилось по всей Германіи и приняло на себя попеченіе и смотрініе за начатымъ имъ твореніемъ. **Напа** Іфиорій 3-й, (731 г.) наградиль Вонифатія возведеніемъ въ санъ Архіеніскопа и Викарія Апостольскаго престола въ Германіи и Галліи; — и въ этомъ новомъ достоянствъ, неутомимый проповъдникъ заставилъ Германскихъ Епіскоповъ дать Пацф присягу въ вфриости и покорности. Сей пламенный ревнитель въры и Римскаго престола, среди ревностныхъ подвиговъ въ обращения еще не обращенныхъ Фризовъ (въ Бельгіи), пріяль отъ цихъ муненическую кончину (755 г.,). )

## Обращение Саксонцевъ.

Изь Германскихъ народовъ оставались въ язычествъ одни Саксонцы; но къ концу 8-го въка и ови приняли Хрістіанскую въру. На обращеніе ихъ особенно дъйствоваль Карль Великій, который, посль товнадцати-лътней войны съ ними, далъ имъ свободу и миръ подъ условіемъ принятія ими вѣры Хрістіанской (785 г.); а для прочивышаго утвержденія ея, учредиль въ Саксоніи многія Епіскопства и завелъ училища. Сей же Государь покушался водворить Хрістіанство у Венгровъ, Венетовъ в Славянь.

Въ 9 выкъ Хрістіанскій законъ распространился въ Даніи и Швеціи, между Хазарами, (Болгарами,) и нькоторыми племенами Славянскими въ Кроаціи и Далмаціи.

Обращение Датчань и Шведовь.

Въ обращеніи Датчань и Шведовь, подъ покровительствомъ Французскаго Короля Людовика Благочестиваго, трудился особенно нъкто Анстарій (826-865), начальникъ Саксонскихъ монастырей (послъ Епіскопъ Гамбургскій), который посему и именуется Датскимъ и Шведскимъ Апостоломъ.

/У Обращение Хазаровъ.

Просветителями Хазаровь были Св. Константинь Философъ, после въ монашестве названный Кирилломь, и брать его Меводій, родомь Оессалоникійцы.

Около 840 г. прибыли въ Константинополь къ Императору Михаилу 3-му песлы Хазарскіе и просили его, послать въ ихъ страну ученаго проповълника въры Хрістіанской, который бы могъ состязаться съ Евреями и Срацынами, склонявшими Ха-

вровъ въ свою въру. «Еврен, говорили послы, убъж**мютъ** насъ принять ихъ въру, — и многіе изъ наших уже последовали имъ; а Срацины прекловиоть къ своей, утвержлая, будто она лучшая изъ вень въръ, существующихъ на земль. Въ такихъ **метоятельствахъ**, по старой дружбв съ вами, мы престив васъ: пошлите къ намъ какого либо учеваго мужа; если онъ посрамить Евреевъ и Срааннъ, то мы примемъ вашу въру.» Царь вибств съ святьининъ Патріархомъ Иснатіємь, избрали на это зажное дъло знаменитаго по учености и благочестію Константина Философа. Пригласивъ съ собою брата своего Менодія, Константинъ прибыль сначала въ Корсунь; научившись здёсь Еврейскому и Хазарскому выкамъ, оба брата отправились въ страны Хазаровъ, и съ честио были приняты Ханомъ ихъ. Посит многихъ преній о втрт съ Срацинами, а особенно съ Евреями, проповъдники Евангелія достиги цели своего посольства: самъ Князь, бояре его и множество народа увъровали во Хріста и приняли Св. Крещеніе. Оставивъ у Хазаръ священниковъ, пришедшихъ изъ Херсонеса, Константинъ и Меволій, съ благодарственнымъ письмомъ отъ Хана къ Греческому Имнератору, возвратились въ свое оте-YECTRO.

🖊 Утвержденіе Хрістіанства въ Болгаріи.

Св. Кириллу и Месодію приписывають немалое участіє въ обращеніи ко Хрісту и Болгаровъ, которые уже давно имъли нъкоторое понятіє о Хрістіанствъ. Ибо Греки, захватываемые ими въ плънъ, не оставляли внушать имъ Божественность Евангелія; особенно же въ этомъ святомъ дълъ трудился Епісконъ Мануилъ, который многихъ изъ Болгаровъ убълыть принять крещеніе, и потомъ со многими дру-

гими, по новельнію Болгарскаго царя Мудрана, быль преданъ мученической сперти. Начатое Монунловъ продолжаль другой плъншикъ Осодорь Кифара, поторый познаніе Хрістіанской віры старалея сообщить и саному царю Белгарскому Вогорису или Ворису. Кияжна Болгарокая, сестра царская, бынива въ илъну у Грековъ и уже просивщенияя Св. квенепісмъ, по возвращенів изъ Константинополя, ведия иврани старалась склонить брата своего жь вара во Хліста; но Борись все сие не ренілася переменить вору. Наконець голодь, проценедшій въ странь Болгарской, заскавиль царя обрагиться нъ Богд Хгістіанскому; а изображеніе страшнаго суда, напитанное для Бориса Греческимь мовахомъ Медодісив, братомъ Константиновымъ, - котораго сив просиль написать что нибудь стращное на ствиахъ -он смин дран осишновор, -- скроноп ото бкач Евангелы. Танинь образонь нодвигнутый къ благочестію, Борись съ вельможами своими прибыль въ Константинополь, и тамъ крестился, бывъ перевиенованъ въ Михаила, по имени восприемпина его Михавла Самодержиа (861 г.). Вельможи, враждебные Хрістіанству, произвели-было противъ царя возмущение въ народъ; но украплемный помощію Хрістовою, новспросвіщенный Государь безтрепетно напряв на мятежных в и, по дизложения нав. многикъ изъ своихъ подданныхъ возбудиль къ принятію Хрістіанства. Весь же народъ Болгарскій крестился при преемникъ Борисовомъ, крестившемся также въ Константиновода и получищите въ жупвли имя Симеона.)

Утвержденіе Хрістівнстви мем ду Славанами. Просвітителями Славанених племень быль также Св. братья— Конститивы и Меводій, Сіп-проповід-

пики прислоны были (863 г.) жь страны Славянскія Греческия в Императором в Михаилом в сабдстые просыбы Князей Славянскихъ, прислать въ намъ такихъ проповъдниковъ, ком бы могли сдълать для Ставлять вразумительными Св. иниги. Избранные на столь важное дело, Св. мужи съ региостію занялись нит. Киязья Славянскіе — Ростыслась и пленяннять ер Сеятородка и Паннонскій владілень Кочель, со инягини вельможами, тотчасъ, по прибыти прововынировъ, приняди въру во Хріста; ихъ примърч пострукти на породъ и даже саные жрецы идольте, Главнейщимъ пособіемъ нъ быстрымъ успахамъ Урістіанства между Славянами служило то, что Св. проповъдники изобръзи для нихъ письмена и перевын на Славанскій языкъ книги Новаго Завъта, Цсалтырь и мнокія другія кинги, нужныя для Богослуженія. Кириллъ и Месслій трудились выбств въ дросвъщени племенъ Славлискихъ около четырекъ дътъ съ подоржною. Папа Никодай 1-й потребоваль первоучителей Славянскихъ въ Римъ. радъ и Менодій повиновались; но Паны Николая уже не застали въ живыхъ. Преемникъ его Адріано 2-й встрытиль Св. Учителей съ любовію, и вочить ихъ сановъ Епіскопскивъ. Кириллъ а) скончыся въ Римъ, а Менодій б) возвратился въ званіп Еціскопа Паннонскаго и Моравскаго, и неусыпно трудился для блага Славянской Церкви (ум. около 900 r.).

Въ девятомъ же въкъ (867 г.) положено начам къ обращению *Россіи*, о чемъ будетъ сказано въ Исторіи. Церкви Россійской у

а Пенать его 14-го Февр. 6)-11-го Мпа.

биский 2. Покровители церкви; и враги церкви въ 4—9 вв. покровители церкви; и ея въдствія въ 4 въкъ.

В. Обращение и подвиги Константина Великаго во пользу Церкви.

Изъ покровителей Церкви въ 4 въкъ первое и сто заступаетъ Константинь Великій, достойно именуемый Равноапостольнымь. Онъ первый изъ Римскихи Императоровъ всенародно принялъ Хрістіанскую въру; истреблялъ идолопоклонство, даровалъ Церкви Хрістовой повсемъстный миръ и содълалъ ее господствующею во всей Римской Имперіи.

Константинъ предрасположенъ быль къ принятия Хрістіанства миролюбивымъ расположеніемъ къ Хрістіанамъ отца своего Констанція Хлора,—при всемірномъ на нихъ гоненіи; всегдашнею снисходительностію къ нимъ матери своей Елены; ея принятіем Хрістіанства, а послѣ обращеніемъ къ вѣрѣ Хрістіанской сестры своей Констанціи; и вмѣстѣ кротостім самыхъ Хрістіанъ, ихъ искренностію и вѣрностій во всѣхъ случаяхъ; наконецъ рѣшительно преклонен чудесными знаменіями, довершившими надъ нимъ побѣду Евангелія.

Первое изъ сихъ знаменій было то, что Константинъ, только-что возведенный на Императорскій престоль, воюя съ возставшимъ противъ него Максентіємь, сыномъ Максиміановымь, во время осады Рима вмёстё съ своими воинами, опасавшимися превосходной силы непріятеля, послё полудня видёль изъ свёта слившійся кресть цоверхъ солнца, съ надписаніемъ: Симь побюждай. На слёдующую ночь во время сна съ тёмъ же знаменіемъ явился Константину въ видё человёческомъ Самъ Іисусъ Хрістосъ, и повелёлъ по образу небесному устроить воинское Зпамя. Константинъ исполнилъ повелёніе Господне,—

и силою креста восторжествоваль надъ Максентіенъ; забыщимъ врагомъ имени Хрістова (312 г.).

По низложении Максентия, Константинъ, сдълавшись обладателемъ всего Запада, вибств съ зятемъ своимъ Ликинісяв, правителемъ Восточныхъ Европейскихъ областей Имперіи, даль Хрістіанамъ свободу въронсповъданія; возвратиль Церквамъ ихъ собст-венность, отнятую у нихъ гонителями; отмѣнилъ казнь распятія на кресть; обезопасиль обращающихся въ Хрістіанство Іудеевъ, отъ злобы невърныхъ ихъ соотечественниковъ; освободилъ отъ дани служителей Церкви; предписаль всемь совершать Хрістіанскіе праздники, въ духѣ Евангелія, безъ эрѣлищъ и увеселеній общественныхъ.

. Гоненіе от Ликинія Ликиній, зять Константина Великаго, правитель Востока, прежде покровительствовавшій Хрістіанамъ, въ последствіи объявиль себя врагомъ ихъ. Подозръвая Хрістіанъ Восточныхъ въ расположеніи болье къ Константину, нежели къ нему, онъ старался всячески унизить ихъ и отнять у нихъ прежнюю сво-боду. Такъ — въ укориану имени Хрістіанъ предписалъ, чтобы иъста въ перквахъ были отделены перегородкою для мужчинъ и женщинъ, и чтобы Епіскопы лично не преподавали наставленія женщинамъ, а дълали бы это чрезъ діаконовъ; въ Никомидіи запретилъ Хрістіанамъ собираться въ городскихъ церквахъ, и всъ собранія вельль учреждать вив города; въ Понтв приказаль нъсколько церквей закрыть, а другія разрушить, подъ тёмъ предлогомъ, что тамъ молятся не за него, а за Константина; удалиль оть Двора и оть важивищихь гражданскихъ и военныхъ должностей всёхъ, не хотевшихъ приносить жертвы идоламъ. Правители областей, узнавъ

о непавиств свесто императора Ликинія противъ Хрістіанъ, опять возстали на нихъ съ прежима в звърствомъ, - и снова полилнов кровь Крістіанския. Въ числъ пострадавилить мученического смертию бытли: Св. Власій, Епіскої Севастійскій, после тердаий жельсными пребнями, накопедъ усвченный жечемъ (Февр. 11), и сорокъ благородныхъ Хрістіанскихъ сопнось (Март. 9). Игемонь сказаль выв: «накъ вы были единодушны во времи браней, такъ и тенерь съ тъмъ же единодушиемъ покоритесь царскимъ повельнівив и помірите богань.» Вонны Хрістовы отръчали ему: «соли, стоя за земнаго каря, мы съ храбростію побъждали враговъ; то темъ наче одолженъ твою злобу, подвизаясь за Царя нерей.» Исповидниковъ въры обнаженныхъ ввергии въ замерзающее озеро; страстолерицы самыхъ иучителей утомили ожиданіемъ ихъ смерти во льду, --- и премонъ приказалъ ввергнуть жхъ въ огонь. Въ это же гоненіе въ Церкви Ирандійской, кроив многихъ другихъ, увънчался вънцомъ мученическим и Св. Осодоръ Стратилать (Февр. 8), возведенный Липинісив в достоинство воеводы Ираклійскаго. Императоръ 🗩 последствін сталь влобствовать на Осодора, что овър умножаеть число Хрістіанъ и делается для него стращимъ. Ликиній зваль его нь себь въ Никомовдію, чтобъ тамъ скрытию убить его; но Осодаръ, чувствуя, что ему нельзя избёгнуть здости Ликинісвой, почель за лучием, подъять мученимество публично, къ торжеству въры. Ошъ писаль къ царю, чтобы онь самь прибыль въ Иракайо для вовстановленія типпины въ народі, волнующемся противу идоловъ. Анкиній не умедлиль врибыть въ Ираклію съ восьмые тысячами вонновъ и съ изваяниями боловъ. Идолы были даны на сохранение Осодору. Не

уванией бунка, императорь захоткув всекиродно принасти неротву начь, и велель поставить ихъ ва ваналь. Но, увнава отв одного изъ своихъ царежиневъ, что Осолоръ разбилъ истуканы, прищелъ выбышенова. Правелникъ всенародно быль распять на престъ, и своимъ примъромъ такъ ободриль въ Тактымення Иранлійневь, что они взывали другь принять: «даже до смерти подвизаитеся о истыню, ин Гиний Боль побореть по насъм (I. Сир. 4, 32)) Св. Константинъ, видя, что недьзя ожидать отъ Ажинія постояннаго мира, рішился силою оружія привратиль его жестокости противъ Церкви. Ликивы обнадеживаемый въ уснъх в овоего оружія вредвышамівни языческимь проривателей, приготовляль себи: в воиновъ своихъ на брань языческими обрямии; а Константинъ пришель на Востокь съ энаженить Креста и въ сопровождени Епіскоповъ, -него оружіе побъдило: Ликиній быль разбить на

Ануствія Константина въ пользу Хрістіанства посль низложенія Ликинія.

брат ўбить (324 г)./

номіхъ Адріанополя (323 г.), и потомъ близъ Жалнедона, взять въ плъть, сослань въ Өессалопику, и напъ, за свое покушеніе къ новымъ возмущеніямъ,

Но низложения Ликинія сдёлавшись обладателемъ Востока и Запада, Константинъ Великій еще съ большею ревностію сталь заботиться о распространеніи Хрістіанства и искореніи язычества; для сего писаль къ язычниканъ увёщанія объ обращеніи къвіть во Хріста; храмы идольскіе или разрушаль, им отдаваль Хрістіанамъ вмёсть съ ихъ доходами; бёднымъ, обращающимся изъ язычниковъ, даваль леньси; городамъ, жители которыхъ принимали всё въручно Хріста, давалъ право Римскаго гражданства

или даже свободу отъ податей; основалъ Хрістіанскія училища и обезпечилъ оныя общественнымъ содержаніемъ; Епіскоповъ побуждалъ заботиться объ устроеніи церквей и дозволилъ имъ брать нужное для сего у областныхъ правителей, которые большею частію были изъ Хрістіанъ.

Особенное вниманіе Св. Константинъ Великій обратиль на Святую землю, ознаменованную событіями изъ жизни Спасителя. Онъ упросиль благочестивую мать свою, царицу Елену, отправиться къ святымъ мъстамъ, отъискать тамъ Крестъ Господень и устроить храмы на разныхъ мъстахъ, освященныхъ стопами Богочеловъка. Благочестивая Елена обръда Гробъ и Крестъ Спасителя; а Константинъ воздвигъ адъсь великольпную церковь. Кромъ сего Равноаностодьный соорудилъ храмы: въ Виелеемъ надъ пещерою рожденія І. Хріста, на горъ Елеонской и въ Хевронъ, у дуба Мамврійскаго.

Совершивъ великіе подвиги для блага Церкви Хрістовой и своей Имперіи, С. Константинъ, постигнутый бользнію, принялъ святое крещеніе въ Никомидіи, и здѣсь скончался въ 337 году по Р. Хр. 21 Мая. Честное тѣло его было перенесено оттуда въ новую столицу, въ Царъ-Градъ, созданный самимъ Константиномъ, п положено въ золотой ракѣ въ церкви Св. Апостоловъ, нмъ же устроенной.

/9 Смущеніе Церкви от Арія.

Церковь Хрістова едва успѣла восторжествовать падъ внішними врагами своими — язычниками, какъ принуждена была бороться съ новыми бѣдствіями, которыя возникли изъ самыхъ нѣдръ ея.

Арій, священникъ Александрійскій, жившій въ первой половинь IV въка, своимъ превратнымъ ученіемъ о Сынъ Божіемъ сильно возмутидъ покой Церк-

вн (315-336 г.). Оторчась тъпъ, что ему, послъ кончины Св. Петра, не удалось получить престолъ Церкви Александрійской, онъ сдёлался врагомъ новаго Епіскопа Александрійскаго, Св. Александра, бывшаго прежде его сверстникомъ, и, по его мнънію, ведостойно занявшаго престоль святительскій. Арій не могь очернить Святителя въ его поведеніи, — ибо и клиру и народу были извъстны высокія добродьтели Александра. Посему завистникъ ръщился уловить его въ учении. Александръ въ своихъ бесъдахъ съ клиромъ наименовалъ Сына Божія единосущными Отиу. Арій возсталь противъ сего ученія, находя въ немъ заблуждение Савеллія, (жившаго въ 3 въкъ, который училъ, что Богъ есть единая сущность, единое лице, а Троица — только три имени, и что Богъ на небъ есть Отецъ, на землъ-Сынъ, въ тваряхъ-Духъ Святый). - Самъ же Арій, вопреки православному ученію Александра, утверждаль, что «Богь сотворилъ Сына изъ ничего, а потомъ чрезъ Него произвелъ міръ, и что лица Отца, Сына и Духа Святаго по существу не одинаковы.» Это ученіе нашло много последователей въ Египте и близъ-лежашихъ земляхъ.

Александръ, не могши вразумить Арія кроткими мърами, пригласилъ въ Александрію Епіскоповъ изъ Египта и Ливіи на Соборъ, на которомъ Арій и былъ осужденъ (317 г.).

Низложенный Соборомъ Александрійскимъ, ересеначальникъ удалился въ Палестину, а потомъ въ Малую Азію, и съ такимъ успъхомъ проповъдовалъ свое ученіе, что даже многіе Епіскопы приняли его сторому, между которыми Евсевій Никомидійскій, имъвшій великую силу у самого Императора, явилъ себя главнымъ покровителемъ аріанства. Споры между православными и аріанами по того усилились, особенно на Востокъ, что язычники чрезъ это стали самую релягію Хрістіанскую подвергать мубличнему осивляню.

Соборъ Вселенскій (325 г.) осудиль ученіе Аріюво, какъ еретическое; самъ Арій заточенъ во Оракію и вибсть съ своини последователями отлучень отъ Церкви; но число аріанъ не уменьшалось. Самъ Императоръ Константинъ, по прошению единомыслевныхъ Арію епіскоповъ, дозводиль ему возвратиться изъ заточенія и представить доказательство своего правоверія. Въ Константинополе уже назначенъ быль день для торжественнаго принятія Арія въ селозъ Церкви: но Богъ не допустиль нечестивому быть въ соный избранных Своихъ. Святый Алековидро, Епіскопъ Константинопольскій, навидчиль паствъ своей седмидновный пость, и самъ пламенно молиль Бога, пизложить зловіріе. Гооподь услышаль молитву Церкви: Арій, сопровождаемый соблазненными выъ, со всею гордостью шель въ Соборъ, чтобъ тамъ лицемфрио исповъдать православную въру; но дорогою варугь быдь поражень поносною смертію (336 r.).

Гонение на Перковь от Констанція.

Съ погибелью Арія, ересь его еще не погибла: при Констанціи, сынъ Константиновомъ, при Юліань отступникь и при Валенть, она заразила собою весь на многихъ изъ клира и мірянъ.

Констанцій сперва испов'ядываль Сына Божія единосущнымъ Отпу; но наконець, по своему легкомыслію и по внушенію своей супруги аріанки, евнуковъ и аріанскихъ епіскоповъ, оставиль православное испов'яданіе. Аріане особенно обольстили его сл'ядующимъ образомъ: войско Констанція одержало побаду надъ Моменцамо, дергнувшимъ возложить на собя діалиму; аріанскій епіскопъ Валенть, тайно увъмицамный объ этомъ друзьями своими, возв'ютиль Керсканцію о поб'ядь, сказавъ: «Ангемъ принесъ мнв, гендарь, стю счастливую въсть.» Прельщенный аріания, императоръ предписаль противящихся аріанскому ученію низводить со степеней, подвергать оставнію, а въ случать упорства — заточать. Первою принесь констанцієва быль Св. Песель, Аргіаціскопъ Констанцівна быль Св. Песель, Аргіаціскопъ Константинопольскій. Констанцій (346 г.) посладъ Святителя въ ссылку въ Каппадокію; тамъ Св. Пастырь, семь дней бывъ томленъ голодомъ, начання быль удавленъ аріанами въ алтаръ, во время совершенія Литургіи (6 Ноябр.).

Еретики; нокровительствуемые государемъ, не телько православныхъ Епіскоповъ отторгали отъ ваствъ, но безноконли и самыхъ мірянъ, осквернящи храмы, въ кои собирались православные, нападам на святыхъ отшельниковъ, обитавшихъ въ пустыняхъ, разрушали ихъ убъжища и принуждали ихъ скитаться по отдалениъйшимъ странамъ; даже лишали погребенія многихъ изъ тёхъ, кои умирали, не пріємля заблужденія арісва.

Въ ато гоненіе, къ обличенію заблуждавшихъ и невърныхъ и для утвержденія правовърныхъ, явище въ Герусалвив (7 Мая) на небеси крестпое значение изъ свъта надъ Голговою, протяженное даже де горы Елеонской. Св. Кириллъ, Архіспіскопъ Ісрусалимскій, въ письмѣ къ Констанцію писалъ, что сіє знаненіе Креста въ продолженіе многихъ часовъбнаю видимо всъми жителями города, и свътозаршить блиставіємъ превосходило лучи солнца, и что въ то же время старцы и юноши, мужи и жень, Хрістіаме и язычники, всъ единодушно восхваляли

Digitized by Google

чудодъйствующаго Господа. Но Констанцій не воздаль Единородному Сыну Божію подобающаго поклоненія. Онъ гналь правовърныхъ, до самой смерти своей, предъ которою впрочемъ раскаялся въ покровительствъ аріанамъ. Это бъдствіе/продолжалось около осьми лътъ (353—361 г.).)

### Св. Аванасій, Архівпіскопь Александрійскій.

Великимъ поборникомъ истины противъ аріанской ереси, въ царствование Константина и Констанція, быль Св. Аванасій, Архіепіскопъ Александріскій, твердость въ православін и высоту духовнаго просвъщенія проименованный Великимъ. Еще будучи въ санъ Діакона, онъ сильно препирался съ Аріемъ и на Никейскомъ Соборъ опровергалъ всъ его умствованія. Посл'є блаженной кончины Св. Александра, Архіепіскопа Александрійскаго, по его зав'єщанію и по желанію народа, Аванасій получиль престоль Церкви Александрійской, и въ теченіе сорока-шестильтняго Святительства (326-373 г.) принужденъ былъ бороться противъ аріанства. Враги истины много разъ покушались погубить его; но Господь избавляль Праведника отъ всёхъ ихъ сётей. Еще при Константинъ Великомъ приверженцы аріевы обнесли: Св. Аванасія, будто онъ на Египтянъ самопроизвольно налагаетъ подати въ пользу своей Церкви; но Абанасій лично предъ Императоромъ оправдался въ этой клеветъ. Аріане сдълали на него и другой доносъ, будто онъ убилъ Епіскопа, именемъ Арсенія, и высушенную его правую руку хранилъ у себя для употребленія оной въ волхвованіи: но Аванасій, заблаговременно предъувъдомленный о семъ, представиль предъ своихъ обвинителей мнимо-убитаго имъ Арсенія, — и враги были постыжены. Еретики еще

инесли клевету на Аванасія, будто бы одинъ изъ его Священниковъ, именемъ Макарій, по его пове-**⊀ващо,** во время священнодъйствія другаго Священника. Исхираса, разбилъ священный сосудъ и опрокижуль святый престоль: но и сія клевета была опровергнута; ибо Исхирасъ не быль и Священиикомъ. Послъ того недоброжелатели Аванасія, къ своему посрамленію, не устыдились обличать его въ бенаконной жизни; для опроверженія этой клеветы, Св. Архинастырь вошелъ въ сониище еретиковъ съ Пресвитеромъ Тимовеемь, съ которымъ предварительно условился, что ему дълать; въ то же время ввели в обличительницу, которая, принявши Пресвитера за Св. Аванасія, сильно стала укорять его въ беззаковіи, —и съ безчестіемъ была изгнана изъ собранія. . Не смотря на все это, скопище еретиковъ три раза отлучало Св. Аванасія отъ Церкви Александрійской. Когда Арій и прочіе, следовавшіе его ученю, были вызваны изъ ссылки: тогда Аванасій за ревностное защищепіе Никейскаго символа быль сосланъ въ Гальскій городъ Трирь (335 г.). Констанпій позволиль Аванасію возвратиться на престоль Александрійскій; потому что Константинъ II-й требоваль этого и, въ случав отказа, грозиль войною. Но по смерти сего покровителя въры Православной Св. Аванасій принужденъ быль опять оставить Александрію, и удалился сперва къ Римскому Епіскопу, а потомъ ко Авору Императора Константа, который съ честію приняль гонимаго зловіріемь Святителя, и, желая силою возвратить его въ Александрію, для этого вельль вооружить войско и флотъ. Посему Констанцій снова востановиль права Св. Аванасія. Но, саблавшись, по низверженіи Магненція, единодержавнымъ государемъ всей Имперіи, Констанцій,

чревъ ипаложеніе Св. Аванасія желая сайлать тоснодотвующимъ ученіе Арія и на Востокъ и на Заї нажь, протявь поборника веры дважды созываль еоборы, въ 353 году въ Арле и въ 355 въ Миланъ. Вольшая часть Епісконовъ изъ страха подписаля осуждение Асанасія и приняли аріанское ученіе. Поель этого Констаний вельль силого воинскою захватить Архіепіскопа Александрійскаго; войско висзание обступило церковь, где совершалось всенощное бавніе въ присутствін Святителя и при миоточисленномъ народъ; воины, вторгшись во храмъ, произвели въ немъ даже убійства; между темъ Архипастыръ не думалъ оставить своего маста и совершаль молитву, — и уже насильно быль увлечень изъ храма своими священнослужителями. Спассиный такимъ образомъ изъ рукъ враговъ, Святитель скрывался въ пустыняхъ Египетскихъ, откуда писалъ Императору апологію о своей невинности. Но гонятель истины быль глухь ко гласу невинности: онъ объщаль даже награду за голову Святителя; однако не нашлось никого, кто бы дерзнуль заслужить сс. Св. Аванасій скрывался въ пустыняхъ около 7 льть, до самой смерти своего гонителя.

Ус Гоненіе от Юліана.

Послъ смерти Констанція, въ преемникъ его, Юмійию (361 — 363 г.), язычество встощило нослъднія усилія къ своему возстановленію въ Имперіи.

Юліанть, сынъ Юлія Костанта, брата Константина Великаго, хоти быль воспитанть въ Хрістіанств'в; но по ненависти къ фамиліи Константиновой и по хит-рости язычестихъ философовъ, отвертъ Хрістіанскую в'вру и обратился къ язычеству. Вступивъ на престояв по емерти Констанція, отступникъ нервынъ д'вломъ поставилъ для себя идолопоклонство возста-

вани, а Церковь Хрістіанскую уничтомить. Для си при онъ употребляль самыя хитрыя средства. Така - внерва немъ двать свободу вобыть неповедан скинаваловери мінэровая жен симпаравославных и емиковъ, дабы, поставивъ ихварь взаимной враж--ополоди услоп св статура и стат стабара, канства,; потомъ, не терпя имени Хрістова, предписать Хрістіананъ назынаться Галилоянами; далье, оснападарь на превратномъ толкованін Евангельскаго ущий о нищеть, спирении и теривнии, Хрістіансвів Перкви лишаль имущества, а Хрістіань низво**мать со стещеной гражданскихъ; же**лая пресеть пролагиеніе Хрістіанства, уничтожаль училища Хрістанскія, или, поставляль вь нихь учителей языческихь, и истреблядь Хрістіанскія иниги. Между тімь применя в при применя в примента нынь возстановыные нацища, и язычество облекаль Хрістіанскою наружностію, какъ напр. предписаль язычникамъ покаяніе, учрожденіе страниопрінныхъ домовъ и монастырей, освящение всёхъ жизненныхъ петребностей и даже источниковъ.

Старансь возстановить язычество, Юліанъ для низщисція Хрістіанства, оказываль нокровительство и Ідеянь; и какы бы въ опроверженіе предсказаній Снасителя, опраділиль возстановить храмъ Гудейскій В дозвеличить служеніе Векхаго Завіта. Онъ думаль, ча мельдя намести Хрістіанамъ пувствительнійнаго удара; какы возвращенієють свячаго града отверженняну Богомъ народу и возстановленіємь Соломонова храма. Ободренные милостями императора, Гуден со вейдъ странъ, во миожестві собрались въ Герусалимъ; и вще не сділавь инчего къ обновленію своего древвяго святимима, уже порицали Хрістіанъ Герусалимскихъ; а Юліанъ даль повелініе, по сооруженіи храна, немедленно устроить въ Герусалимъ амфитеатръ, гдв онъ, возвратившись изъ Персіи, съ Іудеями хочетъ насладиться зрълищемъ, какъ дикіе звъри будутъ терзать Епіскоповъ, иноковъ и всъхъ, кто дерзнетъ защищать Хрістіанство. Св. Кирилля, Архіепіскопъ Іерусалимскій, ободряль вірующихь и внушаль всемь, что слова Хрістовы: не останется камень на камени, непремънно оправдаются событиемъ. Хрістіане върили сему, и не обманулись. Очищено было мъсто, гдъ стоялъ первый храмъ, и гдъ хотвли соорудить новый; матеріалы приготовлены были въ великомъ множествъ; тысячи Тудеевъ неусыпно занимались работою. Приступлено къ основанію храма. Но землетря сеніе, сопровождаемое бурею, громомъ в молнією, внезапно потрясло и разсыпало все, что было основано, такъ что подъ щебнемъ погреблось ивсколько рабочихъ. Чрезъ нъсколько дней Тудеи опять принялись за работу. Но едва положили первые ряды основанія, опять землетрясеніе, ужаснъйшее прежняго, не только разсыпало полагаемые тогда въ основаніе камни, но вырвало изъ земли даже основу прежняго храма, который нъкогда созидаль Соломонъ; въ то же время огомь, низвергавшійся съ неба и клубами выходившій изъ земли, опалялъ рабочихъ и пожегъ всв орудія ихъ, и, къ большему изумленію, не только на одеждахъ, но и на самыхъ тылахы Іудеевы напечатлылись знаки Креста, которые сначала были свътящіеся, а послъ почерным в такъ връзались, что отмыть ихъ было невозможно. Пораженные такими чудесами, многіе какъ изъ Іудеевъ, такъ и изъ язычниковъ увъровали во Хріста. Но Юліанъ рышился чудодыйствіе Божіе почитать за малость, -- смотръть на это событіе, какъ на обыкновенный случай, и предать его забвенію.

реподъ и еще напомниль отступнику о Своемъ важни, и о ничтожности его покушеній противъ самой в Вры. Это было въ Антіохіи.

въ предивсти Антіохійскомъ, называемомъ Дафем. быль состроень великольшный языческій храмь въ честь Аполлону: въ этомъ капище лжебогъ давать ответы на вопросы идолослужителей. Галль, брать Юліановъ, соцарствовавшій Констанцію, старамсь распространить Хрістіанство, соорудиль туть же небольшую церковь, и изъ Антіохійскаго собора перенесъ въ нее мощи Священномученика Ваенды и трехь Отроковь, съ нимъ пострадавшихъ, дабы непрестанно стекавшійся народъ, видя чудеса отъ мощей Святыхъ, мало по малу обращался въ въръ Евангельской. Съ того времени идолъ Аполдоновъ онъмьль. Юліанъ, чтившій особенно славу Аволлона, какъ покровителя изящныхъ искусствъ, прибывъ въ Антіохію, неотступно вопрошаль идода о томъ и о другомъ; но, вийсто всихъ отвитовь, едва наконецъ получилъ одинъ, что Аполлону пренятствуеть говорить злой сосёдь, который лежить близь его кипища. Это относилось къ мощамъ Священномученика Вавилы. Отступникъ сначала велаль-было разметать по стогнамь, или предать огню святые останки Мучениковъ: но ужасъ, внезапво объявшій злов'тра, принудиль его отм'тнить это приказаніе. Посл'ть сего Юліанъ приказаль Антіохійскимъ Хрістіанамъ обратно отнести въ соборную церковь честныя мощи Вавилы и трехъ Отроковъ. По перенесенія Св. мощей, Юліанъ привель въ прежнее состояние капище Аполлоново. Но въ ночь, на тотъ день, когда онъ хотълъ торжественно открыть капище, съ неба упало на это место нечестія пламя и миговенно объядо всв зданія. Юліамы сложиль вину сего пожара на Хрістіанъ; в, чтобъ это подограніе свое сдалать неопроверживымъ, потребоваль къ допросу язычеснить жрецова, которые повнередно день и нечь опраним напище. Но идолослужители не смавали того, что коталь слышать Юліамъ; и даже посреди пытокъ не нереставали говорить, что иламя упало съ неба. То же подтвердили съ илятвою и поселяне, которые на тоть разъ шли миме Дафиы, и увъряли царя предъ встивнародомъ, что ночью, и увъряли царя предъ встивародомъ, что ночью, и увъряли царя предъ встиверглось миожество огня прямо на капище. — Но Юліанъ не кочаль вразумиться симъ чудиымъ дайствісиъ небеснымъ, и, стремясь къ своей погибели, изапить мщеніе на Хрістіянъ Антіохійскихъ

Въ это гонение в жизнь Аванасія Великаго была въ опасноств: Юліанъ уже послаль въ Александрію воиновъ, съ повелвијемъ умертвить Святителя. Ввружние со слевами просили его скрыться изъ Александрім. Св. Авапасій, отправляюь изъ Александрій, Хрістіанамъ, со слезами правождавшимъ его, сказалъ: «не смущайтесь, чада мои! настоящее бъдствіе есть малов облако; оно скоро пройдеть;» и поплыль вверхъ по ръкъ Нилу. Враги, узнавъ объ его удаленіи, поплыви за нивъ въ погоню; увидя ихъ, Святитель приказаль обратить лодку назадъ и плыть па встръчу врагамъ, сів, какъ бы ослывленные, не узивын Аванасія, и спросили плывущихъ: «далеко ла Арапасій?» Ступники Святителя отвічали: «нагоните скоро, если поспъшите.» Погибель Юліана положила конець опасносвямъ Пастыря Александрійскаго.

(Въ это гоненіе особенно страдали Хрістіане Кесарін Капладокійской, по своей ревности къ слав'я Бога истиннаго разрушнющіе одно изъ нашиць, гдв Юдіанъ вывла обывновеніе приносить жертвы Фермуль. По повельню царя, многіе ностаны въ ваточеніє; зи преданы смерти; многіе ностаны въ ваточеніє; у многажь отобради имінія; церкви ограблены; клюрини опреділены къ мизкимъ должностянь; а городь быль обременень презвычайными налогами. Отправдяясь на войну противь Персовь, очетущинъгрозиль Св. Васялію Великому разрушить Касарію до основамія; такъ что тогда, какъ говориль онъ-Праведнику, некому будеть—виниать чвовиъ совіттакъ, некому будеть возставать противъ монять наміреній.

Вступивъ въ Персидскіе предвим, Юліанъ разевяль наспольно непріятельских отрядова, и, принося за сіе благодарственныя жортвы идоламъ, объявиль войску и чюклямся всепародно продъ иступционь Зевеса, вебуь Хрістіань принести въ жертву падоламь, есан счастанно окончить войну. Извистясь о семь, Св. Василій Великій, однажды, одинь оставшись въ церкви, чиолился о низложени врага Иеркви, предъ образомъ Бегородицы, гдв изображенъ быль съ нопість и Св. Великомученикъ Меркурій (пим. его 24 Неябр.). Во время слезных молить Святителя, вдругь изображение Свигаго Страстотерица на иконв сокрылось. Св. Василій ужиснулся. Но чрезъ пьсколько времена Великомученикъ показался на иконв с копіем в вкровавленникь. Въ этоть самый чась, какъ послъ узнали, ПОличь поражень быль невидимою рукою. Пишуть, что парь-отступникъ, печеная провію, приложник рукучки ранів, и захвативъ и всколько крови, бросилъ ее на воздукъ, и чакъ будто имъл передъ собою Хріста и обвиняя Его въ своей смерти, извергнуль духъ съ симь торькиму вонывичу: («побъдня» Ты, Тамиземини !» ):

Состояніе Церкви при Іовіань,

Послів погибели Юліана, по желанію войска, вступиль на престоль Іовіань, и въ краткое время своего царствованія (363 г.) постоянно покровительствоваль правов'врнымъ. Онъ твердость в'вры своей торжественно испов'ядаль еще предъ Юліаномъ отступникомъ, когда отрекся участвовать въ языческихъ обрядахъ. По принятіи правленія, Іовіанъ возвратиль церквамъ и духовенству прежнія ихъ права; храмы языческіе сталь закрывать или разрушать; возвратиль изъ заточенія Епіскоповъ, сосланныхъ за в'ру; и быль ностояннымъ поборникомъ Никейскаго Сумвола Вѣры.

Послыдніе годы Святительства Аванасівва

Святый Аванасій, около года укрывавшійся вы пустыняхъ до самой смерти Юліановой, при Іовіань видьль свои труды и страданія вознагражденными. Онъ не только опять заняль свой Архіепіскопскій престоль, но и быль приглашень къ двору въ Антіохію, гдв получиль самый почетный пріемъ, и объявиль Инператору, что Символь Никейскій есть единый истинный, которому долженъ следовать весь Востокъ и Западъ. Изъ Антіохіи Св. Аванасій скоро возвратился въ Александрію и управляль своею паствою еще во продолжение десяти лътъ, не переставая въ то же время руководствовать своими совътами и всю Православную Церковь. На 47-мъ-году; Епіскопства, онъ мирно кончилъ жизнь свою (Янв. 18.) Въ назидание Церкви онъ написалъ много посланій, річей, бесідь, апологій и толкованіе на Іова н Псалмы.

Гоненіе от Валента.

Послъ Іовіана, Валентиніанъ, принявшій на себя правленіе надъ Западомъ, подобно предшественнику,

лержался ученія хрістіанскаго и низлагаль аріанство: а брать его Валенть, получившій въ управлевіе Востокъ, во все тринадцатильтнее царствованіе свое (364 — 378 г.), преследоваль противниковъ аминства. Принявъ крещение отъ Константинопольскаго Патріарха Евдоксія, злівншаго врага правой віры, онъ далъ ему клятву преследовать исповедаючить Сына Божія единосущнымъ Отцу, и потому предписаль: «не щадя ни пола, ни возраста, ни сана, всъхъ принуждать къ принятію аріанскаго учена, имъ содержимаго, а противящихся казнить.» Вотъ одинъ изъ примъровъ жестокости Валентовой протизь Православныхъ: Однажды болбе 70 человъкъ на духовейства Константинопольскаго прибыли къ Валенту, находившемуся въ Никомидіи, и приносили ему жалобы на притъсненія отъ аріанъ, но онъ на только отвергъ ихъ справедливыя представленія, а еще приказаль предать ихъ смерти; - ревнители святой въры, отправленные изъ Никомидіи на корабль, икств съ нимъ, по повелению царя, всв были сожжены среди моря (пам. ихъ 5-го Сент.)

Сей гонитель Православія наконець и самъ погибь оть огня. Когда онъ шель воевать противь Готоов, Исаакъ Далматскій предсталь предъ него и велегласно воззваль: «Государь! отверзи церкви Православныхъ, и Богь устроить путь твой предъ тобою.» Св. мужъ то же повториль и на другой день. Валенть готовъ быль дать свободу Правовърнымъ; но приближенные къ нему отвлекли его отъ сего намъренія. Преподобный Исаакъ на третій день вопіяль къ царю, грозя ему мщеніемъ Божіимъ; Валентъ въ гнъвъ вельль ввергнуть его въ болото; праведникъ, изведенный Ангеломъ, опять предсталъ къ царю, и виенемъ Божіимъ сказалъ ему: «ты не возможешь

одольть варваровъ, побъинешь отъ мика ить и менвый будець соминенъ.» Тапъ и сбылось. Валейтъ, получивъ рану во время сраженія, съ нъкоторыми царедворцами укрылся въ хижину; но непріятели зажели ее, вовсе и не зная, что въ ней укрывается императоръ.

### Co. Bacusiti Beankiti.

Велентово неповолебнивимъ неборити-Въ гонение конъ Православія быль Св. Василій Велиній, Аржіецісковъ Кесарін Каппадокійской. От родился въ Кесарін Канцадовійской около 330 г. по Р. Х., отъ святыхъ и богатыяъ родителей; первыя явта детства провель у благонестивой бабки своей Макринов, въ деревив; послъ сего учился у своикъ родителей, потомъ въ Кесаріи, Константиноволь и Аспнавъ; здёсь онъ соединился узами святой дружбы съ Григоріемъ Назіанзеномъ, а въ Юліанъ видьль человака, способнаго на всякія превратности. По окончаніш ученія (около 356 г.), онъ, по убіжденіямъ сестры своей, Св. Макрины, болье всего началь заниматься чтеніемъ Св. Писанія, и наконецъ рвшился посвятить себя уединенной живни; и для сего окрылся въ Понтійской пустынь, покрытой абсомъ, и дружескими письмами привлекъ къ себъ Св. Григоріи. Но это уединеніе ихъ было непродолжительно: для блага Церкви, обуреваемой врединами, они принуждены были оставить пустыню. Св. Грипорій быль вызвань отцемь своимь Григорісль. Епіскопомь Назіанзскимъ, который, по преклонности лічь квойнъ, имбаж, нужду въ помощник в просивъ листучителей; а Св. Василій оставиль пустыню по просьбів Евсевія. Архіеніскона Кесарійскаго, который умоляль его придти къ нему на помощь противъ аріанскаго лжеуненія. По процествін десяти літь послі прибынія

чис. въ Кесарію, Евсевій скончался; и на престоль Наркви Кесарійской быль избранъ Св. Василій, какъ бингона деживаній поберникъ православія (370 г.), четиравдаль свое избраніе.

«Мегда Префекть Модесть, по приказанію Валента, за непреклонность Св. Василія къ общенію съ аріавами, угрожаль ему ссылкою, лишеніемь нивнія и езанно смертію; Святитель равнодушно отвічаль ему: смотъ не теряеть имбиія, кто ничего не имбеть, кроме этой власяницы и немногихъ книгъ, въ которыхъ заключается все мое богатство; ссылки нътъ для меня: потому что не только сію землю, на которой живу, но и ту, на которой я буду, считаю своею, ван лучие, Божіею землею, на которой я пришлецъ и справникъ. Что могутъ мий сделать и мученія, корда у меня почти нътъ тъла? Смерть будеть для меня благодъяніемъ; ибо она скоръе приведеть меня жъ Богу, для Котораго живу я.» Префекть, приведенный въ изумление такимъ ответомъ, сказалъ: «съ Модестомъ еще никто не говориль такъ смело.» Съ. Василій отвъчала: «въроятно, тебъ не случалось еще инать дело съ Епіскопонъ; иначе ты услышаль бы то же.» Когда Модесть донесь Императору о неноколебимой твердости Святителя, то Валентъ невольно почувствоваль из Св. Пастырю глубокое уваженіе, и не вельть делать ему никокого насилія. Впрочемь Валенть, по хитрости аріанскихъ епіскоповъ, измъниль свое расположение къ Св. Василио: онъ, къ торжеству аріанъ, подписаль ссылку Святителю. Но въ ту самую ночь, когда Св. Архипастырь хотбят отправиться въ заточеніе, сынъ Валента савлался опасно боленъ, такъ что врачи совершенно не инъли надежлы на его выздоровление; Императрица, изв'єщенная посредствомъ сновид'внія,

объявила своему супругу, что бользнь сына чюслапа въ наказание за оскорбление святому Архиепископу; посав сего приближенище къ царю, по его просьбь, убъдили Святителя придти помолиться с сынь парскомъ. Св. Васнаій объщаль Инператору выздоровление сына, если онъ воспитаетъ его православномъ ученіи и если самъ обратится православію; Императоръ согласился на это; и младенецъ, но молитите Свитителя, сталъ здоровъ. Но Валенть не исполниль своего объщанія, и сынъ его опять занемогъ и умеръ. Послъ этого аріане овять склоннай государя, сослать въ сылку Святителя; Богь спасъ поборника въры: Валентъ три раза браль трость, чтобъ подписать докладъ о заточения Аркипастыря, и трость три раза прелоилялась въ руку царя; тогда Валентъ, объятый страхомъ, разорвалъ докладъ и оставилъ Св. Василія въ покоб.

Святый защитникъ истины, изнуренный великими подвигами, преставился въ ранвихъ лътахъ, на 46-мъ году своей жизни (въ началь 379 г.). Всл жизнь его, по словамъ Св. Григорія Назіанзена, была молнією, а ученіє—громомъ. Любовь върующихъ къ нему была такъ велика, что при погребеніи его нъсколько человькъ умерло отъ тъсноты. Обращенные имъ къ въръ Хрістовой язычники говорили: «и нынъ не умеръ бы онъ, если бы захотълъ еще жить.» (Генв. 1.). Изъ сочиненій Василія Великаго особенно замьчательны: девять бесталь на Пестодневъ, пять княгъ противъ Евномія, и Литургія, которая, но словамъ Григорія Бегослова, согласна со встин Церкъвами.

Состояние Церкой во царствование Осодосія Великаю Осодосій Великій, царствовавшій послю Валента (379—395 г.), все время своего правленія озна-

исноваль покровительствомъ Церкви: предписываль менть принимать Хрістіанскую въру, и, вопреки ужинвшемуся въ то время аріанству, исповъдывать сащо-Божество Отца, Сына и Святаго Духа, и объмиль гражданскія наказанія противомыслящимъ; шакь въ капища запретиль подъ опасеніемъ казни; прекратиль языческія жертвоприношенія и праздщетва; жертвенники и идоловъ сокрушаль; храмы защческіе частію разрушаль, частію обращаль въ Хрістіанскіе урамы и общественные домы; и засташих Римскій Сенать издать опредъленіе, по коему Крістіанство объявлено было рёшительно религіею всего государства.

Ревностивиними сподвижниками Осодосію Великому ко благу Деркви были святые Пастыри — Григорій Назіанзень и Амеросій Медіоланскій.

**22.** Св. Григорій Богословъ.

Посль блаженной кончины Св. Василія Великаго, падвиги его продолжалъ другъ его и сподвижникъ Св. Григорій, по м'всту рожденія именуемый Назіанжимь, а по глубинъ Боговъдънія-Богословомь. Онъ редился около 328 года въ Аріанзь, небольшомъ м'ьстечкъ Назіанзенскомъ, въ Каппадокіи. Напитанный **духомъ** въры и благочестія первоначально отъ своихъ родителей, Св. Григорій потомъ учился въ Кесарін Палестинской, Александрін и Аоинахъ. Въ сей сталицъ свътской мудрости, узнавъ хорошо духъ Юдіана, онъ говориль о немъ: «какое зло питаетъ эл: себъ Римская имперія!» между тъмъ въ сотоварищъ и другъ своемъ Св. Василіъ провидълъ свътильника Церкви, подобно какъ и сей прозрѣлъ въ цень то же. По окончаніи ученія, Св. Григорій возвратился къ родителямъ своимъ въ Назіанзъ, гдѣ отенъ его, именемъ Григорій же, быль Епіскопомъ;

Digitized by Google

сей, убъдивъ сына своего принять санъ пресвитерскій, котъль потомъ возвести его въ степень Епіскопа; но Св. Григорій, по любви къ уединенію, скрылся въ пустыню къ другу своему Василію Великому. Въ послъдствіи времени, вызванный изъ пустыни отцемъ своимъ, Григорій врачевалъ язвы Церкви, наносимыя ей аріанами, и послъ блаженной кончины родителя, къ отрадъ Православныхъ, сдълался преемникомъ его на Епіскопскомъ престолъ Назіанзскомъ (371 г.).

По смерти императора Валента, зараженнаго аріанствомъ (въ 378 г.), Св. Григорій былъ призвамъ въ Константинополь для возстановленія Православія, угнетеннаго аріанами и македоніанами. Послѣ побъды надъ сими врагами Церкви, Императоръ Өеодосій избралъ, а Константинопольскій Вселенскій Соборъ утвердилъ его Архіепіскопомъ Константинопольскимъ (381 г.).

Возведеніе Св. Григорія на престолъ Церкви Константинополькой подало случай къ преніямъ между Пастырями Церкви, — и Святитель отказался отъ престола. Видя въ санъ своемъ причину раздоровъ и любя паче всего миръ Церкви, онъ предсталы посреди Собора и сказаль: «Пастыри святаго стада Хрістова! стыдно вамъ, другихъ уча миру и любви, между собою воздвигать брань. Умоляю васъ предъ Пресвятою Единосущною Троицею: востановите между собою миръ и любовь, и устройте дъла Церкви согласно. Если я причиною вашего разногласія; то я не лушче Іоны Пророка, - ввергните меня въ море, и — утолится между вами буря вражды. Хотя я певиненъ; но готовъ претерпъть все, что вамъ угодно; только примиритесь и будьте единомысленны.» Такая твердость Св. Григорія всёхъ привела въ стыдъ и смущеніе: никто не могъ отвічать сму; многіе обливались слезами.

Несь того Святитель отказался отъ престода Константинопольскаго, и отбыль въ отечество свое. 🖚 жизнь уединенную. Сколь благотворно было для Церкви Константинопольской святительство віл. — видно изъ того одного, что, когда окъ прижыть въ Константинополь, то всв находящіеся тапъ Православные собирались для модитвъ и слушанія Слова Божія въ одинъ домъ, который Св. Григорій обратилъ въ церковь, назвавъ оную Анастасіею, т. е. Воскресоніемо православів, прочіе же многочисленные и великіе храмы занимали аріане; удаляясь изъ Константинополя, онъ только одну церковь оставилъ въ рукахъ ефетековъ, прочія же всѣ наполнялись Православными. Св. Григорій скончался въ 390 г., им ця оть роду 62 года (Янв. 25). Преемникомъ (381-396 г.) сему Вселенскому Учителю въ правлении Церковію Константинопольскою быль Нентарій, прежае бывшій преторомъ Константинопольскимъ, но за высокія добродътели и познанія единогласно избранный и рукоположенный въ пастыря царствуюшаго града. Св. Григорій, Епіскопъ Нисскій.)

Св. Григорій, Епіскопъ Нисскій въ Коппадокіи, младшій брать Св. Василія Великаго, подобно сему Вселенскому Учителю, и ученіємъ, и святою жизнію назидаль Церковь; и столько прославился ученостію своею и святостію жизни, что Греки называли его Отцемъ Отцевъ. И писаніємъ, и словомъ ревиостно защищая противъ аріанъ Православную въру, онъ быль изгнанъ при Валентъ въ заточеніє; но по прошествіи осьми лъть опять получилъ престолъ Церкви Нисской. Св. Григорій мужественно подвизался на 2-мъ Вселенскомъ, 1-мъ Константинопольскомъ Соборъ противъ духоборца Македонія, и преставился въ глубокой старости (394 г.). Онъ часто говорилъ: «блаженъ разумъваяй на нища и убога; въ день лютъ избавитъ его Господъ.» (Генв. 10).

Св. Іоаннь Златоусть.

Въ послъдніе годы четвертаго стольтія пламеннымъ поборникомъ Православія на Востокъ быль Св. Іоання, за особенное краснорьчіе проименованный Златоустоми, Архівніскопъ Константинопольской Церкви (397—404 г.), преемникъ Нектарія.

Св. Іоаннъ родился около половины 4-го въка (около 353), въ Антіохів, отъ благородныхъ и богатыхъ родителей; возрасталъ подъ руководствомъ ученъйшихъ наставниковъ; четыре года провель въ обители пустынножителей близъ Антіохін, два года въ уединенной пещеръ. Отъ чрезмърныхъ подвиговъ своихъ впадши въ недугъ, онъ отсемъ возвратился въ Антіохію, гдъ быль посвящень сперва въ чтеца, потомъ въ Діакона, чрезъ пять дъть въ Пресвитера, и въ продолжение 12-ти лътъ священства съ неутомимою ревностію пропов'ядываль Слово Божіе Антіохійцамъ. За сладость и красоту его поученій иные называли его устами Хрістовыми, другіе именовали сладкоглаголивымъ, нъкоторые медоточнымъ; но одна простая женщина нарекда его Златоустожь; — слушая его поученіе, она изъ среды народа воззвала: «Учителю духовный, Іоанне Златоустый! ты углубиль наадязь святаго твоего ученія,-и умъ нашть не можетъ досягать его.» Съ того времени всв стали звать его Златоустымь; а онъ началъ уже гораздо простве говорить поученія. Еретики считали его своимъ бичемъ и разсѣвали противъ него разныя клеветы.

На 44 году своей негани (въ 398 г.), Здатоустый, по желанію Имгератора Аркадія, возведень въ санъ Константинопольскаго Архіепіскопа. Но неуловольствие клира за вводимое имъ строгое исправление нравовъ, ревность его противъ аріанъ, а паче гиввъ Евдоксіи, супруги Императора, были причиною многихъ искушеній для Святителя, безтрепетно обличавшаго заблужденія и пороки. Всего болье достойно сожальнія, что Ософиль, Архіспіскопъ Александрійскій, напаль на Св. Златоуста, имбя пособника въ блаженномъ Епифанію, Епіскопъ Кипрскомъ, котораго доверчивостію онъ воспользовался, и который самъ после узналъ, что былъ введенъ въ заблужденіе. Въ предмъстін Халкидонскомъ Өеофиль, по поручению Евдоксіи, составнить беззаконный соборъ на святаго Отца Церкви (402 г.),-и Святитель быль низложень за то, что, призываемый въ это сонинще, состоявшее по большей части изъ мечныхъ враговъ его, не явился къ отвъту. Въ слъдующую ночь после того, какъ Іоаннъ для заточенія быль перевезень на Азіатскій берегь Воспора, произошло въ Константинополъ страшное землетрясеніе; ужаснувшаяся царица въ ту же ночь написала письмо къ Св. Іоанну, прося его возвратиться и слагая вину на элыхъ людей; между тъмъ и народъ, собравшись вокругъ дворца, съ великимъ крикомъ просиль Императора, возвратить Св. Златоуста. Святятель чрезъ два дня после изгнанія своего встуниль въ столицу, при радостныхъ восклицаніяхъ народа.

Но черезъ нъсколько времени ненависть Евдокейи къ Св. Златоусту снова обнаружилась. Предъ Софійскимъ соборомъ на площади воздвигли на мраморя вомъ столиъ серебряную статую Императрицы Ев-

доксін; увеселенія, при открытін сей статуи, сопровождаемыя неснями, пляскою и музыкой, нарушали порядокъ Богослуженія въ храгь; подобныя игрища часто новторялись на томъ мість. Это возбуждало праведное негодование въ Іоани, и онъ началь съ каесдры обличать неумъстныя увессленія. ожесточилась противъ Святителя, и вторично созвала непріятелей его. Святый поборнить благочестія въ это время началь одну беседу сили словами: «Се паки Иродіада бъснуется! паки плящеть! наки тробуеть главы Іоанновой.» Озлобленная Евдоксія настояла (404 г.) на заточение Святаго прави принудили его, подъ воинскою стражею, идти 70 дней пъшкомъ въ Кукузъ, безплодное мъстечко въ Арменіи. Народъ, лишившись своего добраго Пастыря, вопіяль: «лучше бы совсьмь угасло солнце, нежели умолкли уста Іоанновы.» Но и въ изгнаніи Св. Іоанна, почитатели его приходили къ нему сюда изъ отдаленныйшихъ странъ; и посредствомъ дыятельной переписки, отъ которой до насъ дошли 242 письма, онъ продолжалъ управлять делами Хрістіанскаго міра. Почему враги Святителя черезъ три года изъ Кукуза принудили его идти далбе, на берегъ Чернаго моря въ Питічнию: но Страдалецъ, изнуренный страданіями и бользнями, не могь доственуть сего мъста, — и кончилъ святко жизнь свою въ городъ Команаже (407 г. Ноября 13). Западъ Римской Инперін съ такимъ живымъ участіемъ принялъ сторону Златоуста, что Гонорій, правившій Западомъ, грозиль брату своему Аркадію войною, если онъ не возвратить несправедливо низложеннаго и изгнаннаго Святителя. Смерть его предотвратила следствія этого несогласія, и правительство Восточное признало свою несправедливость. Мощи Св. Златоуста, чрезь 30 леть

носле его кончины, тожественно были перенесены изъ Команъ въ Конститинополь; тогда царствовий Императоръ Өеөдсій 2-й отправился навстречу имъ въ Халкидонъ, ипри приближеніи ихъ повергся на землю, умоля Святителя о прощеніи отца своего Аркадія и мяери Евдоксів.

Въ беседахъ, поченіяхъ и другихъ сочиненіяхъ Св. Іоанна Златоула можно видёть полное изъясненіе на все Св. Інсаніе. Сей же Святитель оставиль и чинъ Бокественной Литургіи, известной подъего именемъ.

Еще друге Учители Церкви Восточной / 1111 (Кром'й упоминутыхъ Поборниковъ въры, право правивникъ Церковію въ 4 въкъ, Церковь Восточная имъла и другихъ, которые и слововъ, и писаніемъ, и святою жизнію назидали върныхъ. Таковы наприм. Св. Кирилл, Архіепіскопъ Іерусалимскій; Св. Ефремь Сиринъ; и Св. Епифаній, Еніскопъ Кипрскій.

Св. Кирилль, Архівпіскогь Іврусалимскій

Св. Кирилля, Архівніскопъ Іерусалимскій, въ царствованіє Констанція, Юліана, Валента и Осодосія, съ пламенною ревностію защищаль истину противь аріанъ, и по нав'вту ихъ три раза быль нижвергаемъ съ престола; Соборъ Константинопольскій (381 г.) возстановиль Святителя, который посл'є сего въ мир'я правиль своею паствою. Онъ окончился въ 386 году. Дошедшія до насл его произведенія суть: письмо къ Констанцію о вид'вній въ Іерусалим'є Креста, сіяющаго на неб'є; весемь оглащеній къ ищущимъ крещенія, пять—къ новокрещеннымъ (Март. 18).

Св. Ефремо Сирино.)
Св. Ефремо, родомъ Сиріянинъ, жилъ въ царствочваніе Валента и Осодосія Великаго; въ Едесской Цер-

Digitized by Google

чудесь заслужиль наименован Сирскаю Пророка. Объ немъ повъствуютъ, что, еще бывъ отрокомъ, онъ видель сонъ, будто на язык вего взошла виноградная лоза, возрасла, и, какъ веъма плодоносная, на-полнила всю поднебесную; всъ типы небесныя слетались и вли плоды виноградинь сей; но чемъ болье вли, тымь болье умножались поды на лозь. Также одинъ старецъ имълъ видъніе, что Ангелы, повельнію Божію, сошедши съ нов съ свиткомъ книжнымъ, вручили свитокъ сей Св. Ефрему. Вставъ поутру, Св. старецъ услышалъ, что Ефремъ учитъ такъ, какъ будто источникъ течетъ иъ устъ его, и позналъ, что исходившее изъ устъ Ефема есть отъ Духа Святаго. Святому Ефрему, во время его молитвы, Богъ однажды открылъ великія коблести Св. Василія Великаго, подъ образомъ огненнаго столна, отъ земли до неба простирающагося. Ефремъ после этого видънія на другой же день отправился въ Кесарію Каппадокійскую видіть, Великаго Архипастыря. Онъ нашелъ Св. Василія Великаго въ цервви, проповъдующаго Слово Божіе, и началъ восклицать гроико: «воистину великъ Василій! воистину столпъ отненный Василій! воистину Духъ Святый глаголеть устами Василія !» По окончаніи Божественной службы, Св. Василій пригласиль къ себ'в пришельца, и между прочимъ, спросилъ его: «для чего онъ въ церкви и посреди народа такъ прославляль его?» «Я видель, отвечаль Ефремь, белаго голубя, у тебя на десномъ рам' сидящаго, и нъчто къ уху твоему глаголющаго, видълъ также огнь изъ устъ твоихъ исходя: щій :-- и симъ восхищенный, не могь воздержать языка моего.» Святитель, удивляясь прозорливости Ефрема, носвятиль его въ Пресвитера. Преподобный, котя изъ послушанія къ Архіерею Божію и приняль Священ-

ство; однако чрезъ всю жнизнь не хотель совершать летургін, почетая себя/недостойнымъ служить столь великить, Божественнымъ Тайнамъ, и занимался только проповъданіемъ Слова Господня. Онъ написаль боль тысячи поученій, которыя, еще при жизни его, послъ Свящ. Писанія читались во многихъ церквать. Между добродътелями его особенно просіялиревность по въръ, чистота, терпъніе, смиреніе и попеченіе о б'адныкъ. Онъ преставился въ 378 г. (Генв. 28).

Св. Епифаній, Епіскопь Кипрекій.) Св. Епифаній быль родомь Еврей. Девяти літь лишившись родителей, онъ взять быль на воспитаніе одиниъ Еврейскимъ учителемъ, Трифономъ, который нивлъ наивреніе послв выдать за него единственную дочь свою; — воспитатель сей и дочь его вскоръ умеран, -- н Епифаній пошель въ свое отеческое селеніе; дорогою встрітиль его инокъ Лукіань, который, не зная что подать одному нищему, отдалъ ему свою верхнюю одежду, и симъ поступкомъ возбудиль въ отрокъ Епифаніъ добрыя мысли о Хрістіанствъ. Лукіанъ просвътилъ его ученіемъ въры. Новопросвъщенный уже не захотълъ болъе оставаться въ міръ, и посвятиль себя пустыннической жизни. Позранный глаголомъ Божінив въ Кипръ нъ веливому Иларіону, Епифаній прибыль въ столицу Кипрскую:, Саламинь; здъсь найденный на торжинь. чрезъ нъсколько дней быль возведень на престолъ Кипрской Церкви. Своимъ ученіемъ и строгимъ подвижничествомъ, онъ достигъ столь великаго уваже-нія отъ всёхъ, что самые еретики витили себь въ безчестіе, подвергать его преслідованію. — Прибывъ въ Іерусалимъ для обличенія тамошняго Архіепіскопа Іоанна въ сребролюбін, Св. Епифаній остановился у самаго Архіепіскопа и испросиль у него столоваго серебрянаго прибора, будто для угощенія почетнъйшихъ гражданъ; принесенную посуду онъ тотчасъ продать, а деньги роздаль нищимъ. Іоаннъ тщетно требоваль у него ссуженнаго ему серебра, и наконецъ осмълился въ самомъ соборъ, предъ Крестомъ
Господнимъ, обличать его въ въроломствъ. Святитель
Кипрскій дунуль ему въ лице и лишиль зрънія.
Когда ослъпшій, ради исцъленія, объщаль всъ свои
сокровища обратить на бъдныхъ, тогда чрезъ прикосновеніе его ко Кресту, одно око его прозръло,
а другое оставлено темнымъ, въ знаменіе прозрънія
мысленныхъ его очей. Епифаній быль и въ Римъ
у Императора Осодорія Великаго; и отъ руки его
приняли крещеніе Аркадій и Гонорій.

Св. Іоаннъ Злотоустый, услына, что Евифаній преклонился на сторону Евдоксіи, писаль къ нему: «Брате Епифаніе! слышаль я, что ты даль сов'ять на изгнаніе меня; и такъ знай, что престола твоего болье не узришь.» Епифаній отвічаль: «Страстотериче Іоанне! обидимый одолівай, и відай, что и ты не дойдешь до того міста, куда изженуть тебя.» Прореченіе обоихъ сбылось: Іоанна возвратили, какъ выше сказано; а Епифаній умерь на возвратномъ пути изъ Константиноноля, какъ престар'ялый подвижникъ (403 г. Мая 12). Св. Епифаній зналь пять языковъ, и особенно быль свідущь въ хрістіанскихъ древно стяхъ, и написаль книгу противъ ересей.

Учители Церкви на Западю. На Западю Православная Церковь въ 4-мъ въкъ имъла также не мало поборпиковъ въры. Въ числъ ихъ особенно примъчательны: Св Амвросій, Архіеніскопъ Медіоланскій; Блаженный Августино, Епіскопъ Иппонійскій, и Блаженный Іеронимо.

Св. Амеросій родился въ Галліи отъ знаменитымъ редитаей. Пов'єствують, что пчелы на младенческія уста ею садились и питали его своимъ медомъ. Родитаей, будучи свид'єтелями сего, радовались, что міз сына Богъ преднавначаеть къ чему либо великому. Это и сбылось. Св. Амвросій возведенъ быль въ достоинство прокунсула Генуезскаго; наконецъ Богъ воззвалъ его на Архіепіскопскій Медіоланскій престоль.

Въ Медіоланъ, по смерти епіскопа Авксентія, аріанина, произошло въ народъ несогласіе: еретики хотыл выбть у себя Архіерея одного духа съ ними, а православные усиливались возвратить изъ заточенія низложеннаго Ліонисія. Епаркъ Римскій Пробъ послаль Св. Анвросія въ Медіолань, дабы прекрати это преніе; по прибытів въ соборъ, Амвросій го фосомъ, подобнымъ младенческому, наименованъ Енескопомъ; народъ и Епіскопы приняли это за избраніе и утвердиди повтореніемъ слышанныхъ словъ: Амеросія Еліскопомь. Амеросій отрекался отъ святительства, представляя, что онъ еще не крещенъ, а очитается только оглашеннымъ, что онъ человъкъ мірской, — чиновникъ, безъ соизволенія Императора не могущій ни на что ръіпиться, а особенно на принятіе Епіскопства. Но представленія сім не были уважены: иъ Амвросію приставили стражу, дабы онъ не скрылся; а Императору Велентиніану 2-му подали просьбу, чтобы онъ подтвердилъ избраніе. Валентиніанъ радостно согласился на это. Избранникъ Божій принядъ крещеніе, и чрезъ семь дней прошелъ всв степени Священства, а въ осьмой рукоположенъ въ Епіскопа (474 г. Дек. 7).

Утвердивнись на Святительскомъ врестолъ, Ам-

вросій оправдаль свое избраніе примерною ревностію по благочестію. Мать Императора Валатиніана 2-го, Іустина, именемъ сына своего, выдла указъ, чтобы Амвросій отдаль великую Медіолискую церковь и церковныя сокровища аріанамъ. Нестрашимый Пастырь воспротивился сему; и нефотря на всв угрозы, восторжествоваль надъ еретиками, и за сію поб'яду прославиль Бога торжественою пъснію: Тебе Бога хвалими!.... Сей Святитель свою ревность по чистот в Церкви простеръ до того, что Инператора Осодосія Великаго, за избісніє до 000 Солунянъ (390 г.), не допустилъ въ храмъ безъ общественнаго покаянія, сказавъ Царю у притвора церковнаго: «Государь! дерзнешь ли ты простерть, невинною кровію обагренныя, руки къ принятію Святъйшаго Тъла Хрістова? Дерзнець ли Святую Кровь пріять въ тв уста, которыя повельли убить столь многихъ людей? Удались отсюда, и не усугубляй новымъ преступленіемъ уже содъяннаго тобою!» Оеодосій съ смиреніемъ приняль церковную епитамію оть Святителя, и вмёстё съ кающимися оплакиваль гръхъ свой. Святый Амвросій, въ праздникъ Рождества Хрістова, разр'яшнать Царя отъ епитивін н пріобщиль Святыхъ Таинъ.

Св. Амвросій, по превосходству ученія между Латинскими Отцами, почтенъ титломъ Учителя Церкви: Онъ преставился въ день Св. Пасхи, предъ разсвътомъ, въ 397 г., и предъ кончиною своею внезапно былъ озаренъ огнемъ небеснымъ, и сподобился во время молитвы узръть Самого Хріста, съ радостнымъ лицемъ грядущаго къ нему.

Блаженный Августинъ, Епісковъ Иппонійскій. Августинъ, родомъ изъ Нумидін, сынъ благородныхъ родителей, лъта молодости провель въ Кар-



вагень лосреди ученыхъ запятій и чувственныхъ увеселена. Благочестивая мать его, Моника, день и ночь опакивала его разсъянную жизнь и увлечение его зафужденіями Манихеевъ. Гоподь услышаль ея воздыванія, и разсвяннаго юношу привель въ Медіоланъкъ Святому Амеросію (386 г.). Сей убедиль Авгусина отвергнуть Манихейство и заняться чтеніемъ Священ. Писанія. Однажды находясь въ саду, Августинъ размышляль о своемъ греховномъ состоянін, и вдругь услышаль дітскій голось: tolle, leде-озьми и читай. Возвратясь въ домъ, онъ взялъ книу посланій Апостола Павла; ему встрътилось следующее место: «канъ днемъ, станемъ ходить бла ообразно, не предаваясь пированіямъ и пьянству, сымострастію и распутству, распрямъ и зависти; но облекитеся въ Господа нашего Інсуса Хріста, и попеченія о плоти не простирайте до похотей.» (Рим. 13, 13. 14). Тронутый сими словами Апостола, Ангустинъ ръшился совершенно оставить свою разсвянную жизнь и посвятить себя Богу, и наканунъ Пасхи принялъ Св. Крещеніе отъ руки Святителя Медіоланскаго (387 г.).

По возвращения въ Кареагенъ, Августинъ прежде три года провелъ въ уединеніи, соблюдая строгій постъ и занимаясь молитвою и писаніемъ душеполезныхъ книгъ; потомъ былъ признанъ друзьями своими въ Иппонію, приморскій городъ Нумидіи, и, по требованію народа, Валеріємъ, Епіскопомъ Иппонійскимъ, былъ рукоположенъ во Пресвитера (391 г.), хотя и отрекался отъ сего; а чрезъ нѣсколько времени, хотя также противъ своего желанія, приняль и Архипастырскій жезлъ въ Иппоніи (395 г.). Обращая многихъ къ истинъ, онъ и языкъ и перо изощрялъ противъ всёхъ заблужденій того времени, и преставился въ глубокой старости (430 г.).

[Блаженный Іеронимь.]

Ісронимь родился около 330 г. въ предъла. Паннонін и Далмацін; юность свою провель втРимъ, гдъ слушалъ лучшихъ учителей и оказалъ в наукахъ превосходные успъхи / потомъ послъ раныхъ путешествій, уединился ву пустыни Спрійскі 1374 г.), и тапъ въсколько лътъ провель въ сапомистрогомъ подвижничествъ; прибывъ въ Антіохію, Епіскопомъ Павминоме быль рукоположенъ въ Прсвитера; въ Константинополь, для большаго усовршенія себя въ духовных в наукахъ, учился у Св. Григорія Назіанзина; неоднократно быль въ Рим и тамъ пріобрълъ таную славу, что всъ Римляне почитали его достойнымъ высшаго сына Священсва: изъ Рима возвратился на Востокъ, путеществоваъ но Палестинъ и Египту, и наконецъ послъ слуганія толкованій Дидима на Св. Писаніе, поселился въ пещерв Виолеемской, гдв и пробыль до конца жыни (420 г.) въ ученыхъ трудахъ и въ подвигаль иночества. -- Преимущественно онъ уважается историкани за вътопись о церковных писателяхь; а Римскою Церковію—за переводь Св. Писанія, извістный подъ именемъ Вульгаты (versio Vulgata).

(ПОКРОВИТЕЛИ ЦЕРКВИ; И ЕЯ БЪДСТВІЯ В 5-МЪ В.)

Императоры, способствовавшів благосостоянію Церкви вы

5 вака.

Между Императорами въ 5 въкъ особенно способствовали благосостоянию Церкви Осодосій Младшій и Маркіанъ. Осодосій Младшій собраль всъ прежнія постановленія, указы и посланія Царей въ пользу Церкви, и предложиль ко всеобщему употребленію въ такъ называемомъ Осодосісвомъ устаєть (438 г.); преслъдоваль язычниковъ и запретиль Несторіанамъ общественныя собранія (435 г.). Маркіанъ подъ смерт-

Digitized by Google

ною казию запротиль языческіе обряды (451 г.), и, учредивь Соборь въ Халкидонь, тымь самымъ вожстановиль /миръ Церкви, возмущенный ересію Естикія.

34. Бидствія Церкви от Вандалов.

Аріанство, совершенно обезсиленное въ Восточной н Западной Имперіи въ царствованіе Осодосія Младшаго и Валентіана 3-го, въ 5-мъ въкъ нашло себъ защиту въ варварскихъ народахъ, которые, заражаясь ересію, наносили великія бъдствія Православной Церкви.

Изъ послъдователей аріанскаго ученія гнали Православных особенно Вандалы, при Валентиніан З-мъ возмущавшіе Галлію, Италію и Испанію, и наконецъ утвердившіе свое владычество въ Африкъ (129 г). Они изгоняли Епіскоповъ, опустошали перкви, сожигали книги и употребляли самыя жестокія средства къ преклоненію Православныхъ, не исповъдывать Пресвятой Троицы.

(Чудесныя дъйствія Промысла.)

Въ это злополучное время Господь, для посрамленія еретиковъ и въ славу Православія, благоволиль являть чудодвйствующую руку Свою надъ испов'вдниками въры: н'екоторые изъ нихъ, посл'в жестокихъ мученій, внезапно испов'вдывали имя Іисуса Хріста и безъ языка. Эней Платоникъ, слыша испов'вдниковъ Хрістовыхъ, говорящихъ безъ языка, и не дов'вряя сему чуду, заставилъ открыть уста одного изъ нихъ, и удивился, какъ самъ пишеть, уже не тому, что безъ орудія слова изъ устъ исходить слово, но что остаются тів въ живыхъ, коимъ ус'єкается языкъ до корня.

Бъдствія Церкви от других варваровь. Нерковь въ 5-мъ въкъ терпъла бъдствія и отъ другихъ народовъ, какъ-то: отъ Весть-Готоовъ, которые подъ предводительствомъ Аларика, въ парствование Аркадія и Гонорія (400 — 408 г.), угнетали Востокъ и Западъ; и наконецъ при преемникъ Аларика, Адольфъ, опустошивъ всю Италію и Галлію, утвердили свое владычество въ Испаніи; — отъ Свевовъ, Алановъ и особенно отъ Ост-Готовъ, Гунновъ и Геруловъ. Ост-Готовь, въ царствованіе Маркіана (450—457 г.) опустошали Фригію и Лидію, и принуждали сего Императора отдать имъ во всегдашнее владъніе большую часть **Панноніи.)** Гунны, подъ предводительствомъ Аттилы, называвшаго себя бичемъ народа, посланнымъ Бога, опустошали Иллирикъ, Германію, Галлію, Италію и Паннонію. Этотъ завоеватель, наполнивъ ужасами Италію (ок. 452 г.), имълъ намереніе до основанія разрушить Римъ; но Св. Левъ, Папа Римскій, вибсть съ некоторыми Сенаторами, предсталь предъ завоевателя и убъждалъ его пощадить городъ; Аттила, выслушавъ рвчь Святителя, далъ ему объщание оставить Римъ и всю его область въ поков. Воеводы удивились такому снисхожденію въ своемъ государъ и спросили его о причинъ этого. Аттила отвъчалъ имъ: «вы того не видали, что я видълъ. Какъ Папа говорилъ ръчь и бесъдовалъ со мною, во все то время два мужа ангелоподобные держаль надо мною обнаженные мечи, и угрожали мнъ смер-тію, если не послущаю Божія Архіерея.»—( Герулы, подъ предводительствомъ Одоакра, вторгнувшиеся въ Италію и положившіе конецъ Западной Римской Имперіи (476 г.), вмёстё съ симъ нанесли много бідствій Хрістіанамъ и Церкви.

ПОКРОВИТЕЛИ ЦЕРКВИ; И ЕЯ БЪДСТВІЯ ВЪ 6-МЪ ВЪКЪ.

Типераторы, способствовавшіе благосоствянію Церкви)
въ 6 въкъ.)

Императоры, способствовавшіе благосостоянію Церкви въ 6 выкь, суть: Юстинь Старшій, Юстиніань в Тиверій. Юстинь Старшій свое тщаніе о сохраненій мира Церкви доказаль въ особенности тымь, что силою своихъ указовъ низлагаль Манихеевъ а), дерзавшихъ возмущать Церковь. Юстиніань внышихъ враговъ Церкви поражаль рукою Велизарія и Нарсеса; а внутреннихъ низлагаль своею властію, постановленіями, соборами и особенно Вселенскимъ пятыль, Константинопольскимъ вторымь; кромъ сего онъ во псей Имперіи воздвигаль храмы и украшаль ихъ. Тиверій, по завыщанію Юстина Младшаго, возвратиль Церкви сокровища, похищенныя изъ храмовъ въ правленіе сего царя.)

Въ 6-мъ въкъ Церковь также, какъ и въ предшествующемъ, возмущаема была дикими народами, какъ то: 1) Вандалами, которые въ Африкъ, до времени освобожденія ея отъ ига ихъ Велизаріемъ (534 г.), не преставали мучить Правовърныхъ; 2) Ост-Готоами, которые, по случаю повельнія Юстина старшаго заточать аріанъ, сперва при царъ своемъ Өеодорикъ (512—526 г.) гнали Правовърныхъ, а вскоръ потомъ, подъ предводительствомъ

а) Секта Манихеевъ получила начало въ послъдней половинъ третьяго въка (277 г.) отъ нъкоего Манеса, родомъ Персіанина, который различаль два начала міра — доброе и элое; въ человъкъ допускалъ двъ души—добрую и злую; тъло почиталъ дъломъ злаго начала; происходженіе Ветхаго Закона приписывалъ также злому началу; отвергалъ воплощеніе и дъйствительность страданій Іисуса Хріста; также отвергалъ таниства и проч.



Тотилы, опустошали Римъ, Неаполь, Флоренцію и другіе города Италін; 3) Гуннами, которые при Юстиніань опустошали Оракію, Грецію и Иллирикъ 4) Алеманами и Лонгобардами, наъ конхъ первые ви царствованіе Юстиніана (536 г.), а последніе во время Юстина Младщаго (568 г.), для своего обогащенія и посрамленія Хрістіанъ, употребляли всякія жестокости.

Чудесныя дъйствія Пропысла.

И въ это время страданій Церкви отъ варваровъ, Промыслъ Божій также, какъ и въ предшествовавшія времена, явдяль особенныя знаменія своего покровительства правовърующимъ. Такъ изкоторые изъ Исповедниковъ веры, варварами бывъ лишаемы языка, провъдывали Евангеліе и безъ сего орудія слова. Өеодорикъ, Ост-Готескій нарь, въ числь многихъ жертвъ своей жестокости, уморившій голодомъ Римскаго Епіскопа Іоанна І-го, потомъ предавшій смерти хрістіанина-философа Боеція, уважаемаго всеми по знаменитому роду, уму и неукоризненной жизни, а послъ умертвившій и тестя Боеціева, Симмаха, наконецъ обратился къ разсудку, и увидъвъ, что помрачилъ совъсть свою жестокимъ неправосудіемъ, предался столь мрачной задумчивости, что однажды въ рыбъ, предложенной ему въ снъдь, ему представи-лась голова Симмаха, по его приказанию невинно отсвченная; вскорв за симъ перстъ Божій поразилъ его внезапною смертію. — Во время нашествія Лонгобардовъ на Италію, одинъ Пресвитеръ, именемъ Санктуль, чтобы избавить діакона, взятаго варварами вь плынъ и обреченнаго на смерть, испросиль его себъ на поруки и отпустилъ на свободу; озлобленные симъ, варвары хотъли самого Пресвитера предать смерти; уже палачь поднялъ руку на пораже-

віе его; но она вдругь лишилась силы, и была истелена по молитванъ Праведника; пораженные тавимъ чудомъ, варвары отпустили на вободу не тольпо Пресвитера, но и всехъ Хрістіанъ, захваченныхъ наи въ пленъ. Подобное сему случилось въ Галлін: одщиъ отшельникъ, именемъ Госпийи, подвизавшійся на столпъ, предвидя нашествіе Лонгобардовъ, присовътовалъ народу искать себъ защиты въ укръпленныхъ городахъ, самъ же не оставилъ места своихъ подвиговъ; здесь онъ найденъ былъ однийъ изъ враговъ, который, увидя его въ цёпяхъ, хотёлъ пронзить его какъ преступника; но Господь чудесно со-: хранилъ подвижника: рука варвара вдругъ едълалась неподвижною, - и это чудо заставило его обратиться къ въръ. Въ Антіохів Св. Ефремо, Патріархъ сего града, для обращенія еретиковъ на путь истины, явиль имъ чудесное доказательство своего правовърія: одинъ изъ еретиковъ сказаль ему: «на что намъ много состязаться? ввергнемся въ огонь; правая въра спасетъ своего исповъдника.» Святитель отвъчаль ему; «не должно испытывать того, что выше силь нашихъ; а если тебф угодно искусить меня, повергнемъ въ огонь одежды наши,» Св. Ефремъ положилъ въ огонь омофоръ свой, но огонь не повредилъ его, н-еретикъ не хотълъ уже болье препираться съ человъкомъ Божимъ, и раскаялся передъ нимъ во вськъ своихъ заблужденіяхъ. Святитель сказалъ ему: се здрави еси, ктому не согръшай (8 Іюн.).

Покровители церкви; и ея бъдствія въ 7-мъ въкъ Попровительство Церкви со стороны Гражданской Власти)

Въ 7-мъ въкъ осфбенно содъйствовалъ благу Церкви Императоръ Консфантинъ Погонатъ, учредившій шестый Вселенскій Софоръ (680 г.), для прекращенія волненія,

производимаго Моновелимами, и отъ Собора почтенный титлами православнаго, благочестиваго, минелюбиваго Императора и Возстановителя въры. Въботомъ же отношенін памятенъ и Юстиніань П-й, спустя двінадцать льть посль шестаго Вселенского Собора (692 г.) созвавија Соборъ для составленія Устава Благочний, который впередъ могъ бы служить для всей Церкви.

Бъдствія Церкви от Хозроя.
Въ 7-мъ въкъ Хрістіанскую Церковь особенно

колебали: Хозрой, царь Персидскій, Могометь и его последователи.

Хозрой, при Император в Греческом в Иракліи, тяжким в бъдствіямъ подвергалъ Хрістіанъ Восточныхъ (614— 622 г.). Галилея и всъ города по берегамъ Іордана превращены Персами въ развалины; самый Іерусалимъ былъ взять и ограблень; при чемь, выбсть съ прочими сокровищами храма Іерусалимскаго, увезенъ быль въ Персію и Кресть Господень, и захвачено въ рабство велекое множество Хрістіанъ; въ числів плінныхъ находился и Патріархъ Іерусалимскій Захарія; одни только Іуден были пощажены за свое вспоможение Хозрою въ побъдахъ. Сіи отверженные потомки Авраама, изъ ненависти къ Хрістіанству, выкупали Хрістіанъ изъ плъна и безжалостно предавали ихъ смерти; до 90,000 върующихъ они принесли въ жертву своей злобъ. По опустошени Палестины, Хозрой вторгся въ Египеть, ограбиль Александрію и распространиль опустошеніе по Ливіи до предъловъ Евіопіи. Въ то же время другая армія его доходила до Воспора и осаждала Халкидонъ. Ободряемый успъхами своего оружів, Хозрой соглашался на миръ съ Императоромъ Иракліемъ единственно на томъ условін, чтобы Хрі-стіане, отреживсь Хріста, дали клятву поклоняться солицу. Но онъ вскоръ послъ сего требования былъ

нобъжденъ и укрощенъ силою небесною и войскомъ Мраклія. Сынъ Хозроя, Сирой незаконно удаленный выблоть наслъдства престола, въ тяжкихъ оковахъ заключилъ его въ башню, имъ же самимъ сдъланвую для храненія награбленныхъ сокровищъ, и томя его голодомъ, говорилъ: «насыщайся стяжаніемъ, твоиим руками пріобрътеннымъ,» и наконевъ умертвилъ его стрълами.

## Слава Креста Господия въ Персіи.

Пребываніе Креста Господня въ земль Персидской служило къ великой отрадъ для плънныхъ Хрістіанъ и къ славъ имени распятаго Іисуса: ибо чудодъйствующая сила Креста открылась въ Персіи такъ, что язычники говорили: «Богъ Хрістіанскій пришелъ въ Нерсію;» и многіе изъ нихъ, въ страхъ прибъгая къ Хрістіанамъ и слыша отъ нихъ проповъдь Слова Крестнаго, обращались ко Хрісту. Сирой, принужденный просить мира у Императора Ираклія, долженъ былъ возвратить и животворящее древо Креста, Патріарха Захарію и всъхъ плънныхъ Хрістіанъ (629 г.).

## Подвиги Модеста и Іоанна Милостиваго для блага Церкви.

Во время гоненія Хозроева, Церковь Палестинская, мишвипался своего Патріарха, была принята на повеченіе Модестомъ, Игуменомъ Осодосієва монастыря. Онь старался о возобновленіи Святыхъ мість, опустониенныхъ невітрными. Въ этомъ ділів ему способствоваль Св. Іодино Милостивый, Патріархъ Александрійскій, который прислаль ему на благоустроеніе грамовъ Божімхъ тысячу серебрянныхъ монеть, тысячу мість хліба, тысячу работниковъ в другія пособія, на извинялся въ томъ, что самъ лично не мо-

жеть участвовать въ работахъ при возобновлении Герусалимскаго храма Воскресенія Хрістова.

Св. Іоаннъ Милостивый быль родомъ изъ Кимра и происходиль отъ знатныхъ родителей. Рано лицившись супруги и дътей, онъ посвятилъ себя Богу и меньшей братін Хрістовой. Императоръ Иранлій, зная о великихъ доблестяхъ Іоанна, восхотьль, чтобы ему вручень быль Патріаршескій жезль Церкви Александрійской. Противъ воли своей пріявъ сіе достоинство, Св. Іоаннъ очистиль Церковь отъ ереси ажепатріарха Александрійскаго *Кнафея*, который дерзнуль къ Трисвятой пъсни присоединить: распныйся за ны. Будучи поборникомъ православія, онъ защищалъ и успокоивалъ гониныхъ и бъдныхъ, такъ что называлъ ихъ своими господами. Разоренные Персами находили въ немъ своего отца и покровителя; многихъ искупилъ изъ плъна и для безпомощныхъ устроиль обширныя гостинницы и больницы. Приверженные къ нему говорили, чтобы онъ поберегаль для себя имъніе; но Праведникъ отвъчалъ имъ на это: не видъхъ праведника оставлена, ниже съмене его просяща хаббы (Пс. 36, 25). Къ нему всв имван доступъ, и касательно сего онъ говорилъ: «если мы дерзаемъ имъть доступъ къ Царю царей, то кому уже преградимъ оный къ себъ? Во кую же мъру мърите, въ тупжде возмирится и вамь.» Св. Іоаннъ почиталъ потеряннымъ тотъ день, въ который ему не случалось оказать кому-либо помощи. Не задолго передъ кончиною своею, Святитель, Персами бывъ вытесненъ изъ Александріи, отправился въ отечество свое Кипръ; на пути во сив явился ему Мужъ со скипетромъ въ руки и сказалъ: «Царь царей зоветь тебя въ себв.» Изъ сихъ словъ Святитель уразумель, что скоро настанеть чась его кончины. Въ последща минуты своей жизни онъ ввываль къ Богу: «благодарю Тебя, Создателю мой, за всё дары Твон, и особенно за то, что Ты сподобиль меня вручить Тебе все, дарованное миё Тобою; отъ всего имущества, которымъ Ты надълиль меня,—вотъ осталось только малая монета, но и ту я завёщаю отдать нищимъ.» (Ноябр. 12).

> Бъдствія Церкви от Магомета и его послыдователей.

Маюметь, урожденець Мекки, сдълавшись основателемъ новаго ученія, вмёстё съ симъ сдёлался и врагомъ Церкви Хрістовой (622—632 г.).

Еще въ юношескихъ лътахъ, во время своихъ странствованій, имевь возможность вместе съ другими многими религіями изучить также религію Іудейскую н Хрістіанскую и узнать разныя секты сей последней, -- Магометъ возъимълъ желаніе видъть единую въру между разными народами. Послъ путешествій, живя доже, онъ велъ строгую жизнь и часто предавался мечтательнымъ набожнымъ созерцаніямъ; а на 40-иъ году своей жизни началь объявлять прежде одному своему семейству, а потомъ и другимъ людямъ, что ему явился Богъ и избралъ его быть свениъ посланникомъ. Съ этого времени предлагалъ онъ свое ученіе въ краткихъ и сильныхъ изречевіяхь, въ стихахъ и речахъ увещательныхъ. Главнымъ ученіемъ его было ученіе о совершенномо единство Бога, которое онъ противопоставляетъ и языческому -ниогобожію и ученію Хрістіанскому о Пресвятой Тронцъ, и съ которымъ тесно соединилъ учение о томь, что онь самь есть посланники и пророко единаю Боса. : Магометъ пониталъ и Інсуса Хріста Божественнымы Посланникомъ, признаваль: согласте своего ученія і вът первоначальнымъ Хрістіанснимъ и Тудейскимъ, и находилъ нужнымъ присовокупить къ топу только несколько положительныхъ предписаній.

Нашедши въ Меккъ и ея окрестностяхъ иногихъ послъдователей своей религіи, Магометъ нашелъ тапъ и иногихъ противниковъ въ послъдователяхъ древней религіи, и даже со стороны правительства подвергся опасности жизни. Почему въ 622 году бъжалъ въ Медину, гдъ многіе съ такимъ энтузіазмомъ вступились за него и за его ученіе, что онъ скоро, при помощи ихъ, завоевалъ Мекку, а потомъ завладъть и всею Аравіею. Побъжденные принималя его ученіе частію сами по-себъ, частію по его требоваль только того, чтобы они признавали его пророкомъ Аравіи, и ученіе его откровеннымъ; но послъ онъ шель на нихъ войною и насильно требовалъ обращенія ихъ къ Исламизму.

Преемникъ Магомета, первый Калифь Абубскрь, распространяль завоеванія свои и ученіе Магометово въ Сиріи. Омаръ, второй Калифъ (634-644 г.), продолжая завоеваніе Абубекра, завладівль всею Стрією, Палестиною и нижнею частію Египта. Въ это время отъ поруганія Мусульманскаго сохраниль Святыя мъста Герусалимскія Св. Патріахъ Софроній, пресмнякъ Модеста, родомъ изъ Дамаска, за глубокія внанія въ Философіи заслуживній имя Софиста, бывше тогда въ великой славъ. Жители Герусалимские четыре мьсяца, съ отчаяннымъ мужествомъ, защищам противъ враговъ Святый городъ:---наконецъ Св. Сороній принуждень быль предложить Аравитянамь капитулянію, съ условіемь, чтобы самь Калифъ лично утвердилъ ее и самъ бы приняль городъ. Онаръ, извъщенный объ этомъ предложения, въ 637 году, предприняль путешество въ Герусалимъ. Под

высавъ канитуляцію, онъ вступиль въ Іерусалимъ, в, по ходатайству Св. Софронія, снискавшаго себъ уваженіе отъ него, сохраниль въ цёлости не только Св. мъсто Гроба Господня, но и всё Хрістіанскіе храмы. По указаніи Святителемъ мъста, гдъ нъкогда находился храмъ Соломоновъ, Омаръ, желая сравниться въ славъ съ мудрымъ Соломономъ, приказаль построить на томъ мъстъ великолъпную мечеть. Сей вождь не преставалъ уважать Патріарха до самой своей кончины, случившейся въ 644 году (Марта 11).

Следующіе после Омара Калифы, въ продолженіе 7-го же века, силою оружія распространили власть свою и ученіе Магометово въ Африке, Персіи, Арменіи, Каппадокіи, Кипре и Родосе. Пятый изъ нихъ, при которомъ приведенъ въ порядокъ Алкорань, опустошаль Оракію и осаждаль Константинополь (672 г.).

Бъдствія церкви; и знаменитьйшіе изъ поборниковъ православія въ 8 въкъ

# (Бъдствія оть Магометань)

Магометане причиняли бъдствія Церкви и въ продолженіе осьмаго въка. Такъ при Львь Исаврянинь,
Омарь, Турецкій вождь, Оракійскимъ Хрістіанамъ предписывалъ исповъдывать Магомета, а противящихся
сему предаваль мукамъ. Аравитяне покушались вторгнуться въ самый Константинополь (717 г.); но Промыслъ Божій низложилъ гордыхъ враговъ Хрістова
имени; истребляемые голодомъ и язвою, они отъ
огненнаго града лишились почти всего флота. Въ
парствованіе Константина, Авдала подъ смертною казнію запретилъ Хрістіанамъ учиться, осквернялъ Хрістіанскіе храмы, на лица и руки Хрістіанъ налагалъ
Магометанскую лечать.

Тогда какъ одна часть Аравитянъ колебала Цер-

ковь на Востокъ, другая устремилась на Занадъ. Утвердившись въ Испаніи (711 г.), они хотъли проникнуть и въ Галлію: но успъху ихъ оружія воспрепятствовала побъда Карла Мартелла, одержанная между городами Туромъ и Поатье (732 г.); и послъ сего Франкское государство составляло непреодолимый оплотъ противъ Исламизма.

96 Начало иконоборства при Филиппикъ. Кромъ Магометанъ, Церковь въ 8 въкъ была воз-

мущаема еще отъ иконоборцевъ.

Начало иконоборству положено Императоромъ Фи-· липпикомь (711—716 г.), который, будучи монооелитонъ и потому отвергая шестый Вселенскій Соборъ, при единомысленномъ ему патріарх в Іоаннь 6-м, изъ епіскоповъ, также державшихся моновелитства, составиль (712 г.) лжесоборь въ Константинополь и съ согласія нхъ осудивъ Святый Соборъ, предписалъ извергнуть изъ храмовъ изображенія Св. Отцевъ, бывшихъ на семъ Соборв, Совершивъ такое беззаконіе въ Константинополь, Филиппикъ послаль повельніе и къ тогдашнему Папть Римскому Константину, чтобы и въ Римъ были выброшены изъ храмовъ иконы Св. Отцевъ шестаго Собора. Но Папа мужественно оспротивился этому беззаконному требованію; а народъ объявиль, что не будеть признавать еретика Императоромъ, и не согласится, чтобы въ церивахъ упоминалось имя его въ молитвахъ. Сенать низвергь еретика съ престола, лишилъ его эрвнія и послаль въ ссылку. Единомысленный ему Патріархъ Іоанны быль также навложень и послань въ заточение.

Иконоборство при Львь Исаврянинь.

Иноноборство, начатое Филиппикомъ, во веей силъ стало свиръпствовать при Лови Исаврянить, встужиниемъ на престояъ въ 716 году. Этогъ государь

-окоди авъ не о почитания иконъ, какъ объ идолопоклонствъ, завиствовалъ отъ Магонетанъ. Увлекаеный такимъ побужденіемъ, онъ предался безумной ревности о чистотъ Церкви, мечтая, чрезъ уничтоженіе яконъ, образить въ хрістіанство Магометанъ н Іудеевъ, жившихъ въ его Имперіи, и потому въ 726 г. въ собрани единомысленныхъ ему духовныхъ и свытских чинов объявиль отменение иконопочитанія. Огорченный сопротивленіемъ православныхъ, онъ въ 728 году, уже какъ самовластный государь, преднасаль, чтобъ ни въ одномъ храмь не было иконъ Св. Мучениковъ и Ангеловъ; а въ Константинополъ вельлъ всъ иконы снести на торжище и сожечь. Изгнанія, отнятіе имущества, безчестія, темницы, отсвченіе членовъ, огонь и мечь-все это нечестивый иконоборецъ употребляль для истребленія Святыни. Однажды узнавъ, что наставники въ Константинопольскихъ училищахъ проповъдуютъ противное его мижнію объ иконахъ, онъ приказалъ превратить въ пепелъ и ихъ и училища. Въ другой разъ онъ велёлъ уничтожить образъ Спасителя, стоявшій надъ вратами дворца со временъ Св. Константина Великаго; но чиновникъ, которому поручено было сіе выполнить, низвергнуть быль съ лестницы толпою мущинъ и женщинъ и убитъ. Императоръ высламъ противъ нихъ войско, которое предало смерти множество женъ и мужей (Мая 29 и Авг. 9).

Св. Германь, Натріархь Константинопольскій.

Защитники Православія въ это бурное для Церкви время особенно были: Св. Германь, Патріархъ Константинопольскій (714—730г.), Папа Григорій 2-й (714—731 г.) и Св. Іоаннъ Дамаскинъ.

Св. Германа, Патріархъ Константинопольскій, противустоплъ иконоборцамъ со всею твердостію, достойною истиннаго Пастыря; онъ открыто опровергалъ еретическое ученіе, несмотря на тѣ поношенія, какія принужденъ быль терпіть отъ враговъ православія, такъ что однажды Императоръ, видя непреоборимую твердость Святителя въ защищеніи иконопочитанія, дерзнуль ударить его по ланитамъ и вытналь изъ дворца, а потомъ (730 г.) принудилъ его сложить съ себя санъ Патріаршескій, и съ безчестіемъ изгналъ изъ Константинополя. По низложеніи Св. Архипастыря, Исаврянинъ жезль Патріаршескій вручиль Анастасію, который во всемъ сталъ угождать Императору.

#### Папа Григорій 2-й

Папа Григорій 2-й Соборомъ осудиль въ Римъ ересь иконоборческую, и чрезъ два письма просиль Импетатора не возставать противъ обычаевъ Церкви, освященныхъ въками. Императоръ грозилъ Папъ низложеніемъ съ престола, если не будетъ повиноваться его указу; и даже приказалъ экзарку Равенскому выступить къ Риму съ войскомъ, овладъть городомъ и принудить народъ къ избранію другаго Папы. Но народъ Римскій вооружился для защиты своего пастыря; и всъ усилія полководцевъ Исаврянина—умертвить или схватить Григорія, были напрасны.—Папа кончилъ жизнь въ 731 г., и имълъ своимъ преемникомъ Григорія З-го, который также письмами своими старался отвратить Льва отъ иконоборства.

#### Св. Іоанно Дамаскино.

Но самымъ сильнымъ поборникомъ иконопочитанія быль Св. Іоаннь Дамаскинь. Отличныя дарованія и пріобрітенныя во многихъ наукахъ свідінія приблизили его къ двору Дамасскаго Калифа, Пользуясь расположеніемъ и довіренностію Калифа, Св. Іоаннь обращаль это на покровительство Православнымъ и

на сопротивление иконоборцамъ. Онъ писалъ, что Императоръ, повельвая уничтожать иконы, присвоилъ себь такую власть, которая ему вовсе неприлична; посладъ въ Константинополь свой отзывъ объ отръ-шени Патріарха, если онъ приметь сторону Императора, и разсылаль увъщанія свои по всему Востоку (730 г.). За сіе Левъ Исаврянинъ усивлъ оклеветать его предъ Калнфомъ, препроводивъ иъ нему подложное письмо, якобы писаниюе рукою Іоанна къ Императору, въ которомъ онъ, извъщая о слабоит состоянии охранительнаго войска въ Дамаскъ, приглащаеть Императора взять Дамаскъ подъ свою власть, и объщаеть съ своей стороны пособіе. Калифъ, безъ изследованія дела, приказаль, у невиннаго отрубить правую руку, будто бы виновную въ писанім противъ Срацинъ. Страдалецъ усердно молился Божіей Матери объ исцівленіи, и чуднымъ дійствіемъ невидимой Десницы, отсвченная рука тотчасъ срослась съ своимъ составомъ. Св. Іоаннъ въ изумленій воспыль побыдную пыснь Богу. Послы сего онъ продаль все свое имъніе и роздаль деньги нищимъ, а самъ удалился въ Лавру Саввы Освящен-наго. Здъсь онъ нацисалъ осмогласникъ, догматики, задостойники, много тропарей и каноновъ, нъсколько словъ и другія духовныя сочиненія. Онъ первый изъ всъхъ Хрістіанскихъ Учителей представилъ богословскіе догматы въ учебномъ порядкі, написавъкнигу: Изложеніе Православной Віры. Ск. въ 760 году. Память его Дек. 4.

Иконоборство при Копронимъ.

Сынъ и преемникъ Льва Исаврянина, умержаго въ 741 году, Констаншинъ V, прозванный Копронимомо, еще съ большею жестокостью вооружился противъ иконопочитателей. Эта жестокость, равно какъ

н: другіе пороки Константина, были причиною того, что когда шурниъ его, Артабазь, во время его отсутетнія, принявъ сторону/ православныхъ, провозгласилъ себя Императоромъ: то народъ съ радостію призналъ его власть; даже и сажь Патріархъ Анастасій, прежде державшійся иконоборческой стороны, объявиль себя защитниномъ иконъ, и, держа въ рукв престь, всенародно утверждаль съ клятвою, что Константинъ Копронимъ, въ разговорахъ съ нимъ, называль Івсуса Хріста простымь человъкомь. Артабавъ началъ-было возстановлять поклоненіе иконамъ: но Константинъ скоро превозмогъ его и лишиль зрвнія; Патріарха же Анастасія оставиль на престоль Патріаршемы, подвергувь только постыдному наказанію; но рука Божія поразила наконепъ Анастасія тяжкою бользнію, отъ которой онъ и умерь (754 r.).

По смерти его, Императоръ, по совъту вельможъ, собраль (754 г.) вы Константинополь соборь, который, действуя въ угодность Копронима, осудиль, канъ идолопоклонство, всякую честь, воздаваемую Св. иконамъ, объявивъ, что почитатели иконъ Хріста покровительствують ересямъ Арія, Несторія и Евтихія; что Моисей запретиль дёлать изображенія всякихъ вещей небесныхъ и земныхъ; что Хрістосъ называеть блаженными невидящихъ, но върующихъ. На основаніи сего богопротивнаго собора, Императоръ указомъ запретилъ поклоняться иконамъ и повельль ихъ сожигать, а противящихся сему подвергать мученію. Православные отв'ятствовали Императору, что они хотять дучше перенесть мученія всякаго рода, нежели не почитать Господа и Святыхъ Его въ изображеніяхъ. Тогда Константинъ съ самою варварскою жестокостію сталь мучить Православныхъ, а особенно монашествующихъ: у иныхъ вырывали или сожигали бороды; инымъ выкалывали глаза; инымъ отсекали руки и другія части тела; инымъ разбивали головы на дскахъ Св. иконъ; иныхъ умершвляли мечами. Св. Андрей Критскій.

Изъ поборниковъ Православія въ это время особенно знамениты Святый Андрей Критскій и Св. Стефань Новый. Св. Аддрей Критскій, отшельникъ, всеми уважаемый, не устрашился въ лице уличить царя жоноборца. Когда сей пришель въ Константинопольскую церковь для истребленія Св. иконъ, Св. Андрей возопиль: «царь! почто ты называешься Хрістіаниномъ и слугою Хріста, а Святыя иконы попираешъ?» Императоръ, опасаясь его смёлости, велёль взять его въ свой дворецъ, и тамъ сказалъ ему: «отъ чего у тебя такая сивлость, что ръшился злословить меня въ лице-отъ безумія ли и изувърства, или отъ желанія сдівлаться извістнымь инв?» «Нівть, отвічаль Св. мужъ; я дерзнулъ обличить тебя въ нечестіи единстверино по ревности къ въръ. Почто вы тъхъ казните смертію, кто столпы и изображенія ваши поносить и ниспровергаеть, а сами не страшитесь истреблять изображенія Господни?» Поборника иконъ начали мучить, влачить по городу и бить каниями; наконецъ извели его на м'ясто казни злодбевъ, и тапъ одинъ изъ еретиковъ бросился на него съ топоромъ н умертииль его (Окт. 17.).

Св. Стефань Новый.)
Подобная участь была и другаго знаменитыйшаго защитника иконъ, Св. Стефана Новаго. Съ юныхъ лътъ посвятивъ себя на служение Господу въ Авксентиевомъ Виеинскомъ монастыръ, Св. Стефанъ въ послъдствии былъ избранъ во Игумена сего монастыря. Когда Копронимъ многихъ Епіскоповъ обольстилъ иконобор-

ческою ересію: то, слыша о реликой мудрости и святости Стефана, старался и его склонить подаржами къ тому, чтобъ онъ подписалъ определения его собора: но Св. мужъ не преставалъ отверзать уста свои на обличение нечестия. Копронимъ повельль заключить его въ темницу; но неожиданная въсть о нашестви Скиновъ заставила государя дать свободу Праведнику. Чтобъ имъть случай осудить Стефана, Копронимъ научиль одного изъ придворныхъ юношей испросить у Стефана постриженія въ санъ монашескій; вскор'в послѣ этого Императоръ на народной площади вельль съ новопостриженнаго снять и попрать иноческую одежду, обитель Стефана разорить до основанія, а его самого, посл'ь многихъ біеній, сослать въ заточеніе на островъ Проконнезь. Тамъ онъ, благодатію Божісю, твориль иногія чудеса и непреставаль распространять православное учение о поклонения Св. иконамъ. Императоръ, узнавъ о семъ, велълъ привести его предъ себя, и посав долгаго пренія съ нимъ, сказалъ ему: «ужели ты думаещь, что мы, нопирая ногами иконы, понираемъ самаго Хріста? за что же ты называешь насъ еретиками?» Правелникъ, показавъ дарю и придворнымъ монету съ изображеніемъ царскимъ, спросиль: «что будеть тому, кто всенародно эту монету бросить и попреть ногами?» Ему отвътали, что такой строго будеть наказанъ. «Какой же казни заслуживаетъ тотъ, возразиль Преподобный, кто попираеть ногами изображения Сына Божія и Пречистой Его Матери?» Сказавъ сіе, онъ бросилъ монету на землю и попралъ ее ногами. Царедворцы котъди въ ту же минуту схватить Святаго и бросить въ море; но Копронимъ, притворно показывая себя кроткимъ, приказаль только заключить его въ темницу. Чрезъ нъсколько дней донесли царю, что темница сія сдёлалась модитвеннымъ крамомъ для заключенныхъ въ ней за иконопочитаніе, и что народъ во иножестве приходить туда для полученія испеленія и благословенія. Копронимъ повельдь Праведника известь изъ темницы; иконоборцы съ безчестіємъ влачили его по улицамъ, — и одинъ изъ нихъ, тяжелымъ бревномъ поразивъ Страдальца въ голову прекратилъ жизнь его (въ 767 году). Память его Ноября 28-го дня.

Иконоборство посль Копронима, и возстановление Иконопочитанія.

Посат смерти Копронима (775), около 34 лътъ тяготившаго собою престолъ Великаго Константина, гоненіе противъ иконъ продолжалось съ одинаковою жестокостію и при Львю IV-мъ, сынѣ Копронимовомъ (775 — 780 г.). Уже супруга его, Ирина прекратила иконоборство: принявши бразды правленія вибств съ опекою надъ налолетнымъ сыномъ своимъ, Константином VI Порфирородным, она рышилась воспользоваться верховною властію надъ государствомъ для возстановленія и колопочитанія. Случай къ началу сего великаго дела подаль Константинопольскій Патріархъ Пасель IV-й (780—784 г.). Сей мужть добродьтельный и благочестивый, но слабый и первшительный, не осмиливался настоятельно требовать невмоненія Св. иконамъ, которыя самъ почиталь тайно. Не предприемля къ сему никакихъ средствъ, онъ только скорбьль и сокрушался о великомъ сиятеніи въ Церкви отъ вконоборства; и наконець въ 784 году тайно удалился въ монастырь, и тамъ принялъ на себя схиму. Императрина удивилась, что Павелъ перемънилъ престоль Патріаршій на тесную келлію отщельника. Это самое заставляло ее безпоконться о томър чтобы, по зизбраніи другаго Патріарха, не

произопло препятствія къ исполненію ся нам'вреніявозстановить православіе. Посему сама съ сыномъ прибыла въ монастырь, гдв находился Патріархъ, и уговаривала его возвратиться на оставленный имъ престоль. Но Павель отвічаль: «о, еслибь я никогда не восходиль на престоль Церкви гонимой! Одно вричевство вижу этому злу—Вселенскій Соборь; я же теперь лучше хочу снити во гробъ, нежели взойти на престолъ Священноначальника,» Онъ указалъ Императриць на Тарасія, искуснаго и неустрашимаго совътника ея: «его, сказалъ Павелъ Государынъ, повели облечь въ санъ Святительскій и вместе съ нимъ избавь отъ скорби Матерь нашу, Церковь Хрістову.» Такимъ образомъ первый шагь къ возстановленію вконопочитанія быль сдівлань; Императрица, надівясь въ своемъ совътодатель видъть твердаго споспъшника въ православін, вибсть съ своимъ сыномъ положила въ совъть возвести его на престолъ Патріаршесків. Свътъйшій Тарасій оправдаль свое избраніе. Первымъ его великимъ дъломъ былъ седьмый Вселенений Соборъ. Бъдствія церкви; и поборники за въру въ 9 въкъ)
(Бъдствія отъ Магометанъ.)

Равнымъ образомъ въ 9 въкъ Церковь Хрістіанская бъдствовала и отъ Маголетань и отъ иконоборцевь,

При Императоръ Нинифорть, Магометане опустошили Галатію, Каппадокію и Кипръ. Въ царствованіе Ософила, муками принуждали Хрістіанъ въ Морев къ отреченію отъ имени Інсуса. При Михошль III-ив нападали на острова Цикладскіе, и какъ отселъ, такъ и изъ прочихъ мъсть похищая Хрістіанъ въ рабство, принуждали ихъ къ Магометанству.

Иконоборство при Аьвъ Армянинъ.

Прекращенное Ириною гонение оть иконоборцевъ свова возникло въ 9 въкъ. Лег Армянии, согласясь на суссловіе н'вкоего пустынника, именемъ Сасватія, будко иконопочитавіе служить виною всёхъ б'ёдствій общественныхъ, повел'ёлъ истреблять иконы, и преще всего жестокость гонемія показаль надъ Патріархомь Никифороле и Клироме.

Св. Никифорь, Патріврхь Константинопольскій. О секъ бъдствін предъявлено было Св. Никифору твиъ, что когда онъ возлагаль на голову Льва вънень при короновании, то почувствоваль въ рукъ своев уязвленіе, какъ бы оть терноваго вънца. Когда Левъ Армянинъ возвелъ на высокія степени своихъ единомысленниковъ, и когда принуждалъ народъ отвергнуть иконы, Святитель безтрепетно взываль къ правовърнымъ: не бойся малое стадо, яко благоизволи Отець вашь дати вамь царство (Лук. 12, 32). Иконоборецъ, стращась волнения народнаго, предлагалъ Патріарху и Епіскопамъ вступить въ преніе съ ере-тиками. Св. Никифоръ отвічаль ему: «что утверждено Церковію и правилами Вселенскихъ Соборовъ, о томъ спорить не должно.» Императоръ сослаль его въ заточение (815 г.), гдв онъ и скончался, свято патріаршествовавъ девять літь.

По низложеніи Св Никифора, быль возведень на патріаршій престоль злівншій врагь Иконь — Осодоть Мелиссинскій, другь Льва Армянина, человікть неученый и жестокій (815—821 г.). Въ сдідъ за свиъ Императоръ немедленно созвідть соборъ, которымъ были уничтожены опреділенія Никейскаго 2-го Собора и возобновлены нечестивыя положенія собора Копронимова.

Св. Осодоръ Студить.)
Главою поборниковъ иконопочитания въ это время
былъ Св. Осодоръ Студить, съ юныхъ лётъ постригшися въ монапество и подвизавшийся въ монастыръ

съ толикимъ благочестимъ, что всё единодушио набрали его настоятелемъ сего монастыря. Неумолкае? мо утверждая народъ вт правовёрів, Праведникъ сначала подвергся заточенію; но какъ и здёсь продолжалъ проповёдывать истину своими писаніями, то враги неоднократно наносили ему такія раны, что онъ не могъ даже говорить и принимать пишу. Онъ кончилъ жизнь свою на 68-мъ году и заслужиль славу Испосыдника (11 Ноября). Монастырскій устава, имъ написанный, и по, сіе время сохраняется во многихъ монастыряхъ.

(Иконоборетво при Михаиль Бальбь.)

По убісній Льва Армянина (820 г.), Императорь Михаиль Бальбъ (косноязычный) продолжаль ноддерживать ересь иконоборческую (820—829 г.). Представляя изъ себя то Тудея, то язычника, то Хрістіанина, онъ вооружался не только на Св. изображенія, но и на изображаемыхъ Святыхъ, хотя впрочемъ, при встунленій на престоль, объявиль польую терпимость, запретивъ каждому говорить за и противо иконъ и нозволивъ въровать, какъ кто кочеть: (Св. Мево дій.)

Изъ исповъдниковъ православія въ это время особенно замъчателенъ Св. Меводій, въ послъдствін времени возведенный на Натріаршій престоль въ Константинополь, мужъ исполненный и премудрости въ предметахъ Божественныхъ и ученія человъческаго. Онъ открыто училь въ Константинополь иконопочитанію, и за правоту въры, послъ многихъ біенів, былъ сосланъ въ заточеніе.

**/ Иконоборство при Огофия**т.)

Сынъ Михаила Бальба, Ософиль (829—841 г.), почитаціе иконъ, подобно прочимъ иконоборцамъ, считавній идолопоклонствомъ, заклиналь Осодору, свою

ругу, не поклоняться инонамъ, и съ особенною токостію преслівдоваль иконописцевъ. Славный няхь быль Лазарь, которому Императоръ, послівеловічнаго біенія и вверженія въ темницу, вев отстув ладони.

Страдатія Св. Меводія.)

в это время много пострадаль и Св. Меводій, рраго Императоры вызваль-было изъ заточенія ученыхъ собеседованій. Ософиль, неудачу въ въ съ Срацинами приписавъ иконопочитателямъ, ь Св. Меводія, какъ неустращимаго мемов'ядника вконопочитанія, сокрушиль ему зубы, и наконецъ сослаль его на одинь островъ съ двумя разбойниками, гді они и были заплючены въ подземелье; и когда одинь изъ разбойниковъ умеръ, то Св. Исповідникъ візры должень быль сносить смрадъ отъ гнющаго трупа. Въ такомъ мучительномъ положеніи онъ пробыль семь лівть, посредствомъ небольшой скважины получая скудное пропитаніе.

Св. Осодоръ и Ософанъ начертанные. 
Кромъ Св. Месодія, въ это время были и другіє ревностнъйщіе поборники православія. Таковы два ннока родные братья, Осодоръ и Ософанъ, Ісрусалимскить Патріархомъ присланные въ Константинополь для защиты истинной въры. Между прочими муками сіц Исповъдники православія потерпъли неслыханнос досель мученіе—начертали желізомъ ругательные слова. (Пам. ихъ 27 Лек.)

Торжество Православія.

Съ смертію Оеофила навсегда кончилось иконоборство, болье 110 льтъ тяготившее Церковь. Благочестивая Императрица Оеодора, управлявшая престолонь во время малольтства сына своего, Михаила ПП-ю, свергла съ престола лжениеннаго Патріарха loanna, какъ нечестиваго иконоборца; и въ достоинство Патріаршее возведенъ былъ Св. Меводій. Постъ этого, по созваніи Епіскоповъ на Соборъ въ Константинополь, торжественно возстановлено поклоненіе Святымъ иконамъ, и такимъ образомъ Церковь возвратила богольпную красоту свою. Для сохраненія въ вычной памяти той побъды, какую Православіе одержало надъ нечестіемъ иконоборцевъ, установлень Праздликъ Православія, совершаемый въ первый воскресный день Св. Четыредесятницы.

# Б. ВНУТРЕНЕТ СОСТОЯНЫЕ ЦЕРКВИ) (ВЪ 4—9 ВЪКАХЪ.) (1. учение церкви.)

Главные догматы Въры въ IV епкъ получили единый и неизмёняемый образъ, посредствомъ Сумвола, утвержденнаго Никейскимъ Вселенскимъ 1-мъ и дополненнаго Константинопольскимъ Вселенскимъ Соборани. Сумволомъ симъ (безъ всякаго въ немъ убавленія и прибавленія) Церковь руководствовалась и въ продолженіи последующихъ вековъ. Равнымъ образомъ и писателн IV-го въка въ своихъ сочиненіяхъ представили догматы Віры въ такой полноть, что у нихъ можно находить разръшение на всъ предметы споровъ, бывшихъ не только въ этомъ въкъ, но и въ послъдующія времена. Въ особенности же въ IV-мъ въкъ утверждено учение о нераздъльной и несліянной Гроичности Лиць вь Боль, о Божествъ luсуса Хріста, о Божествъ Духа Святаго и происхож-Ceniu Ero ome Omua.

Въ V и VI въках въ особенности утверждено противъ еретиковъ тъх временъ (Несторіанъ и Евтихіанъ, ученіе о пераздъльномъ, песліянномъ и неизмън-

новь (атректос) соединеній дружь естествь и о единствь лица во Хрість; а противь Пелагіанъ, болье прежняго раскрыто ученіе о емьненій грьжа Адамова всьмь человькамь, о предопредыеній Божівмь на основаній предвыдныя и объ оправданій по благодати чрезь втру. Въ VII-мь выкь, противъ моновелитовъ, опредылено ученіе о двужь воляжь Іисуса Хріста. Въ VIII-мь выкь; противъ иконоборческой ереси, писатели занимались въ особенности ученіемъ о почитати Св. Иконь и Св. Мощей. Въ томъ же и особенно въ ІХ выкь, по случаю распространившагося на Западв ученія о происхожденій Св, Духа и отъ Сына защищено, и опредълено ученіе о происхожденіи Святаго Духа оть единаго Бога Отца.

2. СОБОРЫ.
Упомянутые догматы Въры, по временамъ раскры-

Упомянутые догматы Вёры, по временамъ раскрываемые у писателей, Церковь утвердила Соборами, которые она со временъ Апостольскихъ всегда собирала въ особенныхъ случаяхъ, для обличенія лжеучителей, для разр'єшенія сомн'єній и для утвержденія благочинія. Соборы были Вселенскіе, т. е. собранія Пастырей и Учителей Церкви, по возможности, со всей вселенной, и Помъстине, т. е. частныя собранія Пастырей н'єкоторыхъ особенныхъ Церквей. Девять Пом'єстныхъ, (изъ коихъ одинъ былъ въ ПІ-мъ в'єк') и седмь Вселенскихъ оставили правила свом въ руководство Церкви.

Важность Соборовъ видна: 1) изъ того, что они собирались по примъру Собора Апостольскаго, изво-леніемъ Духа Святаго, опредълившаго оставить обръзаніе и Моисеевъ Законъ касательно обрядовъ; 2) изъ того, что они собирались въ важнъйшихъ обстоятельствахъ Церкви, для защищенія ея святости

и православія: 3) изъ того, что постановленія, утвержденныя Соборами, основываются на чистомъ и истинномъ разумініи откровеннаго Слова Божія; 4) изъ того, что Отцы, присутствовавшіе на Соборахъ, были мужи исполненные віры и благочестія, которыхъ въ послідствій Самъ Господь прославиль, какъ добрыхъ ділателей духовнаго винограда Его. И такъ опреділенія соборныя, какъ запечатлівнныя Духомъ Святымъ, вся созидающимъ и вся благочинно устрояющимъ, должны быть соблюдаемы свято и ненарушимо.

нервый вселенскій соборъ.

Краткое изложение истории первало Вселенскаго Собара.
Первый Вселенскій Соборъ былъ собранъ въ 325 г. отъ Р. Х. въ городъ Никев, что въ Виоиніи, для утвержденія истиннаго ученія о Сынъ Божіемъ противъ ложнаго ученія Арія, который Іисуса Хріста именовалъ не Богомъ, Отцу единосущнымъ, но существомъ, созданнымъ во времени. На семъ Соборъ, по нриглашенію Константина Великаго, присутствовало 318 Св. Отцевъ. Они опровергли ученіе Арія и согласно съ Словомъ Божіимъ изложили Символь въры, гдъ, въ опроверженіе аріянъ, ученіе о Сынъ Божіемъ представлено въ надлежащей полнотъ и опредъленности.

Кром'в поясненія догмата о Лиців Сына Божія, важно для Церкви еще и то постановленіе Собора, которымь опреділено для всёхъ Хрістіанъ время празднованія Св. Пасхи. На Восток'в начинали праздникъ сей въ полнолуніе перваго весенняго місяна, въ какой бы день неділи оно ни случилось; на Западів послів сего полнолунія въ воскресный день. Въ предотвращеніе такого раздівленія Церкви, Соборі Никейскій опреділиль во всёхъ Хрістіанских стра-

нахъ и во всё времена праздвикъ Пасян начинать послё перваго весенняго полнолунія въ ближайшій воскресный день. Для этого и составлень Пасхальный кругь, приспособительно къ измёненіямъ луны и теченію солица.

Знаненитивічніе изв Отщево перваго Вселенскаго Собора.

Между Отпами, присутствовавшими на первомъ Вселенскомъ Соборъ, особенно славны: Св. Николай, Архіепископъ Муръ-Ликійскихъ; Св. Спиридомо, Епіскопъ Тримифунтскій; Св. Іаково, Епіскопъ Нисивійскій; Св. Пафпутій, Епіскопъ наъ верхней Опванды; Св. Александрь, Епіскопъ Византійскій; и Св. Аванасій Александрійскій.

Св. Николай, Архіепіскопъ Муръ-Ликійскихъ, Саминъ Богомъ избранный въ Святителя Мурскаго, ира: вомъ кроткій и незлобивый, скорый помощникъ бъдствующимъ, посреди Собора дерзнулъ не только словомъ, но и дъломъ посрамить Арія, ударивъ его въ ланиту. Осужденный за это Отцами Собора, Святитель былъ оправданъ Самимъ Богомъ: ибо нъкоторые азъ Отцевъ Собора имъли отъ Бога откровеніе, въ которомъ видъли, что Самъ Госнодь Іисусъ вручилъ ему Евангеліе, а Пречистая Богоматерь возложила на рамена его омофоръ. Изъ сего откровенія Св. Отцы уразумъли, что дерзновеніе Святителя Николая на Соборъ благоугодно Богу (6 Дек.).

Се. Спиридень, изъ пастыря безсловесныхъ овецъ сдълавшійся пастыремъ словеснаго стада Хрістова, одною силою благочестія совершавшій чудныя дъла человъколюбія, обращавшій гръшниковъ и невърныхъ, повельвавшій силами самой природы, на Соборь Никейскомъ простымъ изложеніемъ ученія въры низложиль главнаго помощника Арієва, славнаго философа, столько искуснаго въ хитростяхъ діалектики,

что его почичали невобёдинымъ въ словопреніяхъ. Св. Подвижникъ православія, обратившись къ софисту, потребоваль отъ него вниманія именемь Інсуса Хріста, и, изложивъ ученіе въры, сказаль: это мы исповедуемъ безъ всякаго любопытства и испытанія, и болбе въруемъ, нежели мудрствуемъ; да и ты, при всекъ своихъ хитросплетенияхъ, ничего не скажешь умиве того, что повъдано намъ Пророками и Апостолами.» Философъ не могъ произнести ни одного слова вопреки Святителю; онъ принялъ православную въру и прежнимъ друзьямъ своимъ сознавался, что чувствовалъ непреодолимую силу иствны, исходившую изъ устъ Св. Старца. Это происшествіе весьма унизило гордость аріанъ. — Св. Спиридонъ на томъ же Соборъ явилъ противъ аріанъ безнолвное доказательство Святыя Троицы: онъ взяль въ руки кирпичь и стиснулъ; многовенно вышелъ изъ него огонь къ верху, вода потекла внизъ, а бреніе осталось въ рукахъ Чудотворца. «Се три стихіи, а одна плинеа, сказалъ тогда Св. Спиридонъ: такъ н въ Пресвятой Троицъ три Лица, а единъ Богъ.» (Пак. Aek. 12).

Св. Івковъ, Епіскопъ Нисивійскій въ Месонотамін, съ юныхъ лёть посвятивъ себя пустынному житію, не хотёль даже и знать ни о чемъ городскомъ. Когда же услышаль объ успешномъ насажденіи вёры Хрістіанской въ городахъ, пошель въ отечественный городъ свой Нисивію и быль избранъ во Епіскона. Постіная паству свою, Св. Архинастырь, для утвержденія новообращенныхъ въ вёрт, творилъ многія чудеса.

Св. Пафнутьй, Епіскопъ изъ верхней Онванды, иміль на себів знаки страданій, претерпівнныхъ имъ за Хріста; у него избодено были правое око и сокрушено

кольно львой ноги. Константить Великій особенно уважаль сего Исповъдника: не ръдко, во время Собора, призываль его къ себъ, обнималь его и промоваль избоденное за въру око его. Нъкоторые изъприсутствующихъ на Соборъ, движимые презиърною ревностію, предложили на Соборъ мнъніе о безбрачіи священныхъ лицъ. Св. Пафнутій, самъ дъвственникъ и съ юности воспитанный въ монастыръ, остановиль это строгое требованіе, сказавъ, что не должно возлагать столь тяжкаго бремени на чинъ духовный, и что излишняя строгость нанесеть вредъ Церкви. Всъ Отцы Собора согласились съ мнъніемъ Праведника.

Св. Александръ, Епіскопъ Византійскій, на Соборв присутствоваль еще въ санв Пресвитерскомъ и представляль лице блаженнаго Митрофана, Епіскопа Византійскаго. Не задолго до Собора, онъ предъ лицемъ самого Константина Великаго, чудесно посрамилъ языческихъ философовъ, испросившихъ у Императора позволение состязаться о въръ съ Св. Александромъ. Аленсандръ предложилъ мудрецамъ выбрать изъ среды себя самаго мудръйшаго для пренія; избранный предсталъ предъ него. Св. Александръ съ върою сказалъ ему: «во имя Господа Іисуса Хріста повельваю тебь умолкнуть.» Язычникъ мгновенно онвивль; все сонмище философовъ изумилесь; одни изъ нихъ убъжами со стыда, а другіе увъровали во Іисуса. Онъивышій паль къ ногамь Св. мужа и просиль у него помилованія. Св. Александръ разрышиль языкъ его, и просвътиль его ученість въры (Августа 30).

Св. Аванасій Александрійскій подвизался на Собор'є, еще бывъ въ санъ Діакона. Арій тренеталь отъ его сильныхъ и облительныхъ словъ; даже еще преж-ле польженія своего на Собор'є, мотеряль надіжду

Digitized by Google

защитить свое лжеученіе, когда узналь, что Александръ, Епіскопъ Александрійскій, прибыль на Соборъ съ Аванасіемъ.

Судъба аріанства посль Собора.

Послѣ Собора Никейскаго, аріане, покровительствуемые нѣкоторыми изъ Императоровъ, имѣли еще большую силу. Въ царствованіе Осодосія Великаго, аріанство примѣтно ослабѣло, а при Осодосія шлядиемъ и Валентиніанѣ 3-мъ, совершенно было шекоренено въ государствѣ. Тогда оно распространилось между Готеами, Вандалами, Бургундами и Лонгобардами; но наконецъ и у нихъ въ 7-мъ вѣкѣ пришло въ совершенный упадокъ. Х

ВТОРЫЙ ВСЕЛЕНСКІЙ СОБОРЬ. Краткое изложеніе исторін втораго Вселенскаго Собора.

Вторый Вселенскій Соборъ быль собрань въ Константинополь въ 381 году по Р. Хр., для утвержденія истиннаго ученія о Духь Святомъ, противъ Македонія, который отвергаль Божество Святаго Духа, называя Его сотворенною силою, служащею Сыну Божію какь Ангелы. На семъ Соборъ, по приглашенію Оеодосія Великаго, присутствовало 150 Св. Отщевь, которые Македонія и его послъдователей отлучили отъ Церкви подъ имененъ Духоборцевь, Никейскій Сумволь дополнили тъмъ, что касается Божества Святаго Духа, и изложили 8 правилъ.

Знаменитышие изъ Отцевь втораго Вселенскаго Собора, Изъ Пастырей, присутствовавшихъ на семъ Соборь, особенно знамениты: Св. Григорій Богословь и Єв. Григорій Нисскій; — Св. Григорію Богослову приписывають изложеніе ученія о Св. Духв, заключающа-

гося въ осьмомъ членъ Сумвола Въры.

Македоній и судьба его ереси. Македоній, аріанинъ или полуаріанинъ, быль спер-

за діакономъ, потомъ пресвитеромъ и наконемъ (359 га достигъ Цтріаршества въ Константивополь, восхитивъ сей сищенный санъ у Св. Павла, непоколебимаго исповдника и поборника православія протвъ аріанъ. Идя въ храмъ для торжественнаго приватія Патріршаго престола, Македоній быль сопровождаем градскимъ Епархомъ, съ воннскою стражею. Целику же отъ множества народа, по любопытству секшагося на сей случай, произошла большая теснот, такъ что невозможно было взойти въ парковь: тевоины Епарховы, думая, что входъ Мажедонію заражденъ умышленно, обнажили мечи и умертвилимногихъ. Такимъ бъдствіемъ ознаменовалось начар правленія еретика! Македоній не только притьоямъ православныхъ, но дерзнулъ даже оскорбить рин Святаго Константина Великаго, и за врайнюю жестокость и надмение сделался ненавистныпъ дв самыхъ покровителей своихъ. Униженный сверженемъ съ Патріаршаго престола и выгнанный изъ Костантинополя, онъ, не находя другихъ мъръ къ свому возстановлению, обратился къ новой дервости: сталъ опровергать православное учение о Святомъ Духъ. Когда ересь его начала усиливаться вибсть с аріанствомъ, то Императоръ Осодосій Великій, заботясь объ утвержденія православія, окружчимь посланіемъ пригласиль въ Константинополь Пастырей Церкви для составленія Вселенскаго Собора. Осужденные на семъ Соборъ, духоборцы изгнань изъ столицы, и послъ объ нихъ болье не упоминается.

третій вселенскій соборъ.

Кратков изложение исторіи треть по Вселенскаго Собора.

Третій Вселенскій Соборъ быль собрань въ 431 году по Р. Х. въ город'в Ефесь, во храм'в Пресви-

тых Богородицы, противь Несторія, затріарха Койстантинопольскаго, который ложно чиль, что Інсь Хрістось оть Дівы Маріи родился простым человыкомь, а Божество посль соединильсь в Нимь за святость Его жизми; и потому допускаль въ Неть два лица—Божеское и человъческое, и узазіваль Его Богоносцемь (Овофорос), а не Богорелевскою; а Пресвятую Діву Марію Хрістородицею, а не Вогородицею. На семь Соборь, по приглашенію Осодсія Младтаго, было собраны 200 Св. Отцевь, которые опровергли ученіе Несторія и, согласно съ Св. Писаність, опредвлили — соединеніе двухь естествь во Хрібінь признавать со времени воплощенія и исповіндувать въ Нейь одно лице, а Пресвятую Діву Марію именовть Богородицею.

Святые Отцы Ефесскаго Собора, межд прочим правилами, для огражденія православнаго ученія отвесяких в нововведеній, строго опредівлили—не дополнять и не сокращать Сумвола віры Никеіско-Константинопольскаго.

Несторій, ересеначалникь; поборники Правилавія. Несторій, патріархъ Константинопольскій (съ 428 г.), по увлекательному дару слова, по строюй наружности, по уединенной жизни своей, пріморъть себь множество единомысленниковъ; не телько ближайшіе къ нему изъ клира, но и искоторые изъ первыхъ сановниковъ имперіи приняли его богокульное ученіе; даже многіє изъ Египетскихъ моначовъ стали защищать ересь его.

Въ это опасное для православія время ревностнымъ защитникомъ былъ Первостоятель Церкви Александрійской, Св. Кирилло (поня 9). Еще превла появленія Несторієвой ереси, тей Пастырь явиль ревность по въръ въ возстаніи противъ Носавіань, пе

торые себя самихъ называли чистыми и праведными, я въ знакъ сего носили бълую одежду. Они учили, что впадшаго по крещеніи въ грѣхъ смертный, не должно принимать въ церковное общение безъ кращенія; и не допускали второбрачія, называя это нрелюбодвяніемъ. Ересь эта началась еще въ Девієво гоненіе отъ Новатія, Римскаго пресвитера. Въ началь пятаго въка Новатіане распространились во иногихъ странахъ Египта и въ самой Александрін. Св. Кириллъ изгналъ ихъ изъ города вибств съ нечестивымъ епіскопомъ ихъ Осопемитомъ. Въ то же время и Гуден причиняли великій вредъ Церкви Александрійской. Св. Кириллъ просилъ начальниковъ синагоги усмирить буйныхъ; но это не помогло; напротивъ Іудеи еще съ большею злостію возстали протикъ върующихъ, и въ одну ночь объявивъ въ Александрін о мнимомъ пожар'я въ одной церкви, избили множество беззащитных хрістіанъ, спіншивших избавить храмъ отъ огня. После этого Св. Кириллъ собраль правовърныхъ, вельль имъ изгнать Гудеевъ изъ города и синагогу ихъ предать огню. Указъ Императора Өеодосія Младшаго оправдаль поступокъ Святителя,

Сей-то Пастырь, такъ мужественно низлагавшій враговъ Церкви Александрійской, быль защитникомъчистаго исповъданія въры и для всей Церкви Вселенской. — Когда ересь Несторія изъ Константинополя быстро стала распространяться въ близкихъ и отдаленныхъ странахъ, Св. Кириллъ посылалъ увъщательныя посланія ко всёмъ монастырямъ Египта и иъ самому Несторію. Не видя успёха, онъ объявить о заблужденіи Несторія Первостоятелю Церкви Римской Целестину 1-му. Сей въ 430 году на Соборь Римскомъ опредёлилъ отлучить Несторія отъ Церкви, если не откажется отъ нечестивыхъ своихъ

имислей. Сообщия это опрежваение Кириллу, Ецелестить возбуждать его къ двятельной заботливести о пресвтени заблуждения. Св. Кириллъ немедленно собраль всяхъ Епіскоповъ Египетскихъ въ Александрію и отъ лица Собора отправилъ посланіе къ Нестерію, опредвленіе Целестина и 12 главъ, которыя долженъ былъ подписать Несворій, если же желяетъ себъ отлученія отъ Церкви. Но гордый еретикъ отвергнулъ соборныя опредвленія Алекоандрійской и Римской Церкви; а противъ 12 главъ Кирилловыхъ написаль 12 противоположныхъ дроклятій. Тогда Императоръ увидьль, что, для предотвращенія дольныйшихъ соблазновъ, необходимо должено обратилься иъ суду Вселенской Церкви, и предписаль Енісконамъ собраться въ Ефесь.

Ересеначальникъ, какъ нераскаянный, съ своем сообщинками, на Соборъ былъ преданъ проклитию, и отосланъ въ находивнийся близь Антіохіи моместирь, въ которомъ онъ прежде жилъ. Но какъ и здъсъ не остался покойнымъ; то его изгиали въ Оазисъ Египетскій, гдъ и постигла его каснь Божія, открывшаяся въ богохульномъ его языкъ, который изъъденъ былъ червями.

Судьба вреси Несторівной посль Собора.

Впрочемъ и послѣ Собора не исчезла ересь Несторіанская. Изгнанные изъ государства, Неоторіане удалились въ Переію, гдѣ Епісковъ ихъ Варсума доставиль имъ жительство и свободу (435 г.), и завель для образованія Несторіанскаго клира учинивше, изъ котораго вышли миссіонеры, распространивше Несторіеву ересь въ Египтв, Сиріи, Индів, Татаріи и Китав. Несторіане были также называємы Халдейскими Хрістіанами, поелику они особенно утвердились въ древней Халдев, и при Богослуженіи уйотребляли Халдее-Сирскій языкъ

Digitized by Google -

н. Кратков изложение истории сего Собера.

Четвертый Вселенскій Соборъ быль собрань въ
вышита, Архимандрита Константинопольскаго, котерий превратно училь, что во Хрість человьчесмен было потлощень Божествожь, и такимь обратокь по воплощени сспество Божеское и человьческое
соснавили одно только еотество Божеское. На семъ
Сиборь, по причлашенію Императора Маркіана, натерилось 630 Св. Отневь, которые, кроть друтокь занятій, опровергли Евтихія, и согласно съ
слевоть Божіннь опредълаль — Іисуса Хріста признавать имыницию два естества несліянно (донухотия),
кераздъльно (адкаретия), неразлучно думрієму и неизмінпо (дтреттия).

Судьба ереси Евтихіевой до Вселенскаго Собора.

Кетихій, неосторожно опровергая Несторія, впаль въ другую крайность. Когда лжеучение его приняли иногіє изъ моваществующихъ въ Константинопольской Церкви и изъ придворныхъ Императора Өсодосія Младшаго: то Св. Флавіань, Патріархъ Конскантиненольскій (пам. его 16 Февр.), собраль Соборъ (448 г.) и требовалъ на оный Евтихія. Сей, по третьему зову, явился въ сопровождении своихъ соумыщиемниковъ и воиновъ, со всею гордостію высказаль свое ученіе и не хотыль слушать миролюбивых увещаній православных Пастырей. Почему Соборъ эпредълиль отлучить его отъ -Нарави, Еретикъ обратился съ жалобою къ Римскому Первосвищеннику, Льву Великому. Но и сей . Сратитель также осудиль Евтихія; и въ своемъ поеленін къ Св. Флавіану изложиль ученіе о воплощеніи Сына Божія съ такою ясностію и точностію, что всь Отпы Халкидонскаго Собора единогласно признали оное за ученіе Апостольское.

Не найдя защиты у Римскаго Первосвященника, Евтихій объявиль себя обиженнымъ отъ Епіскоповъ будто за то, что не разделяль съ ними Несторіанскаго ученія. Императоръ Өеодосій въ 449 году назначилъ Соборъ въ Ефесъ , подъ предсъдатемствомъ Люскора, патріарха Александрійскаго, единоныщленнаго съ Евтихіемъ. На этомъ беззаконномъ соборъ, названномъ разбойническимъ, — (ибо члены сего собора страсомъ и угрозами принуждены были подписать его определенія), Евтихій признанъ былъ правимъ и востановленъ; а Святъйшій Флавіанъ, за мужественное исповъданіе въры и обличени еретиловъ, претерпълъ побои, отъ коихъ и скомчался. Римскій Папа Левъ на Соборь Римскомъ объявилъ опредъленія беззаконнаго собора Ефесскаго недъйствительными: а Императора Маркіана, вступившаго на престоль носле смерти Осодосія Младшаго (450 г), побудиль собрать Вселенскій Соборъ въ Халкидонь.

Судьба Евтихіанцяма посль Собора.

Евтихій, вмёстё съ своими защитниками, Халкидонскимъ Соборомъ быль низложенъ, и не смотря на преклонность лёть своихъ, изгнанъ. Вироченъ Евтихіане и после Собора не преставали производить смущенія въ Церкви. Св. Протерій (пам. его 28 Февр.), возведенный Соборомъ на мёсто низложеннаго и сосланнаго въ заточеніе Діоскора, былъ умерщвленъ еретиками; и каоедра Александрійская переходила поперемённо и къ Евіскопамъ правеславнымъ и къ еретикамъ. Въ Палестинъ и Сирін монахи и наредъ грабежами, пожарами и убійопата хетвля утвердять Евтихіанское ученіе. Мимераторь Зеновь, по совіту Константинопольскапо натріарха Анакія, для успокоснія еретиковь, мовельть составить и издать (482 г.), такъ назыменую формулу соединенія (Енотикъ, гобіского), въ которой повторено/было ученіе, утвержденное четырьня Вселенскими Соборами, только впрочень объ ученіи Халкидонскаго Собора сказано неопреділенно, и мараженія о двухъ естествахъ во Хрість, ненавистимя для Евтихіанъ, умолчены. Но формулою сею государь не многихъ обратиль къ православной Церкви.

## **ПЯТЫЙ ВСЕЛЕНСКІЙ СОБОРЪ.**

... Краткое изложение истории сего Собора.

Монофизиты, не смотря на Зенонову формулу соедиченія, продолжали производить смущенія въ Церквя. Они отвергали важность Вселенскаго Халкидонскаго Собора и обличали православныхъ въ ереси Неогоріанской, за то, что Халкидонскимъ Соборомъ ве были отвергнуты, благопріятствующія Несторіанстру, три главы (tria capitula): Осодора Мопсуетскаго, учителя Несторіева; писанія Осодорита Кирскаго, противъ Св. Кирилла, и письмо Ивы Едесскаго къ Марію Персу. Почему, дабы прекратить таковыя смятенія въ Церкви и подтвердить важность Св. Собора Халкидонскаго, Императоръ Юстиніанъ пригласилъ Пастырой Церкви на пятый Вселенскій Соборь вь Констаничнополь. На семъ Соборъ, бывшемъ въ 553 г. во Р. Хр., Св. Отцы Церкви, въ числъ 165, унифонили значение Зенонова Енотика; три главы, благофіятствующія Несторіеву лжеученію, предали провытію; снова анаоематствовали Несторія и Евтихія, т торжественно утвердили решенія Халкидонскаго Собора.

Digitized by Google

Св. Отны пятаго Собора, проив нивлеженія Менофизитовь, еще опровергля, пистими принятам за вто время, заблужденія Оршена, писателя за віни, учившаго, что «дуни рождаются прежде тіла, что мученіямь послів емерти будеть конець; и что самые бісы возвратятся въ первобытное овое состоянія.» Судьба Оршенизма и Монофитизма посло пятаго в Вселенскаго Собора.

Пораженный проклятіемъ Собора, Оригенизмъ точчась началь слабыть видино; а въ последствій нотеряль всёхъ своихъ приверженновъ. Между тёмъ
Евтихіанизмъ, преследуемый Императоромъ Юстиніаномъ и почти доведенный до совершенной погибели, въ последствіи времени опять усилился:
монахъ Іаковъ Барадей, Сиріанинь (ум. 577 гг.),
поддержаль и совдиниль Монофизичовъ; и со времени его они начали называться Яковитами, а мъ
Египте стали известны подъ именемъ ХриетіснаКоптовъ. Ересь Монофизитская заразила и Армянь;
которые въ пёсни Трисеятаго прибавили: реопнийся
за ны, последуя въ этояъ одному изъ Монофизитовъ, Петру Фуллону, Антісхійскому Патріарку, который быль главою Осопасхитось, одной изъ сектъ
Монофизитскихъ.

Знаменитыйшие поборники православія против ....

Украшеніемъ цятаго Вселенскаго Собора особовно быль Св. Евтихій, Натріархъ Константинопольскій. Евтихій, родомъ наъ Фригія, учился въ Константинополь; потомъ усовершившись въ наукахъ, удадился въ Амасію, гдѣ, по нѣкоторомъ временя, за святость жизни, быль возведень въ санъ Архиманарита. Тогда составлялся цятый Вселенскій Соборъ, на который и Евтихій быль упрошенъ идти

висто престарилато Митрополица Амасійскаго. Въ же же самое время преставился къ Господу святыйшій Патріархъ Константинополя Мина, мужъ разумвый и пламенный ревнитель благочестія, и Евтихій быль постановлень на его изсто (552 г.), Предсъдательствуя на Соборъ, онъ съ непоколебимою твердости защищаль истину противы еретиковы; не изилны правой вірів и въ то время, когда Императоръ Юстиніанъ, заравившись одною изъ сектъ Монофизитскихъ, Афвартодокетовь (называнияхътело мсуса Христа и прежде смерти не поддежащимъ повреждению, безсмертнымъ, и след. не подверженнымъ страданию а), - сталъ зищищать это мивню и аринуждаль всвяв ввровать и исповедывать такъ, ланъ онъ самъ върнтъ. Св. Евтихій мужественно возсталь противь этого лжеучения, и по проискамь еретиковъ быль заточенъ въ страну Амасійскую (554 г.). 12-лътнюю ссылку онъ перенесъ великодушно, искусился въ добродътеляхъ и прославился даромъ исцівлівній и пророчествъ. Императоръ въ последствии позналъ свое заблуждение и предъ кончиною своею поручиль племяннику своему Юстину возвратить Св. Исповъдника изъ заточенія. Правивъ паствою еще около четырекъ лътъ (съ 578 Евтихій, уже семидесятильтній преселился въ небесныя обители (6 Апраля).

Подобный Св. Евтихію защитникъ православнаго исповіданія быль Св. Анастасій Синаить, Патріархъ Антіохійскій (пам. его 20 Апр.) Онъ съ пламенною ревиостію низлагаль другую секту Монофизитовъ,

Digitized by Google

а) Кроих сенты Лесартодокстовъ, между Моносизитами были и другія секты, какъ напр. Акефалиты, Агносты, отрицавшіє въдъніє будущаго во Хрістъ, веопасхиты.

называемую Акефалитами (безглавными, или потерявшими главу а). Проходя Сирію, Аравію и Египеть, Св. Пастырь и устами и писаніями своими всюду искореняль ересь, даже и Императора Юстиніана, въ своемъ посланій къ нему, обличаль за его покровительство Афеартодокетамъ. Юстиніанъ угрожаль ему судомъ, но Св. Анастасій быль непреклоненъ въ истинъ; - наконецъ Императоръ призналъ свою ощибку и справедливость Патріарха. Послъ кончины Юстиніана, Св. Анастасій быль заточенъ по клеветамъ, возведеннымъ на него врагами православія; но Церковь Антіохійская возвратила Праведника на престолъ свой, впрочемъ уже чрезъ 23 года. Св. Григорій Великій, Папа Римскій, радовался возстановленію сего твердаго защитника въры и, какъ съ другомъ своимъ и братомъ, велъ съ нимъ переписку.

**Дишестый вселенскій соборъ.** 

. Краткое изложение истории сего Собора.

Шестый Вселенскій Соборъ быль собранъ въ Константинополь въ 680 году отъ Р. Христ. противъ Моновелитовъ (единовольниковъ), которые во Хрість признавали единую Божественную волю. На семъ Соборъ, по приглашенію Императора Константина Погоната, находилось 170 Св. Отцевъ, конорые, согласно съ Словомъ Божінмъ и съ православнымъ ученіемъ о двухъ совершенныхъ естествахъ въ Лицъ Христовомъ, опредълили признавать во Христь двъ воли — Божескую и человъческую.

Digitized by Google

а) Въ Епископъ Петръ Монсъ, принявшемъ Енотикъ Зеноновъ

Исторія Моновелизма до учрежденія Вселенекаго Собора; поборники Провославнаго ученія.

Ученіе Моновелитское было порожденіемъ Моновизникой ереси. Императоръ Ираклій, желая принирить еретиковъ — Евтихіанъ съ Праваславными,
въ 630 году издалъ повельніе признавать во Хрість
одну волю. Сергій, Патріархъ Константинопольскій,
подкрыпляль Императора въ этомъ нечистомъ мивнін. Этою же ересью заразился Киръ, Патріархъ
Церкви Александрійской, и на своемъ соборъ (633 г)
составиль 9 главъ, опредъляющихъ лжеученіе объ
вдной воль въ Інсусь Хрість.

Въ это время жаркимъ поборникомъ Православія явился простой монахъ Софроній, мужъ, исполвенный Божественной мудрости. Замъчая въ ученіи Кира возраждающеееся Евтихіанство, онъ требоваль отъ Кира отмънить составленныя имъ девять главъ. Киръ не внималъ. Софроній отправился въ Константинополь къ Патріарху Сергію; но въ Патріархъ найдя не защитника правой въры, а единомысленника Киру, принужденъ былъ молчать. Римскій первосвященникъ Онорій также держался Моновелизма. Вскоръ Софроній получилъ жребій Патріаршества Церкви Іерусалимской (633 г.), и нослъ безуспъшнаго сношенія съ Патріархами: Александрійскимъ Киромъ, Римскимъ Оноріемъ и Константинопольскимъ Сергіемъ,—на Соборъ осудилъ ученіе, ими защищаемое, какъ заблужденіе Евтихіанское.

Между тыть Императоръ Ираклій въ 639 г. обнародоваль, составленное Патріархомъ Сергіемъ изложеніе впры (ёхвеси), которымъ повелывалось безъ всякаго разсужденія и спора принимать одну волю во Хрість. Противъ этого изложенія возсталь новый защитникъ Православія, Св. Максимъ, игуменъ (пам. его 21 Янв.), мужъ ученваща в редми уважаемый и имълъ жаркіе споры съ еретичествующимъ Константинопольскимъ Патріархомъ Пирромъ (639 г.) А преемникъ Онорія, Папа Іодино 4-4, Соборомъ осудилъ Императорское толкованіе,

Въ 648 году внукъ Ираклія, Инператоръ Конста, руководиный защитникомъ Моноведиама, Константипопольскимъ Патріархомъ Павломъ 2-мъ, жедал пресъчь споры, уничтожилъ Иракліево изложеніе въры и на мъсто его издалъ свой Образь выда (typus Constantis), который, ни мало не упоминая объ ученіи Моновелитовъ, заставляетъ только жодчать спорящія стороны. Папа Мартинь собраль Соборъ въ Латеранъ (649 г.), на которомъ и предаль проклятію и Екеезъ и Типъ и всёхъ защитниковъ ереси. Императоръ Конста, узнавъ объ этомъ, вельть силою взять Папу и томить въ темницъ. Св. Мужъ приведенъ въ Константинополь, потерпътъ публичныя поруганія и пытки; а наконець быль заточенъ въ Херсонъ, гдв и кончилъ страдальческую жизнь свою (655 г. Апр. 14).

Святый Максимъ также подвергся злобъ еретиковъ. Не только на Востокъ, но и на Занадъ, овъ
возбуждалъ Православныхъ на проклятіе Моноселитовъ, вопреки Цареградскому Патріарху Павлу
(641 —655 г.). Этотъ покровитель Маноселизма
упросилъ Императора Консту послать въ Римъ повъренныхъ, чтобы тамъ схватить Максима и привести въ Константинополь. Праведника посадили, въ
темницу, судили какъ мятежника; спорили съ никъ
какъ съ ученъйшимъ Богословомъ; подвергли его
поруганию и біеніямъ: но ничто не могло поколебать
его въ въръ. Внушали ему, чтобъ онъ принялъ въ
уваженіе върованіе многихъ первенствующихъ лицъ

въ Государствъ; на это исповъдникъ отвъчалъ словани Апостола, что если и Ангелъ будетъ благовъствовать паче благовъствованнаго, анавема да будетъ (Гад. 1, 8); предлагали ему, чтобы онъ, по крайвъй мъръ, не разглашалъ своего ученія; но и на это Св. Максимъ сказалъ словами Апостола: сердцемъ въруется въ правду, усты же исповъдуется во спасеніе (Рим. Х; 10). Угрозы смертною казнію также не поколебали его. Ему отръзали языкъ; но и безъ языка онъ, равно какъ и ученикъ его Св. Анастасій, говориль и свидътельствоваль истину. Наконецъ заточим его съ Св. Анастасіемъ вь страну Скиоскую, отръзавъ имъ правыя руки. Тамъ Св. Максимъ и преставился (въ 662 году).

По умерщвленіи Императора Консты (668 г.), сынъ его и наслёдникъ, Константинъ Погонать (брадатый) рёшился, для умиренія Церкви, составить Вселенскій Соборъ. Соборъ сей всёхъ лжеучителей, не исключая ни патріарховъ, ни папы Онорія, предаль проклятію.

Судьба Моновелизма послъ Собора.

Осужденные Вселенскимъ Соборомъ, Моновелиты удалились въ Сирію, и со времени Епіскопа своего Мерона, получили тамъ постоянное внутреннее устройство, и даже въ политическомъ отношеніи сдівлались страшными. Въ 8 вікі Императоръ Филиппику старался сдівлать секту Моновелитовъ господствующею наргією. Но, по убіеніи его, они снова были осуждены и остались навсегда отлученными отъ Церкви. Знаженытрищіє изъ Отщевъ шестаго Вселенскаго Собора,

На шестомъ Вселенскомъ Соборъ блистали: Патріархъ Константинопольскій Георгій; Стефанъ, свъжыникъ Ираклін Понтійской; Іраннъ, Епіскопъ Авинскій, и другіе Пастыри Церкви, отличные по мудрости и глубо кому знанію Божественныхъ Писаній.

Digitized by Google

На семъ Соборѣ находился и Св. Андрей, Архіепископъ Критскій, бывшій тогда еще Архидіакономъ въ Церкви Іерусалимской и представлявшій на Соборѣ лице своего Патріарха. Сей Пастыръ Церкви Критской, ревностный по благочестію, неутомимый въ трудахъ, усердный попечитель о сиротахъ, странныхъ и больныхъ, своими молитвами избавлялъ островъ Критъ и отъ нашествія Сарацыновъ, и потомъ отъ засухи. Кромѣ 17 бесѣдъ на разные праздники, онъ написалъ девять кононовъ (именно: на зачатіе Св. Анны, на Рождество Богородицы, канонъ Великій, на Лазаря, на четыре дни великой недѣли и на преполовеніе Пятидесятницы),—которые еще при жизни его употреблялись Восточною Церковію (Іюл. 4).)

## СЕЛЬМЫЙ ВСЕЛЕНСКІЙ СОБОРЪ.

Краткое изложение истории сего Собора.

Седьмый Вседенскій Соборъ быль собрань въ
787 году оть Р. Хр. въ городь Пикев, противъ
Иконоборцевъ. На немъ, по приглашенію Императрины
Ирины и сына ея Константина, находилось 367
Епіскоповъ, которые на основаніи С. Писанія и свидътельствъ изъ сочиненій: Св. Аванасія Александрійскаго, Кирилла Іерусалимскаго, Григорія Назіанзена, Василія Великаго, Іоанна Златоустаго и другихъ, и на основаніи чудесъ, бывшихъ отъ Св.
Иконъ, утвердили Иконопочитаніе, опредъливъ: «отметающимъ Св. Иконы и не пріемлющимъ Евангельскія дъянія, иконописнымъ художествомъ изображенныя, анавема. Сія есть въра Православная,
еже святыхъ Отцевъ, сія есть въра Православная,

Digitized by Google

не яко Богу, по яко Его и Святыхъ воспоминательнему начертанію.»

сей же Св. Соборъ, последуя другимъ Соборамъ, сделалъ следующія определенія о почитаніи Ссвятыхъ Мощей, уничижаемыхъ иконоборцами: «1) Мощи суть источники исцеленія, которыми Богъ многія великія благоденнія творитъ человекамъ; 2) глучовныхъ извергать, а мірянъ отлучать отъ Церкви, если они Мощи Мучениковъ презираютъ, и не яко вещь святую съ подобающею честію воспріемлють;
3) Мощи Святыхъ да почитаются во всёхъ церкъвахъ, и ни одна безъ оныхъ да не освящается» а).

Пункты, иконоборческой ереси.

Ересь икоборцевъ состояла въ следующихъ шести главахъ: 1) они отвергали поклонение Св. Иконамъ, соскабливая, сокрушая, сожигая, всячески истребляя и подвергая бе эчестію священнъйщія изображенія; Православныхъ же, поклоняющихся Иконамъ, называли ндолослуж ителями, древослужителями, доскопоклониввани, иконослужителями, смашивая съ языческимъ идолослужениемъ поклонение честнымъ Иконамъ, которое восходить на Первообразное, т. е. на самыя Лица, на Иконахъ изображенныя; 2) они попирали образъ Животворящаго Креста Господня; 3) ни во что ставили и даже предавали огню Мощи Святыхъ, въ коихъ Богъ явиль Свою славу; 4) Святыхъ не называли Святыми (особенно Копронимъ), но просто, на прим. Георгій, Іоаннъ, и т. под., какъ людей простыхъ и не вивющих ничего отличнаго отъ людей обыкновенныхъ; не принимали ни ходайства ихъ за насъ, ни песней, ни праздниковъ, учрежденныхъ въ честь

а) На основании сего правила во всъхъ Грековосточныхъ церквахъ, при освящении, полагаются Св. мощи или въ Антиминсъ на Престолъ, или еще въ особенияхъ ковчежцахъ подъ Св. Престоломъ.



нкъ; 5) даже не почитали Присмодеву, Всесвякую Богородицу, но называли Ее просто Маріою; 6) меистово нападали на монашескую жизнь, масильно сепрягая монашествующихъ бракомъ, осмънвая ихъ, изгоняя, заклеймивая, умерщеляя, живыхъ закапытыя въ землю, и разрушая знаменитые монастыри (Хріст. Чт. 1843 г. Марта).

Учреждение Собора и окончательниое низложение иконоборства.

Около 60 лътъ въ 8 въкъ иконоборческая ересь тяготила Церковь, пока Провидение вручило правленіе Государствомъ Греческимъ благочестивой супругв Льва IV-го, Иринв и малольтному сыну ея Константину. Константинопольскій Патріарив Павель, по отречения отъ престола, первый даль совыть Императриць, для искорененія зла, созвать Вселенскій Соборъ. Св. Тарасій, послів Павла будучи призываемъ на престолъ Церкви Константинопольской, согласился принять Патріаршество подъ твиъ только условіемъ, чтобъ употребить акон единственное средство для прекращенія всеобщаго зла. Соборъ быль назначенъ въ Константинополв: но неукратимая злоба противъ иконопочитателей, заразнышая Константинонольское войско, заставило избрать уже другое безопасивишее для засвданій Собора місто — Никею. Соборъ низложилъ иконоборство и возвратилъ Церкви древиее ся благольніе.

Возникшев, послъ Вселенскаго Собора, нконоборство въ 9 въкъ, навсегда получило конейть на Соборъ Константинопольскомъ, учрежденномъ Императрицею Осодорою, которая во всемъ шествовала по стопамъ благочестивой Ирины.

2. БОГОСЛУЖЕНІЕ.

🥢 Хрістіанскіе храмы.

Со времени объявленія Св. Равноапостольнымъ Кон-

стантиномъ Великимъ Хрістіанской віры госполетвующею во всей Римской Инперіи, Хрістіанскіе храны весьма умножились. Они доодбигарны были во славу Бога и въ память Святый; извив имвли видь корабля, въ ознаменование плавания къ небесному приотвиниу, или креста, какъ единственнаго пути къ дерствие; по внутренности сходны были съ древнин, кром того, чео: 1) миста Священных личь вы автаремы устроялись несколько выше прочихъ частей храма; 2) алтарь, представляющій себою Святое Святыхъ и самое небо, былъ закрываемъ отъ народных в взоровъ преградою, внутрь которой никому нзь непосвященных не дозводнаось входить; сія преграда украшалась Святыми Иконсии а); въ ней было трое врать, изъ конхъ среднія живновынсь Дарскими, въ знаменів впесствія чрезъ нихъ Царя славы къ престолу благодати; остальныя же десе устроядись въ знавет принятія въ Церковь Хрістеву Гудеевъ и Доминовъ; 5) въ смежности съ алтаремъ на пред сторонъ была елужебная палета, въ жоей хранились церковныя вещи;--- на лъвой — предложение или жертвенникь, на которомъ предуготовляемы были потребныя для Св. Таинъ лавов и вино, и который означаеть вертепъ, гдв релился Хрістосъ, и мъсто Голгосы, гдъ страдалъ

е) Evs. Hist. Eccles. lib. X. c. IV. orat. penegyrica de Aedificatione Eoclesiarun, Pavlino Tyriorum Episcopo dicta. pag. 377. 387. Митро-нолить Стерань Иворскій къ доказательствань о древности Св. Иконъ прибавляеть сардующее: въ служебникъ, въ ближайшія къ Св. Іоанну Златоустову времена, между прочимъ написано: Литур-засующій должень кланятися и лобызати Икону Христову и Богородичную. См. Камень Віры равсужден. о почитанія Иконь. Краткая Свящ. Истор для народимух училиць стр. 98.

Хрістоє»; 6) среди алтаря противъ Царскихъ вратъ устроилась трапеза для совершенія Таинства Причищенія, называемая Престоломь, въ знакъ таинственнаго присуствія на ней Господа Інсуса Хріста; 7) за Престоломъ къ восточной сторомъ устроялась Горпее мюсто, на которомъ въ извъстныя времена служенія возсъдитъ Архіерей, окружаемый сослужащими Священниками, возсъдящими на особливыхъ съязлищахъ, — образуя Інсуса Христа, окруженнаго Апостолами.

## Священные сосуды.

Сообразно великольнію храмовъ, въ 4-мъ и последующихъ векахъ устроялись и Священные Сосуды, какъ-то: 1) чаша или Потирь, изображающій собою страданія и смерть Інсуса Хріста, и ту таннственную чашу, которую Спаситель предложиль во время последней вечери, и къ которой всехъ такъ приаываеть: пійте от нея вси; 2) блюдо или Дискось, знаменующій ясли и гробъ Господа Інсуса; 3) зельзда, устрояемая на подобіе двухъ соединенныхъ луковъ н поставляемая на Дискосъ, знаменующая собою звізду, приведшую волхвовъ къ родившемуся Спасителю; 4) копіє, которымъ взимается часть отъ цвлаго хльба въ таниственное жертвоприношение и которымъ означается копіе, изведшее изъ ребръ Спасителя кровь и воду; 5) лжица, которая, по свидътельству Ники вора, со временъ Св. Іоапна Златоустаго принята Церковію, для преподаванія мірянамъ Святыхъ Даровъ. Сін сосуды были иногда изъ чистаго золота или серебра; Церковь освящала ихъ молитвами и самымъ употребленіемъ, не позволяла хранить ихъ въ частныхъ домахъ и прикосновение къ нимъ воспрещала мірянамъ и всемъ служебнымъ лицамъ ниже Діакона.

Кроив означенныхъ сосудовъ, при Священнодъйствін употреблялись и другіе, не им'яющіе впрочем'я одинаковой съ оными важности, какъ-то: 1) Рипиба, которая имбеть длинную рукоять, а на конце кругь съ изображениемъ Херувима, и которою Діаконъ въять надъ Св. Дарани, изображая тывь присутствіе пессныхъ Духовъ при совершении Таинства Причащения и ихъ благоговъйное приникновение въ тайны Новозавътной Церкви; 2) кандила (хаходда) или лимпада для возженія елея; 3) кадильница (вициацатурюм), сосудъ для куренія онміама или ладана; 4) сельщники разнаго рода. Елей и сепчи, по изъяснению Учителей Церкви, возжигаются въ знакъ нашего благоговенаго почтенія и усердія къ Богу и Святымъ Его; куреніе ладана употребляется какъ для того. дабы видя благовоніе, возлетающее въ горняя, върующіе возносились духомъ къ Царю царей, такъ и для того, дабы означить благодать Духа Святаго, таниственно услаждающую души наши.

Священныя одежды:

Какъ Священные сосуды соотвътствовали великольнію храмовъ, такъ и Священныя вдежды укращалась серебромъ, золотомъ, драгоцънными камнями и святыми изображеніями. Сіи одежды были следующія:

1) Стихарь—верхняя одежда Діакона, нижняя Священника и Епіскопа, означающая непорочность жизни и духовную радость священнодъйствующихъ и вибств ту свътоносную одежду, въ которой Ангелы многократно являлись върующимъ; 2) Орарь — дленный илатъ, возлагаемый на лъвое плечо Діакона, знаменующій крыль Ангеловъ; 3) Епитрахиль—орарь, согбенный вокругъ выи — одежда Пресвитера и Епіскопа, употребляемая при всякомъ Богослуженія, означающая духовное помазаніе или изліяніе даровъ

блаподати Лука Святаго на Священнодъйствующемъ, и вывств благое иго Інсуса Хріста; 4) Поручи, возлагаемые Священнослужителями на края рукавовъ нажняго облаченія, и означающіе всемогущество Бога, все творящаго и одолбвающаго сопротивныхъ, вразумляющаго всёхъ и въ особенности священнольйствующихъ поступать по заповедямъ Его и достойно совершать служение; кром'в сего поручамъ дають анаменованіе узъ, которыми были связаны руки Спасителя, когда Онъ быль ведень къ Пидату; 5) Доась, коимъ опоясуются Пресвитеръ и Епіскопъ, и комиъ означается ихъ готовность къ служению и кръпость въ соверщени опаго; 6) Федонь или риза, означающая багряницу, возложенную на Інсуса Хріста во время Его поруганія отъ воиновъ, и вибств облечение Священно дъйствующихъ въ правду Хрістову; она есть одвяню Священническое, верхнее, безъ рукавовъ и первоначально бывшее одъяніемъ и Епіско. повъ, у коихъ она была многокрестная, а въ послъдствіи времени зам'внена Саккосомо, который прежде быль одбяніемъ Греческихъ Царей и изъ благоговънія къ Св. Церкви подаренъ ими Патріархамъ Константинопольскимъ, а потомъ перешелъ и нъ прочинъ Архіерениъ; 7) Онофорт — оденда, воздагаемая на рамена только Епіскона, повергъ прочихъ одежав, съ длиниыми концами, которые на груди составляють кресть, и означающая обрытение Інсусовь Хрістомъ овцы заблуждшей и ея возложение на рамена Свои для возношенія къ Отцу Небесному; 8) Митра, возлагаемая на главу Архіерея и означающая славу Господню и власть данную отъ Господа Святителямъ.

.... Сворхъ Священныхъ лицъ, облекаемы были одеялами и накоторыя вещи Священныя. Такъ ;: 9) вы 5124 6

Анекось и Потпръ воздетанное раздельно два попрывала и третіе повергъ сихъ, которыя называются совдужеми. Покровы сія вообще означають сокрытів І. Хрістомъ славы Божества Своего подъ образомъ моспринятаго Имъ остества человъческаго, и вийств маненують тв пелены, конми повить быль родивийся Спаситель, равно и погребальныя пелены I. Хріста; въ особенности же большой покровъ означасть камень, возложенный на гробъ Хрістовъ; а трезъ вънціе имъ надъ Дарами означается бурное дыханіе, при которомъ сошель на Апостоловъ Дукъ Святый; 10) предложенные Дары, по пренесенія, поставлялись на Святый Илимовь или Антиминсь, означающій плащаницу, которою обвито было тіло учершаго Спасителя; 11) Царскія врача закрывались 2**86**76CO10 .

/ Aumypsis.

Литургія въ 4-из въкъ следовала иногда за первынь часонь, за третьинь, за шестымь, реже за девятымъ; а иногда присоединялась къ вечернему нолитвословію. Что же касается до чина Литургів, то она въ Церкви Герусалимской совершалась по преланію оть Апоотола Іакова; въ Александрійской-стъ Евашелиета Марка; въ Римп-отъ Климента; въ Модіоланъ — составленная Амеросіємь, Епіснопомь сего честа; въ Кесаріи-Литургія Василія Великаю, написаниная имъ по особенному для сего вдохновению; въ Константинополь-Литургія Іоанна Златоувтаю, которая есть сокращение Литургін Василісной, составленное для облегченія мірянъ. Не смотря на равнообразную наружность Литургін, сущность ся, подобно, какъ въ предшествующіе віки, во всіхъ Цернвахъ была одинакова. При семъ надобно примечать, что Св. Отаы ввели во всв Хрістіанскія Церкви Во-

Digitized by Google

сточныя чинъ Лигургів Василія Великаго и Іоаніа Влатоустаго.

Нъхотырыя принадлежности Богослуженія, получившія начало въ 5/-8 выкахъ.

Въ 5-мъ вънъ 1) каждому дню и каждой недълъ усвоено было особенное чтеніе изъ Евангелія; 2) въ навечеріє Богоявленія совершалось освященіє воды, въ благодарное восновинаніе о Крещеніи Спасителя, дав-шаго намъ образъ Крешенія и освятившаго естество водъ для нашего освященія; 3) креспяює хожденіє изъ храма для Богослуженів на поляхъ, и для крещенія въ крещальнь.

Въ 5-мъ же въкъ получило начало особенное Бонослужение, которое со ершалось инонда и ень храмост. Ото назначаемо было по случаю общественныхъ бъдствій, и потому совершалось съ предварительнымъ постомъ, въ убогомъ одъяніи, съ необувенными ногами, съ посыпаніемъ главы непломъ. Къ нему относять моление о жиръ Перкви, о спасении душъ, объ отеращении настоящить бъдстви и пр.

Въ 6-мъ въкъ къ Литургіи присоединены; 1) пъснь—Единородных Сыне и Слове Божій и пр., составленная Императоромъ Юстиніановъ въ честь и славу воплотившатося насъ ради Сына Божія, и въ опроверженіе ересей Несторіевой и Евтихіевой; 2 Трисвятое—Сеятый Боже и пр.,—каковая пъснь принята Церковію изъ откровенія небеснаго въ 5-мъ въкъ при Феодосів Младшенъ и Архіепіскопъ Проклъ во время молитвословія на полъ, отправлявшагося но случаю долговременнаго землетрясенія въ Константинополь; 3) пъснь Херувимская — Иже Херувимы и пр., получивщая начало во время благочестиваго Царя Юстина Старшаго; 4) Сумеоле въры съ начала бего въка стали пъть во время каждой Литургіи во

небать Восточныхъ Церквант, не образу Антіох. Церкн. 5) Въ 6-мъ же въкъ опредълено, въ какое время Богослуженія восклинать слова: Премудрость, прести, унотреблявніяся въ Церкви отъ временъ Аностольскить, для возбужденія въ върующихъ благоговъйнаго винманія. 6) Также иъ 6-му въку относять нагало употребленія Дерковныхъ въсней, называешихъ Тропарями и Кондаками, исторые заключаютъ въ себъ краткую исторію или похвалу воспоминаемаго Церковію праздника или Святаго.

Въ 6-мъ же вък в Григорій Двоесловт инсьменно изложиль чинь Литурії премодеосвищенных, во время которой върующіе причащаются Св. Таннь, освященныхь въ день воскресный. Богослуженіе віе введено въ общее упохребленіе 52-мъ правиломъ шестаго Вселенскаго Собора.

Въ 7-мъ въкъ зовъ къ Богослужению производимъ былъ посредствомъ колокола. Начало сего обыкновения Беда относить еще къ первымъ временамъ умиротворенной Церкви послъ языческихъ гонений.

Въ 8-мъ въкъ какъ Восточная, такъ и Западная Церковь употребляли восемь родовъ пънія, которые на Востокъ получили наименованіе гласовъ, какъ видно изъ Церковныхъ пъсней Св. Дамаскина, названныть осьмогласникомъ (фятютуюс).)

Церковные праздники въ 4-9 впкахъ.

Кром'в праздниковъ, изв'єстныхъ прежде, въ 4-мъ в'єк'в были днями общественнаго Богослуженія: 1) день Апостоловъ Петра и Павла, въ честь коихъ Св. Константинъ Великій воздвигъ храмъ въ Константиноволь; 2) дни Мучениковъ, изв'єстныхъ каждой Цернев; 3) дві седьмицы, одна предъ Пасхою, другая посл'є Пасхи; 4) дни освобожденія от враговъ, какъ наир. в'єрующіе праздновали торжество мира по слу-

чаю победы надъ Лининісиъ, и по окончанів Нивейскаго Собора; 5) Воздрижение Креста Господия, въ цемять обратения его въ вемя Святого Равнозностольного Царицею Еленою, и возданжения его отъ земли Патріаркомъ Герусалинскимъ Макаріемъ, дабы весь народъ могы видыть Честное Древо; 6) Прочисовии Св. Мощей; 7) еще каждая Церковь правдноважа день рожденія в день рукоположенія своего Епіскопа: 18) ив четвертому же выку относять начало правднованія въ честь Св. безплотных в Силь а).

(Къ праздвествамъ, известнымъ прежде, въ 5-мъ въкъ присоединено торжество Ображенія Честныя Гла-

сы Предтечивы b)

Въ 6-из вък 1) при Императоръ Юстиніанъ, сдалася общинь торжественнымь праздникомъ всей Церкви (542 г.) празднико Срътенія Господня, живостный въ накоторыхъ Восточныхъ Церквахъ еще въ третьемъ столвтін; 2) въ царутвованіе Императора Маврикін, одержавшаго въ 15/й/ день Августа зна-

в) чт. Мин. 8. Нолбр. 34-е врав. Лаодик. Собор.

d) Ученики Іоанновы погребли тело его въ Севастін; a Глава, по новельнію Иродіады, была закопана въ одномъ тайномъ и нечистомъ мысть. Жена приставника Иродова, узнавши это мысто, выконало лрагоправний святиво п погребля в Елеопской торы, гдъ было помъстье Ирода. Въ дарствование Св. Константина Великаго, Честная Глава Предтечи была обрътена двумя иноками, по откровенію Вожію. Опи передали её одному скудельнику; который принесъ ее въ Емесъ; песяв него, въ продолжение многихъ явтъ, она перекодила изъ рукъ въ руки; наконецъ сопрыта была въ излоси нещеръ. Маркеллъ, Архимандритъ Емесійской обители, получилъ объ ней откровение отъ Бога: Святыня была опять найдена въ проствование Льва Вел., и потомъ съ подоблющем честих перемесена въ Царьградъ Въ осьномъ въкв во время гоненія отв жионоборцевъ, Главу Предтечи скрыли въ Команахъ-на мьсть престивленія Іоанна Златоустаго; а по окончанін пконоборства, въ ипретвование Миханла и матери его веодоры, она опять была обрътена и со термествоми перенесена: въ Константиневом.

меннтую победу надъ Персидскимъ царемъ Хозроемъ, установлено съ особеннымъ торжествомъ совершить приздникъ Успенія Пресвятыя Богородицы; 3) въ томъ же выкъ къ числу велицикъ праздниковъ присоедиветь день Рождества Іранна Предтечи.

У писателей 7-го въка есть бесъды на праздияки: Зачатія и Рождества Пресвятым Богородицы, Зачатіе Іоанна Предтечи, на усъкновеніе его Главы и на воскресеніе Лазаря. Въ сіе же время уже и на Запад'я совершалось празднованіе естьми Сектими, язтесть конкъ Воничатій 4-й устронять храмы нат Пантесна—языческаго храма.)

Въ 8-(мъ въкъ всв Церкви стали празновать, 1) по примъру Едесской, Нерукомворенному Образу Спаемпеля или Убрусу, который досель хранился въ Едессъ отъ временъ Інсуса Хріста, а въ послъдствій времени, въ царствованіе Романа Лаканина, съ торжествомъ перенесенъ былъ въ Константиноноль! (а);2) Введенію во храму Прессятыя Богородицы, на основаніи древнихъ преданій; 3) Жисотворящему Кресту среди Четыредесятницы, также на основаній преданій отъ временъ прошедшихъ.)

Въ 9-мъ въкъ 1) установлено празднование Пресвятой Богородиць на пятой недъль Четыредесятиции, ев
субботу, въ память троекратнаго избавления Константанойоля отъ враговъ заступленить Богоматери; по
сему случаю составленъ и Акавистъ; 2) еще опредълено-на первой недъль Четы редесятиции всегда воспожинать торжество Православія, совершившевся по возстановленіи Иконопочитанія; 3) къ концу 9-го или
къ началу 10-го въка относитей начало правднованія

в) Перенесеміе Нерукотворениаго Образа послідовало въ 944 году.
 Въ 16-й день Августа онъ внесенъ въ Константинополь Епісконами, со славою многихъ испъленій.



Покрову Преселтыя Богородицы. Именно: въ царствование Императора Льва Философа, въ Константинопольскомъ Влахернскомъ храмв, среди всенощнаго
пвијя въ воскресный день, Св. Андрей Юродивый и
ученикъ его Ецифаній видъли на воздухъ Божію Матерь, съ Пророками, Апостолами и Ангелами, молящуюся о міръ и Своимъ покровомъ освинющую Хрістіамъ; вскоръ послъ сего видънія Срацыны, вторгнувшіеся въ Греческую Имперію, были побъждены и прогнаны. Видъніе было 1-го Октября. Посему Церковь въ этотъ день и установила праздникъ
въ воспоминаніе молитвеннаго ходатайства Богородипы о Хрістіанахъ,

## Посты.

Въ 4-мъ въкъ пость Четыредесятницы и пость Среды и Пятка савлались повсемъстными у Хрістіань. Такъ Никейский 1-й Вселенскій Соборъ 5-мъ правиломъ повельваетъ бывать ежегодно въ каждой Церкви двумъ помъстнымъ Соборамъ, одному осенью, другому предъ Четыредесятницею. Отщы Церкви 4-го въка также весьма ясно говорятъ о Св. Четыредесятницъ, какъ напр. Св. Григорій Назіанзинъ въ 4-мъ и въ 42-мъ словъ, Св. Амвросій Медіоланскій въ книгъ о ноъ и Ковчегъ. Св. Епифаній Кипрскій въ книгъ о ересяхъ и въ изложеніи въры утверждаетъ, что Хрістіане во всъхъ странахъ свъть постились въ Среду и Пятокъ, по преданію Апостольскому.

Изъ свидътельствъ, оставшихся отъ 4-го въка, видно, что въ то время Церковь имъла и другіе посты,
соблюдаемые въ опредъленныя времена года. Св.
Равно-Апостольный Константинъ Великій въ своемъ
окружномъ посланіи, извъщая Епіскоповъ о дъяніяхъ
Никейскаго Собора, между прочимъ говорить: Да
размыслитъ благоразуміе ваше, какъ неприлично въ

едии и тв же дни однимъ поститься, другимъ весеанться, и посл'в Паски однимъ проводитъ время въ празднествахъ и веселіи, другимъ хранить предписанные посты» а). Можно думать, что здёсь говорител о поств послв Пятидесятницы, котораго начало зависить отъ времени празднованія Пасхи. На сей же пость указываеть и Св. Аванасій Алексан. дрійскій Б). Св. Амвросій Медіоланскій, для своей Церкви поставляя образцомъ Церкви Азійскія, говорить, что въ нахъ соблюдались друге посты, кроив Четыредесятницы с). Соборъ Гангрійскій, бывшій въ половинь 4-го въка, въ 18-иъ правиль провзноситъ осуждение на нехранящихъ посты, преданные кь общему свблюденію и хранимые Церковію. Западная Церковь въ 4-мъ въкъ, по свидътельству Филастрія, Бресчійскаго Епіскопа, жившаго въ семъ въкъ, освящаля постами всв четыре времени года. Св. Амвросій Медіоланскій d) и блаженный Августинъ e) упоминають о пость предъ Рождествомъ Хрістовымъ./

По симъ свидътельствамъ можно судить, что и другіе посты, подобно посту Четыредесятницы, были взвъстны въ Церкви еще прежде 4-го въка, и что они установлены не иначе, какъ по Апостольскому преданію. Не предположивъ сего, трудно изъяснить, какимъ образомъ оные другіе посты въ 4-мъ въкъ могли сдълаться извъстны върующимъ и единодушно быть приняты Церковію. Сія мысль подтвержлается свидътельствомъ Тертулліана, жившаго въ

a) Evs de vita Const. c. 18.

d) Adolog. de fuga sua.

c) Serm. 25.

d) Serm. 14 de. natali Domini.

e) Epistol. 236.

концв 2-го и началь 3-го стольтія, который говорить, что у правовърныхъ есть свои посты, крожь поста Пасхальнаго а); въроятно, онъ указываетъ сими словами на посты, постоянно въ опредъленныя времена года соблюдаемые Св. Аванасій Александрійскій, говоря о постъ, савдующемъ за Пятидесятницею, и упоминая, что во время онаго принятіє пищи, вмъсто полудня, отлагалось до вечера, прибавляетъ, что сіе заимствовано отъ Апостоловъ. Апостольское происхожденіе рего, поста модтверждается и тъмъ, чго объ немъ упоминается въ постановленіяхъ Апостольскихъ: «послѣ Пятидесятницы празднуйте одну седьмицу, а потомъ поститесь b).» Левъ Великій, Римскій Первосвященникъ, жившій до 461 года, въ 14-мъ словъ говорить, что осенній пость-(у писателей Восточной Церкви называемый Успенскимъ) — есть древняго установленія. Сей же писатель свидътельствуетъ и о Рождественскомъ пость, какъ уже о древнемъ въ его время.

Происхожденіе прочихъ постовъ, сблюдаемыкъ Православною Церковію, можно относить не позже, какъ къ 4-му въку. Постъ предъ днемъ Богоявленія извъстенъ быль уже въ 4-мъ въкъ, какъ видно изъ свидътельства объ немъ Филастрія с) и Өеофила, Архіепіскопа Александрійскаго, скончавшагося около 412 года d). Постъ въ день усъкновенія Главы Св. Іоанна Предтечи, въроятно, получилъ начало вмъстъ съ симъ праздникомъ, который въ 4-мъ въкъ, какъ видно изъ бесъдъ Іоапна Златоустаго и Амвросія

a) De jejunio c. 13.

b) Constit. Apostol. lib. V. c. ultim.

e) Bibliothec. Maxim. Tom. V. p. 723.

d) Въ Кормчей I. правило его.

Медіоланскаго, быль уже всеобщимъ у Хрістіанъ. Древность сего поста подтверждается уставомъ Саввы Освященнаго, скончавшагося въ 530 году. — Установленіе поста въ день Воздвиженія Креста Господня относять къ 7-му вѣку, когда Императоръ Иракій, Животворящій Кресть Господень, похищенный изъ Іерусалима въ 614 году Персидскимъ царемъ Хозроемъ, получивъ изъ Персіи, несъ его въ храмъ въ простой одеждѣ и съ необувенными ногами; но по этому случаю пость въ день Воздвиженія едва ли не былъ только обновленъ

1. ЦЕРКОВНАЯ ІЕРАРХІЯ ВЪ 4—9 ВЪКАХЪ.

Умножение степеней въ Церковной Герархии въ 4-мъ въкъ. Св. Константинъ Великій разделилъ всю Имперію на четыре части: каждая часть подраздълялась на округи или діецесы, округи—на Епархіи а Епархіи заключали въ себъ города и селенія. Соотвътственно сему и Церковь въ 4-мъ въкъ поставила особыхъ Іерарховъ и для управленія округами и для управленія Епархіями и для управленія городами и селеніями. Іерархи, начальствующіе надъ округами, назывались Екзархами или Примасами; начальствующіе надъ Епархіями назывались Митрополитами или Архіспіскопами; начальствующіе надъ городами — Епіскопами, и начальствующие надъ некоторою частію Епархіи назывались Хорепіскопами. Къ 4-му в'вку относять: 1) начало должности Архидіакона, которая состояла въ распоряженіи Діаконами, и 2) начало должности Архипресвитера, который во время служеня распоряжаль Пресвитерами.

Состояніе Церковной Іерархіи въ 5-мь въкъ. Степени Церковной Іерархіи въ 5-мь въкъ, подобно какъ и въ 4-мъ, подучили новыя наименованія и частію новыя должности. Такъ имя Патріарха, давно

извъстное въ Церкви, въ семъ въкъ употреблено Халкидонскимъ Соборомъ, который, въ уважение къ нъкоторымъ благочестивымъ Архіепископамъ, назвалъ ихъ Патріархами. По опредъленію сего Собора, Восточные Патріархи рукополагали Митрополитовъ, а сіи—Епіскоповъ, зависящихъ отъ нихъ; по опредъленію того же Собора, каждый тотъ Епіскопъ получалъ наименованіе Митрополита, коего городъ именовался митрополіею.

На Западъ въ 5-мъ въкъ сдълались извъстны Викаріи или мистоблюстители, какъ напр. Римскій Патріархъ имъль своихъ Викаріевъ въ Галліи и Испаніи. Новая въ сіе время должность Екдика или Защитника Церкви предъ судомъ гражданскимъ, и должность Економа возлагались или па Пресвитера или Протопресвитера или на Діакона.

Состояніе Іерррхіи въ 6-мъ въкъ.

Въ 6-мъ въкъ при Императоръ Юстиніанъ, въ облегченіе должностей Патріарховъ Восточныхъ, были учреждены Патріаршескіе мьстоблюстители, по подобію Римскихъ Викаріевъ.

Въ семъ же въкъ Константипопольскому Патріарху, какъ Пастырю царствующаго града, было усвоено титло вселенскаго, подобно какъ сначала это преимущество чести принадлежало Римскому Епіскопу, какъ Епіскопу столицы. Іоаннъ 2-й Каппадокіянинъ, первый получилъ почетное названіе Вселенскаго (518 г.). Императоръ Юстиніанъ, давая повельнія преемникамъ Іоанновымъ (Епифанію, Аноиму и Минъ), именоваль ихъ Вселенскими. Мина названъ Вселенскимъ и на Соборъ, на которомъ присутствовали и послы Папскіе (536 г.). Соборъ Халкидонскій Вселенскій подтвердилъ равенство правъ Патріархамъ Римскому и Константинопольскому. Папы, быть можетъ, этимъ

были недовольны; впрочемъ молчали, въроятно опасаясь гивва Императора Юстиніана. Но когда въ Патріарінество Св. Іоанна Постника (582-595 г.), въ парствование Маврикія, Соборъ, бывшій въ Константинополь (685 г.), утвердиль за Патріархами Константинопольскими название: Вселенении: то Напа Пелана объявилъ Соборъ этотъ недъйствительнымъ, какъ собранный безъ соизволенія Апостольскаго престола; а Патріарху Іоанну грозиль отлученіемь, если овъ не раскается и не отвергнетъ гордаго названія; между тъмъ Св. Іоаниъ, принимая отъ другихъ название Вселенскаго, во все и не думалъ о присвоении себъ незаконной власти. Преемникъ Пелагія, Св. Гриюрій Двоесловь, опасаясь, чтобы титло Патріарха Вселенскаго не послужило поводомъ къ нарушению равенства Патріаршимь престоловь, также требоваль уничтоженія онаго: но Императоръ Маврикій писаль къ Папъ, что напрасно безпокоитъ его названіе, которое дано во все на для порабощенія Церкви, но единственно какъ преимущество чести, по праву принадлежащей Патріарху царствующаго града. Св. Григорій оставался при своемъ мнівній и даже назваль самъ себя рабоми рабови Божиихи, а наименование Вселенскаго Патріарха считалъ противнымъ духу Хрістіанскаго Пастыря, хотя, по разумьнію Восточныхъ Патріарховъ, это названіе означало не болье, какъ Предсъдателя предъ всъми Епіскопами и старъйшаго Отца и Учителя, который самъ подлежить Божественнымъ правиламъ и суду Канолической Церкви, коей Глава есть единъ Хрістосъ.

Состоянів Іврархіи въ 7 въкъ.

Въ 7 спкъ Іерархія на Востокъ оставалась безъ всякаго измененія во всъхъ своихъ степеняхъ и отношеніяхъ. Но на Западъ Римскіе Первосвященники

съ этого въка начали стараться объ увеличивания правъ своихъ. Фока, убійствомъ Мавринія и его семейства (602 г.) проложившій себ'в путь на престоль, хотя и принудиль Святьйшаго Киріака, Цатріарха Константинопольскаго, возложить на его беззаконную главу Императорскій вінець; однакожъ сей святый мужъ не преставалъ обличать его за жестокость и лукавство. Это возбудило въ Фокъ ненависть противъ Святителя. Папа Вонифатій З-й, преемникъ Св. Григорія Великаго, рішился воспользоваться симъ обстоятельствомъ къ возвышению своего престола, Онъ написалъ льстивое письмо къ Императору, прося его, царскимъ указомъ объявить престолъ Римскій главою всехъ Церквей; за что съ своей стороны объщаль сдълать послушною ему Италію, которая тогда волновалась, слыша о злодействахъ Фоки. Императоръ, въ отищение Константинопольскому Святителю, даль (607 г.) Папъ Вонифатію 3-му исключительное право называться Вселенскими, а Церкви Римской считаться главою всёхъ Церквей. Съ этого времени Папы уже писали опредъленія прочимъ Іерархамъ; Епіскоповъ, впадшихъ въ заблужденія, властію своею отлучали отъ Церкви; усвояли себ'в право рукополагать Епіскоповъ въ Римь; даже требовали, какъ Папа Агановь, чтобы всв постановленія Римской Церкви были принимаемы за правила, утвержденныя Божественными словами Ап. Петра.

Начало гражданской власти въ Римской Іерархіи. Въ продолженіе 8-го въка въ Римской Іерархів положено начало и гражданской власти. Папа Захарій, дабы имъть во Французскихъ Короляхъ твердую защиту, содъйствовалъ къ низложенію законнаго Короля Хильдерика 3-го и къ возведенію на Французскій престолъ вельножи Пипина Королкаго. (752 г.

в разрышиль Французовь отъ клятвы, данной Хильдерику. Стефань 3 й (755 г.), подтвердивь это разрышение и поднесши Пипину титло Патриція, получиль отъ него въ свою власть Екзархатство Расенскее. Въ царствование Карла Великаго, за поднесение сму титла Западнаго Императора (800 г.), Лест 3-й получиль отъ него въ свою власть Сицилію, Сардинію, Корсику и Саксонію./

Единеніе Церквей во 4—8 впкахь.

Въ продолжение 4 — 8 въковъ, подобно какъ въ продолжение 2 и 3 въковъ, Церкви имъли между собою единение. Локазательствомъ сего служатъ Соборы, коимъ однимъ принадлежалъ окончательный и всеобщій судъ Церкви. Хотя съ 6-го въка и Римскіе и Константинопольскіе Первосвященники называемы были Вселенскими; впрочемъ съ этимъ наименованіемъ не быди соединяемы никакія особенныя права, кром'в власти Патріарховъ надъ всею областію ихъ Патріаршества Равнымъ образомъ верховное право надь избраніемъ, утвержденіемъ и судомъ Епіскоповъ, присвояемое Римскою Церковію, не нарушало единенія Церквей: поелику это право не простиралось дааве Запада; притомъ въ 7-мъ въкъ шестый Вселенскій Соборъ твиъ, что осудиль Папу Онорія за ересь Моновелитскую, подтвердилъ, что главное правление Церкви есть соборное; равно какъ и въ 8 мъ въкъ окончательный судъ въ важныхъ дёлахъ или постановленіяхъ церковныхъ зависьль еще отъ всеобщаго согласія или соборнаго опредъленія, не смотря то, что Папы уже пріобрътали и увеличивали власть надъ царями и народами.//

Начало отпаденія Церкви Западной от Восточной Сог. Въ 9-мъ въкъ Церковь Западная начала уклоняться отъ Восточной, такъ, что единеніе Церквей съ сего времени уже болбе не возстановлялось, хотя и усиливались возстановить оное.

Отпаденіе Западной Церкви оть Восточной произошло главнымъ образомъ по причинъ властолюбія Римскихъ Папъ, частію же по причинъ нововведеннаго на Западъ ученія и измъненія древнихъ обрядовъ.

Властолюбіе Римскихъ Папъ, какъ выше сказано, обнаружилось еще въ 7-мъ въкъ по случаю испрошеннаго Вонифатіемъ 3-мъ отъ Императора Фоки титла Патріарха Вселенскаго исключительно для Римскаго Престола. Стараясь сохранить сіе пріобрътеніе, Папы искали себъ подчиненія всъхъ Церквей. Но сперва, не имъя силъ преклонить ихъ подъ свою власть, возбуждали только мятежи, какъ напр. побудили Италію отпасть отъ Восточныхъ Императоровъ; а потомъ, бывъ усилены пріобрътеніемъ гражданской власти, дъйствительно успъли преклонить подъвласть свою всъ Западныя Церкви. Одна только Восточная Церковь не хотъла подчиняться ихъ влады-, честву.

Новопринятое Западною Церковію ученіе, несообразное съ ученіемъ Евангельскимъ, состояло 1) въ ученіи о происхожденіи Святаго Духа и отв Сына; 2) въ ученій о чистилищь. То и другое ученіе появилось у писателей Западной Церкви съ 7-го въка въ видъ неопредъленнаго мивнія, которое не заслуживало еще суда Церкви; но въ 8 и особенно въ 9-иъ въкъ оно уже, сдълалось предметомъ спора между Восточною и Западною Церковію.

Отступление Западной Церкви отъ древних постановлений и обрядово видно изъ того, что она 1). держала постъ въ каждую субботу; 2) осуждала бракъ Пресвитеровъ и Діаконовъ; 3) возбраняла Пресвитерамъ совершать таннство Муропомазанія надъ

крестившимися; 4) не воздерживалась въ сыропустную недълю отъ мясояденія и въ продолженіе всего Великаго поста отъ употребленія въ пищу сыра и явць; 5) весь клиръ, отъ чтеца до Папы, по обычаю мірянъ, стригъ волосы и бороду; 6) Діаконы восходили на степень Епіскопскій, обходя степень Пресвитерскій; 7) съ Тъломъ и Кровію полагался на престоль восковый агнецъ, тогда какъ Трульскиць Соборомъ запрещено было изображать Іисуса Хріста въ видь агнца.

Несогласіе между Восточною и Западною Церковію во встхъ означенныхъ отношеніяхъ, а вмъсть съ симъ и начало отпаденія Западной Церкви отъ Восточной обнаружилось въ половинъ 9-го въка (858 г.), по случаю низложенія съ Константинопольскаго престола Игнатія, за то, что онъ не допустиять къ привятію Св. Таинъ Варду, сильнаго вельможу при дворь, за его беззаконный бракъ съ близкою родственницею. Папа Николай 1-й, желая утвердить власть свою надъ Константинопольскою Церковію, призналь беззаконнымъ низложение Игнатия и возведение на его мъсто Фотія и угрозами проклятія требоваль возстановленія перваго. Бывшій по сему случаю Соборъ въ Константинополъ (861 г.) и самые послан-ники Николая утвердили Фотія на Патріаршескомъ престоль. Но Папа, осудивъ и Соборъ Константинопольскій и своихъ посланниковъ, бывшихъ на ономъ, пзбралъ новыхъ посланниковъ для новаго собора и поручиль имъ непремѣнно возстановить Игнатія.

Императоръ Михаиль, по прибыти сихъ новыхъ посланниковъ въ Константинополь, отвъчалъ Папъ, что Фотій правъ, что посланники осуждены невинно, что напротивъ его требованія излишни и несираведливы. Папа предписалъ это посланіе сожечь

предъ народомъ самому Императору; въ противномъ случать хотълъ сожечь оное въ Римъ съ произнесеніемъ Императору проклятія. Послъ сего Фотій принужденъ былъ окружнымъ посланіемъ къ Восточнымъ Іерархамъ обличить властолюбіе, заблужденія и новости въ Западной Церкви; а вскоръ потомъ въ Константинополъ былъ созванъ (около 867 г.) Соборъ, который отвергъ вст Папскія требованія и, дабы навсегда утвердить Правовъріе въ безопасности отъ Римскихъ угрозъ и насилія, составлена Грамота, на основаніи опредъленій сего Собора, и подписана 1,000 Епіскопами.

Хотя посль сего Греческій Ипмператорь Василій Македонанию, обличенный Фотіємь въ цареубійствь, удовлетвориль многимь требованіямь Папы Адріана 2-го, низвергуль Фотія и возстановиль Игнатія (869 г.): но Папа Іоаннь 8-й, по случаю распри о Болгарской Церкви (877 г.), и самому Игнатію угрожаль проклятіємь и назверженіємь съ Патріаршества. И хотя по смерти Игнатія востановленный Фотій, съ Императоромь и Восточными Епіскопами старались возстановить мирь съ Западною Церковію: но поелику Греческая Церковь никакь не могла признать надъ собою власти Римскаго Папы и не согласилась на нововведеніе въ Сумволь Въры: то опять проклятія многихь Папь повторядись надъ Фотіємь.

5 ИСТОРІЯ МОНАШЕСТВА ВЪ 4-9 ВВ.

Распространение монашества въ 4 въкъ.

Въ 4 въкъ монашество получило прочное образование и распространилось по всему Хрістіанскому міру. Павель Онвейскій и Антоній Великій, начавшіе свои подвиги пустынножительства въ 3 въкъ и окончившіе въ 4 въкъ, подали примъръ монашества для ревнующихъ о высшемъ совершенствъ пуховномъ.

Нахомій Великій въ 346 г. первый основаль на острогь ръки Нила, Тавенит (въ верхней Опвандъ), монашескую обитель (хогоовгох). Въ то же время Аммоне основаль монастырь на Нитрійской горь; а Иларіснь Палестинскій устроиль монастыри въ Палестина н Сиріи. Евставій, Епіскопъ Севастійскій, ввель ионашество между Армянами, науча ихъ,--какъ воздержно жить, какую употреблять пищу и отъ какой воздерживаться, какое носить платье, и какіе нують нравы. Василій Великій, съ братомъ своимъ Григоріемъ Нисскимъ, основалъ монастыри въ Понтійскихъ странахъ. Въ Константинополь общежитіе монашеское установиль Маравоній. Аванасій Великій, удалившись въ Италію отъ своихъ гонителей (340-342 г.), описаніемъ подвиговъ Св. Антонія познакошиль Западъ съ иноческою жизнію; — и Маркелла, одна изъ самыхъ знаменитыхъ женъ Рима, первая возънивла желаніе вступить въ подвиги иночества. Мартинь, Епіскопъ Турскій (съ 375 г.), утвердиль пустынножительство въ Галлін. Отсюда въ началѣ 5-го въка, Пелагіемъ житіе монашеское перенесено въ Британію. Блаженный Авіустинь, великій учитель Запада, основаль монастыри въ странахъ древняго Кареагена. Св. Амвросій и Блаженный Іеронимъ также весьма много способствовали къ быстрому распространенію монашества на Запад 6.7/

Знамянитыйтіе изь подвижниковь монашества вь 4 выкь. Между подвижниками монашества вь 4 выкь, по-служившими образномь для многихь, особенно славны: Св. Антоній Великій, Св. Пахомій Великій, Св. Иларіонь Палестинскій, два Макарія: Александрійскій н Египетскій.)

🕖 Св.: Антоній Великій.

Послъ блаженной кончины Св. Павла Опвейскаго,

къ Преподобному Антонію стеклись многіе въ пустыню, и онъ заставилъ ихъ жить въ оной обществомъ. Молитвы, чтеніе и пініе псалмовъ, и разныя ремесла составляли ихъ всегдашнее занятіе. Св. Антоній служиль для всёхь примёромь умерщвленія плоти и смиренномудрія. Онъ только два раза выходиль изъ своей пустыни: въ первый разъ во время Максиминова гоненія (312 г.), для укръпленія и утішенія гонимыхъ Хрістіанъ; а въ разъ (въ 335 г.), по просьбъ Св. Аванасія Александрійскаго — для защищенія Православія противъ аріанъ. При входъ его въ Александрію, всъ граждане вышли къ нему во срътеніе; самые язычники теснились вокругъ Пустынника, чтобъ прикоснуться къ его одеждъ, и многіе изъ нихъ приняли Хрістіанскую въру. Благовърный Царь Константинъ и дъти его писали къ святому отшельнику, какъ къ своему отцу. Сотрудники Антонія удивлялись, что Императоръ пишетъ къ нему; Праведникъ на это говорилъ имъ: «не дивитесь, что Государь пишетъ ко мив; но тому только чудитесь, что Самъ Богъ благоволилъ бесвдовать съ человъками въ Лицъ Единосущнаго и Единороднаго Сына Своего.» Языческіе Философы приходили видеть старца и состязаться съ нимъ о въръ. Неразумный по суду міра сего посрамиль премудрыхъ, и далъ имъ чувствовать, что Духъ Святый глаголаль его устами. Онъ преставился въ 356 году, 105 лътъ (17 Янв.).

#### Св. Пахомій Великій.

Преподобный Пахомій Великій, родомъ Египтянинъ, сперва служилъ въ войскъ Константина Великаго, а потомъ, оставивъ военачальство, принялъ крещене в монашество, и сдълался вождемъ пустынниковъ (325 г.), устроивъ монастырь въ Верхней Оиваидъ, и пред-

писавъ ему правила общежительныя. Однажды ему пришла мысль распространить свою обитель; родной брать его, Іоанив, вивств съ нимъ подвизавшійся, сказаль ему: «перестань величаться.» Такъ обличенный, Пахомій заперся на нісколько дней въ своей келлін и со слезами молилъ Бога, истребить въ немъ всякое плотское мудрованіе. Съ этого времени онъ говаривалъ братіямъ, трудящимся въ украшеніи монастырей: «не хвалитесь, братія мои! о многомъ труав рукъ вашихъ и о красотв зданія; но лучше старайтесь созидать самихъ себя, и украшать душу свою, какъ Церковь Божію.» Въ другое время еретики, такъ называемые постинки, предлагали ему пройти по водъ, какъ по суху, дабы увъриться — точно ли онъ человъкъ Божій. Праведникъ отвъчалъ: «я уповаю на Бога, а на свои дела надеяться не могу: знаю, что я грешенъ, и не хочу искушать Господа Бога моего, подобно діаволу; мои попеченія и заботы не къ тому клонятся, чтобъ ходить по водамъ, но чтобъ всегда сокрушаться о гръхахъ своихъ, и, взыскавъ помощь Божію, безъ вреда прейти вражескія искушенія.» Услышавъ столь поучительный отвътъ, искусители устыдились и пошли безмолвно: Въ другой разъ духъ-искуситель, принявъ на себя богоподобный образъ, явился Пахомію и сказаль: «радуйся, столько инв угодившій! Я-Хрістось, и пришель къ тебъ яко къ другу моему.» Св. мужъ, не чувствуя отъ этого явленія никакой радости, а напротивъ объемлясь смущениемъ в боязнию, позналъ изъ сего, что явившійся ему — не Хрістосъ, и, оградившись крестомъ, съ дерзновеніемъ сказаль: «отъиди отъ меня, духъ злобы! да будетъ проклято лукавство всёхъ твоихъ начинаній!» и призракъ мгновенно исчезъ.

Между братіями, собранными Преподобнымъ Пахоміемъ, быль одинъ двадцатильтній юноша, именемъ Өеодорь (память его 16 Мая), который легко и внятно толковалъ Св. Писаніе и книги Св. Отцевъ; почему Св. Пахоній однажды и вельдъ ему сказать поучение братии. Юноша повыновался, и своею бесыдою усладиль братій. Но некоторые изъ старцевь, ничего не желая видёть въ Өеодоре, кроме одной юности, не хотвли слушать его и съ ропотомъ и досадою вышли изъ церкви. Преподобный Пахомій съ сокрушениемъ примътилъ соблазнъ братій, и, по окончаніи службы, спросиль у нихъ: «для чего вышли вы изъ церкви, и не слушали слова Божія?» «Для того, отвъчали иноки, что старцамъ, столько летъ прожившимъ въ монастыръ, поставленъ учителемъ юноша.» Пахомій воздхонуль изъ глубивы сердца в сказаль: «неразумные! вы чрезъ свое высокомъріе погубили всю вашу добродътель; вы презръди не Өводора, а слово Інсуса Хріста, и лишились Духа Святаго.» Сему-то младшему изъ учениковъ свояхъ, но созрышему въ подвигахъ, Св. Паховій поручиль собранное имъ стадо, и преставился въ Господу (оволо 356 г.), до конца жизни сохравивъ нищету смиренія (память Пахомія 15 Мая).

#### Св. Иларіонь Палестинскій.

По примъру монастырей Египетскихъ, Св. Иларіонъ, ученикъ Преподобнаго Антонія, родомъ изъ Палестины, положилъ основаніе монашества въ своемъ отечествъ близъ Газы и въ Сиріи. Слава святой жизъни его и даръ чудотвореній, изъ всъхъ мъстъ привлекали къ нему народъ; разбойники отъ гласа его оставляли свое звёрство; блудницы, увъданныя имъ, стыдились уже возвращаться къ безчестнымъ поступкамъ; мучимые бъсами, силою молитвъ его осво-

бождались отъ нихъ. Стечене народа къ Преподобвому время отъ времени умножалось, и имя его прославилось до того, что это стало огорчать Праведника, и онъ сказалъ братіи: «я опять какъ бы въ міру»: почему и удалился изъ монастыря съ нъсколькими учениками. Народъ, узнавъ объ этомъ, въ числъ нъсколкихъ тысячь устремился въ слъдъ за Старцемъ, просить, чтобы онъ не оставлялъ Палестины. Цълые семь дней не пускали его, и Преподобный въ это время не принималъ пищи. Наконецъ народъ принужденъ былъ отпустить его. Пустыни Египетскія, Халдея и Сицилія, были освящены его стопами и удивлены чудесами. Онъ преставился на островъ Кипръ осьмидесяти лътъ (21 Окт. 372).

Св. Макарій Египетскій, и Св. Макаргй Александрійскій. Два Макарія—Египетскій и Александрійскій, подъ руководствомъ Антонія и Пахомія усовершившіеся въ подвигахъ иноческихъ, въ разныхъ частяхъ пустынь Египетскихъ, сими наконецъ сдълансь отцами и вождями многикъ тысячь иконовъ. Сін великіе подвижники, подобно своимъ наставникамъ, достигли до такой чистоты духа, что могли прозръвать мысли другихъ, были страшны демонамъ и совершали дела. превыпающія обыкновенный порядокъ природы. Нъкто принесъ разслабленнаго сына своего къ кельъ Макарія Египетскаго, и, оставивъ его у двери плачущимъ, самъ отошелъ далеко. Больной отъ одного слова Макаріева: «встань и сыщи отца своего,» мгновенно выздоровѣлъ, всталъ и нашелъ отца своего. Одна вдова, обливаясь слезами, оказала Св. Макарію, что за невозвращеніе залога, взятаго и неизвъстно гдъ сокрытаго ея мужемъ, ей съ дътьми угрожаетъ рабство; - помолившись вмъсть съ братіею, Старецъ воззвалъ къ мертвому: «гдъ положилъ ты чу-

жую поклажу?» мертвый въ отвътъ сказалъ: «она спрятана въ домъ моемъ, въ ногахъ постели.» Всъ, слышавшіе объ этомъ, прославили/Бога.

Знамънитъйшіе изв подвижниковь въ 5 въкв.

Въ пятомъ въкъ были также чрезвычайные подвижники, изъ коихъ пъкоторые явили особенные, дотолъ неслыханные образы самоотверженія. Таковы: Св. Алексій человькъ Божій, Св. Іоаннъ Кущникъ. Св. Симонъ и Даніиль Столпники, Св. Александръ и Маркелль основатели обители неусыпающихъ.

} Св. Алексій человькь Божій.

Св. Алексій, около 360 года по Р. Хр., родился въ Рим' отъ богатыхъ и знатныхъ родителей. Получивъ образование въ свътскихъ наукахъ, онъ презрълъ всю мудрость міра сего, и, горя любовію къ единому Богу, въ самый день брака своего съ родственницею царскою, скрылся изъ дома родительскаго и пришель въ городъ Едессъ, гдв находился тогда нерукотворенный образъ Господень. Здёсь при одной церкви провелъ онъ около 17 лътъ въ пепрестанномъ пость и молитвь; причащался Св. Таинъ каждую не. делю, питался милостынею и повозможности остатками ея питалъ дуугихъ нищихъ. Когда стала разноситься слава о немъ, какъ о Божіемъ человъкъ: •то онъ, какъ презръвшій все мірское, ръшился убхать въ Киликію. Но корабль, на которомъ плылъ онъ, бурею былъ занесенъ къ Риму. Святый позналъ нзъ того волю Божію — жить ему у отца. Неузнанный своими, онъ провелъ другія 17 льтъ у воротъ родительскаго дома въ шалашь, какъ жалкій нищій, питаясь подаяніемъ отъ стола своихъ родителей, и иеренося многія огорченія отъ слугъ ихъ. Въ бользни своей онъ написаль свое житіе и въ конць онаго просиль своего отца простить его. Папа Иннокентій,

во время служенія услышаль глась: «поищите чемовіка Божія, отъ земли отъити хотящаго, да помолится о граді.» Всі и самь Императоръ Онорій
ведоумівали, кто таковь человікь сей? По кончинів
Праведнаго опять услышань глась: «въ дому Евфиміяновомь а) поищите.» Хартія, которую держаль въ
рукахъ своихъ Преподобный скончавшійся, показала,—
кто быль сей необыкновенный нищій. Отець, мать
и жена цілую неділю не отходили отъ его гроба;
Императоръ, Папа и безчисленное множество народа
сопровождали его при погребеніи (411 г. Марта 17).

Св. Іоаннь Кущникъ.

Подобно Алексію, человіку Божію, Св. Іоанно кущимико, сынъ богатыхъ и знатныхъ родителей, живнимхь въ Константинополів въ царствованіе Льва 1-го (457—473 г.), презрівъ всякую земную мудрость в всі блага земныя, пріобучиль себя въ обители неусыпающихъ къ подвигамъ самоотверженія; потомъ, въ рубищі нищаго, возвратился въ Константинополь и три года провель въ убогой палаткі или кущь, предъвратами родительскаго дома, получая пищу отъ трапезы родительскаго дома, получая пищу отъ трапезы родителей, претерпіввая стужу, зной и дождь. Предъ кончиною своею Праведникъ открылся родителямъ, что онъ есть сынъ ихъ Іоаннъ (15 Генв.) Св. Симеонъ Столпникъ.

Преподобный Симеонь, нарицаемый Столпникь, родомъ Сиріанинь, изъ пастушескаго состоянія, будучи еще 18 льть, удалился въ пустыню, гдт въ одномъ монастырт нтеколько времени совершалъ удивительные подвиги умерщвленія плоти, переплетши все тыло свое финиковыми вытвями, такъ что въ ранахъ завелись черви. Такимъ самоудрученіемъ воз-

а) Такъ называяся отепъ человька Божія.

будивъ ропотъ въ братіи, Симеонъ удалился изъ монастыря, и избраль местомъ своихъ подвиговъ высокій холиъ близъ Антіохіи;-здівсь въ веригахъ онъ приковалъ себя къ камию, въ томъ намъреніи, чтобы не могъ оставить мъста духовнаго дъланія, хотя бы въ сердцъ и возродилось на то желаніе. Св. Мелетій. Архіепіскопъ Антіохійскій, пришедши посътить его, какъ величайшаго изъ подвижниковъ, похвалиль его труды, но въ то же время сказаль ему: «человъкъ и безъ оковъ можетъ владъть собою; н ты, чадо мое, къ единому мъсту можешь привязать себя не жельзомъ, а волею,» Св. Симеонъ немедленно сняль съ себя оковы, не оставляя намъренія подвизаться на одномъ мъстъ. Но будучи со всъхъ сторонъ окруженъ народомъ, онъ, желая избъгнуть молвы человической, избраль дотоль неслыханный об. разъ уединенія, -- соорудиль для себя столю, на которомъ и пребыль 37 льть, постепенно возвышая его, какъ бы во образъ своего возвышенія отъ земли къ небу. Тысячи людей повергались предъ столцомъ Симеона, прося благословленія у Праведника; не токмо слова, но и самые взоры его умягчали варваровъ, которые неръдко разбивали предъ столпомъ его своихъ идоловъ и исповъдывали Хріста. Императоръ Осодосій Младшій просиль у Св. Симеона совъта противъ Евтихіанской ереси. Императрица Евдокія, вдова Валентиніанова, зараженная Евтикіанствомъ, просила у Столпника наставленія въ православін. Св. Симеонъ преставился вь 103 льто своей жизни (въ 461 г. Сент. 1).

Св. Даніизь Столиникь.

Подражателемъ Св. Списону Столпнику быль Св. Даніиль, родомъ также Сиріанинъ, и также, какъ Симеонъ, въ юныхъ лътахъ оставившій міръ и принишій иноческій санъ въ одной изъ обителей своей реалны. Посьтивъ Св. Симеона Столпника и получивъ отъ него благословеніе, Даніялъ, въ царствованіе Лъва 1-то (457 — 473 г.), удалился въ предълы Византійскіе, гдѣ смерва подвизался въ одной пещерѣ, потомъ на столю, пробывъ на немъ 33 года и претерпѣвъ всѣ воздушныя перечѣны. Греки, Римаяне и варвары, простолюдины и цари, приходили къ Святому, и призывали его на помощь. Онж скончался 84 лътъ, заповѣдавъ учени-камъ своимъ смиреніе, послущаніе, страннопрінмство, ностъ, бдѣніе, нищету и любовь (Дек. 11)7 Св. Александръ, первоначальникъ обители Неусыпающихъ;

и Св. Маркеллъ.

Преполобный Александръ изъ военачальника Сирій-

Преподобный Александръ изъ военачальника Сирійскаго сдълался основателемъ обители Неусыпающихъ, которую создалъ онъ на берегахъ Евфрата, и по примъру которой Преподобный Маркеллъ устроилъ обитель въ Виении. Преподобный Александръ, разсуждая съ братіею о священныхъ словахъ; съ Законъ Бежіемъ поучится день и нещь, сказалъ: «если бы это не было возможно, то Духъ Святый не изрекъ бы сего пророческими устами; если невозможно одному человъч совершить сего въ келліи ради немощи человъческой, то возможно многимъ въ церкви поперемънно.» Почему Св. Александръ раздълилъ иноковъ на чреды, и установилъ славить Господа неумолкно, читая псалмы Давидовы (Іюл. 3).

Св. Евоимій Великій, Св. Савва и Св. Осодосій. Кром'в упомянутых подвижниковь, въ 5 в'як'в между вождями иноческой жизни особенно достойны прим'вчанія: Св. Евоимій Великій, Св. Савва и Св. Осодосій.

Преподобный Евоимій, родомъ изъ Арменіи, былъ

итуменомъ Лавры Палестинской. При посвщеніи понашествующихъ, онъ обыкновенно привътствоваль ихъ: обдите и модитеся, да не внидете въ напасть; знайте, что отрицающимся міра и хотящимъ иночествовать не должно вмъть своей воли, а надлежить всюду хранить послушаніе и смиренномудріе, всегда поминть смерть и часъ судный; мадлежить со внутреннимъ Богомысліемъ соединять и труды тълесные, дабы, избъгая праздности, не поядать имъ чужихъ трудовъ; ибо Афостолъ заповъдаль празднымъ киже ясти (2 Сол. 3, 10). Императрица Евдокія, супруга Феодосія Младшаго, хотъла монастырю Евонміеву завъщать больщое имъніе; но Святый отвъчаль: едино есть на потребу. Онъ преставился 157 г. (Генв. 10).

Преподобный Савва, родомъ изъ Каппадокіи, ученняю Св. Евоимія, съ юныхъ лѣтъ посвятилъ себя иночеству. Съ нимъ Св. Евоимій имѣлъ обыкновеніе отходить въ пустыню на всю Четыредесятницу до недѣли Ваій. Савва, получивъ богатое наслѣдство отъ своихъ родителей, устроилъ на оное прекрасный мопастырь не подалеку отъ Лавры. Онъ преставился почти девятилесяти лѣтъ (5 Дек.).

Преподобный *Осодосій* Великій, родомъ изъ Каппадокіи, горя духомъ последовать Хрісту путемъ теснымъ и прискорбнымъ, оставилъ родину свою и
пошелъ къ Герусалиму. После многихъ подвиговъ,
совершенныхъ имъ бливъ Герусалима въ уединенномъ мъстъ, Св. Осодосій, избъгая человъческой славы, сокрылся въ Палестинской пустынъ, въ той пещеръ, гдъ, какъ говоритъ преданіе, провели ночь
Волжеы, шедшіе въ Виелеемъ на поклоненіе Хрісту.
Слава великихъ дълъ его привлекала къ нему людей
благочестивыхъ, такъ что наконецъ изъ пустыннаго

общества образовалась знаменитая общежительная Лавра. Св. Осодосій, подобно Преподобнымъ Евенмію и Саввѣ, былъ непоколебимымъ защитникомъ Православія противъ еретиковъ, особенно Евтихіанъ. Однажды, пришедши въ Герусалимъ, онъ возгласилъ въ Соборѣ: «кто правилъ/ Святыхъ четырехъ Вселенскихъ Соборовъ не принимаетъ за святую истину, тотъ да будетъ проклять!» и никто ему не смѣлъ противорѣчить. Онъ преставился 105 лѣтъ (Ген. 11) Монашество съ 6 съкъ.

Въ теченін 6-го въка монашество имъло великихъ ревнителей. Въ числь ихъ на Западъ особенно замьчательны: Св. Венедиктъ Пурсійскій, и Папа Св. Григорій Великій; на Востокъ: Св. Іоаннъ Постникъ, Патріархъ Константинопольскій, Преподобный Өеодоръ Сикеотъ, Св. Симеонъ Дивногорецъ и Св. Іоаниъ Лъствичикъ.

#### Св. Венедиктъ.

Преподобный Венедикть Пурсійскій; преобразователь монашества на Западѣ, родился около 480 г./, въ юности обучался въ Римѣ; но, видя разврать своихъ товарищей, удалился въ пустыню, отстоящую въ нѣсколькихъ верстахъ отъ Рима, и тамъ три года провелъ въ пещерѣ, пребывая въ совершенномъ уединенін. Наконсцъ слава его такъ возрасла, что изъ всѣхъ мѣстъ стекались къ нему (освящаться въ лушѣ и освѣщаться въ мысляхъ) Братія одного сосъдняго монастыря упросили его принять надъ ними игуменство; Праведникъ долго отрекался отъ этого, предвидя, что его правила не понравятся имъ. Такъ случилось. Большая часть изъ братіи желали, чтобы и слѣдовъ Венедикта не было въ ихъ обители; даже развратиъйшіе изъ нихъ рѣшились отравить его ядомъ; но смертносиая чаша, огражденная энаменіемъ кре-

ста, вдругъ сокрушилась, какъ отъ ударенія кам немъ. Преподобный, призвавъ къ себъ иноковъ, ска заль; «да помилуеть вась милосердый Богь, и простить гръхи ваши; сыщите начальника по вашему обычаю, а я не могу жить съ вами;» благословиль ихъ и возвратился въ свою пустыню работать предъ очами Всев'вдца Бога. Святая жизнь его скоро привлекла къ нему столько пустыннолюбцевъ, принужденъ былъ раздълить ихъ на нъснолько обителей, сохранивъ за собою главное правление надъ ними. Впрочемъ, страну эту, для избъжанія пресльдованій отъ нъкоего пресвитера Флоренція, онъ оставиль и съ немногими иноками перещель въ Казина, гдв на горь, на покатости коей стояль городь, воздвигь монастырь (529 г.), который въ последстви времени сделажся весьма славнымъ. Здесь онъ кончилъ свой уставъ для монашествующихъ. Главными изъ его правилъ почитаются: «отречение собственной воли; непрестанное памятование о Богъ; сонъ всъиъ въ одномъ жилищъ, каждому на своей постелъ, при непрестанно горящемъ свътильникъ; принятіе пищи единожды въ день и притомъ въ извъстной мъръ; на кандый день, по нескольку часовъ телесный трудъ, для общаго содержанія; у всехъ общая и единаковая одежда; общая всемь обязанность-гостепріимство.» По святости своей жизни и по дару: чудотвореній, Преподобный Венедикть ималь столь много последователей, что после себя, по замечанію нъкоторыхъ, оставиль не киновіи, но царства. Овъ преставился 543 года (14 Марта).

Св. Григорій Велькій.

Св. *Григорій* Великій быль строгимь послівдователемь и ревностнымь распространителемь правиль Св. Венедикта. Григорій Великій быль потомокь одной

вы древныйшихъ Римскихъ благородныхъ фамилій. Это знаменитое происхождение, вывств съ необыкновенными способностями души, открывало ему самое стестящее поприще. Уже онъ возведенъ былъ въ достоянство Сенатора и потомъ Префекта; но скоро, наскучивъ міромъ, отказался отъ него и посвятиль себя вполнъ занятію науками. Наслъдовавъ отъ предковъ богатое имъніе, онъ основаль на свой счеть семь монастырей, и въ одномъ изъ нихъ постригся сань. Впрочемъ, чрезъ несколько летъ онъ долженъ быль оставить монастырское уединение. По смерти Папы Пелагія (въ 590 г.), Григорій принужденъ быль уступить единодушному желанію Римскаго народа и духовенства, и принять этотъ высокій санъ. Но первосвященническое достоинство не отвлекло его оть подвижнической жизни, и вездь, гдь водворяль онъ Хрістіанство, устроялъ монастыри, следуя въ этомъ постановленіямъ Св. Венедикта. Двоесловомо названъ онъ потому, что написалъ четыре книги разговоровъ между двоими о жизни и чудесахъ Италій-скихъ Отцевъ. Онъ скончался въ 604 г. (Марта. 12). Св. Іодинъ Постникъ.

Св. Іоачит Постишкт, Патріархъ Константинопольскій (582—595 г.), сперва быль въ Цареградъ художникомъ золотыхъ дълъ, и въ семъ состояніи постоянно отличался благочестіемъ, раздаяніемъ милостыни и страннопріимствомъ. Нъкогда шелъ онъ съ однимъ Палестинскимъ инокомъ,—инокъ по правую, а Іоаннъ по лъвую сторону, и встрътившійся съ ними незнакомецъ сказалъ иноку: «пе должно тебъ, Авва, идти одесную великаго Архіерея.» Патріархъ Константинопольскій, Св. Евтихій, увъдавъ объ этомъ отъ инока, облекъ Іоанна въ Ангельскій чинъ. Новопостриженный былъ образцемъ для братій,—Ангелюмъ земнымъ, человъкомъ небеснымъ. Его сдълали

соборнымъ раздавателемъ милостыни; и Праведникъ чъмъ болье раздавалъ милостыню, тъмъ менъе оскудъвали его кошницы. По кончинъ Св. Евтихія, весь народъ и духовенство пожелали имъть Св. Іоанна преемникомъ его. Долго отрицался онъ отъ сего сана; но гласъ Божій повелълъ ему согласиться на избраніе. Новый Патріархъ, во время голода и мора оказалъ величайшее человъколюбіе и презръніе смерти для спасенія другихъ. Постничество свое онъ до того довелъ, что въ седьмый только день вкушалъ. (Любимымъ словомъ его было сіе изреченіе Спасителя: сей родъ ничимъ же можеть изыти, токмо молитвою и постомъ) (Сент. 2).

Св. Фебдоръ Сиксотъ.

Преподобный Веодоръ Сиксоть, родомъ изъ Сикси, въ Галатіи, будучи еще дитятею, по своимъ нравамъ казался старцемъ; а по принятіи монашества получилъ благодать творить чудеса и пророчествовать. Греческому военачальнику, Маврикію, предсказалъ, что онъ будетъ Императоромъ; Палестинскую страну, изсохшую отъ зноя, оживотворилъ молитвами, испрося у Господа обильный дождь; а въ Галатіи истребиль напавшую саранчу. Творя чудеса, Святый говориль: имуще упование, многимо дерзновениемь дъйствуель (2 Кор. 3, 12), О строгости жизни его можно судить по тому, что онъ въ жельзной клетке, безъ покрова, стоя провождаль все время оть Богоявленія до недели Ваій. Св. Осодоръ скончался 613 г. (22 Апр.), основавъ монастырь въ Сикев, который и названъ Сикеотскимъ.

Св. Симеонъ Дивногорець.

Св. Симеонъ Дивногорецъ, родомъ Антіохіецъ, подвизался на одной Антіохійской горѣ; и Господь удивилъ на немъ благодать Свою,—отъ чего и названа та гора Дивною. Вся область удивлялась Труженику съ отроческихъ лѣтъ начавшему свои подвиги на столив. Имя его пронеслось и въ Персію. Хозрой, опустошая Малую Азію, не касался Дивной горы; Персы щалили Хрістіанъ за одно призываніе ими имени Симеона. На мъстъ подвиговъ сего Праведника въ последствіи устроенъ монастырь. Св. Симеонъ преставился 584 г. (24 Мая).

Св. Іоаннъ Лъствичникъ.

Преподобный Іоаннъ съ 16-ти лътъ проводилъ долговременную жизнь свою въ созерцаніи на горъ Синайской. Даръ чудотвореній и сладкія наставленія его заставили иноковъ Синайской обители избрать его своимъ настоятелемъ, и Синайская обитель была при немъ совершеннымъ святилищемъ. Св. Іоаннъ оставиль намъ свое высокое твореніе, подъ названіемъ Льствицы, по которой и получилъ онъ свое названіе. Лъствица сія, состоящая изъ 30 степеней, по числу лътъ земнаго возраста Христова до крещенія, изображаетъ постепенное усовершенствованіе Хрістіанина въ духовной жизни.

Кромъ главной Синайской обители, гдъ Св. Лъствичникъ былъ игуменомъ, на горъ Синайской была еще обитель, называемая Темницею, куда, какъ повъствуетъ Лъствичникъ, братія добровольно отходили оплакивать гръки свои, изнуряя себя узами, голодомъ, жаждою, зноемъ и мразомъ; гдъ никогда не возжигалось огня, не варилась пища и не было ложа.

Монашество вт 7-9 вв.

Въ теченіе 7—9 вв. Церковь также, какъ и въ предъидущіе в'вки, им'вла великихъ подвижниковъ монашеской жизни. (Изъ нихъ многіе восходили на степени Епископскіе, и многіе были испов'вдниками в'вры предъ врагами Церкви)

Въ 7 въкъ славнъйшіе изъ подвижниковъ были: 1) Св. Алипій Столпикъ своимъ пятидесятилътнимъ подвижничествомъ на столив освятившій прежде непроходимое мъсто въ Анатоліи, ненодалеку отъ Чернаго моря; 2) Св. Григорій Агригентинскій, изъ Сицилін, сперва подвизавшійся въ Палестинъ, а потомъ бывшій Епіскопомъ Агригента, молитвами врачевавшій всякія бользии и изгонявшій бъсовъ

Въ 8-мъ въкъ; 1) Св. Григорій Декаполить (20 Ноябр.), во время вконоборства ходившій въ Константинополь и Римъ, и тамъ всёхъ удивившій своимъ защищеніемъ православной віры; 2 Св. Іоанникій Великій (Ноябр. 4), подвизавшійсяна гор'є Олимпійской, въ пещер'є, обладавшій даромъ пророчества и бывшій также великимъ защитникомъ иконопочитанія.

Въ 9 впки: 1) Св. Петръ, первый нодвижникъ на пустыпной горъ Авонской, (н 53-льтинмъ пребываниемъ положивший тамъ начало святымъ обителямъ) 2) Св. Андрей Юродивый, достигшій такого духовнаго совершенства, что удостоился чрезвычайныхъ откровеній.

Что касается до правиль монашества, то Восточные монахи наиболее держались правиль, составленныхъ Василемъ Великимъ, коими вообще внущается нищета, повиновеніе и цёломудріе; а монахи на Западь болье следовали уставу преподобнаго Венедикта. Въ последствіи Западные монахи стали заниматься пренмущественно переписываніемъ книгъ п науками. Отгого на Западь, занятомваварварами, монастыри сдълались хранилищемъ образованія; имъ обязаны мы сохраненіемъ остатковъ древней образованности, перешедшихъ въ Средніе Въка.

## четвертое отдъленіе.

# исторія церкви хрістілиской,

І. УГНЕТАЕМОЙ НА ВОСТОКЪ, II. ПРЕОБЛАДАЕ В МОЙ ДУХОМЪ МІРА НА ЗАПАДЪ, НІ. ВОЗНИКАЮ ЩЕЙ. И УСИЛИВАЮЩЕЙСЯ НА СЪВЕРЪ ВЪ РОССІИ.

I.

### ІІСТОРІЯ ЦЕРКВИ НА ВОСТОКЪ ПОСЛЬ ОТПАДЕНІЯ ОТЪ НЕЯ ЦЕРКВИ ЗАПАДНОЙ ВЪ 10—17 ВЪКАХЪ.

А. ВНЪШНЕЕ СОСТОЯНІЕ ЦЕРКВИ НА ВОСТОКЪ. 1. ПРЕДЪЛЫ ЦЕРКВИ НА ВОСТОКЪ.

Церковь на Восток в, по отпаденіи отъ нея Церкви Западной, будучи непрестанно угнетаема различными бъдствіями, въ продолженіе 10 — 17 въковъ не только не распространяла своихъ предъловъ, но еще принуждена была видъть ихъ сокращеніе.

2. БЪДСТВІЯ ЦЕРКВИ НА ВОСТОКЪ:

Бъствія, кои претерпъвала Церковь на Востокъ по отпаденіи отъ нея Западной, происходили: а) отъ искателей Парской власти; б) отъ Срацинь; в) отъ Турокъ, и г) отъ Западныхъ Хрістіанъ.

а) Искатели Царской власти на Востокъ причиняли бъдствія Церкви тьмъ, что возбуждали мятежи межлу Греками.

б) Отъ Срацииз, дълавшихъ пеоднократныя нападенія на Греческія области и въ 10-мъ въкъ, Церковь на Востокъ особенно терпъла въ 11-мъ въ къ (съ 1009 г.). Въ это время они поработили себъ Хрістіанъ Іерусалимскихъ, Антіохійскихъ и Александрійскихъ, и столь сильно угнетали ихъ, что

многіе изъ Хрістіанъ не только ослабѣвали въ вѣрѣ, но даже совершенно оставляли ее для полученія свободы отъ рабства и для выгодъ, усвоенныхъ Мусульмавамъ, а иногда и для искупленія жизны, Иго Срацинъ въ Сиріи и Палестинѣ тяготѣло надъ Хрістіанами и въ продолженіе послѣдующихъ вѣковъ, особенно же въ 12-мъ, по возвращеніи ими Іфрусалима въ свою власть, и въ 13-мъ, по завладѣніи всею Сирісю и Палестиною

в) Турки, въ 11-мъ въкъ покоривъ Вавилонію, Малую Азію и большую часть Востока, и утвердивъ свое пребываніе въ Никев, отсюда не разъ угрожали осадою Константинополю, а завоеванныя области угнетали тяжкимъ рабствомъ, прочія окрестности — частыми нападеніями; даже подъ опасеніемъ казни запрещали плъннымъ Прістіанамъ совершать Богослуженіе. Иго отъ Турокъ, уменьшившееся (1096 г.) по случаю крестовых походов, по окончани ихъ, съ начала 14-го въка сдълалось опять чрезвычайно тягостнымъ для Восточной Церкви. Въ сіе время страдала Церковь отъ Оттомана, потомъ отъ сына его Урхана, завладъвшаго Никеею и странами, лежащими при Черномъ моръ, — но болъе всего отъ Амурата, который овладыть всею почти Европейскою Романією, нападаль на Македонію, Албанію и Сербію, -- наконецъ отъ сына его Баязета, который опустошалъ Киликію, Албанію, Славонію, Болгарію, Боснію и Далмацію, Фессалію, Фокиду и Аттику, в подобно отцу своему, принуждалъ Хрістіанъ къ Магометанству, а въ случав сопротивленія посылаль ихъ въ тяжкую работу. Наконецъ въ половинъ 15-го въка, въ царствованіе Императора Константина Палеолога, по взятіи Константинополя Магометомъ 2-мъ, Хрістіане на Востокъ подверглись совершенному порабоменію Магометанъ, Асегда враждебныхъ Хрістіанамъ (1453 г.)

г) Отв Западных Хрістіанъ Церковь на Востокъ бъдствовала особенно во время крестовых походовъ. Такъ въ концъ 11-го въка крестоносцы, освобождая отъ Магометанъ Азіятскія области, какъ то: Никею, киликію, Сирію, Месопотамію и Палестину, во всъхъ этихъ мъстахъ преклоняли Хрістіанъ подъ иго Римской Церкви; въ 12-мъ въкъ они поставляли своихъ Примасовъ на престолы Церкви Іерусалимской и Антіохійской; а въ 13-мъ въкъ Церковь на Востокъ, по причинъ властвованія Западныхъ Хрістіанъ надъ Констаптинополемъ и всею Греціею, ограничивалась одною почти Вивинією.

Б. ВНУТРЕННЕЕ СОСТОЯНІЕ ЦЕРКВИ НА ВОСТО-КЪ ПОСЛЪ ОТПАДЕНІЯ ОТЪ НЕЯ ЗАПАДНОЙ. І. ДОГМАТЫ ВЪРЫ.

Догматы въры, Церковь на Востокъ, послъ отпаденія отъ нея Западной, всегда сохраняла, какъ и досель сохраняетъ, въ прежней чистотъ и опредъленности, и никогда не соглашалась на нововведенія въ ученіи въры, принятыя Церковію Западною. Такъ въ 1437 году на флорентинскомъ соборъ Западная Церковь не успъла склонить Восточныхъ Хрістіанъ, чтобы признали истиннымъ ея ученіе о происхождекіи Святаго Духа и отъ Сына, о чистилищь, объ употребленіи опръсноковъ въ Евхаристіи, о первенствъ Папы во всей Хрістіанской Церкви п. т. п.

2. ОБРЯДЫ ЦЕРКВИ НА ВОСТОКЪ.

Равнымъ образомъ Церковь на Востокъ послъ отпаденія отъ нея Западной, во всей чистотъ соблюла и древніе обряды въ Богослуженіи, и никогда не соглашалась на смъщеніе ихъ съ обрядами Западными. Такъ въ 13-мъ въкъ (около 1215 г.) Восточ-

ные Пресвитеры омывали тоть престоль, какъ нечистый, на коемъ совершалъ Литургію какой-либо пресвитеръ Римскій; въ 14-иъ въкъ Константинопольская Церковь не приняла и сколькихъ частей восковаго агица, присланнаго Папою Урбаномъ Императору Палеологу (около, 1369 г); въ 15-мъ вък Треческій Клиръ не сообщался въ Богослуженія съ бывшими на Флорентинскомъ соборъ, доколъ не увъридся, что они не приняли постановленій сего собора.

/3. ІЕРАРХІЯ ЦЕРКВИ НА ВОСТОКЪ. Касательно состоянія Іерархіи Церкви на Востокв, посль отпаденія отъ нея Церкви Западной, довольно примътить образъ правленія Церкви Восточной и ея усилія возстановить единеніе съ Церковію Западною.

Торагь правленія Церкви на Востокь.

Церковь на Востокъ, какъ и въ прошедшія времена, и по отпаденіи оть нея Церкви Западной, руководствовалась въ управленіп Священнымъ Писаніемъ и правилами Св. Вселенскихъ и некоторыхъ Помъстныхъ Соборовъ; въ особенныхъ же случаяхъ учреждала новые Соборы Такъ напр. въ 12-мъ въкв (1136 г.) былъ учрежденъ Соборъ, подъ предсъдательствомъ Императора Іоанна Комнина, для примиренія Востока 🖒 Западомъ; а въ царствованіе Императора Манунла-былъ Соборъ для разсмотрвнія вновь открывшагося превратнаго ученія такъ называемыхъ Богомилово а). Такъ въ 14-мъ въкъ быле четыре Собора (1337 — 1341 г.) на Варлаама, который изъ Римской Церкви перешелъ въ Восточную,

а) Богомилы учили, что міръ и всь тела сотворены отъ злаго духа; что Інсусъ Хрістосъ ниблъ только видъ тела, что тела не воскреснутъ и пр.

въ намъреніи, подъ личипрю Православія, дійствовать

въ намъреніи, подъ личиною Православія, дъйствовать въ пользу Римской Церкви, и ослабить Восточное Духовенство, а особенно монашество.

Но особенно важны для Церкви Православной три Собора на Востокъ, въ/17 в., противъ Лютеранскаго и Кальвинскаго ученія, которые свидътельствуютъ намъ какъ о непрерывномъ, во всъ времена, храненіи Православія на Востокъ—родномъ пашей Всероссійской Церкви по Въръ, такъ и о духовномъ просвъщении, не оскудъвающемъ никогда и въ тъхъ странахъ Православныхъ, на которыхъ тяготъетъ иго враговъ Хрістіанства Сін Соборы суть Константи-копольскій, Ясскій и Іерусалимскій.

Соборъ Константинопольский быль въ 1638 году, подъ председательствомъ Патріарха Константинопольскаго Кирилла Веррійскаго. Въ 1629 году на Востокв появилась книга, содержащая въ себъ осьмнадпать членовъ Кальвинской вбры, подъ именемъ Исповъданія Восточной Церкви, сочинителемъ которой называли Константинопольского Патріарха Кирилла Лукариса. Кальвинисты, изъ желанія подкрыпить свои инбиія инимымъ согласіемъ съ ними Греческой Церкви, а Паписты изъ ненависти къ Кириллу Лукарису, въ одинъ голосъ доказывали, что онъ дъйствительно держался Кальвинскихъ мыслей. Лукарисъ быль осуждень и извержень, впрочемь, какъ объявлено было на Ясскомъ Соборъ, -- не за то, что будто бы обдиченъ быль въ единомысліи съ Кальвинистами, но за то, что онъ, по выходъ въ свътъ ложно приписаннаго ему Кальвинскаго исповъданія, хотя съ клятвою не признавалъ онаго своимъ, и осуждаль лжеучение Кальвинистовъ, однакожъ отказался, по требованію Константинопольскаго духовенства, написать опровержение на эту книгу. (Act. Concilior.

Тот. XII. рад. 128 et 221). Но и по низложеніи Лукариса, плевелы Западныхъ лжеучителей оставались на Восток'в неискорененными. Посему преемникъ Кирилла Лукариса, Патріархъ Кириллъ Веррійскій созвалъ Соборъ въ Константинопол'в въ 1638 г. На семъ Соборъ, для вразумленія соблазненныхъ западнымъ лжеученіемъ и для предохраненія правов'врныхъ отъ заблужденій, осьмнадцать главъ Кальвинскаго испов'єданія были анавематствованы вм'єстъ съ ихъ авторомъ (Act. Concil. Tom. XII. рад. 224 et sequ)

Соборъ Ясскій быль въ Молдавскомъ городь Яссахь, въ 1643 г., въ Патріаршество въ Церкви Константинопольской Пароснія Молдавскій Господарь и Восвода Князь Іо. Васили (Лупула), узнавъ о соблазнахъ, производимыхъ въ его областяхъ Кальвинистами, особенно же мнимымъ исповъданиемъ Восточной Церкви Кирилла Лукариса, просилъ Константинопольскаго Патріарха Пароенія и Кіевскаго Митро-полита Петра Могилу открыть противъ Кальвинистовъ Соборъ въ Яссахъ. Соборъ былъ созванъ. На немъ присутствовали и Русскіе ученые мужи: Николаевскій Игуменъ Ісаія Трофимовичь, Богоявленсків Игуменъ Іосифъ Кононовичь, и Проповъдникъ Игнатій Кленовичь Патріархъ Паресній прислаль отъ себя на Соборъ Соборное Посланіе, въ которомъ показываеть, что изложение въры, содержащееся въ осьмнадцати главахъ, изданныхъ будто бы Патріархомъ Кирилломъ Лукарисомъ, какъ исполненное Кальвинскаго суемудрія, отвергается Восточною Церковію. Отцы Ясскаго Собора, въ утверждение православія в въ обличение лжеучения Западнаго, всъ единодушно подписались подъ Соборнымъ Посланіемъ Патріарха (Acta Concilior. Tom. XII. pag. 178 et sequ. pag. 282 et sequ).

На Соборв Ясскомъ было разсмотрено Православно Исповъдание, прислапное Кіевскимъ Митрополитомъ Петромо Могилою. Сей ученый Архипастырь, замытивы зеликій вредь, напосимый Православію Лютеранами, Латвиянами и Калы инистами, книгу подъ название »мъ: Изложение Россійской Впры, послаль на разсмотрение Сващенному Сиподу Константинопольской какъ главы Греческаго Православія, прося Великую Церковь отправить пов'вренвыхъ отъ Синода въ Молдавію, дабы тамъ на Соборь Ясскомъ сначала разсмотръть изложенные пункты в ры -- согласны ли они, или несогласны съ Провославнымъ ученіемъ Восточной Цевкви Отцы Собора Ясскаго подвергли книгу строгому жеслі дованію, исправили въ ней все, требовавшее исправленія, и утвердили соборнь; но, (воззв. Патр. Адріана), для большей увъренности въ ея православіи, послали ее къ четыремъ Патріархамъ Апостольенихъ престоловъ/ Вселенскіе Патріархи разсмотръли ее на Соборъ, и, нашедши чистою отъ всякой чуждой примъси и плевелъ, утвердили вмъстъ съ присутствовавшими на Соборъ собственноручнымъ подписомъ и наименовали (какъ именуется опа и досель) Православным Исповыданіем Восточной Каволической Церкви. Съ трхъ поръ кинга: - Православное Исповидание, служить твердымъ, непреложнымъ и непререкаемымъ образцемъ нашего исповъданія, такъ что все, что согласно съ ръшениемъ сей книги, безъ всякаго сомнинія пражвославно, а что не согласно, то уже не есть ученіе православное и недостойно пріятія (Грам. Пароснія, Патр. Конст., Грам. Нектарія, Патр. Іерусал., Воззваніе Свят. Адріана, Патр. Всеросс.)

Соборъ, именуемый *Герусалимскимъ*, былъ созванъ въ Виолеемъ, въ 1672 году, подъ предсъдательствомъ Досиося, Патріарха Герусалимскаго. Предметомъ

вергнуть западныя суемудрыя мивнія, (поторыя. околе сего времени, начали-было по мъстамъ опять распространяться въ Греціи, особенно въ Константинополь. Соборъ сей отвергь лжеучение Западныхъ, прямо объявивъ, что Кальвинское исповъдание бутдо бы Греческой Церкви ложно приписано Кириллу Лукарису еретиками, (и вышискою изъ многихъ Лукарисовыхъ сочиненій ясно доказаль учто Лукарись не только не быль согласень съ Калевинистами, но напротивъ и писалъ и училъ вопреки имъ. Между тъмъ Соборъ Герусалнискій съ похвалою отзывается о «Православномъ Исповъданіи», какъ о такой книгь, которая содержить истинное и точное исповъдание Православной Восточной Церкви и достойно пріеммется Церковію Всеменскою (Acta Concilior. Tom. XII. pag. 188 et 265).

На семъ Соборъ, для вящшаго огражденія праваго ученія отъ нововведеній заблуждающихъ, составлено и въ осьмнадцати членахъ а) изложено Православное исповъданіе Каеолической Церкви Въ послъдствіи времени (въ 1722 г.), три Вселенскіе Патріарха: Іеремія Константинопольскій, Аванасій Антіохійскій и Софроній Іерусалим кій, съ бывшими въ Константинополъ Епископами, сообщили Святьйшему Всероссійскому Синоду Соборное Исповъданіе Патріарха Досновя, какъ лучшее обличеніе на нововведенія Западныхъ. Оно извъстно у насъ подъ именемъ Православнаго Исповъданія Восточныхъ Патріарховъ, Усилія возстановить единеніе Восточной Іерархіи съ За-

падною. По раздъленіи Іерархіи въ 9-му въкъ, въ продол-

а) Къ нимъ пресоединены еще нъкоторые вопросы и отвъты на оные.

женіе последующих вековь употребляемы были иногія усилія къ возстановленію единенія: но всѣ онь не имъли желаннаго успъха. Такъ въ 10-мъ въкъ (916 г.) Патріаркъ Николай Мустикъ, безъ всякаго успъха, писаль посланіе къ Папъ Іоанну о миръ. Въ 11-мъ въкъ (1024 г.) Патріархъ Есставій съ Инператоромъ Василісми, желая склонеть къ меру Западную Іерархію, требовали отъ нея согласія только нато, чтобы оставить безо перемъны провозглашение Константинопольскаго Патріарха Вселенскими на Востокъ также, какъ Римскій провозглашается Вселенскимо на Западь, в соглашались внести во церковный памятнико имена Папь; но Папа Іоаннь 20-й отвергъ ихъ предложеніе, почитая оное унизительнымъ для Апостольскаго съдалища., Опять въ половинъ 11-го же въка (около 1053 г.) Императоръ Константинъ Мономажь также безъ всякаго успъха (умврялъ требованія Михаила *Перулларія* на дълалъ уступки посламъ Папы Льва 9-го, по просьбъ Императора присланнымъ въ Константинополь для возстановленія церковнаго мира; сін посланники, положа на/престоль въ Софійскомъ храмь буллу съ проклятіемь на Восточную Церковь, вышли изъ собора, сказавши, что они отрясаютъ прахъ отъ ногъ своихъ на Константинополь и на весь Востокъ. Въ 12-мъ въкъ (1176 г.) Императоръ Мануиль, для возстановленія единенія Церкви, отправляль своихъ пословь въ Римъ, и взаимно Римскихъ принималъ въ Константинополъ; однако безъ всякаго успъха. Въ 13-мъ въкъ (1233 г.) Императоръ Іоаннь Аука и Патріархъ Германь искали единенія съ Западомъ; но Папа Григорій 9-й, подобно своимъ предшественникамъ, требовалъ подчиненія Восточной Церкви Римскому престолу. Въ 14-мъ въкъ (около 1339 г.) Императоръ Андроникъ, въ намерения возстановить единеніе церковное, отправляль пословь яв Папів Венедикту 12-му и взаимно принималь отвесто; но Папа не согласился на требованія Андрониковы: 1) чтобы на Соборь пригласить четырекъ Восточныхъ Патріарховъ; и 2) чтобы избраннымъ отвешхъ лицамъ разсмотріть догмать о происхожденіи Святаго Духа Въ 15-мъ віжів на Флорентинскомъ Соборів также безъ всякаго успівха разсуждаемо быле о единеніи Восточной Церкви съ Западною.

Π.

## ИСТОРІЯ ЗАПАДНОЙ ЦЕРКВИ ПОСЛЪ ЕЯ ОТПАДЕНІЯ ОТЪ ВОСТОЧНОЙ.

А. ВНЪШНЕЕ СОСТОЯНІЕ ЗАПАДНОЙ ЦЕРКВИ.

1. РАСПРОСТРАНЕНІЕ ЗАПАДНОЙ ЦЕРКВИ.

Въ 10-мъ въкъ Западная Церковь распространила свое ученіе въ Польшь, Порвени, Исландіи и Грепландіи. Обращеніе Польши къ Хрістіанству началось ещевъ 9-мъ въкъ; а утверждено и распространено ней Хрістіанство въ 10-мъ въкъ (около 966 г.). Къ сему способствовало супружество Польскаго Кпязя , Мячислава съ Домбровкою, Богенскою царевною: но Мячиславъ, согласясь на совершение брака по Хрістіанскому закону, согласился потомъ и на принятіе Евангелія, а посл'ь, по внушенію Войцега, пропов'ьдника Польскаго, въ скоромъ времени сталъ созидать храмы въ Польшъ и Силезіи и учреждать Епіскопіи. Папа (Іоаннь 13-й послаль туда Тускуманевато Епіскопа съ некоторымъ числомъ пресвитеровъ, и объщалъ Мячиславу дать Королевскій титулъ. Народъ сначала не принима тъ Латинскихъ священниковъ, не знавшихъ Польскато языка: но Мячиславъ, въ надеждъ на исполнение Цапскаго объщания, принудилъ на-

родъ повиноваться имъ; а Папа заставилъ священниковъ обучиться Польскому языку; и такимъ образомъ распространилъ власть свою надъ Польскою Церковію.

Свенонъ, Король Датскій, силою оружія припудиль Порвежцевъ низпровергнуть идоловъ, а потомъ указами своими заставилъ ихъ воздвигнуть храмы и повиноваться ученю Датской Церкви. А пзъ Норвегіи Хрістіанство распространилось въ Исландію и Гренландію (около 996 г.), которыя находились подъвласцію Норвегіи.

Въ 11-мъ въкъ (около 1002 — 1010 г.) приняли Хрістіанство Веніерцы и Трансильване. Веніерцы обращены къ Хрістіанству чрезъ содъйствіе супруги царя вхъ, Стефана. Вскоръ потомъ сей царь, просвъщенный Хрістіанствомъ, во время войны съ Трансильванами, взявши въ плънъ царя ихъ, какъ его самого обратилъ ко Хрісту, такъ и подданныхъ его. Но въ особенности Западные Хрістіане, въ 11-мъ въкъ, по внушенію Папъ, съ великимъ усиліемъ старались распространять Латинство въ Азіи—на пути крестоносцевъ къ Іерусалиму ѝ въ нъкоторыхъ областяхъ Африки. 7

Въ 12-мъ съкъ Западная Церковь преклонила къ Хрістіанству Померанію, Лифляндію, Финляндію и жителей острова Ругена. На обращеніе жителей Померад Аваствоваль) силою оружія (Болеславъ, Король Скій (1124 г.). Въ Лифляндіи (1186 г.) начало Арістіанства положено Любекскими или Бременскими купцами, привезшими туда Каноника Мейшарда, который наконецъ быль Епіскопомъ Лифляндскимъ; а преемники Мейнгарда довершили обращеніе Лифляндцевъ болье силою Саксонскаго оружія. Финляндцы оло 1168 г.) также принуждены были къ принятію Хрістіанства оружісмъ Ерика, Шведскаго Короля. Подобнымъ образомъ и жители острова Ругена, бывъ покорены Датскимъ Королемъ Вальдемаромъ 1-къ (около 1168 г.), принуждены были покориться в его въроисповъданію.

Въ семъ же въкъ Западная Церковь довольно распространилась и въ *Палестинъ*, чрезъ воинскіе подвиги Балдуиновъ 1-го и 2-го и Фулона, зятя й преекника Балдуина 2-го.

Но въ концѣ 13-го въка прекратилось существованіе Западной Церкви въ Палестинѣ и на всемъ Востокѣ; ибо Турки наконецъ изгнали Крестоносцевъ изъ всего Востока; а безуспѣшность пяти походовъ, по взятіи Константинополя, предпринимаемыхъ Западными Государями для подкрѣпленія своей Церкы въ Палестинѣ и для освобожденія Святой земли изъ рукъ Магометанъ, истребила въ Государяхъ сихъ самое расположеніе къ священной войнѣ.

Римская Церковь и въ 13-мъ въкъ дълала нъкоторыя пріобрътенія. Такъ чрезъ Теотонических рыцарей, послъ жестокой брани, продолжавшейся около 50 лътъ, она обратила къ Хрістіанству Пруссію (около 1230 г.); чрезъ Доминикановъ и Францискановъ дъйствовала на обращеніе Татаръ (около 1241—1274 г.), и даже отправляла миссіонеровъ въ Китай

Въ 14-мо епьки Западная Церковь новыхъ обрашеній не произвела, кром'є того, что Литовскій Князь Ягелло, по случаю супружества съ дочерью Польскаго Короля, принялъ Латинское крещеніе и крестиль половину Вильны (около 1386 г.).

Въ 15-ме съсъ Западная Церковь распространяла свое учение въ Европъ, Африкъ и Америкъ. Въ Есропъ къ ней присоединились: Самогиты, которыхъ покорилъ и обратилъ къ Хрістіанству Болеславъ, Ко-

роль Польскій; Маєри или Аравитане, жившіе въ Испаніи, которыхъ около 1499 г.) Фердинандъ Католикъ, по взятін последней области ихъ Гренады, 
силою инквизицій принудиль къ принятію Римскаго 
вероисповеданія; и Іудеи, жившіе въ Испаніи и 
Португаллін, изъ коихъ одни приняли крещеніе 
по принужденію Фердинанда; а другіе по принужденію Еммануцій, Короля Португальскаго. Въ Африкъ, чрезъ посредство Португальцевъ, обращено Королевство Конго Тю октрытіи Америки (1492 г.) Папа Александръ бый далъ Португальцамъ и Испанпамъ буллу о немедленномъ распространеніи въ ней 
Крістіанства, которое силою оружія и начало утверждаться въ Испаніолю, Кубю, Ямайкю и дальнъйшихъ 
странахъ.

ть 16 мв выкь Западная Церковь обратила (къ себъ чрезъ Франциска Ксаверія, принадлежавшаго къ Іслуитскому обществу, часть Восточной Индіи и Японію; (а чрезъ Іслуита Рикчія — часть Китая; (чрезъ другихъ проповъдниковъ — многія области въ обнихъ Америкахъ, въ Африкъ и на островахъ Западнаго и

Южнаго Оквана.

Въ 17-мъ воско Западная Церковь, терявшая въ Европт царства за царствами, чрезъ посредство Іезуптовъ, Доминиканъ, Францисканъ, Капуциновъ и другихъ, не преставала дълать пріобрътенія въ другихъ частяхъ свъта. Такъ напр. ученіе Западной Церкви принято въ Китат, пъ странахъ, лежащихъ за ръкою Гангесомъ, въ царствъ Мадаврскомъ, Сіамскомъ, и во многихъ странахъ Африки и Америки.

2. Бъдствія западной церкви послѣ отпаденія ея отъ восточной.

Западная Церковь, послъ отпаденія ея отъ Воссточной, была возмущаема различными бъдствіями, Такъ Срацины или Вравитяне, Держа подъ своимъ игомъ Испанію, какъ здъсь, такъ и въ окреснтыхъ странахъ возмущали / Церковь частыми нападеніями, доколь опи не были низложены Фердинандомъ. Такъ Унгры или Венгерцы, Трансильванцы, Пруссаки, Финляндцы и другіе языческіе народы, прежде нежели покорились Евангелію и Пап'в, непрестанно вторгались въ разныя Европейскія страны Римской Церкви и истребляли въ нихъ храмы, священниковъ скоповъ. Такъ между Царями и Папами возникали частыя распри по причинъ избранія Епіскоповъ в Папъ; такъ что державы вооружались иногда за Царей противъ Папъ, иногда за Папъ противъ Царей, а иногда самые Папы принуждены были бороться съ Антипапами. Такъ Албигенсы, Валденсы, Виклефиты и Гусситы а), покушавшіеся преобразовать Западную Церковь, тыть самымъ возмущали ел спокойствіе)

Б. ВНУТРЕННЕЕ СОСТОЯНІЕ ЗАПАДНОЙ ЦЕРКВИ ПОСЛЪ ЕЯ ОТПАДЕНІЯ ОТЪ ВОСТОЧНОЙ.

1. УЧЕНІЕ ЗАПАДНОЙ ЦЕРКВИ.

Кромъ ученія о происхожденіи Святаго Духа и отъ Сына и объ чистилищь, особенно въ 9-мъ въкъ усилившагося на Западъ, Церковь Западная, по-

а) Албигенсы, названиме такъ отъ провинціи Алби, гдъ они панболье распространились,—появились въ 1150 году. Они отвергали Ветхій Завътъ, молитвы за усопшихъ, почитаніе Святыхъ Иконъ, обряды Церкви, Тапиства и проч. Валденсы, названные такъ по име пи своего ересеначальника, Ліонскаго купца, Петра Валда, еще называются Ліонскими нищими, по причинъ бъдности, которую они себъ присвояли и другимъ внушали. Ихъ заблужденія почти одинаковы съ заблужденіями Албигенсовъ; появились они въ 1180 году. Виклефины ведутъ свое начало съ 1377 года отъ Іоапиа Виклефа доктора Богословія въ Оксфордскомъ Университетъ. Они съ особенною силою возставали противъ злоупотребленій Западной Церкви; кромъ сего превратно учили о Тапиствъ Причащенія, о Лицъ Інсуса Хріста, о покаянім и проч.

отпадении отъ Восточной, приняла еще новыя мивнія, несообразныя съ духомъ ученія Евангельскаго. Такъ/ въ 12-иъ въкъ на Западъ, (хотя еще не всъми), принято ученіе о томъ, что Пресвятая Діва не была причастна первородному гръху; запрешено переводить и читать Св. Инсаніе мірянамъ; въ нъкоторыхъ церквахъ, въ Евхаристін начали преподавать имъ одно только Тело Хрістово; Папамъ присвоена власть выше Соборовъ. Но въ 15-мъ, а особенно въ 16-мъ въкъ на Три-дентинском соборъ (1545—1563 г.) учение Западной Церкви получило большую противъ прежияго опредъленность. Именно на семъ соборъ опредълено: что і) одинъ Папа можеть опредёлять истинный смыслъ Св. Писанія; 2) Папа есть верховный законодатель Церкви, и есть лице не погръщающее, и отъ него одного вс в Герархи заимствують право суда и священіе; 3) чтеніе Св. книгъ безъ разбора не дозволять народу; 4) переводъ Св. Писанія, называемый Vulgata, признавать Богодухновеннымь; 5) никто внв Римской Церкви не получить спасенія; 6) дела необходимы для спасенія, какъ заслуги или чьна подаваемой благодати; 7) нарушение закона по забвению, сомнънію, пли невъдънію, не есть преступленіе; 8) со-вершеніе Таинствъ полезно по самому совершенію своему (ex opere operato), хотя бы пріемлющій оныя не имълъ въры.

2. СОСТОЯНІЕ ОБРЯДОВЪ НА ЗАПАДЪ.

Кром'в изм'вненія въ обридахъ, которое было изв'єстно въ 9-мъ в'єкт, съ 10-го в'єка Западная Цервовь стала употреблять въ Евхаристіи опръсноки, вм'єсто кваснаго хліба; (съ 10-го же в'єка на Западі) в'єсто въ обыкновеніе совершать для каждаго мірянина особенную Литуріїю или Миссу. Отъ сего произошло то, что въ одномъ и томъ же алтар'є, въ одинъ

и тотъ же день, на одномъ и томъ же престоль, иногда въ одно и тоже время на нъсколькихъ престолахъ совершали нъсколко Миссъ. Въ послъднемъ случав главную совершали въ слухъ, прочія тайно — или шепотомъ

Въ 11-мъ выкъ Папы, дабы учредить всъ Церкви по образу Римской, и дабы надъ ними болъе утвердить ея власть посредствомъ употребляемаго ею языка предписали—по всему Западу совершать Богослужение на Латинскомъ языкю, не смотря на то, что не могли разумъть его не только Германцы и Французы, но и народъ Италійскій. Въ томъ же въкъ вошель въ обыкновение искупъ оть гръховъ деньгами, вкладами, путешествиемъ ко Святымъ мъстамъ и пр.

3. ІЕРАРХІЯ ЗАПАДНОЙ ЦЕРКВИ.

Состоянів Западной Ігрархіи во 10 и 11 въкахо.

Въ 10-мъ въкъ хотя Папы поставляли себя выше всякой земной власти, и себь однимъ старались присвоить право судить всъхъ; но правственное безобразіе на самомъ Папскомъ престоль, своевольство клира и необузданность народа принуждали поставить Папу въ зависимость отъ Соборовъ и Царской власти. Такъ Оттова 1-й или Великій, но предварительному опредъленію собора Римскаго, низвергь Іоанна 12 го съ Папскаго престола, и поставялъ на ономъ Льва 7-го (963 г.). Сей же Государь далъ законъ и обязалъ клятвою клиръ и народъ—не избирать Папъ, Архіепіскоповъ и Епіскоповъ безъ Царской воли. Подобнымъ образомъ Оттовъ 2-й и Оттонъ З-й право избранія удерживали въ своей власти.

Но въ 11-мъ въкъ Римская Іерархія восходила до послъднихъ предъловъ земнаго величія. Такъ Папа Венедиктъ 9-й Польшу заставилъ платить себъ дань,

позволивъ ей возвести на престолъ Казиміра, бывшаго монахомъ ордена Клюніакійскаго (1041 г.); Левъ 9-и (около 1033 г.) отвергъ участие Царя въ избранін Папъ: Николай 2-й па Латеранском Соборь въ 1059 год√ опредълилъ Кардиналамъ избирать Напу независимо отъ Императора, хотя впрочемъ Папъ принимать оть Государей знаки согласія, какъ то: жезль и перстень; /но Папа Александръ 2-и (1063 г.) отвергъ н сіе / а Гильдебрандъ или Григорій 7-й (1073-1085 г.), подъ опасеніемъ отлученія отъ Церкви, запретиль Государямъ имъть участіе въ правъ Инвеституры, и объявилъ это право принадлежащимъ единственно Римскому Двору, усвоилъ Папъ право поставдять и переменять Королей и Инператоровъ, давать новые законы, быть выше встхъ Соборовъ, не нодлежать ни чьему земному суду, и опредълиль вев постановленія Римской Церкви — прошедшія, настоящія и будущів признавать непогрышительными или Божественными.

Происхожденів и власть Кардиналовь.

Въ 11-мъ вѣкѣ, (кокъ выше сказано) Папа Николай 2-й обязанность избирать Папу возложилъ на
Кардиналовъ. Это имя на Западѣ сдѣлалось извѣстно
еще въ 6-мъ вѣкѣ со временъ Григорія 1-го или Великаго, Ринскаго Первосвященника; имъ назывались
прежде Пресвитеры и Ліаконы въ соборныхъ церквахъ,
надзиравніе за прочими Пресвитерами и Діаконами.
Въ послѣдствіи времени сіе имя стали усвоять и Еніскопамъ. Но въ 10-мъ, а собенно въ 11-мъ вѣкѣ
права Кардиналовъ возвысились до крайней степени:
съ сего времени въ Римѣ надлежало быть седьми
Кардинальнымъ Епіскопамъ, и они назывались полощниками Папъ и ихъ посланниками (legati a latere).
Опредъление о избраніи Папъ одними Кардиналами

было утверждено и въ 12-иъ въкъ на Латеранскомо З-мо Соборъ (1179 г.). А въ 13-иъ въкъ, (1274 г.) на Люнскомо Соборъ опредълено, при избранів Папы дотоль держать Кардиналовъ въ заключеніи, доколь опи всь не согласятся на выборъ какого либо извъстнаго лица.

Начало орденовь: Доминиканскаго и Францисканскаго. Къ поддержанію Папской власти и кл. низложенію противниковь ея, много способствовали нькоторые мо-т нашесків ордена и Инквизиція, получившіе начало и силу въ 13-мъ въкъ (около 1215 г.). Сін ордены суть: Доминиканскій и Францисканскій.

Доминиканскій ордень основанъ Доминикомь, Испанцемъ. Успъщно истребляя въ Галлін противниковъ Римской Церкви, онъ наконецъ у Папы Нимокентія З-го испросиль буллу на учрежденіе ордена. Когда же умножилось число сообщинковъ Доминика, тогда онъ уже составиль изъ няхъ войско для преслідованія еретиковъ оружіемъ. Въ короткое время общество Доминикановъ рапространилось въ Италіи, Галліи, Аррагоніи и другихъ странахъ.

Францисканскій ордень основань Францискомь, который сперва вель жизнь разсілянную, а потомъ, для вевангельской нищеты, оставиль все свое имущество, пріобріль многихь послідователей своею полунаготою, необычайнымъ постомъ, бдівніемъ и безкорыстіемъ, и которому наконецъ Папа Иннокентій 3-й даль буллу на учрежденіе общества.

Учреждение Инквизиции.

Сей же самый Первосвященникъ учредилъ и Инконзиціонное судилище. Для истребленія мивній, несогласныхъ съ постановленіями Римской Церкви, онъ сперва отправляль чрезвычайныхъ пословъ въ Галлію, между комми особенно примъчателенъ Доминикъ основательобшества Доминиканскаго, въ продолжение 10 лътъ словонъ и оружиемъ преследовавший Албигенсовъ и другихъ еретиковъ; потомъ Папы отправляли подобныхъ проветедниковъ и въ другия мъста, гав появлялись какия лябо несосбразности съ Римскою Церковію. Папа Гриюрій 9-й, для усиленія власти Ичквизиціоннаго суда, побудиль Императора Фридерика 2-го издать законъ, угрожающій казнію всёмъ, кого только Инквизиція объявить еретикомъ. Въ последствіи времени такой же указъ изданъ быль и въ Галліи Людовикомъ 9-мъ Въ порядке суда Инквизиціи за доносомъ или подозрёніемъ следовали увещанія, иногда заключеніе въ темницу, потомъ исповедь, за нею чногообразныя пытки, наконецъ мечь или костеръ. Состояніе Западной Іерархіи въ 14 и 15-мъ въкажъ

Въ продолжение 14-го въка, Западная Іерархія терпъла много бъдствій, которья начались со времени перенесенія Папскаго пусстола (1305 г.) въ Авиньйонь, (по убъжденію Папы Климента 5-го Филиппомь Красивымь, Королевь Французскимь, и продолжались презъ все седьмидесятильтнее пребывание Панъ въ Авиньйонъ. Онъ происходили частию отъ Рамскихъ мятежей, частию отъ воевавшихъ Герцоговъ, а особенно отъ Людовика Баварскаго, который, держа въ темницъ *Фридерика*, наслъдника Австрійской короны, тъмъ самымъ вооружилъ противъ себя **Папу** *Іоанна* 22-го. Война, начавшаяся по сему случаю, продолжалась болье 25 льть, до самой смерти Государя) Но сін біздствія были легки предъ тімъ великим расколом, который последоваль за возврашеніемъ Папской канедры въ Римъ (1376 г.). По смерти Григорія 11-го, быль избрань въ Папы Италіанець Урбань в й, который, по желанію Рамлянь, решился жить въ Риме, вскоре после сего Карди-

налы объявили свои жалобы на нарушение Урбаномъ: ихъ свободы, и избрали другато Лапу подв именемъ Клинента 7-го. родонъ Француза, съ темъ, онъ имбаъ свое мъстопребывание въ Авиньйонв. симъ раздъленіемъ Іерархіи послъдовала распря всему Запада, которая вскор'в превратилась въ войну. / Италія, Пертугаллія, Англія в почти вся Германія) держали сторону Урбана; (а Франція, Неаполь, цилія, Кастилія и Аррагонія) защищали Климента. Этотъ великій расколь, уменьщившій власть Панскую, вовлекшій клирь въ распри, народь въ недоумьніекого изъ двухъ Папъ признавать истиннымъ, и продолжавшійся около сорока двухъ льть, напослівдокь быль прекращенъ соборомъ Пизскиме, (коимъ, какъ раскольники и соблазнители Церкви, осуждены были Венедикто 13-й въ Авиньйонъ, и Григорій 11-й въ Римь, и на мъсто ихъ поставленъ былъ Александръ 5-й (1409 г.).

Западная Герархів, стльно остабленная великимъ расколомъ в ограниченная соборами—Констанскимъ в Базельскимъ, въ 15 мъ въкъ съ одной стороны для поддержанія своей власти заботилась о соединенія Запада съ Востокомъ,—что было особенно на соборю Флорентинскомъ, съ другой въ обществъ Гусситовъ видъла начало раздробленія своей Церкви

Нокушеніе Западной Герархіи согдиниться съ Восточною—на соборь Флоревтинскомь.

Соборо Флорентинскій, иначе пазываемый Феррарским начался въ Феррарт въ 1437 году и окончился въ следующемъ году во Флоренціи. Папа Естеній 4-й пригласилъ на оный Греческаго Императора Іоаний Палеолога и Патріарха Іосифа, объщая имъ помощь противъ Турковъ, подъ условіемъ церковнаго единенія. После несколькихъ заседаній

Digitized by Google

сперва въ Феррарв, а потомъ во Флоренція, Греческій Императоръ и Патріархъ съ нъкоторыми Іерархами наконецъ согласились-было признавать Святаго Духа исходящимъ и отъ Сына, въровать въ истаку чистилища и въ первенство Папы. Но это согласіе, вынужденное страхомъ бъдствій, угрожавшихъ Греческой Имперіи и падеждою помощи отъ Папы,даже не было принято всеми Греками, бывшими соборъ, - а послъ было опровергнуто расканніемъ тъхъ сайыхъ, кои имъли слабость уступить требованіямъ Папы. Ничтожность Флорентійскаго соединенія призналъ и самъ Папа; ибо когда узналъ, что оно пе подписано Маркомо, Митрополитомъ Ефесскимъ, представ**лявшимъ** Антіохійскаго и Іерусалимскаго Патріарховъ, то сказаль: «и такъ мы ничего не сдълали.» Начало роздробленія Западной Церкви-во обществь Гус.

cumoss. "Ноанно Гуссо, проложивший путь къ раздробленію Запажной Церкви, быль профессоромь Богословія въ Прагскомъ Университеть. Въ намърени потрясти власть Римскато Двора, онъ слушателямъ своимъ изъяснялъ злоупотребленія Западной Церкви и Папской власти; а однажды, въпроповъди къ народу упомянувъ объ одной карти. нь, возбудиль въ слушателяхъ любонытство видъть сто картину, находившуюся въ дом'в Веклефитовъ, жестокихъ враговъ Папской власти, и представлявшую Іисуса Хріста и антихріста, подъ именемъ коего зумьлея Папа. За сію дерзость Папа хотъль судить Іоанна Гусса, и требовалъ его въ Римъ; но Гуссъ не повиновался. Наконецъ Констанскій соборъ (1414 гіў, обыцая ему безопасность и защиту, вызваль его подъ предлогомъ совъщанія о преобразованіи Церкви; но, по выслушани его мивній, осудиль его на сожженіе за дерзость и упорство. Гусситы и особенно

Прагскій Уннверситеть, услышавь о сей казни, объявили себя независящими отъ Римской Церкви, отвергли опредъленіе Констанскаго собора о запрещенім чаши въ Евхаристій; и въ продолженіе десяти льть Гусситы въ Богеміи и смежныхъ странахъ грабили и сожигали храмы, монастыри и домы Папистовъ- Но нъкоторые изъ нихъ, довольствуясь позволеніемъ употреблять Кровь Хрістову въ Причащеній, удалились въ горы, и тамъ приняли себь названіе Өаворитовъють горы Өавора; между тъмъ никакой Римской витынности не принимали наконецъ они смъщались съ Валденсами и Пикардами, и нынъ извъстны подъименемъ Богемскихъ братьевъ и Герніутеровъ.

### Начало Іезуитскаго ордена.

Въ 16-мъ въкъ Римская Іерархія, сильно ослабленная въ два предшествующие въка, а въ семъ потпясенная Лютеромъ, Цвингліемъ и другими, среди сихъ бъдствій нашла для себя сильныхъ защитивковъ въ возникшемъ въ это время орденъ Іезуитскомъ. Основатель сего ордена быль Игнатій Лойола, Испанецъ. Собравъ до семи сообщниковъ, готовыхъ все терпъть для спасенія душь человъческихъ, Лойола предсталь къ Пап'в Павлу З-му, съ обътомъ на неограниченное во всъхъ случаяхъ повиновеніе Папъ, в получилъ отъ него утверждение на свои предположения (1540 г.). Члены ордена Іезунтскаго раздълялись на совершенных, вспомогателей, между коими одни были луховные, другіе мірскіе, и новоначальныхь. Главою общества быль Генераль при Папъ; ниже его — четыре Ассистента, въ четырехъ Государствахъ: въ Италів, Франція, Испаніи и Германіи; у Ассистентовъ свои подчиненные. Всв они каждый месяць должны были извъщать Генерала объ успъхахъ общества.

Digitized by Google

#### 4, РАЗДРОВЛЕНІЕ ЗАПАДНОИ ЦЕРКВИ.

Въ 16-ме евки, какъ сказано Западная Іерархія увидьла сильныхъ враговъ въ Лютерь, Ценклів и иногихъ другихъ, которые, по примъру Гусситовъ, иъ намъреніи возстановить Церковь на степень чистоты Апостольской, отдълились отъ Римской Церкви; но, вмъсто предполагаемой ими чистоты, единственно по своимъ мыслямъ и страстямъ образовали на Западъ новыя Хрістіанскія Общества, совершенно несообразныя съ духомъ Церкви первенствующей. Изъ сихъ новообразованныхъ Въроисповъданій болье прочихъ достойны примъчанія: а) Лютеранское или Протестанское, б) Кальвинское, или Реформатское, в) Меннонитское или Анабаптистовъ, и г) Социнанское.

# а) Образованіе Впроисповиданія Лютеранскаго.

Продажа Папскихъ Индульгенцій или разрішительныхъ грамотъ издавна принадлежала Августинскому ордену; а въ началъ 16-го въка Папа Льев 10-й предоставилъ оную ордену Доминиканскому. Почему Лютерв, монахъ ордена Августинскаго, по препорученю главы сего ордена Стаупица, старался удержать Доминикановъ отъ раздачи Индульгенцій. Не довольствуясь тымь, что въ проповадяхъ своихъ неустрашимо опровергалъ это злоупотребленіе, онъ въ 1517 году въ Виттенбергъ на дверяхъ церковныхъ повъсиль 95 положеній противъ ученія объ Индульгенціяхь. Обличая противниковъ своихъ, Лютеръ непрестанно пріобреталь себе последователей, и наконецъ, после многихъ угрозъ со стороны Папы, въ присутствіи великаго множества народа (1520 г.), сожегъ Папскую буллу вивств съ книгою Папскихъ законовъ, въ знакъ окончательнаго отступленія отъ Римской Церкви. Многіе вельможи, ученые и нікоторые Государи покровительствовали Лютеру, и проместоваєт, т. е. изъявивъ свое несогласіе (1526 г.) на опредъленіе Спецерскаго Сейма— не приступать ни къ какому преобразованію Церкви впредь ло Собора, наконецъ сдълали то, что Лютеранизмъ распространился за предълы Германіи, въ Швецію, Данію, Швейцарію, Галлію, Англію и Шотландію.

### Ученіе Лютерань.

Лютеране или Протестанты, присвоивъ своей Церкви наименованіе Евангелической, и отвергнувъ постановленія Римской Церкви, сами еще болье Римской уклонились отъ чистоты Церкви Апостольской: ибо они 1) учили, что оправданіе пріобрѣтается одною вѣрою безъ добрыхъ дѣлъ; 2) приняли только два Таинства: Крещеніе и Причащеніе; 3) въ Причащеніи допустили не пресуществление или преложение хлюба въ истинное Тъло Хрістово, и вина въ истинную Кровь Хрістову, а присутствіе Тъла и Крови Спасителя; 4) опредълили, что въ покаяніи не нужно исчасленіе гръховъ; 5) уничтожили посты, какъ основанные будто бы единственно на преданіи человіческомъ; 6) запретили почитаніе Иконъ, оставивъ ихъ въ церкви только для украшенія; 7) запретили молитвенныя призыванія святыхъ и поминовенія по усопшимъ; и 8) уничтожили обътъ безбрачной жизни.

б) Образование Впроиспосыдания Реформатскаго.
Въ одно почти время съ Лютеромъ, (1548 г.), Центай въ Швейцарии училъ не новиноваться защитникамъ Издульгенцій, в пріобрыль многихъ послідователей. По смерти Цвинглія, чрезъ пять літь послід того, какъ Протестантское ученіе внесено въ Женеву, Ісания Кальвинт явился (1536 г.) въ ней съ своимъ ученіемъ, которое впрочемъ ближе было къ ученію Цвингліеву, неме-

ли Протестантскому; а такимъ образъмъ послъдователи Цвинглія держались Кальвина, и нъкоторые изъ нихъ, будучи наставниками въ Женевской Академіи— (куда для образованія въ высшихъ наукахъ присылаемо было юношество изъ всъхъ почти странъ Западной Европы)—сдълали то, что во многихъ областяхъ Запада Лютеранское исповъданіе перемънено на Кальвинское, какъ то: въ Швейцаріи, Бременъ, Нидерландахъ и другихъ мъстахъ.

#### Ученів Реформатовь.

Ученіе Кальвиновъ или Реформатовь еще болбе, нежели Протестантовъ, уклонилось отъ листоты Церкъм Апостольской. Они учать: 1) чт/ въ Таинствъ Причащенія хлібов и вино суть только сумволы Тівла и Крови Іисуса Христа; 2) что всля Божія, безъ всякаго отношенія къ свободной во/в человівка, предопредівляеть візчное блаженство дли візчное мучеше; 3) что Церковь не должна избть никакой внішности, какъ-то: иконъ, священняхъ одеждъ и пр.: 4) что исповідь предъ духовниюмъ не нужна.

с) Анабаптисты или Меннониты.

Анабаптисты, такь название отъ повторенія Крещенія, до временъ Лютера скрывашіе свое ученіе, наконець стали открыто рапространять оное. Они появились въ Саксоніи, Шроіи, Франконіи, Швейцаріи и другихъ м'єстахъ Німецкій императоръ, короли, принцы и прочіє властители вооружились на нихъ сперва указами, отомъ жестокими наказаніями. Но въ первой полови 17-го віка, ослабленное общество Анабаптисть возстановиль Меннонъ, бывшій Латинскій священись, который въ Голландіи, Брабапть, Вестфаліи Аругихъ м'єстахъ собраль безчисленное множесть послъдователей.

### Yuenie Anabanmucmoes.

Анабаптисты учать: 1) что Крещеніе младенцевь недъйствительно; 2) Пастыри и учители въ Церкви Хрістовой не нужны, и проч. )

### г) Сощиніане.

Фасств Социна, путешествуя по разнымъ странамъ, въ концъ 16-го въка въ Польшь изъ общества Унитарісев, не принимавшихъ Троичности Лицъ въ Божествъ, ръпился образовать новую Церковь. Для распространенія его ученія; Раковскій владълецъ Ісковъ Сієнъ, пс его убъжденію, въ началь 17-го въка завелъ учение. Отсюда Социніанскіе проповъдники и книги въ скорое время явились во всъхъ областяхъ Западной Европы

### Ученіе Социніань.

Ученіе Социніант во всемъ противно истинъ. Сущность его состоит, въ слъдующемъ: 1) Іисусъ Хрістосъ не есть Бога, но только необыкновенный человъкъ, посланный на землю отъ Бога, даровать новый законъ жизни; 2) Духъ Святый не есть Лице, но только сила, соощенная Хрісту отъ Бога; 3) Хрістосъ искупилъ наъ не удовлетвореніемъ Правосудію Божію за гръхинации, но ученіемъ и утверж деніемъ ученія Своею чертію; 4) Евхаристія, Крещеніе и прочія Таинств суть простые обряды; 5) законъ Хрістовъ всё могут, соблюсти собственными силами; 6) нарушители сего закона, по изможденіи мученіями, наконецъ уничтожтся; а исполнители наслёдуютъ блаженное жилищ, и проч.

Такъ—нокушавшіеся преобразвать Западную Церковь не только не достигли преполагаемой ими цівли, но совершенно уклонились отъ истины Евангельской!

### ٠Щ.

# исторія хрістанской церкви въ россіи.

### А. ВНЪШНЕЕ СОСТОЯНІЕ ХРІСТІАНСКОЙ ЦЕРКВИ ВЪ РОССИТ.

1. НАЧАЛО, УТВЕРЖДЕНІЕ И РАСПРОСТРАНЕНІЕ ХРІСТІАНСТВА ВЪ РОССІИ.

Промысль Кожій ев утвержденіи Хрістіанства ев Россіи. Когда на Восток'я Православная Церковь время отъ времени стала подвергаться бельшимъ опасностямъ со стороны Магометанъ и со стороны Римскаго Двора; и когда Церковь Западная болье и болье стала порабощаться духу міра и уклоняться отъ чистоты Церкви Апостольской: въ то время Богь, для сохраненія Православія во всей его чистоть, благоволить водворить и утвердить Церковь въ Россіи.

19) Havaro Xpiemianemea et Pocciu. // Suf-

Начало Христіанства въ Россіи положено въ IX въкъ Княземъ Кіевскимъ Аскольдомъ, принявшимъ, какъ повътствуютъ Византійскіе писатели, христіанство, вслъдствіе Небесной помощи, видимо оказанной Грекамъ по заступленію Богоматери во время Аскольдова нападенія на Константинополь въ 867-мъ году.

а) Къ подтверженію сего служитъ и въ Русской лъто-

а) Два Князя Аскольда и Дира, утвердившісся въ Кіевъ вскорт по основаніи Рюрикомъ Русскаго Государства, напали на Константинополь въ царствореніе Императора Миханла ІІІ-го и въ Патріаршество Фотія. Греви обратились къ Богу съ усердною молитвою о заступленін;—и Господь явилъ имъ помощь: Когда Патріархъ Фотій погрузилъ въ море ризу Богоматери, хранившуюся во Влахерискомъ храмъ, вдругъ поднялась буря и потопила суда Руссовъ-Аскольдъ и Диръ, по возвращеніи изъ похода, отправили посольство въ Грецію, просить себъ наставниковъ въ въръ. Прибывшій въ Кієвъ, Греческій Епіскопъ проповъдывалъ Князьямъ и народу о

писи Нестора то извъстіе, что при Игоръ нъкоторые Руссків утверждали свой договоръ съ Греками клятвою предъ честнымъкрестомъ, и что на могилъАскольда, послъ всеобщаго крещенія Русскихъ, была построена Церковь во имя Святителя Николая, чего, безъ сомнънія, ни стали бы строить на могилъ язычника.

#### Обращение Ольги.

После Оскольда, Россія просвещалась Хрістіанствовъ по примвру мудрой Ольги. Изъ обращенія съ Хрістіанами, которыхъ въ то время довольно уже было въ Россія, увърившись въ святости Хрістіанскаго ученія и пожедавши быть Хрістіанкою, она, для полученія большихъ и основательныйшихъ познавій въ истинахъ въры, отправилась въ Константинополь, какъ въ столицу Восточнаго Православія, и такъ въ 957 году отъ Р. Хр. въ Софійскомъ Собор'в привяла Крещеніе отъ Патріарха Поліевкта, выбыши воспріемникомъ Императора Греческаго — Константина Порфиророднаго, и была наречена Еленою, въ память Равноапостольной Царицы Елены, матери Св. Равноапостольнаго Константина Великаго. По возвращении въ Россію, Ольга хотя не могла склонить къ Хрістіанству сына своего Святослава: впрочемъ своемъ примъромъ многихъ Россіянъ обратила ко Хрісту, тъмъ паче, что Святославъ не запрещалъ подданнымъ принимать Хрістіанство.

Спаситель, Его чудесахъ, и также о чудесахъ, совершенныхъ Богомъ въ Ветхомъ Завътъ. Язычники пожелали видъть чудо, подобное чуду, совершившемуся надъ тремя отроками въ пещи Вавилонской;—и предложили Епіскопу повергнуть въ огонь, находившееся въ рукахъ его, Евангеліе, объщаясь принять крещепіе, если Евангеліе останется невредимымъ. Епіскопъ, вознесши молитву къ Богу, исполнилъ желаніе народа. Евангеліе, положенное въ огонь, осталось цфлымъ. Послъ сего Русскіе начали креститься.

Утверждение Хрістіанства въ Россіи Владиміромъ.

Наконецъ трезъ Великаго Князя Владиміра, Хрістіанская Въра совершенно утверждена, распространена и объявлена въ Россіи господствующею върою,

Владимірь Святославичь, получивь власть надъ всею Россією, своею набожностію и свонии победани обратилъ на себя внимание сосъдственныхъ иновърцевъ. какъ-то: Магометань, Евреевь, Папистовь и Греновь, которые всв присылали къ нему своихъ проповедниковъ. Представний къ Владиміру, после всехъ. Греческій проповыдшикь, ясными доказательствами опровергь все слышанныя имъ веропоповеданія, которыя же нравились Владиміру даже и при самомъ но**въствовани о нихъ; потомъ объяснилъ сущность въ**→ ры Хрістіанской; наконенуь раскрыль изображеніе страшнаго суда, начертавное на полотив, и возбу анть во Владимірь сожальніе къ тыть, которые на судь будуть стоять по львую сторону.

По отпуск в пословъ, Владиміръ (987 г.) собрать совътъ и на ономъ предложилъ все, слышанное имъ отъ проповъдниковъ разныхъ въронсповъдний. Вельшени, не довъряя похваламъ проповъдниковъ, совътовали Государю — посредствомъ искусныхъ мужей испытать каждую въру и ея Богослуженіе въ своемъ ивств. Посланные для изслъдованія въръ, по своемъ возвращеніи въ Кіевъ, сказали Владиміру и боярамъ, что законъ Маголетанъ пъсть добръ, и что у Нъмцевъ въ храмъ красоты не видъли никоел-же; между тъмъ они не находили словь къ изъясненію того величія и благольнія, коими поражены были въ Перкви Греческой. Въ тоже время вельможи превосходство Греческаго исповъданія предъ прочими подтвердили еще тъмъ, что и мудрая Ольга приняла оное. Такимъ обра-

зомъ Владиміръ и вельможи рѣшились принять Греческую вѣру.

Но дабы пріобрѣсть способы къ просвѣщенію Россів Хрістіанствомъ безъ униженія предъ престоломъ Греческимъ, Владиміръ вознамърился принудить Греческихъ Царей, Василія и Константина, чтобы они отдали ему въ супружество Царевну Анну, сестру свою. Посему съ многочисленнымъ войскомъ подступиль къ Корсуню или Херсопесу Таврическому и. овладевь симь городомь, угрожаль поступить также и съ другими городами Греческими, если Императоры не соглосятся на требуемое имъ супружство. Греческіе Цари отвічали, что Хрістіанка не можеть быть супругою язычника; принявъ же Св. Крещеніе, Владиміръ и руку Царевны получить и въ царство небеснос внидеть; иначе сестры своей не отдадуть. Князь уваряль Греческихъ пословъ, что онъ готовъ принять Греческую въру, уже давно иснытавъ ее, а ждеть только Царевны и Греческих Священиековъ, чтобы креститься. Такимъ образомъ Императоры, узнавъ готовность Владиміра къ принятію Хрістіанской в'вры, согласились на его требованіе, и убъдили сестру свою вступить съ нимъ съ супружество. Но прежде нежели Царевна Анна съ Пресвитерами прибыла въ Херсонесъ, Владиміръ пораженъ быль слепотою. Анна, для возвращения эрения, совътовала ему ускорить Крещеніе; онъ приняль совъть сей,-- и получиль исцъление: въ то время, какъ Херсонесскій Епіскопъ Іаковъ совершиль Таннство Крещенія, Владиміръ, переименованный въ Василія, прозрѣвъ очами и тѣлесными и духовными, въ восторгв духовной радости воскликнуль: теперь позналь я Бога истиннато. Временемъ сего событія полагается 988-й годъ, въ который совершенъ и бракъ Владеміра съ Царевною. Вельможн, бывшіе въ Владиміром в по эко прим'яру, еще въ Херсонес'я приняли прещенів. Въ сл'яди за принятіемъ Крещенія, Владиміръ уступна в Херсонесъ Греціи, а изъ Греціи прислади пълмему Митрополита Михаила съ шестью Епіскопаин и прочивъ Клиромъ.

По возвращения въ Кієвъ, Владиміръ прежде всего крестилъ двёнадилъ сыновъ своихъ; потомъ приказать истребить всёхъ идоловъ; наконецъ повелёлъ Кієвлянамъ въ одно утро бытъ на ріків для принятия Крещенія; — и Кієвляне съ готовностію повиневамись сему повеленію. Вскор'є по Крещеніи Кієвлянь, Владиміръ съ двумя Кпіскопами, для распространенія Церкви, путейествоваль въ Суздалискую заммо; въ тоже время и для той же півли Митрополитъ Миканив изъ Кієва путепісствоваль въ Новгородь, а носяв въ Роспесь, и въ містахъ, удобныхъ для Хрістіайскихъ собраній, устрояль храмы и поставляль Пресвитеровъ. Такимъ образомъ въ нороткое время воднорена Хрістіанская въра почти во всемъ отечестве нашемъ.

Пособія ка утвержденію Хрістіанства ва Риссіи.

Святый Владнырт первый заветь въ Россіи Хрістіановія училища для приготовленія мітей къ Пастіановія училища для приготовленія мітей къ Пастіановія училища для приготовленія мітей къ Пастіановія училища для приготовленія мижем и преження изпекцивая способныхъ мастава намові, сами внушали шмъ, какъ воспитывать участижем предостерегая ихъ отк празднословія, суссловів другикъ пороковъ. Сынъ Владиміра, Ярослава, кацъ самъ любій перковные уставы и божествени мал прийги, такъ и подданных своихъ отарплея просвітить с опредъливъ мять казны достаточное кодерт жанів Луховнымъ, онъ умножиль число ихъ во вейхъ горьдайть, предписань имъ учить новіжь Хрістіань.

образовать имъ зумъ и правственность въ духви въры и благочестія, и радовался, видя между народомъ успъхи въ благочестів и книжномъ учения. Особенно олавно было учрежденное (1019 г.) симъ Кинвемъ училище въ Новъгородъ, гдъ до 300 отроковъ, дъти Священниковъ и Старъйшинъ, пріобрътали свъдънія, нужныя для священнаго сана и гражданской службы.

Предполы Церкви Россійской въ 11-мв впань. Въ 11-же съмъ предълы Россійской : Церкви рав-пиросии съ нялись уже предъламъ всей Россій. Такъ на Сімеръ Хрістіанство простиралось до Ладожскаго озера: поелику при Лоакимъ, первонъ Новгородскомъ Епіскопъ

(1015 г.), уже построенъ былъ монастырь Валаамекій; на Съверо-Востокъ до Ростова и Мурома:/ нбо въ Ростовъ (992 г.) быль зуже престолъ Епіскопскій; на Юго-Востокъ до Тмутараками, гдв иняжиль Мстиславъ, победитель Косоговъ; на Западъ до Дерпта, построеннаго (1030 г.) Ярославомъ, сыномъ Владиміра, до Холма или Хельма, по выени коего называлась въ сіе время Епархія (1072 т.), до Мин-

внукъ Владиміра Великаго

ска п Полотска, которымъ управляль Всеславъ, пра-

Распространение Церкви Россійской ют 12—17 вт. ТВъ 12-мъ въкъ Россійский Церков не распростра-нялась далъе, по прежнее пространство наполняла новыши храмами, монастырями и Епархіями. Въ 18-ж евыть (около (1265 г.)/ она распространилась обращением Литев и Чуди/ ноторых покориль Евангелю Вошлего, сынъ Литовскато Князи. Въ семъ же выв принято Хрістіанство и въ Ордынской столиць Сереямь, такъ какъ въ 1262 году Митронолитъ Кириллъ

поставиль Митрофана Епіскопомъ въ сію столину Въ 14-мо воко Россійская Церковь распространалась (около 1396 г.) чрезь обращение жителей Молой Перми, женканей между раймий Ввичегдою, Вятком по Измою до Волин. Сіе обращаціє сопершиль ба. Стабанны Росповскій Ісромонахъ, который потомъ быль: Епісмономъ Пермукимъ. Для, большаго утвержженія праспропраненія віры между Пермяками, онъ изобраль имъ буквы и перевель на ихъ явыкъ Богослумебина книги.

Въл во мене выстранен Верковь Россійская просъблила Евингеліемъ невтелей Велиной Перми. Къ. сену способствовало единство языка нев ост жителями Мадой Пермини принятіе чини Россійскаго подданства.

Въ 16-мь сожь Церков Россійская распространилась: П) обращенність Лопарей, къ коимъ, по ихъ прощенію, въ 1526 году Великій Князь Василій 4-й Іоанновичь посылаль Священника в Діакона; 2) покореність Казани (1552 г.), гдъ Царь Гоанів 4-й Васильсвичь водрузиль кресть, и вскоръ построиль нъсколько деревянныхъ храмовъ; 4) обращеність Чернесовъ и Астраханцевь, которые, прісмля подданство Россій, принимали и Евангеліе (около (1554 г.); и 4) началомъ обращенія Сибири, въ коей по разнымъ иветамъ прожившіе Россіяне оставляли следы Хрістіанства (около 1582 г.).

Вът Ил-мъ, еплъ : Парковъ : Россійская : распространилась : 1) въ Сибири обращеніемъ нѣкоторыхъ новыхъ племенъ, куда для сей цѣли Царь Михаиль Осодоровичь и Патріархъ Филиретъ послани Кипріана, Хутынскаго Архиманарита, Епіспопонъ ; 2) возвращеніемъ въ Восточному Православіщ тѣхъ областай, которыя пъвтростію Римскаго Арора, въ смутное время нашествія Татарскаго были отпергнуты нъ Латинству, навра Ваархін в Перепславокая и Луцкая.

## 2. БЪДСТВІЯ РОССІЙСКОЙ ЦЕРКВИ. — разда за д

Россійская Церковь, подобно прочины «Церкванты, возрастала и украплялась средвіразличных» баствій:

Она была возмущаема отъ Милжеский междоусобый; которыя почти постоянно вродолжились: до: уничтеженія въ Россій удівльной системы правленія.

Кромъ сего Татары, съ первой половини 19-го въка начанив распространить ужасным завосвания въ России и наконецъ совершенио пораболивъ не модъ иго свое, тяготъвшее надъ него ополо 244 мать, тъпъ самынъ причинам много обастый Церкви Риссийской. Они, особенно во время нашествія Батыя, Тох-тамыша, Тамерлаца и Едиген, истребляли храмы, томили многивъ служителей Церкви въ узахъ и гладомъ, а многихъ предавали мечу и огню.

Притомъ Поляки, Литовцы и Шведы, пользунсь ослабленіемъ силъ Россіи, многократно вносили въ нее мечъ и огнь; ихъ пападенія тъмъ опаснье были для Церкви Россійской, что они между прочимъ, по хитрости Панъ, старались распространить въ Россіи Латинское исповъданіе и ея Церковь подчинить Двору Римскому, какъ о семъ будеть сказано въ Исторіи о состояніи Россійской Іерархіи.

# Б. ВНУТРЕННЕЕ СОСТОЯНІЕ ХРІСТІАНСКОЙ ЦЕРК.

ВИ ВЪ РОССІИ.

Учеще церкви россійской.

На вором

Первов Россійская бозы всякаго пазміненім вирист пяла от в Всеточной Церкин Догматы Правоскавнаго с ученія в'тры, утвержденные Всеквіскими Соборнарот Вмівсті сті опінн принято че ученіствого призавания Святыхъ, почитаній Пионъ в перайнанімь війющой в такъ Св. Вдадиніръ взяль съ собою изъ Херсонеса сертью, Кресты, и нестныя Иконы в Моши, Св. Клис

на жи 2.18**6РОСЛУЖВНІЕ ЦЕРКВИ РОССІЙСКОЙ**.

Обрябы Церкви Россійской.

Выбств съ Евангеліемъ Россія заимствовала отъ Восточной Церкви всъ обрядовыя постановленія и подробности Богослуженія какъ писанныя, такъ и нешесанныя; потому что образъ Богослуженія, первоймально совершаемаго въ Россіи Греческимъ Клирокъ, не могъ не быть предметомъ подражанія для Россійскихъ Священнослужителей.

Обридом; вобственно Россійской Церкви можно почесть обычай воздамить Креспри на крещаемым. Обычай сей получить начало въ 10-мъ въкъ, вскорт, но
утвержденін Хрістійнства въ Россій; и, какъ повъстзують, въ Доверродъ прежде всъхъ стали воздагац Кресты при Крешенін, дабы тъпъ можно было
раздилать Хрістійнъ отъ ядынниковъ (988 г.).

Приносийдствии произопли на висторыя отступления ответрених вобрядовъ, которыя становятся извастивним особенно со времени становятся извастивним особенно со времени становятся извастивним особенно со времени становани Православная Перковъ Превму Перковъ Россійская обрядов, запищенно прината прево станованный его отвъ Востонной Перкви и предопино нерево соблюдаемые при 17-иъ въпът обрядово бласточной прината поправили Неть симъ обрядовъ восточной Перкви пеправили Неть симъ обрядовъ восточной Перкви прината останова поправили нерево при переви прината престата первые три переви и престата пр

Неуев-Хрістови и Ніка; 4) въ преподаваній благословенія народу, слагать персты десной руки такъ, чтобы указатыльными и срединия наображавись буквы ІС,
гльными — ХС; 5) всемъ Россійскимъ политамь, по обычаю Греческихъ, носить бъ.
косуки;
б) позволить некоторымъ Архимандритамъ пъксая Архіерейская действовати при Священнослуженій; 7,
позволить освящать воду въ вечеру предъ Богоявленіемъ и въ самый день Богоявленія; но запретить
погруженіе светильниковъ предъ освященіемъ воды.

19 ... Богослужебныя иниги въ Церкви Россійской:

Богослужебныя книги въ Церквахъ Россійскихъ съ самаго начала Хрістіанства въ Россій, безъ сомивнія, умотреблялись «Славянскія, которыя могли быть получёны изъ Моравіи, гдв Меводій и Кирилль въ конце 9-то въка перевели оныя съ Греческаго языка на Славянскій. А въ 1637 году Велиній Князь Ярослаєв Владиліровичь со всего Государства софражь въ Кієвъ знающихъ людей для перевода церковнихъ книгъ, и сделанные переводы приказалъ списывать ри употреблять вездъ.

Перевисчени перковныхъ вингъ частво невамъренно, частво по догадкавъ, время отъ времени ино гое перемъняли и прибавляли въ овыхъ. Происпедшія оты сего и въ Печапныхъ перковимхъ инигахъ погрѣшности старались исправить еще въ 16-из въкъ, когда началось въ Россіи Кимпопечанией; такъ Максимъ Грекъ, изъ Леойской горы вывратый въ Россію въ 1544 г., долгое время трудился частиравленіемъ Тріоди: но труды его были отвергнуви; и самъ онъ былъ заточенъ въ Отрочь монастырь, по влементиъ невъждъ и за обличеніе В. Ки. Василія равведшагося съ своею неплодною женою. Въ 17-иг

вых Патріархи Филарень, Іоасафь и Іосефь также много старадись объ исправленій жингь церковныхъї Патріархь Іосифъ поручиль-было особенной коммиссіи исправить книги и напечатать. Но, къ цесчастно, эта коммиссія составлена была изъ людей отчасти злонамъренныхъ, отчасти зараженныхъ предразсудками: то были протопопы Аввакумъ и Стефань; попы Лазарь и Никита; діаконы Осодоръ и Григорій, въ послъдствій сдълавшіеся отступниками отъ Неркый и основателями раскольническихъ толковъ. Частію по суевърію, частію по невъжеству, можеть быть даже съ умысломъ, они издали бывшіе въ рукахъ ихъ списки безъ всякихъ поправокъ, включивъ даже нельпыя толкованія.

Миконо, принявъ званіе Первосвятителя, съ особенною дівятельностію занялся исправленіемъ церковныхъ книгъ і онъ рішился перепечатать книги, изданныя при Патріархів Госифів, и избраль себів ученыхъ и благонамітренныхъ помощниковъ. Для столь важной півли изъ Восточныхъ монастырей Авонской и Синайской горы доставлено было въ Москву около пяти соть древнихъ книгъ Греческихъ; также собраны были многія древнія рукописныя книги въ самой Россій. По таковомъ приготовленіи, произведенномъ въ слідствіе Соборнаго опреділенія, Царь Алексий Мижийловичь опять созваль Соборь, на которомъ и опреділено: сличить печатныя Россійскія книги съ древними Славянскими и Греческими, и по сличеніи исправить первыя. Сіє діло посившно было совершено подъ руководствомъ Патріарха Никона. На Соборь Московскомъ, бывшемъ въ 1665 году, на которомъ осужденъ Никонъ, исправленныя книги единогласно были одобрены какъ Восточными Іерарха-

ин, бывшини на томъ Соборв, такъ и Терархани Россійскими и прочими Духовенствомъ а).

Праздники Церкви Россійской.

Церковь Россійская, освящая торжествомъ Праздники Восточной Церкви, присоединила къ нимъ вый празднества. Заибчательныйшія изъ сихъ празд-

нествъ суть следующія:

Около половины 11-го в ка (1051 — 1062 Великій Князь Ярославо Владиміровичь, въ Крещени наименованный Георгісмо, въ Кіевь при златыхъ вратахъ воздвигнувъ храмъ во имя Ангела своего-Великомученика Геория, постановиль день освященія храма (26 Ноября) каждогодно праздновать во всей Россіи. Я

. 2) Въ концъ того же, въка (около 1096 - 1998 г.) Митрополить Ефрему установиль-въ 9-й. день Мая воспоминать, совершившееся въ его время, перенесеніе честныхъ Мощей Святителя Николая цар, опустошенных Турками Муръ-Ликійскихъ въ городъ Боры, находящійся въ Нижне-Италійской области. Аруліи.

3) Происхождение цестных дрест Живатварящою Креста. Это празднество установлено во, второй подовинь 12-го въка (1164 г.) при Андрею Георгісвия Боголюбском и Греческом Император Монуиль, въ память чудесной побъды, которую они одержали въ

а) Истребованіе поврежденных книгъ для замъны исправленными иодаль случай накоторымъ отступить от Церкви. Не соглашансь - ин введение испровинными кинов жь перковнее. учитребления, чве запинира испорименыя книги, подъ лисиемъ диррижу, дось на ми будто бы и старую въру, они назвали себя старовърами мъжду тимъ на самомъ дъль защищали только суевърје, бывшее -завинствин прежис, и еще присоединанник пену, и висторым роз грыя забружденія, н. так.; тобр. траздівандира, да многію мелен чач согласія,

одинъ день, первый надъ Камскими Болгарами, вторый надъ Срацинами; ибо въ обоихъ войскахъ видимо было одинаковое остонение ихъ сетьтомъ, изшедшинъ отъ Креста Господия и Иконъ, предносимыхъ въ полкахъ.

- 4) Ожоло того же времени (1170 г.) получило начало празднество Знаменю Преселтыя Богородицы, въ на воспоминание чуда, бывшаго отъ ел Иконы во время просады Новгорода Андреемъ Боголюбскимъ и Князъями: Смоленскимъ, Рязанскимъ, Муромскимъ и Полоцкимъ.
- 5) Въ 14-мъ въкъ (1381 г.) установлено ежегодно совершать поминовение убинныхъ въ битвъ съ Мамаемъ воиновъ, въ субботу Дмитриеву, т. е. ту, которая бываетъ предъ днемъ Св. Димитрия Мгроточиваю.
- 6) Въ томъ же въкъ (1383 г.) учреждено празднованіе явленію Чудотворнаго Образа Пресвятыя Богородицы, явившагося въ Тихвиню надъ ръкою Тихвинкой, на воздухъ, въ лучезарномъ свътъ.
- 7) Въ концѣ того же вѣка (1395 г.) опредѣлено праздновать въ 26-й день Августа Срътенію чудотворныя Иконы Пресвятыя Богородицы Владимірскія. Повѣствують, что сія Икона писана Евангелистомъ Лукою а), а въ половинѣ пятаго вѣка перенесена изъ Герусалима въ Константинополь. Въ 12 -мъ вѣкѣ она изъ Константинополя привезена въ Кіевъ гостемъ Пирогощею, и называлась у насъ въ Россіи Пирогощею. Князь Андрей Боголюбскій, въ 1160 году, изъ Кіева перенесъ ее во Владиміръ, и посему названа уже Владимірскою. Когда Тамерланъ опустошалъ южныя

а) Церк. Р. Ист. М. Платопа Ч. І. стр. 92. Памятникъ событій въ Церкви и Отечествъ. Мъсяц. Авг. 26 дня.

области Россіи и приближался къ Москвѣ: тогда Великій Князъ Василій Дмитріссичь, для ободренія жителей столицы, повелѣлъ перенести изъ Владитіра въ Москву Чудотворную Икону Богоматеря. Въ день Срѣтенія сей Иконы, Тамерланъ оставилъ намѣреніе ндти къ Москвѣ, будучн устратенъ сновидѣніемъ, представившимъ ему Жену со множествомъ воинства, нретящую ему продсижать путь ко Всероссійской столицѣ; устрашенный симъ сновидѣніемъ, на другой же день онъ далъ приказъ къ обратному походу.

8 Въ 1472 году, въ царствование Іоанна 3-ю Васильсенча, при Митрополить Геронтів, еще установлено праздновать Владимірской Божіей Матери 23-го Іюня, въ благодарность за избавленіе Москвы отъ наществія Ахмета, царя Золотой Орды: ибо Татары, достигшіе уже Оки, вдругь сперва начали отступать тихо и медленно, а нотомъ побъжали, гонимые однимъ страхомъ,

9) Подобный же праздникъ Срътенія Иконы Владимірскія Божія Матери установленъ въ 1521 году, по случаю избавленія Москвы отъ пападенія Махмето-Гирея и Казанцевъ.

10) Въ 1524 году, при Василіт Іоанновичть, назначено, 28-го Іюля совершать празднество въ честь Пресвятыя Богородицы Смоленскія Одинтрін, въ память избавленія пашего отечества Ея заступленіемь оть многихь бъдъ.

11) Въ 16-мъ же въкъ получило начало празднованіе явленію Чудотворнаго образа Претвятыя Богородицы Казанскія, бывшему при Царъ Іоанню Васильевичи въ 1579 году, спустя 25 лють по взятів Казани и воспоминаемому 8-го Іюля; въ этотъ день дъвица, которой явилась Богоматерь, съ своею матерью ходила къ Казанскому Архіепископу и начальникамъ города, объявить о видъніи.

Digitized by Google

- (12) Въ 1613 году опредълено праздновать Казанской Божіей Матери еще 22 Октября, въ благодарность за избавленіе Ея заступленіемъ Россія отъ Литвы
- 13) При семъ надобно примѣчать, что кромѣ Святыхъ, Греческою Церковю признаваемыхъ, Церковь Россійская чтитъ память многихъ Угодниковъ Божівкъ, въ Россіи подвигами святости просіявшихъ и просдавленныхъ отъ Бога нетлѣніемъ мощей ихъ и чудесами.

# 3. 1ЕРАРХІЯ ЦЕРКВИ РОССІЙСКОЙ.

Іерархія Россійской Церкви устроена по образу. Греческой, и большею частію состояла изъ Грековъ,

Первопачильный способъ содержанія Россійскихъ Церквей и Клира.

Первоначальный способъ содержанія Россійскихъ Церквей и Клира, по установленію Св. Владиміра, состоялъ въ томъ, что въ соборную Церковь Пресвятыя Богородицы въ каждый годъ, Князь долженъ быль давать десятую часть отъ княженія, судія десятую часть отъ суда, торгующій отъ торга и проч. Сей же способъ содержанія Россійскихъ Церквей и Клира, въроятно, былъ и въ 11-мъ въкъ: ибо Ярославь Владиміровичь даваль въ Церковь отъ иминій своих оброки; Ярополко, сынъ Изяславовъ, жившій до 1086 года, давалъ Церкви десятую часть отъ всько стадо своихо и ото жатво на всякое льто. Въ последствии времени этотъ способъ содержания Церквей и Клира сделался совершенно не нужнымъ. Церкви и Духовенство стали получать содержание отъ пожалованныхъ имъ эемель и отъ ивкоторыхъ доходовъ и добровольныхъ приношеній.

Союзь Россійской Іврархін сь Греческими Церквами.

Іерархія Россійской Церкви всегда имела единеніе съ Церквами Восточными: Константинопольскою, Александрійскою, Антіохійскою и Іерусалимскою, такъ что во всёхъ важныхъ недоуменияхъ она сносилась съ ними, равно и всякое полезное учреждение отъ сихъ Церквей мегле бы в сообщаемо Церкви Российской; но, по внъшней своей зависимости, Россійская Іерархія превмущественно была въ соединеніи съ Перковію Константинопольскою: ибо Константинопольскій Патріархъ избиралъ и рукополагаль для Церкви Россійской Митрополита, иногда же только рукополагалъ уже избраннаго въ Россіи Этотъ союзъ Церкви Россійской съ Греческою Церковію ни мало не расторгался твиъ, что Иларіонъ, первый основатель Кіев-скихъ пещеръ, въ 11-мъ въкъ при Ярославъ Вла-диміровичъ, Клименть, Сиоленскій Схимникъ, въ 12-мъ въкъ при Изяславъ Мстиславичъ и нъкоторые изъ Московскихъ Митрополитовъ, начиная съ половины 15-го въка, были рукоположены Россійскими Епіскопами; ибо Иларіонъ рукоположенъ Россійскими Епіскопами по случаю войны Россіи съ Греками; Климентъ — по случаю смуть въ Константинополь, отъ которыхъ престолъ Патріаршескій около года оставался тамъ празднымъ; прочіе на Митрополичій престолъ, начиная съ половины 15-го въка, рукополагаемы были Россійсками Іерархами, частію по причинъ произшедшаго въ то время порабощенія Константинопольской Церкви Турками, частію по причинъ почти непрерывныхъ возмущеній въ Греческой Іерархін, производимыхъ искателями Патріаршества. Разнымъ образомъ и чрезъ учреждение Патріаршества въ Россіи, не изм'внилось единеніе Россійской Іерархін съ Греческою по отношенію къ духу, ученію в

обрядамъ: доказательством сего служить то, что Россійская Церковь въ важныхъ случаяхъ всегда относилась къ Церкви Восточной, какъ напр. по случаю исправленія церковныхъ книгъ. При семъ налобно примъчать, что Византійскіе Патріархи никогда не вмъшивались въ дъла нашей Церкви, если она не обращалась къ ихъ суду; въ знакъ особеннаго уваженія къ достоинству нашихъ, Митрополитовъ, присылали къ нимъ грамматы не за восковою печатью, а за свинцовою: эту честь они оказывали только владътельнымъ особамъ)

Внутреннее управление Российской Церкви. Внутреннее управленіе Церкви Россійской, со временъ Владиміра, опред'влялось Священнымъ Писаніемъ и Номоканономо, принесеннымъ изъ Византіи, въ которомъ заключаются правила св. Соборовъ и Св. Отцевъ. На основании ихъ, Митрополитъ Кіевскій, виенуемый также Всероссійскимъ, не только управляль Церквами, находившимися въ Кіевскомъ Княжествъ, но имълъ власть и надъ Епіскопами всей Россіи: онъ иногда избиралъ Епіскоповъ, иногда уже избранныхъ рукополагалъ, принималъ на нихъ жалобы, и окончательно оправдываль ихъ или осуждаль; но все сіе делаль по согласію другихь правительственныхъ линъ Іерархін,-такъ какъ сего требують правила Номоканона. Всероссійскіе Митрополиты имели теже права и тогда, когда Митрополія перенесена была нзъ Кіева во Владимірь, а потомъ въ Москву.

Отношение Церкви Рассійской къ Государству.

Церковь Россійская постоянно имѣла благотворное вліяніе на Государство; въ свою очередь и Правительство, видя чистоту намѣреній Церкви, уважительно принимало сіе содѣйствіе, и само повсюду содѣйствовало ея успѣхамъ. Словомъ— Государство и Церковь въ Россіи пребывали въ томъ благотворномъ еогласіи, котораго напрасно стали бы искать въ исторіи Государствъ Западныхъ, уклонившихся отъ Православія.—Укажемъ подробнъе сіе благотворное отношеніе Церкви къ Государству.

/ При самомъ началь Хрістіанства въ Россіи, Цер-ковь сообщила религіозное освященіе власти предержащей: ибо, по принятіи Хрістіанства, Государи стали восходить на престолъ съ молитвою и благословеніемъ Церкви. Церковь содъйствовала и мудрому Зако-нодательству Государственной власти: ибо принесла на Русь Византійскій Номоканонъ, въ которомъ, съ правилами Св. Отецъ и постановленіями Св. Соборовъ, изложены и многіе чисто+гражданскіе Законы развитаго общества Греко-Ринскаго. Церковь содълала прочные и священные союзы подданныхы сы Госуда-ремы: пбо она ввела присягу. Наконецы просвыщение,— сіе высокое благо общественной жизни, введено я ноддержано Церковію: по съ Церковію явились въ Россіи и шлолы.—Естественно, что при сихъ началахь и цъляхъ, Церковь въ Россіи постоянно являлась защитницею и опорою Государства: въ періодъ Удвльный она является умиротворительницею княжескихъ междоусобій; въ періодъ, такъ называемый Московскій, она содійствуєть къ введенію и утвержденію насл'вдственнаго единодержавія въ Россів, жоторое было для нея валогомъ прочнаго внутревняго мира и политической независимости.

Уважая столь благотворную д'вятельность Церкви, съ своей стороны Государи и народъ имбли постоянное попечение о Церкви. Князья, начиная съ св. Владиміра, всегда охраняли ея права и давали ей иногія преимущества. — Ц'єня высокое значеніе Церкви и ея представителей, Государи участвовали въ из-

браніж Епіскоповъ, учреждами Соборы, поощрями Пастырей Церкви къ ревностивищему прохожденію должностей, строго наблюдами за чистотою въры, за обрядами Богослуженія, за исполненіемъ церковныхъ уставовъ. Народъ же Русскій всегда видёмъ въ Церкви наимучшее руководительство, и съ покорностію внимамъ, всегда правдивому, голосу ея.

Перенесение Митрополіи изъ Кісса.

Митрополія изъ Кієва во Владимірь, что на Клязив, перенесена во второй половин 13-го въка. Митрополить Кирилло, по принятіи рукоположенія отъ Константинопольскаго Патріарха, прибывъ въ Россію около 1250 года, и видя, что Кіевъ совершенно разоренъ, и что въ немъ нътъ надлежащаго правленія, путешествоваль по разнымъ Россійскимъ городамъ для осмотра Церквей, а большую часть времени проводиль во Владимірь, какь въ столиць Великихь Князей Россійскихъ, гдъ и кончиль жизнь. никъ же его, Максимъ, въ 1299 году, по причинъ притисненія отъ Татаръ, совершенно оставивъ Кісвъ, приняль на себя управление Владимирскою Церковно, а Епіскопу Владимірскому предоставиль Ростовъ. Но въ 1325 году Св. Митрополить Петро, преемникъ Максима, изъ Владиміра перенесъ Митрополію въ Москву при Князв Іоаннь Даниловичь, который, по его благословенію, туда же перенесь и столицу, его же предложенію, воздвигнуль въ Москві соборный храмъ Успенія Пресвятыя Богородицы. Впрочемъ и после перенесенія Митрополіи изъ Кіева, Всероссійскіе Митрополиты назывались Кіесскими; но, по раздъленіи Россійской Митрополіи на Московскую н Кіевскую, Митронолиты, жившіе въ Москва, именовались Московскими и всея Россіи, а жившіе въ Кіевъ—Кіевскими и всея Россіи

Раздъленіе Россійской Митрополіи.

Раздъленіе Россійской Митрополін произвель Витость, князь Литовскій. Владія отторгнутыми оть Россін княжествами Кіевскимъ, Черниговскимъ, Холискимъ, Полоцкимъ, Туровскимъ, Лупкимъ, Владимірскимъ на Волыни и Галицкимъ, онъ не хотълъ, чтобъ Епіскопы сихъ областей зависьли отъ Московскаго Митрополита; почему и предложилъ имъ избрать особаго Митрополита въ Кіевъ. Епіскопы долго не соглашались на это предложение, опасаясь, дабы чрезъ раздъленіе Митрополіи не ослабить Іерархін и тімъ не подать удобства къ распространенію Уніи; но наконецъ Витовтъ угрозами смерти принудиль ихъ отделиться отъ Московской Митрополів. Григорій Самблакъ, родомъ Болгарянинъ, избранный на Митрополичій престоль въ Кіевъ, быль отправленъ въ Константинополь для рукоположенія. Витовтъ свое неравнодушіе къ зависимости Западнаго Православнаго Духовенства отъ Московскаго Первосвятителя предъ Патріархомъ вздумалъ прикрывать твиъ, что будто Фомій, Митрополитъ Всероссійскій, нерадветъ о паствъ. Но Патріархъ и Императоръ не согласились на раздъленіе Россійской Митрополів, предвидя отъ сего вредныя следствія для Православія. Витовть, раздраженный отказомъ Константинопольскаго Патріарха и Императора, опять обратился къ своимъ Епіскопамъ, и тіми же угрозами принудилъ ихъ рукоположить Григорія (1416 г.). Витовть не задолго предъ смертію своею, хотя и примирился съ Св. Фотіемъ, однакожъ черезъ это не возстановилось единство Всероссійской Іерархів; а потомъ чрезъ несколько летъ после Флорентійскаго

Собора, съ кончиною Св. Митрополита Іоны (1461 г.) последовало уже совершенное разделеніе оной. Въ следствіе такого разделенія, Православіе на Юге и Западе Россіи ослаблялось более, а Латинство начало распространяться тамъ уже съ большею удобностію.

Учрежденіе Патріаршества въ Россіи.

Во 2-й половинъ 16-го въка было учреждено въ Россін Патріаршество. Сіе Патріаршество въ 1589 году даль Перкви Россійской Патріархъ Константинопольскій Іеремія, прибывшій въ Москву при Өео. дорь Іоанновичь, для испрошенія пособій Церкви своей. Царь сему Первосвятителю первому открыль свою мысль, возвеличить Церковь Русскую Патріаршествомъ, и сначала просилъ самого Іеремію патріаршествовать въ Россіи. Патріархъ не восхотвль оставить своего бъдствующаго отечества; но намъреніе Царя одобриль, предоставивъ Собору избрать достойнъйшато на престолъ Патріаршій. Московскій Соборъ, въ присутствіи Святвищаго Іереміи, утвердиль его учрежденіе и опред'влиль вручить Патріаршій жезль Московскому Митрополиту Іову, какъ мужу извъствышему по своимъ добродътелямъ. По возвращени Іереміи въ Константинополь, и прочіе Восточные Патріархи — Іерусалимскій и Александрійскій, также шесть десять пять Митрополитовъ и одиннадцать Архіепіскоповъ Греческихъ прислали свое согласіе на учреждение Патріашества въ Россіи, съ правомъ принимать Патріарху Россійскому рукоположеніе отъ свонхъ Митрополитовъ, Архіепіскоповъ и Епіскоповъ и управлять дълами Церкви Россійской въ полной независимости отъ Патріарховъ Греческихъ. Впрочемъ власть Патріарховъ Всероссійских въ духовномъ правленін была таже самая, какал принадлежала и Мит-роцолитамъ Всероссійскимъ.

Состояніе Россійской Ігрархіи въ 17-мъ въкъ.

Со времени учрежденія Патрізфіпества въ Россіи, Іерархія Россійской Церкви особенно стала возвы-шаться, распространяться и угверждаться. Къ сему способствовали во І-хъ сами/Патріархи, которые всь были Пастыри благочестивые, ревностно заботившіеся о пользахъ Церкви и Отечества; во 2-хъ, новыя со-борныя правила и Царскія грамоты, коими утверждались права Патріаршескія и опредвлялось благо-чиніе Церкви; въ 3-хъ присоединеніе къ Московскому Патріаршеству Кіевской Митрополін, которая досель оставалась въ зависимости отъ Константинопольскаго Патріарха. Причиною сего соединенія были притесненія Уніатами Кіевскихъ Митрополитовъ; для распространенія своей Церкви; отъ чего Кіевская Митрополія не р'адко по н'аскольку л'ать не интала Православнаго Митрополита, а находилась подъ управленіемъ Митрополитовъ Уніатскихъ. Почему въ 1685 году Слуцкій Православный Епіскопъ Гедеонъ Святополкъ, Князь Четвертинскій, будучи избираемъ на Кіевскую канедру, не иначе согласился на избраніе, какъ подъ условіемъ зависимости отъ Московскаго Патріарха. По прибытіи Гедеона въ Москву для рукоположенія, Цари Іодина и Петра Алекспевичи у Константинопольскаго Патріарха Діонисія испросили согласіе на сію зависимость.

Замъчательный ше изъ Россійских в Соборовь стъ утвержденія Хрістіанства въ Россіи до 18-го выка,

Хотя Всероссійскіе Митрополиты и потомъ Цатріархи имѣли власть надъ всею Церковію; впрочемь какъ они, такъ и Великіе Князья и потомъ Цари своею властію и судомъ не ръщали всъхъ вообще дёль перковныхь; но въ важныхъ случаяхъ всегда учреждали Соборы. Замёчательнёйщіе изъ сихъ Со-боровъ суть слёдующіе:

- 1) Соборъ Кіевскій, бывшій въ 1157 году на Мартина еретита, родомъ Армянина, который училъ признавать во Хрість одно естество, а плоть Его признавать принесенною съ неба; при перстномъ сложеніи Креста первый персть слагать съ двумя послъдними, а указательнымъ и среднимъ креститься
  и попамъ благословлять; Аллилуія говорить по дважды; Евхаристію совершать на одномъ винъ безъ соединенія съ водою и на опръснокахъ; крестить безъ
  Муропомазанія; Крестное знаменіс сперва полагать на
  львое плечо; храмы поставлять алтаремъ на полдень;
  въ Священнодъйствіяхъ ходить по солнцу. За сіи
  заблужденія Мартинъ былъ осужденъ онымъ Соборомъ; а ноелику этотъ лжеучитель называлъ себя
  родственникомъ Луки, Константинопольскаго Патріарха, то, для окончательнаго надъ нимъ суда, былъ
  отправленъ въ Константинополь, и тамъ Соборомъ
  осужденъ на сожженіе.
- 2) Соборъ во Владимірь, бывшій въ 1274 году, при ; Митрополить Кирилль, для прекращенія, замѣченныхъ симъ Митрополитомъ, безпорядковъ въ дѣлахъ перковныхъ. На этомъ Соборѣ опредѣлено: Епіскопамъ, при постановленіи Священниковъ и Діаконовъ, какъ можно тщательнѣе, изслѣдовать образъ ихъ жизни; не поставлять ни въ какую степень Священнаго сана пришельцевъ незнаемыхъ; рабовъ, не получившихъ свободы; вступившихъ въ незаконные браки и пр.; въ Крещеніи три раза погружать, а не обливать крещаемаго водою; причетникамъ и Уподіаконамъ не прикасаться къ Священнымъ сосудамъ;

непосвященнымъ въ алтарь не входить, Апостола не читать, прокимна не произносити и пр.

- 3) Соборъ въ Москвъ, бывшій въ 1441 году, собранный Великимъ Княземъ Василіемъ Васильевичемъ Темнымъ на Митрополита Исидора, который, возвратясь съ Флорентинскаго Собора, обнародовалъ Папскую буллу съ своею грамотою ф всемірномъ единеніи Церквей. Единеніе не принято, и Митрополить осужденъ.
- 4) Соборъ въ Москев, бывший около 1491 года. при Великомъ Князв Іоаннь З-мь Васильевичь и Митрополить Зосимь на ересь жидовскую. Начальникомъ этой ереси быль жидь Схарія или Захарія, который училъ, что законъ Моисеевъ есть единый Божественный, что Хрістосъ еще не родился, что не должно поклоняться ни Иконамъ, ни Мощамъ, и что умершіе не воскреснуть. Симъ ученіемъ онъ заразиль двухъ Новгородскихъ священниковъ — Алексъя и Діонисія; а сіи старались распространить заблужденія сперва въ Новгород'в, а потомъ и въ куда вызваль ихъ Великій Князь, сдёлавъ перваго протојереемъ въ Успенскомъ Соборѣ, а послѣдняго въ Архангельскомъ. Архіепіскопъ Геннадій, открывъ заблужденія въ Новгородь, донесь о томъ Великому Князю. Составленный по сему донесенію, Соборъ преклялъ ересь, а еретиковъ осудилъ на заточеніе. Въ концѣ жизни Іоанновой ересь жидовская вновь открылась; Государь повельль главныхъ преступниковъ сожечь всенародно, и съ тъхъ поръ ересь не возобновлялась.
- 5) Соборъ въ Москењ въ 1492 году, при томъ же Великомъ Князъ и Митрополитъ, по причинъ окончанія Пасхальнаго расчисленія на седьмую тысячу льть. Тъ, кои не понимали, почему оканчивалось пасхальное расчисленіе, стали увърять, что по окончанія

седьмой тысячи лътъ придетъ антихристъ и наста- нетъ страшный судъ. Не смотря на окружную грамоту, написанную Геннадіемъ, Архіепіскопомъ Новогородскимъ, въ опровержение этого заблуждения, оно болбе и болбе усиливалось въ народъ. Но когда съ окончаниемъ пасхальнаго расчисления церковныхъ праздниковъ, ожиданіе народомъ кончины міра не исполнялось: то еретики стали издъваться даже надъ върою Хрістіанскою, и совствить отвергать истину втораго пришествія Хрістова, последняго суда, воскресенія мертвыхъ и въчной жизни. Посему Соборъ, изъяснивъ причину окончанія Пасхалій, опредълилъ держать возвратный пасхальный кругь, какъ уста-новлено Никейскимъ Соборомъ; а составление Пасха-ліи на осьмую тысячу л'єть поручиль Архіепіскопу Геннадію. На этомъ соборъ утверждено считать въ Россіи и гражданскій годъ вмёсть съ церковнымъ, съ 1-го Сентября.

6 Соборъ въ Москев, бывшій въ 1588 году, для учрежденія Патріаршества въ Россіи 7) Два Собора, бывшіе въ Москев же при Царь

7) Два Собора, бывшіе въ Москов же при Цар'в Алексію Михайловичю. Первый Соборъ быль для сов'вщанія объ исправленіи книгъ церковныхъ, на которомъ и опред'влено исправить новыя книги, противъ старыхъ харатейныхъ Славянскихъ и Греческихъ, чтобы сл'вдовать во всемъ прежнимъ церковнымъ уставамъ. Вторый Соборъ былъ въ 1665 году для суда надъ Патріархомъ Никономъ, въ сл'вдствіе Государева обвиненія на него. На Соборъ сей, кром'в Россійскихъ Іерарховъ, были приглашены Патріархи: Александрійскій Паисій и Антіохійскій Макарій и другіе н'вкоторые Восточные Іерархи, которые вс'в хотя осудили Никона, по обвиненію Царя, но книги, исправленныя подъ надзоромъ Никона, одобрили; кром'в

сего отвергли лежныя правила Стоглавнаго Собора а), которыми защищались не принимавшие исправлен-, ныхъ книгъ.

- 8) Соборъ, бывшій въ Москев въ 1682 году для обличенія раскольниковъ, кои требовали состязанія о въръ. На семъ Соборъ присутствовали Пари Іоаннъ и Петръ Алексћевичи, Патріархъ Іоакимъ и другіе Іерархи Русскіе; въ томъ числъ Св. Митрофань, первый Епіскопъ Воронежскій. Святители разсмотрѣли каждый пунктъ челобитной раскольниковъ, и безъ труда опровергли ихъ. Но раскольники вивсто того, чтобы внимать силь доказательствъ Православнаго ученія, произвели столько буйства и мятежа, что это не иначе могло быть прекращено, какъ только Царскою властію и наказаніемъ за возмущеніе. Одинъ изъ главныхъ раскольниковъ, Никита Пустосвять, видя слабость своего ученія, до того озлобился на ревностнаго защитника Православія, Аванасія, Епіскопа Холмогорскаго, что бросился къ нему и едва не задушилъ его. Пустосвять быль казненъ; сообщики его частію разб'єжались, частію были схвачены и наказаны.
- 9) Послыдній Соборъ изъ замівчательній шихъ Россійскихъ Соборовъ былъ въ 1714 году, при містоблюститель Патріаршескаго Престола. Стефань Яворскомг, по случаю распространенія Кальвинскихъ за-

а) Стоглавный Соборо созвань быль около 1551 г., по желанію Царя Іоанна-А-го Васильевича, для исправленія церковнаго благочинія. Соборь сей виділь нужду и въ исправленіи Богослужебныхъ книгъ; по не могъ произвесть этого полезнаго діла, а притомъ и самъ не быль свободенъ отъ заблужденій, утверждая въкоторые суевірные обычам, благопріятные нашимъ раскольникамъ По сей-то, въроятно, причинъ опреділенія сего собора и не были утверждены законно пастырями, присутствовавшими на немъ

блужеденій, защищаємых стрівльцами; на семъ Соборів произнесено проклятіє на лжеучителей.

Учрежденіе Святьйшаго Стнода.

Но вы 1721 году при Петрь І-мъ, для удобнівниаго управленія Церковію, вмісто Патріаршества учрежденъ непрерывный Соборъ-Духовная Коллегія, вскор в потомъ Высочайше переименованная Сеятьй-шимь Правительствующимь Сектодомь, коему присвоена честь, сила и власть Патріаршая, или даже и большая; цоелику онъ, какъ сказано въ Духовномъ Регламентъ, есть Духовное Соборное Правительство, и Высочайше повельно духовнымъ и мірскимъ у него просить крайнія дълъ духовныхъ управы, ръшенія и вершенія и судомъ его довольствоваться и указовъ его слушать во всемъ, подъ великимъ за противленіе и ослушаніе наказаніемъ. Вселенскіе Патріархи— Костантинопольскій, Александрійскій, Антіохійскій и Герусалимскій въ своихъ грамотахъ къ Государю Всероссійскому признали Сунодъ своимъ во Хріств Братомъ, и опредълили сноситься и совъщаться съ нимъ, какъ и прежде съ Патріархомъ Московскимъ и Всероссійскимъ. Такимъ образомъ съ учрежденіемъ Святьйшаго Сунода, единство нашей Церкви съ Греко-Восточною не пресъклось и значение Россійской верархіи не измънилось; (между тъмъ управление дъ-лами Церкви было вообще улучшено)

Покушение Западной Іерархіи покорить себт Церковь Россійскую.

Западная Іерархія, водимая духомъ властолюбія, со времени отпаденія своего отъ Іерархіи Восточной непрестанно покушавшаяся подчинить сію последнюю своей неограниченной власти, не преставала инъть властолюбивые виды и на Церковь Россійскую.

Западные проповъдники не только первоначально

предлагали Владиніру свое в вроиспов вданіе въ 10-и в в в в в в в в продолженіе десяти л'єть три раза были въ Кіев в Римскіе послы, в в вроятно для того, чтобы въ Русскую Церковь в в сти ученіе и обряды Западные, какъ это сд влано съ Перковію Польскою.

Въ 11-мъ въкъ, когда Святославъ, Князь Черниговскій, и Всеволодъ Переяславскій нечаяннымъ нападеніемъ принудили брата своего, Великаго Князя Изяслава 1-го Ярославича (1073 г.), бъжать въ Польту, а оттуда въ Нъмецкую землю къ Императору Генриху 4-жу: то Папа Григорій 7-й или Гильдебрандъ, объщая ему вооруженную помощь, требоваль отъ него покорности. Но Изяславъ, возшедши опять на престолъ, отклонить замыслы Григорія (1077 г.).

Въ концъ 12-го въка (1188/ г.), Папа Климентъ З-й, чрезъ своего посла склоняя Великаго Князя Всеволода Юрьевича на соучастие въ третьемъ крестовомъ походъ, въ то же время, конечно, имълъ въ виду и ту хитрость, чтобы Церковь Россійскую подчинить своему властолюбію Въ началъ 13-го въка 4205 г.), Папа Иннокентий

Въ началъ 13-го въка 4205 г.), Папа Иннокентій 3-й чрезъ своихъ легатовъ доказывалъ превосходство Латинскаго закона Роману, Князю Галицкому, побъдившему Венгровъ и Поляковъ, и почти всю Юго-Западную Россію приведшему подъ свою власть, объщалъ надълить его городами и сдълать Великимъ Королемъ посредствомъ меча Петрова. Но воинственный Романъ, послъ пренія съ легатами о въръ, услыша отъ нихъ о мечъ Петровомъ, обнажилъ свой мечь, и сказалъ: «такой ли у Папы? если имъетъ такой, то можетъ давать города; а я доколъ ношу его при бедръ, не имъю нужды въ иномъ, и кровію покупаю города, слъдуя примъру нашихъ отцовъ и

прадъдовъ, возвеличившихъ землю Русскую. Ипо смерти Романа, Андрей, Король Венгерскій, по согласію съ Польскимъ Герцогомъ Лешко, отдалъ Галицкое Княженіе сыну своему Коломану. Князь сей скоро (около 1217 г.) началъ притъснять Галичанъ въ въръ, и Православныя церкви превращать въ Латинскія. Но къ счастію Правовърныхъ, Андрей поссорился съ Лешко, который и возбудиль Мстислава Новгородскаго къ освобождению Галича отъ Венгровъ. Опять около 1253 года, во время княженія въ Галицін Даніила. сына Романова, Римскій посланник в Іоаннъ-Плано-Карпини, отправленный Папою Иннокентіемь 4-мь съ дружелюбными письмами къ Хану Гаюку, убъждалъ во Владимір' Волынскомъ Россійскихъ Епіскоповъ присоединиться къ Латинской Церкви. На возвратномъ пути посольства, Даніилъ призналь Папу главою сво-ей Церкви, над'вясь, при посредств'в его, получить отъ западныхъ Хрістіанъ сильную помощь противъ таръ. Но, не получивъ сей помощи, Даніилъ отрекся отъ подчиненія Двору Римскому и обратился къ Восточному Православію (около 1257 г.) Тотъ же Римскій Первосвященникъ (1253 г.) чрезъ двухъ Кардиналовъ старался склонить въ Латинство и Св. Александра Невскаго, а выбств съ нимъ покорить своей неограниченной власти и всю Церковь Россійскую; но умудренный Богомъ и твердый въ благочестіи, Александръ даже не хотълъ и знать ученія Римской Церкви.

Въ половинъ 14-го въка (1347 г.) Шведскій Король Магнусъ, желая услужить Папъ, принялъбыло намъреніе, силою обратить Россіянъ въ Латинскую въру. Для сего съ войскомъ приплывъ къ острову Березовому или Біорку, послалъ объявить Новгородцамъ, чтобы они избрали ученыхъ людей для пренія съ Шведскими ов'єрь, и приняли Латинскую, если она будеть найдена лучшею; или готовились воевать съ нимъ. Таковому посольству Василій, Архіепіскопъ Новгородскій, даль благоразумный отвіть, сказавъ: «что ихъ праотцы приняли въру отъ Грековъ, и что они свято содержатъ ее и увърены въ ен истинъ, и потому ни съ къмъ не могутъ входить въ преніе о въръ; если же Шведы непремънно хотять состязаться объ этомъ: то для сего пусть отправять людей ученыхъкъ Патріарху Цареградскому; а если они чамъ либо обижены отъ Новогородцевъ, то пусть объявять свои неудовольствія.» На сіе Магнусъ отвъчалъ ръшительно, что желаетъ только обратить Россіянъ на путь душевнаго спасенія—добровольно или оружіемъ. Война началась. Шведы окрестнымъ жителямъ Оръхова предлагали смерть или Латинскую въру. По взятіи Оръхова и по крещеніи многихъ противъ ихъ воли въ Латинство, Магнусъ хотълъ идти къ Новгороду; но, будучи разбить на берегахъ Ижоры и видя нужду въ събстныхъ припасахъ и множество больныхъ въ своемъ войскъ, легкомысленный Король возвратился въ свое отечество безъ предполагаемаго успѣха. Въ томъ же вѣкѣ (1350 г.) Король Краковскій, овладѣвши Волынскою землею, тесниль тамошнее Духовенство, и Православныя церкви превращаль въ Латинскія, и такимъ образомъ цълые города отторгалъ отъ Россійской lepapxiu.

Около половины 15-го въка Исидоръ, человъкъ ученый и хитрый, и воспитанный, по мивнію нъкоторыхъ, Латинянами, родомъ Далматянинъ, въ Царьградъ испросившій себъ Россійскую Митрополію, по прибытіи въ Москву, не болье какъ чрезъ четыре мъсяца отправился въ Италію на Флорентинскій Со-

боръ, съ твиъ наивреніемъ, чтобы преобразовать Россійскую Церковь въ Латинскую. Но предательетво Исидора было обличено въ Россіи. Съ пышностію и гордостію Папскаго духа прибывъ въ Москву, предатель обнародоваль Папскую буллу съ своею грамотою о всемірномъ единеніи Церквей, вручиль Великому Князю Василію Васильевичу особое письмо отъ Папы, объявиль о себъ, что онъ назначенъ Легатомъ отъ ребра Апостольскаго, и при служеніи сталь во нервыхъ поминать Папу. Великій Князь позналь вев сін хитрости, собраль Епіскоповь, Княчей и Вельножъ, и объявилъ имъ, къ чему клонится Панское намъреніе, сокрытое подъвидомъ соединенія Церквей. Исидоръ, позванный къ суду, остался непреклоннымъ въ своемъ ожесточени и быль заключенъ подъ стражу въ Чудовъ монастырь; но отсюда онъ тайно ушелъ сперва въ Грецію, а потомъ въ Италію, и тамъ заняль м'есто Кардинала.

. Въ 16-мъ въкъ (1580 г.) Іоаннь 4-й Васильевичь въ одно и тоже время воюя съ Польшею и Шведами, принужденнымъ нашелся искать мира съ Поляками, и для сего просиль Папу Гршорія, чтобъ онь своимъ носредничествомъ преклонилъ Польскаго Короля въ миру. Папа, обрадованный свиъ обстоятельствонъ, избралъ легатонъ въ Польшу и Россію хитръйшаго Іезунта Антонія Дассевина. Легатъ, бывъ прежде у Польскаго Короля и договорившись псь нить объ условінкъ мира съ Россією, наконець явился, къ Царю Іоанну Васильевичу (1581 г.). Царь принужденъ быль принять миръ, для Россіи весьма невыгодный; но надеждъ, коими ласкалъ себя Папа. не исполнилъ. Такъ, въ следствіе желанія Іоанна Васильевича, чтобъ онъ признанъ былъ Царемъ отъ Польскаго Короля, безстыдный Пассевинъ вотще го-

46 Mg 44

ворилъ, что Іоаннъ сего титла можетъ ожидать отъ милости и могущества Папы, если только признаетъ Папскую власть надъ всею Церковію Русскою; также напрасно старался чрезъ преніе съ Царемъ о въръ преклонить его къ Латинству; напрасно внушалъ ему и то, чтобъ боярскихъ дътей посылалъ для образованія въ Іезуитскія училища.

Возвратившнійся отъ Іоанна безъ всякой пользы для Двора Римскаго, Пассевинъ, для введенія Папской въры въ Россіи, наконецъ предложилъ въ Польшъ—стараться всячески заманивать Русскихъ въ Литовскія школы Папистовъ и вдыхать въ нихъ духъ Римской Церкви. По его же представленію, Польское Правительство возбранило во всей Малороссіи учиться Греческому языку, чтобъ мало по малу отклонить отъ самаго Греческаго исповъданія.

Унія въ Россіи.

Следствіемъ таковой хитрости Пассевина и другихъ Папистовъ было то, что Унія, давно гнездившаяся въ странахъ, смежныхъ съ Польшею, въ конце 16-го века открыто была принята во всехъ сихъ местахъ: ибо въ 1596 году Соборъ, учрежденный въ Бресть изъ Православныхъ Еніскоповъ подъ председательствомъ Кіевскаго Митрополита Михаила Рогозы, думавшаго чрезъ подчиненіе Папе стать на одной стенени съ Патріархомъ Московскимъ, расторгъ единеніе Малороссіи и Литовскихъ Православныхъ Церквей съ Греко-Россійскою Церковію и подчиниль оныя Панской власти; такъ что изъ многихъ, бывшихъ въ Польше и Литве, Православныхъ Епархій одна только Могилевская не приняла единенія съ Западомъ а). Вселенскіе Патріархи чрезъ своихъ пос-

а) Главными виновинками Унін были: Луцкін Епісконъ, Кирилля Терлецкій, Кієвскій Митрополить Михаиль Рогоза и Влад-

ланниковъ и ивкоторые Православные Епіскопы, не принявшіе Уній, на Соборѣ Берестенском подвергли проклятію соборъ Брестскій. Но съ особенною ревностію возстали противъ Уній Днѣпровскіе и Запорожскіе казаки, которые за стѣсненіе совѣсти въ вѣрѣ, подъ покровительствомъ Гетмана Косинскаго, пронявели въ Польшѣ великое опустошеніе, наконецъ при Гетманѣ Хмъльницкомъ, отдавшись въ подданство Всероссійской державы, во всей Малороссій совершенно истребили Унію.

Въ следующемъ после Брестскаго собора году Римскій Папа Клименто 8-й старался уже всю Россійскую Церковь соединить съ своею. Для этой цели чрезъ своего посланника внушаль Царю Осодору Іоанповичу, что Церковь Россійская зависить отъ такого Патріарха, который, состоя въ подданстве у Турокъ и за самое свое поставленіе давая имъ деньги.

пірскій Епіскопъ Ипатій Поцей, постриженный Терлецкимъ въ монахи и посвященный Митрополитомъ Рогозою въ Епіскопа. Кириллъ Терлецкій порочною жизнію своею вынудиль Константинопольскаго Патріарха Іеремію нарядить судъ для изследованія своихъ преступленій, и потому опасался лишиться сана. Митрополить Рогоза также быль не совствъ правъ въ своемъ новедении и ва это страшился суда Патріаршаго. Почему, для устраненія југрожавшей имъ опасности, они, по совъту Ипатія Поцея, согласились отдаться въ покровительство Папы. Отъ сего соединенія измінники . Нравославія ожидали, между прочимь, техъ же выгодь и правъ, какими пользовались Латинскіе Епісковы въ Царствъ Польскомъ т. е. они думали, что имъ дано будетъ право засъданія въ Сенать: но въ этомъ они обманулись, хотя Папа и ходатайствоваль за нихъ предъ королемъ Польскимъ. На Соборъ Брестскомъ положено было: подъ предлогомъ нерадьнія Патріарховъ Греческихъ о Россійской Церкви, соединить ее съ Римскою, на основани Флорентинскаго Собора; признать Папу главою всего Хрістіанства; оставить неприкосновенными всв обряды Грековосточной Церкве; священнодъйствовать на Русскомъ языкъ; не запрещать Священинкамъ: и Діаконамъ брачную жизнь; не требовать отъ Папы граматъ на утверждение избираемыхъ Епіскоповъ.

по сему самому будто бы не получаеть блаподати Духа Святаго, и что будто бы однихъ только Папъ посвящаеть Духъ Святый. Но набожный Государь не хотълъ и слышать о соединеніи съ Римскою Церковію.

Наконецъ Римскій Дворъ въ самозванць Отрепьтов думаль имъть надежное орудіе къ распространенію своей власти надъ Россійскою Церковію. Воспитанный Іезунтами, Отрепьевъ, коварно объявивъ о себъ въ Польшъ, что онъ Паревичь Лимитрій, сынъ Царя Іоанна Васильевича, вътоже время сперва Мнишеку воеводъ Сендомирскому, потомъ Королю Польскому Синзмунду, наконецъ Римскому Папъ объщалъ во всю Россію ввести Латинскую въру, если они помогутъ ему получить, какъ говорилъ онъ, отповское наследіе Россійскаго престола. Дабы удобнье исполнить сіе объщаніе, самозванецъ, окруженный Іезунтами, по совъту ихъ, на мъсто законнаго и безъ вины изгнаннаго Святвишаго Патріарха Іова, самъ собою бралъ и опредълилъ Рязанскаго Архіепіскопа Инатія, родомъ Грека, прежде бывшаго Архіепіскопомъ на островъ Кипръ, а по завоевании сего острова Турками, ушедшаго въ Италію и принявшаго исповеданіе Римской Церкви, наконецъ оттуда прівхавилаго въ Россію въ царствованіе Осодора Іоанновича, который принялъ его милостиво и, не зная его коварства, далъ ему въ управление Рязанскую Епархію. По вступленіи въ бракъ съ дочерію Воеводы Сендомирскаго, Ажедимитрій, въ письмъ къ Папъ Павлу 5-му, оцять изъявиль свое расположение къ Латинской въръ и объщался ввести ее во всей Россіи, говори, что какъ Духовенство, такъ и бояре — всъ сльпо повинуются ему. Обрадованный симъ, Папа прислажь къ Ажецарю свои граматы, а легатъ Папскій въ Польш'в, непрестапно писавшій къ нему о

введеніи Римскаго закона въ Россіи, для лучшаго успѣха въ этомъ пагубномъ дѣлѣ прислалъ къ нему еще четырехъ Ісзуитовъ. Уже Отрепьевъ рѣшился сдѣлать первый опыть своего предпріятія противъ Православной Вѣры, повелѣвъ, въ угодность Ісзуитамъ, нѣкоторые Россійскіе Православные храмы превратить въ Латинскіе костелы. Но его доброжелательство къ закону Римскому, его уваженіе къ Ісзуитамъ, его своевольное обхожденіе съ вельможами и гордые поступки съ Духовенствомъ, пренебреженіе имъ постовъ, праздниковъ, Св. Икопъ и другихъ церковныхъ постановленій — все сіе возбудило въ народѣ общее возмущеніе, которое окончилось убійствомъ Лжецаря и многихъ Поляковъ ц сверженіемъ лжеватріарха Игнатія.

Римскій Дворъ и по убіснін Лжедимитрія не преставаль еще имъть надеждъ на подчиненіе своей власти Россійской Церкви. Симъ надеждамъ благопріятствовали—появленіе другихъ самозванцевъ, которымъ помогали Поляки, усиленіе Поляковъ во многихъ городахъ Русскихъ, предложеніе Россійскаго престола Польскому Королевичу, вторичнос возведеніе на Патріаршество лжепатріарха Игнатія. Но по освобожденіи Москвы отъ Поляковъ Княземъ Пожарскимъ п гражданиномъ Мининымъ, съ воцареніемъ Дома Романовыхъ, досель благополучно царствующаго, всь оныя падежды Двора Римскаго прекратились.

Такимъ образомъ отечествениая Церковь наща, среди всякихъ козней Западной Церкви, по благодати все-благаго Бога, сохранила всю чистоту Первенствующей Церкви, и какъ прежде была, такъ и нынъ, по слову Писанія, есть Церковь Бога живаго, столпъ и утвержденіе истины. Наконецъ и отторженные отъ нея, въ Уніатство, по внущенію благомыслящихъ. Цасты

рей своихъ, увидъли свои заблужденія и добровольно приняли древнее прародительское Православіе 1839 г.).

**A**).

Jul mil

Замъчательный из Митрополитовъ Всероссійскихъ. Высшая Іерархическая власть надъ Россійскою Церковію, какъ сказано, прежде принадлежала Митрополитамъ, съ 988 до 1598 года, потомъ Патріархамъ, а наконецъ предоставлена Святъйшему Суноду.

Престолъ Митрополичій до 1299 года находился въ Кіевъ. Всъхъ Митрополитовъ, имъвшихъ въ непосредственномъ управленіи своемъ Епархію Кіевскую, было 23. Замъчательнъйшіе изъ нихъ суть:

1) Св. Михаиль, первый Митрополить Кіевскій и всея Россіи. Онъ въ 988 году съ шестью Епіскопами быль прислань къ новопросвъщенному Хрістіанствомъ Владиміру, въ Корсунь, отъ Константинопольскаго Патріарха Пиколая Хрисоверга. По утвержденіи Хрістіанства въ Кіевъ, странствоваль съ Епіскопами по земль Русской до Новгорода и Ростова, повсюду крестя и поучая народъ, и вездъ, гдъ только могь строить церкви, ставиль Священниковъ и Діаконовъ. Его св. Мощи почивають въ соборной церкви Кіевской Лавры, куда онъ перенесены изъ Антоніевыхъ пещеръ. Память его совершается 30-го Сентября.

2) Леонтій, вторый Кіевскій и Всероссійскій Митрополить (992 — 1015 г.). Онъ первый по Россійскимъ городамъ поставиль Епіскоповъ, какъ-то: Іоакима въ Новгородъ, Осодора въ Ростовъ, Неофита въ Черниговъ, Стефана во Владиміръ-Волынскій, Никиту въ Бългородъ. Когда злые люди снисхожденіе и кротость Св. Владиміра Великаго обращали во зло: Митрополить благословиль нъкоторыхъ Епіскоповъ

предстать предъ Государя и просить его, быть боле правосуднымъ и строгимъ. Пастыри Церкви говорили ему: «се въ землъ нашей умножились разбойники! почто не казнишь ихъ?» «Боюсь гръха,» отвъчалъ Государь. Епіскопы на діе сказали ему: «ты поставленъ отъ Бога на казнь злымъ, а добрымъ на помилованіе : надлежить тебь казнить разбойниковь, только со испытаніемъ и разсмотрівніемъ.» Послів сего Государь ободрился, обратиль всёхъ къ своей должности и ослабилъ корыстолюбіе, грабежи и разбон. При томъ же Митрополитъ въ 1004 году явился въ Кіевъ нъкто Адріань, монахъ, который поносиль церковныя правила, Епіскоповъ, Пресвиторовъ и Иноковъ. Митрополить обличиль его, отлучиль отъ Церкви, заключиль въ темницу и наконецъ благочестивыми увъщаніями довель до истиннаго раскаянія.

Зиларіонъ, пятый Митрополить Кіевскій и Всероссійскій (1051—1072 г.), первый изь Русскихь, мужъ ученый и добродътельный, бывшій священникомъ въ сель Берестовь. Онъ, по причинь войны Ярослава Владиміровича съ Греками, быль рукоположенъ Русскими Епіскопами; но, по окончаніи войны, испросиль у Патріарха Михаила Керулларія благословенную грамату на Митрополію. Въ бытность его на Святительскомъ престоль, пришли въ Россію изъ Царяграда три пъвца Греческіе и завели церковное пъніе на восемь гласовъ.

4) Св. Константинъ, 15-й Митрополитъ Кіевскій и всея Россіи, прибывшій въ Кіевъ въ 1156 году, но въ концъ 1158 года, принужденный оставить Митрополію, по слъдующей причинъ: Мстиславъ Волысскій, сынъ Великаго Князя Изяслава 2-го, требовать, при возведеніи на Великокняжескій престоль дяди

своего Ростислава – Михаила, чтобы низверженный Митрополить Клименть, изъ схимника Смоленскаго возведенный соборомъ Русскихъ Епіскоповъ на Митрополичій престоль, снова управляль Церковію Россійскою: «ибо Константинъ, говориль онъ, кляль память отца моего.» Но Ростиславъ не хотвлъ слышать о Климентъ, избранномъ, по его мивнію, беззаконно. Наконецъ согласились, чтобы не быть Митрополитомъ ни тому, ни другому. Константинъ удалился въ Черниговъ, гдъ нъкогда былъ Епіскоповъ; и тамъ скоро окончался (1159 г. Іюня 5), показавъ иримъръ чрезвычайнаго смиренія: ибо оставиль завъщание, чтобъ повергли его тело вив града, какъ недостойное погребенія. Князь Черниговскій Святославъ и Епіскопъ Антоній не смели нарушить завещанія; но на третій день, видя неприкосновенность мертвенныхъ останковъ, съ честио предали ихъ зеиль. Повъствуютъ, что въ сін три дня, ясные для Чернигова, была ужасная буря и молнія въ Кіевь; что однимъ громовымъ ударомъ убило тамъ восемь человъкъ, и вътеръ сорвалъ шатеръ Ростислава, стоящаго тогда въ полъ, близъ Вышгорода; что ночью надъ теломъ Митрополита зрелись три огненные столпа; что Князь Ростиславъ старался молитвами въ церквахъ умилостивить Бога; и что вдругь настала тишина, когда тъло Св. Константина было предано землъ.

Последній изъ Митрополитовъ, имевшихъ въ непосредственномъ управленіи Кіевскую Епархію, быль Кириллъ 2-й. Преемникъ его Максимъ, въ конце 13-го века, перенесъ престолъ Митрополіи во Владиміръ на Клязьме; а преемникъ Максимовъ, Св. Петръ, въ первой половине 14-го века, перенестоный въ Москву.

Заихчательнъйшіе изъ Митрополитовъ Московскихъ в Всероссійскихъ суть:

осероссінских суть:
1) Св. Петръ, 25-й Митрополить Всероссійскій (1308-1326 г.). Онъ родился и первые годы святой жизни своей провель въ Волыни. Будущее величіе Св. Петра было предъявлено матери его, еще до его рожденія: она видела во сив, будто она держить на рукажъ агица, у котораго посреди роговъ нажодилось прекрасное древо, покрытое цевтами и плодани, а въ вътвякъ его горъли благоухающія свъчи. Семи лътъ отъ роду, Цетръ отданъ былъ въ научение грамотъ; но грамота не давалась ему. Это сильно огорчало и родителей, и его самаго. Но Господь утъшиль ихъ: однажды Петръ увидёль во сиё мужа въ святительских в одеждах в , который сказаль ему: «открой уста твои.» Отрокъ повиновался. Святитель прикоснулся къ языку отрока и наполнилъ сладостію уста его. Съ этого времени Св. Петръ сталъ пони-мать все, чему его учили; и двънадцати лътъ при-нялъиночество. Патріархъ Константинопольскій Аванасій рукоположиль его въ Митрополита Всероссійскаго изъ Игуменовъ Ратскаго монастыря, основаннаго самимъ Св. Петромъ. Сей кроткій Архипастырь великимъ смиреніемъ своимъ побъдилъ клеветника своего, Епіскопа Тверскаго, Андрея, который, подозрѣвая Петра въ духовномъ святотатствъ, внушалъ Патріарху не принимать его на Россійскую Митрополію. Оправданный на Соборь, созванномъ въ Переяславль Зальсскомъ, для разсмотрънія доноса Андреева, Св. Петръ предъ лицемъ всего Собора сказалъ врагу своему: «миръ ти о Хрість, чадо! отнынь блюдися лжи; мимошедшая же да отпустить ти Господь!» а) Въ 1313 году съ Михаиломо Ярославичемо, онъ вздилъ въ Орду,

а) Когда Андрей своими клеветами на Святителя дривелъ-быдо въ

и исходатайствоваль у Узбека для Россійскаго Луховенства льготную грамоту, въ которой сказано: «да никто обидить въ Руси церковь соборную Петра Митрополита и его Духовенства; кто возметь у духовныхъ что нибудь, заплатитъ втрое; кто дерзнеть порицать въру Русскую, ято обидить церковь, монастырь, часовню, да умреть.» Обозръвая свою паству, Святитель прибыль въ Москву, полюбилъ Князя ея Іодина Даниловича Калиту, за его благоразуміе н милосердіе къ бъднымъ, и наконецъ въ 1325 г. изъ Владиміра перенесъ Святительскую Каоедру въ Москву, а чрезъ то положилъ прочное основание ея возвышенію надъ прочими княжествами. Бесёдуя съ Іоанновъ Даниловичемъ, Св. Петръ говорилъ ему: ты воздвигнешь здёсь храмъ, достойный Богоматери, то будешь всёхъ славнее иныхъ Князей, и родътвой возвеличится, кости мои останутся въ семъ градъ, Святители станутъ обитать въ немъ, и руки его взыдутъ на плеща враговъ нашихъ.» Въ заложенномъ храм' во имя Успенія Богородицы, Святитель своими руками приготовилъ себъ гробъ, и зимою того же года (1326. 21 Декабря) скончался. Кончина его сопровождалась славою чудотвореній.

2) Св. Алексій, 27-й Митрополить Всероссійскій (1354—1378 г.). Онь родился въ Москвъ 1293 года; при Крещеніи нареченъ Елевееріемъ; отецъ его, Осодоръ Баконть, былъ Бояриномъ при Великомъ Князъ Іоаннъ Даниловичъ и почитается родоначальникомъ Плещеевыхъ. Родители старались приготовить Елев-

смущение всъхъ присутствовавшихъ на Соборь, то Св. Петръ въ слухъ всего Собора сказалъ: "я не лучше есмь Іоны Пророка: аще убо мене ради бысть волнение сие великое, изжените мене, и уляжетъ молва отъ васъ."

еерія къ гражданской службъ; но Господь судилъ иначе: однажды отрокъ Елевоерій, занимаясь ловлею птицъ сътью, и утомленный долгимъ ожиданиемъ добычи, заснулъ, и во время сна услышалъ, что кто-то говоритъ: «Алексій! для чего по напрасну трудишься? Я сотворю тебя ловцемъ человъковъ.» Возлюбивъ Господа Інсуса отъ дътства, Елевеерій скоро поняль, чей это гласъ призываль его. Двадцати лъть отъ рожденія, онъ приняль иночество въ Московскомъ Богоявленскомъ монастыръ, и нареченъ Алексіемъ. Достигии 40 леть, Св. Алексій сделался известень Св. **Феогносту**, Митрополиту Всероссійскому, преемнику Св. Петра; 12-ть лътъ вспомоществовалъ ему въ правленіи. Въ 1350 году былъ посвященъ во Епіскопа во Владиміръ на Клязьмѣ; а въ 1353 избранъ Великимъ Княземъ Симеономъ Іоанновичемъ Гордымъ въ Митрополита Всероссійскаго, и рукоположень въ Константинополъ Патріархомъ Филовеемъ. Св. Алексій, вступивъ на Митрополичій престоль, оказаль важную услугу Церкви и Отечеству. Жена Хана Чанибока, Тайдула, страдая глазною бользнію, требовала помощи Святителя. Ханъ писаль къ Великому Князю Іоанну Іоанновичу: »мы слышали, что Небо чемъ не отказываетъ молитвамъ Алексія; да испросить же онъ здравія моей супругь.« Святитель немедленно собрадся въ путь, и въ соборномъ храмв служилъ напутственный молебенъ. Въ это время свича, стоявшая при гробъ Св. Петра Митрополита, вдругъ зажглась сама собою. Сдёлавъ изъ воска чудесно зажегшейся свычи другую меньшую, Св. Алексій отправился въ путь и, по прибытіи въ Орду (1357 г.), совершиль здёсь молебень, освятиль воду, и когда окропиль ею больную, то она выздоровела. Следствіемъ сего было прекращеніе беззаконыхъ налоговъ,

которыми Ханскій посоль Кашакт обременяль Князей Россійскихъ. Когда, по убіеніи Чанибека, сынъ его Бердибекь, учинившій это злодъяніе, съ угрозами н насиліемъ началь требовать съ Россійскихъ Князей незаконной дани: Святитель опять побхаль въ Орду, и посредствоиъ матери Бердибековой, Тайдулы, исходатайствоваль милость для Церкви и Отечества. Великій князь, его семейство, духовенство и народъсь торжествомъ встрътили возвратившагося изъОрды Святителя, и смотрели на него, какъ на Ангела-избавителя. Осьмильтній сынъ и наследникъ Великаго Князя, знаменитый впоследствин Димитрий Іоанновичь Донской, лобызая руку Св. Митрополита, говорилъ: »0 Владыко, ты дароваль намъ житіе мирное; чъмъ изъявим'ь теб'ь нашу признательность?« Посл'в многихъ трудовъ, подъятыхъ имъ для благоустроенія церковнаго и гражданскаго, Св. Алексій преставился на 86 году своей жизни и на 24 своего Архипастырства (1378 г. Февр. 12.), и погребенъ въ Чудовъ монастырь, имъ самимъ созданномъ, въ воспоминание чудеснаго исцъленія Тайдулы. Его мощи обрътены нетлінными презъ 60 лътъ по смерти его и прославлены многими чудесами.

ЗДСв. Іона, 32-й Митрополить Всероссійскій (1448—1461 г.). Онъ родомъ изъ Галича Костромскаго; постригся 12-ти льтъ въ одномъ Галичскомъ монастырь, а оттуда перешель въ Московскій Симоновъ монастырь. Св. Митрополить Фотій однажды посьтиль сію обитель, и, увидя тамъ юнаго инока Іону, мирно спящаго, съ удивленіемъ смотрълъ на его кроткое лице, и предрекъ, что этотъ юноша будеть первымъ Святителемъ Русской земли и многихъ наставить на путь спасенія. Св. Іона, еще при жизни Св. Митрополита Фотія, былъ посвященъ во Епіскопа Рязанскаго, и на сей цаствъ привелъ ко Христу ино-

гихъ изъ племенъ Финскихъ, жившихъ въ предълахъ Разанскихъ. Послъ кончины Св. Фотія (1410—1431 г.), Великій Князь Василій Васильевичь и Соборъ Пастырей Россійских в избрали святаго Іону преемни-ком его, и послали его въ Константинополь къ Патріарху, для поставленія въ санъ Митрополита всея Россіи. Но въ Константинополь уже другой посвященъ былъ въ санъ Митрополита Всероссійскаго. Это Исидорь, который быль предань Напв и впоследстви, на соборь Флорентинскомъ, болье всъхъ дъйствовалъ въ пользу Престола Римскаго. По низложении предателя Исидора, Св. Іона, по желанію Великаго Князя Василія Васильевича и Святителей, снова былъ нареченъ на канедру Митрополита Всероссійскаго; впрочемъ, вследствие разныхъ смуть въ Византии и Руси, (около 18-ти лътъ) онъ оставался еще Епіскопомъ Рязанскимъ, и въ это смутное время оказалъ много услугъ отечеству, способствуя къ возстановленію на Великокнижескій престоль Василія Васильевича Темнаго. Сей князь быль коварно захвачень въ обители Свято-Троицкой, привезенъ въ Москву и здёсь ослёпленъ двоюроднымъ братомъ своямъ Димитріємо Шемякою. Шемяка заняль Московскій Великокняжескій престоль; а ослыпленного Василія сосладь въ Угличь. Шемяка коварно упросиль святаго Іону взять на свои руки дътей Васильевыхъ, Іоанна и Андрея, которыхъ приверженные къ нимъ люди (Киязья Ряполовскіе) укрывали въ Муромъ, состоявшемъ въ Епархін Іоны. Святитель приняль юныхъ Князей на свою епитрахиль въ соборномъ Муромскомъ храмъ, ручаясь за ихъ безопасность, и прибыль съ ними въ Москву. Но Шемяка, вибсто объщанныхъ благодъяній, сослаль ихъ въ Угличь, гдв содержался ихъ родитель. Огорченный Святитель каждый день твердилъ Шемякв:

»неправду ты учиниль; а меня ввель въ гръхъ и стыдъ: Богъ накажетъ тебя, если не освободишь Великаго Князя съ семействомъ и не дашь шаннаго удъла.» Св. Іона наконецъ побъдиль злобнаго Димитрія: Василій Васильевичь съ семействомъ своимъ получилъ свободу и удъльное Княжество-Вологду. Между темъ, какъ Шемяка злодействоваль въ Москвъ, Василій въ Вологдъ собираль около себя приверженцевъ, н наконецъ съ войскомъ двинулся къ Москвъ. Шемяка бъжалъ, и Василій Васильевичь снова заняль Великокняжескій престоль. По утвержденія Василін на Великовняжескомъ престоль, Св. Іона, Соборомъ Русскихъ Іерарховъ, былъ возведенъ на Каеедру Митрополита Всероссійскаго; впрочемъ, Великій Князь грамотами своими даль знать Греческому Императору и Патріарху, что Церковь Русская этимъ нисколько не разрываеть тъсной связи своей съ Греческою Церковію и всегда будеть сохранять Православіе. а) Изв'єщая о своемъ посвященій все Православное Христіанство, Святитель Іона, съ горестію, говорить о клятвопреступленіяхь и навътахъ Шемяки, н убъждаеть всъхъ не держать стороны его, а покориться Великому Князю. Св. Іона правиль Церковію 12-ть льть; ревностно старался уничтожить заблужденія Уніи и подчинить Литовскія Епархіи Московской Митрополіи. Предъ кончиною своею, онъ предскавалъ скорое освобождение Россіи отъ ига Монголовъ. Это иго навсегда и сверхъ сынъ и пресыникъ Темнаго, Іоаннъ III-й Васильевичь. При семъ же Государъ, во время перестройки Успенскаго Собора, обрътены были нетлънными мощи Св. Іоны, равно и

а) Послѣ Св. Іоны, Митрополиты у насъ постоянно избирались изъ Русскихъ Архіереевъ и не посыдались на посвященіе въ Константинополь къ Патріарху.

его предшественниковъ: Өеогноста, Кипріана и Фотія (1472 г. Мая 27). Многія чудеса совершались при мощахъ Св. Іоны. а)

4) Св. Филиппъ, 43-й Митрополитъ Всероссійскій (1567-1570 г.), родомъ Москвитянинъ, изъ фамилін Колычевыхъ. Однажды, въ церкви услыша слова Евангелія: »никтоже можеть двіма господинома работати и проч.«, онъ, на 30-мъ году своей жизни. оставиль мірь и скрылся въ Соловецкій монастырь; въ 1548 г. сделанъ Игуменомъ этой обители. Государь Іоанно 4-й Васильевичь, Духовенство и Бояре въ 1567 г. убъдили Св. Филиппа принять Митрополію. Сей Святитель небоязненно обличаль грознаго Самодержца за злоупотребленія его опричниковъ и за неправды его самаго. Царь вознегодовалъ на Филиппа и лишилъ его Первосвятительскаго престола. Св. Филиппъ, послъ поруганія отъ опричниковъ въ Московскомъ Успенскомъ соборъ, въ раздранномъ рубищъ простаго монаха, на дровняхъ былъ отвезенъ въ Московскій Богоявленскій монастырь; зд'єсь, въ мрачной темницъ, семь дней былъ моренъ голодомъ: потомъ переведенъ въ обитель Св. Николая на Перервь, наконецъ заточенъ въ Отрочъ монастырь, гдъ быль лишенъ жизни отъ Малюты Скуратова.

Последній изъ Всероссійскихъ Митрополитовъ быль loss; онъ же былъ и первымъ Патріархомо въ Россіи.

а) Когда въ 1812 году, послъ бъгства Французовъ изъ Россіи, Архіенископъ Августинъ съ нъскодькими духовими и свътскими дицами вошелъ въ Успенскій Соборъ, то всъ увидъли, что, среди всеобщаго опустошенія, рака съ мощами Св. Іоны одна осталась не тропутою; даже драгоцьника золотая лампада при мощахъ сего Святителя висъла на своемъ мъстъ. Русскіс, остававшіеся въ Москъвъ, слышали, что нъсколько разъ Французы покушались воспользоваться ракою Св. Іоны; но всякій разъ грозное мановеніе руки Святителя примодило ихъ въ страхъ и бъгство.

Beepocciuckie Hampiapxu.

Патріархови въ Церкви Россійской было десять, и вст они были истинные отцы народа и Церкви.

- 1) Іовъ, первый Патріархъ Всероссійскій (1588-1605 г.), быль сперва Коломенскимъ Епіскопомъ, потомъ Архіепіскопомъ Ростовскимъ, а после Митрополитомъ Всероссійскимъ. Во время голода и моровой язвы въ Москвъ, при Борись Годуновъ, онъ былъ истиннымъ отцемъ и утвшителемъ несчастныхъ. Годуновъ уважалъ его, и по его совъту всегда дълаль доброе, а въ худомъ страшился его упрековъ. Предъ лиценъ посланныхъ отъ самозванца Отрепьева. Святыйшій Іовь въ Успенскомъ соборь, снявь съ себя панагію, когда полагаль ее предъ иконою Богоматери въ знакъ отреченія отъ престола, то въ слухъ всёхъ сказаль, что Церковь предается въ руки еретику и злодъю. Почему и заключенъ подъ стражу въ Старицкій монастырь; а Рязанскій Епіскопъ Игнатій лжецаремъ возведенъ на его мъсто; но году, по убіеніи Отрепьева, заключенъ въ Чудовъ монастырь.
- 2) Гермогент, вторый Патріархъ Всероссійскій, избранъ Духовенствомъ и Царемъ Василіемъ Іоанновичемъ Шуйскимъ (1606 г.), еще при жизни Іова, уже ослъпшаго отъ золъ и гоненій, и пасъ мятущуюся Церковь до взятія Москвы Поляками, т. е. до 1612 года. По смерти Василія Іоанновича Шуйскаго, хотя соглашался принять Польскаго Королевича Владислава на Россійскій престолъ, однако съ тъмъ, чтобы онъ принялъ Правовъріе, чтобы всъхъ Поляковъ выслаль изъ Россіи, и не имълъ никакой зависимости отъ Польскаго Короля. Бояринъ Михаилъ Салтыковъ тре-

боваль оть Патріарха безпрекословнаго повиновенія Королевской воль, и, вынувъ ножъ, угрожаль смертію: Патріаркъ безтрепетно противопоставиль ему Крестное знаменіе и судъ Божій. Когда Поляки бывшіе въ Москвъ, услышали, что народъ вооружается нихъ; то чрезъ бояръ требовали отъ Патріарха, писать къ народу о безопасности Россіи подъ властію Польскою; въ противномъ случав угрожали ему смертію. Патріархъ небоязненно отвічаль боярамь: «я васъ не боюсь, а боюсь единаго Бога. Я къ нимъ буду писать, что буде ты изменникъ (Салтыковъ) съ Литовскими людьми изъ Москвы выйдешь; и я не велю имъ къ Москвъ ходить: а буде вамъ сидъти въ Москвъ; и я ихъ за Православную въру пострадати благословляю.» Бояре заключили его въ Чудовъ монастырь, и, запретивъ къ нему входъ, уморили голодомъ (1612 г.).

По заточеніи Гермогена, Поляки и Россійскіе измінники во второй разъ вручили Игнатію жезль Патріаршескій: но освобожденіе Москвы Пожарскимъ опять заставило его разстаться съ Патріаршествомъ, и бъжать въ Польшу.

3) Филареть (до постриженія — Өеодоръ) Никитичь, третій Патріархъ Всероссійскій, быль родомъ
изъ фамиліи Романовыхъ — (сынъ Никиты Романовича Юрьева Захарьина, шурина Царю Іоанну
4-му Васильевичу, по сестрв своей Цариць Анастасів Романовив); — по воль Годунова постриженъ
въ иночество въ монастырь Антонія Сійскаго. Лжедимитрій повельль его, какъ будто бы своего родственника, посвятить въ Митрополита Ростовскаго.
Во время свирыпствованія Поляковъ въ Россіи, при
Туппинскомъ воры, измыники Переяславскіе вневапно напали на Ростовъ; граждане Ростовскіе бытали
въ Ярославль, но Филареть не преклонился на быт-

ство ихъ мольбами: онъ заперся въ соборной церквя и, соверщивъ Литургію, причастиль народь; нятежники, вторгшись во храмъ, сорвали съ Митрополита Святительскія одежды, и едва живаго цовезли его въ Тушвно; но чрезъ нъсколько недъль тяжкаго павна, онъ, посав бъгства Тушинскаго вора, быль отбить отрядомъ Шуйскаго изърукъ непріятельскихъ полъ стънами обители Св. Іосифа Волоколамскаго. Филаретъ и въ другой разъ претерпълъ бъдственный плънъ у Поляковъ: онъ виъстъ съ другими послами (1610 г.) изъ Москвы быль отправлень подъ Смоленскъ, просить у Сигизмунда сына на престолъ ьсероссійскій, съ тымъ, чтобы крестился онъ въ Православную въру; Король, раздраженный требованіемъ пословъ, отдаль ихъ подъ стражу, и наконецъ отослалъ въ Польшу, гдћ они бъдствовали до временъ Деулинскаго мира, заключеннаго въ седьный годъ царствованія Михаила Осодоровича. Когда за освобожденіе изъ пліна Царскаго родителя, Филарета Никитича, Польское Правительство требовало уступки нъкоторыхъ земель: страдалецъ — Филаретъ ин-салъ въ Россію, чтобъ за него не уступали Полякамъ ни единой пяди земли Русской. Польское Правительство, видя мужество и твердость Митрополита, было вринуждено освободить его изъ плена, съ темъ, чтобы возвратить ему воеводу. Струса, захваченнаге при освобожденін Москвы. По возвращеніи Филарета Никитича изъ павна, Царь; Духовенство, Бояре и народъ убъдили его принять Патріарінеское достоинство. Бывшій въ то время въ Москви для устроенія Цернии Россійской Іерусалинскій Патріары Ософань совершиль посвящение Филарета. Въ четырнадцати-лътнее правление его (1619-1638 г.) Россайская Церковь возведичилась.

- 4) Подсафо 1, четвертый Патріархъ Всероссійскій, бывний Архіеніскопъ Пскова, избранъ и поставленъ Соборомъ Русскихъ Архіереевъ; о семъ было послано извъстіе ко всёмъ Восточнымъ Патріархамъ, которые и признали Іоасафа Всероссійскимъ Патріархомъ. Кроткій Іоасафъ правиль Церковію около семи лъть (1634—1641 г.).
- ми лъть (1634—1641 г.).

  5) На мъсто Іоасафа, вт 1642 г., избранъ Іосифъ, Архимандритъ Симонова монастыря, и посвященъ Крутициимъ Митрополитомъ Серапіономъ съ Соборомъ Епісконовъ. Михаилъ Өеодоровиць, предчувствуя свою кончину, поручилъ Патріарху юнаго сына своего Алексія. Патріархъ сего наслъдника Всероссійскаго престола вънчалъ на престолъ по чину Царскому, и былъ для него върнымъ споспъщникомъ въ устроеній Государства. Онъ правилъ Церковію около десяти лътъ (1642—1652 г.).
- 6) Послъ юсифа на Патріаршій престоль возведенъ Никонъ, Митрополить Новогородскій. Онъ былъ сынъ Нижегородскаго поселянина; по склонности къ уединенію, въ юности тайно оставиль отцовскій домъ и сдълался послушникомъ въ Макарьевскомъ Желтоводскомъ монастыръ; но наконецъ родственники склонили его оставить монастырь и вступить въ супружество; по склонности и способности къ духовнымъ занятіямъ, онъ былъ возведенъ на степень причетника, а потомъ въ санъ Священника. Московские купцы, знавши его по Макарьевскому монастырю, перепросили его въ Москву. Лишивщись всъхъ детей, онъ, после десятилътняго супружества, убъдилъ жену свою идти въ монастырь; самъ же удалился въ обитель на Анзерскомъ островъ, смежномъ съ островомъ Соловециимъ, и тамъ провелъ нъсколько лътъ въ духовныхъ подвигахъ; отселъ удалился и прибылъ въ

обитель Коже-Езерскую, гдв, по смерти настоятеля, общимъ моленіемъ братіи убыл денъ быль ядти въ Новгородъ, просить у Митрополита Афоонія благословенія на степень Игумена. Чрезъ три года послів сего, прибывъ въ Москву для исправленія церковныхъ нуждъ, по своей строгой жизни и отличнымъ способностямъ, сдълался извъстенъ Царю Алексъю Михайловичу, и поставленъ Архимадритомъ въ Новоспасскій монастырь. Въ Москвъ скоро научился онъ Греческому языку. Царь Алексій Михайловичь бесьдовалъ съ нимъ каждую пятницу. По желанію Государя, Патріархъ Іерусалимскій Пансій, приходившій въ Москву за милостынею, посвятиль Никона въ Митрополита Новгородскаго. На сей паствъ Няконъ оказалъ Государству величайшую услугу, съ опасностію жизни своей, силою пастырскимъ убъжденій усмиривши народный мятежъ (1549 г.). Сей Архипастырь, по Царскому повельнію, перенесь (1651 г.) изъ Соловецкаго монастыря въ Москву Мощи Святителя Филиппа, убіеннаго рукою Скуратова. Въ это время скончался Московскій Патріархъ Іоснфъ. По прошенію Царя Алексъя Михайловича, Никонъ согласился принять жезлъ Патріаршескій (1652 г.). Исправление церковныхъ книгъ было первымъ и постояннымъ предметомъ заботъ сего Натріарха. Во время моровой язвы, онъ, сберегая Царское семейство, посъщалъ области и города и подавалъ средства къ прекращенію оной. Государь, въ возданніе за его заслуги, повельль ему писаться Великимь Государемя. -- Но ненависть противниковъ Никоновыхъ в непреклонность его нрава сделали его виновнымъ предъ Государемъ. По обвиненію Царя, на Московскомъ Соборъ Никонъ а) лишенъ Патріаршества в

а) Никону поставлено было въ вину, что онъ самовольно оставиль

простымъ монахомъ посланъ Вологодской Епархім въ **Ферапонтовъ монастырь.** — Посл'я и скольнихъ первыхъ мъсяцевъ тяжкаго заключенія, царь повельль дать ему полную свободу въ монастырѣ, гдѣ Никонъ инълъ домовую Церковь и служилъ въ ней по чину Архіерейскому. Но въ последствій враги не устыдились взнести на Никона новыя клеветы, по которымъ онъ былъ переведенъ въ Кирилловъ монастырь, гдь три года томился въ душныхъ келліяхъ, подъ строгимъ надзоромъ. Впрочемъ Царь Алексій Михайловичь, при кончинъ своей, въ духовной помъс-тилъ: «отъ отца моего духовнаго, Великаго Господина, Святъйшаго Никона Іерарха и блаженнаго Пастыря, аще и не есть нын'в на престол'в семъ, Богу тако изволившу, прощенія прошу и разр'вшенія». — Царь Осодорь Алекспевичь повельлъ возвратить его въ Воскресенскій монастырь; но Страдалецъ на пути умерь въ Ярославлъ. Онъ погребенъ, какъ Патріаркъ, и положенъ въ Воскресенскомъ монастыръ. ные Патріархи прислали разр'вшеніе почитать его между Патріархами.

7) По низложеніи Никона, вскоръ, по изволенію Государя и по избранію Духовенства, возведень на Патріаршество Архимандрить Троицкой Лавры loacaфъ 2-й и посвященъ Греческими Патріархами — Александрійскимъ и Антіохійскимъ и всъмъ Соборомъ Россійскихъ и Греческихъ Архіереевъ. Онъ пасъ Церковь съ 1667 до 1672 года.

8) Питиримъ, осьмый Патріархъ Всероссійскій, бывшій Митрополитъ Новогородскій, послѣ десятимъсячнаго правленія Церковію, скончался въ 1673 году.

Москву и жилъ въ Воскресенскомъ монастыръ, и что отсутствие его было причиною многихъ затруднений по дъдамъ церковпымъ.

- ... 9) На штото его въ 1674 году избранъ и возведенъ Іоакима, изъ дворянскаго рода Савеловыхъ, бывшій Чудовскій Архимандрить, а потомъ Митрополить Новгородскій. Онъ вѣнчаль на Всероссійскій престоль Осодора Алекспевича; въ 1678 году Соборомъ опредълиль чинь праздника Ваій; его же рукою, по смерти Осодора Алексвевича, коронованы Іоаннь и Петрь Алексвевичи; онъ спосившествоваль къ укрощенію стрелецкихъ мятежей, къ спасеню жизни Царя Петра Алексвевича и къ единодержавно; при немъ Кіевская Митрополія подчинилась Россійскому Патріаршеству. Памятниками его настырской ревности о чистотъ въры служатъ-книга его: Усють Духовный, пространное опровержение челобитной Пустосвята и многія посланія. Подъ его покровительствомъ, два брата Іонійскіе, Софроній и Івинникій Лихуды, присланные Вселенскими Патріархами, основали въ Московскомъ Богоявленскомъ монастыръ учелище, которое потомъ переведено въ Заиноноспаскій монастырь и названо Славяно-Греко-Латинскою Академією. (1679 г.).
- 10) Послѣ кончины Іоакима, въ 1690 г. на Патріаршескій престоль возведенъ Адріанъ, Митрополить Казанскій. Подобно своему предшественнику, онъ написаль противъ раскольниковъ книгу, подъназваніемъ: Шить выры православной. Съ кончиною сего кроткаго и миролюбиваго Первосвятителя, послѣдовавшею въ 1700 году, кончилось Патріаршество въ Россіи. Патріаршій престоль до времени быль порученъ блюсти Рязанскому Митрополиту Стефану Яворскому, мужу ума высокаго, ревностному жъ върѣ и Государю. Сей просвъщенный Пастырь ревностно препирался особенно противъ Кальвинистовъ и раскольниковъ; и въ обличеніе Кельвинскихъ заблуж-

деній написаль книгу-Камаю Воры, а противь раскольниковь—в знаменіях в пришествія антикриста. Святый Димитрій, Митрополить Ростовскій, и Пажиримъ Нижегородскій были ревностными помощниками его противъ разномыслищихъ. Св. Димитрій, въ обличение не правомыслящихъ, написалъ Розыско; а Питиримъ-книгу подъ названіемъ: Пращица Духовная. Стефанъ Яворскій правиль Церковію Россійскою до 1721 года. Въ это время, какъ выше сказано, права и обязанности Патріарха были виврены не одному лицу, а Собору нескольких влив изъ высшаго Духовенства, подърменемъ Соятпашаго Правительствующаго Стнода.

4 НОГОРІЯ МОНАШЕСТВА ВЪ РОССІИ.

Начало монашества въ Россіи.

Витель съ просвъщениемъ России върою, положено н начало Россійскому монашеству. Святый Владиміръ, вскоръ послъ крещенія, уже воздвигаль монастыри въ Южной и Свверной Россіи; Ярославъ или Георгій, сынъ Св. Владиміра, устроилъ въ Кіевъ два монастыря: во имя своего Ангела Георгіевскій или Юрьевскій, и во имя Ангела своей супруги Ирины — Ирининскій; Св. Антоній, родомъ изъ города Любеча, постриженный въ обители Авонскихъ монаховъ, наставленный въ правилахъ подвижничества, при кинзъ Ярославъ возвратившись въ Россію, ходиль уже по монастырямъ; но ни одного изъ иихъ не избралъ для своего жительства, — а поселился въ пещеръ, ископанной въ горъ около Кіева Иларіономь, куда сей, будучи еще священникомъ, удалялся для молитвы.

Основанів Кісво-Печерской Лавры.

Преподобный Антоній, планившись кросотою дикаго уединенія, окружавшаго пещеру Иларіонову,

рвшился подвизаться здесь въ пость и молитве, и 40-летнимъ подвижничествомъ привлекъ къ себе многихъ благочестивыхъ людей, такъ что накоторые изъ нихъ восхотели разделять съ щимъ пустыннические подвиги и выкопали для себя пещеры. Симъ положено начало, такъ называемымъ, дальнымъ пещерамъ. Святый Антоній, собравшихся братій поручивъ въ управление преподобному Варлаажу, своему ученику, сыну знаменитаго боярина Кіевскаго, самъ для большаго безмолвія переселился на другой ходиъ, гдѣ ископаль себъ пещеру, извъстную подъ именемъ ближней Антоніевой пещеры, и провель здівсь 16-ть літь. Великій Князь Изяславъ Ярославичь съ своею дружиною приходиль къ святому отшельнику и просиль у него благословенія и молитвъ. Сей основатель Кіево-Печерской Лавры преставился 1078 года (10 Іюля).

Окончательное устройство Кіево-Печерскій монастырь получиль при Святомъ *Θеодосіи* Печерскомъ, который, по желанію братіи и по благословенію Св. Антонія, быль возведень въ достоинство Игумена Печерскаго монастыря, и который ввель здісь уставъ Цареградскаго Студійскаго монастыря, принятый послі и во всёхъ монастыряхъ Русскихъ.

Нъкоторыя черты иго жизни преподобнаго Өеодосія Печерскаго.

Преподобный Феодосій, сдёлавшись настоятелемъ Печерскаго монастыря, имёлъ неусыпный надзоръ надъ братіями: онъ каждую ночь подходиль къ кельямъ ихъ; — радовался, когда слышалъ братій славословящихъ Господа, — скорбёлъ, когда иноки убивале время въ пустыхъ разговорахъ; — и наутріе таковыхъ всегда вразумлялъ своими кроткими наставленіями.

Великіе Князья-Ярославъ и Изяславъ уважали его какъ своего отца. Изяславъ не ръдко приглашалъ его иъ своему столу, и самъ иногда раздъляль съ ниъ его трапезу. Однажды Государь спросиль у него: «оть чего міть ваше кушанье всегда кажется пріятиве, нежели свое?» «Отъ того, отвічаль Праведникъ, что у насъ все дълается съ благословениемъ Божіниъ; а у васъ на поварнъ происходятъ всякія сквернословія, драки и ропотъ на тебя самого.» Смиреніе Св. Өеодосія было столь велико, что онъ самъ трудился для братій и иногда готовиль имъ пищу; а однажды, возвращаясь изъ дворца Княжескаго въ монастырь, самъ свлъ на мъств служителя, отвозившаго его, и, по незнанію, обходившагося съ какъ съ простымъ монахомъ. Угодникъ Божій крайне не любилъ въ монахахъ стяжанія временныхъ благъ. «Намъ, отрекшимся отъ міра, не прилично опять собирать стяжанія, говориль онъ; имья сердце въ кельъ, мы не можемъ приносить Богу чистую молитву: идъ же есть сокровище ваше, ту будеть сердце ваше» (Мат. 6, 21). Милосердый къ бъднымъ, онъ завелъ въ Кіевъ первый домъ страннопріимства и питалъ несчастныхъ въ темницахъ, отделяя на это лесятую часть монастырскаго имфнія. Преподобный **Өеодосій преставился 1084 г. (3 Мая).** 

(Распространение монащества въ России.

Монастырь Кієво-Печерскій, славный своими основателями, въ половинь 12-го въка (1159 г.) названный Лаврою, славился многими великими подвижниками, и сдълался разсадникомъ другихъ многихъ монастырей Русскихъ. Обители въ Россіи время отъ времени умножались по благочестивой ревности Пастырей, Князей и Бояръ Русскихъ и по народной набожности и уваженію къ духовемству. Большая часть

изъ нижь получили начало во времена искупеній для Церкви Русской, происходившихъ отъ междоусобій Княжескихъ и Татарскаго порабощенія. Въ теченіе каждаго въка послі утвержденія Хрістіанства въ Россіи воздвигаемо было по ніскольку монастырей.

Еще нъкоторые знаменитыйшие изъ основателей и начальниковъ Российскихъ монастырей.

Знаменитъйшіе изъ основателей и начальниковъ монастырей въ Россіи, кром'в основателей Печерской Кіевской Лавры, были: Преподобный Антоній Римлянинъ, Преподобный Варлаамъ Хутынскій, Пр. Сергій Радонежскій, Пр. Кириллъ Бълозерскій, Пр. Зосима и Савватій Соловецкіе, Пр. Мафнутій Боровскій, Пр. Іосифъ Волоцкій, Пр. Александръ Свирскій, Пр. Корнилій Комельскій, Пр. Кириллъ Новоезерскій, Пр. Нилъ Столобенскій, Пр. Антоній Сійскій и многіе другіе. Вотъ нъкоторыя черты изъ исторіи ихъ жизни

Св. Антоній Римлянинь.
Преподобный Антоній Римлянинь родился въ Рымѣ (1067 г.); и быль воспитань въ православія: ибо

мѣ (1067 г.); и быль воспитань въ православіи: ибо родители его втайнѣ хранили и исполняли правила семи Вселенскихъ Соборовъ. По смерти родителей, Св. Антоній, имѣніе свое раздавъ нищимъ, самъ на 19-мъ году жизни своей постригся въ иночество. Послѣ многихъ подвиговъ въ пустынѣ, а потомъ при морѣ на камнѣ, Праведникъ чудесно приплылъ на немъ изъ Италін къ Великому Новгороду (1106 г.). Тамошніе чиновинки и Епіскопъ Никима дали Святому на берегу Волхова мѣсто для основанія монастыря, одного изъ древнѣйшихъ въ Россій. Разсказываютъ, что преподобный Антоній; находись еще" въ Италіи, подожилъ въ бочку церковные сосуды и разныя драпоцѣйныя вещи, и бросиль ее въ море; че-

резъ годъ послѣ своего прибытія въ Новгородъ, во время рыбной ловли, онъ нашелъ бочку съ своими сокровищами въ рѣкѣ Волховѣ, близъ того мѣста, гдѣ существуетъ его обитель. Преподобный Антоній вреставился 1147 года (3 Августа).

Преподобный Варлаамь Хутынскій.

Преподобный Варлаамь Хутынскій, основатель игуменъ Хутынскаго монастыря близъ Новгором, родился въ Новгородъ отъ богатыхъ родителей и былъ воспитанъ въ благочестіи. Еще въ юноществь, онь во всвхъ своихъ поступкахъ являль кротость, смиреніе, незлобіе и строгое воздержаніе ; по кончинѣ родителей, раздавъ бъднымъ свое имъніе, самъ устроилъ себъ келью близъ ръки Волхова, и по времени основалъ тамъ монастырь. Слава Святой жизни его и даръ чудотворенія привлекли къ нему многихъ ревнителей благочестія. Св. Варлаамъ преставился 1243 года (6 Ноября). Въ Новгородъ въ первую пятницу после недели всехъ Святыхъ бываеть врестный ходъ въ Хутынскій монастырь изъ Софійскато собора. Вотъ случай, по которому учрежденъ тоть ходъ: въ одно время Новгородскій Архіепіскопъ приглашаль къ себъ преподобнаго Варлаама; сей отвътствовалъ Святителю: «Владыко мой святый! аще Богъ благословить, на первой седмицъ поста славныхъ и всехвальныхъ Апостолъ, въ день ничный, прівду на саняхъ ко благословенію Преосвященства твоего»; въ ночь на пятницу первой не**лвли Петрова поста выпалъ снъгъ на полтора ар**шина ;--отъ этого всъ пришли въ уныніе, опасаясь истребленія жатвы; но Св. Варлаамъ успокоиль, предсказавъ обильный урожай;—что и сбылось: ибо отъ снъга истребился червь, во множествъ показавшійся на растеніяхъ.

## Преподобный Сергій Радонежскій.

Преподобный Серий Радонежскій, основатель Свято-Троицкой Сергіевой Лавры, родился въ (1314 г.) отъ благородныхъ родителей, Кирилла и Маріи, и названъ былъ Варооломесмо. Еще бывъ во чревъ матернемъ, онъ три раза прокричалъ въ церкви, къ удивленію всего народа; по рожденіи, каждую среду и пятницу не вкушалъ матерняго молока, въ предзнаменование своего великаго постничества ; скорбя о недостаткъ своего разуменія въ ученіи, свыше пріялъ способность разуміть Писаніе; по кончинъ родителей, вмъстъ съ нимъ переселившихся въ Радонежъ, -- для подвиговъ иноческихъ поселился въ лесу около десяти верстъ отъ Радонежа, на томъ мъсть, гдъ нынь Лавра; и съ благословенія Св. Митрополита Өеогноста, основалъ церковь во славу Живоначальныя Троицы. Здёсь, принявъ иноческій санъ подъ именемъ Сергія, онъ славою святыхъ подвиговъ просіяль не только въ нашемъ отечествъ, но и въ странахъ Греціи. Многіе стекались къ нему на жительство и устрояли для себя кельи; и онъ быль первымъ ихъ игуменомъ. Константинопольскій Патріархъ Филовей прислаль къ Преподобному кресть, параманъ и схиму, и благословилъ его завести общежитіе. Св. Митрополить Алексій, по особенной любви своей и уваженю къ св. Сергію, употребляль его на примиреніе удільныхъ Князей; а предъ кончиною своей возложиль на него кресть, въ знакъ того, что Сергій будеть его преемникомъ; но Преподобный отвъчаль Святителю: «отъ юности былъ я златоносецъ; на старости ли сделаюсь таковымъ? Если будешь принуждать меня, удалюсь отъ людей и сокроюсь въ лъсахъ.» При нашествія Мамая, Св. Сергій возбудиль всёхь Князей удфльнихъ на единодушное ополчение противъ врага, и вовии молитвами содъйствовалъ защитникамъ отенества. Глубокимъ безмолвиемъ, строгимъ пощениемъ, сегдащнимъ бдъниемъ непрерывною молитвою, Св. сергий достигъ даровъ прозръния, чудотворения и безпрастия. Сама Богоматерь однажды явилась ему, съ 
постолами Петромъ и Іоанномъ, п объщала всегнамнее покровительство его обители. Изъ учениковъ
пъ. Сергия, скончавщагося 1391 года (Сент. 25), 
иногие сдълались основателями другихъ монастырей, 
накъ напр. Андроникъ основалъ Московский Спасоандрониевский монастырь, Савва Сторожевский-Звенитородский монастырь.

(Преподобный Кирилль Бълоезерскій.

Святый Кирилло Бълоезерский родился въ Москвъ отъ благородныхъ родителей (1337 г.), и приняль иночество въ Московскомъ Симоновомъ монастыръ, гар, проходя послушание въ поварнъ, достигъ до такого умиленія, что безъ слезъ не могъ вкусить даже хльба, непрестанно памятуя объ огнъ геенскомъ, въ коему восходилъ мыслію отъ огня повареннаго. Однажды, молясь передъ иконою Богоматери, онъ слышаль глась, повельвающій ему идти въ Былоезерскую страну. Св. Подвижникъ тайно оставилъ Симонову обитель и скрылся на Бъло-озеро, на необитаемомъ мъстъ, гдъ и положилъ основание монастырю, предписавъ для него особый строгій уставъ, и былъ первымъ его игуменомъ въ продолжении 30 лать. Преподобный Кирилль преставился 1427 г. (IDHA 9)

Преподобный Зосима: Соловецкій.

Преподобный Зосима, въ молодыхъ летахъ постригшійся въ монашество, совершалъ подвиги свои на Соловецком островь и основаль здёсь обитель, пос-

лъдовавъ Сассатію, прежде его тамъ подвизавшемуся и водрузившему крестъ. Повъствуютъ, что Зосима однажды приглашенъ былъ къ столу Мареою Посадницею; взошедъ въ комнату, гдъ сидъло шестъ знаменитыхъ бояръ, Преподобный закрылъ лице свое руками, прослезился и не могъ вкушать яствъ; на вопросъ ученика своего Даніила о причинъ такой горести, отвътствовалъ, что сидяще бояре зрълись ему обезглавленными, и что предвидитъ горестный конецъ ихъ. Это и сбылось въ то время, какъ Іоаннъ 3-й Васильевичь сокрушалъ Новгородское въче. Зосима преставился 1478 г. (Апр. 17).

## Иреподобный Пафнутій Боровскій.

Преподобный Пафнутій, внукъ Татарскаго Баскака, обращеннаго въ Хрістіанство, основалъ монастырь въ Боровскъ, и иноческие подвиги свои продолжаль до глубокой старости (ум. 1479 г. Мая 1). Праведникъ сей имълъ даръ проворливости, такъ что по одному виду узнавалъ свойства людей, и, провидя гръхи братій, приводиль ихъ къ искреннему раскаянію передъ нимъ. Пов'вствують, что Боровскій Князь, завидуя славъ Праведника, подослалъ было своихъ слугъ поджечь его обитель; но служители, приближась къ монастырю, вдругъ потеряли свою а одинъ изъ нихъ лишился зрвнія, и, принужденный исповъдать гръхъ свой предъ Пафнутіемъ, получилъ прозрвніе. Въ последствін и самъ Князь раскаялся передъ Подвижникомъ, и измънилъ свою ненависть на уваженіе къ нему,

Преподобный Іосифъ Волоцкій.

Преподобный Іосифъ, родившійся и воспитавшійся въ Волоколамскть, первый игуменъ Волоцкаго монастыря, имъ самимъ основаннаго, былъ ученикъ и по-

стриженникъ Преподобнаго Пафнутія. По кончинь сего Праведника, избранный братіею во игумена Боровскаго монастыря, Св. Іосифъ хотвлъ ввести общежительный уставъ; но, встрътивъ препятствіе къ сему со стороны братіи, навсегда удалился изъ Пафнутіева монастыря, и въ ивсколькихъ верстахъ отъ Волоколамска, въ люсу, устроилъ пустынь на общежительныхъ правилахъ. Подвижническая строгость, предписанная имъ братіп, была соединена съ попеченіемъ о неимущихъ и больныхъ, для которыхъ онъ устроилъ подлё монастыря особый домъ. Преподобный Іосифъ въ исторіи нашей Церкви особенно славенъ по своей ревности противъ жиловской ереси. Онъ преставился (Сент. 9) 1516 г.

Преподобный Александръ Свирскій, родомъ изъ Новгорода, постригся въ монашество (1474 г.) на 26 году своей жизни въ Валаамскомъ Преображенскомъ монастырѣ; проведши около 13 лѣтъ въ этой обители, Св. Александръ потомъ перешелъ на озере Рощинское, и, поселившись въ шести верстахъ отъ рѣки Свири, прожилъ тамъ семь лѣтъ въ тѣсной хижинѣ. Когда сюда стали собираться къ нему многіе ревинтели иноческихъ подвиговъ, то онъ для ихъ пребыванія устроилъ обитель, и Новгородскимъ Архіепископомъ Серапіономъ былъ возведенъ въ достоинство Игумена для своей обители. Св. Александръ преставился 1533 г. (Авг. 30).

Преподобный Корнцлій Комельскій.

Преподобный Корнилій, родомъ изъ Ростова, сынъ знатныхъ и богатыхъ родителей, отцемъ своимъ быль отданъ на службу къ Великой Княгинъ Маріи, супругъ Василья Васильевича Темпаго; но потомъ, оставивъ придворную жизнь, удалился въ Кирилло-

Бълоезерскій монастырь. Проведши здісь нісколько літь въ послушаніи и переписываніи св. книгь для церквей, онь послі странствоваль по монастырямь и пустынямь, и наконець, уже довольно пріобучивь себя къ иноческимъ трудамь, избраль для подвиговъ Вологодскіе Комельскіе люса, гді и основаль обитель, предписавъ братіи сочиненный имь общежительный уставъ. Преподобный Корнилій Комельскій основаль и другой монастырь близь ріки Костромы, на озерів Сурскомь. Онъ преставился 1537 г. (Мая 19).

Преподобный Кирилль Новоезерскій.

Преподобный Кирилль Новоезерскій, сынъ богатыхъ родителей, изъ Галича, еще въ отрочествъ имъль непреодолимое желаніе посвятить себя иночеству, а тайно удалился изъ родительскаго дома въ обитель Пребодобнаго Корнилія Комельскаго. Пробывъ шьсколько леть подъ руководствомъ Св. Корнила, Кириллъ, съ благословенія его, скрылся въ одну пустыню, гдъ прожилъ долгое время, не употребляв никакой пищи, кром'в кореньевъ и травъ; наконемъ, по соизволенію Божію, онъ отправился на Новоозеро, и тамъ, на островъ Красномъ, устроилъ себъ келью. Слода стеклись къ ниму другіе отшельники; и такимъ образомъ положено основание Новоезерскому монастырю. Пребодобный Кириллъ одаренъ быль даромъ пророчества; - онъ предъ кончиною своею предрекъ: «будетъ обда велія на земль нашей и гиввъ велій на людехъ — войны, плоненія, гладъ, моры; а потомъ предсказалъ величіе и славу отечества. Преподобной Кириллъ преставился 1532 г. (Февр. 4) Преподобный Ниль Столобенскій.

Преподобный Ниль Столобенскій, родомъ изъ Новгорода, послів многихъ подвижническихъ трудовъ сперва въ Ржевской пустынів, потомъ въ пещерів, наконецъ, по нівкоему, слышанному имъ, гласу, пере-

шелъ совершать подвижничество на озеро Селигер-кое Столобное. Въ этомъ уединенномъ мъстъ онъ жилъ 27 лътъ, и тъмъ положилъ начало знаминитой нынъ пустыни, гдъ веегда бываетъ многочисленное стеченіе народа, приходящаго туда для моленія, и гдъ всъ странники и богомольцы принимаются въ особенно устроенныхъ для того гостиннидахъ и довольствуются всъмъ потребнымъ. Преподобный Нилъ съ другими дарами соединялъ даръ слезъ: онъ каждый день ходилъ плакать на гробъ свой, поставленный въ могилъ, вырытой его руками. Скончался 1555 г. (Дерул 7).

Преподобный Антоній Сійскій.

Преподобный Антоний Сийский, сынъ земледвлыца, изъ Двинской области, обучившись искуству иконописи, по кончинъ своихъ родителей вступилъ въ услужение къ одному боярину въ Новгородской области; находясь у него, вступиль въ бракъ; но, вскоръ лишившись жены, возвратился на родину и, роздавъ все имущество бъднымъ, отправился искать себъ убъжище въ какой нибудь обители. Дорогою заснувъ отъ утомленія, онъ увидёль во снё некоего лучезарнаго мужа, открывшаго ему судьбу его. После сего Антоній, въ мір'в называемый Андреемъ, постригся въ монашество; и по нъкоторомъ времени, проведенномъ въ поств и молитвъ, съ собранными имъ братіями пришель на ръку Сію, въ Холмогорскомъ увздв, и, съ дозволенія Великаго Князя Василія Іоанновича, устроилъ тамъ монастырь и былъ избранъ во игумена своей обители, которою и управляль въ теченіе 37 лътъ. Святую жизнь свою онъ окончиль 1557 г. (Дек. 7)

Конецъ.

## опечатки.

надлежало печатать:

## BAHETATANO:

| cmp.        | . cn    | <b>up</b> oi | <b>K.</b>              | 0.                              |
|-------------|---------|--------------|------------------------|---------------------------------|
|             |         |              | учениковъ -            | lyдеевъ Rolen                   |
|             |         |              | обръзанік              | onoahphin Latit and             |
|             |         |              | пятьдесят <b>ницы.</b> | пятьдесятницы, получени         |
| 34          | сверху  | 8            | повътсвованіе          | новъствование nulnel sin        |
|             | сверку  |              |                        | <b>2-r</b> o                    |
| 73          | сверху  | 12           | единственно            | единства вольный бель           |
| 80          | сверху  | 6            | желъсными              | жельзными Гистовия прей уставия |
|             | сверху  |              |                        | Hapen & Creticis                |
|             |         |              | нскоренін              | искорененін Маркова             |
|             |         |              | правождавшимъ          | провождавшикъ 🔥 😘 🤫             |
|             |         |              | противомыслящимъ       |                                 |
|             |         |              | царствовшій            | царствовавшій                   |
|             |         |              |                        | призванъ                        |
|             |         |              | Соборъ,                | Соборъ.                         |
|             |         |              | оспротявился           | воспротявился                   |
| 139         | снизу   | 14           | 03Ъ                    | <b>Мал</b> антин                |
|             |         |              | Месопотамін            | Месопотамія                     |
|             | синау.  |              |                        | было                            |
|             | сверху  |              |                        | Іису съ<br>были                 |
|             | сверху  |              | Православными          |                                 |
|             |         |              | устроявась             | Православными                   |
|             |         |              | крещальнъ              | устроялось<br>крещальни         |
|             | сверху  |              |                        | храмъ                           |
|             | сверху. |              |                        | 457 r.                          |
|             |         |              | единаковая             | одинаковая                      |
|             |         |              | помятнике              | Танникмоп                       |
|             | снизу   |              |                        | (около                          |
|             |         |              | подеждою               | надеждою                        |
|             |         |              |                        | проложившій                     |
| 219         | снизу   | 11           | ск рыващіе             | скрывавшіе                      |
|             | сверху  |              |                        | не                              |
| 224         | сверху  | 12           | СОГЛОСЯТСЯ             | согласятся                      |
|             | сверху  | 16           | небеснос               | небесное                        |
| <b>23</b> 0 | снизу   | 13           | p <b>n</b>             | Ħ                               |
|             | сипзу   |              |                        | BTKT                            |
|             | сверху  |              |                        | 1589.                           |
| 257         | сверху  | 13           | Пресвиторовъ           | Пресвитеровъ:                   |
|             |         |              |                        |                                 |