

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

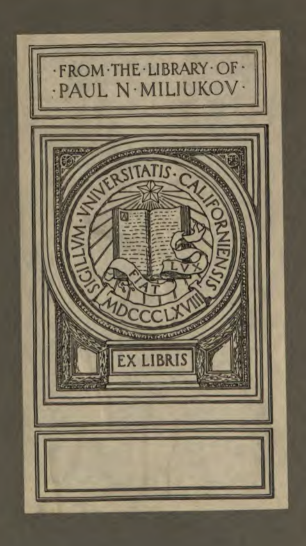
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



oogle

ВЕТТАНИ и ДУГЛАСЪ.

# ВЕЛИКІЯ РЕЛИГІИ **востока**.

Переводъ съ англійскаго

Л. Б. Хавниной.

Подъ редакціей и со вступительной статьей профессора А. Н. Краснова.

Типографія Товарищества И. Д. Сытина, Валовая ул., свой д. МОСКВА.—1899.

Digitized by Google

Дозволено цензурою. Часть І. С.-Петербургъ, 28 января 1898 г. Часть ІІ, С.-Петербургъ, 1 августа 1898 г.

MILICHOV LIBRARY

÷:.



BL 80 B46

Вступленіе.

Предлагаемая внига имбетъ своею цблью въ сжатыхъ очеркахъ, принадлежащихъ перу различныхъ спеціалистовъ, познакомить русскаго читателя съ сутью главнъйшихъ религіозныхъ ученій. возникавшихъ и донынъ еще существующихъ у различныхъ народовъ далекаго востока и юга Азіи. Если Европу, и современную Европу въ особенности, мы въ правъ считать колыбелью человъческихъ знаній и источникомъ того строя жизни, который развился на почвѣ научныхъ свѣдѣній и техническихъ изобрѣтеній, то Азію, по всей справедливости, можно назвать матерью религій и религіозно-философскихъ ученій, воспитавшихъ ея многомилліонныя массы въ извъстномъ духъ и направлении. Европа и страны Запада только лишь въ различныхъ направленіяхъ истолковывали учение Христа, жившаго и проповъдывавшаго на томъ же Востокъ: изъ Азіи, между тёмъ, кромъ христіанства и ученія Магомета. вышель пѣлый рядъ религіозно-философскихъ ученій вродѣ Веланты, джайнизма, парсизма или ученія Зороастра; тамъ зародились еще до сихъ поръ находящія себѣ поклонниковъ, даже въ просвѣщенномъ европейскомъ обществѣ, ученія Лао Цзы, Будды, Конфуція и цёлый рядъ новѣйшихъ религіозныхъ доктринъ. Большинство ученій этихъ было проповъдано еще въ то время, когда религіозно-философская мысль народовъ Запада дремала и религіи ихъ находились въ состоянія религій первобытныхъ народовъ или лишь немного возвышались надъ ихъ уровнемъ. Уже болѣе чёмъ за V въковъ до Р. Х. самыя глубокія истины религіозной морали были посъяны въ человъчествъ. Именно тогла на Востокъ дъйствовали Будда, Лао Цзы и Конфуцій, тогда же извъстно уже было ученіе джайновъ. Научныя свъдънія того времени были слабы. То немногое, что было извъстно, составляло достояніе избранниковъ, но никакъ не толпы, къ которой была обращена проповѣдь религіозныхъ мыслителей и невѣжество которой было немного меньше, чёмъ у малокультурныхъ сыновъ природы. Идеи обращавшихся къ ней проповѣдниковъ формировались на почвѣ того же народнаго міровоззрѣнія, но ихъ проповѣдывали люди, которые, большею частью, въ уединеніи имѣли возможность



вдуматься въ злобы дня и которые глубже другихъ приняли къ сердцу страданія человѣчества, и старались вникнуть въ причины ихъ и дать рецептъ для ихъ исцѣленія.

Въ этомъ и секретъ возникновенія религіозныхъ ученій ъвъ Азіи, на ея югѣ и востокѣ. Это была первая страна, гдѣ человѣчество сплотилось въ большія массы, гдѣ эта тѣснота жизни создавала и давала возможность ежедневно видѣть картины человѣческаго несчастія, проистекавшаго отъ дурныхъ сторонъ человѣческой натуры, непониманія другъ друга, эгоизма и самыхъ условій совмѣстной жизни. Но вмѣстѣ съ тѣмъ эта же скученность, создавши большую культуру, давала возможность, хотя единицамъ, не думая о завтрашнемъ днѣ, посвящать свое время мышленію и обсужденію прочихъ вещей.

Здѣсь была первая работа обобщающей мысли, нервая попытка направить обобщенія своихъ наблюденій на пользу человѣчества. И работа эта, доступная умамъ выдающимся, благоговѣйно воспринималась массами; послѣднія чувствовали превосходство мысли своихъ вѣроучителей надъ своею собственною, восхищались ею, слѣдовали за нею, но, не будучи въ состояніи или по недостатку времени, или по ограниченности своей, провѣрить ее, принимали ее на слово и, вѣря въ авторитетъ проповѣдника, боготворя его, создавали изъ проповѣдей его свою новую вѣру.

Но въ томъ и лежитъ существенная разница между върою н знаніемъ, что знаніе для всёхъ людей одно, тогда какъ въра зависить вполнъ отъ степени пониманія, отъ міровоззрѣнія каждаго человѣка. Знаніе провѣряется опытомъ, и такъ какъ опытъ, при одинаковыхъ условіяхъ, постоянно показываетъ одно и то же, то и знаніе для всёхъ людей, каковы бы они ни были, будетъ все одно. Дважды два для всъхъ будетъ четыре, а что вода есть соединение кислорода съ водородомъ — можетъ провърить каждый. Но прочувствовать то, что прочувствоваль Будда или Лао Цзы, пріурочить къ своему міровоззрѣнію мысли этихь философовь можеть далеко не всякій, такъ какъ объять всю глубину ихъ мысли посильно не каж-дому, а кругъ міровоззрѣнія у каждаго человѣка — свой собственный. Правъ Шопенгауеръ, говоря, что то же самое впечатлѣніе, воспринятое двумя различными лицами, можетъ явиться для ихъ собственнаго я далеко не тъмъ же самымъ. А потому, въ сущности, всякій челов'якъ в'тритъ по-своему, и только внішняя формула этой вбры для всбхъ одинакова. Азія и исторія ся великихъ религій представляеть тому блестящее доказательство. Ничье ученіе не привлекало къ себъ такой массы поклонниковъ, самыхъ горячихъ, самыхъ преданныхъ, какъ ученіе Будды. Ничье ученіе не было такъ возвышенно и чисто, какъ учение Лао Цзы. И что же

I۲

мы видимъ? На родинъ Будды, въ Индіи, если не считать Цей-лона, теперь нътъ ни одного послъдователя его ученія: оно исчезло, уступивъ мъсто не какимъ-нибудь болъе возвышеннымъ и лучшимъ ученіямъ, но разложившись на массу самыхъ дивихъ и нелѣпыхъ сектъ. Въ Тибетѣ, на Цейлонѣ, въ Китаѣ и Японіи, правда, еще милліоны народу называютъ себя послѣдователями Сакія-Муни. Но то, что тамъ носитъ названіе буддизма, имѣетъ столь же мало общаго съ религіей индійскаго вкроучителя, какъ мало общаго между индусами, среди которыхъ оно зародилось, и китайцами, которымъ оно было проповѣдано. Буддизмъ современный, какъ можетъ убъдиться читатель, прочтя нашу внигу, представляеть почти діаметральную противоположность тому, что составляеть суть ученія, столь поэтично изложеннаго Эдвиномъ Арнольдомъ въ его книгъ "Свътъ Азіи". Еще далъе стоитъ современное чернокнижіе священниковъ религіи Тао отъ ученія Лао Цзы, и основатель его, въроятно, пришелъ бы въ ужасъ, если бы онъ, вернувшись изъ страны безсмертія, могь увидѣть, какъ его проповѣди искажены его послѣдователями. Искаженіе ученій основателей великихъ религій Азіи шло постепенно, мало-по-малу, незамътно. Первые послѣдователи, подавленные гипнотизирующимъ вліяніемъ великаго человъка, почти буквально воспринимали и заучивали его ученіе. Въ исключительныхъ только случаяхъ ученики, не понимая глубины философскаго взгляда учителя, толковали его узко, вы-зывая поправки и порицанія. Но разъ сходили со сцены первые проповѣдники, мысль послѣдователей начинала работать. Новое ученіе часто стояло въ полномъ разрѣзѣ съ пониманіемъ и міровоззрѣніемъ послѣдователя: его нужно было согласовать, и путемъ для этого былъ компромиссъ, новое произвольное толкование.

А такъ какъ такихъ міровоззрѣній существуетъ ровно столько же, сколько и людей, то, очевидно, разъ имъ предоставлялась свобода толкованія своей вѣры, они создавали себѣ столько же вѣръ, сколько и послѣдователей; они реформировали не только ученія, но и самыхъ боговъ, вѣрою въ которыхъ ученіе это подкрѣплялось, создавая, въ полномъ смыслѣ этого слова, боговъ по образу и подобію своему, понимая ихъ со своей узкой человѣческой точки зрѣнія и навязывая имъ всѣ свои слабости и недостатки.

Классическимъ примѣромъ хода такой эволюціи или, вѣрнѣе, разложенія вѣроученій является Индія, страна безъ господствующей церкви, которая скрѣпляла бы и канонизировала то или другое вѣроученіе.

Мы видимъ, что современный индуизмъ, создавшійся на развалинахъ ведизма, браманизма и буддизма, представляетъ изъ себя рядъ сектъ съ безчисленнымъ количествомъ толковъ и подраздѣленій, искажающихъ основныя идеи, легшія въ основу его ученія, до самыхъ феноменальныхъ уродливостей. Въ средніе въка и до нашихъ дней, какъ мыльные пузыри, поднимающіеся у ребенка въ чашкъ, наполненной мыльной водою, создавались и создаются все новыя и новыя религіозныя ученія, чтобы лопаться какъ пузыри же, превращаясь въ уродливыя искаженія этихъ ученій, постепенно иропадающихъ въ массъ народнаго суевърія, и чтобы возродиться вновь въ болъе оригинальной, но и столь же непостоянной формъ, изъ матеріала, когда-то заготовленнаго въ умъ массы.

Въ Тибетъ, въ Китаъ и Японіи на первый взглядъ существуетъ нѣчто вродъ церквей, подобіе канонизаціи догматовъ, особенно конфуціанства, но эта устойчпвость часто кажущаяся.

Ламанзмъ съ его верховнымъ главою въ Хлассѣ, какъ показали труды Ведделя, представляетъ чуть ли не большее искаженіе буддизма, чѣмъ не носящія даже имени этого послѣдняго индійскія секты. Здѣсь, въ противоположность христіанству, сама церковь, чтобы быть понятою массой, пошла на компромиссъ, включивъ въ свой пантеонъ не только всѣхъ боговъ, но и большую часть культовъ и суевѣрій своихъ прозелитовъ. Но такъ какъ уровень развитія этихъ послѣднихъ былъ слишкомъ низокъ, чтобы понять ученіе Будды, то они и остались вѣрны своимъ прежнимъ пенатамъ, признавъ надъ ними господство Будды, какъ нѣкоего верховнаго существа, подобно тому, какъ подчиненные вассалы, признавая главенство далекаго сюзерена, продолжаютъ болѣе всего бояться власти того, подъ чьимъ непосредственнымъ начальствомъ они находятся.

Личность Будды отождествилась съ Верховнымъ Существомъ, богомъ надъ богами, а за исключеніемъ немногихъ проповѣданныхъ Буддою правилъ по міровоззрѣнію и вѣрѣ, ламаисты являются такими же шаманистами, какими они были до Сакія-Муни, только шаманизмъ этотъ облекся въ болѣе сложныя формулы, получилъ пышный и утонченный ритуалъ.

То же самое было и въ Китаѣ, только здѣсь практическій и реалистическій умъ населенія рѣшилъ вопросъ проще. Въ Китаѣ, а особенно въ Японіи, религія Будды, ученіе Конфуція и древнія вѣрованія отцовъ существуютъ совмѣстно, не мѣшая развитію другъ друга. Зовя на панихиду буддійскаго священника, японецъ одновременно посѣщаетъ свой пинтонскій храмъи, если представится случай, не откажется прослушать и проповѣль катодическаго священника.

не откажется прослушать и проповёдь католическаго священника. Изъ этого, однако, не слёдуеть, чтобы всё эти религіи сохранились въ своемъ чистомъ видё. И здёсь буддизмъ является въ видё сектъ, сущность ученія которыхъ, искаженная мёстными вліяніями, представляетъ діаметральную противоположность тому,

что училъ Будда. Примѣромъ того, какъ далеко ушли въ этомъ направленіи хотя бы японцы, можетъ служить сопоставленіе ученій сектъ хоненъ и ничиренъ съ чистымъ буддизмомъ. Если конфуціанство сохранилось въ большей чистотѣ отъ толкованій, то только потому, что это былъ скорѣе Домострой для китайской жизни, а не религіозное ученіе, потому, что послѣдователи Конфуція, если они только не атеисты, слѣпо вѣрятъ и въ чудеса' буддизма, и въ догматы таоистовъ, которые, главнымъ образомъ, и ложатся въ основу ихъ міровоззрѣнія.

Итакъ не будетъ парадовсомъ, если мы скажемъ, что у народовъ далекаго востока Азіи тщетно станете вы искать въ чистомъ видъ тъ ученія, которыя проповъдывали имъ ихъ великія религіозныя свътила, и съ сутью ученія которыхъ мы знакомимся въ нашихъ курсахъ богословія и религіозной философіи. Тъ искаженія, въ видъ которыхъ ученія эти являются въ народныхъ массахъ, далеки отъ того, чтобы дать хотя слабое понятіе объ.ихъ основъ. Народы, которымъ было проповъдано слово этихъ мыслителей, были слишкомъ невъжественны, чтобы оно могло быть воспринято и могло принести свои плоды. Это невъжество было терніемъ, которое

Народы, которымъ было проповѣдано слово этихъ мыслителей, были слишкомъ невѣжественны, чтобы оно могло быть воспринято и могло принести свои плоды. Это невѣжество было терніемъ, которое заглушило самую руководящую идею, исказивъ ее до неузнаваемости, и теперь несравненно правильнѣе было бы говорить о религіозномъ пониманіи каждаго отдѣльнаго лица въ частности, чѣмъ о вѣрованіи китайскихъ, японскихъ пли индійскихъ буддистовъ, таоистовъ и т. п.

Но міровоззрѣніе невѣжественныхъ массъ, занимающихся земледѣліемъ, каковы интересующіе насъ народы, само есть продуктъ окружающей обстановки и характера ихъ занятій. При общности этихъ послѣднихъ, и міровоззрѣніе болѣе или менѣе одинаково, а одинаковость міровоззрѣнія вліяетъ на то, что и преноданное ученіе перерабатывается, такъ сказать, въ одномъ и томъ же направленіи. Вотъ почему, хотя я беру на себя смѣлость утверждать, что ни ученіе Будды, ни ученіе Лао-Цзы или другихъ вѣроучителей не исповѣдуется современными народными массами Азія, но все-таки можно говорить о буддизмѣ китайскомъ или индійскомъ, о чертахъ вѣрованій, общихъ всѣмъ индусамъ, японцамъ или парсамъ, такъ сказать, о религіи этихъ народовъ, составляющей то, чѣмъ живутъ эти люди и къ чему болѣе или менѣе искусственно прилѣплено то пли другое искаженіе древнихъ религій, принятое, какъ господствующая въ той или другой странѣ церковь. Эта религія есть логическій выводъ простолюдина изъ тѣхъ наблюденій окружающей его природы, о свойствахъ которой, за отсутствіемъ научно поставленныхъ опытовъ и широкаго кругозора для сопоставленій, онъ судитъ по сравненію съ самимъ

собою, со свойствами своего организма. Эти свойства, правда, въ большинствѣ случаевъ для него загадочны и непонятны, но онъ ихъ объясняетъ дѣйствіемъ невидимо присутствующаго и оживляющаго его тѣло духа, вліянію того, что мы называемъ душою.

Какъ душа человѣка заставляетъ его двигаться, говорить, думать, дѣйствовать и чувствовать, такъ, по міровоззрѣнію жителя Востока, всякое непонятное явленіе или вліяніе окружающей природы есть воздѣйствіе такихъ же точно невидимыхъ духовъ природы. Это они заставляютъ дерево шелестить листьями, тигра дѣлать набѣгъ на его добычу, море — волноваться и губить неопытнаго мореплавателя, пропасть — позволять безнаказанно ходить по ея краю или поглощать неосторожнаго путника, солнце — освѣшать землю, тучу — разражаться громомъ и дождемъ и т. д., и т. д.

Тёло и духъ, хотя при жизни тёсно связанные между собою, тёмъ не менбе могутъ существовать независимо другъ отъ друга. Сонъ есть наглядный случай, когда душа разстается съ тѣломъ и странствуеть по разнымъ мъстамъ, испытывая различныя приключенія, воспоминаниемъ о которыхъ является сновилёние. Потому-то сновидёніямъ всё народы полукультурные придаютъ громадное значеніе, но нѣкоторыя племена юго-восточной Азіи даже боятся переносить съ мъста на мъсто спящаго человъка, дабы душа не заблудилась и не покинула тъла или, что еще хуже, дабы въ тъло не вселился какой другой духъ и не причинилъ ему зла. На такое вселеніе въ тъло постороннихъ духовъ сводятся также объясненія большинства болѣзней и помѣшательства, почему и лѣченіе у первобытныхъ народовъ носитъ столь варварский характеръ, какъ заклинаніе, адская музыка и пріемъ внутрь веществъ противнаго вкуса, долженствующихъ изгнать своимъ непріятнымъ сосъдствомъ вселившагося духа.

Смерть есть окончательная разлука души съ тѣломъ. Душа отлетаетъ отъ него, и у многихъ народовъ, если человѣкъ умираетъ, въ комнатѣ отворяютъ окна или даже дѣлаютъ отверстіе въ крышѣ для свободнаго отлета души. И душа эта только въ рѣдкихъ случаяхъ летаргіи возвращается вновь въ тѣло. Она не теряетъ, привязанности къ мѣсту, и духъ невидимо витаетъ еще долгое время надъ могилою. Отсюда — стремленіе спрятать тѣло, похоронить его съ почестями, стараться не разгнѣвать покойника, приносить на могилу пищу для духа, особенно въ извѣстные дни и сроки. Связь умершихъ родителей съ живыми дѣтьми не прерывается и послѣ смерти, точно такъ же, какъ не прерывается она между правителемъ и народомъ. Онъ чтится потомствомъ, и его память боготворится тѣмъ болѣе, чѣмъ больше было его вліяніе и значеніе при жизни. Невидимый духъ его чтится на-

равнѣ съ невидимыми духами природы, и часто для болѣе тѣснаго общенія дѣлается изображеніе умершаго — его идолъ, такъ какъ всѣмъ первобытнымъ народамъ присуща вѣра въ то, что это изображеніе какъ бы притягиваетъ къ себѣ духа, онъ можетъ вліять на него, и обратно, черезъ изображеніе можно вліять на духа; вотъ почему, между прочимъ, многіе народы такъ неохотно позволяютъ себя фотографировать незнакомцамъ. Фетиши дѣлаются и силамъ природы. Но такъ какъ эти послѣднія, т. е. ихъ духи, часто проявляютъ дѣйствія, отличныя отъ человѣческихъ, то и обликъ ихъ фетишей долженъ быть иной. Отсюда безобразная и неестественная форма большинства истукановъ.

Воть народныя върованія первобытной азіатской массы, на фонѣ которыхъ развивались ихъ религіи. Въ Японіи, въ лицѣ такъ называемаго шинтоизма, досель еще играющаго роль государственной религіи страны, мы видимъ эту религію въ чистомъ видъ. Первый шагъ эволюція религія и міровоззрѣнія дикаря Азіи это религіи гиляка или айна. Здёсь силы природы: солнце, луна, бури, волненія, горы и долины — суть проявленія или мъста жительства невидимыхъ духовъ. Эти духи обладаютъ сдабостями и вообще свойствами людей, но вмёстё съ тёмъ и сверхъестественными силами. Имъ нътъ истукановъ, и если бъ не вліяніе буддизма и заимствованнаго отъ него ритуала, то не было даже и культа. какъ нътъ его у гиляка и айна. Есть только благоговъйное поклонение богу, будь оно подъ открытымъ небомъ, какъ это производится пилигримами богу солнца на вершинъ Фузи-Яма, при его восходъ, или передъ маленькой закрытой деревянной часовенькой, выстроенной въ лѣсу или на горѣ, среди красотъ природы. Молитва такому богу есть чистосердечная просьба объ исполнении желания. Жертва — какой-нибудь кротъ или щепотка табаку — представляетъ обябнъ дара, приносимаго отъ души бъднякомъ за подачку богатаго и всесильнаго духа.

Здѣсь нѣтъ нравственнаго кодекса. Онъ лежитъ въ человѣкѣ. Человѣкъ рождается безпорочнымъ. Всѣ нечистыя теченія, всѣ злыя дѣянія создаются со временемъ. Они дѣлаются противъ голоса совѣсти, которая есть единственный руководитель человѣка. Слушая ее, онъ останется чистъ какъ ребенокъ, и этимъ исполнитъ свое назначеніе. Суть религіи составляютъ легенды, преданія и хвалебные гимны богамъ. Число послѣднихъ громадно, такъ какъ къ нимъ принадлежатъ не только обоготворенныя силы природы и духи-нокровители разныхъ мѣстностей, но и души умершихъ героевъ. Эти-то боги и становятся мѣстными патронами и о нихъ-то создаются главныя легенды, исполненныя чудесныхъ и нравоучительныхъ похожденій, составляющія примѣръ для потомства и

предметъ удивленія взрослыхъ. Наконецъ, микадо, прямой пот мокъ боговъ, есть какъ бы земной богъ, которому еще недави воздавались почти божескія почести. Върность микадо есть върност богу, и отсюда шинтоизмъ — государственная религія Японіи, зеркало, эмблема богини Аматеразу, завъщанная ею своему внуї первому микадо, — святыня, изображеніе которой вы найдете і каждомъ храмъ. Если теперь читатель сравнитъ суть религ древнихъ Ведъ съ тъмъ, что сказано о религіи японцевъ, то он убъдится, что върованія древнихъ арійцевъ мало отличались от только что описанныхъ. Но, спустивщись въ жаркую Индію, он достигли, такъ сказать, большей ширины и полноты міровоззрѣні

Наблюденіе окружающей природы, доступное каждому, пок зываетъ, что въ ней бренны однѣ только формы матеріи, создал щая же и одухотворяющая ихъ сила вѣчна. Срубленная палы гибнетъ; но на мѣсто ся гдѣ-нибудь вырастаетъ другая такая ж Мы убиваемъ тигра, данный индивидъ пропадаетъ, но вмѣс него являются другіе тигры. И въ томъ, и въ этомъ случаѣ исч заютъ виды, но родъ сохраняется. Духъ умершей пальмы и, умершаго тигра не пропадаетъ: онъ вселяется въ слѣдующа новаго. И нѣтъ надобности, чтобы онъ вселился именно въ тигр Мы видимъ животныхъ, нравами, обликомъ, тою или другою че той характера похожихъ на человѣка, п. наоборотъ, — людей, физіономіи которыхъ есть что-то лошадиное, собачье, свиное. Оді питаютъ глубокое отвращеніе къ жукамъ, тогда какъ другіе змѣ третьи мышей, четвертые боятся плавать по водѣ.

Для полукультурнаго сына природы, это — несомнѣнныя дон зательства прежняго воплощенія, прежней жизни, впечатлѣніе і торой передается въ послѣдующую. Отсюда — общее всей южной и 1 сточной Азіи вѣрованіе въ переселеніе душъ. Только временно п бываетъ душа въ видѣ безплотнаго существа, она вновь и вно возвращается на землю, пробѣгая безконечный циклъ формъ воплощеній.

Эти формы и ихъ дъйствія — лишь иллюзія, злая потъха Мај какъ говорятъ индусы, но увлеченіе ими имъетъ роковой характеј оно привязываетъ къ жизни, производитъ болѣзнь, смерть и лишеніе любимаго, дорогого, является источникомъ страданій вмъстъ съ тъмъ причиною къ возвращенію вновь и вновь къ жиз въ различныхъ населяющихъ землю формахъ.

Справедливость удовлетворяется лишь отчасти воплощение существъ совершенныхъ въ тѣла счастливыхъ и высокоорганизова ныхъ существъ, тогда какъ люди грѣшные принуждены воплощат въ видѣ тварей презрѣнныхъ. Но страдаютъ и не лишены по

ковъ всѣ, даже сами боги, составляющіе, такъ сказать, высшую инстанцію для воплощенія духовъ. Эти боги остаются тѣми же си-лами природы, и безъ общенія съ ними земледѣлецъ не можетъ обойтись, такъ какъ жизнь его и богатство зависять отъ такихъ только случайныхъ и необъяснимыхъ для него причинъ, какъ несвоевременно выпавшій дождь, поразившая складъ хлѣба молнія и т. п. Поэтому онъ долженъ постоянно трепетать передъ богами, которые завѣдуютъ стихіями, и молиться имъ. Но, въ религіи инду-совъ, какъ и въ религіи китайцевъ, изъ всѣхъ этихъ dii minores et majores, два главныхъ фактора земле́дѣльческой жизни: небо съ его живительною силой, солнцемъ и свѣтомъ и земля съ ея про-изводительною рождающею силой стоятъ на первомъ мѣстѣ. Въ естественной религи народовъ востока Азіи они остаются и оста-вались главными и высшими благами. Для Индіи, въ эпоху брама-низма, мы опять видимъ господство культовъ солнца и огня— Агни, низма, мы опять видимъ господство культовъ солнца и огня — Агни, Варуны — неба, а позже Вишну, существа, поддерживающаго и обновляющаго жизнь. Но вмъсто земли главнымъ богомъ здъсь является время; это сила, болье отвлеченная, въ въдъни которой находится рожденіе и смерть, гибель и созиданіе, сила страшная, непостижимая и неумолимая. Въ этой отвлеченной формъ олицетвореніе его, богъ Сива, былъ доступенъ лишь философски раз-витымъ умамъ — но его проявленіе: созидающія, рождающія силы земли и сила смерти, страшная и неумолимая, были главными предметами почитанія, какъ образованныхъ браминовъ, такъ и темной чернокожей массы полудикихъ, принявшихъ индуизмъ народовъ Индостана. Изображение мужского полового органа, т. наз. линга, вы найдете во всякомъ Сивантскомъ храмѣ; ему воздаются почести, какъ эмблемѣ этой созидающей силы Сивы, и эти фаллическія изображенія были свойственны не однимъ индійскимъ культамъ. Еще оражения оыли своиственны не однимъ индийскимъ культамъ. Еще недавно сотнями возвышались они въ храмахъ Японии, пока пра-вительство не нашло нужнымъ ихъ убрать, какъ оскорбляющихъ чувство цѣломудрія. Точно такъ же культъ кровожадной богини смерти и разрушенія — Кали, несмотря на вѣру въ переселеніе душъ и проповѣдь Будды, направленную противъ кровавыхъ жертвъ, до сихъ поръ господствуетъ въ Индіи, и ежегодно десятки тысячъ животныхъ, а еще недавно и человѣческія существа, приносились ей въ жертву.

Какъ эти два главныхъ бога Индін, такъ и воплощеніе Вишну-Кришна, или еще пользующіеся почетомъ боги ръкъ, дождя и горъ, соотвътственно разному уровню развитія, а потому и подчиненію силамъ природы, въ Индіи носятъ еще фантастическій характеръ. Въ Китаъ, гдъ народъ жилъ давно уже скученно, гдъ, за исключеніемъ засухъ и наводненій, ему меньше приходилось имъть дъло

съ грозными явленіями природы, боги приняли уже совершенно человѣкоподобный характеръ. Міръ живущихъ и міръ мертвыхъ составляютъ какъ бы одно государство, при чемъ души временно переселяются изъ одного существа въ другое. Культъ предковъ, высоко развитый въ Китаѣ, сдѣлалъ то, что души ихъ въ пантеонѣ получили первенствующее передъ стихіями вліяніе, и начальниками надъ стихіями въ большинствѣ случаевъ являются души давно умершихъ героевъ.

Если Китай самъ по себъ есть царство чиновниковъ, то и загробный міръ есть такъ же точно бюрократическое царство съ судьями, губернаторами, наградами, производствами въ слъдующій чинъ и т. д.

Въ загробномъ мірѣ души дѣлаются такими же чиновниками, какъ и въ этомъ, — ихъ можно такъ же подкупить, какъ подкупны мандарины, и за дурную службу ихъ ссылаютъ или, вѣрнѣе, вселяютъ въ тѣла людей и животныхъ, въ шкурѣ которыхъ въ этой жизни согрѣшающій не пожелалъ бы быть. Нѣтъ религіи, въ которой представленія о загробномъ мірѣ боговъ были бы такъ прозаичны, какъ у этого самаго прозаичнаго изъ народовъ, боги котораго лучшею изъ жертвъ считаютъ деньги, которыя въ видѣ бумажекъ ежедневно милліонами приносятся имъ въ жертву.

За добрыя и злыя дёла человёкъ, по китайскому міровоззрёнію. получаеть возмездіе уже въ этомъ міръ; въдающій его формуляромъ чиновникъ только подводитъ итоги этимъ дъламъ, а одинъ изъ судей опредѣляетъ его мѣсто. Онъ продолжаетъ сноситься со своею семьей, и если его духъ не получаетъ отъ нея надлежащаго ухода, то можетъ наказывать ее черезъ посредство духовъ высшей инстанціи. Но посл'єднихъ смертные могуть умилостивить дарами, приносимыми въ храмы, имъ воздвигнутые; такъ и подкупаютъ ихъ чиновники, если на нихъ жалуются старшіе въ родъ. Связь между міромъ живыхъ и мертвыхъ такъ велика, что боги загробнаго міра до извёстной степени подвёдомственны наивысшему чиновнику изъ міра живущихъ — витайскому императору. Отъ него зависитъ возвысить чиномъ того или другого бога и дать для него культь болѣе или менѣе почетный, чѣмъ при его предшественникь. Далѣе этого по пути матеріализаціи духовъ идти нельзя, и мы дъйствительно видимъ, что образованные классы Китая заражены не-въріемъ, хотя было бы ошибочно думать, что процентъ настоящихъ матеріалистовъ великъ въ средъ китайской бюрократіи. Большая часть чиновниковъ, не исключая и извёстнаго всему міру Ли-хунчанга, способны придавать значение самымъ невъроятнымъ съ нашей точки зрѣнія суевѣріямъ.

Такова была и есть та почва, на которую сѣялись слова великихъ вѣроучителей Азін.

Какъ ни высоко и ни возвышенно было ихъ ученіе, оно лицомъ

Какъ ни высоко и ни возвышенно было ихъ ученіе, оно лицомъ къ лицу становилось съ этимъ міровоззрѣніемъ массъ и тѣми ло-гическими выводами, которые изъ него вытекали: зависимостью чело-вѣка отъ духовъ загробнаго міра, вліяніемъ ихъ на его судьбу, необ-ходимостью обращаться къ нимъ за помощью лично или черезъ посредство жрецовъ, сверхъестественною силой этихъ послѣднихъ. Напрасно Конфуцій отказывался говорить о загробномъ мірѣ, Будда училъ о бренности земного счастья и высшемъ благѣ не-бытія, Лао Цзы о счастьѣ, любви къ ближнему и кротости, -- всѣ эти ученія пріурочивались къ основному міровоззрѣнію массы и понимались ею постольку, поскольку они ему не противорѣчила. Что жъ удивительнаго, что изъ всей книги Тао-те-кинтъ масса обратила вниманіе лишь на нѣсколько темныхъ мѣстъ, которыя она истолковала въ смыслѣ возможности безсмертія на земяѣ, добыванія философскаго камня и т. п., создавъ изъ таоистическаго священника чернокнижника, составителя гороскоповъ и полный аналогъ западнаго средневѣкового алхимика на Востокѣ. Изъ ученія Будды о Нирванѣ получилось ученіе о переселеніи душъ за грѣхи въ адъ и за добрыя дѣла въ рай, гдѣ царитъ Амитабга-Будда и гдѣ блаженство праведника расписано такими красками, послѣ ко-торыхъ блѣднымъ покажется даже рай Магомета. Ученіе объ отре-ченіи отъ всего земного и отъ жизни создало въ Тибетѣ громадные монастыри, гдѣ ничего не дѣлающіе монахи пожираютъ добрую половину доходовъ мірянъ или, какъ въ Китаѣ, предаются всѣмъ формамѣ скрытаго разврата. формамъ скрытаго разврата.

половину доходовь шринь нан, какь вы китав, предаютой вовые формамъ скрытаго разврата.
Я не буду перечислять здёсь всёхъ другихъ формъ искаженія религіозныхъ ученій, излагаемыхъ въ этой книгѣ. Онѣ, какъ увидитъ самъ читатель, настолько значительны, что, въ большинствѣ случаевъ, отъ самаго ученія остается только тѣнь или даже нѣчто совершенно противоположное, какъ напр. въ религіи сикховъ, съ особенною силой ратовавшей противъ идолопоклонства и приведшей къ поклоненію и воздаянію божескихъ почестей той книгѣ, гдѣ говорится противъ идолопоклонства, или, какъ въ религіи джайновъ, — статуямъ проповѣдниковъ.
Поэтому невольно приходится задать вопросъ, что же сдѣлали для человѣчества эти великія свѣтила мысли н чувства, имена которыхъ чтутъ тысячи ихъ послѣдователей, если слова ихъ истолкованы по-своему, основныя идеи искажены до неузнаваемости? Стало ли человѣчество дѣйствительно добрѣе, гуманнѣе, лучше подъ вліяніемъ ихъ проповѣди? И, кажется, что и къ ихъ ученіямъ съ одинаковою справедливостью можно будетъ примѣнить слова, что много было званныхъ, но мало избранныхъ.

буддійскій Востокъ, мы впервые, въ особенности, бываемъ поражены мягкостью манеръ и если не человѣколюбіемъ, то во всякомъ случаѣ скотолюбіемъ азіатца.

Но всмотритесь внимательнёе — и вы увидите, что эта вѣжливость обращенія есть слёдствіе древней культуры, съ давнихъ поръ установившей внёшнія правила общежитія, устраняющія непріятнаго свойства тернія между людьми. Подъ нимъ уже скрываются все тѣ же жестовость и безсердечіе. Снимите внёшнюю маску — и вы подъ нею увидите звѣря-человѣка, ни чуть не лучшаго, чѣмъ всѣ другіе. Отвращеніе къ мясу вызвано скорѣе его дороговизною, невозмож-ностью имѣть его подъ рукою или даже просто непривычкою выработавшеюся при хозяйствѣ, основанномъ на растеніеводствѣ безъ помощи животнаго. Японцы не употребляютъ даже и молока ни коровьяго масла, между тёмъ какъ этого рода продукты не принуждаютъ ихъ къ убійству. Между тёмъ, среди китайцевъ вы зачастую находите страстныхъ охотниковъ, а въ обращении ст животными народы Востока далеко не всегда такъ мягки и дели катны, какъ то принято думать. Сыновнее почтеніе у китайцеви и ихъ уваженіе къ старшимъ, извъстное всему міру, приписывается и ихъ уважение къ старшимъ, извъстное всему мпру, прицисывается вліянію Конфуція. Но не нужно забывать, что оно ложится въ основу всего китайскаго міровоззрѣнія. Если духъ предка ну ждается въ уходѣ потомка, надо сдѣлать такъ, чтобы потомокт этотъ чтилъ предка, чтобы отецъ не оставался бездѣтнымъ п по смерти пользовался бы затѣмъ культомъ. Потому имѣть дѣтей — это соnditio sine qua non жизни китайца. Если онъ не въ силахъ их произвести, онъ беретъ пріемныхъ и воспитываетъ, внушая сы новнія обязанности. Философія или, если хотите, религія Конфуці. была лишь систематизаціей этихъ народныхъ правиль; она сыграл ту же самую роль, что Домострой Сильвестра для жизни до-пе тровской Руси, и онъ былъ такимъ же выразителемъ народнаг духа китайцевъ, какимъ является Бисмаркъ для нѣмцевъ.

Такимъ же образомъ можно разбить и другія стороны кажу щагося вліянія религіозныхъ ученій Востока на его жителей. Есл вліяніе этихъ религій гдѣ и выразилось, то только во внѣшнем культѣ. Храмы съ тѣмъ или другимъ характеромъ богослужені играютъ видную роль, производя сильное впечатлѣніе на пріѣзжагч Гдѣ господствуетъ буддизмъ, вездѣ вы встрѣтитесь съ громадным изображеніями вѣроучителя. Повидимому, стопа Будды на вершин Адамова пика на Цейлонѣ дала идею изображать великаго учи теля статуями, размѣры которыхъ были бы пропорціональн величинѣ стопы. Отсюда исполинской величины истуканы Будди лежащіе и сидящіе, разбросаны въ пещерныхъ храмахъ Цейлон; А такъ какъ стремленіе изображать великихъ людей громадным

статуями свойственно человѣчеству и мы его встрѣчали еще у древнихъ египтянъ, то что жъ удивительнаго, что исполинскія деревянныя и бронзовыя статуи Будды мы встрѣчаемъ и въ Китаѣ, и, въ особенности, въ Японіи, гдѣ эти Дай Будсу представляютъ одну изъ главныхъ достопримѣчательностей Кама-кура и Нара. Буддизмъ создалъ монастыри и культъ реликвій. Такъ называемыя ступы или громадныя колоколовидныя постройки всюду возвышаются близъ буддійскихъ храмовъ и монастырей Индіи, и если бы сосчитать всѣ зубы, ногти, кости и другіе останки Сакія - Муни, надъ которыми онѣ воздвигнуты, то, сложивъ ихъ вмѣстѣ, мы составили бы существо, обликомъ мало похожее на человѣка. Эти ступы являются характерными памятниками также и для погибшихъ древнихъ городовъ Индіи, въ родѣ Анурадгапура на Цейлонѣ. Ни одна религія въ мірѣ не группировала въ своихъ храмахъ такой массы идоловъ, какъ буддійская. Буддійскіе храмы — это своего рода музеи, въ которыхъ пытливый изслѣдователь найдетъ истукановъ древнихъ и новыхъ боговъ, донынѣ имѣющихъ поклонниковъ и уже вышедшихъ изъ моды.

Буддійское духовенство, въ гораздо даже большей степени, чъмъ духовенство католическое, ищетъ всего, что дъйствуетъ на воображение прихожанъ, что позволяетъ импонировать.

Среди полудивой массы тибетскаго населенія оно ввело мистеріи и діавольскіе танцы, изображающіе судъ надъ душею грѣшника въ аду и мщеніе ей. Тамъ же оно создало сложный ритуалъ пъснопѣній и богослуженій, многія черты которыхъ носять несомнѣнный характеръ заимствованій изъ христіанства. Такимъ же заимствованіемъ, по крайней мёрё, до извёстной степени, можно считать и культъ Кваннонъ, нли богини милосердія, — личности, не стоящей, пови-димому, ни въ какой прямой связи съ буддизмомъ, но идолъ которой, неръдко изображаемый въ видъ женщины съ младенцемъ на рукахъ, вы найдете въ каждомъ буддійскомъ храмѣ, гдѣ онъ для поклонниковъ играетъ почти ту же роль, что Мадонна для христіанъ Запада. Къ ней возносятся молитвы объ исцёленіи недуговъ, ее увѣшиваютъ изображеніями исцѣленныхъ органовъ, къ ней обращаются въ минуты скорбей и печалей, и, какъ на Западъ, въ Японіи, напр., имбются десятки храмовъ, разбросанныхъ въ различныхъ местностяхъ, гдъ статуи Кваннонъ носять различныя названія; съ идолами ея связаны различныя легенды, и благочестивые пилигримы долгомъ своимъ считаютъ обойти всѣ эти храмы, помолившись каждой статуб въ отдельности. Въ храмахъ ламайскихъ вы услышите ектеньи, литіи; у японскихъ буддистовъ выходять жрецы въ ораряхъ и шитыхъ золотомъ ризахъ, благословляя плоды, хлёбъ и рыбу, расположенные передъ алтаремъ; зажигаются

восковыя свёчи, курится виміамъ въ курильницё, а къ небу во: носится дымъ оть курительныхъ свёчей.

Подраздѣленія буддійскаго духовенства напоминають католиче скія. Туть есть священники, діаконы, дьячки и пѣвчіе, настоятел монастырей и главы духовенства. Они носять особыя желтыя ил красныя рясы, покрывають бритую голову особыми шапочками і какъ католическіе ксендзы, безбрачны. Какъ у католиковъ, бог служеніе здѣсь производится на непонятномъ для массъ тибетском языкѣ, — санскритѣ или пали, — обыкновенно настолько исковеркан номъ, что онъ непонятенъ и для самихъ совершающихъ требу, сводится на бормотанье не имѣющихъ смысла заклинаній, при кот рыхъ народная толпа присутствуетъ, какъ при интересномъ пре ставленіи, не принимая активнаго участія.

Ея роль — слъдовать за процессіями, присутствовать при храм выхъ праздникахъ и покупать путемъ мёновой торговля съ богал то, чего ей не могуть дать смертные: тайну будущаго, прощен тяготъющихъ надъ душою гръховъ и исцъление отъ недугов воторые врачи отказываются лёчить. Пилигримъ, благоговѣйно пр стершись предъ идоломъ, бросаетъ въ стоящую передъ нимъ к пилку нъсколько мъдныхъ монетъ и возжигаетъ курительныя свъч затёмъ, если рёчь идетъ объ узнаніи будущаго, объ удачъ ил неудачѣ предпріятія, онъ беретъ съ алтаря колчанъ со стрѣлам И, СЪ МОЛИТВОЮ ПОТРЯСАЯ ИМЪ ПРЕДЪ ИДОЛОМЪ, ВЫНИМАЕТЪ ОДІ изъ нихъ. Для того, чтобы провърить, правильно ли выпалъ жр бій, онъ бросаетъ разръзанный надвое кривой кусокъ бамбул ваго ростка и, если объ половинки упадуть на выпуклыя сторон жребій выпаль върно. Соотвътственно ЖЖ стръль жрець вынимае предсказание, написанное темнымъ слогомъ Дельфійской Пиоіи, любонытство пилигрима удовлетворено.

Для успокоенія совъсти предлагаются не болье сложныя мър Въ буддійскихъ храмахъ Китая вы можете купить у тамошни бонзъ родъ кредитокъ, по ихъ увъренію, вращающихся въ ца ствіи небесномъ; захвативъ ихъ въ гробъ, вы можете смѣло ра считывать на свободный пропускъ у стражей рая. Постоянн мысль объ Амитабга-Буддѣ и тысячекратное повтореніе его име совершенно достаточно для того, чтобы въ слѣдующемъ возј жденіи воплотиться въ его царствѣ, т. е. въ буддійскомъ раю, этимъ путемъ достигнуть Нирваны. Посѣщая храмы Японіи, ристъ бываетъ пораженъ, видя, что металлическія рѣшетки, отј ляющія многихъ идоловъ отъ публики, бываютъ сплошь заплева катышками жеваной бумаги въ родѣ тѣхъ, какими гимназис младшихъ классовъ часто портятъ потолки своихъ залъ. Это молитва, пережеванная съ благочестивыми просьбами во рту

ломниковъ и ловкимъ плевкомъ пущенная въ бога. Если такія бумажки прилипли къ рѣшеткѣ капища, молящійся смѣло можетъ надѣяться на исполненіе его просьби. Наконецъ, почти всякій буддійскій бонза болѣе или менѣе докторъ. Пепелъ отъ сожженной бумажки, разболтанный въ кодѣ и принятый внутрь, нѣсколько молебновъ, отслуженныхъ во время болѣзни, большинствомъ буддистовъ предпочитается какимъ угодно другимъ медицинскимъ пріемамъ. Такова внѣшняя сторона буддизма, покрывшаго своими капищами Китай, Японію, Тибетъ, Монголію и Индо-Китай. Народный характеръ, условія мѣстной природы и, наконецъ, національный вкусъ народа придали этимъ храмамъ и капищамъ далеко не одинаковый видъ. Буддійскій храмъ на Цейлонѣ не похожъ на таковой же въ Китаѣ или Японіи, и китайскій, въ свою очередь, отличается отъ японскаго; но во всякомъ случаѣ, въ обликѣ туземныхъ городовъ они вездѣ играютъ такую же видную роль, какую духовенство играетъ въ народной жизни. Обрядная внѣшность, выработанная буддистами, плѣнила себѣ сердца народовъ Востока независимо отъ того, послѣдователями какой религіи они ни были бы. Бонзу зовутъ при рожденіи и смерти, это онъ даетъ совѣты въ случаѣ болѣзни, несчастья или жизненнаго затрудненія, это буддійская религіозная процессія и мистерія влечетъ за собою толпы народа, независимо отъ того, будуть ли эти люди чисто буддистами, послѣдователями Конфуція, Лао Цзы или шинтоистами.

Въ Индіи, на полуостровъ, гдъ другія религіи стали на мъсто буддизма, картина получается совершенно такая же. И здъсь многочисленные храмы наполнены идолами, носителями таинственной силы тъхъ божествъ, которыхъ они изображаютъ. И здъсь эти идолы получаютъ жертвы отъ посъщающихъ ихъ капища пилигримовъ, въ надеждъ, что взамънъ того просители получатъ тъ же три недостижимыя блага. И здъсь, какъ бы ни были высоки догматы той или другой религіи, паломничества къ святому мъсту, купанье въ священной ръкъ, постройки возможно большаго числа часовенъ, крупныя пожертвованія браманамъ — вотъ главное, что нужно для человъчества, чтобы пріобръсти спокойствіе души и совъсти и будущее блаженство. Истязанія плоти, кровавыя жертвы богамъ, какъ до пришествія Будды, такъ и въ настоящее время, считаются лучшимъ путемъ къ спасенію, вызываютъ наибольшее удивленіе, сочувствіе и уваженіе окружающихъ. Милліоны головъ рогатаго скота ежегодно обагряютъ алтари Кали, и Индія до сихъ поръ кишитъ нищими и факирами. Браманы читаютъ богамъ молитвы на непонятномъ языкъ, отношеніе же простолюдина къ божеству ограничивается запоминаніемъ безсмысленнаго заклина-

Вел. религія Востока.

2

нія, — единственнаго свёдёнія религіознаго характера, получаемаго отъ духовника, или гуру. Послёдователи секты джайновъ боятся проглотить комара и этимъ совершить убійство, но это не мѣшаетъ индусу быть попрежнему и мстительнымъ, и злопамятнымъ, и злорёчивымъ <sup>1</sup>).

Итакъ, правственная проповъдь основателей великихъ религій Востока, действуя на чувство людей, была подобна фейсрверку, который, озаривъ, освътивъ точку яркимъ свътомъ великихъ и привлекательныхъ истинъ, такъ же скоро и погасъ во мракъ окружающаго невъжества. Немногіе, возвышавшіеся до пониманія основныхъ истинъ этихъ ученій послёдователи проповёдника дёйствовали такимъ же образомъ. Толпы послъдователей, на чувство которыхъ они вліяли, шли за ними. Но въ человѣчествѣ чувство и разумъ постоянно спорятъ другъ съ другомъ, и какъ бы простъ и невъжественъ ни былъ народъ, къ которому обращена проповѣдь, онъ стремится понять ее по-своему, въ духѣ того развитія и тъхъ знаній, которыми онъ обладаетъ. И чъмъ темнъе и невъжественнъе масса, тъмъ болъе дико будетъ ся толкование. Если ученіе противорѣчитъ практикѣ жизни, житейскому опыту, то оно найдетъ компромиссы, какъ бы плохи они ни были, какъ бы сильно они ни искажали смыслъ ученія. Во внѣшнихъ формахъ и обрядностяхъ, въ легче даваемыхъ жертвахъ, оно задушитъ основное учение, ослъпивъ совъсть обрядностями, одинаково выгодными и для толпы, и для стоящаго на стражѣ интересовъ церкви духовенства.

Только тогда истина, будь она въ области науки отвлеченной или практической, въ области чувства или разума, будетъ осязательной для всёхъ, когда она будетъ доказана, когда она будетъ принята умомъ постольку же, поскольку она воспринята сердцемъ. Религія Востока обращается, главнымъ образомъ, къ послёднему. Никто болёе Лао Цзы не возставалъ противъ учености и знаній, утверждая, что ученіе нравственности должно быть открыто людямъ простымъ и неученымъ. И зато ни одна религія въ мірѣ не подверглась такому искаженію, не пришла къ такимъ діаметрально противоположнымъ теченіямъ, какъ таоизмъ. Чувство и разумъ должны идти рука объ руку, иначе не выйдетъ ничего добраго. Исторія религіозныхъ ученій Востока иллюстрируетъ это какъ нельзя лучше.

Проф. А. Красновъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Даже послѣдователи Конфуція — китайцы, отрицающіе и буддизмъ и таоизмъ, въ своихъ культахъ являются такими же фетишистами. Ихъ храмы предковъ содержатъ таблички съ именемъ умершихъ, на которыхъ невидимо присутствуютъ души послѣднихъ. Имъ молятся, имъ приносятъ жертвы, съ ними дѣлятся обѣдомъ и у нихъ просятъ совѣта.

## ВЕЛИКІЯ РЕЛИГІИ ВОСТОКА.

Часть І.

### БЕТТАНИ. — ВЕЛИКІЯ РЕЛИГІИ ИНДІИ.





ŕ

.

.

•

### ГЛАВА І.

#### Первобытная ведійская религія.

Сходство съ греческой и римской религіями. — Эпоха Риг-Веды, до-письменный періодъ. — Языкъ Риг-Веды. — Религіозная основа. — Древнъйшіе гимны. — Поклоненіе олицетвореннымъ силамъ природы. — Діаусъ и Притгиви (небо и земля). — Начало міра. — Митра и Варуна. — Индра, богъ яснаго голубого неба. — Маруты или боги грозы. — Боги солнца Сурія и Савитаръ. — Пушанъ. — Сома, индійскій Діонисій-Вакхъ. — Ушасъ, богиня зари. — Агни, богъ огня. — Тваштаръ. — Ашвины. — Браманаспати. — Вишну. — Яма и будущая жизнь. — Небесная награда за добродътель. — Будущее наказаніе. — Переходъ къ монотеизму и пантеизму. — Вишвакарманъ. — Отсутствіе позднъйшихъ индусскихъ предписаній. — Бытъ древнихъ индусовъ. — Нравы. — Другія Веды. — Браманы. — Человъческія жертвоприношенія. — Животныя жертвоприношенія. — Преданіе о потопъ. — Безсмертіе. — Понятіе о движеніи солнца. — Происхожденіе кастъ. — Укъренія брамановъ. — Содержаніе Браманъ. — Домашнія жертвоприношенія. — Очищеніе. — Постъ. — Установленіе жертвеннаго огня. — Упанишады. — Слогъ Омъ. — Происхожденіе міра эзовира. — Атманъ. — Шветашватара. — Переселеніе душъ. — Църъ Упанишадъ. — Пере

Какова бы ни была исторія составителей Ведь, арійцевь, до ихъ переселенія въ Индію, но несомнѣнно то, что, живя въ Индіи, задолго до появленія буддизма (которое относится къ VI в. до Р. Х.), они придерживались религіозныхъ воззрѣній и понятій, представляющихъ удивительное сходство съ первобытными върованіями грековъ. Это показываетъ, если не доказываетъ, что европейскіе и индусскіе арійцы имѣли общее происхожденіе. Названіе индусскаго божества "дева" или "сіяющій" легко можно узнать въ латинскомъ deus; санскритское "діаушпитаръ" (небо — отецъ) въ римскомъ "Юпитеръ" и Діеспитеръ; санскритское Варуна (всеобъемлющее небо) — въ греческомъ "Уранъ". Какъ это ни странно съ перваго взгляда, но, на основании цълаго ряда подобныхъ словъ, нельзя не прійти къ заключенію, что браманская и грекоримская религіи произошли изъ общаго источника. Въ данномъ случав не особенно важно, которая изъ нихъ древнъе по происхожденію. Мы знаемъ, что индусскія священныя книги, Веды — по крайней мёрё, нёкоторыя изъ нихъ — принадлежатъ къ древнёйшимъ литературнымъ памятникамъ и развертываютъ передъ нами одни изъ самыхъ раннихъ человѣческихъ воззрѣній, закрѣпленныхъ путемъ письменности.

22. ввликия религи востока.

Большинство мнѣній сходится на томъ, что Риг-Веда созд между 1200 и 800 гг. до Р. Х. Она состоитъ изъ десяти кні въ которыхъ содержится 1017 гимновъ; въ каждой изъ перв восьми книгъ сначала идутъ гимны къ Агни, затѣмъ— къ Ин и, иаконецъ, къ другимъ богамъ. Повидимому, Риг-Веда составл не меньше, чѣмъ двумя поколѣніями авторовъ, такъ какъ послѣл книги носятъ подражательный характеръ. Есть также вѣроя что нѣкоторые гимны существовали ранѣе 1200 г. до Р. Х.

Не только въ этомъ сборникъ, но даже въ другихъ, бо позднихъ памятникахъ, нътъ никакихъ указаній на письменно Отсюда можно заключить, что Риг-Веда предшествовала Моисе Исходу, гдъ ясно говорится о "книгахъ" и о письменности лишь богатая народная память могла сохранить это удивитель собраніе гимновъ. Какъ извъстно, браманы и теперь посвящал много лътъ на медленное, методическое заучиваніе и повторє своей священной литературы, и, судя по всему, этотъ обы установился еще въ ту пору, когда не существовало друг способа для сохраненія Ведъ. Въ литературныхъ памятника относящихся къ болъе поздней эпохъ, чъмъ Риг-Веда, вст чается подробное расписаніе жизни брамана, но нигдъ не у минается о томъ, чтобы онъ учился писать; только въ закон: Ману впервые говорится объ этомъ.

Самый языкъ Риг-Веды свидътельствуеть о древности ея п исхожденія. Слова такъ трудно поддаются объясненію, что вы вають рядъ толкованій. Когда значеніе отдбльныхъ словъ ус новлено, то еще неръдко возникаютъ разногласія въ понима ихъ сочетаний и внутренняго смысла. Въ гимнахъ понятія вершенно ребяческія или, на нашъ взглядъ, несообразныя, пе мъшиваются съ выраженіями возвышенныхъ чувствъ, и многосле смёняется кратвими, убёдительными афоризмами. Этимъ иск. чается всякое предположение о томъ, чтобы отдёльные зна тельные отрывки могли быть составлены однимъ лицомъ. Дъйст тельно, въ древней индусской литературѣ авторство понимал не въ такомъ смыслъ, какъ теперь. Слово "Веда" (премудрос ясно указываетъ на то божественное знаніе, которое, по пр ставленіямъ индусовъ, исходило, какъ дыханіе, отъ Предвѣчн Существа и вдохновляло мудрецовъ, такъ называемыхъ риз по этой причинъ Веды и до сихъ поръ считаются непогръщимы

Обычная форма Ведъ — простая и не особенно плавная ли ческая поэзія. Содержаніе ихъ почти исключительно, религіозя это въ значительной мёрѣ обусловливается характеромъ индусо Проф. Whitney говоритъ: "Ни одинъ великій народъ не от чался такимъ строго-религіознымъ направленіемъ въ своемъ р

витіи; ни одинъ изъ нихъ не строилъ такъ безусловно всей своей общественной и политической жизни на религіозной основѣ; ни одинъ изъ нихъ не предавался такому глубокому и исключительному размышленію о сверхъестественныхъ явленіяхъ; ни одинъ изъ нихъ не поднимался такъ высоко въ сферы умозрительной религіи и въ то же время не погружался такъ глубоко въ низменныя суевѣрія — двѣ крайности, къ которымъ естественно приводитъ подобная тенденція".

Хотя первые ведійскіе гимны созданы въ весьма отдаленную эпоху, тёмъ не менѣе имъ долженъ былъ предшествовать продолжительный періодъ цивилизаціи, такъ какъ языкъ ихъ достаточно выработанъ и сложенъ. Существуетъ уже не только опредѣленное представленіе о богахъ, но даже указано число ихъ — тридцатьтри; всё они изображены великими и старыми, и вѣрующій взываетъ къ нимъ, чтобы они не уклонили его отъ пути его отцовъ. Каждый богъ, котораго прославляетъ тотъ или другой гимнъ, считается самымъ важнымъ и вполнѣ независимымъ, пока о немъ идетъ рѣчь. Max Müller говоритъ по этому поводу: "Во мнѣніи вѣрующаго всѣ боги равны, и въ данную минуту любой изъ нихъ считается истиннымъ и величайшимъ, тогда какъ мы, европейцы, думали бы, что многочисленность боговъ должна отражаться на поклоненіи каждому изъ нихъ въ отдѣльности".

Древній ведійскій индусь покланялся олицетвореннымъ силамъ природы и върилъ, что на нихъ могутъ повліять его славословія, молитвы и поступки. Свойства отдёльныхъ боговъ мало разграничены. Всёхъ ихъ называютъ безсмертными, однако, часто смотрятъ на нихъ не какъ на предвъчныя, несотворенныя существа, а какъ на порожденія неба и земли; однако, въ этомъ пунктъ существуетъ разногласіе. Надо думать, что предки тоже возводятся въ божеское достоинство, такъ какъ про нъкоторыхъ боговъ говорится, что они удостоены безсмертія за свои подвиги и добродътели или же получили его въ даръ отъ Агни; подразумъвается даже, что одни боги являются преемниками другихъ, существовавшихъ раньше. Есть, напримъръ, слъдующее обращение къ Индръ: "Кто сдълалъ мать твою вдовою? Кто изъ боговъ присутствовалъ при борьбъ, когда ты умертвиль своего отца, схвативь его за ногу?" По временамъ боги воюютъ между собою. Власть и преимущества ихъ выражаются въ томъ, что изъ числа смертныхъ, которые, безъ сомнѣнія, не могутъ измѣнять ихъ повелѣній, они награждаютъ своихъ ревностныхъ поклонниковъ и наказываютъ нерадивыхъ.

Небо и земля, какъ родоначальники боговъ, олицетворены въ образахъ Діауса и Притгиви. Гимны, обращенные къ нимъ, гласятъ: "На празднествъ я приношу дары и прославляю Небо и Землю, покровителей добра, великихъ, мудрыхъ, дѣятельныхъ, прародителей боговъ, которые вмѣстѣ съ богами расточаютъ благословенія за наши гимны. Я покланяюсь мысли благодѣтельнаго Отца и могучей силѣ Матери. Плодовитые родители сотворили все существующее и своими милостями доставили широкое безсмертіе своему потомству"... Вотъ какъ совпадали понятія древнихъ индусовъ о Матери-Землѣ и Отцѣ-Небѣ съ воззрѣніями грековъ и римлянъ! Во многихъ мѣстахъ, однако, говорится, что боги также были созданы, преимущественно, Индрою, который сотворилъ ихъ нзъ собственнаго тѣла и которому они воздаютъ почести.

Какой же взглядъ существовалъ на начало міра? Въ одномъ изъ самыхъ замѣчательныхъ ведійскихъ гимновъ говорится:

> Бытье и небытье тогда не были, И не было ни воздуха, ни неба. Но что вращалось? Гдё? Подъ чьимъ покровомъ? Была ли водъ зіяющая бездна?

И не было ни смерти, ни безсмертья, Межть днемъ и ночью не было различья. Само безъ вътра То одно дышало, И не было тогда бытья иного.

Въ началѣ тьма была покрыта тьмою, Весь этотъ міръ былъ мрачною пучиной. Но — бездною прикрытое начало.— Оно одно тепла родилось силой.

То искони любви начало было, Исконное то было съмя Духа, И связь бытья съ небытіемъ открыли Поэты въ сердпъ, разумомъ взыскуя.

И поперекъ протянутъ лучъ ихъ мысли, Внизу и наверху сіяетъ лучъ тотъ... Они творцы, они велики были, Внизу ихъ воля, наверху ихъ сила.

Кто жъ это знаетъ, кто здѣсь это скажетъ, Откуда вышло это мірозданье? Съ нимъ заодно и боги появились. Но кто же знаетъ, какъ оно возникло?

Откуда вышло это мірозданье? Выла ли создана иль нѣть природа? Ея блюститель на небѣ то знаеть, — Иль, можеть-быть, и онъ того не знаеть!..

(Пер. проф. Овсяннико-Куликовскій).

Итакъ, человѣкъ ведійскаго періода разрѣшалъ вопросъ о происхожденіи міра почти тѣмъ же путемъ, какъ самые развитые люди позднѣйшей эпохи, и приходилъ къ такому же неопредѣленному конечному выводу.

Оставляя въ сторонъ Адити, трудно объяснимое олицетвореніе общей Природы или Существованія, мать боговъ (Адитій), способную освобождать людей отъ гръха, мы переходимъ къ характеристикъ ея сыновей Митры и Варуны, которые часто слиты въ одно понятіе и могутъ быть истолкованы, какъ день и ночь. Варуна иногда изображается видимымъ. Про оба эти божества говорится, что они летаютъ въ колесницъ, запряженной конями, что они поднимаются въ высочайшія воздушныя сферы и видятъ все, что дълается на небъ и на землъ. Солнце иногда называютъ окомъ Митры и Варуны, а обоихъ ихъ, вмъстъ и порознь, вели-

чають царями вселенной. У Варуны такіе же атрибуты, какъ у греческаго Ура-на. По его велѣнію засвѣтило солнце, подулъ вѣтеръ, открылись русла и по нимъ потекли ръки, изливая свои воды въ океанъ, который никогла не переполняется. Ему извъстенъ полетъ птипъ небесныхъ, путь морскихъ кораблей, теченіе дальняго вътра; онъ слъдить за всъми священнодъйствіями, которыя совершались или будутъ совершаться, и видитъ все, какъ на ладони. Тамъ, гдъ соберутся двое, царь Варуна присутствуетъ, какъ третій. Онъ пользуется неограниченной властью надъ людьми и обладаетъ тысячью средствъ помощи; поэтому его молять явить глубокое благоволение и отстра-



Варуна (съ туземнаго рисунка).

нить отъ людей зло и грѣхъ. Приводимъ переводъ одного отрывка: "Всемогущій богъ съ неба видитъ наши дѣла, какъ на ладони. Боги знаютъ все, что люди дѣлаютъ, хотя бы люди и старались скрыть свои поступки. Кто стоитъ, кто движется, кто подкрадывается, кто прячется въ укромномъ мѣстѣ, — все это боги отмѣчаютъ. Гдѣ бы двое ни сговаривались, считая, что они наединѣ, царь Варуна, какъ третій, всегда между ними, и всѣ пхъ намѣренія ему извѣстны. Эта земля принадлежитъ ему, эти общирныя, необъятныя небеса принадлежатъ ему; оба моря подвластны ему, и даже маленькая лужица зависитъ отъ него. Если бы кто-нпбудь направилъ свой путь далеко за предѣлы неба, то все-таки не вышелъ бы изъ владѣній царя Варуны. Его слуги, сходя съ неба, скользятъ по всему міру и тысячами всевидящихъ очей наблюдаютъ за отдаленнѣйшими уголками земли. Все, что существуетъ на землѣ, на небѣ и выше небесъ, открыто передъ глазами царя Варуны. Ему извѣстно, сколько разъ каждый смертный моргнетъ. Онъ

управляетъ міромъ, какъ игрокъ костями. О, боже, крѣпкіе силки, которые ты плетешь, чтобы ловить злыхъ, закинь ты на лжецовъ, но помилуй всѣхъ праведныхъ!" (Muir.)

Какъ въ этомъ, такъ и во многихъ другихъ отрывкахъ, Варуна изображенъ существомъ высоко-нравственнымъ. Священные барды или риши молятъ его о прощеніи; однако, вино, инлоз, игра въ кости и необдуманность иногда сбиваютъ его съ истиннаго пути. Очень часто Митръ и Варунъ въ совокупности приписываютъ тъ же атрибуты, что и одному Варунъ. Ниже будетъ указано, какое большое сходство между зороастрійскимъ и индійскимъ Митрой;



Индра (съ туземнаго рисунка).

надо полагать, что представление объ этомъ божествъ существовало еще до отдъления индійской вътви отъ иранской (персидской). Впослъдстви Варунъ стали приписывать исключительное владычество надъ водой и возсылать мольбы о дождъ.

Индра и Агни, которые сначала играли не такую видную роль, какъ Митра и Варуна, впослъдствіи пріобръли большее значеніе. Они рождены на свътъ и обладаютъ разными удивительными свойствами. Описываются личныя черты каждаго изъ нихъ. Индра, богъ яснаго неба, красивъ собою: у него рыжіе или золотистые волосы и длинныя руки; по своему усмотрънію онъ можетъ принимать разнообразныя формы <sup>1</sup>). Онъ разъъзжаетъ въ блестящей золотой колесницъ, запряженной

Digitized by GOOGLE

парой золотыхъ коней, которые несутся быстрѣе мысли; въ рукахъ у него громовая стрѣла и другое оружіе. Подъ вліяніемъ напитка "сомы", приносимаго его поклонниками, онъ развеселяется. Во многихъ мѣстахъ высказывается убѣжденіе, что извѣстныя послѣдствія этого излюбленнаго опьяняющаго напитка не чужды были и богамъ. Одно изъ спеціальныхъ назначеній Индры — вызывать на бой и побѣждать враждебныхъ демоновъ засухи. По словамъ *Muir*'а, эта ассоціація идей представляется совершенно естественной и понятной для тѣхъ, кто видалъ смѣну временъ года въ Индіи. "Индра страшный воинъ и въ то же время добрый другъ: оглобли его колесницы приносятъ врагамъ разороніе, а поклонникамъ освобожденіе и благосостояніе. Явленія грома и молніи неизбѣжно порождаютъ мысль о столкновеніи враждебныхъ силъ; даже мы сами

<sup>1</sup>) На туземныхъ изображеніяхъ его, большею частью, представляють верхомъ на слонѣ, какъ видно изъ прилагаемаго рисунка. Прим. nep.

нерѣдко упоминаемъ о войнъ или борьбъ стихій. Люди усматривали въ фантастическихъ очертаніяхъ облаковъ то колесницу и коней своего бога, то нагроможденныя массами развалины разрушенныхъ имъ замковъ и городовъ". Индрѣ часто возсылаютъ привътствія, какъ богу, обладающему наибольшей властью надъ внёшнимъ міромъ, "обожаемому изъ обожаемыхъ, побъдителю непобъдимыхъ, величайшему изъ живыхъ существъ". Поклонники должны относиться въ нему съ полнымъ довъріемъ; могущество его ограждается отъ свептическаго отрицанія. Онъ любитъ смертныхъ, помогаетъ всёмъ людямъ, защищаетъ и освобождаетъ ихъ. внемлеть ихъ молитвамъ. Онъ можетъ надълять всевозможными земными благами и, по своему произволу, распоряжаться судьбою человъка. Иногда въ молитвахъ выражается наивность поклонниковъ, которые просятъ бога выказать свою доблесть или же льстять ему, увёряя, что "не слышно, чтобы на землё кто-нибудь ему равный совершалъ подобныя дёянія". Индра также является особеннымъ поборникомъ и защитникомъ арійскихъ индусовъ противъ покоренныхъ ими темныхъ расъ. Повидимому, понятіе объ Индръ развивалось по мъръ того, какъ падалъ авторитетъ Варуны; послёдній богъ тёсно связанъ съ первобытною несложною вброй арійцевъ до ихъ переселенія въ Индію; его можно узнать въ зороастрійскомъ Ормуздѣ и греческомъ Уранѣ. По другой версіи, Индра низвергь во мракъ бога Діауса; этимъ изображается различіе между тъмъ временемъ, когда арійцы жили въ возвышенной и гористой странѣ Центральной Азіи, глѣ ясное безоблачное небо было благодатнымъ и желаннымъ явленіемъ, и болѣе позднимъ періодомъ, въ Индін, когда дождь составлялъ предметъ мечтаній, и отождествление его съ Индрою получило шировое распространение.

Минуя незначительныя божества: Парджанію, бога проливного дождя, и Ваю, бога вѣтра, мы переходимъ къ Марутамъ, Рудрамъ, многочисленнымъ богамъ грозы, которые часто соединяются то съ Индрой, то съ Агни. Отрывки изъ гимна, обращеннаго къ нимъ, лучше всего покажутъ, какія представленія связываются съ ними. "Они потрясаютъ своею силой самыя могучія существа на землѣ и на небѣ... Они, подающіе силу, ревущіе, пожирающіе враговъ, произвели вѣтеръ и молнію. Они доятъ небесное вымя (облака) и, скитаясь, поятъ землю молокомъ (дождь)... Вы могущественны, сильны, ослѣпительны, непоколебимы, какъ горы, (но) легко скользите; вы пожираете лѣса, какъ слоны... О, Маруты, подайте своимъ поклонникамъ силу непобѣдимую, блестящую, приносящую богатство, славную между людьми! Дайте намъ прокормить нашихъ близкихъ и родныхъ въ продолженіе ста зимъ!" (*Max Müller*.)

Боги, олицетворяющіе солнце въ различныхъ фазахъ, — Сурія и Савитаръ — въ Ведахъ описываются и снабжаются соотвѣтственными эпитетами. Они ѣздятъ въ колесницахъ, запряженныхъ многочисленными конями, охраняютъ все живущее, даютъ людямъ возможность дѣлать свое дѣло и видятъ рѣшительно всѣ, какъ хорошіе, такъ и дурные, ихъ поступки. Про Сурію иногда говорится, что онъ подвластенъ Индрѣ, который даетъ ему сіяніе и подготовляетъ ему путь.

Еще одно солнечное божество, это — Пушанъ, который во время путешествій ведетъ людей по дорогѣ, покровительствуетъ рогатому скоту и содѣйствуетъ увеличенію людского имущества. Гимнъ къ нему гласитъ слѣдующее: "Поведи насъ, о Пушанъ, по нашей дорогѣ; отврати отъ насъ несчастье, о сынъ освободителя; пойди впереди насъ! Истреби на нашемъ пути жаднаго, лютаго волка, который ищетъ нашей погибели! Прогони съ нашего пути врага, вора, разбойника... О, богъ съ золотымъ копьемъ, подающій всякое благословеніе, помоги намъ легко достичь богатства! Проведи насъ мимо противниковъ, дай намъ благополучно совершить путь, пошли намъ силу!" Въ другомъ гимнѣ встрѣчается выразительная мольба о личномъ благосостояніи: "Дай намъ, Боже, приличное людямъ богатство и пошли хорошаго хозяина, который осыпалъ бы насъ дарами. Побуди къ щедрости, о сіяющій Пушанъ, и такого человѣка, который не хотѣлъ бы ничего давать; смягчи сердце даже скрягѣ. Открой намъ путь, чтобы достать пропитаніе, порази нашихъ враговъ, пошли намъ удачу въ дѣлахъ, о славный Богѣ!" Его иногда вмѣстѣ съ Сомой прославляютъ, какъ подателей богатства и охранителей міра.

Сома, придающій жизнь опьяняющему соку растенія сомы (вѣроятно, изъ рода Asclepias), занимаетъ среди индійскихъ боговъ мъсто Діонисія-Вакха. Ему посвящены всъ гимны 9-й книги Риг-Веды, числомъ 114. Проф. Whitney говоритъ: "Замътивъ, что подъ вліяніемъ даннаго напитка люди приходятъ въ возбужденное состояніе и совершаютъ необычные поступки, простодушный арійскій народъ приписалъ это чему-то божественному. Растеніе, доставляющее такой напитокъ, сдълалось въ ихъ глазахъ царемъ растеній; процессъ его приготовленія сталъ священнодъйствіемъ, и необходимыя для этого орудія — священными". Поклоненіе Сомъ велось еще въ глубокой древности, такъ какъ о немъ упоминается въ Зенд-Авестъ. Сомъ приписываютъ почти всъ божественныя силы и воздаютъ божескія почести, главнымъ образомъ, благодаря вліянію, которое онъ оказываетъ на другихъ боговъ и на поклоняющихся ему людей. Культъ Сомы постепенно падалъ и почти исчезъ вмъстѣ съ первобытными ведійскими върованіями.

Къ богинѣ зари, Ушасъ, обращены многіе прекраснѣйшіе гимны. Она возстановляетъ сознаміе, льстиво улыбается, побуждаетъ существа къ веселью, приводитъ въ движеніе все живущее, возрождается снова и снова, открываетъ завѣсу неба. "Благословенная Ушасъ, оживленная силой и сіяющая удивительною роскошью! говоритъ вѣрующій. — Подай мнѣ славное и прочное богатство, которое заключается въ здоровыхъ сыновьяхъ, многочисленныхъ рабахъ и лошадяхъ" (*Muir*). Ушасъ обыкновенно считается дочерью неба, а солнце — ея возлюбленнымъ. Имя Ушасъ тождественно съ греческимъ Эосъ и латинскимъ Аврора.

Агни, богъ огня (романскій Игнисъ, славянскій Огнь), занимаетъ видное мёсто, такъ какъ по количеству гимновъ съ нимъ

соперничать можеть только Индра. Его характеристика показываеть, что наши предки смотрѣли на огонь, какъ на чудо. Агни безсмертенъ; живя на землѣ, онъ служитъ посредникомъ между богами и людьми. Онъ — мудрецъ и въ то же время жрецъ, высочайшій руководитель религіозныхъ церемоній и обязанностей. "О, Агни! отъ тебя, какъ новорожденный мальчикъ, исходитъ безсмертное пламя, и блестящій дымъ возносится къ небу, такъ какъ ты посланъ вѣстникомъ отъ боговъ. Твоя власть мгновенно распространяется по землѣ,

когда ты захватчшь пищу въ уста; твое дыханіе исходить, какъ смѣлое войско; своимъ легкимъ пламенемъ ты какъ будто косншь траву. Лишь за нимъ, за вѣчно юнымъ Агни, люди вечеромъ и на зарѣ ухаживаютъ, какъ за конемъ; они укладываютъ его на ложе, какъ чужестранца". (*M. Müller.*) При его появленіи міръ и небеса, дотолѣ объятые мракомъ, становятся видимыми. Онъ все пожираетъ, у него пылающая голова, тысяча глазъ и тысяча роговъ. Его пламя рычитъ, какъ морскія волны, его стукъ подобенъ грому, а крикъ вѣтру. Онъ обладаетъ различными божественными свойствами; вѣрующіе въ него благоденствуютъ и долго живутъ. Онъ покровительствуетъ поклоннику, который приноситъ ему топливо или въ потѣ лица служитъ ему. Его молятъ о всевозможныхъ милостяхъ и о прощеніи разныхъ безразсудныхъ грѣховъ. Образцомъ фамильярнаго отношенія къ богамъ, о которомъ мы уже упоминали, могутъ служить слѣдующія слова: "Если бы ты, Агни, былъ смертнымъ, а я безсмертнымъ, то, повѣрь, я не оставиль бы тебя въ нуждѣ и бѣдѣ. Мой поклонникъ не былъ бы ни бѣднымъ, ни огорченнымъ, ни обездо-



Агни.

леннымъ". Агни также причастенъ къ будущей жизни, о чемъ свидътельствуютъ слъдующія строки: "Освободи, могучій владыка, твоихъ рабовъ! Смой съ насъ слъды гръха, а когда мы умремъ, окажи намъ милость на костръ, спали наши тъла съ ихъ тяжелой виной, но упрочь намъ въчный удълъ наверху въ сіяющихъ чертогахъ и молніеносныхъ царствахъ, чтобы намъ тамъ въчно жить вмъстъ съ праведниками!" (Monier Williams.)

Тваштаръ, ремесленникъ и искусный изобрътатель, во многомъ соотвътствуетъ Гефесту-Вулкану. Онъ точитъ желъзную съкиру Браманаспати и куетъ громовыя стрълы для Индры. Ему приписываютъ всякаго рода созданныя силы.

Ашвины — первые носители утренняго свъта передъ зарей; они часто соединяются съ Суріей. Имъ воздается поклоненіе и хвала за то, что они прогоняютъ тьму, охраняютъ отсталыхъ и запоздалыхъ, врачуютъ хромыхъ, слѣпыхъ, больныхъ, даютъ производительную силу всѣмъ существамъ и могутъ обновлять юность во всемъ. Поэтому ихъ молятъ о разныхъ милостяхъ и просятъ покарать, низвергнуть въ прахъ скрягу, который не приноситъ жертвы. По нѣкоторымъ авторитетнымъ мнѣніямъ, Ашвины, это — обоготворенные смертные, отличавшіеся въ земной жизни проворствомъ и владѣвшіе искусствомъ врачеванія.

Къ болѣе позднему періоду относится божество Бригаспати или Браманаспати; оно олицетворяетъ поклонника подъ видомъ священнослужителя, жреца, который является посредникомъ между людьми и богами. Это уже шагъ впередъ въ нравственномъ развитін. Слово браманъ одно изъ труднѣйшихъ на санскритскомъ языкѣ, такъ какъ его различно производятъ и объясняютъ. Въ виду того, что въ высшемъ смыслѣ оно обозначаетъ объективное существо или Источникъ міра, то первоначально оно, быть-можетъ, обозначало соревнованіе передъ богами, затѣмъ — всякое священное слово, формулу, церемонію, дѣйствіе и, наконецъ, жреца. Браманаспати — владыка молитвы, помогающій Индрѣ разбить демона тучъ; иногда его отождествляютъ съ Агни. Онъ — потомокъ двухъ міровъ (неба и земли) и вдохновитель молитвъ; молитва — его орудіе. Онъ ѣзднтъ въ церемоніальной колесницѣ и побѣждаетъ тѣхъ, кто враждебно относится къ богамъ и молитвѣ. Онъ руководитъ благочестивыми, покровительствуетъ имъ, защищаетъ ихъ отъ бѣдствій и посылаетъ имъ блага.

Богъ Вишну довольно ръдко упоминается въ Риг-Ведъ, но съ теченіемъ времени онъ пріобрълъ большое значеніе. Древніе характеризовали его тремя шагами, которыми онъ проходитъ надъ міромъ; тройственнымъ его существованіемъ въ видъ огня на землъ, молніи въ атмосферъ и солнца въ небъ или же тремя по-

ложеніями солнца — восходомъ, кульминаціей и заходомъ. Ему праписываютъ различныя тройственныя силы, и онъ считается помощникомъ другихъ боговъ. Но иногда ему боздаютъ самостоятельное поклоненіе, напримъръ: "Мы возсылаемъ гимны и молитвы Вишну, сотворившему много чудесъ; онъ — широко шагающій, возвышенный богъ, и творческія силы его неистощимы". Часто Вишну ассоціируется съ Индрой. Впослѣдствіи, какъ мы увидимъ дальше, онъ занялъ совершенно иное положеніе. О большинствѣ богинь, перечисленныхъ въ Риг-Ведѣ, намъ не придется вовсе говорить, такъ какъ онѣ играютъ весьма незначительную роль.

Въ девятой и десятой книгахъ Ригъ-Веды говорится о безсмертіи и будущей жизни; въ предыдущихъ книгахъ упоминается

только о томъ, что люди достигли безсмертія или отправились къ богамъ, которые продлятъ ихъ жизнь. Иногда также встръчается воззваніе къ душамъ предковъ, существующимъ на ряду съ богами. Въ позднъйшихъ частяхъ Риг-Веды понятіе о загробной жизни связывается съ Ямой, божественнымъ правителемъ умершихъ душъ, который, какъ полагаютъ иные, изображаетъ перваго человъка и имъетъ сестру — близнеца Ями (Max Müller съ этимъ не согласенъ). Monier Williams приводитъ слъдующее описаніе Ямы: "Хвала и дары могучему царю Ямъ! Онъ былъ гервымъ изъ умершихъ людей, первый неустрашимо отправился по стремительному

Яма (съ туземнаго рисунка).

10току смерти, первый указалъ путь на небо и привѣтствовалъ цругихъ, приходящихъ въ это свѣтлое жилище. Никакая сила не кожетъ отнять у насъ прибѣжища, завоеваннаго тобою. О, царь, ам идемъ! Рожденные должны умереть, пройти проложенную тобою гропинку, по которой уже прошли ряды народовъ и наши предки. Цуша покойника, отойди! Не бойся вступить на дорогу, на древнюю (орогу, по которой двигались твои предки. Взойди и узри бога, 73ри своихъ счастливыхъ отцовъ, которые блаженствуютъ съ нимъ. Не бойся стражей, четырехъокихъ рябыхъ псовъ, которые карауцятъ умершихъ. Вернись въ свое жилище, о душа! Оставь на землѣ вой грѣхъ и стыдъ, прими свой прежній сіяющій образъ, утонценный и незапятнанный".

Интересно сопоставить двухъ четырехъовихъ псовъ Ямы со тражемъ Тартара, Церберомъ. Въ Риг-Ведѣ Яма еще не имѣетъ тношенія къ будущему наказанію нечестивыхъ, какъ въ позднѣйпей миеологіи. Его собаки приходятъ на землю въ качествѣ вѣстниковъ и охраняютъ путь къ его жилищу; покойнику подается совътъ спъшить за ними, насколько возможно. Когда тъло умершаго возложено на костеръ, то бога Агни молятъ не сжигать п не уничтожать его, а перенести къ предкамъ, какъ жертву. "Пусть его око отправится къ солнцу, а дыханіе къ вътру, пусть онъ пойдетъ на небо и на землю, согласно природъ, или же въ воду, если это тебъ угодно. А перерожденную часть, ты (Агни) воспламени своимъ жаромъ и перенеси въ міръ праведниковъ". Согласно этимъ представленіямъ, душа вступаетъ въ болъе совершенную жизнь, гдъ исполняются всъ желанія; тамъ она будетъ исполнять волю боговъ. Въ тотъ періодъ, когда боговъ изображали вступающими въ бракъ и поддающимися вліянію сомы, міръ умершихъ не представлялся идеализированнымъ.

Слѣдующее мѣсто даетъ понятіе о добродѣтеляхъ, за которыя полагается небесная награда: "Пусть онъ отойдетъ къ тѣмъ, которые, усердно удаляясь отъ міра, сдѣлались непобѣдимыми; пусть онъ отойдетъ къ воинамъ, къ героямъ, которые пожертвовали своею жизнью или оказали тысячи благодѣяній. Допусти его, о Яма, къ тѣмъ суровымъ предкамъ, которые проповѣдывали и прославляля священные обряды". Судя по нѣкоторымъ гимнамъ, вѣрующіе воздаютъ поклоненіе своимъ предкамъ, спрашиваютъ ихъ соизволенія, боятся ихъ гнѣва, молятъ ихъ о покровительствѣ, просятъ у нихъ долгоденствія, богатства и многочисленнаго потомства. Предполагается, что предки вкушаютъ возліянія и жертвенную пищу и поэтому тысячами стекаются на жертвоприношенія.

Что касается будущаго наказанія, то въ десятой книгѣ Ры-Веды есть мольба къ Индрѣ, чтобы онъ повергъ въ глубокій мракъ всякаго человѣка, который оскорбитъ его поклонника; однако, подъ глубокимъ мракомъ не всегда подразумѣвается мѣсто наказанія. Въ девятой книгѣ говорится, что Сома сбрасываетъ ненавистниковъ и безбожниковъ въ пропасть. Надо, однако, сознаться, что свѣдѣнія о будущей жизни въ Риг-Ведѣ смутны и неясны.

Одинъ изъ лучшихъ гимновъ Риг-Веды, это — 121-й изъ десятой книги Риг-Веды, который гласитъ:

> Въ началѣ былъ рожденъ Хиранья-гарбха, То былъ единый сущаго владыка. Онъ землю утвердилъ и небо. Какому богу воздадимъ мы жертву?

Источникъ духа и податель силы, Чьему велѣнью всѣ послушны боги, Онъ тотъ, чья тѣнь есть смерть, чья тѣнь — безсмертье. Какому богу воздадимъ мы жертву?

Въ величьи былъ владыкой онъ единымъ Всего, что дышитъ, ходитъ или дремлетъ,

Двуногихъ царь, четвероногихъ царь онъ. Какому богу воздадимъ мы жертву?

Тотъ, кѣмъ земля прочна, кѣмъ сильно небо Тотъ, коямъ твердь упрочена и солнце, Кто атмосферу широко раскинулъ! Какому богу воздадимъ мы жертву?

Кого двё рати въ трепет'я сердечномъ Зовутъ къ себ'я на помощь, уповая, Кого на неб'я солнце озаряеть! Какому богу принесемъ мы жертву?

Куда стеклись, огонь рождая, воды, Великія, чреватыя, оттуда Воздвигся богь — единый животворный! Какому богу воздадимъ мы жертву?

Кто созерцаль ть творческія воды, Когда онѣ рождали жертвы тайну, Кто надь богами богомь быль единымь! Какому богу принесемь мы жертву?

Да не обидить нась творець правдивый, Который создаль землю, небо, воды, Великія сіяющія воды! Какому богу воздадниь мы жертву?

Никто другой, о Праджапати, не былъ, Какъ ты, превыше всъхъ созданій этихъ! Что просимъ мы, даруй намъ, и да будемъ Мы господами надъ богатствомъ нашимъ.

(Пер. проф. Овсяннико-Куликовскій).

Тавимъ образомъ, въ первобытныхъ ведійскихъ гимнахъ мы видимъ рядъ представленій о различныхъ божествахъ, олицетворяющихъ силы природы и носящихъ соотвѣтственныя названія. Лишь значительно позднѣе зарождается мысль, что всѣ они только разностороннія проявленія одной и той же силы; подчасъ это выгекаетъ изъ желанія особенно возвеличить какого - нибудь излюіленнаго бога. Впослѣдствіи такимъ обобщеннымъ понятіямъ привоены новыя имена, какъ Вишвакарманъ и Праджапати; имъ не этводится особой области; это божественныя силы, управляющія иемлею. Другія выраженія указываютъ на первобытную форму іантеизма, отождествляющаго главныя божества съ природой, наіримѣръ: "Адити — небо, Адити — воздухъ, Адити — мать, отецъ и зынъ, Адити — всѣ боги вмѣстѣ взятые и пять классовъ людей. Адити — все уже рожденное, Адити — все, что еще должно роциться". (*Muir.*)

По десятой книгѣ Риг-Веды, Впшвакарманъ (первоначально эдно изъ именъ Индры) есть великій міровой архитекторъ, всезидящій богъ, имѣющій на каждой сторонѣ тѣла лица, глаза, руки и ноги, отецъ мірозданія, знающій всю вселенную и дающій бо-

Вед. редиги Востока.

гамъ имена. Въ гимнахъ, составленныхъ, по всей въроятности, различными авторами, такіе же атрибуты приписываются и другимъ божествамъ, какъ, напр., Браману, Праджапати и т. п. Ми можемъ прослъдить постепенное развитіе идей у первобытныхъ арійцевъ по ихъ разнообразнымъ попыткамъ объясненія міровыхъ явленій. Весьма естественно, что эти понятія смутны, разнорѣчивы и подчасъ очень наивны, но трудно ожидать чего-нибудь другого, такъ какъ конечный итогъ человѣческаго мышленія и въ нащи дни формулируется фразой: "нельзя изысканіями познать Бога".

Monier Williams дѣлаетъ слѣдующіе авторитетные выводы: "ведійскіе гимны ни слова не говорятъ о переселеніи душъ, которое составляетъ отличительную особенность позднѣйшей индусской религіи. Въ нихъ также не воспрещается вдовамъ вступать въ бракъ, не поощряются браки между дѣтьми, не предписываются строгія кастовыя правила, не возбраняется выѣздъ за границу, не видно, чтобы олицетворенныя силы природы изображались картпнами или же деревянными и каменными символами. Животныхъ убивали не только для жертвоприношеній, но и для ѣды; бычачье мясо употреблялось въ пищу, тогда какъ впослѣдствіи это было строго запрещено.

По всёмъ вёроятіямъ, ведійскіе народы первоначально заселяли Пенджабъ и лишь впослёдствіи захватили страну, орошаемую Джумной и Гангомъ. Въ каждомъ домъ обязанность жреца исполнялъ глава семейства, а въ каждомъ племени — вождь. Но по мъръ того, какъ вырабатывалось сложное богослуженіе, совершеніе его стали поручать жрецамъ, которые знали одобренные гимны и дъйствительныя молитвы. Съ теченіемъ времени вожди получиля право удерживать при себъ любимыхъ и прославленныхъ жрецовъ, и жреческія обязаности такъ же, какъ и званіе вождя, стали передаваться по наслъдству изъ рода въ родъ. Жрецы получали щедрые подарки отъ царей, и многіе ведійскіе гимны восхваляютъ этотъ обычай. Нъкоторые гимны были составлены самими царями. Мало-цо-малу риши начали оспаривать первенство у правителей и выдълились въ особую касту брамановъ; однако, этого положенія они достигли не безъ борьбы. Отдѣльныя семьи различались по внѣшнимъ признакамъ, какъ, напр., по особой манеръ бритья головы или по числу и расположенію прядей волосъ.

Сощимъ правиломъ было одноженство, но допускалось и многоженство. Женщины могли вступать вторично въ бракъ и, повидимому, пользовались нѣкоторою свободой выбора. Разумѣется, въ обществѣ была и своя доля безнравственности; даже Индра, будто бы, высказалъ мнѣнie, что у женщины "легкомысленный характеръ

34

и неукротимый нравъ". Ложь безусловно осуждалась п влекла за собою божеское наказаніе. Въ гимнахъ упоминается о разбойникахъ, которые грабили на большихъ дорогахъ, и о ворахъ, которые втайнъ совершали похищенія. Щедрость и върность высоко цёнились.

Какая разница между добрыми, милостивыми, снисходительными божествами первобытныхъ арійцевъ и строгими, безчеловѣчными, жестокими богами позднѣйшихъ индусовъ! Непосредственныя сношенія съ богами, непосредственная награда за гимны и жертвоприношенія, пламенная молитва, сосредоточенное размышленіе, спасительное благословеніе, — вотъ основныя черты древней индусской религіи.

Сама-Веда и Яджур-Веда по размърамъ гораздо меньше и составлены, преимущественно, изъ Риг-Веды, но со значительными измѣненіями. Первая изъ нихъ въ стихотворной формѣ описывяетъ жертвоприношенія Сомѣ, а вторая, въ прозѣ – другія жертвонриношения. Яджур-Веда относптся въ тому времени, когла арійны разселились по восточной Индіи, и браманы пріобрёли верховную власть. Четвертый большой сборникъ — Атгарва - Веда явился гораздо позднёе, вёроятно, въ эпоху Браманъ, и заключаеть въ себъ уже значительно видоизмъненное ведійское богослужение и употребительные гимны. Изъ него видно, что сильно возросла въра въ злыя силы, для предохраненія отъ которыхъ, такъ же. какъ и отъ болѣзней, и отъ вредоносныхъ животныхъ и растеній, указанъ рядъ заклинаній; кромѣ того, перечислены проклятія врагамъ и магическія изреченія на разные случаи повсеиневной жизни, предотвращающія несчастье. Атгарва-Веда содержить множество народныхъ выражений.

Слёдующій крупный отдёлъ въ индусской литературё составляють Бра́маны; въ нихъ еще нёть никакихъ хронологическихъ указаній или ссылокъ на историческія лица, зато подробно изложено ученіе о жертвоприношеніяхъ, предназначенное для жрецовъ или брамановъ. Это — цёлый рядъ прозаическихъ произведеній, описывающихъ связь священныхъ пёснопёній и словъ съ жертвенными обрядами. Они относятся къ 7 или 8 в. до Р. Х. Здёсь, какъ и во многихъ другихъ жреческихъ системахъ, мы видимъ стремленіе упрочить, развить такіе обряды, которые могутъ быть выполнены только наслёдственной кастой священнослужителей и влекутъ за собою щедрыя даянія отъ вёрующихъ. Длина Браманъ чрезвычайно утомительна, особенно въ виду ихъ догматическихъ предписаній и сложнаго символизма. Каждый изъ ведійскихъ сборниковъ имёстъ соотвётствующія Браманы, такъ, напр.,

къ Сама-Ведѣ существуетъ не менѣе восьми Браманъ. Кромѣ обря-довыхъ предписаній, Браманы даютъ обширный матеріалъ, по которому можно опредблить постепенный рость индусскихъ религіозныхъ воззръній.

Въ одномъ изъ разсказовъ бездътный царь прославляетъ всъ преимущества, которыя приносить сынъ, и объщаеть, что если у него родится сынъ, то онъ посвятить его Варунѣ. Родившійся царевичъ, узнавъ о своей участи, отказывается исполнить обътъ и покидаетъ отцовскій домъ. Разгитванный Варуна наказываетъ отца водяною болёзнью. Сынъ много лётъ странствуетъ по лёсамъ и, наконецъ, однажды встръчаетъ браманскаго отшельника, который поверженъ въ отчаяніе оттого, что его второй сынъ добровольно предлагаетъ себя въ жертву вмъсто царевича. Впро-чемъ, силою ведійскихъ молитвъ, замъститель освобождается отъ жертвы.

Въ другомъ разсказѣ говорится о томъ, какъ боги умертвили человѣка, и часть его, пригодная для жертвоприношенія, послѣ-довательно входила въ лошадь, быка, овцу и козу, которые поочередно были принесены въ жертву. Жертвенный элементъ дольше всего пребываль въ козъ, отчего она особенно удовлетворила назначенію. Отсюда видно, что человѣческая жертва постепенно замбнилась животной.

Въ Шатапата-Браманъ, одной изъ самыхъ интересныхъ Бра-манъ, есть древнее преданіе о потопъ. Рыба предупредила свя-того человъка, Ману, о томъ, что потопъ сотретъ съ лица земли все живущее, но ему, Ману, суждено спасти родъ человъческій. Ману долженъ былъ построить корабль и войти въ него, когда вода начнетъ подниматься. Онъ все въ точности исполнилъ и привязаль къ кораблю рыбу, которая увезла его за съверныя горы. Когда потопъ прошелъ, Ману оказался единственнымъ человъкомъ на землѣ; въ силу религіозныхъ обрядовъ у него таинственно родилась дочь, и впослёдствій вся земля заселилась его потомками.

родилась дочь, и впослёдствіи вся земля заселилась его потомками. Позднёе сложилось мнёніе, что рыба была однимъ изъ воплоще-ній Вишну, который хотёлъ такимъ путемъ предостеречь Ману. Ученіе о безсмертіи выражено въ той же Браманѣ опредѣлен-нѣе, чѣмъ въ ведійскихъ гимнахъ. Боги, послѣ ряда трудныхъ ре-лигіозныхъ обрядовъ, сдѣлались безсмертными. Тогда смерть вы-казала опасеніе, чтобы люди не послѣдовали ихъ примѣру; и боги устроили такъ, что нп одно существо въ своей тѣлесной оболочкѣ не могло получить безсмертія, а должно было предвары-тельно отдать тѣло во власть смерти. Древніе браманы имѣли удивительное для той эпохи пред-ставленіе о солнпѣ. какъ вилно изъ одного замѣчательнаго от-

ставление о солнцъ, какъ видно изъ одного замъчательнаго от-

1

рывка: "Солнце никогда не восходитъ и не садится. Когда люди считаютъ, что оно заходитъ, оно только мѣняетъ положеніе, достигнувъ конца дня, и образуетъ ночь, а на другой сторонѣ день. Люди думаютъ, что оно утромъ восходитъ, а оно только круто поворачиваетъ, дойдя до конца ночи, и производитъ день, а на другой сторонѣ ночь. Такимъ образомъ оно никогда не садится".

Успѣшныя увъренія брамановъ въ своемъ превосходствъ способствовали утвержденію касты жрецовъ; на ряду съ этимъ образовался классъ земледъльцевъ, отдълившійся отъ воиновъ, которые прежде составляли огромное большинство нассленія. Въ то время, какъ завоеватели — арійцы разселились по бассейну Джумны и Ганга, браманы, соблюдая свою выгоду, находили нужнымъ показать, что они исповъдують лучшую и болѣе могущественную религію, чѣмъ поворенные туземцы. Въ силу этого мы встръчаемъ увъренія въ родѣ слѣдующихъ: "Поистинѣ боги не вкушаютъ пищи, принесенной царемъ безъ пурогиты (семейный жрецъ)". Или въ Атгарва-Ведѣ: "Да снизойдетъ полная, непоколебимая, нобѣдная сила на тѣхъ, у кого я состою пурогитой. Я усовершенствую ихъ царство, ихъ власть, ихъ силу и мощь. Посредствомъ этого жертвоприношенія я отрѣзаю руки ихъ врагамъ". Обряды развились до такой степени, что для выполненія ихъ понадобилось нѣсколько классовъ жрецовъ.

Чрезвычайно трудно, не вдаваясь въ детали, дать понятіе о содержаніи Браманъ. Онъ описываютъ древнъйшія церемоніи, комментируютъ каждую подробность, которая могла бы потребовать объясненія, обсуждаютъ смыслъ какого-нибудь отдѣльнаго стиха или даже его размѣра и объясняютъ происхожденіе жертвоприношеній, большей частью, въ формѣ пространныхъ легендъ и миеовъ.

Каждый браманскій домохозяинъ, обзаводясь собственнымъ очагомъ, долженъ былъ ежемѣсячно совершать два, двухдневныхъ жертвоприношенія, — на новолуніе и на полнолуніе. Въ первый день былъ постъ, во время котораго полагалось подмести и убрать очагъ и зажечь огонь; при этомъ браманъ и его жена произноспли обѣтъ: воздерживаться отъ мяса и нѣкоторой другой инщи, стричь бороду и волосы за исключеніемъ одной пряди на темени, спать на полу въ одномъ изъ главныхъ "домовъ огня" и соблюдать молчаніе. "Тотъ, кто собирается произнести обѣтъ, прикасается къ водѣ, стоя между (жертвенными) огнями и обративъ лицо на востокъ. Онъ долженъ дотронуться до воды потому, что человѣкъ (жертвенно) нечистъ, такъ какъ онъ говоритъ ложь, а этимъ способомъ онъ достигаетъ внутренняго очищенія, такъ

какъ вода поистинѣ (жертвенно) чиста... Глядя на огонь, он произноситъ обѣтъ въ слѣдующихъ словахъ: "О Агни, богъ обѣ товъ! Я исполняю обѣтъ! Да буду я достоинъ его, да успѣю я в немъ!" Агни — богъ обѣтовъ и къ нему-то долженъ обращатьс. вѣрующій со своими словами.

Сущность обѣта заключается въ ностѣ. Боги видять помышлені человѣка; когда онъ произносить обѣть, то они знають, что на слѣ дующее утро онъ принесеть имъ жертву, и собираются въ его домѣ Не подоблеть, чтобы человѣкъ вкушаль пищу раньше, чѣмъ боги на сытятся, поэтому онъ можетъ ѣсть только то, что въ жертву н приносится, а именно то, что растетъ въ лѣсу. Ежедневно утромъ и вечеромъ полагалось приносить богу Агн

Ежедневно утромъ и вечеромъ полагалось приносить богу Агні всесожженіе изъ свѣжаго молока, а утромъ жертвеннаго дня глав: дома избиралъ себѣ брамана, или верховнаго жреца.

Дадъе въ Браманахъ слъдуютъ многочисленныя сложныя ука занія и разъясненія различныхъ жертвоприношеній.

Очень подробно разработаны правила, касающіяся устано вленія жертвенныхъ огней въ домѣ молодого хозяина. Кромѣ жреца при этомъ должны были присутствовать четыре священнослужн теля; они воздвигали по всѣмъ правиламъ два навѣса или дома огня, затѣмъ добывали огонь треніемъ или же приносили его изт опредѣленныхъ мѣстъ и возлагали на тщательно вычищенный жер твенникъ. Передъ заходомъ солнца приносившій жертву взывалт къ богамъ слѣдующимъ образомъ: "Боги, отцы! отцы, боги! Ка ковъ я есть, я приношу жертву и не исключу того, въ чьей з власти. Мое будетъ приношеніе, мой трудъ, моя жертва!" Затѣмъ браманъ шелъ въ одинъ изъ домовъ огня, а жена его въ другой послѣ различныхъ церемоній они получали по полѣну особо при готовленныхъ дровъ для того, чтобы развести жертвенный огоні на слѣдующее утро. Приносимая вслѣдъ за этимъ жертва состояла главнымъ образомъ, изъ риса и очищеннаго коровьяго масла. Мо лодой хозяинъ умывалъ жрецамъ ноги, подавалъ имъ благовонія одѣлялъ ихъ соотвѣтственными подарками и приглашалъ откушать Церемонія Сомы по Браманамъ еще сложнѣе, но за недостаткомъ мѣста мы не можемъ дать ея описанія.

Съ теченіемъ времени оказалось, что Веды и Браманы не достаточно обезпечиваютъ господство жреческаго сословія надъ народомъ, и вотъ появилась новая большая группа сочиненій: Упанишады, или мистическая доктрина. Нѣкоторыя изъ нихъ составляли дополненіе къ Браманамъ, это –- такъ называемыя Араніави или лѣсныя книги, предназначенныя для тѣхъ брамановъ, которые, завершивъ обязанности ученика п домохозяина, удалялись въ лѣса, чтобы провести остатокъ дней въ созерцаніи.

По словамъ мѣстныхъ авторитетовъ, названіе Упанишада означастъ "уничтоженіе невѣжества откровеніемъ мудрости высшаго духа". Собственно этимологическій смыслъ его — засѣданіе, главнымъ образомъ, засѣданіе учениковъ вокругъ учителя. Эти книгп сдѣлались важнѣйшими толкованіями Ведъ для учениковъ-инлусовъ. *Мах Müller* думаетъ, что хотя Упанишады написаны позднѣе Браманъ, но зачатки ихъ находились еще въ Риг-Ведѣ. По его мнѣнію, древнѣйшія Упанишады всегда будутъ занимать въ литературѣ видное мѣсто среди самыхъ удивительныхъ, гдѣ бы и когда бы то ни было создъиныхъ произведеній человѣческой мысли.

Чхандогія-Упанишада, дополняющая Сама-Веду, — одна изъ важнъйшихъ индусскихъ философскихъ книгъ. Она начинается страннымь для европейца совѣтомъ: "Пусть человѣкъ размышляетъ о слогь Омъ", или, по иному переводу, "пусть человѣкъ поклоняется слогу Омъ". Смыслъ этого тотъ, что непрестанное повтореніе вышеупомянутаго слога отвлекаетъ мысль отъ всего посторонняго и сосредоточиваетъ ее на тъхъ предметахъ, для которыхъ онъ служить символомъ. Слогъ Омъ былъ началомъ Веды, сущностью ея, символомъ рѣчи и жизни. Поэтому онъ изображалъ физическія и умственныя силы человѣка, въ особенности духъ животворящаго начала, а впослёдствіи отождествился съ духомъ солнца или природы. Чхандогія-Упанншада учить, что никакія самыя совершенныя жертвы не обезпечивають спасенія, тогда какь размышленіе о слогѣ Ома или объ его значеніи неизмѣнно ведетъ къ спасенію и безсмертію. Она затрогиваетъ высшіе философскіе вопросы. Очень интересенъ выводъ, что міръ произошелъ изъ зоира, — "такъ какъ всё существа зарождаются изъ эеира и возвращаются въ эеиръ; эепръ старбе ихъ, эеиръ – ихъ остатокъ". По далбе зеиру придается болье. чъмъ физическое значение. Упанишада гласитъ: "Браманъ есть то же, что эеиръ, окружающій насъ, а эеиръ вокругъ насъ - все равно, что зоиръ внутри насъ. Эоиръ внутри насъ, это — эеиръ внутри сердца. Онъ вездъсущъ и неизмъненъ. Тотъ, кто это постигнетъ, получитъ въчное и неизмънное блаженство. (M. Müller).

По *M. Müller*'у главная доктрина Упанишадъ заключается въ томъ, что человѣкъ-браманъ считалъ свое Я или Атманъ лишь за отраженіе Высшаго Я и стремился познать себя въ этомъ Высшемъ Существѣ, которое соотвѣтствуетъ Божеству, абсолюту западныхъ философовъ. Благодаря этому познанію, онъ надѣялся возвратиться къ Высшему Я и опять отождествиться съ нимъ. "Въ данномъ случаѣ познать значило сдѣлаться, познать Атманъ равносильно тому, чтобы сдѣлаться Атманомъ, а наградой за это

высшее познание было освобождение отъ новыхъ рождений и безсмертіе". Итакъ Атманъ есть источникъ видимаго существованія тождественный съ Браманомъ и Духомъ, истинный и дъйствительный, существующій сначала и до въка, и порождающій все живушее. Хотя съ этой философіей связано много такого, что ка жется мелочнымъ или же страннымъ, но въ ней кроется основа пантензма. Современные философы въ этомъ отношении не далеко ушли отъ древнихъ индусовъ. Въ Упанишадахъ можно найти много свёдёній о жертвоприношеніяхъ и объ отдёльныхъ богахъ; между прочимъ говорится, что тотъ, кто размышляетъ о жертвоприно-шеніяхъ и познаетъ ихъ, какъ повелёно, получитъ награду въ различныхъ мірахъ, съ богами, на опредбленные сроки, пока, наконецъ, не достигнетъ истиннаго Брамана. Въ такомъ состояния онъ уже не возвышается и не понижается, а одинъ стоитъ въ центръ. Для того, кто познаетъ это ученіе, "солнце не восходитъ и не заходитъ. Для него разъ навсегда наступаетъ день".

Размышление о пяти чувствахъ — одно изъ самыхъ достопримъчательныхъ; а слъдующее за нимъ разсуждение излагаетъ основы браманской философіи, поэтому мы приводимъ его цёликомъ: "Все это — Браманъ. Пусть человъкъ размышляетъ о томъ (видимомъ мірѣ), какъ начинающемся, кончающемся и существующемъ въ немъ (въ Браманъ).

"Теперь человѣкъ – существо воли. Такое же значеніе, какъ его воля въ этомъ мірѣ, будетъ онъ имѣть самъ, окончивъ ны-нѣшнюю жизнь. Поэтому пусть у него будетъ воля и вѣра.

"Разумъ, тѣло котораго есть духъ, форма котораго есть свѣтъ, мысли котораго истинны, сущность котораго подобна эеиру (вездѣсущему и невидимому); отъ котораго происходятъ всѣ дѣла, всѣ желанія, всякое благоуханіе и пріятный вкусь; который все это обнимаетъ, никогда не говоритъ и нпкогда не удивляется, ---

"Вотъ мое внутреннее Я, которое меньше рисоваго зерна, меньше ячменнаго зерна, меньше горчичнаго зерна, меньше канареечнаго съмени, меньше ядрышка канареечнаго съмени. Это также мое внутреннее Я, которое больше неба, больше всёхъ міровъ.

"То существо, отъ котораго исходятъ всъ дъла, благоуханіе и пріятный вкусь, которое все обнимаеть, никогда не говорить и никогда не удивляется, мое внутреннее Я, это — Браманъ. Когда я уйду изъ этого міра, я соединюсь съ нимъ" (*M. Müller*). Въ Тавалакара-Упанишадѣ есть слѣдующее интересное мѣсто:

"То, что не выражается рёчью и чёмъ выражается рёчь; то, что не думаетъ мыслью и чёмъ думаетъ мысль; то, что не видитъ глаас думасть маслых в тымь думасть масля, то, что не видить тм зами и чёмъ видять глаза; то, что не слышить ухомъ и чёмъ слышить ухо; то, что не дышить дыханісмъ и чёмъ дышить дыханіе, то одно, знай, есть Браманъ, а не то, что люди здѣсь обожаютъ" (*M. Müller*). Эта Упанишада основана на покаянін, отреченія и жертвоприношеніи. "Веды — ея члены, Истина — ея мѣстопребываніе. Тотъ, кто познаетъ эту Упанишаду и стряхнетъ съ себя зло, попадетъ въ безконечный, непобѣдимый небесный міръ".

Шветашватара содержитъ болѣе разработанное ученіе, хотя по временамъ отождествляетъ высшее Я, Брамана, съ различными низшими божествами. Она учитъ о сліяній душъ въ единомъ Я и о невещественности міра, какъ ряда умственныхъ измышленій. Браманъ не имѣетъ эволюцін; онъ не творитъ непосредственно и предоставляетъ это Исварѣ или Девѣ, Господу — Браману подъ видомъ особаго бога-творца и вседержителя.

Интересно сопоставить пантеизмъ этой Упанишады съ предшествовавшими воззрѣніями. Напримѣръ: "Я познаю это Великое существо, сіяющее подобно солнцу во мракѣ. Человѣку, который поистинѣ позналъ его, смерть не страшна: другой дороги нѣтъ. Весь міръ наполненъ этимъ Существомъ, нѣтъ ничего выше его, внѣ его, больше и шире его; омо стоитъ отдѣльно, укрѣпленное въ небѣ, какъ дерево. Все, что за предѣлами этого міра, не имѣетъ формы и не страдаетъ. Тѣ, которые познаютъ это, дѣлаются безсмертными, остальные же терпятъ муку... Руки и ноги его вездѣ, глаза и голова его вездѣ, уши — вездѣ, онъ объемлетъ весь міръ. Отдѣленный отъ всѣхъ чувствъ, онъ есть богъ и правитель вселенной, великое прибѣжище всѣхъ" (Max Müller).

Нъкоторые разсказы, введенные въ Упанишады, развиваютъ учение о борьбѣ между добрыми, свътлыми богами (девами) и злыми духами, которое неясно выражено въ Ведахъ и нъсколько понятнье въ Браманахъ. Въ одномъ изъ нихъ, Индра, какъ главный дева, и Вирочана, какъ главный злой духъ, просятъ разъяснений у верховнаго бога Праджапати. Праджапати говорить: "Существо, свободное отъ гръха, свободное отъ старости, отъ смерти и печали, отъ голода и жажды, желающее только того, что оно должно желать, и думающее только о томъ, о чемъ оно должно думать, -вотъ то, въ чему намъ надлежитъ стремиться и что надлежитъ постигать" (Max Müller). Оба представителя хотять осуществить этотъ идеалъ и проходятъ черезъ рядъ иллюзій; Вирочана легко удовлетворяется мыслью, что тёло есть Атманъ, но Индра продолжаетъ разслёдованія и, наконецъ, постигаетъ, что истинный Атманъ позпаетъ и видитъ, но отличается отъ ума и очей, какъ отъ инструментовъ.

Другая Упанишада подробно излагаетъ ученіе о переселеніи душъ. Атманъ безсмертенъ, и послъ смерти иные люди вновь рождаются на землъ, въ видъ животныхъ, а другіе входятъ въ стволы деревьевъ или въ камни. "Онъ, Высочайшій Духъ, бодрствующій надъ нами, когда мы спимъ, создающій одинъ пріятный видъ за другимъ, онъ поистинѣ называется Свѣтлымь, называется Браманомъ... Есть только одинъ вѣчный мыслитель, думающій невѣчныя мысли. Онъ хотя и одинъ, но исполняетъ желанія многихъ. Мудрецы, которые узрятъ его въ своемь Я, обрѣтутъ вѣчный покой... Его нельзя достигнуть рѣчью, умомъ или глазомъ. Понять его можетъ только тотъ, кто говоритъ: онъ есть. Когда прекращаются всѣ желанія сердца, тогда смертный становится безсмертнымъ и достигаетъ Брамана".

По опредѣленію *М. Müller*'а, цѣль Упанишадъ — "показать высшую сгепень безполезности и пагубности всякихъ обрядовъ, осудить всякое жертвоприношеніе, въ основѣ котораго таится желаніе или надежда на награду, опровергнуть если не самое существованіе, то исключительный и преувеличенный характеръ Девъ и научить, что спасеніе заключается только въ признаніи истиннаго и всеобщаго Я, и въ поискахъ покоя тамъ, гдѣ онъ единственно находится".

Такъ работалъ человъческій умъ въ Индін тысячельтія тому назадъ и создалъ книги мудросги, считающіяся непосредственнымъ откровеніемъ и заключающія въ себъ много ребяческаго. Огсюда разрослась чрезвычайно искусственная жреческая система; благодаря ей, браманы въ Индіи достигли верховной власти, которой они и впослёдствій вполнѣ не утратили.

Digitized by Google

# дополнение къ славъ первой ').

Основная идея религіи.—Погоня за богами.—Молитва.—Сила культа.— Безсмертіе боговь и людей.— Наивно-религіозное огношеніе кь огню.— Культовая религія, теософія и мистика огня.—Культь и коемось.— Rtam.—

Во всякой религіозной системѣ есть своя основная идея, къ которой тяготѣетъ все содержаніе религіи. Въ іудаизмѣ — единобожіе и мессіанизмъ; въ маздеизмѣ (религіи Зороастра) — дуализмъ, и т. д. Въ ведаизмѣ такимъ центральнымъ пунктомъ является своеобразная идея культа и теософія культовыхъ божествъ — Агни и Сомы.

Индра—національное божество арійцевь эпохи Ведь; онь неизмѣнно держить ихъ сторону въ борьбѣ съ неарійскими племенами Пенджаба; эти послѣднія, называемыя дасью, его услугами не пользуются, не поклоняются ему, не приносять ему жертвенныхъ даровъ и возліяній; онъ не ихъ богъ, онъ — богъ арійцевъ. Враждуютъ ли между собою два арійскихъ племени (или два союза арійскихъ общинъ), оба наперерывъ другъ передъ другомъ стараются привлечь Пндру на свою сторону. Къ какимъ же средствамъ прибѣгаютъ они для привлеченія Индры? Они пользуются жертвоприношеніями, возліяніями, гимнами,—однимъ словомъ, силою культа.

Всёмъ нуженъ Индра и всё обращаются къ нему. Но въ такомъ случай почему же въ гимнахъ онъ такъ настойчиво приглашается "услышать именно насъ", при чемъ подразумѣвается: "а не другихъ"? Развъ онъ не могъ бы одновременно внять мольбѣ всѣхъ или многихъ? Въ томъ-то и дѣло, что онъ, такъ сказать, физически не въ состояніи сдѣлать этого. По понятіямъ эпохи, божество дѣйствуетъ не иначе, какъ движнмое силою культа, при чемъ оно должно самолично явиться къ жертвоприношенію; вкусивъ жертвенные дары, возліянія и гимны, выслушавъ моленіе тѣхъ, которые совершили культъ, оно нѣкоторымъ образомъ обязуется или принужсаается исполнить то, о чемъ его просятъ. Но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ дополненіе къ главѣ о ведаизмѣ, приводимъ выдержки изъ статьи извѣстнаго спеціалиста проф. Д. Н. Овсяннико-Куликовскаго «Религія индусовъ въ эпоху Ведъ» («В. Е.» 1892, 4—5.)



разъ божество услышало однихъ и явилось къ нимъ, то понятно, что оно отвернулось отъ другихъ. Ведійскіе боги, за изъятіемъ Агни, Сомы и еще нѣкоторыхъ, въ строгомъ смыслѣ не вездѣсущи и пе всемогущи <sup>1</sup>) Есть сила выше ихъ, которая способна связать ихъ волю: это сила культа.

Понятіе "молитвы", которое мы можемъ извлечь изъ ведійскихъ обращеній къ божеству, далеко не совпадаетъ съ тъмъ, воторое мы привывли соединять со словомъ: "молитва". Это не моленія въ собственномъ смыслѣ, это почти приказанія, но только особаго рода: ихъ удобнѣе всего назвать "заклинательными формулами". Въ ту отдаленную эпоху арійцы Пенджаба еще не достигли той ступени развитія, на которой люди впервые начинають молиться. Настоящая молитва начинается тогда, когда человъкъ приходить въ сознанію своего ничтожества передъ всемогуществомъ божества, когда онъ въ глубинѣ души смиряется передъ божественною волей и обращается къ божеству не иначе, какъ съ полной покорностью и глубовимъ благоговѣніемъ. Напрасно будемъ мы искать въ гимнахъ Ведъ выраженія этихъ чувствъ. Ведійскія отношенія человѣка къ божеству совсѣмъ иныя. Человѣкъ еще не созналъ своего ничтожества: опъ считаетъ себя если не равнымъ божеству, то нужнымъ ему. Дёло въ томъ, что въ рукахъ человъка находится нъчто такое, безъ чего боги не могуть обойтись, сила, которая необходима богамъ, которая ихъ питаетъ, поддерживаетъ ихъ божественную мощь и даже ихъ безсмертіе. Эта сила есть культь вообще и "молитва" (въ велійскомъ смыслѣ) въ частности.

Изучая многочисленные гимны Риг-Веды, мы убъждаемся, что индусы того времени "молились" не иначе, какъ совершая извъстные обряды жертвоприношенія. Молитва — это только одна изъ частей культа. Сама по себъ, независимо отъ послъдняго, она не мыслима: она потеряда бы всю свою силу, не дошла бы до божества, не могла бы на него воздъйствовать.

"Молитвы" понимались какъ нѣчто объективное, независимое отъ молящагося человѣка; это не просто функція души человѣческой, а какъ бы самостоятельныя и къ тому же одаренныя сверхъестественною силой существа, которыми люди пользуются въ своихъ сношеніяхъ съ богами, потому что эти существа, эти "богини рѣчи" обладаютъ особою магическою силой — дѣйствовать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эпитеты, указывающіе на всемогущество божествъ, встрѣчаются нерѣдко, но въ большинствѣ случаевъ они употреблены въ весьма условномъ смыслѣ. Не нужно упускать изъ вида также и того обстоятельства, что авторы ведійскихъ гимновъ часто намѣренно льстяять дянному божеству, приписывая ему такіе атрибуты, которые не вытекаютъ изъ его сущности. Сюда относится между прочимъ перенесеніе атрибутовъ одного божества на другое.

на волю боговъ. Однимъ словомъ, "молитвы" и гимны были объективированы и обоготворены.

Теперь намъ нужно выяснить ведійское понятіе безсмертія, которое необходимо для правильнаго пониманія ведійской идеи культа.

Безсмертіе есть отличительный признакъ боговъ. Боги и богини, обоготворенныя явленія природы, разные атрибуты божествъ--очень часто опредѣляются эпитетами амрта и амартъя --- безсмертные; люди же, въ противоположность божествамъ, называются марта, мартъя --- смертные. Это различіе между "двумя племенами", какъ называются въ гимнахъ Риг-Веды люди и боги, проведено съ достаточной отчетливостью и послѣдовательностью. Но при всемъ томъ разстояніе между безсмертіемъ божествъ и смертностью людей, съ ведійской точки зрѣнія, далеко не такъ велико, какъ мы могли бы думать.

Боги безсмертны, но ихъ безсмертіе не обходится безъ поддержки со стороны культа, а культъ находится въ рукахъ людей; стало-быть, люди являются нѣкоторымъ образомъ блюстителями безсмертія боговъ. Божество какъ бы ждетъ отъ смертныхъ подтвержденія и признанія своего безсмертія, какъ и другихъ своихъ атрибутовъ.

Совершая для того или другого божества таинство культа, актъ жертвоприношенія, человъкъ, по выраженію гимна, "снаряжаетъ его, это божество, для безсмертія".

На чемъ же зиждется эта таинственная сила культа?

Первоисточникъ безсмертія, это — священный оюнь (Агни). Онъ именуется безсмертнымъ не только какъ богъ, какъ всякое божество, но и какъ источникъ безсмертія для другихъ боговъ.

Дѣло въ томъ, что огонъ есть по преимуществу божество культа; онъ образуетъ необходимую основу, безъ которой немыслимо никакое священнодѣйствіе. Все, что люди преподносятъ богамъ въ актѣ жертвоприношенія, проходитъ черезъ священный огонь, который служитъ посредникомъ между людьми и богами; вотъ почему культъ можетъ оказывать поддержку безсмертію боговъ.

Въ культъ есть еще одинъ источникъ безсмертія. Это священный напитокъ Сомы, который составляетъ необходимую принадлежность священнодъйствія. Сома есть божество не только опьянънія, экстаза, пънія, поэзін, но также и безсмертія, какъ и Агни. Онъ именуется безсмертнымъ въ томъ же смыслъ, какъ и Огонь, т. е. онъ безсмертенъ не только самъ по себъ, но является также источникомъ безсмертія для боговъ.

Итакъ культъ является для боговъ поддержкою ихъ безсмертія, потому что онъ зиждется на Огнъ, и потому также, что Сома составляетъ его неотъемлемую принадлежность.

Благодѣяніями культа пользуются не одни боги. — ими пользуются и люди. Можно даже сказать, что культь есть учрежденіе, имѣющее въ виду пренмущественно благо людей. Онъ оказываеть извѣстныя услуги богамъ, обязуя ихъ тѣмъ самымъ покровительствовать и помогать людямъ. Но, помимо этого, люди непосредственно извлекаютъ извѣстныя выгоды изъ культа, участвуя вмѣстѣ съ богами въ "жертвенномъ пиршествѣ", вкушая жертвенную пищу и напитокъ Сомы. Они, стало-быть, также и "пріобщаются" Огню и Сомѣ, этимъ первоисточникамъ безсмертія. Неужели же это пріобщеніе можетъ не отразиться на ихъ смертной природѣ? Ясное дѣло, что оно не можетъ пройти безслѣдно, и человѣкъ такимъ путемъ пріобрѣтаетъ своего рода безсмертіе.

Въ чемъ же состоитъ это безсмертіе смертныхъ?

Прежде всего оно сводится въ размножению потомства. Въ гимнахъ на ряду съ "безсмертіемъ" говорится также о "славъ": это не что иное, какъ увъковъчение имени въ потомствъ, это почти синонимъ "человѣческаго безсмертія", которое состоитъ въ продленіи рода. Въ Риг-Ведѣ мы встрѣчаемся съ одной изъ характерныхъ идей древности — съ своеобразнымъ, весьма отличнымъ отъ наmero, пониманіемъ личности и ся отношеній къ предкамъ и потомкамъ. Неразрывными религіозными узами былъ связанъ чело-вѣкъ съ цѣлыми поколѣніями своихъ предковъ, *души* которыхъ, на ряду съ богами, являлись предметомъ религіознаго почитанія. Всѣ поколѣнія предковъ призываются къ участію въ жертвенномъ пиршествѣ; имъ преподносятъ жертвенную пищу, возліянія, напитокъ Сомы. Культь предковь необходимь для поддержанія ихъ безсмертія и образуетъ священную обязанность человѣка, для котораго потерять связь съ предками значило потерять то цёлое, часть котораго онъ составлялъ. Это цёлое слагалось изъ двухъ огромныхъ половинъ: изъ длиннаго ряда поколѣній, теряющихся въ глубинѣ временъ, и изъ неопредѣленно-длиннаго ряда поколѣній грядущихъ.

Итакъ, заключая все сказанное о ведійскомъ понятіи безсмертія, мы можемъ подраздѣлить его на три категоріи: во-первыхъ, безсмертіе Агни и Сомы, представляющееся абсолютнымъ и служащее источникомъ безсмертія для другихъ боговъ, а также и для людей; во-вторыхъ, безсмертіе другихъ боговъ (кромѣ Агни и Сомы и отчасти также кромѣ Земли и Неба – божествъ космическихъ), представляющееся относительнымъ, требующее подтвержденія и поддержки со стороны культа; въ-третьихъ, безсмертіе людей, еще болѣе относительное, сводящееся къ безсмертію душъ и непрерывности рода, цѣликомъ основанное на родовомъ культѣ предковъ.

ности рода, цѣливомъ основанное на родовомъ культѣ предковъ. Есть основаніе думать, что самое понятіе "безсмертія" развилось изъ понятія "долгой жизни", и что первоначально боги на-

Digitized by Google

46

зывались безсмертными не въ смыслѣ "неподлежащихъ смерти", а въ смыслѣ "долго живущихъ", "не (скоро) умирающихъ". Но когда человѣкъ сравнивалъ свою смертную природу или

Но когда человѣкъ сравнивалъ свою смертную природу или свое — человѣческое — безсмертіе съ безсмертіемъ Агни и Сомы, то въ его сознаніи обрисовывалось отношеніе иного рода. Агни и Сома безсмертны и вѣчны; ихъ жизненная мощь не можетъ изсякнуть и не нуждается въ поддержкѣ со стороны культа, который отъ нихъ же и получаетъ всю свою силу. Передъ лицомъ Агни и Сомы человѣкъ долженъ былъ яснѣе всего сознавать и признавать всю бренность своей смертной природы. И дѣйствительно, противопоставленія смертной природы человѣка безсмертію божества чаще всего встрѣчаются въ гимнахъ, посвященныхъ Агни н Сомѣ. Но это сознаніе своей бренности должно было быть весьма своеобразно и, конечно, весьма мало отвѣчало подобному же сознанію, свойственному намъ, ибо общее отношеніе индусовъ эпохи Ведъ къ божеству далеко не походило на наше. Изучая религіозное сознаніе древнихъ, мы должны по возможности не поддаваться весьма понятному искушенію — приписывать имъ наши современныя или вообще болѣе позднія понятія и чувства.

Въ гимнахъ Риг-Веды отразилось то впечатлѣніе, которое производилъ огонь на младенческіе умы огнепоклонниковъ. Въ явленіи огня все казалось имъ удивительнымъ и необычайнымъ. Яркое пламя огня, его жаръ, его блескъ, его дымъ вызывали восторженное удивленіе. Поразительнымъ казался и тотъ фактъ, что огонь свѣтить даже ночью, а равно и то, что онъ виденъ издали. Съ чувствомъ особливаго изумленія было отмѣчено также стремленіе огня къ небу при содѣйствіи вѣтра. Не безъ любопытства наблюдали, какъ огонь "пожираетъ" дрова, растенія и всякую пищу, которую ему предлагали, при чемъ особенно казалось поразительнымъ то, что это легкое, эеирное существо такъ ловко справляется не только съ мягкою, но и съ твердою пищей.

Ихъ воображение было поражено явлениями и свойствами огня, а подъ вліяниемъ *двухъ важныхъ факторовъ*, это "наивное изумление" преобразовывалось и претворялось въ религіозное чувство.

и подв вляниемы содаю осажнала усаклюрово, это "наньное наумленіе" преобразовывалось и претворялось въ религіозное чувство. Первый факторъ — логический. Логика подсказывала, что огонь есть живое существо, одаренное разумомъ и волею. На той ступени развитія, на которой стояли эти огнепоклонники въ древнъйшее время, человъкъ въ высшей степени субъективенъ и представляетъ себъ вещи не иначе, какъ приписывая имъ свои собственные атрибуты. Ощущая въ себъ жизнь, волю, чувство, разумъ, онъ всюду усматриваетъ присутствіе этихъ признаковъ. Онъ заранѣе предрасположенъ во всякомъ явленіи встрѣтить живое и сознательное существо. Наблюденія, которыя онъ дѣлаетъ, черты, которыя

бросаются ему въ глаза, въ большинствѣ случаевъ идутъ навстрѣчу такому предрасположенію и оправдываютъ эту точку зрѣнія. Такъ, въ огнѣ прежде всего бросалась въ глаза его яркость, стремительность, подвижность, жаръ его пламени, теплота, которую онъ распространяетъ, — признаки, невольно вызывавшіе въ умѣ представленіе жизненности.

Такимъ образомъ, путемъ логики, подкръпленной наблюденіемъ, люди пришли къ воззрънію на огонь какъ на живое существо, одаренное волею и разумомъ, какъ одаренъ ими человъкъ, но только существо высшаго порядка, существо "сверхъестественное" или, лучше сказать, сверхъчеловъческое.

Второй факторъ — культурный. Открытіе огня, т. е. способовъ искусственно добывать его (изъ дерева посредствомъ тренія и изъ камня черезъ высъканіе), совершонное въ глубочайшей, незапамятной древности, задолго до раздъленія индо-европейскихъ илеменъ, было въ свое время величайшимъ завоеваніемъ и могущественнъйшимъ орудіемъ цивилизаціи. И много въковъ спустя, уже послъ раздъленія индо-европейскихъ племенъ, долго еще сохранялись старыя преданія о священномъ огнъ, объ его открытіи, о перенесеніи его съ небесъ на землю, о многочисленныхъ услугахъ и благодъяніяхъ, которыя онъ оказалъ людямъ.

Итакъ, вотъ тѣ три психологическіе фактора, которыхъ дѣйствіе было вызвано явленіемъ и культурной ролью огня: 1) изумленіе передъ его необычайными свойствами, 2) работа примитивной логики, приведшая къ воззрѣнію на огонь, какъ на живое существо, и 3) сознание зависимости отъ него человъка, сознание услугъ, имъ овазанныхъ людямъ, культурныхъ благодъяній, которыя онъ расточалъ. Совмъстное дъйствіе этихъ трехъ факторовъ привело къ ихъ сліянію въ одно психологическое цёлое, явившееся какъ новый психологический моментъ, гораздо болбе сложный и заключавшій въ себъ зародыши дальнъйшаго и весьма плодотворнаго развитія. Это было — релинозное чувство по отношенію къ огню. Установилась та специфическая связь (religio) человъка съ обоготвореннымъ явленіемъ, которая придаетъ своеобразную окраску всёмъ чувствамъ и помысламъ, вызываемымъ въ человѣкѣ даннымъ авленіемъ. Отнынѣ онъ будетъ изумляться ему, любить его, дорожить имъ, сознавать свою зависимость отъ него и т. д. – не такъ, какъ это происходило раньше. Всѣ эти струны душевныя будутъ теперь трепетать учащеннъе и сильнъе, ихъ звуки будутъ чище, выше, страстибе, значительное. Вникая въ нихъ, мы легко подслушаемъ первые аккорды зарождающагося мистическаю чувства, воздъйствіе котораго на младенческую психію человъка было въ высокой степени сильно и плодотворно.

48

Возникновение религознаю отношения къ огню привело къ созданю его теологической и культовой концепции.

Для индусовъ эпохи Ведъ, какъ и вообще для древнихъ народовъ, стоявшихъ на той же ступени развитія, сказать, что какойто Агни, Индра, Аполлонъ, Зевсъ и пр. есть богъ — значило ничего не сказать или, по крайней мъръ, сказать очень мало. Нужно было опредълить, чего именно этотъ богъ есть богъ. Понятіе "богъ" было равносильно понятію дъятель, заправитель, владыка, податель, при чемъ каждое божество дъйствовало въ опредъленномъ районъ, заправляло извъстнымъ кругомъ явленій, было владыкою и подателемъ извъстныхъ благъ. Были, разумъется, такіе "дары", которые могло дать любое божество, и также нъкоторыя явленія разсматривались, какъ общая принадлежность двухъ, трехъ, многихъ, даже всъхъ боговъ. Но, за вычетомъ этихъ случаевъ, каждое божество имъло свою спеціальность, свою строго опредъленную функцію. Въ чемъ же состояла спеціальность или функція Агни?

Самый распространенный и самый характерный эпитеть Агни, это — жрець и притомъ такой, котораго спеціальность состоить въ томъ, чтобы совершать возліянія богамъ и произносить молитвенныя воззванія, къ нимъ обращенныя.

Жреческая дѣятельность Агни выражалась, во-первыхъ, въ томъ, что онъ приводилъ боговъ къ жертвоприношенію, во-вторыхъ, въ томъ, что онъ возносилъ къ богамъ возліянія, жертвенные дары, молитвы и гимны людей. Боги "вкушали" все это не иначе, какъ черезъ посредство Агни.

Онъ также другъ и благодѣтель смертныхъ, среди которыхъ онъ киветъ, юститъ. Живя у людей, онъ является жрецомъ-посредникомъ между ними и богами; онъ приводитъ боговъ къ культу и возноситъ къ богамъ дары, молитвы и гимны смертныхъ. Въ этомъто и состоитъ его роль, какъ въстника. Въ концѣ концовъ онъ вѣстникъ постольку, поскольку онъ — жрецъ.

Этотъ богъ, гость и благодѣтель смертныхъ рисовался въ воображеніи его поклонниковъ какъ великій мудрецъ, который все знаетъ, все видитъ, все понимяетъ.

Огонь добывали посредствомъ тренія двухъ кусковъ дерева <sup>1</sup>). Эта процедура рано или поздно должна была навести на вопросъ: какимъ образомъ треніе можетъ производить огонь? На этотъ вопросъ не могли отвѣтить иначе, какъ предположивъ, что

Вед. религін Востока.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Инструментъ для добыванія священнаго огня состоялъ изъ двухъ частей, называвшихся арани: одна изъ нихъ была дощечка съ углубленіемъ посрелинѣ, а другая — палочка, заостренный конецъ которой опускался въ это углубленіе; за симъ, посредствомъ веревокъ или ремней, она приводилась въ быстрое<sup>6</sup> вращательное движеніе, результатомъ коего и было воспламененіе ся остраго конца. Огонь понимался, какъ сынъ двухъ *арани.* 

огонь — это такое живое существо, которое имбеть свойство невидимо скрываться въ деревѣ, откуда его извлекають посредствомъ тренія. Опыть показываль, что онъ скрывается также въ камнѣ, откуда его получали черезъ высъкание. Далъе было установлено его присутствіе въ грозовыхъ тучахъ, изъ которыхъ онъ выскакиваеть въ видё молнін. А такъ какъ въ этихъ тучахъ находятся небесныя воды, то молнія была концепирована какъ огонь. сврывающійся въ водахъ, и получила спеціальное названіе: "Агнисынъ водъ". Дожди, падая на землю, приносятъ съ собою зародыши огня. скрывающагося въ дождевыхъ капляхъ; витстт съ послъдними эти зародыши проникають въ землю и, оплодотворяя ее, переходять въ растенія, выходящія изъ земли и растушія подъ воздёйствіемъ животворной мощи огня, въ нихъ пребывающаго. Это — своего рода "научная" теорія, объяснявшая явленіе растительности и возможность добывания огня изъ дерева. Итакъ, огонь находится, видимо или незримо, вездѣ: на небѣ, гдѣ онъ обнаруживается въ свътилахъ небесныхъ, въ землъ, въ водахъ, въ растеніяхъ, въ камняхъ, въ тёлахъ людей и животныхъ. Это божество космическое, вездъсущее и всепроникающее. Его безсмертіе является лишь необходимымъ постулатомъ этихъ атрибутовъ его. Оно не есть то условное безсмертие, которое присуще, напр., Индръ и возводится къ понятію "долгой жизни". Оно больше этого "безсмертія", оно есть въчность.

Такимъ образомъ, представленіе о *мудрости* Огня развилось изъ его *теософической* концепціи, изъ върованія въ стихійную природу этого божества, сокровенно пребывающаго во всякомъ тълъ.

Но навстръчу этому воззръню шло нъсколько иное представление о мудрости Агни, развивавшееся изъ другого источника, изъ вышеуказаннаго взгляда на культурное и цивилизаціонное значение Огня. Какъ мы видъли выше, индусы довольно долго не переставали смотръть на Агни, какъ на цивилизатора и благодътеля смертныхъ. Оттуда — одинъ шагъ въ признанію необыкновенной мудростии Агни. Онъ — мудрецъ просто потому, что онъ "устрояетъ общежитія смертныхъ", что онъ — цивилизаторъ. И мнъ кажется, что эта именно его мудрость, — культурная, житейская, общественная, должна быть отмъчаема отъ его высшей, метафизической мудрости.

Послѣ всего вышеизложеннаго читателю должна быть ясна та связь, которая существовала между "культовой религіей" и "теософіей" Огня. Конечно, культовая утилизація огня, то-есть его употребленіе для цѣлей культа, должна была возникнуть раньше, чѣмъ развилась его "теософія". Послѣдняя развивалась постепенно, по мѣрѣ того, какъ открывали присутствіе сокровеннаго огня въ

разныхъ тѣлахъ. Но когда эта теософія окончательно установилась, то она не могла, въ свою очередь, не воздѣйствовать, и притомъ могущественно, на культовую концепцію Огня. Выяснилось, что не даромъ далекіе праотцы избрали Агни жрецомъ-посредникомъ между людьми и богами. Кому же исполнять эту функцію, какъ не ему, божеству космическому и стихійному, всюду пребывающему, разлитому по всей природъ, источнику жизни и безсмертія, обладателю высшей мудрости?

Подъ тёмъ же воздѣйствіемъ развилась и другая сторона этихъ сложныхъ идей, группировавшихся вокругъ симпатичнаго образа "кроткаго друга и гостя" людей, а именно сторона мистическая. Агни — божество скрывающееся, прячущееся. Его нужно было искать, и старыя легенды, уходящія въ глухую индоевропейскую древность, повѣствовали о томъ, какъ впервые онъ былъ найденъ и утилизированъ.

Всё эти легенды образують только часть мистики Огня. Существенное содержание этой послёдней имёеть своимъ предметомъ "таинство" культа. Вотъ въ немногихъ словахъ мистическая сущность этого "таинства".

Великое космическое божество, наполняющее собою вселенную, величаво обнаруживающееся въ свётовыхъ явленіяхъ неба, источникъ жизни и безсмертія, спрятано въ деревѣ. Это его тайное убѣжище. Неоднократно говорится, что онъ "помѣщенъ тайно" или въ "потаенномъ мѣстѣ" въ тѣхъ двухъ "арани", изъ которыхъ онъ извлекается посредствомъ тренія. Онъ представлялся зачатымъ въ деревѣ и рождающимся отъ дерева.

Процедура культа, это — великая мистерія, въ которой люди овладѣваютъ величайшимъ божествомъ, превратившимся въ младенца; съ восторгомъ и религіознымъ трепетомъ взираютъ они на него, какъ онъ растетъ, какъ онъ пылаетъ на алтарѣ, устанавливая связь земли съ небомъ и обязуя боговъ служить людямъ. Объятые мистическимъ восторгомъ, они и привѣтствовали его крылатымъ словомъ гимна:

> Онъ — первый жрецъ, — смотрите на него вы, На этотъ свъть — безсмертный среди смертныхъ!

Изъ вышеочерченной культовой и теософической концепціи Огня вытекаетъ слёдующее:

Великое и таинственное божество культа, Агни-жреиз, есть вивств съ твиъ и божество космическое, движущая и животворящая сила космоса. Поэтому понятіе міра и порядка, въ немъ царящаго, осложняется представленіями, взятыми изъ понятія культа.

51

Космосъ изображается какъ своего рода культъ, какъ грандіозное всемірное жертвоприношеніе. Космосъ, это — макрокозмъ культа.

И обратно: великое космическое божество — Агни - Джатаведасъ — есть вибстё съ тёмъ и, по преимуществу, божество жертвоприношеній. Поэтому понятіе культа и порядка, въ немъ царящаго, осложняется признаками, взятыми изъ понятія космоса. Культъ изображается какъ своего рода маленькій космосъ, какъ микрокозмъ, въ которомъ собраны всё важнёйшія стихіи и силы міра.

Между этими двумя сферами, космосомъ и культомъ, между этими двумя порядками, аналогичными и соотносительными, завязаны искони таинственныя связи. Если культъ зависить отъ космоса (ибо отъ него получаетъ свой матеріалъ), то космосъ, въ свою очередь, находится въ прямой зависимости отъ культа, ибо въ таинствъ послъдняго этотъ матеріалъ такъ сконцентрированъ и организованъ, что становится могущественною силой, магически дъйствующей на весь міръ. Эта сила находится въ рукахъ людей, — и люди управляютъ космосомъ "уздою культа".

Все это, вмѣстѣ взятое, то-есть вселенная, какъ макрокозмъ культа, культъ — какъ микрокозмъ, ихъ взаимныя связи, ихъ зависимость другъ отъ друга, магическая сила культа, наконецъ, порядокъ, царящій въ той и въ другой сферѣ, — все это образуеть сложную религіозную идею, которая въ гимнахъ Ведъ обозначается словомъ "rtam".

Въ примѣненіи къ культу этотъ терминъ обозначаетъ тотъ строгій порядокъ, который соблюдался при совершеніи обрядовъ жертвоприношенія. Rtam культа, это — стройная система священнодѣйствій и пѣснопѣній, издревле установленная и нерушимо соблюдаемая во всѣхъ своихъ частяхъ и подробностяхъ. Но эта система, если можно такъ выразиться, не стоитъ на мѣстѣ: она движется, она повторяется ежедневно — съ незапамятныхъ временъ, съ тѣхъ поръ, какъ впервые отдаленные миеическіе предки, по преданію, учредили таинство культа и упорядочили его со́ставныя части. Съ тѣхъ поръ колесо культа катится безостановочно.

Въ примѣненіи къ космосу rtam обозначаетъ порядокъ, господствующій въ мірѣ, правильную смѣну временъ года, дня и ночи, движенія свѣтилъ, законосообразность явленій. Это космическое rtam изображается часто какъ продуктъ творческой дѣятельности боговъ, при чемъ каждое божество является творцомъ rtam — порядка въ подвѣдомственной ему сферѣ явленій.

52

## ГЛАВА П.

#### Браманизмъ.

Сутры. — Философы-раціоналисты. — Шесть шастрь. — Общія положенія. — Какь достигнуть освобожденія. — Значеніе поступковь. — Философская система. Санкхія. — Философская система Іога. — Древніе обряды. — Уставь Гаутамы. — Обряды очищенія. — Четыре браманскихь ордена. — Аскеть. — Отшельникь. — Обязанности домохозяина. — Цари. — Вь какихь случаяхь не полагается читать Ведь. — Различныя запрещенія. — Обязанности женщинь. — Отверженные. — Епитиміи и наказанія. — Законы Мину и ихь эпоха. — Происхожденіе міра. — Высокій религіозный идеаль. — Самобичеваніе. — Изученіе Ведь, какь привилегія. — Боги по законамъ Ману. — Новыя рожденія и ады. — Обязанности четырехь касть. — Притязанія брамановь. — Четыре періода жизни. — Ученикь. — Либеральныя мысли. — Домохозяинь. — Главные повседневные обряды. — Жертвоприношенія за умершихь. — Полокеніе женцинь. — Подарки. — Нравственныя заслуги. — Отшельникь. — Нищенствующій аскеть. — Обязанности царя. — Превосходство брамановь. — Претупленія. — Наказанія. — Оправданіе ляки. — Сводъ законовь Касты. — Самбшанныя касты. — Переселеніе душъ. — Значеніе законовь Ману. — Сводъ законовь И дажнавалькім.

Ведійская священная литература разрослась до такой степени, что никто не могъ цѣликомъ изучить или усвоить ея. Понадобилось сокращенное изложеніе откровеній и обрядовыхъ правилъ, которые мы находимъ въ формѣ Сутръ, или сборниковъ афоризмовъ, сжато передающихъ самыя необходимыя свѣдѣнія. Сутры составлялись различными авторами для различныхъ браманскихъ семействъ и появлялись въ несмѣтномъ количествѣ. Всѣ онѣ основаны на Ведахъ и на соотвѣтствующихъ Браманахъ и сохраняютъ многія особенности ведійскаго языка. Въ нихъ впервые дается полный очервъ кастовой системы, составленный въ эпоху, совпадающую съ возникновеніемъ и распространеніемъ буддизма.

Лётъ за 500 до Р. Х., одновременно съ Буддой, появилась масса философовъ-раціоналистовъ, которые, признавая авторитетъ Ведъ и высокое значеніе Браманъ, въ то же время свободно обсуждали философскіе и міровые вопросы. Ихъ доктрины свелись, въ концѣ концовъ, къ шести главнымъ системамъ или шастрамъ, хронологическій порядокъ которыхъ еще не выясненъ. Эти философскія системы заключаютъ въ себѣ много общаго и до сихъ поръ приняты большинствомъ образованныхъ индусовъ. Общими положе-

ніями въ нихъ являются: вѣчность души, какъ верховной души или Брамана. такъ и инливилуальной или Атмана: въчность матеріи или вещества, изъ котораго произошель міръ; то, что душа можеть мыслить и желать лишь тогда, когда она входить въ тълесную оболочку и соединяется съ разумомъ, какъ она и проявлялась въ течение ряда въковъ въ липъ Брамы. Вишну. Сивы и др. боговъ и въ образъ людей; что соединение души съ тъломъ налагаеть узы, а у людей порождаеть несчастие; что послёдствія хорошихъ и дурныхъ поступковъ частью находятъ возмездіе на небѣ или въ аду, а частью искупаются переселеніемъ душъ въ различныя животныя, вещественныя и высшія формы; что это переселение душъ обусловливается зломъ, но что душа несетъ лишь послъдствія своихъ дъяній, хотя бы они произошли въ ся незапамятныхъ прошлыхъ существованіяхъ; и, наконецъ, что великая цёль философіи — вызвать безразличіе мысли, чувства и поступковъ и солбиствовать возвращению личности въ положение первоначальной души.

Образчикомъ философіи Сутръ могутъ служить выдержни изъ Ніяйи философа Гаутамы (котораго не слёдуеть смёшивать съ Буддой). Вотъ что говорится о злополучныхъ повторныхъ рожденіяхъ: "Несчастье, рожденіе, дъятельность, заблужденія. ложныя понятія — если все это устранять по очереди (начиная съ послъдняго), то устраняется и предыдущее; затёмъ, наконецъ, наступаетъ освобождение" (Monier Williams). Индусский комментарий къ этому гласитъ слъдующее: "Ложныя понятія порождаютъ пристрастіе и предубъжденіе, отсюда происходять: злословіе, зависть, обланъ, увлечение, гордость, скупость. Дъйствуя тълесно, человъкъ совершаеть обиды, кражи, предается беззаконію, чувственности, становится лживымъ, грубымъ, злоязычнымъ. Порочныя дъла заслуживають наказанія: но добрыя дела: благотворительность. услужливость, правдивость, прямая рѣчь, повтореніе Ведъ, доброта, безкорыстіе и почтительность, достойны награды. Такимъ образомъ, награда или наказание назначается сообразно поступкамъ. Поступками же обусловливается какъ низкое, такъ и благородное рожденіе. Спутникъ рожденія — страданіе, т. е. горесть, бъда, болёзнь и печаль. Освобождение есть прекращение всего этого. Какой разумный человёкъ не пожелаетъ освободиться отъ страданія?"

Какъ эта система, такъ и ея дополненіе — Вайшешика, — учать о вѣчности матеріальныхъ атомовъ, а также — высшей Души и индивидуальныхъ душъ. Философія Санкхія держится болѣе положительныхъ взглядовъ по этимъ вопросамъ и гласитъ: "Пе можетъ что-нибудь возникнуть изъ ничего; то, чего нѣтъ, не можетъ развиться въ то, что есть". Она признаетъ, что есть сущность или

.

эссенція, развивающаяся и производящая все остальное вмёстё съ душами, которыя не созданы и не созидаютъ, но соединяются съ производителемъ міра въ различныхъ степеняхъ. Развитіе этихъ идей въ позднёйшей индусской теологіи и философіи будетъ указано ниже.

Философія Іога служитъ основой индійскаго аскетизма. Она признаетъ Высшее Суще-

ство и стремится научить человѣческую душу, какъ достигнуть полнаго единенія съ высшею Душой. Въ ней пространно изложены преимущества созерцанія слога Омъ, какъ символа божества. Умственное сосредоточение обличается тълесными лишеніями, утомительными позами, религіозными разиншленіями, удержива-ніемъ дыханія, умерщвленіемъ чувствъ и т. д.; предполагается, что върующій такими путями можетъ достигнуть единенія съ высшимъ Существомъ даже въ земной жизни.

Два философскихъ ученія — Джаймпни и Веданта — разрабаты ваютъ обрядовую сторону. Первое изъ нихъ придаетъ обрядамъ чуть ли не божеское значеніе и высказываетъ сомнѣніе въ непогрѣшимости Ведъ. Ве-



Индусские религиозные фанатики (Іоги).

данта основывается на пантеизмъ Упанишадъ.

Многіе индусскіе церемоніалы въ древности также были сведены въ Сутры, при чемъ каждая школа имѣла свою форму. Нѣкоторыя Сутры, предшествовавшія знаменитымъ законамъ Ману, дошли и до насъ. Онѣ представляютъ нѣчто въ родѣ руководства, составленнаго ведійскими учителями для своихъ школъ и лишь впослёдствіи послужившаго общимъ связующимъ звеномъ для арійцевъ. "Уставъ Священнаго Закона", приписываемый Гаутамѣ, начинается признаніемъ Ведъ за источникъ священнаго закона, затѣмъ указываетъ время и способъ посвященія брамана и описываетъ обряды очищенія послѣ прикосновенія къ нечистымъ предметамъ. Вотъ одинъ изъ этихъ обрядовъ:

"Обратившись лицомъ къ востоку или къ съверу, онъ долженъ очищаться отъ оскверненія. Сидя на чистомъ мъстъ, держа правую руку между колънъ, расправивъ платье (или жертвенный шнуръ), какъ при жертвоприношеніяхъ богамъ, онъ долженъ три или четыре раза вымыть руки до запястья, затъмъ молча выпить глотокъ воды, которая доходитъ до сердца, дважды вытереть губы, окропить ноги и голову, дотронуться до головной впадины правою рукой и иотомъ приложить ее къ темени и къ пупку".

Изученіе каждой Веды продолжалось двёнадцать лёть, но можно обыло ограничиться и одной изъ нихъ. Изучивъ Веду, браманъ выбиралъ для себя любой изъ четырехъ орденовъ: учениковъ, домохозяевъ, аскетовъ или лёсныхъ отшельниковъ. Отъ аскета требовалось, чтобы онъ жилъ милостыней, подавлялъ въ себв всякія желанія и выказывалъ равнодушіе ко всёмъ живымъ существамъ, независимо отъ того, хорошо или дурно они къ нему относятся. Отшельникъ долженъ былъ жить въ лёсу, питаться плодами и корнями, умерщвлять плоть, почитать боговъ, тѣней (культъ предковъ), людей, демоновъ и риши (великихъ ведійскихъ учителей). Онъ не имѣлъ права ни заходить въ деревню, ни ступать на вспаханную землю; его одежда состояла изъ древесной коры и звѣриныхъ шкуръ.

Для домохозяина бракъ и связанные съ нимъ обряды имѣли огромное значеніе, поэтому даны были подробнѣйшія указанія относительно выбора жены и свадебныхъ церемоній, которыя видоизмѣнялись, сообразно роду брака. Потомство отъ брака представителей различныхъ кастъ выдѣлялось въ особую касту. Домохозяинъ долженъ совершать сложныя домашнія церемоніи съ жертвоприношеніями: богамъ, владѣющимъ восемью пунктами горизонта, Марутамъ — на порогѣ дома; домашнимъ богамъ — внутри дома; Браману — въ центрѣ дома; Водамъ — у котла; Эенру — на воздухѣ, и ночнымъ духамъ — передъ вечеромъ. Онъ долженъ быть гостспріимнымъ, и передъ тѣмъ, какъ вкусить пищи, накормить своихъ гостей, дѣтей, больныхъ, женщинъ, стариковъ и людей пизкаго происхожденія. Браману въ случаѣ нужды позволяется зарабатывать себѣ хлѣбъ различными занятіями и воспрещается только продавать пѣкоторые сорта товаровъ.

Уставъ Гаутамы поддерживаетъ авторитетъ царей, но въ то

же время требуеть особыхь привилегій для брамановь, такь, напр., чтобы ихь, какъ лицъ высокаго происхожденія и жреческаго сословія, не подвергали тёлесному наказанію, тюремному заключенію, денежному штрафу, изгнанію или поношенію. Правдивость рёчи и показаній всегда вмёняется въ обязанность.

Одна изъ любопытнъйшихъ главъ этого Устава подробно указываетъ, въ какихъ случаяхъ не полагается читать Ведъ, напр., если вътеръ поднимаетъ пыль среди дня или воетъ ночью; если слышится лай собакъ, вой шакаловъ или ржаніе ословъ; если человъкъ Бдетъ въ экипажъ или же на выючныхъ животныхъ; если онъ проъзжаетъ черезъ кладбище, черезъ околицу деревни; если гремитъ громъ во времи дождя и т. д. и т. д.

Интересны также свъдънія о подаркахъ, которые можно принимать отъ дважды рожденныхъ людей (т. е. отъ чистокровныхъ арійцевь). Въ крайности, если нельзя достать никакихъ средствъ кь существованію, то браману дозволяется принять помощь от 6 Судры (представителя одного изъ порабощенныхъ, подчиненныхъ народовъ). Домохозяннъ не долженъ теть пищи, въ которую попалъ волосъ илп насткомое, или которую понюхала корова, или которая была разогръта, или того, что было подарено дурными людьми, исполняющими низкія обязанности. Перечисленіе животныхъ, которыхъ нельзя употреблять въ пищу, напомпнаетъ книгу Левить; впрочемъ, нъкоторыя ограниченія для лицъ, принадлежащихъ къ высшему или къ избранному сословію, свойственны многимъ религіямъ. Браманы не должны пить молока овецъ, верблюдовъ п полнокопытныхъ; имъ нельзя употреблять въ пищу животныхъ о пяти пальцахъ, за исключеніемъ дикобраза, зайца, кабана, игуаны, носорога и черепахи; запрещается также ъсть животныхъ съ двойнымъ рядомъ зубовъ, животныхъ, поврытыхъ чрезмёрно густой шерстью или вовсе лишенныхъ шерсти, полнокопытныхъ и др.

Женщинамъ предписывается точно исполнять обязанности по отношенію въ мужьямъ, удерживать языкъ, глаза и поступки; при этомъ, однако, для нихъ считается законнымъ и справедливымъ многое такое, что возмутило бы христіанъ. Раннія помолвки поощряются.

За нѣкоторыя преступленія, какъ, напр., за убійство, за оскорбленіе брамана, за сношенія съ отверженными, человѣкъ подвергается изгнанію, и это наказаніе едва ли не древнѣе самого браманизма. "Быть отверженнымъ", говоритъ Гаутама: "это значитъ лишиться права на законныя замятія дважды-рожденныхъ людей, а послѣ смерти – на награду за достойныя дѣла".

За проступки налагались многочисленныя строгія епитиміи.

Убійца брамана долженъ былъ изнурять себя лишеніями и трижды броситься въ огонь, или же, сохраняя цёломудріе, въ теченіе двбнадцати лёть заходить въ деревню только за милостыней, при этомъ носить въ рукѣ ножку кровати и черепъ и всенародно разсказывать о своемъ проступкъ. Стоя днемъ, сидя ночью и совершая омовенія трижды въ день, черезъ двѣнадцать лѣтъ онъ могъ освободиться отъ грѣха; того же онъ достигалъ, если спасалъ жизнь браману. Браманская литература упорно отстаиваетъ святость и неприкосновенность жрецовь и стремится вполнъ подчинить своему авторитету повседневную жизнь арійцевъ. Строжайшія епитиміи налагаются за употребленіе спиртныхъ напитковъ, напримъръ: "надо влить горячій спиртной напитокъ въ ротъ брамана, вкусившаго такой напитокъ; онъ получитъ очищение послъ смерти". Строгія тайныя епитиміи назначаются тъмъ, чьи грѣхи не были публично обнародованы. Не слѣдуетъ, впрочемъ, думать, что всё эти правила установлены для того, чтобы умышленно нанести уронъ культу боговъ; но обязательные обряды и епитиміи пріобр'яли такую силу, что умалили значеніе боговъ н подняли вліяніе брамановъ: поэтому зарожденіе будлизма явилось вполнѣ естественнымъ.

## Законы Ману.

Въ виду ограниченныхъ рамокъ нашего сочиненія, переходя къ знаменитымъ законамъ Ману, мы не можемъ сравнить ихъ съ другими болѣе поздними уложеніями законовъ (Васишта, Баудгаяна и Апастамба) или поговорить о Грихія-Сутрахъ, книгахъ, посвященныхъ домашнимъ церемоніямъ. Законы Ману представляютъ стихотворное изложение всего браманскаго в роучения и, согласно авторитетнымъ мнѣніямъ, относятся къ пятому вѣку до Р. Х. Проф. Bühler, однако, думаетъ, что едва ли они въ нынъшней своей формѣ могли существовать раньше второго столѣтія послѣ Р. Х., хотя и несомнённо развились изъ прежнихъ варіантовъ на то же основное содержание. Дъйствительно, они произошли отъ постепеннаго преобразованія школьнаго курса въ общій законодательный сводъ; съ теченіемъ времени къ нему прибавлены были разныя вымышленныя легенды для того, чтобы упрочить его божественный авторитеть и обезпечить повиновение встать арійцевь. Первая глава законовъ Ману весьма характерна, поэтому мы приводимъ выдержку изъ нея.

"Великіе мудрецы приблизидись въ Ману, который сидёлъ, сосредоточивъ мысли. Воздавъ ему должное поклоненіе, они сказали слёдующее:

58

"Удостой, божественный, повъдать намъ точно и въ должномъ порядкъ, священные законы каждой изъ четырехъ главныхъ кастъ, а также законы переходныхъ кастъ.

"Такъ какъ тебъ одному, Владыка, извъстенъ смыслъ, (т. е.) обряды и мудрость души, преподаваемая во всъхъ повелъніяхъ Предвъчнаго, который непостижимъ и неизмъримъ!

"Тотъ, кого можно познать лишь однимъ внутреннимъ органомъ, тотъ, кто невидимъ, неразличимъ п въченъ, кому подвластны всѣ живыя существа, обнаружился по своей волъ".

"Желая сотворить изъ своего тёла разнородныя существа, онъ раныше всего создалъ воды и положилъ въ нихъ свое съмя".

"Это сѣмя превратилось въ золотое яйцо, по блеску подобное солнцу; въ этомъ (яйцѣ) онъ самъ родился, какъ Браманъ, родоначальникъ всего міра" (Bühler).

Послѣ фантастическаго разсказа о сотвореніи міра и объ отношеніяхъ творца къ тварямъ, говорится, что творецъ самъ составилъ этотъ Сводъ законовъ и преподалъ его автору, Ману, который послалъ своего ученика Бхригу возвѣстить его.

Введение къ Законамъ Ману, опредбляющее ихъ общую авторитетность, было вызвано, повидимому, накопленіемъ болбе древнихъ произведений, имъвшихъ лишь мъстное или ограниченное значение, и возраставшимъ вліяніемъ частныхъ школъ на общее религіозное и юридическое образование. Безъ сомитнія, однимъ изъ факторовъ, способствовавшихъ признанію этого Свода, послужило пространное изложение обязанностей царя и судебныхъ властей, а другимъ, общая примънимость его для всъхъ арійцевъ, къ какой бы кастъ они ни принадлежали. Авторитетъ этихъ законовъ поддерживался тёмъ, что ихъ выдавали за произведение Ману, спмводическаго человъка, потомка предвъчнаго Брамана, обладающаго въ силу своего происхожденія двумя естествами: божескимъ и человѣческимъ. Поэтому Ману призывали, какъ Владыку живыхъ существъ, и даже отождествляли его съ Браманомъ или Высшимъ Духомъ. Въ Риг-Ведѣ его часто называютъ Отцомъ Ману; тамъ же говорится, что онъ --- родоначальникъ "пяти племепъ" или "человъческихъ расъ". Мы уже упоминали о легендъ изъ Шатапата-Браманы, которая повъствуетъ о томъ, какъ Ману спасся отъ великаго потопа, уничтожившаго встхъ остальныхъ людей. Такимъ образомъ, Ману олицетворяетъ соціальный и нравственный порядовъ и является типомъ временнаго правителя, вдохновеннаго учителя и жреца. Во многихъ мъстахъ Риг-Веды говорится объ его жертвоприношеніяхъ и возсылаются мольбы богамъ, чтобы они приняли жертву отъ жрецовъ такъ, какъ принимали ее отъ Ману.

Въ эпоху законовъ Ману письменность была уже извъстна и

даже пользовалась значительнымъ распространеніемъ, какъ это видно по отрывкамъ и приведеннымъ сложнымъ переводамъ. Обиліе архаическихъ фразъ и описаніе первобытныхъ обычаевъ свидѣтельствуетъ о томъ, что законы Ману основывались на болѣе древнихъ сочиненіяхъ, и тщательное изученіе даетъ возможность начертить ходъ ихъ развитія.

Законы Ману проникнуты религіознымъ колоритомъ. Европейцу трудно представить себъ, до чего каждая мелочь въ жизни и поступкахъ индуса связана съ его религіозными върованіями. Христіанскій идеалъ религіозности уже въ древности былъ осуществленъ индусами, хотя по формъ, основъ и характеру эти объ религіи представляютъ существенныя различія.

Инлусские законы основаны на авторитетъ Ману, Ведъ, ведійскихъ учителей и на обычаяхъ святыхъ людей. Они не считаютъ похвальнымъ стремленія людей къ наградамъ, но мирятся съ нимъ. Человѣку, исполняющему предписанныя обязанности, объщается осущесткленіе всѣхъ его желаній въ земной и безсмертіе въ загробной жизни. До какой степени доводится самобичевание и безучастіе, можно видѣть изъ слѣдующаго стиха: "Побѣдившимъ свою плоть можно считать того человѣка, который, слыша, трогая, чувствуя, пробуя, нюхая что-нибудь, не испытываеть ни радости, ни отвращенія". Изученіе Ведъ составляеть привилегію для избранныхъ, но денежнымъ подаркомъ можно смягчить это ограничение. Однако, даже во времена жестокихъ бъдствій ведійскій учитель долженъ скорѣе умереть со своей ученостью, чѣмъ посѣять ее на безплодную почву. Браманъ, не изучившій Ведъ, считается безполезнымъ, какъ деревянный слонъ, который только по имени сходенъ съ настоящимъ животнымъ. Веда возводится на недосягаемую высоту. Говорится, что она — вѣчный глазъ тѣней, боговъ и людей и выходить за предълы людского пониманія. Все, что не основывается на ней, зиждется на мракъ и послъ смерти не удостоивается награды; вѣчная премудрость Ведъ поддерживаетъ всѣ живыя существа. Только тотъ, кто знаетъ Веды, достоинъ быть царемъ, судьей, полководцемъ; знаніе Ведъ смываетъ съ души пятно проступка. Браманъ, выучившій наизусть Риг-Веду. не будеть считаться виновнымъ, хотя бы онъ разрушилъ три міра. Изучение Упанишадъ считается необходимымъ для того, чтобы достигнуть единенія съ высшей Душой.

Кромѣ всеобщаго Духа или Души, въ законахъ Ману упоминаются еще другіе боги, и почти тѣ же, что въ Ведахъ, какъ-то: Индра, Сурія, Маруты, Яма, Варуна, Агни и т. д., но они, повидимому, занимаютъ скромное мѣсто, а на первомъ планѣ всетаки стоитъ Высшій Духъ и браманскіе обряды. Тутъ уже видно

несомивное тяготвніе къ пантеизму, такъ какъ часто упоминается, что все происходитъ отъ всемірной Души, Брамы, и со временемъ опять съ нею сольется. Эта философія включаетъ еще переселеніе душъ, возрожденія въ тѣхъ же или низшаго рода существахъ, или въ адахъ, какъ слѣдствіе дурного поведенія, и поглощеніе въ высшей Душѣ, какъ конечный результатъ величайшихъ заслугъ. Ады ужасны по описанію, по пребываніс въ нихъ лишь временное. Въ числѣ адскихъ мукъ упоминается о воронахъ и совахъ, заклевывающихъ людей, о знойномъ, палящемъ пескѣ, о кипяченіи въ котлахъ и т. д. Въ общемъ теологія почти отсутствуетъ въ книгахъ Ману; но не слѣдуетъ забывать, что вездѣ рекомендуется постоянное изученіе Ведъ. Чрезвычайно рѣдко упоминается объ общественномъ богослуженін и о храмахъ. Изъ всего видно, что семья была краеугольнымъ камнемъ браманской религіи. Въ ту пору, когда составлялся сводъ законовъ Ману, браманы оказывали огромное вліяніе на домашній бытъ индусовъ.

ное вліяніе на домашній быть индусовь.
Основныхь касть считается четыре: браманы, кшатріи илн воины, вайшіи, или земледѣльцы, и судры, или слуги. Въ десятой книгѣ Риг-Веды говорится, что Брама создаль представителей главныхь касть изъ своихъ усть, рукъ, бедръ и ногъ и опредѣлилъ имъ соотвѣтственныя обязанности. Браманамъ онъ поручилъ изученіе и объясненіе Ведъ, совершеніе жертвоприношеній за себя и за другихъ, и далъ имъ право подавать и принимать милостыню. Кшатріямъ онъ вмѣнилъ въ обязанность защищать народъ, дѣлать подарки, приносить жертвы, изучать Веды и воздерживаться отъ чувственныхъ наслажденій. Вайшіямъ онъ повелѣлъ разводить скотъ, приносить дары и жертвы, изучать Веды, вести торговлю, ссужать деньги и обрабатывать землю. Судры же обязаны были служить первымъ тремъ кастамъ.

Браманская каста возвеличивается надъ другими на томъ основаніи, что браманы созданы изъ устъ Брамы: они — первородные, они охранители и толкователи Ведъ. "Кто изъ сотворенныхъ можетъ превзойти того, чънми устами боги постоянно вкушаютъ жертвенное мясо и жертвоприношенія за умершихъ?" Превосходство отдается тому браману, который исполняетъ въ точности свои обязанности и познаетъ Брамана; онъ соединяется съ Брамойтворцомъ. Ему принадлежитъ право на господство надъ всѣми существами, на верховное владычество; ему все дано. Самое существованіе смертныхъ зависитъ отъ благоволенія брамановъ. Книги Ману возводятъ всякаго брамана въ божеское достоинство, будь онъ ученый или невѣжда, даже если онъ занимается какимъ-нибудь низкимъ ремесломъ. Считается, что браманъ, изучающій законы Ману и добросовѣстно исполняющій свои обязанности, не

грѣшить ни словомъ, ни дѣломъ, ни помышленіемъ и своимъ прясутствіемъ освящаетъ не только всякое общество, куда онъ присоединится, но еще семь своихъ предковъ и семь потомковъ. Безъ сомнѣнія, нигдѣ не встрѣчается такой нахальной самоувѣренности, какъ у брамановъ. Царю дълается предостережение, чтобы онъ не разгитвалъ брамановъ, такъ какъ они своимъ безграничнымъ могуществомъ или же произнесениемъ магическихъ текстовъ мгновенно могутъ уничтожить его со всей его арміей. Довольно нелогичнымъ является допущеніе, что какъ кшатріи не могутъ процвѣ-тать безъ брамановъ, такъ, наоборотъ, браманы безъ кшатріевъ. Личность брамана считается неприкосновенной, и человъкъ, погрозившій ему палкой, сто лёть будеть мучиться въ аду, а ударившій его — тысячу лётъ. Еще рёзче слёдующая угроза: "Сколько пылинокъ осядетъ въ пролитой крови брамана, столько лътъ пролившій ее пробудеть въ аду". Конечно, для поддержанія кастовой системы нужны были постоянные крупные доходы. Чтеніе Ведь и жертвоприношенія, лежавшія на обязанности брамановъ, щедро оплачивались. Браманы были избавлены отъ всякихъ налоговъ. Существовало убъждение, что если царь допустить ученаго брамана умереть съ голоду, то голодъ постигнетъ все его царство; съ другой стороны — достойныя дёла брамана увеличать богатства покровительствующаго ему царя, продлять его жизнь и умножать его владънія. Если же, несмотря на всъ эти предписанія, брамант не удастся получить приличнаго покровительства и содержания, то онъ можетъ сдёлаться солдатомъ, земледёльцемъ или купцомъ.

Упомянемъ еще объ особенностяхъ жизни и обучения брамановъ, которыя лишь отчасти примёняются въ другихъ кастахъ, но составляють всеобщій идеаль индусской религіозной жизни. Нельзя не удивляться продолжительности учебнаго періода у брамана: девять, восемнадцать, тридцать-шесть лътъ или даже весь въкъ. Самый важный изъ многочисленныхъ предварительныхъ обрядовъ, это возложение священнаго или жертвеннаго шнура, который долженъ быть сдёланъ изъ трехъ бумажныхъ волоконъ, свитыхъ въ правую сторону. Носить его надлежитъ черезъ лъвое плечо. Въ началъ этой церемоніи приготовляють шесть въ рость ученика, затёмъ стояніемъ и хожденіемъ около священнаго огня воздають повлонение солнцу; далёе юноша просить милостыни в пищи поочердно у всёхъ присутствующихъ въ назначенномъ порядкъ. Послъ ъды и омовения, идетъ еще рядъ формальностей, в затъмъ учитель приступаетъ къ преподаванию Веды. Въ началъ в въ вонцъ урока всегда произносится слогъ Омъ. Посвященный браманъ-ученикъ должекъ въ положенное время совершать омо-венія, а также возліянія воды богамъ, вдохновеннымъ риши в

62

умершимъ предкамъ. Онъ долженъ почитать божества (что впослѣдствіи толковалось "поклоняться богамъ") и возлагать топливо на священный огонь. Онъ обязанъ также вести цѣломудренную жизнь, не обижать живыхъ существъ, не носить обуви, не брать съ собою зонтика, воздерживаться отъ мясной пищи и отъ чувственности, отъ пляски, пѣнія, игры на музыкальныхъ инструментахъ, отъ гнѣва, жадности, праздныхъ ссоръ и азартной игры. Предписывается почтительное отношеніе къ учителямъ, а также уваженіе къ родителямъ и старшимъ. Говорится, что страданіе, которое родители переносятъ при рожденіи дѣтей, не можетъ быть вознаграждено и во сто лѣтъ, а послушаніе родителямъ и учителю есть лучшее выраженіе строгой жизни. Сынъ долженъ дѣлать то, что пріятно и полезно родителямъ. Почитая ихъ, онъ получаетъ три міра; для того же, кто не уважаетъ родителей, безполезны всѣ обряды.

Чрезвычайно странно встрътить въ этомъ строгомъ регламентъ слѣдующія либеральныя мысли: "Имъющій въру, можетъ почерпнуть чистое ученіе даже у человъка низшей касты и взять преврасную жену даже изъ презрънной семьи".

"Даже изъ яда можно приготовить нектаръ, даже отъ ребенка получить хорошій совътъ, даже отъ врага — правственный урокъ, даже изъ нечистаго вещества — золото".

"Преврасную жену, ученость, знаніе законовъ, правила чистоты, корошій сов'ять и различныя искусства можно пріобр'ясть отъ кого бы то ни было".

Браману, не нарушившему объта за все время обученія, объщается послъ смерти высочайшее небо и освобожденіе отъ новыхъ рожденій на землъ.

Достигнувъ положенія домохозяина, браманъ избираетъ себѣ кену изъ своей же касты, не имѣющую тѣлесныхъ недостатковъ і обладающую нравственными достоинствами. Многоженство допужается, хотя не одобряется, и если первая жена изъ одной съ сужемъ касты, то другія могутъ быть и изъ низшихъ кастъ. Уществуетъ восемь формъ брака: четыре похвальныхъ и четыре непохвальныхъ, смотря по тому, въ чемъ заключается приданое і каковы свадебныя церемоніи. Выше всего ставится тотъ бракъ, дѣ отецъ невѣсты отдаетъ ее въ богатыхъ одеждахъ съ дорогими крашеніями ученому браману; если сынъ такой женщины совервитъ достойныя дѣла, то освободитъ отъ грѣха десять своихъ предювъ и десять потомковъ.

Браманъ - домохозяинъ долженъ исполнять ежедневно пять лавныхъ обрядовъ: 1) читать про себя Веду, 2) приносить воду и хлъбъ предкамъ, 3) приносить всесожжение богамъ, 4) прино-

сить жертву всёмъ существамъ, включая сюда престарёлыхъ родителей, злыхъ и добрыхъ духовъ, т. е. разбрасывать рисовыя зерня на крышѣ дома или за дверью, 5) приносить жертву людямъ, т.е. оказывать гостепримство (браманамъ) гостямъ. Послъднее предписаніе имбеть особенное значеніе, такъ какъ доставляеть главныя средства въ существованію ученивамъ, аскетамъ и отшельнивамъ. Каждое новолуние совершаются жертвоприношения за умершихъ и тогда ученымъ браманамъ оказывается особенно радушный пріемъ. Существуетъ длинный перечень лицъ, которыхъ въ эти дни слъдуетъ избъгать. какъ-то: врачей, жрецовъ при храмахъ (на томъ основании, что они пріобрѣтали все большее значеніе, и интересы ихъ шли въ разръзъ съ интересами домашнихъ брамановъ), продавцовъ муки, актеровъ и пѣвцовъ, одног. казыхъ людей, поджигателей, пьяницъ, игроковъ и лицъ, покинувшихъ своихъ роднтелей. Прославление умершихъ. которое считается важнѣе, чѣмъ обряды въ честь боговъ, свидътельствуетъ о томъ, что среди арійцевъ культъ предковъ появился позже, чъмъ обоготвореніе природы. Впослёдствій погребальныя церемоній легли въ основу индусскихъ законовъ о наслъдствъ. Всъ, совмъстно приносившие въ жертву погребальный пирогъ и воду, считались связанными въ одную семью. представителемъ которой являлся старшій по возрасту мужчина, хотя настоящая семья также имѣла право на извѣстную часть наслѣдства.

Масса повседневныхъ обрядовъ и запрещеній отмѣняется для добрыхъ брамановъ; сравнить это можно только съ крайностями древняго фарисейства. Мясная пища вообще воспрещается, но въ иныхъ случаяхъ она, наоборотъ, предписывается.

Все, что въ законахъ Ману говорится про женщинъ, свидательствуетъ объ ихъ полномъ порабощеніи. Мужъ не смъетъ ѣсть вмѣстѣ со своею женой, не смѣетъ даже смотрѣть на нее, когда она ѣстъ. Женщинамъ воспрещается читать Веды или совершать религіозные обряды. Онѣ всегда должны чувствовать свою зависимость отъ мужей. Жена обязана почитать мужа, какъ бога. Женщинамъ приписываютъ различные пороки. За невѣрность жена въ послѣдующей жизни возраждается въ видѣ шакала и подвергается мучптельнымъ болѣзнямъ. Разводъ женщины первоначальне не признавался, и считалось, что если мужъ продастъ или отвери нетъ ее, то она не можетъ сдѣлаться законною женой другом Вкоренившееся мнѣніе, будто законы Ману и Веды поощряютъ на даже предписываютъ сожженіе вдовы (Сати <sup>1</sup>), лишено всяка основанія. Вторичный бракъ женщины допускается, но съ изв

<sup>1)</sup> Camu значить «вѣрная».

стными ограниченіями, и вдовѣ, сохранившей цѣломудріе, обѣщается небесная награда. Очень ранніе браки дѣвочекъ дозволяются, если женихъ знатенъ и красивъ.

Домохозяева должны дёлать щедрые подарки. "Если его просять, то онъ всегда долженъ что-нибудь подать, хотя бы самую малость, безъ всякаго ропота". Дающій получаетъ соотвётственную награду, либо въ мірскихъ благахъ, либо въ будущей жизни. Правдивость очень поощряется: "нечестный въ рѣчи, нечестенъ и во всемъ". Домохозяинъ не долженъ никого обижать; ему надлежитъ постепенно накоплять себъ запасъ вѣчныхъ нравственныхъ заслугъ. "Одиноко каждое родившееся существо, одинокимъ умираетъ оно, въ одиночку получаетъ оно награду за добродѣтель, въ одиночку несетъ наказаніе за грѣхъ... Тотъ, вто постояненъ, кротокъ и терпѣливъ, кто избѣгаетъ сообщества жестокихъ людей и не обижаетъ живыхъ существъ, достигаетъ такой жизнью небеснаго блаженства".

Отшельническій или аскетическій періодъ жизни считается верхомъ браманскаго совершенства. Намъ неизвъстно, многіе ли браманы дошли до этого состоянія, но домохозяину рекомендуется, вогда онъ доживетъ до морщинъ и съдыхъ волосъ и будетъ имъть внуковъ, удалиться въ лёсъ, захвативъ съ собою священный огонь и необходимыя принадлежности для домашнихъ жертвоприношеній, которыя онь должень совершать попрежнему. Живя въ лѣсу, онъ заплетаеть волосы, не стрижеть бороды и ногтей, обуздываеть свои чувства, читаетъ Веды, терпъливо переноситъ утомление, привѣтливо обходится со всѣми, выказываетъ состраданіе къ живымъ существамъ и предается размышленію. Онъ долженъ переносить различныя лишенія: такъ, напримёръ, подвергаться зною лётомъ, жеть подъ открытымъ небомъ и носить влажное платье зимою. самоистязаніями сокращать себ'я жизнь и неизм'янно учиться. Подъ конецъ, онъ можетъ даже питаться одною водой и воздухомъ, пока "его тѣло не погрузится въ покой". Освободившись отъ тѣлесной оболочки, онъ вступаетъ въ міръ Брамы, гдѣ нѣтъ ни страха, ни цечали.

Лѣсной отшельникъ, не нашедшій освобожденія, можетъ сдѣпаться нищенствующимъ аскетомъ. Онъ произноситъ обѣтъ вѣчнаго молчанія, для него не существуетъ наслажденій, онъ равноаушно относится ко всему и сосредоточиваетъ свон помыслы на Брамѣ. "Пусть онъ не стремится ни къ жизни, ни къ смерти; пусть онъ ждетъ назначеннаго срока, какъ слуга ждетъ уплаты жапованья". "Пусть онъ терпѣливо выслушиваетъ грубыя слова, пусть никого не оскорбляетъ и не дѣлается ничьимъ врагомъ... Пусть онъ не платитъ гнѣвомъ за гнѣвъ, пусть онъ благословляетъ про-

Вел. религии Востока.

клинающихъ его". Вотъ нѣкоторыя изъ многочисленныхъ правиль, предписывающихъ аскетамъ высокую духовную жизнь. Размышленіе, сдержанность, ровность, довольство, прощеніе, честность, правдивость, воздержапіе отъ гнѣва, очищеніе и т. п. качества составляютъ итогъ нравственныхъ законовъ для всѣхъ брамановъ.

Составляють итогь правственных законовь для всъхъ орамановь. Мы вкратцѣ коснемся обязанностей царя и правительства, предписанныхъ книгами Ману. Царь является представителень Агни, Индры, Марутовъ, Варуны, Ямы и другихъ боговъ; предпола-гается, что онъ сотворенъ изъ нихъ всѣхъ; поэтому онъ — "вели-кое божество въ человѣческой формѣ". Онъ одаренъ божественной властью и долженъ покровительствовать всѣмъ существамъ, служить воплощениемъ закона. Ему полагается имъть семь или восемь чиновниковъ, изъ которыхъ главный — непремѣнно браманъ. Наказаніе служитъ главнымъ орудіемъ, единственной опорой запаказание служить главными орудиень, сдинственной опорой за-кона. Царь долженъ повиноваться браманамъ и не отступать въ битвахъ. Браманы исполняютъ обязанность судей либо самостоя-тельно, либо въ качествъ царскихъ помощниковъ. Уголовные завоны отличаются строгостью и достаточной непослёдовательностью. Оскорбленіе, нанесенное лицомъ низкаго происхожденія кому-нибудь изъ высшаго класса, влечетъ за собою суровое, подчасъ, жестокое возмездіе, но для брамановъ дълается снисхожденіе. Брамана никогда не приговариваютъ въ смертной казни, какія бы тяжелыя в когда не приговаривають къ смертной казни, ваки ом галения к многочисленныя преступленія онъ ни совершиль. Къ числу "смерт-ныхъ грѣховъ" относятся: убійство брамана, употребленіе спирт-ныхъ напитковъ, кража залога у брамана, сожительство съ женой Гуру (духовнаго учителя), сношеніе со всѣми, кто совершалъ подобныя дъла, ложно-приписываемое себъ высокое происхождение ложное обвинение на учителя, забвение или поношение Ведъ, убийство друга, лжесвидѣтельство, кража золота, кровосмѣсительство и прелюбодѣяніе. Классификація наказаній показываеть, что им придается лишь относительное значение. Многія наказанія служат только епитиміею, снимающей съ человѣка вину. Чтобы убѣдиться въ справедливости свидѣтельскаго показанія, употребляются раз личныя пытки огнемъ и водою. Какъ видно, древніе браманы н были сильны въ разоблачени истины, и нъкоторыя частности гово рять не въ ихъ пользу. Въ иныхъ случаяхъ человкѣъ, дающі завѣдомо ложныя показанія изъ религіозныхъ побужденій, не ли шается небесной награды. Тамъ, гдъ разоблачение можетъ повест къ смерти судры, вайшія, кшатрія или брамана, дозволяется го ворить ложь. Въ случаяхъ насилія, кражъ, прелюбодѣянія, кле веты или оскорбленія, судья не долженъ допрашивать свидъте дей слишкомъ подробно, но вообще онъ убъждаетъ ихъ говорит правду, объщая имъ блаженство послъ смерти и славу на земль

Лжесвидѣтелямъ угрожаетъ наказаніе Варуны, который связываетъ ихъ и дѣлаетъ безпомощными на сто существованій.

Возвращаясь еще разъ къ вопросу о кастахъ, замѣтимъ, что браманъ считается трижды рожденнымъ: первое — его естественное рожденіе, второе — пожалованіе ему пояса изъ травы Мунга, третье — посвященіе, которое даетъ ему право сонершать большія жертвоприношенія. Кшатрій (воины) и вайшіи (земледѣльцы) считаются только дважды рожденными: второе рожденіе наступаетъ со дня полученія священнаго шнура. Самый терминъ "каста" не есть индусскаго или вообще древняго происхожденія, а заимствованъ изъ португальскаго языка; португальское слово casta (родъ, семья) имѣетъ общій корень съ латинскимъ castus (чистый). Въ законахъ Ману это понятіе обозначается словомъ варна (цвѣтъ), а въ позднѣйшей индусской литературѣ — джати или джатъ — (рожденіе)-Законы Ману должны были признать, что касты значительно укло.

Законы Ману должны были признать, что касты значительно укло. нились отъ первобытной чистоты, такъ какъ только дъти отъ законной жены изъ одной касты съ мужемъ считались принадлежащими къ кастъ своихъ родителей. Потомству отъ брака между различными кастами были присвоены особыя названія. Нъкоторымъ изъ такихъ лицъ приписывали жестокіе поступки и звърскія наклонности. Имъ назначали опредъленныя занятія, число которыхъ возрастало по мъръ развитія индусской жизни. Иныхъ считали пригодными только для низшихъ и позорныхъ должностей и недостойными священныхъ обрядовъ. О современномъ состояніи кастъ рѣчь впереди.

Проповѣдуя вѣру въ переселеніе душъ, которая играетъ такую важную роль въ индусской религіи, браманы въ значительной мѣрѣ преслѣдовали личную цѣль: упрочить свое вліяніе на житейскія дѣла. Согласно этому ученію, проступки тѣлесные наказываются возрожденіемъ въ неодушевленномъ предметѣ, словесные — возрожденіемъ въ животномъ или птицѣ, а мысленные, какъ, напр., жадность, злоба, приверженность къ лжеученію, ведутъ къ возрожденію въ низшей кастѣ. Обуздывая себя во всемъ, человѣкъ избавляется отъ грѣха и достигаетъ конечнаго блаженства. Эта схема разработана очень подробно; установлены нисходящія градаціи, изъ которыхъ каждая представляетъ наказаніе за особое прегрѣшеніе. Наказанія не всегда обоснованы, но иногда видна ихъ причинная связь съ проступками; напримѣръ: "люди, наносящіе другимъ оскорбленія, дѣлаются плотоядными животными, воры — существами, пожирающими себѣ подобныхѣ. За кражу зерна человѣкъ превращается въ крысу; за кражу мяса — въ ястреба" и т. д. За сладострастіе человѣкъ проходить черезъ рядъ адовъ и мучительныхъ рожденій, переносить рабство, тюрьму, кандалы. Послѣдиія страницы законовъ Ману посвящены прославленію бра-

мановъ, исполняющихъ свои обязанности, и восхваленію всеобщаго Я или Души, "такъ какъ тотъ, кто познаетъ міръ въ Я, не обратитъ своего сердца къ нечестію... Тотъ, кто, такимъ образомъ, познаетъ Я во всёхъ созданныхъ вещахъ, дѣлается равнодушнымъ ко всему и достигаетъ высшаго состоянія — Брамана. Дважды рожденный, читающій эти установленія, открытыя самимъ Ману, всегда будетъ добродѣтельнымъ и дойдетъ до желаннаго состоянія".

Въ законы Ману включена и система наказаній, и различныя опредѣленныя предписанія. Сила этого философскаго ученія заключалась въ томъ, что оно постепенно развивалось въ связи съ прежними ходячими понятіями о мірозданіи, верховной власти и правственности, и въ томъ, что его пропагандировали лица, обладавшія наибольшею интеллектуальною силой и способностью руководить людскими поступками. Такимъ именно являлось въ древній періодъ индійской исторіи необычайное вліяніе священнаго класса брамановъ. — вліяніе, которое было такъ велико, что удержалось до нашихъ дней, а двъ съ лишнимъ тысячи лътъ тому назадъ породило въ видъ реакціи замъчательную буддійскую религію. Признавая величіе многихъ принциповъ и представленій браманизма, нельзя, однако, считать высокимъ его общій нравственный уровень. Это ученіе было достаточно могущественнымъ, чтобы на нѣсколько сто-лѣтій сплотить общество, но значеніе его не доходило до того, чтобы оно могло распространиться между другими расами и сдёлаться міровой, а не спеціально индусской религіей.

Намъ остается упомянуть еще объ одномъ сводѣ законовъ "Дгарма Шастра Яджваналькіи", который относится приблизительно къ первому въку послъ Р. Х. Въ Бенаресской школъ онъ и до сихъ поръ играетъ первенствующую роль. Онъ гораздо сжатѣе и систематичнѣе, чѣмъ сводъ законовъ Ману и соотвѣтствуетъ болѣе поздней ступени развитія. Па ряду съ традиціонными и школьными авторитетами онъ ставитъ также и Пураны. Развитіе кастъ пошло еще дальше, и браману запрещается брать даже четвертую жену изъ касты судръ. Письмо уже вошло въ употребленіе, и письменные документы считаются законными доказательствами. Въ ходу также звонкая монета. Буддизмъ, очевидно, получилъ значительное распространеніе, такъ какъ всѣмъ извѣстны бритыя головы и желтая одежда его послѣдователей. Царю подается совѣтъ: устраивать монастыри для брамановъ, — явное подражаніе буддистамъ.

Приводимъ образецъ философіи Яджнавалькіи для сравненія съ Ману. "Успѣхъ каждаго поступка зависитъ отъ судьбы и личнаго усилія человѣка, но судьба, очевидно, не что иное, какъ послёдствія поступковъ человѣка въ его предыдущемъ періодѣ

существованія. Иные все приписываютъ судьбѣ или врожденнымъ свойствамъ; другіе — времени, третън — личнымъ усиліямъ; а самые здравомыслящіе — общему сочетанію этого (Monier Williams). "Въ основныхъ принципахъ разница не такъ велика, чтобы о ней распространяться подробнѣе.



Тримурти изъ пещернаго храма на островѣ Элефантѣ.

Скажемъ еще нѣсколько словъ о знаменитыхъ индійскихъ храмахъ, высѣченныхъ въ скалахъ много столѣтій тому назадъ. Они не составляютъ исключительной принадлежности индусской релнгін, такъ какъ многіе изъ нихъ сооружены буддистами и джайнами. Они украшены изваяніями боговъ и изображеніями ихъ подвиговъ и часто поражаютъ своей искусной архитектурой и скульптурой. Большая часть браманскихъ пещерныхъ храмовъ посвящена Сивѣ. Между ними славятся храмы на островѣ Элефантѣ, недалеко отъ Бомбея; въ одномъ изъ нихъ находится колоссальный Тримурти или бюсть о трехъ лицахъ, изображающій Сиву въ трехъ видахъ, какъ творца, хранителя и разрушителя. Не меньшей извѣстностью цользуются Эллорскіе священные гроты въ Низамѣ.

## <sup>•</sup>ГЛАВА III.

## Современный индуизмъ І.

Реакція на брамлинзмъ. — Торжество будлизма. — Упадокъ буддизма въ Инліи. — Система кастъ. — Магабгарата. — Бгагавадъ гита. — Кришна. — Воплощенія божества. — Ученіе о беземертіи. — Рамаяна. — Частичныя воплощенія. — Завоеванія Рамы. — Устойчивость браманизма. — Кумарила-Бгатта. — Санкара. — Культъ верховнаго Брамана. — Смарты. — Кумарила-Бгатта. — Санкара. — Культъ верховнаго Брамана. — Смарты. — Кумарила-Бгатта. — Санкара. — Культъ верховнаго Брамана. — Смарты. — Кумарила-Бгатта. — Санкара. — Культъ верховнаго Брамана. — Смарты. — Кумарила-Бгатта. — Санкаи урана Вишну. — Описаніе Высшаго Существа. — Великіе проповъдникивишну иты. — Раманандъ. — Кабиръ. — Чаиталія. — Вліяніе буддизма. — Линга и салаграмъ. — Брама. — Вишну. — Воплощенія Вишну. — Рама. — Кришнахранитель. — Будда. — Джаганнатъ. — Лакшми. — Сива - разрушитель. — Аскеты сиванты. — Дурга. — Кали. — Ганеза. — Ганга. — Мѣстныя божества и демоны. — Поклопеніе животнымъ и деревъямъ. — Обоготвореніе героевъ и святыхъ.

Ниже, въ главахъ о буддизмѣ, будетъ показано, что новая ретигія, которая свергла господство браманизма въ Индіи и болбе пысячи лѣтъ угнетала его, частью была естественной реакціей лротивъ высокомърнаго владычества брамановъ и ихъ обрядовыхъ и жертвенныхъ предписаній, частью развилась изъ прежней религія. Образованные браманы убъдились въ томъ, что ведійскія божества не что инос, какъ поэтическій вымысель и что различные боги: Солнце, Всеобъемлющее небо, Заря и др., которые изображались независимыми и одаренными верховной властью, сами должны происходить отъ Высшей Причины. Поддерживая распространенныя понятія о богахъ и совершая общепринятыя жертвоприношенія, они въ то же время создавали богословскую литературу, Упанишады и Пураны, излагающія ученіе о единствъ Бога и безсмертіи души, все еще вперемежку съ миеами и суевъріями. Эта новая система проповѣдывала братство людей, но лишь Гаутамѣ суждено было совершить рѣшительный переворотъ и основать великую буддійскую религію. Всѣ классы общества нашли въ ней элементъ, котораго не доставало въ браманизмъ, и охотно отвергли многое изъ того, что ихъ тяготило. Начиная съ третьяго въка до Р. Х. и вплоть до четвертаго послъ Р. Х., значение буддизма все возрастало и, наконецъ, онъ сдълался господствующей религіей въ Индіи. По уже съ пятаго стольтія приверженцы старой религіи стали преслѣдовать буддистовъ. Въ концѣ того же вѣка

буддійскіе учителя нашли пріють въ Китаї и распространили свою вѣру въ новой странѣ. До двѣнадцатаго столѣтія буддизмъ еще держался въ Индіи, но теперь онъ уже тамъ совершенно исчезъ, если не считать джайновъ за его представителей. Вліяніе буддизма на браманизмъ было очень велико, и современный индуизмъ значительно отличается отъ ведійской и браманской религій. *W. W. Hunter* считаетъ современный индуизмъ продуктомъ сліянія буддизма съ браманизмовъ. Послѣдній подвергался медленному, но существенному измѣненію во время господства перваго. По свидѣтельству грековъ временъ Александра Великаго и буддійскихъ жрецовъ изъ Китая, побывавшихъ въ Индіи въ пятомъ и седьмомъ столѣтіяхъ, браманы пользовались такимъ же уваженіемъ, какъ и буддійскіе монахи, а храмы индусскихъ боговъ встрѣчались на ряду съ буддійскими монастырями.

По мнѣнію индусовъ, окончательная побѣда надъ буддизмомъ совершилась, благодаря проповёди бенгальскаго брамана Кумарилы, который съ успъхомъ выставилъ ведійское ученіе о личномъ Создателѣ и высшемъ Существѣ противъ отрицаній буддизма; но вь то же время Кумарила преслёдоваль буддистовь. W. W. Hunter усматриваетъ болѣе глубовія причины совершившейся перемёны, считая индуизмъ естественнымъ развитіемъ племенныхъ особенностей и въроучений. Онъ держится того взгляда, что индуизмъ основанъ на системъ кастъ и представляетъ сліяніе древней ведійской вбры съ буддизмомъ и съ грубыми обрядами до-арійскихъ и монгольскихъ расъ. Мъсто не позволяетъ намъ дать полнаго очерка кастовой системы. Безчисленныя подраздъленія кастъ произошли частью отъ смѣшанныхъ браковъ, частью отъ различія въ занятіяхъ и въ мёстныхъ условіяхъ, частью отъ обращенія въ индуизмъ новыхъ племенъ. Религіозныя ограниченія и объединеніе торговли, быстро развившись, превратили Индію въ собраніе от-дѣльныхъ классовъ. Каста — могущественное орудіе для дисциплины и поддержанія условныхъ обычаевъ, но она подрываетъ народную дъятельность и національное единство. Ея сила заключается въ наслёдственныхъ инстинктахъ и въ соціально-религіоз-номъ отлученіи. Нарушитель кастовыхъ законовъ можетъ быть оштрафованъ своими сотоварищами, можетъ подвергнуться запрещенію вкушать пищу или вступать въ бракъ въ ихъ-средѣ и даже можетъ быть исключенъ изъ общины.

Чтобы уяснить себѣ развитіе современнаго индуизма, необходимо познакомиться съ двумя большими индійскими эпическими поэмами, Магабгаратой и Рамаяной. Первая изъ нихъ представляетъ соединеніе цѣлаго ряда поэмъ и эпизодовъ въ одно цѣлое; эго длиннѣйщая поэма въ мірѣ, она въ четырнадцать разъ длиннѣо Иліады. Нѣкоторыя ея части относятся къ ведійскому періоду, а другія послѣдовательно доходятъ до сравнительно недавняго времени. Магабгарата содержитъ полный циклъ индусской мисологіи, начиная отъ Ведъ, и описываетъ обоготвореніе героевъ на ряду съ воплощеніями божества. Основная ея фабула повѣствуетъ о борьбѣ двухъ семействъ изъ Лунной династіи, поселившихся въ окрестностяхъ Дели. Магабгарата, повидимому, существовала въ болѣе или менѣе законченной формѣ за пять или шесть вѣковъ до нашей эры, но затѣмъ она подверглась большимъ измѣненіямъ, олагодаря добавленіямъ дидактическаго и религіознаго характера, которыя были внесены браманами, стремившимися подчинить своей власти военное сословіе.

Къ числу важнѣйшихъ эпизодовъ этой великой эпической поэми принадлежитъ Бгагавадъ-гита или пѣснь о Багаватѣ. Названіе Багаватъ относится къ Кришнѣ, одному изъ воплощеній Вишну. Передъ большимъ сраженіемъ Кришна посылаетъ герою Арджунѣ откровеніе, чтобы побѣдить его сомнѣнія въ томъ, можно ли лишать людей жизни. Это откровеніе учитъ о превосходствѣ души надъ тѣломъ и о вѣчности ея существованія въ высшемъ Духѣ, олагодаря чему смерть не можетъ коснуться ея. Магабгарата превозноситъ обязанности кастъ; но особенно интересна она тѣмъ, что даетъ поэтическое изложеніе ведантійской пантеистической философіи, доказывающей, что міръ есть Брама, отъ котораго все исходитъ и къ которому все возвращается. Кришна, обращаясь къ Арджунѣ, такъ говоритъ.о себѣ:

"Я — древній, безначальный мудрець, я — правитель и вседержитель, я непостижимъ по формѣ, я тоньше и мельче мельчайшихъ атомовъ. Я — причина міра, я его создалъ и растворилъ, я живу, какъ премудрость, въ сердцѣ всего. Я — благо всякаго блага, я — начало, середина, конецъ и вѣчность, рожденіе и смерть существующаго. Я все создалъ изъ себя. Думай обо мнѣ, вѣрь и поклоняйся мнѣ, стремись въ размышленіяхъ ко мнѣ. Такимъ образомъ ты прійдешь ко мнѣ, о Арджуна! Такимъ образомъ ты подымешься въ мое высокое жилище, гдѣ солнцу и лунѣ незачѣмъ сіять, такъ какъ, знай, весь ихъ яркій свѣтъ принадлежитъ мнѣ" (изъ сборника *M. Williams*'а "Индійская мудрость").

Въ откровеніи Кришна, между прочимъ, объясняетъ, что онъ время до времени рождается на землъ, чтобы установить праведную жизнь. Кришна прославляетъ трудъ въ слъдующихъ словахъ:

"Знай, что трудъ ведетъ начало свыше. Я — образецъ для людей. Знай, что я уже прошелъ всё искусства. Мнё уже нечего добиваться дёятельностью, но все же я работаю неутомимо, и весь міръ погибнулъ бы, если бы я не дёлалъ своего дёла".

Изъ этихъ отрывковъ видно, что Бгагавадъ-гита содержитъ много глубокихъ мыслей; не даромъ ее прославляютъ за возвышенность замысла, разсужденія и слога. Въ ней замѣчается нѣкоторое соотвѣтствіе съ буддійскими воззрѣніями, такъ какъ она проповѣдуетъ, что освобожденіе достигается самоотреченіемъ и благочестіемъ н ведетъ къ конечному сліянію съ божествомъ. Не давая женщинамъ никакихъ правъ, Кришна, однако, заявляетъ, что всѣ обратившіеся къ нему достигнутъ спасенія. Онъ говоритъ: "Для меня нѣтъ друга и недруга, я одинаковъ со всѣми, и кто почитаетъ меня, тотъ пребываетъ во мнѣ и я въ немъ. Тѣмъ, кто меня

любить, я дарую благочестіе, которое ихъ приводить ко мнѣ. Ни одна вкрующая душа, хотя бы несовершенная въ познаніи, ни одна заблудшая душа не погибнеть ни въ этомъ, ни въ другомъ мірѣ. Она будетъ вновь рождаться до тѣхъ поръ, пока, получивъ очищеніе и усовершенствованіе, не достигнетъ высшаго жилища".

Многократныя воплощенія божества составляють главную особенность этого ученія. Отсюда развился 'великій "аватаръ" или индусское понятіе о воплощеніи, сущность котораго заключается въ томъ, что божество постоянно проявляется для руководства и покрови-



Аватаръ Кришны (съ туземнаго рисунка.

тельства своему народу. Въ переходный періодъ отъ браманизма къ индуизму описываются различныя формы Кришны, какъ воплощенія Вишну<sup>1</sup>). Онъ является героемъ, покровителемъ, святымъ, мудрецомъ, побъдителемъ злыхъ духовъ, народнымъ чудотворцемъ.

Значеніе слова Кришна ("черный") не свидѣтельствуетъ въ пользу предполагаемаго сродства съ христіанствомъ: оно скорѣе указываетъ на уваженіе къ человѣчеству вообще, къ чернымъ и оѣлымъ людямъ безъ различія, такъ какъ Кришна поучаетъ Арджуну, "бѣлаго".

Ученіе о Кришнѣ послужило главнымъ связующимъ звеномъ ме-

Прим. авт. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вишну по Риг-Ведѣ есть одно изъ олицетвореній солнца, богъ, проходящій небо тремя шагами.

жду высшею браманскою философіей и ходячими народными в рованіями. Кришна проявляеть благороднъйшія черты индусскаго генія; въ то же время онъ снисходить къ зауряднымъ ходатай ствамъ взрослыхъ и дътей и даже къ ихъ развлеченіямъ. Бгагавадъ-гита излагаетъ высшее ученіе о безсмертіи слъдующимъ образомъ: "За предѣлами видимаго существованія есть другое, невидимое и въчное, которое не погибаетъ, когда все остальное погибаетъ, даже когда великіе дни творческой жизни брамана переходятъ въ ночь и все, что существуетъ въ какой-нибудь формѣ, возвращается къ Богу, откуда оно произошло; достигнувшіе этого, никогда уже не возвращаются... Какъ солнце во мракѣ, сіяетъ Онъ для души, которая непрестанно размышляетъ п помнитъ о Немъ въ часъ смерти, — о Немъ, древнѣйшемъ изъ мудрецовъ. первоправителѣ, мельчайшемъ атомѣ, вседержителѣ, — въ тотъ часъ, когда каждый обрѣтаетъ то, о чемъ онъ размышляетъ и съ чѣмъ онъ сходенъ... Вѣрующіе въ меня и ищущіе освобожденія отъ смерти и разрушенія, познаютъ Браму и высшаго Духа, и всякое дѣяніе. Познающіе меня въ моемъ существѣ, въ моемъ лицѣ, въ проявленіи моей жизни, въ часъ смерти, поистинѣ познаютъ меня". Другая большая эпическая поэма, Рамаяна, или похожденія Рамы, представляетъ хронику, которая описываетъ завоеванный арійцами Аудъ и затъ́мъ побѣды ихъ въ южной Индіи. Подобіе

Другая большая эпическая поэма, Рамаяна, или похожденія Рамы, представляеть хронику, которая описываеть завоеванный арійцами Аудь и затёмъ побёды ихъ въ южной Индіи. Подобіе имнѣшней своей формы Рамаяна уже имѣла въ началѣ III вѣка до Р. Х. Какъ и въ Магабгаратѣ, здѣсь проводится браманское понятіе о томъ, что главный Богъ въ формѣ одного изъ воплощеній Вишну, Рамы, побѣждаетъ демона. Рамаяна начинается разсказомъ о бездѣтномъ царѣ Ауда, родомъ изъ солнечной династіи. Послѣ жертвоприношенія богамъ, у него отъ трехъ женъ рождаются четыре сына: старшій, Рама, надѣленъ половиной натуры Вишну, второй — Бгарата — четвертью, а двое другихъ — близнецы, каждый по одной восьмой. Этимъ наглядно поясняется браманское ученіе о томъ, что, кромѣ Кришны, или полнаго воплощенія, существуютъ еще частичныя воплощенія божескаго существа, въ людяхъ, животныхъ и даже въ неодушевленныхъ предметахъ. Далѣе говорится о чудесной юпости Рамы, о его бракосочетаніи съ Ситой, о его изгнаніи и объ отказѣ Бгараты вступить на престолъ послѣ смерти отда. Царь южныхъ демоновъ, Равана, пользуется отсутствіемъ Рамы и въ волшебной колесницѣ увозитъ его красавицу-жену на Цейлонъ. Тогда Рама заключаетъ союзъ съ аборигенами южной Индія, предпринимаетъ походъ на Цейлонъ, убиваетъ Равану и освобождаетъ свою жену. Ей предстоятъ еще новыя испытанія: ее подозрѣваютъ въ невѣрности и подвергаютъ изгнанію. Сита — типъ женской покорности и чистоты. Послѣ шестнадцатилѣтняго изгна-

нія она примиряется съ мужемъ, съ которымъ въ заключеніе переносится на небо.

Въ этихъ рамкахъ совершился переходъ отъ древняго браманизма къ новъйшему индуизму. Вышеупомянутыя эпическія поэмы свидѣтельствуютъ о томъ, что, несмотря на господство буддизма въ Индіи, браманизмъ фактически не переставалъ существовать, искусно примъняясь къ новымъ условіямъ. На соборѣ буддійскаго монарха Силадитіи, состоявшемся въ Кануджѣ на Гангѣ въ 634 г. до Р. Х., на первый день была поставлена статуя Будды, на второй — изображеніе бога Солнца, а на третій — изваяніе

Сивы, котораго нужно считать порождениемъ позлнъйшаго браманизма. Въ эпоху упадка буддизма появился цёлый рядъ браманскихъ апостоловъ. Первый изъ нихъ, Кумарила-Бгатта (около 750 г. послѣ Р. Х.) возстановилъ древнее браманское vченіе о личномъ Богѣ и Создателѣ и обратилъ многихъ въ браманизмъ. Какъ онъ, такъ и другіе религіозные реформаторы, подобно Буддъ, торже-ственно отръшались отъ міра. Ихъ простая и понятная проповѣдь, по словамъ W. W. Hunter'a, была "возстановленіемъ личности Бога и равенства людей передъ Нимъ".

Еще болѣе прославился ученикъ Кумарилы, Санкара. Онъ



Равана (съ туземнаго рисунка).

настолько популяризпровалъ ведантійскую философію, что она сдѣлалась національною религіей и "со времени его короткой жизнп, въ восьмомъ или девятомъ вѣкѣ, каждая новая индусская секта стала вѣрить въ личнаго Бога" (Hunter). Санкара училъ, что верховный богъ Брама представляетъ нѣчто отдѣльное отъ древней браманской троицы, и культъ его долженъ выражаться духовнымъ размышленіемъ, а не жертвоприношеніями. Санкара увѣковѣчилъ свое ученіе, учредивъ браманскую секту смартовъ. Онъ допускалъ, однако, исполненіе ведійскихъ обрядовъ и распространенныя формы поклоненія богамъ. Народное преданіе считаетъ его основателемъ многихъ нынѣшнихъ индусскихъ сектъ. Ему также приписываютъ установленіе культа Сивы, который, однако, суще-

ствоваль гораздо раньше; самого Санкару даже считають одним изъ воплощеній Сивы. Какъ мы уже говорили, Сива это — Рудра ведійскій богь грозы, Разрушитель и Создатель. Поклоненіе Сивъ возраставшее параллельно съ развитіемъ буддизма, восхваляется въ Магабгаратѣ. Послѣдователи Санкары подняли этотъ культ до того, что онъ сдѣлался однимъ изъ двухъ главныхъ проявлені индуизма.

По ученію Санкары, существуетъ верховный богъ Брама, ил Браманъ, и троица, въ которой онъ проявляется: Брама, Вишну Сива. Верховный Браманъ –



Брама, Вишну и Сива.

предвёчное, безграничное совершенное. Лишь немногі воздають Брамѣ самостоятельный культь и вѣрять, что онъ совершиль дѣло мірозданія. Ему воздвигнуть всего одинъ храмъ въ Пушкарѣ, въ Аджмирѣ. Word пнсалъ въ 1318 году: "Браманы во время утренняго п вечерняго богослуженія произносять заклинаніе, въ которомъ описывается образъ Брамы. Въ полдень ему приносять въ жертву цвѣтокъ, а въ часъ всесожженія —

существо абсолютное, н имѣющее формы или образа

ии\*). На полнолуніе въ мѣсяцѣ Магхѣ воздается поклоненіе глиняному изображенію Брамы съ Сивой по правую и съ Вишну по лѣвую руку.

Секта Смартовъ въ южной Индін, которая слёдуетъ философскому ученію Санкары, имбетъ много монастырей; изъ нихъ самый замбчательный — Срингирскій, въ горахъ западнаго Мизора. Главный жрецъ этой секты, настоятель Срингирскаго монастыря, пользуется особымъ уваженіемъ среди сиваитовъ, которые считаютъ Санкару однимъ изъ воплощеній Сивы.

"Культъ Вишну въ той или иной фазъ составляетъ господствующую религію средняго класса", говоритъ W. W. Hunter: "Корень его лежитъ глубоко, въ тъхъ прекрасныхъ формахъ поклоненія природъ, которыя были свойственны не-арійскимъ пле-

<sup>•)</sup> Ги—очищенное коровье мясо, продукть священной въ глазахъ индусовъ коровы. Прим. перев.

менамъ, а вершина его развътвляется въ са́мыхъ сложныхъ и ученыхъ браманскихъ сектахъ. Это во встъхъ отношеніяхъ милостивая религія. Ея боги и герои – свътлыя, добрыя существа, которыя по временамъ спускаются на землю и бестауютъ съ людьми. Ея легенды отличаются античной красотой". Вотъ мнтніе о вишнуизмъ одного изъ безпристрастныхъ ученыхъ, мнтніе, совершенно противоположное тому взгляду, будто колесница Джаганната есть олицетвореніе всякаго зла.

Ученое изложеніе доктринъ современнаго индуизма находится въ Пуранахъ (на санскритскомъ языкъ); это — восемнадцать трактатовъ, составленныхъ различными браманскими авторами, гдѣ въ формѣ утомительныхъ діалоговъ доказывается превосходство Вишну или Сивы. Главная между ними — Пурана Вишну, которая относится къ одиннадцатому вѣку, но, какъ показываетъ названіе "пурана", содержитъ различныя "древнія преданія", даже изъ ведійскаго періода. Въ нее также входятъ: полная космогонія, то-есть исторія сотворенія, разрушенія и обновленія міровъ; генеалогія боговъ и патріарховъ; описаніе царствованій различныхъ Ману; установленіе общества, кастъ и погребальныхъ обрядовъ; исторія царей изъ солнечной и лунной династій; жизнеописаніе Кришны и представленіе о кончинѣ міра. Въ общую схему введенъ пантеизмъ; Богъ отождествленъ съ Природой, а Вишну, какъ верховный богъ, воплощенъ въ лицѣ Кришны.

О философія Пураны Вишну можно судить по слёдующей выдержкі: "Кто можеть описать того, котораго нельзя постигнуть чувствами, лучшаго изъ всего существующаго, высшаго духа, предв'ячнаго; того, который не обладаеть отличительными признаками вн'яшности или касты; который избавленъ отъ рожденія, б'ядствій, смерти и тлёнія; который одинъ всегда и вездѣ существуетъ; который носить поэтому названіе Васудева (сіяющій, въ которомъ все\ пребываетъ)? Онъ -- Брама, верховный владыка, в'ячный, нерожденный, непогибающій, нетлѣнный, единосущный, чистый, безгрѣшный. Онъ, этотъ Брама, составлялъ все, соединяя въ себѣ неразличимое (духъ) съ различимымъ (вещество). Онъ сущеетвовалъ въ формѣ Пуруши и Калы. Пуруша (духъ) былъ первой формой верховнаго. Затѣмъ шли двѣ формы — различимое и неразличимое, и, наконецъ, послѣдняя — Кала (время). Мудрый человѣкъ считаетъ эти четыре формы чистымъ и высшимъ состояніемъ Вишну. Эти четыре формы въ извѣстномъ соотношеніи вызываютъ явленія созданія, сохраненія и разрушенія. Вишну, различимая и неразличимая сущность — духъ и время — забавляется, подобно рѣзвому ребенку, какъ вы можете видѣть по его проказамъ" (*H. H. Wilson*). Вообще, слѣдуетъ замѣтить, что

индусы считаютъ сотвореніе міра забавой, развлеченіемъ Высшаго Существа.

78

Жизнеописание Кришны въ этой Пуранъ полно такихъ чудесь, что читается какъ какая - нибудь арабская сказка, утратившая, впрочемъ, свою поэтическую красоту. Но эта Пурана еще не достаточно способствовала развитію культа Вишну; а возвысился онъ, главнымъ образомъ, благодаря вишнуитскимъ проновъдникамъ. которые, начиная съ XII въка, съ легкой руки Рамануджи, ополчились противъ жестокаго ученія сивантовъ. Въ концѣ XIII или въ началѣ XIV вѣка большой подъемъ вишнуизма былъ вызванъ апостольской проповъдью Рамананда. Этотъ учитель жиль въ Бенаресскомъ монастырѣ и проповѣдывалъ свое ученіе въ Съверной Индіи. Онъ избралъ себв двенадцать учениковъ изъ презрённыхъ кастъ, какъ-то: цирюльниковъ, кожевниковъ, ткачей и т. д., которые, подобно буддійскимъ монахамъ, должны быле отречься отъ міра, жить исключительно подаяніемъ и ходить, поучая народъ. Они проповёдывали на туземномъ нарёчіи и этимъ содъйствовали превращению его въ литературный языкъ. То об-· стоятельство, что главные ученики Рамананда вроисходили изъ низшихъ кастъ, показываетъ, что его проповъдь была реакціей противъ браманскихъ ограниченій. Нѣкоторыя особенности Раманандъ позаимствовалъ у буддистовъ, какъ, напримъръ, устройство монастырей или пріютовъ для нищенствующихъ.

Величайшій изъ учениковъ Рамананда, Кабиръ, стремился слить магометанъ съ индусами въ одно религіозное братство. Онъ быль ярымъ противникомъ не только системы кастъ и высокомърныхъ притязаній брамановъ, но и поклоненія иконамъ. Онъ училъ, что индусскій богь и магометанскій — одно и то же. "Жизнью мы обязаны Али (Аллаху) и Рамъ, — пишетъ одинъ изъ его послъдователей, - и должны кротко относиться ко всёмъ живымъ существамъ. Можетъ ли помочь омовение устъ, перебирание четокъ, погружение въ священныя волны, поклонение въ храмахъ, если во время молитвы или во время паломничества вы сохраняете въ сердцѣ обманъ? Индусъ постится разъ въ одиннадцать дней, магометанинъ — на Рамазанъ. Кто же создалъ остальные мъсяцы П дни, что вы почитаете только одинъ изъ нихъ?.. Помните всегда лишь одно: тотъ, кому принадлежитъ міръ, есть отецъ всёхъ вёрующихъ, какъ въ Али, такъ и въ Раму". Кабиръ усматриваль въ судьбъ, надеждахъ, опасеніяхъ людей, несмотря на религіозныя различія, присутствіе единаго Божественнаго Духа. Когда человѣкъ познавалъ это, то избавлялся отъ Майи, или заблужденія, и душа его обрътала покой. Такого состоянія можно было достигнуть не всесожженіями и не жертвами, а вброй, размышленіемъ о вер-

ховномъ Существъ и постояннымъ сохраненіемъ его святыхъ именъ на устахъ и въ сердцѣ. Кабиръ пріобрѣлъ много послёдователей, особенно въ Бенгалін. Главное ивстожительство его секты — Кабиръ-Чаура, въ Бенаресѣ.

Культъ Джеггернота или Джаганната (буквально Владыки міра) ведетъ начало съ первой половины XVI въка. Его распространению особенно содъйствовалъ Чантанія, который такъ ревностно проповъдывалъ вишнуитское ученіе, что его самого послъ смерти стали иочитать за одно изъ воплощеній Вишну. Проповъдь Чаитаніи относилась къ индусамъ, равно какъ и къ магометанамъ; онъ придавалъ большое значеніе тому, чтобы върующіе повиновались религіознымъ наставникамъ. Чантанія утверждалъ, что душа достигаетъ освобожденія отъ недостатковъ и тълесныхъ гръховъ путемъ созерцанія, а не выполненіемъ обрядовъ. Послъ смерти душа върующаго на въчныя времена пойдетъ въ небесное царство, будетъ находиться въ присутствіи самого Вишну и познаетъ его высшую сущность.

Послѣ Чаитаніи появились учителя, которые понизили нравственный уровень вишнуизма. Одни изъ нихъ проповѣдывали религію наслажденія; другіе придавали чрезмѣрное значеніе плотской любви; третьи воздавали поклоненіе пастуху-ребенку Кришнѣ. Къ послѣдней категоріи принадлежалъ, между прочимъ, Валлабга-Свами, жившій въ шестнадцатомъ вѣкѣ. Онъ установилъ восемь богослужебныхъ обрядовъ, во время которыхъ статую Кришны, изображающую хорошенькаго мальчика, купали, умащали, одѣвали въ богатыя одежды и кормили. Въ богослуженіяхъ видную роль играли также прекрасныя женщины и разныя чувственныя наслажденія. Эта религія потворствовала вкусамъ людей состоятельныхъ, избалованныхъ и сладострастныхъ и повела въ распущенности нравовъ.

Прежде чѣмъ входить въ детальное разсмотрѣніе современнаго надунзма, мы должны въ нѣсколькихъ словахъ отмѣтить, какое вліяніе на его развитіе оказалъ буддизмъ и другія распространенныя индійскія религіи. Братство людей въ большей или меньшей степени признается различными индусскими сектами. Монашескіе дома многихъ индусскихъ коммунъ представляютъ сколокъ съ буддійскихъ монастырей. *W. W. Hunter* называетъ правила вишнуитскихъ общинъ буддійскими на браманской подкладкъ. Въ одномъ братствѣ послѣдователей Кабира первое правило, подобно извѣстному буддійскому предписанію, гласитъ, что нельзя лишать жизни ни человѣка, ни животныхъ, потому что жизнь естъ даръ Божій. Правда считается высшей добродѣтелью, такъ какъ все зло и незнаніе исходятъ отъ лжи. Отреченіе отъ міра поощряется

въ виду того, что мірская жизнь препятствуеть душевному покою и размышленію о Богѣ. Въ индуизмѣ болѣе или менѣе ясно нро-водится также и буддійское тройственное понятіе: Будда, Дгарма (законъ) и Самгха (собраніе). Довольно странное совпаденіе индуизма съ другими религіями заключается въ томъ, что сиваиты на Ада-мовомъ пикѣ (островъ Цейлонъ) поклоняются отпечатку ноги своего божества, буддисты считаютъ тотъ же оттискъ слѣдомъ Будды, а магометане — священнымъ слѣдомъ перваго человѣка, Адама. Это образецъ индійской святыни, гдѣ



Брама (съ туземнаго рисунка).

мусульмане и индусы чтять одинь и тоть же предметь.

и тотъ же предметъ. Индусы также переняли многіе обряды и суевърія у не-арійскихъ народовъ, какъ, напр., поклоненіе змъямъ и драконамъ, крокодиламъ, эмблемамъ производительности, фе-тишамъ, деревьямъ и т. д. Эмблемы производительности (линга) нашли сосбението производительности (ди особенное распространение среди Си-вантовъ, считающихъ своего бога не только разрушителемъ, но и вос-производителемъ. Фетищи, т. е. сельпроизводителемъ. Фетищи, т. е. сель-скіе, мѣстные боги, въ видѣ неоте-саннаго камня (салаграмъ) или дере-ва (обыкновенно растеніе туласи) сдѣлались обычными символамн виш-нуитовъ. Нѣкоторые ихъ обряды лишь немногимъ отличаются отъ дикихъ обычаевъ, свойственныхъ инлусамъ низшихъ кастъ.

низшихъ кастъ. Переходимъ теперь въ описанію главныхъ и распространенныхъ индусскихъ боговъ. Брама, создатель, изображается въ видѣ ры-жаго человѣка о четырехъ головахъ, въ бѣлой одеждѣ, верхомъ на гусѣ. Жена Брамы, Сарасвати, богиня мудрости и науки, изо-бражается въ видѣ прекрасной молодой женщины съ четырьмя руками: одною изъ правыхъ рукъ она подаетъ Брамѣ цвѣтокъ; въ другой она держитъ книгу изъ пальмовыхъ листьевъ; въ одной изъ лѣвыхъ у нея нитка жемчуга. Въ Магабгаратѣ она называется матерью Ведъ. Разъ въ году, въ одномъ мѣсяцѣ съ праздникомъ Брамы, бываетъ праздникъ Сарасвати. Ей воздаютъ тогда покло-неніе всѣ лица, причастныя къ ученію, и приносятъ ей въ жертву перья, чернила, книги, бумагу и т. д. Въ этомъ торжествѣ жен-щины не принимаютъ участія.

#### Современный индуизмъ і.

Вишнуитскія секты ставять Вишну наравнѣ съ Брамой или даже выше и называють его долготерпѣливымъ и безстрастнымъ охранителемъ. Въ Пуранахъ различныя легенды говорятъ о томъ, что всѣ другіе боги подчинены всевѣдущему и всемогущему впшну. На рисункахъ Вишну большей частью изображенъ въ видѣ чернокожаго человѣка о четырехъ рукахъ: въ одной держитъ дубину, въ другой раковину, въ третьей кругъ, въ четвертой лотосъ. Онъ ѣдетъ верхомъ на птицѣ Гарудѣ.

Monier Williams считаетъ вишнуизмъ и сиваизмъ проявлсніями монотеизма, такъ какъ въ обоихъ этихъ въроученияхъ от-



Брама и Сарасвати (съ туземнаго рисунка).

дается преимущество одному избранному богу, передъ равноправною троицей: Брамой, Вишну и Сивой. Однако, вишнуитовъ нельзя назвать сознательными монотеистами; они воздаютъ суевърчый культъ, сами не зная чему. Митніе вышеупомянутаго ученаго, что вишнуизмъ есть "единственная реальная индусская религія, имъющая гораздо больше общаго съ христіанствомъ, чъмъ съ язычествомъ", опровергается его же собственными слоками, что вишнуизмъ "порождаетъ грубыя суевърія и отвратительное пдолопоклонство". Положительной чертой вишнуизма считается то, что онъ проповъдуетъ поклоненіе богу, который сочувственно относится къ людскимъ страданіямъ и выказываетъ интересъ къ человъческимъ дъламъ частыми посъщеніями земли (аватарами).

Въ Пуранахъ перечислено двадпать-восемь аватаровъ Вишну. Это — воплощенія въ человѣческой формѣ посредствомъ рожденія отъ земныхъ родителей всего божескаго существа Вишну или же

Вел. религии Востока.

только одной его части, при чемъ божеская форма не измѣняется. Изъ нихъ назовемъ Рыбу, образъ которой Вишну принялъ, чтобы спасти родоначальника человѣчества, Ману, отъ всемірнаго потопа. Ману своимъ благочестіемъ заслужилъ милость Вишну, который предупредилъ его о предстоящемъ потопѣ и повелѣлъ построить корабль, куда онъ долженъ былъ взять семь патріарховъ (риши) и представителей отъ всѣхъ живыхъ существъ. Когда насталъ потопъ, Рыба за канатъ, привязанный къ рогу на ея головѣ,



Вишну (съ туземнаго рисунка).

увезла корабль на высокій утесь, гдѣ онъ былъ въ безопасности. пока вода не спала.

Мы пропускаемъ аватары черепахи, борова, человъка-льва, карлика и Рамы съ съкирой. О великомъ Рамъ, Рамачандръ или луноподобномъ Рамъ, мы уже говорили, какъ о главномъ дъйствующемъ лицъ Рамаяны. "Каждый мужчина, женщина и даже ребеновъ въ Индіи, — говоритъ Monier Williams, въроятно нъсколько стущая краски, — знакомъ съ похожденіями Рамы въ поискахъ за женою, такъ что о невъждъ сло-

жилась ходячая фраза: "человѣвъ, который не знаетъ что Сита была женою Рамы". Отъ Кашмира до мыса Коморина имя Рамы не сходитъ съ устъ. Всѣ секты почи-

> · Digitized by Google

тають его и прибъгають къ нему при каждомъ удобномъ случаѣ; такъ, напр., друзья при встръчѣ, въ видъ привътствія, дважды произносять имя Рамы. Это же имя сплошь да рядомь дается дътямъ, призывается на похоронахъ и въ часъ смерть: оно служитъ связующимъ звеномъ для всѣхъ классовъ, кастъ и убѣжденій".

Самое популярное изъ воплощеній Вишну, гдѣ его божескоє существо проявилось полностью, это — Кришна. Онъ — по преимуществу, богъ низшихъ сословій, такъ какъ воспитывался среди пастуховъ и крестьянъ, съ которыми постоянно поддерживалъ сношенія; о немъ существуетъ множество чудесныхъ сказаній. Изъ литературы и преданій о Кришнѣ очевидно, что онъ, подобно Рамѣ, — обоготворенный герой. Monier Williams отождествляеть его съ могущественнымъ вождемъ Ядавскаго племени Раджиутовъ, въ центральной Индіи, на востокъ отъ Джумны, тогда какъ, по легендъ Рама былъ сыномъ царя изъ Ауда.

Съ немалымъ изумленіемъ видимъ мы, что Будда считается также однимъ изъ воплощеній Вишну. Браманы объясняютъ, что вишну, изъ состраданія къ животнымъ, сошелъ на землю въ образѣ Будды, чтобы уничтожить ведійскія жертвоприношенія. Wilkins говоритъ: "Браманскіе писатели изъ осмотрительности не могли не признать, что Будда, оказывающій такое вліяніе на народъ, есть воплощеніе божества, но такъ какъ его ученіе противорѣчило ихъ собственнымъ доктринамъ.

то они остроумно доказывали, что Будда своей проповѣдью стремнтся низвергнуть божескихъ враговъ, которые вслѣдствіе своихъ заблужденій становятся слабыми и дурными и терпятъ пораженіе".

Помимо прошлыхъ воплощеній, вишнуиты ожидаютъ будущаго пришествія бога, которое они называютъ Кальки-аватаромъ. Въ концѣ въка Кали (начавшагося сошествіемъ кришны), когда міръ сдѣлается въ высшей степени дурнымъ, Вишну покажется на небѣ, верхомъ на бѣломъ конѣ, простирая обнаженный мечъ, чтобы наказать злыхъ и возстановить чистоту міра.

Къ воплощеніямъ Вишну мы не причислили Джаганната, во-первыхъ, потому, что онъ считается проявле-



Сива (съ туземнаго рисунка).

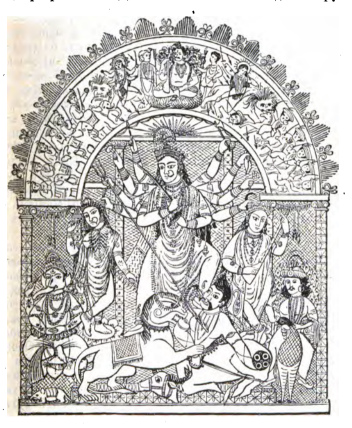
ніемъ Вишну, а во-вторыхъ, потому, что это божество, повидимому, заимствовано у одного не-арійскаго племени, перешедшаго въ индуизмъ. Вѣрующіе стремятся увидать, какъ изваяніе этого бога купаютъ, одъваютъ и везутъ на колесницѣ. Народъ также считаетъ воплощеніемъ Вишну религіознаго реформатора Чаитанію, который жилъ сравнительно недавно. Жена Вишну, Лакшми — богиня любвп, красоты и благосостоянія. Ее изображаютъ златокудрою женщиной всего съ двумя руками, сидящей на цвѣткѣ лотоса.

Разрушитель Сива, обыкновенно, пзображается суровымъ и мстительнымъ, тъмъ не менъе его считаютъ благодътельнымъ божествомъ. Такъ какъ смерть есть только переходъ въ другую форму жизни, то Разрушитель, въ сущности — лишь Возсоздатель; оттогото ему присвоено имя, означающее Свътлый, Счастливый. Сива — богъ. послъ-ведійскаго періода, хотя индусы отождествляють его съ Рудрой, съ которымъ онъ имбетъ много общаго. Въ Рамаянъ говорится, что Рудра (Сива) женился на Умъ, дочери Дакшы. Эта самая Ума болѣе извѣстна подъ именами Парвати, Дурги и Кали. Между Сивой и его тестемъ Давшей произошла крупная ссора, во время который Ума добровольно бросилась въ огонь, сдёлалась сати (сётти) и потомъ возродилась въ лицѣ Парвати. Тогда Сива сдѣлался аскетомъ и поселился съ Парвати въ Гималаяхъ. побъждая демоновъ. На нъкоторыхъ рисункахъ Сива изображенъ вмѣстѣ съ Парвати; вокругъ его черной шен обвита змѣя или же ожерелье изъ череповъ. Эмблемы Сивы: бълый быкъ, на которомъ онъ вдетъ верхомъ, тигровая швура и т. д.; у него три глаза, изъ которыхъ одинъ на лбу. Магадева (великий богъ - самое распространенное название Сивы) изображается въ видѣ аскета: у него заплетены волосы, онъ живетъ въ лѣсу, гдѣ предается размышленію и самобичеванію. Существуеть преданіе, что, поссорившись съ Брамой, Сива отрѣзалъ ему пятую голову, которая какимъ-то образомъ приросла въ рукъ разрушителя. Чтобы спастись отъ преслѣдованій великана, сотвореннаго Брамой, Сива бѣжалъ въ Бенаресъ, гдѣ получилъ прощеніе за свой грѣхъ и освободился отъ головы Брамы, а Бенаресъ съ тъхъ поръ сдълался особенно священнымъ городомъ.

Такъ какъ Сива покровительствуетъ быку, то у сиваитовъ установился довольно странный обычай: при погребении, гдъ только возможно, выпускають на свободу быка, котораго никто не смѣеть обильть: чтобы снискать благоволение Сивы, иногда такимъ образомъ выпускаютъ до семи быковъ. Подражая аскету Сивъ, многіе изъ его послѣдователей ведутъ жизнь, полную лишеній и мучительныхъ страданій. Британское правительство воспретило многіе изъ распространенныхъ прежде тяжелыхъ зрълищъ. Бывало, набожные сиванты качались на желбзныхъ крючьяхъ, воткнутыхъ въ спину, или бросались съ высоты на острія ножей. Но не такъ легко вывести освященные въками обычан, какъ, напр., держаніе рукъ или ногъ годами въ одномъ положении, сжимание руки въ кулакъ до тѣхъ поръ, пока ногти не врастутъ въ ладонь, вѣчнаго модчанія или пристальнаго глядёнія на солнце. Такихъ фанатиковъ въ Индіи до сихъ поръ насчитываютъ тысячами. Сиваиты полагають, что опьяньние во время богослужения угодно богу. Больше всего Сивъ поклоняются подъ эмблемой Линга, хотя онъ п. носить тысячу именъ.

Какъ Ума и Парвати, жена Сивы, играетъ подвластную роль, но какъ Дурга, она отличается могуществомъ, воинственнымъ духомъ и различными ръзвими, суровыми чертами. Эти особенности

она проявляла во многихъ своихъ воплощеніяхъ. Ей воздается поклоненіе въ широкихъ размърахъ. Имя свое она получила отъ того, что убила демона Дургу. Объ этомъ существуетъ много миеическихъ сказаній. На изображеніяхъ, у могущественной Дурги кроткое, прекрасное лицо, золотистые волосы и десять рукъ, ко-



Ганеза. — Лакшми. — Дурга. — Сарасвати. — Картикея (съ туземнаго рисунка).

торыми она держитъ различное оружіе; къ одной ся ногѣ прислоняется левъ, а къ другой — великанъ. Изъ различныхъ формъ Дурги, укажемъ на Кали (черная женщина); вѣроятно, это какаянибудь племенная богиня, причисленная къ индусскому сонму боговъ. Она одержала побѣду надъ великанами, высосавъ ихъ кровь; въ этомъ ей помогала Чанди — другая форма Кали. Ниже, при

описаніи одного изъ бенгальскихъ праздниковъ, мы поговоримъ объ изображеніяхъ Кали и постараемся выяснить нѣкоторыя ея свойства. Прежде богинѣ Кали приносили въ жертву не только животныхъ, но и людей, такъ какъ считалось, что человѣческое жертвоприношеніе умилостивляетъ ее на тысячу лѣтъ. Вѣрующіе думали угодить ей, отрѣзая или выжигая себѣ куски тѣла. Столь распространенныя среди индусовъ имена Кали, Дурга и Тара свидѣтельствуютъ о популярности этой богини и въ наше время.

Старшій сынъ Сивы и Парвати, Ганеза, богъ благоразумія и хитрости, съ головою слона, указывающей на его мудрость, считается покровителемъ бенгальскихъ лавочниковъ; у него хобогъ, одинъ клыкъ и четыре руки. Картикея, меньшой сынъ Сивы и Парвати, — богъ войны; въ Южной Индіи его имя — Субраманія. Назовемъ еще Гангу или Гангъ, рожденіе и дѣятельность котораго составляетъ предметъ замысловатыхъ легендъ; воды Ганга обладаютъ свойствомъ смывать настоящіе, прошедшіе и будущіе грѣхи. Особенно священнымъ считается то мѣсто, гдѣ Гангъ впадаетъ въ океанъ, у острова Сагара; ежегодно, въ январѣ мѣсяцѣ, туда стекаются толпы народа, чтобы радостно погрузиться въ священныя волны и воздатъ поклоненіе многочисленнымъ изваяніямъ боговъ, которыя находятся подъ вѣдѣніещѣ жрецовъ, взимающихъ съ пнлигримовъ плату.

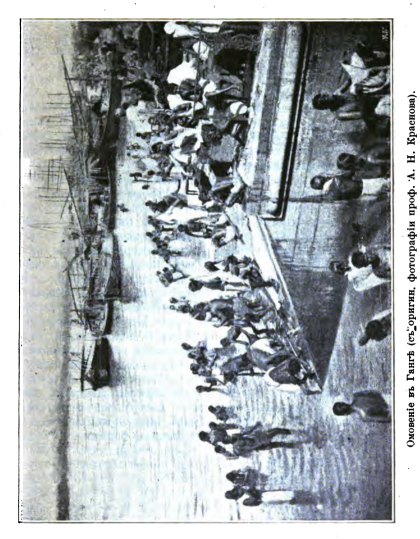
Мы перечислили лишь самыхъ выдающихся изъ индусскихъ боговъ, общее число которыхъ опредъляютъ въ 330 милліоновъ. Дъйствительно, во всей Индія держится столь распространенная также въ Китаъ въра въ мѣстныхъ духовъ и демоновъ. Въ каждой деревнѣ есть своя мать-хранительница, мужъ которой тоже считается покровителемъ; но самой матери воздается большее поклоненіе. Она внемлетъ молитвамъ и жертвамъ, а за нерадъніе посылаетъ болѣзни. Многія божества исполняютъ какія-нибудь спеціальныя назначенія, такъ, напр., предотвращаютъ опредѣленную болѣзнь или посылаютъ дѣтей. Нерѣдки обоготворенія знатныхъ женщинъ, изъ которыхъ иныя — діаволы, упивающіеся кровію. Духи управляютъ тайными дѣйствіями природы и обладаютъ магическою силой, которою они также могутъ надѣлять вѣрующихъ.

Существуетъ даже миѣнie, что преобладающiя вѣрованiя индусовъ, особенно по деревнямъ, сводятся къ страху передъ злыми духами, которые приносятъ горе и болѣзни или же имѣютъ свой опредѣленный районъ разрушительной дѣятельности. У духовъ вещественныя, но болѣе эеирныя тѣла, чѣмъ у людей; духи бываютъ обоего пола, могутъ принимать любую форму и переноситься по воздуху въ любомъ направлении. Къ ихъ числу относятся Асуры, демоны, созданные при сотворени мiра или созданные

Digitized by Google

6

согами (первоначально это название просто означало: богоподобныя существа). Не вдаваясь въ ихъ классификацію, укажемъ только



что большинство демоновъ, по върованіямъ индусовъ, были раньше злыми людьми. Всякое преступленіе, заболъваніе, несчастье бываетъ вызвано особымъ демономъ. Духи требуютъ пищи и осо-

бенно крови живыхъ существъ. Иногда земляная насыпь или груда камней служить алтаремь, гдѣ имъ въ жертву приносится нища и читается заклинание. Въ каждой деревнъ есть свой демонъ. Въ южной Индіи существуеть убъжденіе, что черти любять танцы. музыку и т. д., поэтому, "если въ какомъ-нибудь округъ свирънствуетъ чума, то профессіональные заклинатели или выбранные для этого люди, разрисовывають себѣ лица, переряжаются, надъвають отвратительныя маски, запасаются страннымъ вооруженіемъ и принимаются плясать. Они представляють тёхъ и.н иныхъ чертей или, върнъе, убъждаютъ злыхъ духовъ покинуть своихъ жертвъ и вселиться въ нихъ самихъ; при этомъ, подъ звукъ роговъ, удары тамъ-тама и звонъ колокольчивовъ, они кричатъ, мечутся и доводятъ себя до крайняго возбужденія. Когда танцующіе выбьются изъ силъ и въ какомъ-то изступленіи упадуть на землю, то на нихъ смотрятъ, какъ на ясновидящихъ и предсказателей. Присутствующіе задають имъ вопросы относительно своихь убхавшихъ родственниковъ или будущихъ событій и глубоко вѣрятъ ихъ прорицаніямъ" (Monier Williams). Съ культомъ демоновъ въ Индіи связаны нъкоторые странные праздники, и по всъмъ даннымъ можно судить, насколько распространены были прежде обычан, встръчающіеся теперь среди болье дикихъ народовъ. Культь животныхъ, какъ-то: коровъ, змъй, обезьянъ и т. д., и культъ деревьевъ также есть остатокъ древности. Въ Индіи онъ обусловливается втрою въ неприкосновенность жизни и въ переселеніе душь изь людей въ животныхъ. Культъ великихъ людей привился у индусовъ еще больше, чъмъ у китайцевъ; индусы не перестають обоготоворять новыхъ и новыхъ вождей, проповѣдниковъ, учителей и святыхъ, почитая ихъ за воплощенія Вишну или Сивы. Даже человѣку, стяжавшему не особенно громкую славу. послѣ смерти воздаютъ почести и поклоненія и воздвигаютъ алтарь въ томъ мѣстѣ, гдѣ онъ пользовался наибольшей извѣстностью. Какъ видно изъ всего вышесказаннаго, индусы покланяются высшимъ силамъ полъ различными наглялными формами.

# дополнение первое къ главѣ III.

Обряды при рожденіи индуса. — Гороскопь — Кулинизмъ. — Салаггамъ. — Линга. — Ганеза или Ганеша. — Матери-богини.

Рожденіе индуса сопровождается многими религіозными обрядами. Женщина во время родовъ считается нечистою. Ее выводятъ въ отдѣльное помѣщеніе, обыкновенно лишенное мебели, и

лишь устланное соломой. гдъ она и остается до дня очищенія. Передъ входомъ въ это помѣщеніе обыкновенно вывѣшивается черепъ коровы, выкрашенный въ красный цвътъ для отогнанія злыхъ духовъ. Икона Састи, богини-покровительницы замужнихъ женщинъ и дътей, дблается изъ коровьяго помета и ставится на видное мѣсто, гаѣ ей воздаютъ знаки почитанія до тёхъ поръ, пова мать не возвращается вновь въ семейство. Во все это время ни мужъ, ни отецъ, ни мать, ни сестра не могутъ навѣшать больную, и единственною ея подругой является повивальная бабка, жена цирюльника. Все это дѣлается, чтобы не оскорбить Састи, патронессы



нндусскихъ женщинъ. Если ре- Састи или Сатти (съ туземнаго рисунка). беновъ умираетъ сейчасъ по-

слѣ рожденія, — это Састи его беретъ себѣ; если мать рождаетъ сына, за это восхваляютъ Састи. Састи значитъ одна шестая, такъ какъ, по преданію, она есть одна шестая сущности Прадгана Пракрити, мужскою и женскою творческою силой котораго создана была вселенная. Пріяврата, сынъ Сваямбіу Ману, про-

ведшаго много лётъ въ полномъ увлеченія отшельничествё. быль убъжденъ Брамою вступить въ бракъ. Но такъ какъ жена его долгое время не давала ему дътей, онъ пожелалъ, чтобы святой мудрець Касіана отпраздноваль путрешти яна, въ заключеніе котораго мудрецъ далъ ей събсть священное кушанье (рисъ, сваренный съ очищеннымъ масломъ); проглотивъ его, она забеременѣла. Скоро она родила сына, блестящаго, какъ золото, но, къ сожалѣнію, недоношеннаго. Царь взялъ съ горечью мертвое дитя и положиль его на костерь для сожженія. Внезапно на небъ тогда появилась богиня чудной красоты, блестящая, какъ лътнее солнце. Пораженный царь спросиль, кто она такая. Богиня сказала: "Я жена Картикси, глава матерей, я шестая часть Пракрити; люди зовуть меня Састи". Говоря это, она взяла ребенка, вдохнула въ него жизнь и сдёлала жесть, показывающій, что она хочеть взять его съ собою въ царство славы. Царь сталъ умолять, чтобы она оставила его ему. Богиня, тронутая его ревностною молитвою, сказала: "О сынъ Сваямбну Ману, царь трехъ міровъ! Если ты будешь прославлять мой поступовъ всю твою жизнь, я отдамъ тебѣ твое дитя". Онъ устроилъ въ честь Састи торжественный праздникъ, и съ тъхъ поръ культъ Састи сталъ однимъ изъ самыхъ распространенныхъ въ Индіи. Изображается Састи въ видъ женщины-матроны въ желтомъ одбянии, верхомъ на кошкъ и кормящей ребенка. Чаще же, просто берется камень, красится въ желтый цвътъ и ставится на окраинъ деревни, подъ деревомъ Вата. Черезъ день или черезъ два послъ рожденія ребенка празднуется рождение Hari-Кришны,-и сосъднимъ дътямъ раздаются сладости.

На пятый день послѣ рожденія ребенка комната матери чистится и приводится въ порядокъ. На слѣдующій день надлежитъ опять воздаяніе чести Састи. Въ ночь этого дня совершается, по вѣрованіямъ индусовъ, установленіе судьбы дитяти и предопредѣленіе его будушей жизни.

Думаютъ, что тогда приходитъ *Видната*, видъ Брамы, и пишетъ на лбу младенца будущія событія его жизни. Поэтому передъ закатомъ солнца дѣлаются приготовленія для его пріема. Кладется пальмовый листъ, перо и чернила, шкура змѣи, кирпичн отъ храма Сивы, фрукты и деньги. Когда все это приготовлено, кто-нибудь бодрствуетъ всю ночь, чтобы не обидѣть божество, которое въ противномъ случаѣ пишетъ на челѣ своего кліэнта длинный списокъ несчастій. Индусъ не менѣе магометанина вѣритъ въ предопредѣленіе. "Это было у меня написано на лбу", говорить онъ въ объясненіе постигшихъ его несчастій и переноситъ бѣдствія съ непонятнымъ для насъ стоицизмомъ. Что напи-

90

салъ Видлата, того не избъгнешь. Черезъ три недъли совершается очищение матери и опять воздается честь Састи и Дургъ. На шестомъ мъсяцъ мальчику даютъ имя. Наконецъ, въ это время для него составляютъ гороскопъ, гдъ точно записанъ день рождения, при чемъ по сочетанию звъздъ въ этотъ день судятъ о будущемъ дитяти. Эти гороскопы замъняютъ паспорты и метрическия свидътельства нашего строя.

Говоря вообще, индусы, какъ и большинство земледѣльческихъ народовъ, моногамисты. Вторую жену имѣетъ право индусъ взять только въ случаѣ безплодія первой. Исключеніе изъ этого правила представляютъ браманы изъ секты Кулинъ. Исторія этой секты приблизительно слѣдующая. Въ царствованіе царя Адисура въ царствѣ его браманы были столь невѣжественны, что не могли даже читать Веды, и были несвѣдущи во многихъ основныхъ церемоніяхъ. Между тѣмъ страшная засуха стояла въ краѣ, угрожая бѣдствіями голода. Тогда царь рѣшился послать въ сосѣду своему, царю Кануджа, прося прислать ему свѣдущихъ въ церемоніяхъ людей, которые могли бы молитвами отвратить бѣдствіе. Прельщенные обѣщаніями, пять брамановъ рѣшились придти на его зовъ. Это были браманы высшаго порядка, возводившіе родъ свой до божественныхъ мудрецовъ — сыновей самого Брамы. Окруженные почестями со стороны царя и его приближенныхъ,

они совершили церемонію и остались жить въ странѣ. Но, презирая туземныхъ брамановъ за ихъ невъжество и образъ жизни. они не хотъли имъть съ ними нивакого общенія, не вступали въ бракъ съ ихъ дочерьми, и не выдавали своихъ дочерей замужъ за людей не своего вруга. Однако, это продолжалось недолго, и вскорѣ потомки брамановъ изъ Кануджа стали сливаться и подражать образу жизни брамановъ мъстныхъ. Тогда одинъ изъ царей, Бэаллаласень, ръшилъ выбрать наиболье благочестивыхъ и далъ имъ титулъ Куль или почетный. Ихъ потомки, такъ называемые Кулины, составили родъ духовной аристократіи, пользующейся необыкновеннымъ почетомъ, который и распространяется на все нхъ поколёніе, хотя бы оно происходило отъ Кулина и женщины другой фамиліи. Поэтому масса браманскихъ фамилій добивается, какъ особенной чести, выдать свою дочь за брамана изъ касты Кулинъ и даетъ имъ бътеныя приданыя. Съ другой стороны, дочь брамана Кулина, выходя замужъ за не-Кулина, рискуетъ обезче-стить свой родъ, и потомство ея лишается почетнаго титула. Поэтому браманы Кулины стремятся не выдавать своихъ дочерей иначе, какъ за Кулиновъ. Кулины же, пользуясь этимъ, требуютъ баснословнаго приданаго, почему дѣвицы, обыкновенно, не могуть выходить замужъ, проводятъ время въ бѣдности и кончаютъ тѣмъ,

что выходять за стариковь, болѣе для вида, сами же занимаются проституціей.

Въ лучшемъ случаѣ Кулинъ имѣетъ двухъ женъ: одну настоящую, а другую изъ своей касты. Гораздо чаще, или изъ цѣлей сладострастія, или гонясь за богатымъ приданымъ, онъ женится на нѣсколькихъ женахъ, число которыхъ доходитъ до 42, 60, 65. 72 и даже до 82, при чемъ извѣстны случан отцовъ, имѣвшихъ до 32 сыновей и 16 дочерей, а въ одномъ случаѣ 100 мальчиковъ и 150 дѣвочекъ. Обыкновенно мужъ этихъ женъ не живетъ съ ними, онѣ остаются въ домѣ отца; онъ навѣщаетъ ихъ много. если 2—3 раза въ годъ, чтобы получить подарки и богатое угощеніе отъ родственниковъ. Нерѣдко браки совершаются чисто ради проформы, и мужъ не исполняетъ ни одной изъ своихъ супружескихъ обязанностей. Бывали случаи совершенія нѣсколькихъ свадебъ въ одинъ день. Наоборотъ, многія семейства бывали разорены, пытаясь доставить громадныя средства мужу, чтобы удержать его отъ слѣдующихъ браковъ. Нерѣдко Кулины являются мужьями нѣсколькихъ сестеръ.

Поклонники Вишну, если только могутъ скопить нѣкоторую сумму, стараются достать Салаграмъ или, по крайней мѣрѣ, воспитать растеніе *туласи*, какъ представительницу ихъ любимой богини - покровительницы, въ честь которой растеніе и было названо. Супруга Вишну, ревнуя его вниманіе къ Туласи, превратила ее въ растеніе. Вишну, желая все-таки наслаждаться ея обществомъ, превратился въ Салаграмъ, — аммонитъ, находимый въ нѣкоторыхъ рѣкахъ Непала и необыкновенно высоко цѣнимый поклонниками Вишну. Въ семьяхъ простонародныхъ за этими Салаграмами ухаживаютъ, какъ за живыми существами. Въ жаркое время года ихъ купаютъ, а иногда подвѣшиваютъ сосудъ съ водою, изъ котораго, просачиваясь чрезъ поры, вода капаетъ на поверхность аммонита, поддерживая его въ состояни постоянной влажности. За растеніемъ Тулази ухаживаютъ необыкновенно тщательно; ему ежедневно молятся, или, по крайней мѣрѣ, въ его лицѣ привѣтствуютъ богиню по нѣскольку разъ въ день.

Сива — не столько богь разрушенія, сколько возрожденія. Эмблемой его творческой зарождающей силы служить изображеніе мужского полового органа — линга. У сиваитовь изображеніе это пграеть громадную роль. Его повязывають, заключивь въ особый футлярь, на шею или на руку, а въ мѣстахъ, гдѣ нѣтъ храмовь богу, женщипы дѣлають передъ купаньемъ его глиняное изображеніе и не входятъ въ воду, не поклонившись ему. Громадныя изображенія линга замѣняють идоловъ Сивы во многихъ храмахъ. Ихъ увѣнчивають вѣнкомъ изъ душистыхъ цвѣтовъ и, какъ

вишнуиты салаграмъ, въ жаркое время года держатъ въ состояния постоянной влажности, засгавляя капать воду изъ сосуда, подвъшеннаго сверху.

Ганеза или Ганеша — богъ препятствій, сынъ Сивы и Парвати. Парвати, желая имъть сына, просила черезъ мужа о содъйстви Вишну, который отдалъ часть себя, и эта часть возродилась въ формѣ Ганезы. Когла боги сошлись поздравить Парвати, то Сапи или Сатуриъ, стремясь истреблять все, что онъ видѣлъ, оторвалъ кусокъ тъла Ганезы, вслъдствіе чего голова его, отдълившись, улетъла въ небеса Кришны, гдъ она и соединилась съ нимъ, составивъ его часть. Парвати была безутъщна, пока не явился Вишну и не прикръпилъ головы слона на мъсто исчезнувшей головы Ганезы. Поэтому-то Ганеза и изображается всегда со слоновою головой безъ одного клыка. О потеръ этого послъдняго легенда гласить слёдующее. Парасурама, бывшій любимымъ ученикомъ Сивы. явился на Гималан, чтобы посътить своего учителя, но его не сталь пускать Ганеза, и между ними возникъ споръ. Сперва Ганеза имъль перевъсъ п опрокинуль Парасураму, но герой, вскочивъ, выхватилъ мечъ Сивы, бывшій у него за поясомъ, и такъ какъ Ганеза не могъ ничего сдълать противъ оружія отца, то онъ отхватилъ у него одинъ клыкъ. Ганеза почитается особенно сильно у купечества, которое не предпринимаетъ ни одного дбла. не посовътовавшись съ этимъ богомъ. Въ большинствъ индусскихъ книгъ вы находите вступленье: "Om. Ganeschaga om.!", то-есть привътъ Ганезъ, такъ какъ Ганеза есть вмъстъ съ тъмъ и богъ-покровитель учености.

Плотскія божества женскаго рода, повидимому, восходять у народовъ Индін до временъ первобытной древности. Нътъ ни одной великой религіи безъ боготворимыхъ женщинъ, и, повидимому, это върование коренится еще въ той первобытной эпохъ, когда не было семьи и происхождение велось отъ матери, а не отъ отца. Мы имбемъ въ Индіи повсюду слёды этого культа женскаго начала: Гангаман — мать Гангесъ, мать Земля, Дгарти мата, мать-оспа наиболбе извёстны изъ такихъ боготворимыхъ женскихъ началъ. Въ болѣе древней миеологіи Адити или безконечное пространство разсматривалось, какъ въчная мать, а Практики была въчная мать, способная производить изъ себя все созданное, вступая въ соединенье съ въчнымъ мужескимъ началомъ Паруша. Отсюда вытекаетъ и дуалистическая идея въ браманизмъ о двойственности началъ въ Сивъ (Ардианари). Этотъ культъ матерей, повидимому, происходящій отъ неарійскихъ расъ Индіи, развился впослёдствій въ культъ женскаго начала у великихъ боговъ, какъ Брамани, женскаго элемента Брамы, Индрани — отъ Индры и такъ далъе.

93

Такимъ образомъ, первый культъ матерей затёмъ развился и выродился въ тё культы Тантръ, о которыхъ уже было говорено въ этомъ сочинении. Обыкновенно считаютъ восемь главныхъ матерей, хотя счеть этоть мёняется. Въ нёкоторыхъ мёстностяхъ ихъ считаютъ всего семь, а иногда ихъ считаютъ 16. Ихъ культъ примыкаетъ къ культу Сивы, составляя свиту сына его Сконда. Въ настоящее время этотъ культъ господствуетъ, главнымъ обра-зомъ, въ Гузератѣ. Monier Williams перечисляетъ здѣсь до 140 различныхъ матерей, не считая различныхъ разновидностей почи-танія ихъ въ народѣ. Повидимому, это все мѣстныя божества, принятыя браманизмомъ. Ифкоторыхъ изъ нихъ изображаютъ въ видъ грубыхъ идоловъ, другимъ строятъ простенькіе храмы, третьимъ ставятъ общирныя постройки безъ всякихъ изображеній, какъ то дѣлаютъ японцы для своихъ боговъ религіи Шинто. Каждая бо-гиня имѣетъ свои спеціальныя функціи. Такъ, одна, называемал Ходіаръ или несчастье, причиняетъ послѣднее, если ей не будетъ отдано почтенія, другая, такъ называемая Беран, предохраняетъ отъ холеры, третья, Маяки, причиняетъ холеру, Хадокаи наблю-даетъ за бѣшеными собаками и предохраняетъ отъ водобоязни, Асапура, изображаемая двумя идолами, исполняетъ надежды женъ, давая дътей. Многія изъ нихъ причиняютъ заразительныя бользни или предохраняютъ отъ нихъ. Обыкновенно, принято приносить имъ въ жертву козью кровь. Такъ, по преданію, одинъ индійскій докторъ вылѣчилъ цѣлую деревню отъ инфлуэнцы, прочитавъ заклинанья и принеся въ жертву разгнѣванной богинѣ кровь двухъ козъ, которую онъ вылилъ на дерево. Одна изъ этихъ матерей играеть роль въ оригинальномъ обычат *куважи*. Въ Гималаяхъ очень популярна такъ называемая матерь *Пуджа*. Почитатель ея береть доску и чистить ее рисовою мукой. На такой доскъ онь рисуеть 16 изображеній матерей, а справа отъ нихъ изображаеть Ганезу, а также солнце и луну. Затёмъ онъ дѣлаетъ метелку изъ священныхъ травъ, макаетъ въ коровій пометъ и ею прикасается къ изображеніямъ. Послѣ чтенія молитвенныхъ стиховъ пять или къ изображеніямъ. Послѣ чтенія молнтвенныхъ стиховъ пять или семь разъ, на доску капаютъ смѣсью масла и сахара. Затѣмъ жрецъ отмѣчаетъ лобъ и грудь молящихся монетою, обмакнутою въ масло, которую онъ оставляетъ себѣ въ награду. Богослуженіе заканчивается возженіемъ лампадъ для отогнанія злыхъ духовъ, пѣніемъ гимновъ и принесеніемъ даровъ браманамъ. Во многихъ мѣстахъ къ числу матерей относятъ также Майю, мать Будды, н ея статуи распространевы во многихъ мѣстностяхъ Индіи. Другой типъ культа матерей мы находимъ подъ видомъ Паремаи. Она изображается въ вилѣ чернаго камня окрашеннаго красною охрой. изображается въ видъ чернаго камня, окрашеннаго красною охрой, ставящагося подъ ближайшей къ селенію смоковницей. Это въ

94

сущности мать лёса, позволяющая, если она разгнёвана, тиграмъ и другимъ лёснымъ звёрямъ дёлать нападенія на жителей села. Грубая куча хворосту часто воздвигается въ ея честь, какъ храмъ. Надобно также упомянуть о матери голода, въ честь которой совершаются различнаго рода церемоніи во время такъ часто посѣщающихъ Индію неурожаевъ. Главная богиня Раджпутовъ, это — Мата Деви или мать боговъ. Она окружена семействомъ боговъ и изображается статуей изъ бёлаго мрамора.

Но самымъ широко распространеннымъ культомъ обладаетъ Ситата, прогоняющая ослу, въ честь которой совершаются разнообразныя церемоніи. Она считается старшею изъ семи сестеръ, прогоняющихъ разнообразныя болѣзни, какъ Adwani, или огневицы, создающія лихорадку й др. Мъсто жительства Ситаты есть дерево нима, почему паціентовъ и обвъваютъ его листьями. Въ жертву ей обыкновенно приносять лишь холодную пищу, такъ какъ она причиняетъ холодъ, и ся мъсто жительства --- холодныя части дома. Были случан, что во время особенно сильно свирѣнствовавшей оспы, ей приносили человѣческія жертвы. Во время эпидеміп паломничество въ храмамъ этой богини строго воспрещается. Не меньшимъ почтеніемъ пользуется богъ Мардауръ Лола, причиняющій холеру, котораго заклинають разными церемоніями; эта же болѣзнь приписывается богинѣ Мариманъ, или смерти. Всѣ вообще болтани въ Индіи приписываются демоническимъ силамъ, вліянію злыхъ духовъ, дурному глазу, и для изгнанія ихъ поль-зуются общими всёмъ шаманствующимъ народомъ средствами: заклинаніями, жертвами или шумомъ.

# Проф. А. Н. Красновъ.

# ДОПОЛНЕНИЕ 2-е КЪ ГЛАВѢ ТРЕТЬЕЙ.

### Легенда о Кришнѣ.

Біографія Кришны можетъ служить типомъ тѣхъ сказаній о различныхъ индійскихъ богахъ, которыя продаются какъ въ народныхъ книжныхъ торговляхъ, такъ и книгоношами около мѣстъ поклоненія, подобно тому, какъ продаются житія святыхъ около нашихъ монастырей. Внѣшность этихъ изданій, печать, — все поразительно напоминаетъ намъ житія. Не то можно сказать о содержаніи книжекъ. Вотъ краткое изложеніе одной изъ нихъ.

•

"Во время оно Земля, отягощенная грѣхами, предстала передъ собраніемъ боговъ, жалуясь, что она не можетъ болѣе сносить воплощений демоновъ, попирающихъ ея почву. Боги, выслушавъ ея жалобы, обратились въ Вишну, говоря: "Ты повровитель міра, и все живущее живетъ въ тебъ. Все, что было или будетъ – ты еси. Ты — Риг-Веда, Яджур-Веда, Сама-Веда и Атгарва-Веда. Ты обрядъ, значеніе, мѣра, астрономія, исторія, преданіе, грамматика, теологія, логика и законъ — ты, непостижимый". Гари понравилось это обращение и онъ сказалъ Брамъ: "Скажи мнъ, чего ты, Брама, и вы, боги, чего вы желаете?" Брама простерся предъ нимъ и сказалъ: "Спаси, господинъ, эту Землю, угнетенную могущественными Асурами, прійди къ ней, чтобы спасти ее отъ этого бремени". Когда Брама окончилъ свою рѣчь, Всевышній вырваль два волоска, одинъ бълый, одинъ черный, и сказалъ богамъ: "Да снизойдутъ эти два моихъ волоса на землю и да избавятъ они ее отъ бремени нечестія. Этотъ черный волось да сдблается восьмымъ зачатіемъ жены Васудевы. Деваки богоподобной, и да убьетъ онъ Кансу, который не кто иной, какъ демонъ Каланеми". Сказавъ это, Гари исчезъ. Канса былъ тиранномъ города Матуры, сыномъ Угросены и двоюроднымъ братомъ Деваки, убившимъ ея отца. Кудесникъ Муни-Нарада сообщилъ ему, что Вишну возродится въ восьмомъ ребенкъ Деваки и лишитъ его жизни. Канса поэтому ръшается ее убить. Но Васудева, мужъ ея, говоритъ ему: "Пощадя ея жизнь, а я берусь отдать въ твои руки каждаго изъ дътей, которыхъ она родитъ". Канса согласился, и согласно объщанію, Васудева доставляль ему всёхь рождавшихся отъ Деваки дётей.

Но Вишну сообщилъ Іоганидрѣ, что седьмое зачатіе составитъ частицу его самого, а самъ онъ воплотится въ восьмомъ ребенкъ Деваки. Въ день рожденія Кришны облака издавали пріятные звуки и на землю падалъ дождь изъ цвътовъ. Васудева, взявъ на руки младенца, ушелъ изъ города, такъ какъ Іоганидра усыпила стражей. Чтобы защитить ребенка отъ сильнаго дождя, лившаго ночью, Вегна, многоголовый змбй, слёдоваль за Васудевой, распростерши свои головы и широкія шен налъ ихъ головами въ вилъ зонтика. Ночью, когда они переходили глубокую рёку Ямуну, вода не смѣла подняться выше колѣнъ Васудевы. Въ эту самую ночь Ясода, жена нъкоего Нандо, пастуха изъ Гскуля, родила дочь. Васудева подмѣнилъ новорожденныхъ, взялъ дѣвочку и, положивъ своего мальчика къ матери, быстро возвратился домой. Ясода, проснувшись, убъдилась, что она разръшилась мальчикомъ столь же темнымъ, какъ темные листья лотоса, и страшно обрадовалась этому обстоятельству. Васудева же, взявши девочку, дочь Ясоды, вернулся домой незамъченнымъ и положилъ ребенка въ постель Деваки. Стражи, разбуженные крикомъ новорожденной, сообщили Кансь, что Деваки родила ребенка. Канса сейчасъ же отправился къ Васудевъ и, взявши ребенка, размозжилъ его о камень. Но онъ поднялся до неба и разросся въ громадную восьмирукую фигуру. Чудовище обратилось къ Кансь со словами: "берегись, твой убійца родился", и исчезло. Испуганный Канса отпустилъ Васудеву и Деваки. Далбе разсказывается, какъ младенецъ Кришна высосалъ духъ кудесницы Путаны, которая имъла обыкновение отравлять дътей, кормя ихъ своею грудью, какъ Кришна, разсерженный, что не идуть на его зовь, опрокинуль тельгу съ горшками, подъ которой его положили спать, какъ онъ кралъ масло у своей матери, чтобы тсть его со своими товарищами, и какъ онъ и его братъ Балярама, подрастая, вели пастушескую жизнь, дълали вънки и гирлянды изъ павлиньихъ перьевъ и лътнихъ цвътовъ, музыкальные инструменты изъ листьевъ и травъ, или учились играть на пастушьихъ флейтахъ, --- словомъ, какъ эти освободители міра вели мнрную жизнь пастуховъ телятъ.

Юность Кришны знаменуется его побёдою надъ страшнымъ змѣемъ, на которомъ онъ, почти задушивъ его, танцовалъ побѣдоносный танецъ — и когда тотъ призналъ свое безсиліе, Кришна позволилъ ему удалиться въ море. Юный пастухъ прославляется и за шалости, за которыя въ наше время не похвалили бы ни одного повѣсу. Такъ, однажды, когда пастушки купались въ рѣкѣ, Кришна пасъ коровъ подъ сѣнью фиговаго дерева. Услыша пѣсни купающихся, онъ, осторожно подкравшись, похитилъ ихъ платья. Долго и тщетно разыскивая свои одежды, пастушки, наконецъ,

Вел. религіи Востока.

замѣтили Кришну, залѣзшаго на дерево. Смущенныя дѣвушки, спрятавшись въ воду, стали умолять повѣсу возвратить имъ ихъ костюмы. Но Кришна потребовалъ, чтобы они сами пришли за одеждою, и когда онѣ, прикрываясь руками, рѣшили выйти изъ воды, онъ потребовалъ, чтобы онѣ, взявшись за руки, подошли къ нему, и тогда сказалъ имъ: "Не негодуйте за то, что случилось: это вамъ урокъ. Вода — жилище бога Варуны. Кто входитъ въ нее совершенно нагимъ, оскверняетъ его образъ. Идите теперь домой, въ мѣсяцъ же Картика приходите вести со мною хороводы.



Кришна поднимаеть гору (вь облакахъ Индра на слонѣ).

черамъ запѣвалъ, пграя на флейтѣ, сладкія пѣсни, любимыя женщинами, и онѣ, заслыша ихъ, покидали дома и бѣжали на ихъ звуки; Кришна склонялъ однѣхъ сладкими рѣчами, другихъ томными взглядами, нѣкоторыхъ бралъ за руки и танцовалъ подъ мѣрный звукъ, издаваемый ихъ браслетами, и дѣвы, увлеченныя танцами, простирали свои разукрашенныя руки, восхваляли избавителя, бросались въ его объятія. Опѣ всюду слѣдовали за нимъ, и каждое мгновенье, проведенное безъ Кришны, имъ казалось миріадой лѣтъ. Между другими женщинами онъ плѣнилъ Радгу. жену Аяноготи. Мужъ ея, узнавши объ измѣнѣ, рѣшилъ въ ярости

Кришна уже въ молодости является богомъ болѣе сильнымъ, чъмъ древніе боги арійцевъ. Онъ запрещаетъ своимъ односельчанамъ приносить жертви Индръ, говоря: "Индра нуженъ земледбльцамъ, мы же живемъ отъ скота и лъсовъ. Скоту нашему и духамъ нашихъ горън лъсовъ должны мы приносить жертвы и устраивать празднества".Разгитванный Индра приказалъ облакамъ 7 дней и 7 ночей лить дождь на непокорное селеніе. Но Кришна, с.рвавши гору Гаварданъ, поднялъ ее въ видъ зонтика и. собравъ подъ ея защиту народъ свой, показалъ ему безсиліе Индры. Чёмъ болёе мужаль Кришна, тёмъ болѣе выказывались въ немъ свойства того бога любви, какимъ онъ является для своего народа. Онъ по ве-

убить Кришну, но Крищна усповоилъ свою любовницу, сказавъ, что онъ приметъ обликъ богини Кали въ тотъ моментъ, когда ть нему явится разгитванный мужъ. Скоро затъмъ явился и ся мужъ и поклонился вмъстъ съ нею Кришнъ подъ видомъ Кали. ния Радги всегда сопровождаеть въ гимнахъ имя Кришны; ее рисують съ нимъ на картинахъ, призываютъ въ молитвахъ. Теперь забыты всё остальныя жены божества, одну Радгу почитають вибстё съ ся любовникомъ. Однажды вечеромъ, когда Кришна и Радга забавлялись танцами, демонъ Аришта принялъ видъ дикаго быка и бросился на нихъ, произведя всеобщее смятение. У него были громадные рога и глаза горбли, какъ два солнца; онъ взрываль землю своими копытами, его хвость быль поднять. На-водя всеобщій ужась, демонь приближался. Пастухи и жены ихь, страшно испуганные, взывали къ Кришнѣ, который немедленно явился на помощь съ оружіемъ въ рукахъ. Демонъ наставилъ рога на грудь Кришны и съ бъшенствомъ устремился на него. кришна же выжидаль его съ улыбкою на устахъ и, схвативъ за рога, швырнулъ о землю какъ мокрую тряпку, затъмъ, вырвавъ одинъ изъ роговъ, билъ имъ дикаго демона, пока тотъ не умеръ, изрыгая кровь изо рта. Вскорѣ послѣ этого событія Риши Нарада сообщилъ Кансѣ о томъ, что Кришна живъ. Тогда Канса рѣшилъ пригласить Кришну и Баляраму въ Матуру на атлетическія игры и предложить имъ состязание съ двумя бойцами, которые, по мнѣнію Кансы, должны были убить Кришну. Приглашение долженъ быль передать Акрура, одинь изъ немногихъ хорошихъ людей въ царствъ Кансы. По пути онъ долженъ былъ дать приказание демену Кисину, сторожившему лъса Виндрабана, чтобы тотъ напалъ на молодыхъ людей. Кисинъ явился немедленно. Пастухи бъжали подъ защиту Кришны. Кришна сказалъ: "иди ко мнъ, негодяй!" Демонъ побъжалъ съ разинутымъ ртомъ. Кришна же, всунувъ ему руку въ пасть, выломалъ зубы и, продолжая всовывать глубже и глубже, разорвалъ демона надвое. Онъ все время безстрашно улыбался, глядя на гибель демона. Затъмъ явился Акрура съ приглаоался, глядя на гибель демона. Затёмъ явился Акрура съ пригла-шеніемъ, склонивши свою голову передъ Кришною. Кришна отвѣ-тилъ ему, что явится на приглашеніе въ Матуру и въ теченіе трехъ дней убьетъ Кансу. Радга была безутёшна, думая, что, по-знакомившись съ прелестными дёвушками Матуры, онъ больше къ ней не вернется. Оба брата въ колесницѣ, запряженной бы-стрыми конями, прибыли послѣ заката въ Матуру. Они вошли въ городъ, одѣтые какъ крестьяне. Идя по улицѣ, они замѣтили че-ловѣка, стирающаго и окрашивающаго платья, и смѣясь взялп у него нѣсколько одеждъ. Это былъ слуга Кансы, человѣкъ, благо-даря расположенію къ нему его хозяина, очень дерзвій. Онъ сталъ

громко ругать молодыхъ людей, пока Кришна не повалилъ и не убилъ его. Затёмъ, взявъ платье и разодавшись въ желтыя и голубыя одежды, они пошли далбе. Проходя мимо продавца цвутовъ, они получили отъ него лучшіе изъ цвѣтовъ, за что Кришна объшалъ ему и его потомству благополучіе. По пути они встрътили также горбатую дѣвушку, по имени Кубжа, которая несла горшокъ съ благовоиными маслами во дворецъ. По ихъ требованію, она отдала имъ эти втиранія; и они натерли ими свое тёло. Кришна. взявъ голову дѣвушки пальцами и придержавъ ступни ногъ ея своими ногами, выпрямилъ горбатую и сдѣлалъ ее женщиной чудной красоты. Въ благодарность, она пригласила юношей въ свой домъ. Войдя въ комнату съ оружіемъ, Кришна попросилъ попробовать лукъ. Онъ натянулъ поданный ему лукъ такъ сильно, что лукъ переломился надвое. Между тъмъ Канса, узнавши, что Кришна и Балярама пришли, позвалъ къ себъ Хануру и Пуштику, своихъ бойцовъ, и сказалъ имъ: "Два юноши, пастуха, пришли. Правдой или неправдой, но вы должны убить этихъ двухъ негодяевъ". Затъмъ онъ послалъ за человъкомъ, управлявшимъ его слонами, велѣлъ поставить самаго большого слона у воротъ арены и напустить его на молодыхъ людей, когда они будутъ выходить. На слѣдующее утро граждане города собрались на поставленныя для нихъ платформы, а принцы съ министрами и придворными заняли царское мѣсто. Около центра круга Канса поставилъ судей для боя, а самъ сѣлъ около на пышномъ тронѣ.

Особая платформа была поставлена для фрейлинъ, куртизанокъ и женъ гражданъ. Нанда и пастухи стояли также на отведенныхъ для нихъ мъстахъ, на концъ которыхъ сидъли Акрура и Васудева. Между женами гражданъ виднълась Деваки, мать Кришны. Когда Кришна и Балярама пытались выйти на сцену, слонъ Каази бросился на нихъ. Они стали съ нимъ бороться, подобно тому, какъ они привыкли бороться въ дътствъ съ телятами. Наконецъ, Кришнъ удалось схватить слона за хвость, закрутивъ его, повалить слона на землю и убить ударомъ. Онъ вырвалъ у него клыкъ: изо рта слона хлынула кровь и потекла ръкою. Когда загремъла музыка, на арену прыгнулъ Ханура. Народъ воскликнулъ: "Увы!", и Муттика съ недоумъніемъ всплеснулъ руками. Пастухи, всѣ въ слоновьей крови, вооруженные клыками слона, спокойно вышли передъ публикою. Восклицанія сожальнія смъшались у зрителей съ крикими удивленія. "Вотъ Кришна", говорилъ народъ. "Это тотъ, который убилъ Путану, кто въ дътствъ опрокинулъ телъгу, убилъ злого демона" и т. д. Женщины утверждали, что несправедливо, чтобы мальчиковъ заставляли бороться съ опытными бойцами, зна-менитыми своею силой. Кришна, подвязавъ свою повязку, сталь

плясать, потрясая почву ногами. Балярама также танцоваль, ударяя въ ладоши. Затёмъ Кришна вступиль въ бой съ Ханурою; они ударяли другъ друга кулаками, руками, лбами, давя другъ другу колѣна и толкаясь ногами. Наконецъ, Кришна опрокинулъ Хануру такъ, что тотъ перевернулся сто разъ, ударившись о землю, разлетѣлся на сто кусковъ и увлажнилъ землю сотнею брызгъ крови. Подобнымъ же образомъ Балярама опрокинулъ Муттику и билъ его, пока тотъ не умеръ. Канса въ бъщенствъ закричалъ къ народу: "Уведите этихъ двухъ пастуховъ, схватите Нанду, замучьте до смерти пытками Васудеву!" Но тогда Кришна бросился къ тому мъсту, гдѣ сидѣлъ Канса, схватилъ его за волосы и умертвилъ его тяжестью своего тѣла. Затѣмъ онъ вытащилъ его на арену при горестныхъ крикахъ всего собранія. Послѣ того Кришна и Балярама обняли ноги Васудевы и Деваки.

Кришна освободилъ Угросену изъ заточенія и посадилъ его на тронъ. Глава ядавовъ, короновавшись, похоронилъ по обряду Кансу. и другихъ убитыхъ. Послѣ вступленія на тронъ Угросены, оба юноши отправились въ Аванти учиться подъ руководствомъ Сандипани. Въ течение 64 дней они прошли всѣ элементы военной науки, съ трактатами объ употреблении оружия и пъни молитвенныхъ пъснопъній, обезпечивающихъ помощь сверхъестественныхъ силъ. Сандипани, пораженный быстротою ихъ успѣховъ, полагалъ, что солнце и мъсяцъ сдълались ихъ учениками... Далъе Кришна освободилъ свой городъ Матуру отъ неоднократно нападавшихъ на него враговъ, хитростью заставилъ вождя непріятельской армін притронуться въ заклятому богами спящему великану, одно прикосновение къ которому сжигало всякаго смертнаго, похитилъ дочь знаменитаго царя Бишмака, армію котораго ему приходилось разонть на-голову почти одному. Кришна пріобрѣлъ себѣ еще пять женъ, кромъ уже извъстной намъ Радги и похищенной Рукмини. Помимо этихъ женъ, у Кришны было еще 16,000, при чемъ на этихъ послъднихъ онъ женился сразу, получивъ руки ихъ въ одно мгновеніе. Чтобы исполнить обязанности мужа, Кришна умножался, принимая различныя формы, и каждая изъ невъстъ думала, что она одна только имъетъ женихомъ Кришну, пришедшаго въ ея отдёльное жилище. По словамъ Пураны Вигину, у него было 180,000 сыновей, по другимъ даннымъ, у него ихъ было "сто сотенъ". Кришна въ зръломъ возрастъ не ограничивался побъдами надъ людьми и демонами. Къ нему однажды обратился за помощью богъ Индра, явившись на своемъ бъломъ слонъ, и жаловался на тираннію демона Нароки, который обижаль людей и боговъ, похитилъ зонтикъ у Варуны, серьги у матери Индры, Адити, и тре-бовалъ знаменитаго бълаго слона Индры Айровати. Кришна по-

### ВЕЛИКІЯ РЕЛВГІИ ВОСТОКА.

бѣдиль армію демоновъ, высланную ему Нарокою, и освободиль. между прочимъ, тъхъ 16,000 плънныхъ дъвъ, которыя стали его женами. Но вскорѣ, желая похитить изъ сада Индры росшее тамъ любимое дерево его жены, дерево Паріати, съ золотыми вътвями и душистыми цвётами, онъ вступилъ въ бой съ Индрою и остался его побъдителемъ, пересадивъ на все время своего существования на землѣ это дерево въ садъ любимой жены своей. Затѣмъ, съ неменьшимъ успъхомъ воевалъ онъ съ великимъ богомъ Сивою. котораго онъ обратилъ въ бъгство. Наконецъ, боги послали къ Кришић посла, говоря: "Демоны всћ перебиты и тягота ихъ снята съ земли, возвратись же къ намъ на небо править безсмертными". Смерти Кришны предшествовала гибель народа ядавовъ, поссорившихся и перебившихъ другъ друга на устроенномъ Кришною пиршествъ, гдъ онъ и боги плясали съ дъвами и гдъ Кришна руководилъ танцами, отплясывая со своими женами. Танцы завершились ужиномъ, гдѣ всѣ сидѣли по рангамъ. Чисто одѣтые повара подавали гостямъ жареныхъ буйволиныхъ телятъ, мясо вареное съ перцемъ и соусами изъ тамариндовъ и гранатъ. Било туть не мало различныхъ напитвовъ и закусокъ. Окруженные возлюбленными, гости пили майрейю, мадвику, суру и асову, закусывая жареной дичью съ бдкими соусами или душистыми печеньями. Но упоенный виномъ народъ сталъ ссориться и вступилъ въ бой, подъ конецъ котораго не осталось никого, кромъ Кришны и Ларуки. Самъ Кришна нъсколько позже палъ отъ охотника. нечаянно ранившаго его въ пятку, принявъ ее за часть оленя, въ то время, когда онъ, положивъ ногу на ногу, сидълъ подъ деревомъ. Раненъ онъ былъ наконечникомъ, выкованнымъ изъ меча, заклятаго мулрецомъ Нарадою. Увидавъ свою ошибку, охотникъ Яра умолялъ Кришну о прощеніи. Кришна же ему сказалъ: "Не бойся за послёдствія, иди со мною на небо, въ жилище боговъ". Немедленно явилась небесная колесница, на которой охотникъ быль взять на небо. Кришна же оставиль смертное тёло. Арджуна, найдя тёло Кришны и брата его, убитаго во время празднества, похоронилъ ихъ по обычаю. Восемь королевъ Кришны съ Рукмини во главъ, обняли тъло Гари и вошли въ погребальный огонь. Ревати также, обнявъ тёло Балярамы, взошла на костеръ. Услышавъ объ этомъ, Угросена и Васудева съ Деваки и Рогини предали себя пламени. Арджуна управлялъ тысячами женъ Кришны и прочимъ народомъ Двораки съ нѣжностью и заботливостью. Дерево Паріати поднялось на небо, и съ того самаго момента, какъ Кришна удалился съ земли на небо, спустился темный въкъ Кали. Океанъ затопилъ царство Двораки, кромъ зданія богини рода Яду. Море и теперь не можетъ смыть этого храма, и Кесава живетъ тамъ и

до настоящаго времени. Кто посътить этоть святой храмь, мъсто, гдь упражнялся Кришна, освобождается отъ всъхъ гръховъ. Образованный читатель придетъ, конечно, въ ужасъ, если сравнитъ популярнѣйшаго изъ боговъ народныхъ Кришну — это восьмое во-площеніе Вишну — съ благороднымъ образомъ Будды — шестымъ воплошениемъ того же божества или даже съ предыдущимъ его воплощеніемъ, Рамою, воспѣтымъ въ Рамаянѣ. Но не слѣдуетъ за-бывать, что если буддизмъ былъ въ Индіи протестомъ и революціей противъ гнета брамановъ, то появление Кришны, простого чернокожаго пастуха, освобождающаго народъ отъ его притёснителей, изображенныхъ въ видъ демоновъ и злодъевъ, унижающаго арійскихъ боговъ Индру и Сиву, есть протесть нъкогда покореннаго народа, составляющаго наибольшую и наиболье бъдную крестьянскую и рабочую часть населенія Индіи, противъ ослабъвшихъ и, въ свою очередь, покоренныхъ арійскихъ и скноскихъ завоевателей. Культъ Кришны и развился наиболѣе сильно здѣсь, на стверо - западъ, гдъ гнетъ бълой расы былъ наиболъе силенъ. Кришна, богъ любви, богъ веселья и потворства страстямъ, богъ желающій поклоненія духамъ-покровителямъ лъсовъ и скота, всегда на первомъ мъстъ стоякшимъ у аборигеновъ Индіи, былъ протестомъ противъ аскетизма, самобичеванія, доходившихъ у брамановъ до крайнихъ формъ; онъ былъ протестомъ противъ монашества и нищенскихъ орденовъ буддистовъ, онъ, такъ сказать, -- основатель эпикурензма, но эпикурензма грубой народной массы, понимаемаго какъ потворство страстямъ и плотскимъ стремленіямъ. Онъ нашелъ отзывъ въ той части населенія, которой опротивѣлъ аскетизмъ, и сталъ популярнъйшимъ народнымъ богомъ на съверо-западъ Индій.

Въ городъ и деревнѣ зайдите въ домъ индуса — и вы увидите, какъ видѣлъ я въ Агрѣ, Дели, Амрицарѣ, Вандрабанѣ и другихъ мѣстахъ, на выбѣленныхъ стѣнахъ комнатъ развѣшанныя картины, изображающія различныя событія изъ жизни Кришны: Кришну, танцующаго на змѣѣ, Кришну, похищающаго одежды дѣвицъ или ведущаго съ ними хороводъ, Кришну, держащаго надъ головой народа своего гору, которая защищаетъ его отъ дождя, посылаемаго Индрою. Старинныя картины нарисованы грубо, напоминая наши монастырскія изданія иконъ. Теперь онѣ становятся рѣдкостью, замѣняясь нѣмецкими лубочными изданіями. Та самая фабрика, которая тысячами экземляровъ направляетъ въ польскія и малороссійскія деревни изображенія Дѣвы Маріи, младенца Христа. и другія сцены изъ библейской исторіи, тѣми же красками, въ томъ же форматѣ и въ томъ же родѣ печатаетъ сцены изъ безобразной индійской миоологіи, и яркость красокъ этихъ евро-

лейскихъ изданій обезпечиваетъ имъ громадный сбытъ въ средъ пндійскаго населенія. Кришна пляшущій, Кришна-младенецъ, по-хищающій масло, и Кришна во многихъ другихъ видахъ изображается въ бронзовыхъ, мѣдныхъ и глиняныхъ статуэткахъ. Цѣна этимъ статуэткамъ грошовая, и туристъ въ лавкахъ, особенно въ лавкахъ священныхъ городовъ. можетъ составить цѣлую коллегцію ихъ. Но если такая статуэтка была снесена въ храмъ и полежала нъкоторое время около священнаго идола, она пріобрътаетъ свойства этого послёдняго; она становится домашнимъ богомъ, и се уже ни за какія деньги индусь не продасть, въ особенности поганому mlechas — европейцу. Но значение Кришны не ограничивается всёмъ вышесказаннымъ. Валлабга, жившій въ Гокуль, въ XVI столѣтіи, основалъ весьма распространенную теперь секту послѣдователей Кришны, почитающихъ бога этого путемъ свѣтскихъ увеселеній и плотскихъ наслажденій. Учителя этой секты. мнящіе себя потомствомъ и воплощеніемъ Кришны, всегда одбты въ лучшія платья, питаются лучшимъ мясомъ на счетъ своихъ поклонниковъ, принадлежащихъ часто къ самому богатому классу индійскаго купечества. Эти потомки Валлабги, теперь называемые магараджами, съ самаго дътства окружаются обожаніемъ и воснитываются въ невѣжествѣ, дерзости и сладострастіи.

Мужчины и женщины преклоняются передъ ними, приносять имъ благовонія, фрукты, цвъты и свъчи. Удовлетворяя плотскимъ удовольствіямъ магараджей, послёдователи этой секты какъ бы служать Кришив. Тело, душа и собственность (tan, man, dhan)все имъ предоставлено. Женщинъ учать, что величайшее благо, это — если онъ или ихъ семьи будутъ въ связи, съ магараджей. Передъ ними дѣвицы поютъ, обыкновенно, эротическаго характера пъсни на празднествахъ, и тогда магараджей считаютъ за единое съ Кришной; сладострастие поощряется и воспъвается во всъхъ гимнахъ, связанныхъ съ Кришною. Главный магараджа, по имени Гопинати, есть человѣкъ, истощенный до степени скелета излишествами всякаго рода, за исключениемъ пьянства. Но браманы магараджи не ограничиваются этой ролью. У нихъ еще бываютъ вечера плотской любви, гдъ они пользуются женами другъ друга, пли гдъ принадлежащие къ различнымъ кастамъ люди, послъ пиршества, предаются свальному грѣху. Это — полное попраніе ка-стовыхъ правилъ, протестъ противъ невыносимыхъ узъ лицемѣрія, какими связанъ браманъ. Главные магараджи имъютъ весьма своеобразные источники доходовъ. Такъ, за счастіе посмотрѣть на него платять 5 рупій, за удовольствіе прикоснуться — 20. за удовольствіе омыть ему ноги — 35, за счастіе вытереть его благовонными маслами — 60, за удовольствіе погостить у него или принять

104

у себя 50—500, за пляску въ хороводъ 100—200, за питье воды, въ которой выкупался магараджа или въ которой вымыли его о́влье, — 19 и т. д. Такъ чтится человъкъ не за личныя его качества, а только за происхожденіе! Надо ли говорить, что ни одинъ индусъ, найдя у входа въ домъ свой калоши магараджи или другого брамана, не смъетъ войти въ него, если тотъ самъ его не позоветъ...

Проф. А. Красновъ.

### ГЛАВА IV.

## Современный индуизмъ II.

Сущность индусскихъ вѣрованій. — Позднѣйшія перемѣны. — Набожность индусовъ. — Домашнее богослуженіе. — Гуру. — Посвященіе. — Астродогъ. — Элементы индусскаго культа. — Браманскіе обряды. — Обычные обряды. — Богослуженіе въ храмахъ. — Жрецы. — Праздникъ Дурги. — Святыя мѣста. — Бенаресъ. — Храмъ Бишешвара. — Ираздникъ Дурги. — Святыя мѣста. — Бенаресъ. — Храмъ Бишешвара. — Обязанности пилигримовъ. — Пури. — Большой храмъ. — Идолы. — Освященная пища. — Праздникъ Колесницы. — Религіозныя самоубійства. — Трогательный случай. — Храмъ Бишну въ Трячинополи. — Секты вишнуятовъ. — Секты сиваитовъ. — Сакты. — Сикъи. — Баблія Сикховъ. — Брамо-Сомаджъ. — Раммогунъ Рой. — Девендра Натъ Тагоръ. — Кещубъ Чундра Сенъ. — Всеобщій Сомаджъ. — Фатализмъ. — Май или заблужденіе. — Переселеніе душтъ. — Награды и наказанія. — Смерть. — Сожиганіе труповъ. — Церемоніи въ память умершихъ. — Иравственность. — Жены. — Положеніе женщикъ. — Вдовы. — Сётти. — Несоотвѣтствіе нравовъ съ религіей. — Добродѣтели индусовъ.

Современный индуссвій вульть представляеть совокупность различныхъ, часто противоръчивыхъ обрядовъ и обычаевъ: нътъ въ мірѣ другой столь широкой, всеобъемлющей религіи. Какъ видно изъ отчета послёдней бенгальской переписи, терминъ индуизмъ не обозначаетъ ни въры, ни расы, ни церкви, ни народа и даетъ лишь общее туманное опредъление. Подъ иего подходять и послъдователи ведантійской философіи, и высокородные браманы, и представители низшихъ кастъ, почитающіе различныхъ боговъ индусскаго пантеона, и полуварварскіе аборигены, совершенно незнакомые съ индусскою мисологією, покланяющіеся во время болѣзни или опасности какому-нибудь камню. Разница въ преобладающихъ формахъ культа по отдёльнымъ округамъ очень велика; кромѣ того, есть масса личныхъ и домашнихъ церемоній, видоизмѣняющихся сообразно мѣстнымъ и общественнымъ условіямъ. Народъ полагаетъ, что его въковой культъ никогда не подвергался измѣненіямъ, и европейцы въ значительной мѣрѣ раздѣляютъ этотъ взглядъ; однако, въ религіи индусовъ произошли значительныя перемёны. Большой праздникъ Джаганната есть лишь варіантъ буддійскаго празднества, и нетрудно доказать существованіе многочисленныхъ наслоеній въ современномъ инлуизмѣ.

Индусы отличаются особенной набожностью. Wilkins говорить: "Разсказывать объ обыденной жизни индусовъ все равно, что описывать ихъ религію. Отъ самаго рожденія и до конца жизни индусу предписывается рядъ періодическихъ церемоній, которыя онъ, обыкновенно, и выполняетъ". Большая часть этихъ церемоній представляетъ остатки анимизма, колдовства, астрологіи и т. п. первобытныхъ върованій. Такъ, напр., передъ рожденіемъ ребенка мать не смѣетъ надѣвать одежды, черезъ которую перелетѣла птица, не смѣетъ ни сидѣть ни гулять во дворѣ; должна всегда завязывать платье узломъ вокругъ пояса; должна, чтобы спастись отъ злыхъ духовъ, носить на шеѣ амулетъ, въ которомъ находятся цвѣты, посвященные богу Баба-Такуру, и ежедневно пить нѣсколько капель воды, къ которой она предварительно прикасается этимъ амулетомъ. Нареченіе имени ребенку — одна изъ важнѣйпихъ индусскихъ церемоній, въ составъ которой входятъ благодарственная служба и дары предкахъ. Дѣтямъ часто дается одно имя бога или обоготвореннаго героя, а другое — по назначенію астролога, который вычисляетъ младенцу гороскопъ. Въ каждомъ, сколько-нибудь состоятельномъ домѣ, если глава

Въ каждомъ, сколько-нибудь состоятельномъ домѣ, если глава не браманъ, имѣется свой семейный жрецъ, который совершаетъ богослуженіе, обыкновенно, дважды въ день, въ комнатѣ, гдѣ стоитъ семейный идолъ. Противъ входныхъ дверей дома находится также площадка, куда ставятъ изображенія боговъ во время періодическихъ религіозныхъ праздниковъ. Жрецъ купаетъ и умащаетъ идола, совершаетъ положенные обряды и отъ лица семьи приноситъ въ жертву плоды и цвѣты. Семья, однако, не всегда при этомъ находится, такъ какъ необходимымъ считается только присутствіе жреца. Жертвенные дары идутъ въ его пользу, а полное «одержаніе онъ получаетъ отъ одного или двухъ семействъ. Конечно, безъ него не обходится ни одна важная семейная церемонія.

Гуру, или религіозный учитель, несеть иныя обязанности. Онъ совершаетъ посвященіе въ индусскія секты и преподаетъ основы ихъ ученія. Гуру не живетъ въ домѣ своего ученика. Индусу внушается, что лучше оскорбить боговъ, чъмъ гуру, такъ какъ въ первомъ случаѣ гуру можетъ исходатайствовать помилованіе боговъ, но во второмъ случаѣ всякое посредничество безсильно, и проклятіе гуру принесетъ несказанное несчастіе. Гуру посѣщаетъ учениковъ разъ въ году; всякій необычный визитъ доказываетъ, что онъ хочетъ лишній разъ получить денегъ. Онъ обращается со своими духовными чадами свысока; образованные индусы описываютъ жадность, безнравственность и порочность гуру. Эти учителя требуютъ, чтобы имъ оказывали наилучшій пріемъ, давали

новую обстановку, ковры и богатые подарки; липь немногіе изъ нихъ преподаютъ что-нибудь дѣльное. Гуру можетъ и не быть браманомъ. Каждый индусскій мальчикъ, восьми лѣтъ отъ роду (иногда старше), получаетъ отъ избраннаго для него гуру священный текстъ или мантру, такъ называемый текстъ сѣмени; гуру по секрету сообщаетъ ему этотъ текстъ и избираетъ для него бога, которому онъ долженъ воздавать особое поклоненіе. Ученикъ никогда никому не смѣетъ сообщить своего текста и долженъ мысленно или шопотомъ повторять его сто-восемь разъ на день (многіе откладываютъ это число на четкахъ). Мальчикъ передъ полученіемъ мантры постится, купается и надѣваетъ безукоризненно чистое платье. Если же онъ принадлежитъ къ кастѣ дважды рожденныхъ (брамановъ, кщатріевъ или вайшіевъ), то въ этотъ день на него впервые возлагаютъ священный шнуръ. Духовное родство между ученикомъ и гуру продолжается въ теченіе всей жизни. Нынѣшніе гуру по большей части корыстолюбивые и невѣжественные люди.

Необходимымъ лицомъ въ каждой семьъ также является астрологъ; безъ него нельзя предпринять путешествія, нельзя начать новаго дъла. Онъ назначаетъ часъ для свадебъ и религіозныхъ празднествъ и опредъляетъ благопріятное время для различныхъ случаевъ повседневной жизни.

Главныя проявленія индусскаго культа, это 1) размышленіе. 2) достойныя дёла, 3) соисканіе милости или предупрежденіе немилости боговъ путемъ подарковъ и жертвъ. Образованный индусъ преслёдуетъ еще высокую цёль, а именно — онъ стремится къ отождествленію и къ сліянію съ Высшимъ Духомъ. Этого состоянія можетъ достигнуть только браманъ-аскетъ; остальные же, не браманы, должны религіозными дёлами заслужить будущихъ возрожденій въ высшихъ кастахъ.

Мы уже говорили о томъ, что священныя книги предписываютъ браманамъ соблюденіе различныхъ обрядовъ. Количество церемоній такъ велико, что на ежедневное выполненіе ихъ уходитъ два часа утромъ, столько же вечеромъ и часъ среди дня. Аскеты располагаютъ достаточнымъ временемъ, но занятые браманы находять эти обряды очень затруднительными и иногда выполняютъ ихъ чрезъ посредника, семейнаго жреца. Передъ всякимъ религіознымъ актомъ совершается полное омовеніе, сопровождаемое молитвами: далѣе слѣдуетъ поклоненіе солнцу и размышленіе о Брамѣ, Вишну и Сивѣ; затѣмъ, задерживая дыханіе, надлежитъ трижды повторить текстъ, извѣстный подъ именемъ Гаятри. Онъ гласитъ слѣдующее: "Омъ, земля, небо! Мы размышляемъ о божественномъ свѣтѣ сіякощаго прародителя (солнце), который управляетъ нашимъ разу-

момъ, который есть вода, блескъ, вкусъ, безсмертная мыслительная способность, Брама, земля, небо". Итакъ солнечный свътъ считается типомъ всякой лучезарной силы, поэтому, какъ говоритъ одинъ туземный комментаторъ, "солнцу долженъ покланяться всякій, кто трепещетъ предъ возрожденіями и смертями и жадетъ блаженства"... Передъ этою молитвой еще перечисляются названія семи міровъ: 1) земля, 2) міръ умершихъ, безсознательно ожидающихъ конца нынъшняго въка, 3) небеса блаженныхъ, 4) средній міръ, 5) міръ рожденій для животныхъ, уничтоженныхъ въ концѣ каждаго вѣка, 6) жилище сыновъ Брамы, 7) жилище верховнаго Брамы. Въ началѣ и въ концѣ этого перечня произносится слогъ Омъ; затѣмъ слѣдуетъ рядъ другихъ церемоній. Чтобы очистить сердце отъ грѣха, полагается втянуть немного воды черезъ одну ноздрю и выпустить ее черезъ другую. Въ одной изъ молитвъ говорится: "пусть всякій грѣхъ словомъ, дѣломъ и помышленіемъ, который я совершилъ ночью, будетъ изглаженъ днемъ. Пусть снимется съ меня всякій грѣхъ".

Вслъдъ затъмъ приступаютъ въ чтенію Ведъ, но предварительно приносять богамь въ жертву зерно и т. п. и просять ихъ благосклоннаго присутствія при чтеніи Ведъ. Подобныя же жертвы приносятся Ямб и великимъ родоначальникамъ человъчества; далъе плуть жертвы за предковъ-брамановъ и за всъхъ людей, чтобы облегчить страданія тёмъ, кто въ аду, и увеличить блаженство темъ. кто на небъ. Послъ этого утомительнаго ряда церемоній, браманъ готовится вкусить пищу. Прежде всего онъ долженъ пожертвовать часть ея богамъ, предкамъ и другимъ существамъ и накормить своихъ гостей; затёмъ умыть руки и ноги и отвёдать воды. Когда ему подають пищу, онь говорить: "Пусть небо подаеть тебя!" А во время тады онъ говорить: "Пусть земля принимаетъ тебя!" Но и это еще не все: передъ тъмъ, какъ ъсть, браманъ долженъ отгородить рукою свою тарелку, чтобы изолировать ее отъ остальныхъ присутствующихъ; долженъ пожертвовать пять кусочковъ Ямъ, совершить пять возліяній дыханію и примочить глаза. Въ дополнение къ вышеупомянутымъ обрядамъ, о которыхъ мы говорили лишь въ общихъ чертахъ, въ каждой отдъльной секть бывають еще особыя церемоній; такъ, напр., нъкоторые передъ тёмъ, какъ вкушать пину, ожидаютъ прихода какого-нибудь гостя, потому что въ лицъ всяваго гостя появляется Брама.

Нужно, однако, оговориться, что не у всёхъ индусовъ ежедневные обряды такъ сложны. Сакты и набожные представители другихъ сектъ совершаютъ ежедневно цёлый рядъ церемоній, сущность которыхъ все та же, т. е. очищеніе тёла, предупрежденіе гнѣва духовъ или предковъ, жертвоприношенія великимъ богамъ и боги-

## ВЕЛИКІЯ РЕЛИГІН ВОСТОКА.

нямъ, перечисленіе ихъ подвиговъ, согласно ученію Пуранъ и т. д. Но большинство индусовъ ограничивается ежедневнымъ купаньемъ, воздѣваніемъ рукъ и поклоненіемъ восходящему солнцу. Торговцы въ своихъ лавкахъ держатъ изображеніе Ганезы, а утромъ воскуриваютъ передъ нимъ еиміамъ. Вишнуиты почитаютъ эмблемы своего бога, особенно Салагрямъ (ископаемый аммонитъ), заботятся о нихъ, какъ о живыхъ существахъ, купаютъ ихъ въ жаркое время года и т. д. и ежедневно молятся передъ ними. Имена боговъ повторяются много разъ на день. Въ тѣ дни, когда совершеніе длинной церемоніи почему-либо неудобно, индусъ ограничивается повтореніемъ текста, полученнаго имъ отъ гуру и часто представляющаго лишь безсмысленный наборъ словъ.

Главная религіозная святыня индусовъ находится въ общественныхъ храмахъ. Не слѣдуетъ, однако, думать, чтобы эти храмы отличались обширными размѣрами. Они не разсчитаны на большую толпу, и площадь ихъ обыкновенно не превышаетъ 10—12 квад. футовъ. Такое маленькое строеніе находится въ завѣдываніщ у жреца, который также заботится объ идолѣ или изваяніи. Идолъ считается особымъ мѣстопребываніемъ божества, и вѣрующіе, поодиночкѣ, падая ницъ, приносять ему жертву. Нѣкоторые храмы были построены на общественныя приношенія, другіе— правителями, а многіе — состоятельными частными лицами, которыя старались обезпечить себя заслугами въ противовѣсъ собственнымъ грѣхамъ. Кто хочетъ принести крупную жертву, тотъ строитъ не одинъ большой храмъ, какъ можно было бы ожидать, а цѣлый рядъ маленькихъ: семь, четырнадцать, двадцать одинъ, даже больше, изъ которыхъ многіе остаются безъ употребленія. Когда такого рода храмъ приходитъ въ ветхость, то его не ремонтируютъ: новый человѣкъ ничего не хочетъ прибавить къ заслугамъ своего предшественника. Обыкновенно храмъ стоитъ во дворѣ, который окруженъ верандами, гдѣ паломники, пришедшіе издалека, находятъ пріютъ. Самый храмъ состоитъ изъ двухъ главныхъ частеѣ: сѣней и маленькаго алтаря, гдѣ стоитъ изъ двухъ главныхъ частеѣ: сѣней и маленькаго алтаря, гдѣ стоитъ идолъ и, вслѣдстріе тѣсноты, можетъ помѣститься только жрецъ. Существуетъ странный пріемъ звонить въ колокольчикъ, чтобы привлечь вниманіе бога на вѣрующаго, который обходитъ кругомъ, передаетъ свой даръ

жрецу и поклоннется идолу. Всё жрецы въ этихъ храмахъ — браманы; они, обыкновенно. совершаютъ богослужение безъ зрителей, произнося священные тексты на санскритскомъ языкѣ, которые непонятны народу. Выборъ текстовы, конечно, обусловливается культомъ того или иного сога или воплощения. Основной характеръ индусскаго культа заключается въ томъ, что къ идолу относятся, какъ къ живому

существу, а на жреца смотрять, какъ на слугу, который долженъ его умывать, одёвать, кормить, украшать, укладывать въ постель и т. п. Обязанности вёрующихъ ограничиваются тёмъ, чтобы приносить дары, которые идуть въ собственность жреца. Въ тёхъ случаяхъ, когда по обряду полагается приносить въ жертву животныхъ, жрецъ долженъ еще убить ихъ. Мясо идетъ въ его пользу



Индусскій алтарь.

п тотчась же находить сбыть, такъ какъ считается особенно цённымъ послё священнодёйствія.

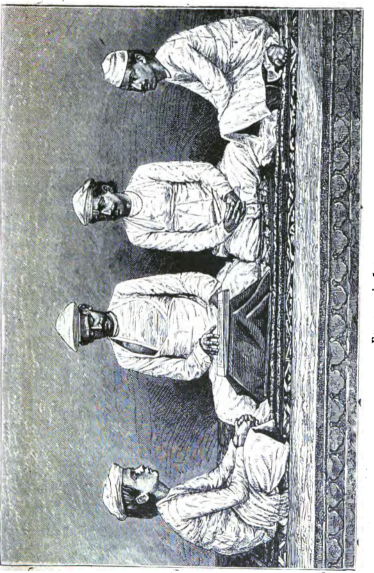
Правильное ежедневное богослужение въ храмахъ составляетъ липъ незначительную частицу религіозной жизни индусовъ. Гораздо большее значение имѣютъ праздники, повторяющіеся періодически, черезъ короткіе, но не совсѣмъ правильные промежутки н приблизительно соотвѣтствующіе христіанскому воскресенью.

Богамъ въ такіе дни воздается общественное поклоненіе; многіе боги имѣютъ свои особые праздники. Изображеніе боговъ ставятъ не только въ храмахъ, но иногда въ частныхъ домахъ, куда въ дни праздниковъ стекаются для поклоненія толпы народа. Послѣ богослужебныхъ церемоній обыкновенно идутъ развлеченія: непристойныя пляски, игры, музыка. Иногда двѣ или нѣсколько смежныхъ деревень устраиваютъ такой праздникъ въ складчину, и каждый домохозяинъ вноситъ свой пай.

Изготовленіемъ идоловъ занимаются особые мастера. Идоловъ, обыкновенно, дёлаютъ па основе изъ бамбуковыхъ палокъ, которую покрывають сёномь и сверху обмазывають тиной изъ священной ръки. Затъмъ ихъ просушиваютъ на солнцъ, красятъ н одъвають, согласно указаніямь священныхь книгь. Когда они уже водворены на мъстъ богослуженія, то жрецы совершають, такъ называемую, церемонію дарованія жизни, умоляя бога, чтобы онъ поселился въ своемъ изваяніи на одинъ, два, три дня. Послѣ этого нзображение уже считается священнымъ; къ нему прикасаться можетъ только браманъ, приближаться - только индусъ. Передъ нимъ совершается полное утреннее и вечернее богослужение; за вечернимъ всегда слъдуютъ развлеченія. Въ послъдній день праздника происходитъ прощаніе съ богомъ: ему приносятъ благодар-ность за то, что онъ милостиво посѣтилъ своихъ поклонниковъ, и просять возвратиться въ слёдующемъ году. Послё предполагаемаго удаленія бога, изображеніе опять становится простымъ кускомъ глины, и всякій можетъ дотронуться до него. Къ заходу солнца его несутъ на берегъ ръки или пруда въ сопровождении музыкантовъ, танцовщицъ и факельщиковъ, отвозятъ на середину теченія и бросають въ воду. Богослуженіе еще усложняется церемоніями, посредствомъ которыхъ индусъ заискиваетъ особенной милости покровительствующихъ ему боговъ. Намъ не придется описывать всёхъ важнёйшихъ ежегодныхъ общественныхъ праздниковъ. Общее число ихъ очень велико и многіе изъ нихъ носятъ мъстный характеръ; такъ, напримъръ, по всей Бенгаліи существуютъ праздники Джаганната, наподобіе тёхъ, которые бываютъ въ Пури. Много праздниковъ устраивается въ честь богини Сашти. которая охраняеть родильниць и покровительствуеть дётямь.

На праздникахъ Кришны видное мѣсто занимаютъ представленія, на которыхъ въ лицахъ разыгрываются главнѣйшія событія изъ жизни боговъ, не исключая даже приписываемыхъ имъ неприличныхъ поступковъ и рѣчей. Благодаря этимъ зрѣлищамъ, некультурное населеніе получаетъ довольно ясное попятіе о своихъ богахъ.

Въ Бенгаліи большой популярностью пользуется праздникъ Дурги, гдъ главными дъйствующими лицами являются сыновья



## Бенгальскіе браманы.



Дурги, жена Брамы — Сарасвати и жена Вишну — Лакшми. У самой Дурги десять рукъ, въ которыхъ она держитъ оружіе, эмблему своихъ побѣдъ. Церемоніи, предшествующія "оживанію" богини очень длинны; ей приносятъ въ жертву одного, трехъ или сем козлятъ, а иногда даже буйвола. Этотъ праздникъ считается на столько большимъ, что мужчины ради него возвращаются домой ст заработковъ и всякія занятія прекращаются; поэтому его называютт Бенгальскимъ Рождествомъ. Онъ приходится въ шестомъ мъсяпѣ соотвѣтствующемъ концу нашего сентября и началу октября. Въ ближайшій за нимъ праздникъ Лакшми принято цѣлую ночь напролетъ играть въ карты или предаваться другимъ забавамъ



Кали, танцующая на Сивъ (съ туземнаго рисунка).

такъ какъ, по мъстными върованіямъ, эта богина ночью проходить надт встми бодрствующими. Вт седьмомъ мъсяцъ бываета отталкивающее, кровавое празднество Дурги. .Во время этого праздника.-говоритъ Wilkins. — выставляются изваяния бо гини, гдѣ она изображена темнокожей, какъ показы ваеть ея имя Кали; мужі лежитъ у нея подъ но гами. Она высовывает языкъ и простираетъ вс четыре руки; въ одно нзъ нихъ она держит мечъ, въ другой – голов великана, а остальных двумя даетъ указанія сво имъ воинамъ. Вмъсто с

Digitized by Google

регъ у нея два непріятельскихъ трупа; на шеѣ — ожерелье в мертвыхъ головъ; единственная одежда ея — поясъ изъ рукъ в о́ѣжденныхъ враговъ. Волосы ея длинными прядями спускаются спинѣ. Она опьянена вражескою кровью, глаза ея сверкаютъ га вомъ, брови ея наведены красною краской, по ея груди струпт кровь". Этотъ праздникъ сопровождается полунощными животны жертвоприношеніями, выкликаніями и пьяными оргіями. Нѣкотор праздники представляютъ родъ карнавала. На праздникахъ Си прежде принято было зацѣплять людей крючьями за спину и пе нимать такимъ образомъ на значительную высоту; теперь 4

114

выведено и либо употребляютъ чучело, либо крюкъ зацъиляютъ за веревку, обвязанную вокругъ пояса человъка.

Необходимую принадлежность индусскаго культа составляетъ хождение по святымъ мъстамъ. Множество индусовъ только этимъ н занимаются, а масса народу употребляеть всё усилія къ тому, чтобы хоть разъ въ жизни посётить какой-нибудь священный алтарь. Иногда въ теченіе многихъ лѣтъ индусъ подвергаетъ себя лишеніямъ, чтобы только собрать необходимую сумму на потздку и на жертву богамъ, питая увѣренность, что паломничество прина жертву ослава, ница увърсилоста, что наложничество при несетъ ему благословеніе и въ настоящей и въ будущей жизни. Онъ бодро переноситъ величайшую нужду и даже страданія на пути и выражаетъ сильнъйшую радость при видъ своей конечной цёли или выставленнаго напоказъ священнагоизваянія. "Я видёлъ, какъ люди бросались на землю, — говоритъ Wilkins, — и цёло-вали прахъ, лишь только издали ихъ взорамъ открывался свя-шенный городъ Бенаресъ. Я видѣлъ, какъ они собирали пыль съ колесницы Джаганната и съ выраженіемъ величайшей радости посыпали ею головы. Я слышаль, какъ они крпчали отъ восторга, завидъвъ издали впаденіе волнъ Ганга въ море, у острова Сазавядьвъ издали впадение волнъ ганта въ море, у острова са-гара". Въ настоящее время нъкоторые отправляются къ просла-вленнымъ святынямъ по желъзной дорогъ. Такимъ образомъ, толпы паломниковъ еще возросли противъ прежняго. Но многіе и до сихъ поръ ходятъ пъшкомъ или ъдутъ на лодкахъ, при чемъ неръдко тонутъ и гибнутъ. Иные даютъ обътъ совершить большой путь, измъряя его длиною своего тъла. Число человъческихъ жертвъ обусловливается еще вымогательствомъ жрецовъ, которые часто не оставляютъ паломникамъ достаточно денегъ на обратный путь. Нельзя сказать, чтобы сущность или характеръ поклоненія святынѣ вознаграждали за изнурительную и сопряженную съ большими рас-ходами поъздку. Паломникъ купается, приноситъ дары, обходитъ вокругъ храмовъ. осматриваетъ святое мѣсто, вотъ и все. Остальвокругь храмовь, оснатриваеть святое иксто, вогь и все. оснаяв-ное время посвящено безнравственнымъ и унизительнымъ развле-ченіямъ, для которыхъ жрецы отврываютъ широкое поле. Слава многихъ святыхъ мъстъ поддерживается хвалебными разсказами наемныхъ странниковъ. Иногда паломничество вызвано надеждой на рожденіе сына или служить выполненіемъ обѣта, даннаго во время несчастья или болѣзни.

Мы опишемъ болѣе или менѣе подробно только два святыхъ мѣста Индіи: Бенаресъ и Пури. Первый изъ нихъ считается особымъ мѣстопребываніемъ Сивы, а второй — Вишну. Ни въ одномъ индійскомъ городѣ нельзя встрѣтить такого грубаго идолопоклонства, какъ въ Бенаресѣ, гдѣ на каждомъ шагу попадаются безобразные идолы, чудовища и эмблемы производительности. За

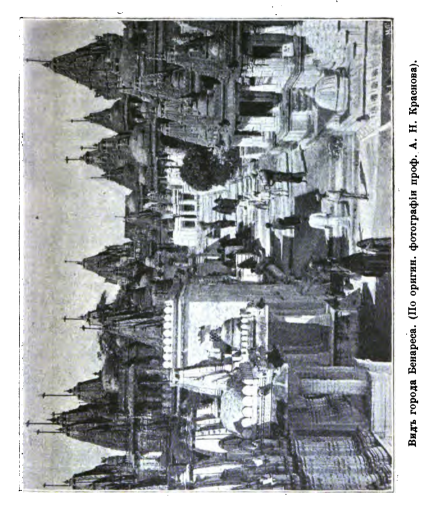
время британскаго владычества выстроено больше храмовъ и на нихъ израсходовано больше денегъ, чёмъ въ такое же число лёть мусульманскаго господства; это нужно приписать увеличению народнаго богатства. Нёсколько лёть тому назадъ въ самомъ Бенаресѣ, не считая его предмѣстій и частныхъ домовъ, имѣющихъ своихъ идоловъ, числилось болбе тысячи храмовъ. Они посвящены Сивь подъ различными именами или другимъ, родственнымъ ему богамъ. Не ограничиваясь изображениемъ главнаго бога, воторому посвященъ храмъ, жрецы часто ставятъ изображенія другихъ бо говъ въ нишахъ или рядами, гдъ ихъ бываетъ до сотни. Бенаресь считается особенно священнымъ въ силу легенды, приведенной въ предыдущей главѣ. Священный характеръ простирается на извилистую дорогу вдоль Ганга въ пятьдесятъ миль, на которой встрічаются сотни храмовъ. Прохождение этой дороги составляетъ величайшую заслугу. Постоянные жители Бенареса должны, по крайней мѣрѣ, разъ въ году совершить этотъ путь; а если же кто умретъ на его протяженіи, то, будь онъ еретикъ или преступникъ, а попадетъ на небо.

Главный храмъ въ городѣ воздвигнутъ Бишешвару (богу міра). Такъ во всемъ округѣ Бенареса называютъ Сиву, которому подвластны боги священной дороги, составляющіе родъ полицейской силы. Мѣстопребываніемъ Сивы считается каменная эмблема линга; передъ нею ежедневно проходятъ толпы народа, приносящія въ даръ рисъ, цвѣты, зерно, *ии* или деньги. Многіе изъ вѣрующихъ, приближаясь къ богу, выказываютъ признаки большого страха. боятся навлечь на себя его гнѣвъ. Другая прославленная святыня, это — источникъ Манкарника, стоячій прудъ, воды котораго, по вѣрованіямъ индусовъ, смываютъ самыя тяжелыя преступленія.

Пилигримы, предпринимающіе обходъ Бенареса по священной дорогѣ, соблюдаютъ извѣстные обряды. Они должны, если возможно, искупаться передъ уходомъ и въ концѣ каждаго дня, идти босикомъ, добывать себѣ пропитаніе собственными средствами, не получая его ни отъ кого и не раздавая его никому, не должны ссориться или ругаться во время пути, а по окончаніи должны принести дары жрецамъ Манкарнивскаго источника.

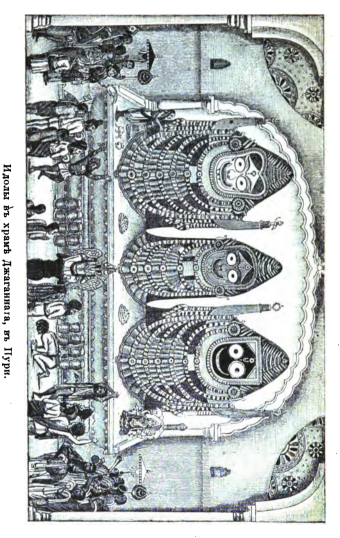
Городъ ІЇури, на побережь Ориссы, не менте прославленный п священный въ глазахъ индусовъ, нъсколько отличается отъ Бенареса. Здъсь воздается поклонение Вишну, какъ Джаганнату (владыкъ міра). Рядъ значительныхъ празднествъ въ течение всего года поддерживаетъ извъстное религіозное возбуждение, достигающее наибольшей силы въ знаменитый праздникъ Колесницы, на который стекаются до ста тысячъ пилигримовъ. Пури раньше былъ буддійской святыней, славу которой унаслъдовалъ Джаганнатъ. Ны-

нѣшній храмъ, сооруженный въ концѣ двѣнадцатаго столѣтія, представляетъ пирамидальное строеніе, на пригоркѣ, около двадцатн футовъ высотою. Чаптанія реформировалъ культъ Вишну, пропо-



вѣдуя, что вѣра и любовь болѣе угодны Богу, чѣмъ епитиміи и обряды. Храмъ уже въ его времена былъ окруженъ толстою двойною стѣной. Чаитанія училъ, что за этой оградой люди всѣхъ кастъ равны и могутъ вмѣстѣ вкушать святую пищу. Вообще со

временъ Чаитаніи культъ Джаганната принялъдругой характеръ. кроткое, жизнерадостное, человъколюбивое божество не имъло п



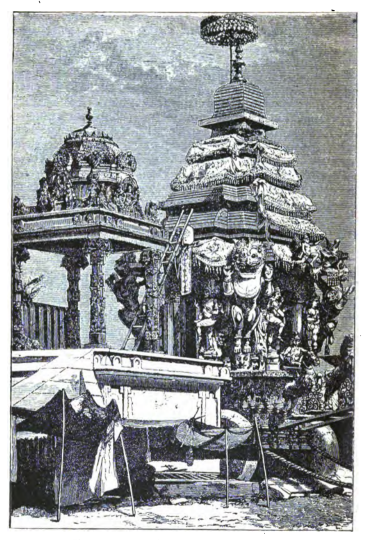
тёни тёхъ кровожадныхъ свойствъ, которыя ему приписывались прежде. Разумбется, жизнерадостность въ понятіяхъ индусовъ превратилась въ сладострастіе. Нёкоторыя лица считаютъ культъ

Джаганната безнравственнымъ, но другія, хорошо освѣдомленныя, горячо опровергаютъ это обвиненіе.

Внутри ограды на площади 300×400 футовъ, кромѣ большого храма, находится цёлая масса маленькихъ храмовъ, священныхъ ибстъ и священныхъ деревьевъ. Большой храмъ раздбляется на четыре отдёла: отдёль жертвенный, отдёль танцовальный — для развлечений, притворъ и собственно алтарь; послъдния два отдъленія занимають по восьми квадратныхь футовь. Въ алтарѣ, въ нишахъ, стоятъ три большихъ изображения главныхъ воплощений Вишну: вепрь, человѣкъ-левъ и карликъ. Главные идолы здѣсь, это — Джаганнатъ, черный, его братъ Баларама, бѣлый, и ихъ сестра Субгадра, золотисто-желтая. Эти три идола вытесаны изъ цёльныхъ кусковъ твердаго дерева и представляютъ грубъйшее изображение человъческаго тъла безъ рукъ и ногъ; вмъсто рукъ у нихъ обрубки, къ которымъ придъланы кисти рубъ изъ золота. Оба мужскихъ идола высотою около шести футовъ, а женский около четырехъ съ половиной. Одежду и украшения на нихъ мъняють по нёскольку разъ въ день, такъ что въ различные часы пхъ можно видёть то въ облаченіи Будды, то Кришны, то Ганезы. По поводу этихъ безобразныхъ идоловъ ходятъ различные толки; такъ, напримъръ, говорятъ, что Богъ великъ и нельзя точно изобразить ero, а эти уродливыя фигуры сдёланы для того, чтобы внушать людямъ страхъ и побуждать ихъ приносить Господу умилостивительные дары. Въроятно, это - видоизмъненные буддійскіе идолы. Кромѣ нихъ, въ храмѣ стоитъ безформенный шестифутовый чурбань, наверху котораго изображено колесо, соответствующее буддійскому колесу закона. Внутри идола Джаганната находится какой-то талисманъ, который бережно переносятъ при замѣнѣ стараго изображенія новымь; въ чемъ онъ заключается, знають только жрецы, но, по всёмъ вёроятіямъ, это какія-нибудь буллійскія мощи.

Въ самомъ алтарѣ и около него находятся также многочисленныя изображенія другихъ боговъ или ихъ главныхъ воплощеній. За исключеніемъ большихъ праздниковъ, ихъ не трогаютъ съ мѣста, но ежедневно передъ ними совершается служба, гдѣ они играютъ роль живыхъ существъ. Ко времени четырехъ главныхъ ежедневныхъ трапезъ въ храмъ приносятъ массу вареной пищи, которую не надолго ставятъ передъ идоломъ и послѣ этого считаютъ освященной. Готовятъ ее люди низшихъ кастъ, но послѣ освященія пилигримы всѣхъ кастъ безъ различія ѣдятъ ее и даже иногда берутъ домой, какъ святыню. Въ иные дни до ста тысячъ человѣкъ получаютъ такую пищу, разумѣется, за плату, и жрецы отъ этого имѣютъ огромный доходъ. Величайшими праздниками

въ Пури считаются: Долъ-Джатра, нѣчто вродѣ весенняго карнавала; Снанъ-Джатра, когда идоловъ купаютъ въ священной



Колесница Джаганната въ Пури (орисса).

водѣ, наряжаютъ въ великолѣпныя одежды, и подъ тѣмъ предлогомъ, что они во время купанья простудились и заболѣли лихо-

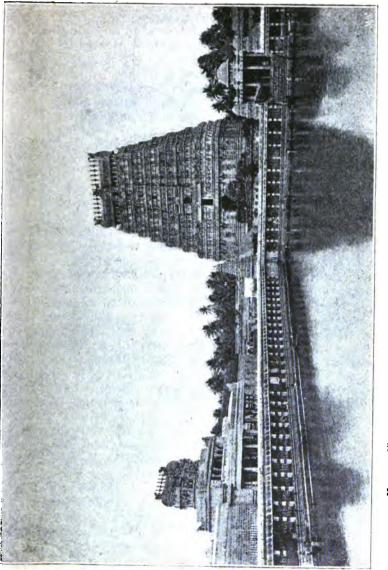
радкой, пом'ящають на двъ недъли въ лазареть, чтобы заново окрасить ихъ; затъмъ Ратъ-Джатра, или праздникъ колесницы, когда боговъ вывозятъ кататься. Колесницы обыкновенно очень тяжелы и громоздки; такъ, напримъръ, колесница Джаганната имбеть сорокъ-пять футовъ высоты и покоится на шестнадцати колесахъ. При большомъ стеченіи народа идоловъ ставятъ въ колесницы, одѣваютъ и привязываютъ имъ золотыя руки. Когда все готово, главный жрець, Курда-раджа, именуемый подметальщикомъ храма", мететъ дорогу саженъ на пятьдесятъ передъ колесницами, поклоняется идоламъ и берется за вожжи; при этомъ сотни особыхъ индусскихъ служителей съ помощью пилигримовъ принимаются тащить колесницу къ ряду храмовъ, отстоящихъ почти на двѣ мили. Путешествіе длится, обыкновснно, четыре дня; по прибытіи на мъсто назначенія, изображеніе Лакшми несуть провъдать Джаганната. Черезъ четыре-пять дней процессія отправляется обратно. Случалось, что фанатики-пилигримы кон-чали самоубійствомъ во время этого праздника, и онъ сдълался чуть ли не синонимомъ кроваваго жертвоприношения. Это, однако, прямо противорѣчитъ духу вишнуитскаго культа. Безъ сомнѣнія, бывали религіозные самоубійцы, которые стремились умереть въ состояния святости, чтобы не возвращаться къ мірскимъ искушеніямъ; въ толпѣ и давкъ также неръдко происходили несчастные случаи, оканчивавшиеся смертью. Но жрецы отнюдь не предписываютъ и не поощряютъ человъческихъ жертвъ, такъ какъ считается, что всякая капля крови, пролитая въ присут-ствія Джаганната, оскверняетъ жрецовъ, народъ и святую пищу. Если смертельный случай происходить въ храмъ, то богослуженіе тотчасъ же пріостанавливается и жертва уносится отъ лица оскорбленнато божества. Въ Пури бываетъ почти непрерывный циклъ религіозныхъ празднествъ, которыя даютъ жителямъ средства къ существованию.

Паломники стекаются также въ большіе храмы Танджора, Мадуры и Рамесвары (островъ между Индіей и Цейлономъ), гдѣ воздается культъ Сивѣ. Величайшимъ подвигомъ для пилигрима считается, если онъ побываетъ въ Бенаресѣ, принесетъ оттуда сосудъ съ водою Ганга въ Рамесвару, польетъ ею символъ Сивы и затѣмъ выкупается въ морѣ, разумѣется, оплачивая каждый свой шагъ. По поводу этого Monier Williams приводитъ одинъ трогательный разсказъ. "Незадолго до моего пріѣзда, какой-то отецъ съ сыномъ, совершая данный обѣтъ, послѣ продолжительнаго и тяжелаго пути, перенесли уже, наконецъ, свою драгоцѣнную ношу, — воду изъ Ганга, — черезъ проливъ. Желанная цѣль была совсѣмъ близка, храмъ Рамесвары открывался взорамъ, какъ

вдругъ отецъ скоропостижно умеръ, оставивъ своего малолѣтняю сына беззащитнымъ сиротою. Однако, у мальчика все еще быю сокровище — кружка воды изъ Ганга. Онъ разсудилъ, что если только ему удастся полить ею священный символъ, то это освободитъ его отъ всѣхъ земныхъ горестей. Еще разъ поднялъ онъ свою ношу и посиѣшилъ съ нею къ святилищу. Вообразите же взрывъ страстнаго отчаянія ребенка, когда двери оказались запертыми для него: у него не было денегъ, чтобы заплатить главному жрецу!"

Въ южной Индіи самый замѣчательный изъ храмовъ, посвященныхъ Вншну, это Срирангамскій въ Тричинополи. Онъ окруженъ семью параллельными оградами, въ предѣлахъ которыхъ живутъ сотни брамановъ. На углахъ каждаго квадрата находятся ворота и огромныя пирамидальныя башни. Все вмѣстѣ должно изображать небеса Вишну. Главный идолъ лежачій; онъ считается неподвижнымъ и, разумѣется, по этому поводу сложилась объ яснительная легенда. Надъ нимъ находится алтарь въ видѣ слога Омъ. Другое изображеніе Вишну возятъ во время процессій на праздникѣ Колесницы и т. д. Вѣнецъ его усыпанъ брильянтами. жемчугами, рубинами и другими драгоцѣнными камнями. При такихъ храмахъ содержатся, обыкновенно, толпы музыкантовъ и танцовщицъ, принимающихъ участіе въ праздничныхъ торжествахъ. Тенерь мы перейдемъ къ разсмотрѣнію индусскихъ сектъ. Всѣ

онѣ до извѣстной степени придерживаются догматовъ, о которыхъ мы говорили выше, почитаютъ Вишну и другихъ боговъ въ различныхъ проявленіяхъ, или же слёдуютъ ученію реформаторовъ. Такъ, въ числѣ вишнуитскихъ сектъ есть послѣдователя Рамануджи, Рамананда, Кабира и др. Сектантовъ различаютъ 💵 особымъ значкамъ, которые наводятся бѣлою глиной на лбу послѣ купанья, во время большого праздника. У Рамануджиновъ идутъ двъ вертикальныя линіи отъ корней волосъ до бровей и соединяются на переносьи горизонтальной линіей; посреди лба — поперечная красная черта. На груди и на рукахъ у нихъ также красные и бѣлые мазки, которые должны изображать извѣстныя примъты Вишну. Главная особенность ихъ въроучения та. что Вишну есть Браманъ, верховное существо. Раманандины почитаютъ Вишну, какъ Рамачандру, а также жену его Ситу. У этой секты много монастырей и много странствующихъ членовъ, которые собирають подаянія и ходять по святымь мѣстамъ; всѣ оня безбрачны. Фактически они не признають кастовыхь различій. Послъдователи Кабира върятъ въ единаго Бога и не воздають внёшняго поклоненія индусскимъ божествамъ; они лишь воспёваютъ гимны основателю своей секты. Нравственность ихъ стоитъ



Индусскій храмь близь Мадраса. (Сь оригин. фотогр. проф. А. Н. Краснова).

высоко: они предписываютъ правдивость, гуманность и отвращеніе къ насилію.

Есть много вишнуитовъ, почитающихъ своего бога подъ видомъ ребенка Гопала, сына пастуха. Эта секта основана Вишну-Свами и расширена Валлабгой; въ противоположность аскетизму,

Свами и распирена валлаогои; въ противоположность аскетизму, она ставитъ въ заслугу богатство одежды и щедрость угощенія. Главный храмъ Гопала — въ Аджмиръ. Мадвы южной Индіи, это — послъдователи Мадгавы, который жилъ въ двънадцатомъ въкъ и котораго они считаютъ воплоще-ніемъ бога Ваю. Они носятъ одежду грязно-желтаго цвъта, хо-дятъ съ непокрытою головой и выжигаютъ себъ раскаленнымъ дять съ непокрытою головой и выжигають сеоб раскаленнымь желѣзомъ символы Вишну на груди или на плечахъ. Они покло-ияются нѣсколькимъ богамъ, но учатъ, что человѣческій духъ не тождественъ съ божественнымъ духомъ, хотя и соединенъ съ нимъ, и что поглощеніе въ главномъ божествѣ невозможно. Въ этомъ заключается существенное отличіе ихъ ученія отъ обычныхъ индусскихъ върований.

Большинство почитателей Вишну въ Бенгаліи принадлежить воляшниство почитателен ришну въ вентали принадаемито къ сектъ, основанной Чаитаніей, вліяніе котораго такъ подняло значеніе праздниковъ въ Пури. Его послъдователи върятъ, что Вишну есть верховная Душа и единственная сущность міра и что Чаитанія былъ его воплощеніемъ. Они также придаютъ большое значеніе бакти, или въръ, различая въ ней пять степеней: 1) миръ. спокойное созерцаніе; 2) рабство; 3) дружбу; 4) сыновнее чувство; 5) кротость. Ихъ жизнерадостный культъ вмъняетъ въ обязанность безусловное послушаніе духовному учителю, или гуру. На ихъ праздникахъ не соблюдается разграниченіе кастъ.

Отличительнымъ знакомъ сиваитскихъ сектъ служатъ горизонтальныя линіи, взамёнъ вертикальныхъ; ширина и цвётъ ихъ ука-зываютъ на принадлежность къ той или иной сектъ. Большинство сиваитовъ происходятъ изъ касты брамановъ. Сектъ у нихъ не такъ много и онѣ не такъ популярны, какъ вишнуитскія. Къ числу сектантовъ относятся данди, или носители посоховъ, нищенствующіе люди, проводящіе большую часть времени въ разпенствующіе люди, проводящіе оольшую часть времени вь раз-мышленіи. Часто они доходять до идіотства отъ постояннаго на силованія мысли и рёчи. Другая секта созерцателей — это іоги, подчиненные строжайшимъ правиламъ, соблюденіе которыхъ, будто бы, придаетъ имъ легкость, способность мгновенно проходить огромныя разстоянія или дёлаться невидимыми и т. д. Многіе изъ нихъ — странствующіе фокусники и предсказатели, эксплуатирующіе довфрчивый народъ.

Подъ названіемъ сактовъ извѣстны различныя секты, воздающія культъ женскимъ формамъ божества: Сарасвати, Лакшии, Ситъ



Индусскіе факиры. (Сь оригин. фотогр. проф. А. Н. Краснова.)

Парвати, Дургѣ, Кали и т. д. Они считаютъ женское божество источникомъ активной энергии и существования. Эти взгляды развиты главнымъ образомъ въ позднъйшихъ книгахъ, такъ называемыхъ Тантрахъ, которыя считаются библіей сактовъ. Онъ частью сходны съ Пуранами, частью описываютъ спеціальные обрады сактовъ, заклинанія и чары, преимущественно, въ формъ діалоговъ между Ситой и его женой. Нътъ сомнънія, что индунзмъ унизился до послёдней степени въ этомъ культъ, который возбуждаетъ и поддерживаетъ разнузданные, чувственные инстинкты. учитъ, что удовлетворение грубъйшихъ аппетитовъ при сосредоточивании ума на высшемъ существъ есть самый благочестивый поступокъ. Употребление спиртныхъ напитковъ и мяса составляетъ принадлежность сактійскаго богослуженія. Предполагается, что размышление о текстахъ и чарахъ Тантръ доставляетъ особенное могущество: даетъ способность предсказывать будущее, совершать чудеса, внушать кому-нибудь любовь, превращать растенія въ муку и т. п. Едва ли легковъріе можеть пойти дальше, чёмъ у сактовъ. Однако, образование, которое вводятъ англичане, уже до нѣкоторой степени ограничило распространение этихъ пагубныхъ понятій.

Теперь обратимся къ противоположному явлению современнаго индуизма — развитію деистическихъ секть съ чистыми стремленіями. Послъдователь Кабира, Нанакъ, родившійся близъ Лагора въ 1469 году, положилъ начало сикхизму въ Пенджабъ. Онъ сдълался учителемъ, или гуру, а его послъдователи стали называться сикхами, или учениками. Подъ вліяніемъ развивавшагося магометанства, онъ проповъдывалъ религію, свободную отъ кастовыхъ различій и идолопоклонства; но онъ все-таки былъ скорѣе пантеистомъ, чъмъ монотеистомъ, и училъ, что Богу слъдуетъ покло-няться въ лицъ Гари (Hari); это — одно изъ наименованій Вишну. Послѣ Нанака быль цѣлый рядъ главныхъ гуру, которые внушали враждебныя отношенія къ магометанамъ и, по большей части, становились военными предводителями. Четвертый гуру, Рамдась, построилъ храмъ на священномъ озерѣ въ Амрицарѣ, гдѣ съ тѣхъ поръ находится главное мъстожительство сикховъ. Пятый гуру, Арджунъ, значительно дополнилъ библію сикховъ. Говиндъ, десятый гуру, составилъ вторую книгу или дополнение къ библия, опредблилъ форму крещенія, училъ отказываться отъ идолопоклонства и почитать только сикхійскаго гуру и сплотиль цёлую партію. Войну онъ возвелъ въ религіозную обязанность. Отка-завшись назначить себъ преемника-гуру, онъ сдълалъ библію сикховъ или "Грантъ" предметомъ культа, съ титуломъ Сагиба. Съ тъхъ поръ Грантъ сталъ считаться непогръшимымъ руководите-

лемъ, который длетъ отвъты на какіе угодно вопросы. Библія сикховъ написана своеобразно, на древнемъ наръчіи "Инди" (Hindi). Въ ней говорится объ единствъ Бога, но она основана на пантеистическихъ понятіяхъ. Многія названія Вишну приняты, какъ имена верховнаго Бога. Эта библія запрещаетъ идолопоклонство, но самый способъ поклоненія, одъванія и украшенія Гранта очень къ нему приближается. Въ учение Гранта введены многія грубыя индусскія суевърія, какъ, напр., въра въ святость коровы и въ безчисленныя переселенія душь, и предписывается полное подчиееніе верховному гуру. За послёдніе годы сняхизмъ замётно регрессировалъ и приблизился къ вишнуизму. Многіе сикхи теперь признаютъ раздъление кастъ, носятъ браманский шнуръ и придерживаются индусскихъ праздниковъ и церемоній. Въ Патиъ есть большой храмъ Говинда, гдъ хранятся многія его вещи. Храмъ въ Амрицаръ-одинъ изъ замъчательнъйшихъ архитектурныхъ памятниковъ Индіи. Онъ посвященъ единому Богу подъ именемъ Гари; но, по сикхійскимъ върованіямъ. Богъ видимо представленъ въ образъ священной книги.

Брамо-Самаджъ представляетъ возрождение деизма Ведъ подъ значительнымъ вліяніемъ христіанскаго ученія. Основатель Брамо-Самаджа, Раммогунъ-Рой (род. въ 1774), сынъ высокороднаго брамана-вишнуита, въ совершенствъ зналъ персидскій, арабскій и санскритский языки. Шестнадцати лътъ отъ роду онъ нанисаль трактать противъ идолопоклонства и возбудиль такую оппозицію, что долженъ былъ на нъсколько лътъ покинуть домъ и поселиться въ Тибетъ, гдъ онъ занялся изученіемъ буддизма. Затъмъ, познакомившись съ англійскимъ языкомъ, онъ получилъ правительственное мѣсто и попалъ въ среду европейцевъ. Послѣ смерти отпа онъ могъ смѣлѣе возставать противъ того, что считалъ отступленіями отъ истинной ведійской религін. Онъ обратилъ особенное вниманіе на то, что Сати, или обычай сожженія вдовъ, не былъ санкціонированъ Ведами. Изучивъ христіанское въроученіе, онъ издалъ въ 1819 году книгу "Ученіе Христа, руководителя мпра и счастья", въ которой онъ говорилъ, что, насколько ему извѣстно, догматы Христа больше всѣхъ другихъ соотвѣтствуютъ принципамъ нравственности и больше всёхъ другихъ примёнимы для разумныхъ существъ. Онъ выбралъ лучшее изъ всёхъ религій, полагая, что вдохновеніе не ограничивается одною какою-либо эпохой или націей; поэтому онъ позаимствовалъ все, что нашелъ хорошаго въ священныхъ книгахъ различныхъ націй.

Брамо-Самаджъ окончательно утвердился въ 1830 году, какъ "культъ въчнаго, неисповъдимаго, неизмъннаго Духа, Творца и охранителя міра". Брамо-Самаджъ не допускалъ ни иконъ, ни изо-

браженій, не дозволялъ жертвоприношеній и не разрѣшалъ непочтительнаго отношенія къ чужимъ върованіямъ. Высказавшись письменно и устно противъ системы кастъ, Раммогунъ-Рой, однако, не отказался ни отъ нея, ни отъ браманскаго шнура. На собраніяхъ, попрежнему, читались Веды, а не библія. Въ 1831 году Раммогунъ-Рой побхалъ въ Англію, но палъ жертвою климата и умеръ въ Бристолѣ въ 1833 году. Ему индуизмъ обязанъ первымъ шагомъ къ возвышенію и очищенію.

Его преемникомъ былъ Девендра-Натъ-Тагоръ (род. въ 1818 г.), основавшій общество познанія истины въ 1839 году, и пришедшій въ Брамо-Самаджъ въ 1841 году. Въ 1843 году онъ выработалъ схему для преобразованія этого общества въ церковь, члены которой должны были произносить семь торжественныхъ обътовъ. Имъ надлежало воздерживаться отъ идолопоклонства, почитать великаго Бога, Творца, Сохранителя и Разрушителя, выражая это любовью къ Богу и богоугодными дълами, вести святую жизнь и исправляться отъ гръховъ. Затъмъ былъ назначенъ священносяужитель, и къ 1847 году уже 767 человъкъ произнесли объты; далъе ихъ примъру послъдовали многіе другіе. Къ 1856 году выработалось убъждение, что не слъдуетъ върить въ непогръшимость Ведъ и можно признать только тѣ ихъ предписанія, которыя согласны съ деистическою истиной. Въ силу этого составлены были одобренныя выдержки изъ Ведъ, законовъ Ману, Шатапата-Браманы и т. д. "Церковь" считаетъ Бога отцомъ, который никогда не воплощался, который слышитъ молитвы всёхъ существъ и охраняетъ ихъ своимъ провидѣніемъ. Раскаяніе есть путь къ искупленію, прощенію и спасенію. Для религіозныхъ цёлей необходимы только добрыя дъла, милосердіе, созерцаніе и благочестіе, но епитиміи и паломничество излишни. Единственная жертва — самопожертвованіе, единственный храмъ — чистое сердце. Кастовыя различія не признаются.

Несмотря на явный прогрессъ, Брамо-Самаджъ сохранялъ еще много общаго съ индуизмомъ. Въ 1865 году появился новый реформаторъ, извъстный Кешубъ-Чундра-Сенъ, который проповъдывалъ болѣе спиритуальное ученіе. Онъ началъ съ того, что уничтожиль кастовыя ограничения, и это повело къ раздѣлению секты. Затъмъ онъ ввелъ новую форму посвященія, сталь допускать женщинъ и проповъдывалъ измънение брачныхъ законовъ. Однако, прошло нѣсколько лѣтъ, и самъ Кешубъ, возстававшій противъ раннихъ браковъ, выдалъ свою малолътнюю дочь за магараджу Кучъ-Бехара, при чемъ свадьба сопровождалась нъкоторыми индусскими церемоніями. Вышелъ страшный скандалъ. Тъмъ не менъе, цервовь Кешуба, или прогрессивный Брамо-Самаджъ, процвътала

128

подъ его автократическимъ управленіемъ вплоть до его смерти, послѣдовавшей 8-го января 1884 года. Общество, отъ котораго отдѣлился Кешубъ, извѣстное теперь подъ именемъ Ади-Самаджа (первичнаго Самаджа), состояло подъ управленіемъ Девендра-Натъ-Тагора; впослѣдствіи оно опять до извѣстной степени вернулось къ индуизму. Кешубъ замѣнилъ прежніе индусскіе праздники новыми, во время которыхъ происходили религіозныя собранія и публичныя процессіи съ музыкой и пѣніемъ. Онъ также считалъ себя призваннымъ уничтожить расколъ и распри мсжду сектами. Вліяніе Кешуба чувствуется и понынѣ. Апостолъ его церкви Дурбаръ не дозволилъ пользоваться площадкой, съ которой училъ Кешубъ, и объявилъ, что самъ Кешубъ и послѣ смерти стоитъ во главѣ церкви. Интересно, будутъ ли сдѣланы дальнѣйшіе шаги къ его обоготворенію.

Лица, отдѣлившіяся отъ Кешуба послѣ бракосочетанія его дочери, образовали церковь, извѣстную подъ именемъ Всеобщаго Самаджа (Universal Samaj). Они учредили родъ пресвитеріанскаго правленія, во избѣжаніе неограниченной власти одного лица; только тотъ, кто и частнымъ, и публичнымъ образомъ отрекался отъ идолопоклонства и кастъ, могъ вступить подъ знамена Всеобщаго Самаджа. Всего въ различныхъ деистическихъ сектахъ Индіи насчитывается 1500 членовъ и 8000 кандидатовъ, распредѣленныхъ между 178-ю церквами.

Упоминаемъ еще о нѣкоторыхъ обще-индусскихъ понятіяхъ, которыя сильно тормазятъ прогрессъ; такова, напр., вѣра въ фатализмъ, въ то, что вся жизнь человѣческая предопредѣлена Богомъ, и что безполезно противиться Его рѣшенію. Эта-то покорность судьбѣ парализуетъ дѣятельность народа, особенно во время болѣзней. Затѣмъ, очень развита вѣра въ Майю, или заблужденіе. Всѣ люди считаются жертвами заблужденія, особенно, когда они воображаютъ, что они отличны отъ Бога. Говорятъ, обыкновенно, что Высшему Духу надоѣло одиночество и онъ, въ видѣ развлеченія, создалъ міръ, а всѣ несчастья въ жизни происходятъ отъ Майи, такъ какъ существа не знаютъ; что они составляютъ одно съ Богомъ.

Въра въ переселение душъ распространена по всей Индии и, между прочимъ, составляетъ характерную особенность буддизма. Мы вкратцъ изложимъ основы этого учения. Существование продолжается и послъ смерти. За добрую жизнь полагается небесная награда, за дурную — адское наказание. Черезъ нъкоторое время душа возвращается на землю и, сообразно своимъ прежнимъ поступкамъ, возрождается въ низшемъ или высшемъ состоянии. Возрождений можетъ быть неограниченное число; они то идутъ въ

Вел, религіи Востока.

восходящемъ порядкъ, то высокія чередуются съ низкими. Предполагается, что у многихъ боговъ есть собственныя небеса, куда они на нъкоторое время берутъ своихъ почитателей, болъе или менъе приближая ихъ къ себъ. Изъ поступковъ, которые даютъ это преимущество, главное мъсто занимаютъ: паломничество, соблюденіе культа, жертвоприношенія, построенія храмовъ, дари браманамъ и почитаніе гуру. Высшее состояніе блаженства доступно исключительно браманамъ; но представители низшихъ кастъ за добрыя дъла могутъ постепенно возрождаться въ высшихъ кастахъ, пока не сдълаются, наконецъ, браманами.

Въ Пуранахъ подробно описаны различные ады и небеса. Существуетъ сто тысячъ адовъ, по одному для каждаго рода по-ступковъ. Такъ, обжору бросаютъ въ кипящее масло; того, кто обидълъ человъка высшей касты, даютъ на растерзание свиньямъ, того, кто презрительно обращался съ религіозными нишими. погружають лицомъ въ грязь. Но, къ счастью, какъ для гръшниковъ, такъ и жрецовъ, эти наказанія можно смягчить добрыми дѣлами и жертвоприношеніями. Законы Ману говорять, что "за тёлесный грёхъ человёкъ возродится въ растеніи или въ минералѣ, за словесный — въ птицѣ или животномъ, за мысленный – въ низшемъ сословіи. Убійца брамана возродится въ видѣ собаки, кабана, осла, быка и т. п.; совершившій кражу у жреца тысячу разъ возродится въ видѣ пауковъ, змѣй и т. п. Въ позднѣйшихъ книгахъ это ученіе достигло наибольшаго развитія; такъ, напр., Агни-Пурана говорить, что утратившій человѣческое рожденіе проходить черезь восемь милліоновь рожденій въ низшихь существахъ, прежде чёмъ сможетъ вновь вочеловѣчиться. Изъ нихъ 2,100,000 приходится на неодушевленные предметы, какъ-то: камни, деревья и т. п. 900,000 — на долю водяныхъ животныхъ; 1,000,000 — на насъкомыхъ, червей и т. д.; 1,000,000 — на птицъ и 3,000,000 на звърей. Еще далъе по восходящимъ ступенямь, совершивъ подобающія заслуги, онъ проживаетъ 400,000 жизней въ низшихъ кастахъ людей и 100 – въ кастъ брамановъ. Послъ этого онъ можетъ достигнуть поглощенія въ Брамъ". Вотъ до какой степени развилась насильственно привитая система уваженія или покорности къ требованіямъ жрецовъ! Если случается какое-нибудь несчастье, то индусъ увъренъ, что оно послано ему въ наказание за гръхи прошлыхъ существований.

Въ виду всего этого неудивительно, что смерть считается подходящимъ моментомъ для достиженія будущихъ блаюъ иля освобожденія отъ наказаній. Ученіе гласитъ, что если индусу не удастся умереть вблизи Ганга или другой священной ръки, и если его тъло не будетъ сожжено на берегу этой ръки, или вообще,

около воды, куда надлежитъ бросить часть пепла, то духъ его послѣ смерти будетъ блуждать въ несчастьи. Этимъ обусловливается обычай переселенія умирающихъ на берегъ рѣки. Безконечные слѣды ногъ тянутся вдоль береговъ вплоть до топорныхъ построскъ, называемыхъ гатали, куда кладутъ умирающихъ.

Индусы считаютъ такую смерть величайшимъ благодѣяніемъ и, желая оказать услугу своимъ умирающимъ родственникамъ, часто перевозятъ ихъ по страшной жарѣ, подвергая неминуемому риску. Множество людей погибло такимъ образомъ, хотя ихъ болѣзнь вовсе не была смертельна. По одному слову туземнаго доктора, опредѣлившаго опасность, начинаются сборы въ путь, чтобы больной не умеръ дома. Вся эта картина носитъ въ высшей степени отталкивающій характеръ. За нѣсколько минутъ до смерти, жертву переносятъ на самый край берега, болѣе или менѣе погружаютъ въ воду, гдѣ она и умираетъ. Иногда, безъ сомнѣнія, этими обстоятельствами пользуются, чтобы скорѣе отправить больного на тотъ свѣтъ. Одинъ туземный писатель говоритъ: "Лица, на обязанности которыхъ лежитъ уходъ за умирающими въ гатѣ, скоро начинаютъ тяготиться своимъ положеніемъ и вмѣсто того, чтобы заботиться объ удобствѣ больного, прибѣгаютъ къ искусственнымъ средствамъ, ускоряющимъ смерть. Погруженіе часто является синонимомъ удушенія". Живучесть нѣкоторыхъ людей простирается до того, что они выдерживаютъ девять-десять погруженій, и все-таки приходится ихъ отвезти домой; но остатокъ жизни ихъ считается безчестіемъ.

Послѣ смерти трупъ немедленно предаютъ сожженію. "Трупъ умершаго съ берега переносятъ въ гатъ, который находится на разстояніи нѣсколькихъ десятковъ саженъ, и тотчасъ же воздвигаютъ погребальный костеръ. Тѣло, покрытое кускомъ новой матеріи, кладутъ на костеръ, который состоитъ изъ дровъ и хворосту, съ примѣсью сандаловаго дерева и смолы, чтобы заглушить трупный запахъ. Затѣмъ, отверженный, Манипора-браманъ читаетъ положенную формулу, и сынъ или ближайшій родственникъ покойника, переодѣвшись въ новое бѣлое платье, къ полѣ котораго привязанъ желѣзный ключъ для предохраненія отъ злыхъ духовъ, зажигаетъ костеръ. Тѣло должно испепелиться, а "несгарающую часть его бросаютъ въ рѣку. Сынъ поливаетъ костеръ нѣсколькими кружками святой воды, купается въ рѣкѣ и возвращается домой со своими друзьями". Далѣе идутъ дикія выраженія печали со стороны женщинъ. Часто семья не въ состояніи купить достаточно дровъ, чтобы сжечь тѣло, и тогда часть его предоставляется шакаламъ и коршунамъ. Погребальныя церемонія брамановъ гораздо сложнѣе.

Послѣ сожженія тѣла наступаетъ Шрадда, или поминальныя церемоніи. Иногда онѣ обходятся дешево, но въ нѣкоторыхъ случаяхъ сопровождаются страшными расходами. На тридцатый день послѣ смерти духу повойника и его предкамъ приносятъ въ жертву сътстное, и затъмъ устраиваютъ угощение для брамановъ и людей изъ другихъ кастъ. Эти церемонія напоминаютъ китайскій культь предковъ и показываютъ, какое крупное вліяніе уваженіе къ предкамъ имѣло у совершенно различныхъ народовъ. Вотъ текстъ одной такой молитвы: "Пусть всѣ изъ моего рода, сожженные огнемъ, всѣ живущіе и даже всѣ не сожженные, вкусятъ предлагаемой пищи и въ довольствъ отправятся по высшему пути! Пусть тѣ, у кого нѣтъ ни отца, ни матери, ни родственника, ни пищи, ни средствъ въ пропитанию, вкусятъ отъ этой пищи, приносимой на земль, и также достигнуть счастливаго жилища!" Часть пищи, приносимой въ жертву, бросаютъ въ огонь, чтобы она такимъ способомъ дошла по назначению. Въ течение перваго года послъ смерти, браманы часто совершають эти церемоніи, а потомъ лишь одинъ разъ въ годъ. Выполнять погребальные обрязы по настоящему долженъ сынъ или ближайший родственникъ покойнаго; если же мужскихъ родственниковъ не окажется, то эту обязанность могуть нести женщины или другіе наслёдники. Пурана и другія священныя книги объщають цедрыя награды, какъ, напримбръ, прощение всёхъ грёховъ, тёмъ, кто какъ слёдуеть выполняеть обряды Шрадды.

Какое же вліяніе оказывають религіозныя воззрѣнія индусовь на состояніе ихъ нравовъ? Многіе писатели полагають, что поднятію индійской нравственности препятствуеть затворничество женщинь, и пока онѣ не получать свободы и образованія, не можеть быть и рѣчи о крупномъ прогрессѣ. Приводимъ отрывокъ изъ книги одной индусской писательницы объ обязанностяхъ женщины: "Мужъ для жены — религія, единственное дѣло, все. Жена должна размышлять о своемъ мужѣ, какъ о Брамѣ. Для нея всѣ паломничества должны быть сосредоточены у ногъ мужа. Приказаніе мужа имѣетъ такую же силу, какъ предписаніе Ведъ. Для цѣломудренной жены мужъ сть богъ. Когда мужъ доволенъ, то и Брама доволенъ. Мужъ доставляетъ женѣ счастье, состояніе. праведность и блаженство, онъ освобождаетъ ее отъ печали и грѣха, онъ ея гуру, ея честь".

Конечно, въ низшихъ классахъ обыкновенно не приходится держать женщину взаперти, но и тамъ это составляетъ идеалъ. Рождение дъвочки считается несчастьемъ для матери и, наоборотъ, каждая индусская женщина молится, совершаетъ паломничества, постится, приноситъ цённые дары, чтобы у нея родился сынъ.

который сможетъ совершеніемъ обрядовъ Шрадды освободить своизъ предковъ отъ посмертныхъ страданій. Всѣ стремленія дѣвушки клонятся къ тому, чтобы получить хорошаго мужа и сыновей. Она надѣется достигнуть этого путемъ различныхъ обрядовъ, о которыхъ намъ не приходится распространяться. Мы не можемъ также въ подробностяхъ поговорить о вредѣ раннихъ браковъ (въ возрастѣ 7—10 лѣтъ), о многоженствѣ, распространенномъ въ высшихъ кастахъ, и о брачныхъ церемоніяхъ, которыя полны религіознаго значенія. Жены бѣдныхъ людей пользуются сравнительною свободой; но въ богатыхъ классахъ жена бываетъ служанкой не только своего мужа, но и всѣхъ старшихъ женщинъ своей семьи. Посѣтителей она можетъ принимать только въ присутствіи шурина и не смѣетъ въ теченіе дня разговаривать съ мужемъ или даже обѣдать съ нимъ вмѣстѣ. Часто она бываетъ кертвой тиранніи и злоупотребленій со стороны старшихъ женщинъ зенаны.

Тёмъ не менѣе жизнь индусской женщины — рай въ сравненіи съ судьбой бездѣтной вдовы. Долго держался обычай, чтобы вѣрная жена приносила себя въ жертву на погребальномъ кострѣ (сётти). Многія вдовы малодушно отказывались отъ исполненія даннаго ими обѣта, отравлялись или же были принесены въ жертву насильно. Но часто вдовы спокойно и безстрашно шли на костеръ, не издавая ни крика, ни стона. На нихъ могущественно дѣйствовало убѣжденіе, что онѣ совершаютъ поступокъ, угодный богамъ и ихъ покойнымъ мужьямъ. Въ 1830 году сожженіе вдовъ было запрещено въ провинціяхъ, подвластныхъ Британіи, но оставалось попрежнему въ нѣкоторыхъ туземныхъ областяхъ. Wilkins говоритъ, что послѣдній, извѣстный ему, случай сати происходилъ около 1880 года.

Трудность уничтоженія сати объясняется тѣмъ, что вдовы, особенно бездѣтныя, терпятъ ужасное обращеніе: имъ запрещено вступать вторично въ бракъ; онѣ должны исполнять черную работу и выносить насмѣшки всей зенаны. Имъ полагастся ѣсть всего лишь разъ въ сутки и два дня въ мѣсяцъ поститься; украшеній и всякихъ удовольствій онѣ вовсе лишены. Иногда страданія вдовы такъ велики, что она предпочла бы умереть. Нѣтъ сомнѣнія, что пожилыя вдовы могутъ завоевать себѣ извѣстное положеніе и со временемъ пріобрѣсти вліяніе. Однако, какъ уже было сказано, ключъ ко многимъ религіознымъ и соціальнымъ вопросамъ Индіи лежитъ въ положеніи и воспитаніи женщины. Съ расширеніемъ образованія въ привилегированныхъ классахъ наступило нѣкоторое улучшеніе; этому способствовало также допущеніе въ зенаны европейскихъ женщинъ и женщинъ-врачей. Въ этомъ кроется залогъ будущаго.

По ученію индусовъ, за величайшіе проступки можно получить прощеніе, нисколько не измѣнивъ своей жизни и не исправившись. Поэтому неудивительно, что воровство, ложь, неблагодарность, подлогъ, клятвопреступничество, мстительность, жестокость и разврать очень часто встръчаются между ними. Wilkins говорить: "Меня нисколько не удивляетъ безнравственность индусовъ, такъ какъ ихъ священныя вниги дають высочайшія и величайшія нравственныя предписанія, а ихъ божества при воплощеніяхъ совершенно забываютъ эти преврасные уроки. Вообще религія и нравственность индусовь не идуть рука объ руку... Если индусъ разгибванъ, то онъ забываетъ правду, честь, все, и не задумается ни передъ какими средствами, чтобы оскорбить врага. Терминъ "кроткій индусъ" — не что иное, какъ сарказмъ. Индусы покоряются тираннии и жестокости только потому, что они физически неспособны къ сопротивленію; но дайте имъ возможность отомстить врагу, и они не хуже другихъ постоятъ за себя. Они не употребляють ножа или кинжала, но зато прибъгають къ яду или, что еще хуже, къ яду своихъ лживыхъ языковъ". Съ другой стороны; у индусовъ очень развито братское и сыновнее чувство; затъмъ они отличаются щедростью въ дарахъ, большимъ терпъніемъ. трудолюбіемъ и изобрѣтательностью. Благодаря этимъ положительнымъ качествамъ, а также большимъ умственнымъ способностямъ, изъ нихъ со временемъ можетъ выработаться великая и благородная нація.

## ГЛАВА У.

## Жизнь Будды.

Подготовленная почва. — Эпоха основателя будлизма. — Личность Будды. — Будлйскія священныя книги. — Родина Будды. — Его юность и молодость. — Всликое отреченіе. — Отшельничество. — Просв'ятленіе. — Искушеніе. — Начало пропов'яди. — Восьмеричный путь. — Происхожденіе страданія. — Свобода, какъ особенность буддизма. — Первые ученики. — Общія черты изъ жизни Будды. — Странствія и отдыхъ. — Буддійскіе сады. — Будда и блудница Амбапали. — Посв'ятители Будды. — Новая мопашеская община. — Будда не соціалисть. — Главные посл'ядователи Будды. — В'ярующіе міряне. — Будда не соціалисть. — Главные посл'ядователи Будды. — Протявники Будды. — Опроверженіе браманскаго ученія. — Наилучшее жертвоприношеніе. — Поученія. — Пространныя разсужденія. — Обращеніе благороднаго юноши. — Методъ Сократа. — Приччи. — Книга о «Великой Кончин'я». — Будда приготовляется кь посл'ядней р'ячи. — Посл'яднее искушеніе. — Смерть.

Разсматривая исторію буддизма, необходимо имѣть въ виду, что онъ зародился на почвѣ браманизма, которая доставила ему его существенные элементы, его raison d'être. Высокая браманская философія объединила массу древнихъ ведійскихъ боговъ во Всемірнаго Духа и значительно развила пантенстическое ученіе. Но въ то же время возраставшій гнетъ браманскаго владычества, соблюдение частыхъ и сопряженныхъ съ расходами обрядовъ и обязательное послушание Ведамъ съ одобренными комментариями на нихъ, становились все тягостиве, такъ что, естественно, пробудился духъ противодъйствія этому. Изъ тёхъ данныхъ о философахъраціоналистахъ, которые намп были приведены выше (стр. 53), видно, что реформа, связанная съ именемъ великаго Будды, была лишь проявлениемъ этого духа. Прежнія философскія теченія такъ или нначе признавали Веды, а буддизмъ провозгласилъ, что люди, собственными силами, независимо отъ Браманъ и Ведъ, могутъ достигнуть спасенія. Онъ выдвинуль болѣе высокій идеаль религіозной жизни и потребоваль освобожденія оть фарисейскихь узъ.

Трудно съ достовѣрностью опредѣлить, когда именно жилъ основатель буддизма. Прежде многіе авторитеты полагали, что это происходило въ VI или VII столѣтіи до Р. Х., но позднѣйшія и, повидимому, болѣе обоснованныя мнѣнія сходятся на томъ, что очъ жилъ въ V вѣкѣ до Р. Х. и умеръ между 420 и 400 годами.

Едва ли когда-нибудь удастся выяснить непосредственную связь буддизма съ браманизмомъ. Извѣстно только, что древній буддизмъ призналъ съ нѣкоторыми дополненіями и подраздѣленіями божество прежней религіи, — "Брамана". Несомнѣнно также, что поощреніе жизни отшельника и аскета повело къ основанію отшельническихъ и аскетическихъ общинъ, которыя можно считать прототипомъ буддійскихъ монашескихъ орденовъ. Сначала, вѣроятно, возникло нѣсколько сектъ, которыя не соглашались въ нѣкоторыхъ пунктахъ съ Ведами и искали для себя иного выхода; изъ нихъ остались только буддисты и джайны.

Не подлежить никакому сомнѣнію, что буддизмъ имѣлъ основателя, которому, конечно, приписывается гораздо больше, чѣмъ было на самомъ дѣлѣ. Тѣмъ, кто полагалъ, что жизнь Будды — не что иное, какъ героическій миюъ, пришлось для его опроверженія изобрѣтать еще болѣе фантастическія объясненія. Изученіе буддійскихъ памятниковъ, сохранившихся на Цейлонѣ и написанныхъ на священномъ для буддистовъ палійскомъ языкѣ (родственномъ санскриту), показываетъ, что въ очень отдаленныя времена (повндимому, задолго до христіанской эры) буддисты вѣрили въ основателя своей религіи, который былъ извѣстенъ подъ именемъ Познавшаго, Просвѣтленнаго (Будда) или Возвышеннаго (Бгагава). Однако, въ эпоху палійскихъ текстовъ не было настоящей біографіи Будды. Всѣ указанія этихъ текстовъ носятъ случайный и несвязный характеръ. Отсутствіе жизнеописаній нисколько не опровергаетъ существованія религіознаго вождя, такъ какъ въ древній періодъ мысль о составленіи біографіи еще совершенно чужда народамъ и индусскія книги не даютъ ничьей, хотя бы самой примитивной, біографіи.

Многочисленность буддійскихъ священныхъ книгъ, сочиненныхъ, по всей въроятности, раньше Весалійскаго собора семисотъ отцовъ, состоявшагося въ IV въкъ до Р. Х., а также характеръ ихъ содержанія, свидътельствуютъ о томъ, что онъ излагаютъ ученіе великаго Будды, который проповъдывалъ народу спасеніе и освобожденіе. Будда соперничалъ съ шестью главами другихъ сектъ, изъ которыхъ одинъ, Натапутта, былъ основателемъ общины джайновъ. Джайнизмъ обыкновенно считается отпрыскомъ буддизма, хотя онъ своръе является выразителемъ параллельныхъ съ нимъ воззръній. Проф. Oldenberg говоритъ: "Очевидно, что Будда стоялъ во главъ монашеской общины того же типа, какъ община, къ которой принадлежалъ Натапутта; что онъ на положени аскета переходилъ изъ города въ городъ, училъ, собирая вокругъ себя толпу учениковъ, которымъ онъ давалъ простыя предписанія. Свъдънія о Буддъ сохранились, преимущественно въ формъ ръчей и поученій,

которымъ иногда присвоено сомнительное географическое название по мъсту, гдъ онъ ихъ произносилъ; въ связи съ ними разсказаны главныя событія его жизни.

Родина Будды находилась между Непальскими предгорьями Гималаевъ и среднимъ теченіемъ ръки Рапти, на съверо-востокъ Ауда. Маленькая ръка Рогини, впадающая въ Рапти около Горукпора, на сто миль съвернъе Бенареса, составляетъ ея восточную границу. И Рогини, и Рапти, подъ нынътними именами, упоминаются въ древней буддійской литературъ. Въ этой плодородной мъстности, подверженной обильнымъ дождямъ и продолжительнымъ наводненіямъ, жило арійское племя Сакіевъ (могущественныхъ); Сакіи занимались разведеніемъ риса и поддерживали сношенія съ болъе сильнымъ царствомъ Косалы (Аудъ), на юго-западъ, которому они впослъдствіи покорились.

впослъдстви покорились. Будду, обыкновенно, считаютъ царскимъ сыномъ, но древнѣйшіе намятники говорятъ лишь о томъ, что его отецъ, Суддходана, былъ богатымъ землевладѣльцемъ, а одна изъ женъ Суддходаны, Мая, изъ того же племени, умерла вскорѣ послѣ рожденія сына Сиддартхи, который извѣстенъ былъ подъ именемъ Сакіа, или Сакіа-Муни, т. е. мудреца Сакіа. Надо думать, что это событіе относится приблизительно къ 500 году до Р. Х. Юность свою Будда провелъ въ столицѣ Сакіевъ, Капилѣ. Древнія преданія не указывають, чтобы онъ быль ведійскимь ученымь, да и событія даль-нѣйшей его жизни, гдѣ онъ является реформаторомь и противникомъ браманскихъ притязаній, не подтверждаютъ этого предположенія. Онъ быль женать и имѣль сына Рагулу, который впо-слѣдствіи сдѣлался его ученикомъ. Нѣть никакихъ достовѣрныхъ указаній на причины, побудившія Будду, въ возрастѣ двадцатидевяти лёть, покинуть свой домъ и сдёлаться странствующимъ девяти лять, повинуть свои дожь и сдылаться страното, ющинь аскетомъ, извъстнымъ съ тъхъ поръ подъ именемъ Гаутамы. Одинъ пзъ древнъйшихъ источниковъ говоритъ, что Будда часто и много размышлялъ о старости, и ужасъ передъ болѣзнью и смертью лишилъ его юношескаго веселья и жизнерадостнаго чувства. По другимъ древнимъ памятникамъ, "аскетъ Гаутама, молодымъ, въ молодые годы, во цвътъ юношескихъ силъ, въ первой свъжести жизни ушелъ изъ дому на бездомную жизнь. Хотя его родители и не хотъли этого, хотя они проливали горькія слезы и плакали, но аскетъ Гаутама сбрилъ волосы и бороду, надълъ желтое платье и ушелъ изъ дому на бездомную жизнь". Въ другомъ мъстъ говорится: "жизнь дома горестна; это — нечистое состояніе; свобода — внѣ дома; такъ думалъ онъ и покинулъ свой домъ". (Oldenberg).

Гаутама странствовалъ семь лътъ въ поискахъ за духовнымъ просвътленіемъ и освобожденіемъ и за это время слушалъ пропо-

вѣдь двухъ выдающихся учителей. Не получивъ нравственнаго удовлетворенія, онъ отправился въ царство Магадхи и дошелъ до города Урувелы. Тамъ, въ прекрасномъ лѣсу, онъ провелъ много лѣтъ въ самоистязаніяхъ, подавляя свои желанія и ожидая просвѣтленія свыше. Онъ испробовалъ постъ и различные способы самобичеванія, но безуспѣшно. Одно время онъ жилъ съ пятью цругими аскетами, которые потомъ покинули его. Наконецъ, наступилъ великій переломъ. Сидя разъ подъ дере-

Наконецъ, наступилъ великій переломъ. Сидя разъ подъ деревомъ (дерево Бо или дерево Познанія), Будда прошелъ черезъ послѣдовательныя ступени созерцанія, при чемъ позналъ тайну переселенія душъ и четыре священныхъ истины: 1) что страданіе ссть общій удѣлъ міра, 2) что его причина — желаніе или привязанность, 3) что оно оканчивается въ Нирванѣ, 4) какъ можно достигнуть Нирваны. "Когда я позналъ и постигъ это, говорятъ древніе тексты, — душа моя была освобождена отъ грѣха желанія, отъ грѣха земного существованія, отъ грѣха заблужденія, отъ грѣха незнанія. Въ освобожденномъ пробудилось познаніе освобожденія. Уничтожено возрожденіе, оконченъ священный путь, исполненъ долгъ: я не вернусь больше къ этому міру, -вотъ что я позналъ" (Oldenberg). Онъ сдѣлался Буддой, пробужденнымъ, просвѣтленнымъ.

Нѣкоторое время Будда оставался около древа Познанія, постился и наслаждался блаженствомъ освобожденія. По древнѣйшимъ скэзаніямъ, этотъ періодъ продолжался двадцать-восемь дней. Затѣмъ Будда подвергся искушенію: злой Мара убѣждалъ его вступить сразу въ Нирвану, вмѣсто того, чтобы возвѣщать свое ученіе міру. Далѣе, встрѣтясь съ однимъ браманомъ, Будда отвѣчалъ на его разспросы, что "истинный браманъ есть тотъ, кто отрекся отъ всякаго зла, кто не знаетъ ни насмѣшки, ни скверны, кто одержалъ надъ собою побѣду". Паконецъ, по требованію самого Верховнаго существа, Брамы-Сагампати, Будда рѣшилъ повѣдать міру истину, которую онъ позналъ. По общему мнѣнію, Будда вступилъ на служеніе міру въ Бенаресѣ. Прежде всего онъ издожилъ свое ученіе пяти аскетамъ.

По общему мнѣнію, Будда вступилъ на служеніе міру въ Бенаресѣ. Прежде всего онъ изложилъ свое ученіе пяти аскетамъ, которые одно время были его сподвижниками. Онъ объяснилъ имъ, что есть совершенный восьмеричный путь, представляющій нѣчто среднее между умерщвленіемъ плоти и удовлетвореніемъ желаній и ведущій къ покою, къ познанію, къ просвѣщенію, къ Нирванѣ, а именно: "истинная вѣра, истинная рѣшимость, истинное слово, истинное дѣло, истинная жизнь, истинное стремленіе, истинные помыслы, истинное созерцаніе". Эта первая проповѣдь Будды, если считать ее за его подлинныя слова, показываетъ, какъ древніе буддійскіе монахи понимали сущность ученія своего руково-

дителя. Изъ нея видно, что индусы считали страданіе удёломъ жизни. Такой взглядъ явился слёдствіемъ безпрерывныхъ распрей н гнета, которому они подвергались. "Рожденіе есть страданіе; старость есть страданіе; болёзнь есть страданіе; смерть есть страданіе; союзъ съ нелюбимой есть страданіе; разлука съ любимой есть страданіе; недостигнутое желаніе есть страданіе. Словояъ, пятеричная привязанность \*) къ земному есть страданіе".

мой есть страданіе; недостигнутое желаніе есть страданіе. Словомъ, пятеричная привязанность \*) къ земному есть страданіе". "Вотъ, о монахи, святая истина о происхожденіи страданія: жажда бытія, сладострастіе, желаніе, находящее тамъ и сямъ удовлетвореніе, жажда наслажденій, жажда созиданія, жажда власти, — все это ведетъ отъ возрожденія къ возрожденію".

засти, — все это ведетъ отъ возрожденія къ возрожденію". "Вотъ, о монахи, святая истина объ уничтоженіи страданія: эта жажда уничтожится, если совершенно уничтожить желаніе, заглушить его, отрѣшиться отъ него, положить ему предѣлъ".

заглушить его, отрѣшиться отъ него, положить ему предѣлъ". Затѣмъ Будда растолковалъ имъ, что такое восьмеричный путь, по которому онъ достигъ высшаго состоянія, какъ въ этомъ мірѣ, такъ и въ мірѣ боговъ, и избавился отъ возрожденій. Его ученіе можно резюмировать слѣдующими словами: "совершай цѣломудренно свой путь, чтобы положить конецъ всякому страданію".

ученики, и странствуйте для блага всёхъ, для радости всёхъ, изъ состраданія къ міру, для спасенія, блага и радости боговъ и людей. Не ходите подвое въ одно и то же мёсто".

Возвратившись въ Урувелу, гдѣ онъ позналъ освобожденіс, Будда проповѣдывалъ грунпѣ аскетовъ и, согласно преданію, послѣ многочисленныхъ чудесъ, обратилъ въ свою вѣру ихъ руководигеля Кассапу. Затѣмъ, всѣ они вмѣстѣ отправились въ Раджагаху, столицу Магадхи (Бехаръ), гдѣ ихъ ученіе принялъ царь Бимбисара и множество мѣстныхъ благородныхъ юношей, а народъ началъ роптать, что новый аскетъ пришелъ свергнуть семейное началъ и ввести бездѣтность и вдовство.

Съ этого момента уже нельзя составить полной и связной біографіи Будды. Изъ древнихъ преданій о немъ можно опредѣлить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Привязанность къ элементамъ, изъ которыхъ состоитъ тълесно-духовное бытіе человъка: тълесность, воспріятіе, представленія, формы (или стремленія) и познаніе. Прим. перев.

лишь общій характеръ его дёятельности, а не индивидуальныя черты, которыя могли броситься въ глаза евреямъ или европейцамъ, но почти ускользали отъ индусовъ и китайцевъ. Это отчасти объясняется тёмъ, что индивидуальность, въ томъ смыслё, какъ мы ее понимаемъ, была мало развита у послъднихъ двухъ народовъ. Ихъ пивилизація создавала не личностей, а. скорбе. типы, которые думали, поступали и чувствовали совершенно одинаково. Въ эпоху древняго буддизма почти не встръчается противорѣчій между монашескими орденами, и нѣтъ въ поминѣ учениковъ, которые, развивая учение своего главнаго проповъдника въ новомъ и неожиданномъ направленіи, сами сдѣлались бы реформаторами. Быль ли Будда такимь, какъ его описывають древнія преданія, или нѣтъ, но онъ не имѣлъ соперниковъ, и его ученики буквально подражали тому, что, по ихъ върованіямъ, онъ говорилъ или дълалъ. Вслъдствіе этого, черты изъ жизни Буллы характеризуютъ многихъ его непосредственныхъ учениковъ.

Смъна двухъ временъ года въ Индіи опредълила періодичность въ жизни Будды. Въ продолжение трехъ дождливыхъ мѣсяцевъ, онъ, по необходимости, долженъ былъ отдыхать и жить гдф-инбудь вблизи города или деревни; туть онь удбляль извъстную долю времени на проповъдь ученикамъ, которые стекались къ нему. Остальную часть года Будда вмёстё со своими учениками проводилъ въ странствіяхъ по царствамъ Косалы, Магадхи и сосбанимъ съ ними, которыя вошли въ составъ нынбшняго Ауда и Бехара. Повидимому, они не посѣщали западнаго Индостана, гдѣ твердо держался браманизмъ. Близъ столицъ вышеупомянутыхъ государствъ, Саваттхи (нынѣ Сахетъ-Махетъ на Рапти) и Раджагахи (нынъ Раджгаръ), Буддъ и ученикамъ его отведены были прекрасные сады и дома. Одна изъ древнихъ буддійскихъ книгъ описываетъ, что такія убѣжища "не слишкомъ далеко, но и не слишкомъ близко отъ города, снабжены многочисленными входами и выходами, доступны для всёхъ желающихъ, не слишкомъ шумны днемъ, покойны ночью, далеки отъ людской суеты и толпы, располагаютъ къ уединенію и къ размышленію". Тамъ были великолёпныя рощи, пруды, на которыхъ росъ символическій лотосъ, и всякія приспособленія для собраній; тёми же достоинствами въ большей или меньшей степени отличались и другія буддійскія убѣжища. Между посѣтптелями были чужеземцы, пришедшіе изъ дальнихъ странъ, принявшіе ученіе отъ апостоловъ Будды п жаждавшіе увидать его самого; даже цари и вожди стремились повидать его и послушать его проповъдь. Случалось также, что правитель какого-нибудь города подъ страхомъ наказанія высылалъ всъхъ жителей навстръчу Возвышенному.

Одно изъ замъчательнъйшихъ буддійскихъ преданій повъствуетъ объ обращеніи блудницы и о томъ, какъ учитель принялъ ея приглашеніе на объдъ, отказавшись отъ приглашенія знатнъйшихъ жителей. Приводимъ въ сокращеніи этотъ разсказъ изъ "Книги о Великой Кончинъ".

"Вотъ блудница Амбапали въ своей манговой рощё услышала о томъ, что Благословенный прибылъ въ Весали. Тотчасъ же она приказала запречь множество великолёпныхъ колесницъ, вошла въ одну изъ нихъ и, вмёстё со свитой, направилась къ своему саду. Она ёхала въ колесницё до тёхъ поръ, пока проёздъ былъ возможенъ; потомъ встала, пошла пёпкомъ до того мёста, гдё находился Благословенный, и почтительно сёла около него; а въ то время, какъ она сидёла, Благословенный религіозной рёчью поучалъ, вразумлялъ, наставлялъ, просвёщалъ ее. "Затёмъ, получивъ поученіе, вразумленіе, наставленіе, про-

"Затёмъ, получивъ поученіе, вразумленіе, наставленіе, просвѣщеніе отъ словъ Благословеннаго, она обратилась къ нему и сказала: "Пусть Благословенный окажетъ мнѣ честь и завтра со своими учениками отобѣдаетъ у меня въ домѣ".

"И Благословенный молча далъ свое согласіе. Когда Амбанали увидъла, что Благословенный согласенъ, то встала, низко поклонилась, слъва прошла мимо него и удалилась".

нилась, слъва прошла мимо него и удалилась". "И вотъ весалійскіе ликхави (богатые благородные юноши), услышавъ, что Благословенный прибылъ въ Весали и находится въ рощѣ Амбапали, пошли пригласить его отобѣдать съ ними на слѣдующій день, но онъ отказался, объяснивъ, что уже обѣщалъ обѣдать у Амбапали.

"Рано утромъ Благословенный одёлся, взялъ свою чашу и съ братіей пришелъ къ дому Амбапали. Тамъ онъ сёлъ на приготовленное для него мъсто, и блудница Амбапали, подавъ членамъ общины, съ Буддой во главъ, сладкій рисъ и печенье, прислуживала имъ, пока они не насытились.

"А когда Благословенный окончиль трапезу, блудница принесла низкую скамеечку, сёла рядомъ съ нимъ и обратилась къ нему со словами: "Учитель, я дарю это жилище общинѣ нищенствующихъ, которою руководитъ Будда". И Благословенный принялъ этотъ даръ. И, поучивъ, вразумивъ, наставивъ, просвѣтивъ се религіозною рѣчью, онъ всталъ съ мѣста и удалился". Самое поученіе Будды ровно ничего не говоритъ по поводу даннаго случая. Учитель произнесъ лишь обычныя формулы, кото-

Самое поученіе Будды ровно ничего не говорить по поводу даннаго случая. Учитель произнесь лишь обычныя формулы, которыя своею неотразимостью подъйствовали на слушательницу, безотчетно принявшую ихъ. Центръ тяжести здъсь лежить въ согласіи отобъдать у блудницы (очевидно, состоятельной особы) и въ предпочтеніи, оказанномъ передъ приглашеніемъ богатыхъ благородныхъ юношей, которыхъ по наружности сравниваютъ съ ведійскими богами.

Въ числѣ посѣтителей Будды бывали и извѣстные браманы, которые, подъ вліяніемъ его рѣчей, сознавали несостоятельность своихъ религіозныхъ убѣжденій, и логическіе казуисты, которые старались сбить его или поймать на словѣ. Люди всѣхъ классовъ и положеній, за исключеніемъ, повидимому, бѣдняковъ, прибѣгали къ Буддѣ, чтобы онъ подѣлился съ ними своею мудростью. Въ знакъ присоединенія къ общинѣ, они, обыкновенно, устраивали ему и его ученикамъ обѣдъ, за которымъ опять слѣдовало духовное поученіе. Если не имѣлось никакихъ приглашеній, то Будда и его ученики съ чашами отправлялись въ городъ собирать милостыню. Oldenberg говоритъ: "Уже въ то время, когда Будда былъ знаменитъ и имя его гремѣло по всей Индіи, ежедневно можно было видѣть, какъ этотъ человѣкъ, передъ которымъ преклонялись цари, ходилъ по улицамъ и переулкамъ изъ дома въ домъ и безмолвно стоялъ съ опущеннымъ взоромъ, ожидая, чтобы въ его чащу бросили кусокъ съѣстного".

Будда извѣстенъ также, какъ учредитель общины бикшу или биггу. Трудно передать точный смыслъ этого слова, которое, обыкновенно, переводятъ "монахъ", тогда какъ буквальное значеніе его — нищій, нищенствующій. Собственно говоря, члены этой общины вовсе не нищенствовали. Они отказывались отъ мірскихъ благъ, но не удалялись отъ общества, и поэтому ихъ нельзя назвать монахами; они не произносили объта и во всякую минуту могли выйти изъ общины. Они не были жрецами, такъ какъ не совершали никакихъ обрядовъ и не являлись посредниками между людьми и божествомъ. Быть-можетъ, правильнѣе было бы называть ихъ "братьями" или "членами общины", но названіе монаховъ уже утвердилось за ними. Внѣшними знаками принадлежности къ общинѣ были бритыя головы и желтое облаченіе.

Учрежденіе Буддой особой общины показываеть, что въ его времена очень распространена была мысль, будто для спасенія нужно удалиться отъ міра. Увѣровавшіе въ Благословеннаго просили его принять ихъ въ число учениковъ и истинно вѣрующихъ; и онъ принималъ ихъ, говоря: "Иди ко мнѣ, о монахъ, ученіе возвѣщено, живи цѣломудренно, чтобы прекратить всякое страданіе". Монахи жертвовали все свое имущество общинѣ или, по крайней мъ́рѣ, отказывались отъ него, отрѣшались отъ семейныхъ узъ и давали обѣтъ цѣломудренной жизни и затъ́мъ, большей частью, отправлялись въ странствія, чтобы проповѣдывать ученіе Будды. Съ той поры они уже были чужды всякаго личнаго самолюбія, личнаго возбужденія, тщеславія, эгоизма. Каста была уничтожсна

или, върнъе, эти люди, отрекшіеся отъ міра, не придавали ей значенія. "Если царскій рабъ или слуга надънетъ желтое платье и будетъ вести монашескую жизнь по мысли, по словамъ и по дъламъ, то скажешь ли ты тогда, — спрапиваетъ Будда одного царя: —пусть онъ попрежнему будетъ моимъ рабомъ и слугою, пусть встаетъ и падаетъ передо мною пицъ, пусть исполняетъ мои приказанія, пусть служитъ моимъ удовольствіямъ, говоритъ со мною почтительно, ловитъ каждое мое слово?" А царь отвѣчаетъ: "Нѣтъ, Господи. Я преклонюсь передъ нимъ, встану передъ нимъ, приглашу его сѣсть, предложу ему одежду, пищу, кровъ, а въ случаѣ болѣзни — лѣкарство и обезпечу приличествующую ему защиту и охрану". Будда вполнѣ одобряетъ такое отношеніе.

Oldenberg сильно возстаетъ противъ мнѣнія, которое приписываетъ Буддѣ роль соціальнаго реформатора, разбившаго кастовыя узы и уготовившаго въ своемъ духовномъ царстве место беднымъ и униженнымъ. Будда былъ далекъ отъ мысли о какой-либо реформѣ государственной жизни, о замѣнѣ господствовавшаго строя новымъ. "Духъ Будды былъ чуждъ той страстности, безъ которой ни одинъ человъкъ не можетъ выступить борцомъ за угнетенныхъ противъ притёснителей. Пусть государство и общество живетъ, какъ знаетъ: монахъ, отрекшійся отъ міра, не принимаетъ участія въ заботахъ и дѣятельности людей. Каста для него не имбетъ значенія, такъ какъ онъ отръшился отъ всего земного; ему и въ голову не приходитъ бороться за уничтожение кастъ или за смягчение ихъ суровыхъ правилъ для тѣхъ, кто остался въ міру. "Мало вѣроятія также, чтобы Будда одинаково относился ко всёмъ слоямъ общества. Почти всё первые ученики происходили изъ высшихъ классовъ; это были благородные браманы, купцы, люди образованные. Въ древнихъ буддійскихъ книгахъ встръчаются фразы, въ родъ слъдующихъ: "Поистинъ для Возвышеннаго желателенъ разговоръ съ такими благородными юношами". "Для ученія и закона расположеніе этой уважаемой и извѣстной личности очень важно". Рѣдко когда попадается какой-нибудь отдѣльный разсказъ о приняти лица низваго происхождения, какъ, напримъръ, подметальщика засохшихъ цвътовъ въ храмахъ и дворцахъ. Въ послъднемъ случат мораль направлена противъ браманскихъ ограничений. "Святымъ рвеніемъ и цёломудренною жизнью, воздержаніемъ и самоотреченіемъ человѣкъ достигаетъ Брамана; это — высокое состояніе". О слабыхъ и о дѣтяхъ говорится мало. Въ одномъ мѣстѣ сказано: "Законъ для мудрыхъ, а не для глуп-ПОВЪ".

Главные послѣдователи Будды похожи другъ на друга цѣломудріемъ жизни, стремленіемъ къ совершенному миру и благого-

вѣніемъ передъ Возвышеннымъ. Въ самомъ началѣ поприща Будды. его учениками сдѣлались два брамана, Сарипутта и Моггалана, которые оставались вѣрными ему всю жизнь и умерли въ старости, незадолго до смерти самого Будды. Изъ близкихъ ученнковъ Будды извѣстны еще: его родной братъ Девадатта, двоюродный — Ананда и придворный цирюльникъ Сакіевъ, Упали. Ананда заботился о Буддѣ, когда онъ состарился, и часто одинъ сопутствовалъ ему. Къ Анандѣ обращены многія изъ послѣднихъ рѣчей Будды. Девадатта — традиціонный измѣнникъ, стремившійся захватить въ свои руки вліяніе брата и пытавшійся убнть его; какъ разсказываютъ, рядъ чудесъ спасъ Будду отъ этого покушенія. Девадатта пробовалъ ввести болѣе строгую аскетическую дисциилину среди монаховъ, но это ему не удалось. Кромѣ монаховъ, Будда допускалъ еще вѣрующихъ мірянъ, ко-

Кромѣ монаховъ, Будда допускалъ еще вѣрующихъ мірянъ, которые признавали истину его ученія, но не отрѣшались отъ обыденной жизни; они могли подавать милостыню и оказывать гостепріимство братьямъ Ордена. Это допущеніе было вызвано необходимостью; если бы существовали только нищенствующіе члены, то ихъ не на что было бы содержать. Конечно, въ такой странѣ, какъ Индія, жизнь очень дешева, но и для нея нуженъ постоянный притокъ средствъ. Пріемъ вѣрующихъ мірянъ не совершался по какой-либо установленной формѣ, и ихъ доля вліянія была весьма ничтожна. Какъ среди братьевъ, или монаховъ, такъ и среди вѣрующихъ мірянъ, главное мѣсто занимали благородные князья, браманы и торговцы, тогда какъ бѣдныхъ было несравненно меньше. Будда и монахи собирали вокругъ себя толпы поклонниковъ, которые могли бы принимать и содержать ихъ, созывать собранія, гдѣ они держали рѣчи, и сопровождать ихъ въ экипажахъ и пѣшкомъ.

Къ женщинамъ Будда относился съ одной стороны лучше, а съ другой—хуже, чѣмъ браманы. Браманизмъ давалъ возможность ведійскому ученику сдѣлаться домохозяиномъ, жениться и воспптать семью, которая продолжала бы выполнять жертвенные обряды; однако, женщина занимала подневольное, почти рабское положеніе. Буддійскіе монахи должны были отказаться отъ брака и близкихъ сношеній съ женщинами, какъ несогласныхъ съ ихъ вѣроисповѣданіемъ, но зато и женщины могли вступать въ общину, дѣлаться монахйнями, подъ условіемъ отказа отъ всякихъ сношеній съ мужчинами. Женщины бывали также въ числѣ вѣрующихъ мірянъ, да и безъ ихъ помощи трудно было бы содержать самую общину. Однако, не сразу стали допускать и охотно даже принимать женщинъ. Въ древній періодъ, на вопросъ Ананды, какъ держаться по отношенію къ женщинѣ, Будда отвѣчалъ: "Избѣгайте ея всегда".

Ананда продолжалъ допытываться: "А если мы увидимъ ее, что намъ дѣдать?" — "Не разговаривайте съ ней". — "А если же она заговоритъ съ нами, что намъ дѣлать?" — "Тогда бодрствуйте", или, по другой версіи: "Тогда смотрите за собою!" — отвѣтствовалъ учитель. Нравоученіе одного изъ позднѣйшихъ буддійскихъ разсказовъ подтверждаетъ этотъ взглядъ. "Неизмѣримо глубоко, какъ путь рыбы въ водѣ, скрытъ характеръ женщинъ, этихъ хитроумныхъ грабительницъ, въ которыхъ истины не найдешь, для которыхъ ложь—все равно, что истина, а истина—все равно, что ложь".

Жизненный опыть заставиль Будду, хотя и не безь колебаній, измѣнить свое отношеніе къ женщинѣ. Мачеха и ученикъ Ананда убъдили его, наконецъ, что женщины способны пройти четверичный путь. Онъ, однако, вмѣнилъ имъ въ обязанность восемь правилъ, какъ, напримъръ, то, что монахиня всегда должна прислуживать и вставать въ присутствіи монаха, даже только что посвященнаго. Монахини во многомъ были подчинены монахамъ, отъ которыхъ они принимали посвящение и должны были выслушивать всякія замѣчанія. Будда, однако, скорбить и говорить, что законь продержится въ чистотъ только пятьсотъ лътъ. "Если на рисовомъ полѣ появится ржавчина, то это знакъ, что урожай скоро погибнетъ; такъ же точно, при какихъ правилахъ ни допускать въ общину женщинъ, которыя промѣниваютъ семейную жизнь на бездомную, то религія продержится не долго. Какъ человъкъ для предохраненія строить плотину, такъ и я назначаю для сестеръ восемь главныхъ правилъ, которыхъ онѣ не должны преступать въ теченіе всей своей жизни". Женщины-ученицы, насколько это было применимо, должны были подчиняться всемъ правиламъ, обязательнымъ для мужчинъ. А по общему правилу, учение великаго пропов'єдника вело къ миру, а не къ страсти, къ почтительности, а не въ гордости, къ довольству малымъ, а не къ жаждъ многаго, въ уединению, а не въ общественной жизни, къ усердию, а не къ лёни, къ довольству, а не къ ссорамъ. Женщинамъ предписывалось множество ограничений относительно одежды, украшенія тёла и лица, привычекъ, занятій и т. д. Тёмъ не менёе, Будда и его ученики часто пользовались гостепріимствомъ женщинъ, которыя должны были считать это для себя величайшимъ счастьемъ. Висакха, богатая благородная женщина изъ Саваттхи, просила, какъ милости, разрѣшенія раздавать одежду, пищу и яѣкарства приходящимъ и уходящимъ монахамъ. Будда отвѣтилъей слѣдующее: "Если женщина, ведущая праведную жизнь, ученица Бла-женнаго, преодолёвъ скупость, съ радостнымъ сердцемъ подастъ пищу и питье, — небесный даръ, уничтожающій печаль и прино-

Вел. религіи Востока.

сящій благословеніе, — то она достигнетъ небесной жизни и пойдетъ по дорогѣ, гдѣ нѣтъ грѣха и скверны. Стремясь къ добру, она сдѣлается счастливой, освободится отъ болѣзней и долго будетъ наслаждаться небеснымъ царствомъ".

Удивительно, какъ мало въ буддійской литературъ говорится объ активномъ противодъйствіи Буддъ. Возможно, что это — намъренное утаиваніе; однако, въ виду несомнѣннаго процвѣтанія буддизма, о серьезныхъ противникахъ было бы что-нибудь сказано, хотя бы для того, чтобы описать ихъ пораженіе. Буддизмъ зародился въ восточной части Индіи, гдѣ браманизмъ не пустилъ такихъ глубокихъ корней, какъ въ сѣверо-западной, и гдѣ возникли многочисленныя общины аскетовъ и различныя вольнодумныя секты. Необычайная набожность индусовъ, естественно. возбуждала въ нихъ уваженіе къ искателю религіозной истины, да еще такому, который отказался отъ мірскихъ благъ и ничѣмъ не нарушалъ общественной тишины и порядка. Въ сущности, браманскій аскетизмъ во многомъ сходенъ съ буддійскимъ. И только въ странѣ, гдѣ чрезмѣрныя притязанія брамановъ уже породили сомнѣніе и протестъ, Будда могъ выступить со своею строгою крвтикой на это ученіе.

Будда не признавалъ жертвоприношеній, ведійскихъ предписаній, кастъ. На вопросы брамановъ, гдъ истинный путь, онъ, въ духѣ Сократа, объясняетъ, что ни одинъ ведійскій путь не при-велъ брамана предъ лицо Брамы, не далъ ему познать ни самого Брамы, ни происхождения Брамы, поэтому хваленая премудрость брамановъ лишь нелъпость. "Тамъ, гдъ рядъ слъпцовъ держится другъ за друга, ничего не видить ни тоть, кто впереди, ни тотъ, вто въ середнит, ни тотъ, кто сзади". Въ доказательство приводятся образные примъры. Будда говорить, что пять причинъ мъшаютъ браманамъ познать истину: нечестивое желание, злоба. лѣнь, гордость съ самообольщеніемъ и сомнѣніе. Брамѣ все это не свойственно, поэтому браманы никогда не могуть соединиться съ нимъ. На вопросъ, какъ же достигнуть соединенія съ Брамой, Будда отвѣчаетъ, что время до времени въ мірѣ рождается не-сравненный учитель, руководитель смертныхъ, просвѣщенный. благословенный Будда. Онъ въ совершенствъ понимаетъ міръ, бо говъ и людей и сообщаетъ свою мудрость другимъ. "Онъ возвъщаетъ правду съ ся внъшней и внутренней стороны, правду, прекрасную въ своемъ началъ, прекрасную въ своемъ развитіи, прекрасную въ своемъ окончанія; онъ знакомить съ высшею жизнью во всей ея чистотъ и совершенствъ". Домохозяинъ, услышавшій истину и увъровавшій въ Будду, заявляетъ: "Семейная жизнь полна препятствій, это — путь, запятнанный страстью. Жизнь того.

кто отказался отъ міровыхъ благъ, свободна, какъ воздухъ. Какъ трудно человѣку въ домашнемъ кругу жить высшей жизнью со всею ея полнотой, чистотой и совершенствомъ! Поэтому я лучше сбрею волосы и бороду, одѣну желтое платье и уйду отъ семейнаго очага на бездомную жизнь!" И вскорѣ, отказавшись отъ своей доли имущества, большой или малой, отказавшись отъ своей родни, большой или малой, онъ сбриваетъ волосы и бороду и уходитъ отъ семейнаго очага на бездомную жизнь.

"Сдёлавшись, такимъ образомъ, затворникомъ, онъ ведетъ строгую жизнь, согласно правиламъ Паттимокки. Прямодушіе для него---наслажденіе, онъ видить опасность въ малёйшей изъ вещей, которыхъ ему слёдуетъ избёгать; онъ укрёпляется въ ученій, окружаетъ себя святыми словами и дёлами, онъ поддерживаетъ жизнь совершенно чистыми средствами: онъ ведетъ себя хорошо охраняетъ дверь своихъ чувствъ; онъ внимателенъ, сдержанъ и вполнѣ счастливъ". (Священныя Книги Востока.)

Будда также объясняетъ браманамъ сущность истиннаго жертвоприношенія и говоритъ: "Во времена оны, одинъ великій царь послѣ побѣды водворилъ миръ и благосостояніе въ своей странѣ и, чтобы искупить всякій грѣхъ, принесъ жертву, для которой не убили ни одного животнаго, не вырубили ни одного дерева, не сокрушили ни одной травки: въ жертву принесли только молоко, масло и медъ". Но по мнѣнію Будды, еще лучше и легче другая жертва: дары благочестивымъ монахамъ и постройка жилищъ для Будды и его общины. Высокую жертву уже приноситъ тотъ, кто принимаетъ ученіе Будды, еще выше — сдѣлаться монахомъ, но выше всего — получить освобожденіе и познаніе: "я больше не вернусь къ этому міру".

Насколько враждебныя аскетическія общины со своими руководителями открыто возставали противъ Будды, намъ неизвъстно. Уже позднѣе у нихъ нроисходилъ взаимный обмѣнъ учтивости, на ряду съ попытками отнять другъ у друга вліятельную поддержку народа. Главное отличіе ученія Будды отъ ученія другихъ братствъ, это — отсутствіе самобичеванія, которое онъ считалъ мрачнымъ, недостойнымъ, неестественнымъ. Но жизнь, полная чувственныхъ наслажденій, по его мнѣнію, низка и недостойна. Совершенства нужно искать посрединѣ, на восьмеричномъ путн. Такимъ образомъ, Будда выяснялъ глубокую силу средняго теченія, и это обстоятельство, конечно, помогло ему образовать обширнѣйшую въ мірѣ религіозную общину.

Будда придерживался устной и разговорной формы поучений. Въ тъ времена никто еще не помышлялъ о писательствъ, и хотя изучение кимпъ было въ большомъ ходу, но единственнымъ прак-

тическимъ способомъ представлялось заучиваніе ихъ наизусть. И, конечно, пѣкогда сочли бы большимъ новшевствомъ, и, пожалуй, даже безразсудствомъ, если бы кто-либо взялся записать цѣлую книгу, когда такъ легко и просто запомнить ся содержаніе. Мы съ нашей, сравнительно слабой, памятью не можемъ даже представить себѣ того состоянія общества, когда ученые знали свои немногія книги наизусть тверже, чѣмъ мы усвоиваемъ какія бы то ни было свѣдѣнія. Устное преподаваніе имѣло тогда не меньше, пожалуй даже больше, значенія, чѣмъ во всякую другую историческую эпоху. Если описанія бесѣдъ Будды съ учениками и не вполнѣ точны, то они даютъ общій типъ его поученій. Въ противоположность Ведамъ, написаннымъ на санскритскомъ языкѣ, буддійскія книги — на народномъ діалектѣ. Говорять, что самъ Будда повелѣлъ, чтобы каждый изучалъ его слова на своемъ родномъ языкѣ.

Буддійскіе разсказы носять печать вѣка, которому свойственны были торжественныя пространныя разсужденія. Въ тъ времена люди свободные или отказавшіеся отъ міра любили потолковать о причинахъ явленій природы, различныхъ смутъ или затрудненій. Они далеки были отъ нашей торопливой жизни, гдѣ каждой вещи отводится наименьшее количество времени. Принявшись за разсужденіе, индусы не спѣшили и вели его въ должномъ, строй-номъ порядкъ съ положенными церемоніями. Жаркій климать выработалъ въ нихъ медлительную и растянутую рѣчь. Они почти никогда не подыскивали сжатыхъ выраженій. Упанишады, написанныя раньше буддійскихъ книгъ или же одновременно съ ними, показываютъ, насколько въ эту эпоху развитъ былъ духъ отвлеченной философіи. Итакъ форма буддійскаго ученія обусловливалась свойствами наиболье образованныхъ индусовъ, которыя отразились на ведійской и послъведійской литературъ. Ръчи, принисываемыя Буддѣ, затрогиваютъ различные вопросы и поясняются яркими примърами. Приводимъ нѣсколько образцовъ, дающихъ понятіе о методъ его поученій.

Будда выражаетъ мысль, что внѣшаія чувства и предметы, постигаемые при ихъ посредствѣ, заглушаются горестями и скоротечностью земныхъ дѣлъ; онъ обращается съ рѣчью къ тысячѣ учениковъ или монаховъ, находящихся при немъ. "И сказалъ Благословенный своимъ ученикамъ: "Все, о ученики, объято пламенемъ. Но что же все, о ученики, объято пламенемъ? Глазъ, о ученики, объятъ пламенемъ; видимое объято пламенемъ; незнаніе видимаго объято пламенемъ; соприкосновеніе съ видимымъ объято пламенемъ; чувство отъ соприкосновенія съ видимымъ — будетъ ли то удовольствіе или страданіе, или ни то ни другое — также объято

пламенемъ. Какимъ же огнемъ воспламеняется все это? Воспламеняется это огнемъ желанія, огнемъ ненависти, огнемъ ослѣпленія, воспламеняется рожденіемъ, старостью, смертью, страданіемъ, грустью, нечалью, горемъ, отчаяніемъ: такъ говорю я. Ухо объято пламенемъ" и т. д.; затѣмъ слѣдуетъ такое же подробное перечисленіе для чувствъ обонянія, вкуса, осязанія и для ума. Это длинное, на нашъ взглядъ, очень однообразное, разсужденіе, вѣроятно, восхищало слушателей. Далѣе въ немъ говорится: "Познавъ это, о ученики, мудрый служитель, идущій по благородному пути, начинаетъ тяготиться глазомъ, тяготиться видимымъ, тяготиться познаніемъ видимаго", и т. д., все перечисляется снова. "Когда онъ начинаетъ тяготиться всѣмъ этимъ, то освобождается отъ желанія; свободный отъ желанія, онъ получаетъ нскупленіе; въ искупленномъ пробуждается познаніе: я искупленъ; конецъ возрожденію; святость достигнута, долгъ совершенъ. Нѣтъ болѣе возвращенія къ земной жизни, вотъ что онъ познаетъ". Послѣ этой рѣчи, умы цѣлой тысячи учениковъ освободились отъ привязанности къ міру. (Oldenberg).

Вотъ какъ описано обращение благороднаго юноши, который ранѣе уже былъ мысленно приготовленъ (Магавагга, I, 7, Свящ. Кн. Вост.).

"Въ то время жилъ въ Бенаресъ сынъ казначея, благородный и хорошо воспитанный юноша, по имени Яза. У него было три дворца: одинъ для зимы, другой для лъта, третій для дождливаго времени. Въ послъднемъ дворпъ онъ безвыходно проводилъ четыре дождливыхъ мъсяца, въ обществъ музыкантшъ, среди которыхъ не было ни одного мужчины. Однажды Яза, благородный юноша, одаренный пятью удовольствіями чувства, окруженный музыкантшами, заснулъ раньше обыкновеннаго. Вслъдъ за нимъ заснули и его прислужницы. Всю ночь напролетъ горълъ мясляный свътильникъ.

"Яза, благородный юноша, проснулся раньше обыкновеннаго и увидёлъ, что его прислужницы еще спятъ. Одна изъ нихъ облокотилась на свою лютню, другая прислонилась затылкомъ къ своему тамбурину, третья прилегла на свой барабанъ. У одной растрепались волосы, у другой текла слюна изо рта, всё онѣ говорили со сна. Можно было подумать, что здёсь находилось кладбище. Увидѣвъ это, Яза понялъ, какую дурную жизнь онъ велъ до тѣхъ поръ; умъ его сталъ тяготиться мірскими удовольствіями. И Яза, благородный юноша, воскликнулъ: "Увы, какое горе! Увы, какая опасность!"

"Тою же ночью онъ вышелъ и отправился искать Будду, который на заръ прогуливался. Ему онъ повъдалъ свою печаль, а

Будда отвѣтилъ: "Здѣсь нѣтъ печали, Яза, здѣсь нѣтъ опасности! Иди сюда, Яза, садись! Я повѣдаю тебѣ истину" (Дгамма). И Яза, благородный юноша, услышавъ, что нѣтъ печали, нѣтъ опасности, возрадовался и возвеселился и, надѣвъ позолоченныя туфли, отправился къ мѣсту, гдѣ находился Благословенный. Приблизившись къ нему и почтительно поклонившись, онъ сѣлъ около него. Тогда Благословенный сталъ проповѣдывать ему, какъ подобало, т. е. говорилъ о заслугахъ, достижимыхъ при подачѣ милостыни, о нравственныхъ обязанностяхъ, о небесахъ, о злѣ, о тщеславія, о грѣховности желаній и о блаженствѣ отрѣшенія отъ желаній.

"Когда Благословенный увидёлъ, что умъ Язы, благороднаю юноши, приготовленъ, открытъ для впечатлънія, освобожденъ отъ препятствій, возвышенъ, способенъ воспринять въру, тогда онъ повъдалъ ему главную буддійскую доктрину, именно о страданіи, о причинъ страданія, о прекращеніи страданія, о пути". Яза сдълался послушникомъ, а потомъ монахомъ. Отецъ его также позналь истину. Воть какъ говорится объ этомъ: "Казначей-домохозяинь, увидъвь истину, добившись истины, проникнувшись истиной, преодольвъ неизвъстность, разсвявъ сомнънія, достигнувъ полнаго познанія, достигнувъ независимости въ познаніи доктрины Учителя, сказалъ Благословенному: "Славный владыка! славный владыка! Словно возстановляя то, что было низвержено, словно разъясняя то, что было скрыто, словно показывая дорогу заблудившемуся, словно внося свътъ въ темную комнату, такъ Благословенный проповъдывалъ свое ученіе. Мое прибъжище --- Благословенный, истина и монашеская община. Пусть же Благословенный приметъ меня съ нынъшняго дня и до конца моей жизни, какъ ученика, считающаго его своимъ прибѣжищемъ". Таковы типичные разсказы. Неизвёстно, было ли излишнимъ примёняться къ частнымъ случаямъ или же частности утратились въ изложеніи, но буддійская литература дасть только общее ученіе. Есть лишь единое простое и послъдовательное учение, а единое прибъжище для тъхъ, кто достигаетъ полнаго познанія, это - присоеданеніе къ монашеской общинъ.

Доказывая какое-либо положеніе ученому лицу, Будда употребляетъ нѣчто въ родѣ метода Сократа. Такъ, напримѣръ, разсуждая съ браманами, онъ спрашиваетъ: "Есть ли у Брамы жены и богатство?" — "Нѣтъ, господинъ". "Подверженъ ли Брама гнѣву?" — "Нѣтъ, господинъ!" "Есть ли въ немъ коварство?" — "Нѣтъ, господинъ!" "Есть ли въ немъ испорченность?" — Нѣтъ, господинъ!" "Владѣетъ ли онъ собою?" — "Владѣетъ, господинъ". "Теперь, какъ же вы думаете, имѣютъ ли браманы, знатоки Ведъ, женъ и богатство?" — "Имѣютъ, господинъ"." Далѣе идутъ тѣ же

вопросы, которые приводять къторжественному заключенію: "можетъ ли быть сходство и тождество между браманами, у которыхъ есть жены и имущество, и Брамой, у котораго ничего этого нѣть?"

Въ буддійскомъ ученіи часто встрѣчаются притчи и сравненія: приводимъ нѣкоторыя изъ нихъ.

"Если у курицы бываетъ десять или двънадцать яицъ и она должнымъ образомъ высиживаетъ ихъ, должнымъ образомъ садится на нихъ и въ сердцъ у нея возникаетъ мысль: "Хоть бы мои маленькіе цыплятки разбили скорлупу своими коготками или клювиками и благополучно вышли на свътъ!" — то всъ маленькіе цыплятки пробьютъ скорлупку коготками или клювиками и благополучно выйдутъ на свътъ Божій. Такъ же точно братъ, одаренный пятнадцатикратной ръшимостью, навърно выйдетъ на свътъ, навърно достигнетъ высшей мудрости, навърно достигнетъ верховной защиты". Мораль отсюда та, что, несмотря на сомнънія курицы или върующаго, слъдствія опредълены ихъ поступками. (Свящ. Кн. В. XI.)

Самъ Будда говоритъ: "Я скажу вамъ притчу. Мудрые люди понимаютъ смыслъ сказаннаго притчей". Его собственное ученіе сравнивается съ лёченіемъ врача, который извлекаетъ изъ ранъ отравленныя стрёлы и лёкарствами парализуетъ ядъ. Подобно тому, какъ цвѣтокъ лотоса поднимаетъ изъ озера головку, до которой вода не касается, такъ и Будда не касается нечестія міра. Вотъ еще отрывокъ изъ распространенной притчи: "О, ученики, въ лёсу, на склонё горы, лежитъ низменная, влажная мёстность, гдъ живетъ большое стадо оленей. Приходитъ человъкъ, который желаетъ оленямъ зла, бъды, опасности. Онъ закрываетъ хорошую, удобную и пріятную для нихъ дорогу и открываетъ нић новую, бодотистую тропинку. Отъ этого большое стадо оленей терпить бёду и опасность, убываетъ. Но теперь, о ученики, если придетъ человёкъ, который желаетъ этому большому стаду оленей процвътанія, благополучія и безопасности, расчистить для нихъ хорошую безопасную дорогу, уничтожитъ ложный путь, болотнстую тропинку, то большое стадо оленей будеть благоденствовать, расти и множиться. Я говорилъ вамъ, о ученики, притчей, чтобы повёдать мою мысль. А моя мысль такова: большое болото и вода, о ученики, это — удовольствія; стадо оленей, это — живые люди. Человёкъ, который желаетъ бёды и погибели, это злой Мара. Ложный путь, это — восьмеричный ложный путь: ложная вѣра, ложная рѣшимость, ложное слово, ложное дѣло, ложная жизнь, ложное стремленіе, ложные помыслы, ложное со-зерцаніе. Болотистая дорога, это — удовольствіе и желаніе; боло-

#### великія религіи востока.

тистая тропинка, это — невѣжество. Человѣкъ, который желаеть благосостоянія, процвѣтанія, спасенія, это — Совершенный, Святой, Высшій Будда. Безопасная хорошая дорога, по которой удобно идти, это — восьмеричный путь" и т. д.

"Все, что учитель который хочеть Спасенія своихъ учениковъ, который жалёетъ ихъ, долженъ дёлать изъ состраданія къ нимъ, все это я дёлалъ для васъ". (Oldenberg). Басни также нерёдко введены въ рёчи Будды.

#### Книга о великой кончинъ.

Преданія о послѣднихъ событіяхъ изъ жизни Будды и объ его смерти изложены въ "Книгъ о Великой Кончинъ", которая, какъ надо полагать, относится въ вонцу 4-го и началу 3-го въка до Р. Х., т. е. составлена лътъ черезъ сто послъ смерти Будды. Авторъ ея неизвъстенъ. Годъ смерти Будды въ ней не указанъ, но видно, что онъ прожилъ около восьмидесяти лътъ и сорокъчетыре года проповъдывалъ свое учение міру. Эта книга описываетъ его путешествіе изъ столицы Магадхи, Раджагахи, въ новую столицу, Паталипутту (Патну), которой онъ предсказалъ будущее величіе. Въ разсказы о предсмертныхъ событіяхъ введены ръчи и наставленія Будды, произнесенныя, вброятно, гораздо раньше. Въ пути Будда сильно заболёль, по на время силою воли превозмогь свои страданія, такъ какъ желалъ попрощаться съ общиной. Онъ говорилъ Анандъ, что не хочетъ долъе господствовать надъ общиной, не хочетъ, чтобы община была ему подчинена. "Теперь, о Ананда, я — старикъ, прошедшій свой жизненный путь и достигшій его предбла: миб будеть восемьдесять льть. Ветхую повозку можно двигать только съ особою осторожностью, Ананда; такъ лишь съ особою осторожностью можетъ передвигаться теперь тъло Просвътленнаго". Будда совътовалъ ученикамъ искать приобжища въ самихъ себъ, а не въ другихъ, и, главное, -- учиться. Послѣ того явился къ нему искуситель Мара, нашоптывая, что онъ можетъ добровольно тотчасъ же умереть, такъ какъ завер-шилъ всѣ свои дѣла. Но Будда рѣшилъ прожить еще три мѣсяца. "Итакъ Благословенный обдуманно и сознательно отвергъ предложенный ему срокъ жизни, при этомъ произошло страшное землетрясение и раздался оглушительный громъ". Созвавъ учениковъ, Будда въ послъдний разъ изложилъ имъ главныя основы своего ученія и закончилъ слёдующими словами:

"Мой въкъ созрълъ, близка цъль моей жизни. Я оставляю васъ, я ухожу. Бодрствуйте, братья! ведите святую осмысленную

изнь! Будьте стойкими! берегите свои сердца! Кто неутомимо оддерживаетъ истину и законъ, тотъ пройдетъ житейское море положитъ конецъ огорченію".

Будда продолжалъ путешествіе, но черезъ нѣсколько дней заолѣлъ дезинтеріей, сопровождавшейся жестокими страданіями, оторыя онъ переносилъ безъ стоновъ и жалобъ. Наконецъ, онъ ряшелъ въ Кусинару; тамъ онъ скончался, не переставая до ослѣдней минуты вербовать новыхъ учениковъ. Послѣднія его лова были: "Истинно, истинно говорю вамъ, братья, все на вѣтѣ скоротечно. Итакъ заботьтесь о своемъ спасеніи". Смерть. его сопровождалась громомъ и землетрясеніемъ и, какъ гласитъ преданіе, верховный Богъ, или Первопричина, Брама, устами почтеннаго ученаго Ануруддхи, произнесъ нѣсколько характерныхъ буддійскихъ истинъ:

"Когда мудрецъ, свободный отъ ненасытныхъ желаній, достягшій спокойнаго состоянія Нирваны, завершалъ свое житейсбое поприще, то никакая борьба не смущала его стойкаго сердца".

.Непоколебимый, полный рѣшимости, восторжествовалъ онъ надъ страданіемъ и смертью. Какъ гаснетъ яркое пламя, такъ освободился онъ отъ жизненныхъ узъ".

Знать Кусинары похоронила Будду съ почестями, достойными паря царей. Тёло его завернули въ пятьсотъ новыхъ бумажныхъ и шерстяныхъ савановъ, уложили въ два желёзныхъ ящика и предали сожженію на благовонномъ кострѣ. Легенда добавляетъ, что отъ него не осталось ни пепла, ни сажи, а однѣ лишь кости Голпы вѣрующихъ пожелали имѣть мощи Будды, которыя были раздѣлены на восемь частей, и надъ каждою изъ нихъ былъ возцвигнутъ курганъ.

#### ГЛАВА VI.

# Буддійское ученіе и священныя книги.

Реакція на браманизмъ.— Страданіе и незнаніс.— Вѣчно неизмѣнный.—Суста житейская.— Причинная связь.— Отвѣтственность человѣка.— Наказаніе за грѣхи.—Душа.—Нирвана.—Нравственные принципы.—Запрещенія.—Милосердіе.— Благотворительность.—Власть надъ собою.— Искушеніе.—Мара.— Борьба и побѣда души.—Созерцаніе.—Четыре ступени.—Личность Будды.— Буддійское священное писаніе.— Дгаммацада.

Буддійское ученіе, которое стремится дать счастье и прекратить страданія, по-настоящему, можно назвать философіей пессимизма и отрицанія. Оно явилось естественною реакціей противь браманскихъ притязаній на всевѣдѣніе и всемогущество. Будисты приписываютъ себѣ только одно познаніе, а именно—познаніе пути къ уничтоженію страданій и къ Нирванѣ. Страданіе, на которое сѣтуетъ Будда, это не только несчастье и бѣдствія, но также недостаточная власть людей надъ своимъ тѣломъ и сознаніемъ. Все на свѣтѣ скоротечно, и это то же горе; слѣдовательно, человѣкъ не можетъ быть увѣренъ въ себѣ и говорить: "Это мое, это я, это я самъ". Коренная причина здѣсь — незнаніе. Мы сходимся съ буддистами въ томъ взглядѣ, что незнаніе часто, если не всегда, лежитъ въ основѣ зла. Но буддисты даютъ совсѣмъ своеобразное объясненіе и сводятъ все къ незнанію ихъ четырехъ священныхъ истинъ.

Нѣкоторые совершенно ошибочно ищуть признаковъ нигилизма въ буддійской философіи, которая хотя и отличается узкямъ характеромъ, но имѣетъ и свои положительныя стороны. Она обращаетъ взоръ къ высочайшему и постоянному существованію, признавая Вѣчно-Неизмѣннаго, который въ высшей степени свободенъ и блаженъ. Онъ — единственное для людей прибѣжище отъ страданія, гдѣ ни рожденіе, ни смерть, ни перемѣна, ни разрушеніе не имѣютъ мѣста. Человѣкъ долженъ искать освобожденія отъ превратнаго и возвращаться къ Неизмѣнному. Ведетъ ли это къ вѣчному существованію или нѣтъ, остается невыясненнымъ. Будда инкогда не претендовалъ на познаніе и даже, скорѣе, допускалъ обратное. Цѣль и счастье своихъ послѣдователей онъ усматря-

валъ въ томъ, чтобы они достигли "освобожденія", избавленія отъ страданій, единенія съ Неизмѣннымъ.

Понятіе о суетъ житейской, такъ сжато выраженное ветхозавѣтнымъ проновѣдникомъ, нашло особенно обширную разработку въ булдійскихъ книгахъ. Для образиа приводимъ отрывокъ: "странствование существъ, о ученики, ведетъ начало отъ въчности. Нельзя опредблить начала мученій и странствованій людей, которые погружены въ незнание и томятся жаждой бытия. Какъ вы думаете, о ученики, чего больше: воды въ четырехъ великихъ океанахъ или слезъ, пролитыхъ вами, когда вы странствовали и скитались по этому обширному міру и скорбѣли и плакали о томъ, что вы получаете все, что ненавидите и не получаете того. что любите? Смерть матери, смерть отца, смерть брата, смерть сестры, смерть сына, смерть дочери, потеря родственниковъ, потеря имущества-таковъ былъ долгое время вашъ удёлъ. А испытывая это долгое время, странствуя и скитаясь по этому обширному міру, плача и скорбя о томъ, что вы получали все, что ненавидъли, и не получали того, что любили, вы пролили больше слезъ, чѣмъ воды въ четырехъ великихъ океанахъ" (Oldenberg). Въ такомъ же духѣ говорится и о другихъ земныхъ дѣлахъ.

Дгаммапада, замбчательный сборникъ буддійскихъ афоризмовъ, пословицъ и сравненій, существовавшій еще до второго собора, который состоялся въ 377 г. до Р. Х., содержитъ много выразительныхъ изреченій грустнаго характера. Напримёръ: "человёкъ собираетъ цвъты, сердце его полно радости; вдругъ, какъ наводненіе, которое сразу затопляеть деревню, такъ приходить смерть п уносить его".--- "Какъ вы можете веселиться? Какъ вы можете заботиться о наслажденіяхъ? Пламя горитъ вѣчно. Мракъ окружаетъ васт. Отчего вы не ищете свъта?" – "Считай міръ игрушкой, считай его миражемъ". - "Сладострастія не утолишь и дождемъ золотыхъ монетъ". – "Человѣкъ не долженъ ничего любить; потеря любимаго есть несчастіе. Кто ни къ чему не питаетъ ни любви ни ненависти, тотъ не связанъ узами". — "Любовь порождаетъ страданіе, любовь порождаетъ страхъ". Однако, на ряду съ грустными размышленіями развивается знамя радости: изучившій буддійскія истины одолжваеть несчастье и достигаеть счастья. "Добродътельный человъкъ счастливъ въ этомъ мірѣ и счастливъ въ будущемъ. Онъ счастливъ въ обоихъ мірахъ. Онъ счастливъ при мысли, что онъ совершилъ добро, а еще болёе счастливъ тёмъ, что идеть по истинному пути". - "Ревностный среди беззаботныхъ, бодрствующій среди сиящихъ, мудрый человѣкъ подвигается, какъ рысакъ, опережающій всёхъ". . "Человёкъ не долженъ легко относиться къ добру и говорить въ своемъ сердцѣ: оно въ меня не

155

войдетъ. Даже капли воды наполняютъ сосудъ; мудрый человъкъ исполнится добра и въ томъ случаъ, если будетъ собирать его понемногу". — "Будемъ жить счастливо, безкорыстно среди корыстолюбцевъ". — "Добрыя дъла встръчаютъ того, кто ихъ совершалъ и перешелъ изъ этого міра въ другой, какъ родственники возвратившагося друга".

Ученіе о причинной связи не преподавалось народу, а предназначалось только для самыхъ образованныхъ буддистовъ. Европейскому уму оно кажется смутнымъ, бездоказательнымъ, противоръчивымъ. Буддизму не удалось разръшить философскихъ вопросовъ, хотя онъ и затрагивалъ ихъ суть. Древніе буддисты полагали, что тъло, воспріятіе и представленіе исчезаютъ, не исчезаетъ только невидимое, въчное, всепросвъщающее познаніе. Оно состоитъ изъ особаго духовнаго вещества или элемента и послѣ смерти стараго существа становится зародышемъ новаго. Рядъ возрожденій продолжается до тѣхъ поръ, пока не наступитъ "освобожденіе", о которомъ учитъ буддизмъ. Буддизмъ проводитъ ту мысль, что человѣкъ, независимо отъ

Буддизмъ проводитъ ту мысль, что человѣкъ, независимо отъ условій своего предыдущаго состоянія, несетъ отвѣтственность за свон поступки. Подобно тому, какъ и въ христіанской Библіи, въ буддійскихъ книгахъ говорится: "Ни на небѣ, ни среди моря, ни въ горныхъ пещерахъ, нигдѣ не можешь ты скрыться отъ послѣдствій своихъ злыхъ дѣлъ" (Дгаммапада, V, 127). Даже на пути къ освобожденію человѣкъ терпитъ наказаніе

Даже на пути къ освобожденію человѣкъ терпитъ наказаніе за грѣхи, которыхъ онъ еще не искупилъ. Такъ, напримѣръ, одинъ разбойникъ, сдѣлавшійся буддійскимъ монахомъ, получилъ жестокій припадокъ во время сбора милостыни, и Будда повѣдалъ ему, что это онъ понесъ возмездіе за свои грѣхи, иначе ему пришлось бы мучиться тысячу лѣтъ въ аду. Между прочимъ, описывается одна сцена суда. Злой человѣкъ былъ приведенъ изъ ада къ царю Ямѣ, который раньше всего спросилъ его, видѣлъ ли онъ на землѣ пять явленій человѣческой немощи и страданія: ребенка, старика, больного, подсудимаго и нокойника, а затѣмъ— подумалт ли онъ о томъ, что и его не минуетъ старость и смерть, вслѣдствіе чего онъ долженъ творить добро словомъ, дѣломъ и помышленіемъ. Человѣкъ сознается въ томъ, что позабылъ свои обязанности, и Яма говоритъ ему, что онъ одинъ отвѣтственъ за свои грѣхи и долженъ пожинать ихъ плодъ. Адскіе стражи опять уводятъ его и подвергаютъ сильнѣйшимъ физическимъ пыткамъ, которыя окончатся смертью лишь тогда, когда грѣхъ будетъ вполнѣ искупленъ.

Слъдующій отрывовъ иллюстрируетъ буддійсвое ученіе о прачинной связи: «Кто въ истинъ и мудрости постигаетъ происхо-

жденіе вещей въ этомъ мірѣ, для того въ этомъ мірѣ не существуетъ: "этого нѣтъ". Кто въ истинѣ и мудрости постигаетъ уничтоженіе вещей въ этомъ мірѣ, для того въ этомъ мірѣ не существуетъ: "это естъ"... Тамъ, гдѣ что-нибудь зарождается, зарождается горе; тамъ, гдѣ что-нибудь проходитъ, проходитъ и горе. "Все есть" — вотъ одна крайность. "Ничего нѣтъ" — вотъ другая крайность. Совершенный, далекій отъ этихъ обѣихъ крайностей, провозглашаетъ истину посрединѣ. Отъ незнанія происходятъ формы (санкхары), которыми обусловливаются дальнѣйшія измѣненія. Всякое понятіе, всякое условіе, тѣлесное или духовное, само по себѣ есть санкхара; всѣ онѣ временны и подчинены закону причинной связи. Дальше этого буддизмъ не пытается даже вопросомъ, наступитъ ли когда-нибудь конецъ міра, или нѣтъ.

Буддійское ученіе также не допускаетъ существованія души отдѣльно отъ тѣла; оно признаетъ только скомбинированное, видимое, сознательное и страдающее существо и за этими предѣлами не вдается въ объясненія. Буддизмъ считаетъ, что страданіе было, есть и будетъ, но не опредѣляетъ, что такое вѣчная душа, которая страдаетъ. Все земное подвластно причинной связи.

Будда училъ, что состоянія Нирваны можно достигнуть и до смерти, поэтому Нирвану нельзя отождествлять съ уничтоженіемъ. Буквальное значеніе этого слова — погашеніе, но это лишь погашеніе желаній, страданія, заблужденія, незнанія. Состояніе Нирваны называется вѣчнымъ, но что значитъ вѣчное состояніе — объ этомъ древній буддизмъ умалчиваетъ. Вѣроятно, правильнѣе всего понимать Нирвану, какъ совершенство, котораго буддисты могутъ достигнуть въ этомъ мірѣ. "Все, что можно было погасить, онъ погасилъ: огонь вожделѣнія, ненависти, заблужденія". Достигнувъ такого состоянія, благочестивый ученикъ говорить: "Я не жажду смерти, я не жажду жизни; я жду, чтобъ пробилъ мой часъ, какъ слуга ждетъ уплаты жалованья". У буддистовъ уничтоженіе сознанія, въ сущности, предшествуетъ смерти; оно въ ихъ понятіи связывается съ воображаемымъ совершенствомъ, которое не поддается никакому описанію. Однако, никому не возбраняется лелѣять надежду на вѣчное существованіе и на полное счастье.

Нравственное ученіе Будды, обязательное для всёхъ его послёдователей, еще не исчерпываетъ несмѣтнаго количества правплъ буддійской монашеской общины. Довольно любопытно, что въ такую древнюю культурную эпоху сложились правила нравственности, не основанныя на послушаніи Верховному Властителю міра или Творцу и не предписывающія людямъ никакихъ обязанностей по отношенію къ Нему. Всё они носятъ вполнѣ утилитарный харак-

теръ и обусловливаютъ блаженство или же наказаніе целовѣка. Будда не отвергалъ никого изъ жаждавшихъ познать истину, но отсюда не слъдуетъ, что буддизмъ предназначался для всего человъчества, давалъ общіе для всъхъ людей принципы или проповѣлывалъ освобожденіе всѣмъ безъ изъятія. Но какъ бы то ни было, это не помѣшало широкому развитію буддійской общины; а то обстоятельство, что буддійская пропов'єдь относилась тольке къ такимъ лицамъ, которыя сознавали свое гръховное состояние и желали освобожденія, послужило стимуломъ для остальной массы. поскольку ся умственное развитіе допускало стремленія къ лучніему. Буддизмъ не училъ встхъ людей безъ разбора, всегда п везд'ь, какъ имъ вести себя и что д'блать; только тъмъ, кто желалъ вступить въ число свътскихъ учениковъ или же нищенствующихъ монаховъ, давалась система ограничений, включающая нравственныя обязанности, которыя должны были поднять общій уровень развитія. Итакъ выработался взглядъ: "Кто говоритъ или лёйствуеть при нечистыхъ помыслахъ, за тёмъ слёдуеть горе, какъ колесо за упряжной лошадью. Кто говорить или дъйствуеть при чистыхъ помыслахъ, того, какъ тѣнь, неразлучно сопровождаетъ радость".

Высокій восьмеричный путь отъ третьей и до шестой своей части включительно относится къ нравственности; тогда какъ первая и вторая — правильные взгляды, далекіе отъ суевѣрія и заблужденій, истинныя цѣли и истинные помыслы, достойные разумнаго человѣка, — касаются умственной жизни. Третья часть. означающая истинную рѣчь, вполнѣ правдивую и привѣтливую: четвертая — истинное поведеніе, честное и мирное; пятая — честный заработокъ, не причиняющій никому вреда, и шестая — истинное стремленіе, власть надъ собою, самообуздываніе — вотъ итогъ буддійской нравственности. Седьмая и восьмая части — мышленіе н созерцаніе — носятъ отвлеченный характеръ. Всѣ нравственные принципы сводятся къ честности въ словахъ, дѣлахъ и помышленіяхъ; но также указывается на высокое значеніе мудрости, которая составляетъ вѣнецъ честности.

Значительная часть буддійскаго моральнаго кодекса состоить изъ запрещеній. Указаны пять особыхъ препятствій, которыя нужно преодолѣвать, а именно: вожделѣніе, злобу, лѣность, самообольщеніе или гордость и сомнѣніе. Часто повторяются пять главныхъ заповѣдей: 1) не убивать живыхъ существъ, 2) не красть, 3) не вести порочной жизни, 4) не лгать и 5) не употреблять опьяняющихъ напитковъ. Для монаховъ существуютъ еще дополнительныя правила, въ родѣ слѣдующихъ: "Онъ долженъ отложить въ сторону дубину и мечъ и относиться ко всѣмъ живыхъ

существамъ съ кротостью и состраданіемъ. Того, что онъ услышатъ въ одномъ мѣстѣ, онъ не долженъ повторять въ другомъ, чтобы не вызвать ссоры... Ему надлежитъ соединять разошедшихся, поощрять друзей, примирять людей, любить миръ... Онъ можетъ произносить только учтивыя, ласкающія слухъ, доходящія до сердца, пріятныя для людей слова... Отклоняя пустую болтовню, онъ воздерживается отъ тщеславныхъ разговоровъ. Онъ говоритъ во̀-время, говоритъ то, что есть, говоритъ дѣло... Все, что ведетъ къ благу, хорошо и разумно. Онъ не причиняетъ вреда ни травкѣ, ни живому существу. Онъ ѣстъ разъ въ сутки, воздерживается отъ пляски, пѣнія, музыки и театральныхъ зрѣлищъ" (Св. Кн. Востока, XI).

Добродѣтель, которую проповѣдуетъ буддизмъ, представляетъ лишь нѣкоторое подобіе христіанской любви, но это скорѣе уничтоженіе ненависти, чѣмъ истинная любовь. Такъ, напримѣръ, говорится: "Кто удерживаетъ закипающій гнѣвъ, какъ колесницу на полномъ ходу, того я назову настоящимъ возницей… Пусть человѣкъ преодолѣваетъ въ себѣ гнѣвъ, пусть побѣждаетъ зло добромъ, алчнаго — щедростью, лжеца — правдою". — "Вражды въ этомъ мірѣ нельзя прекратить враждою; конецъ ей можетъ положить только примиреніе. Такъ было во всѣ времена". Въ подтвержденіе этого въ Магаваггѣ приводится цѣлая исторія.

Буддійское милосердіе существенно отличается отъ христіанскаго уже тѣмъ, что тѣло буддиста, которое терпитъ обиды отъ другихъ, не считается принадлежащимъ ему, поэтому онъ не иигаетъ злобы къ своимъ обидчикамъ. "Я отношусь одинаково и къ тѣмъ, кто причиняетъ мнѣ страданія, и къ тѣмъ, кто причиияетъ мнѣ радость. Привязапности и ненависти я не знаю. Я не воддаюсь ни радости, ни горю; при почетѣ и при безчестіи я данаковъ". Это милосердіе не есть внезапная симпатія, которая врождается въ сердцѣ добраго человѣка, а лишь результатъ предучышленныхъ умственныхъ упражненій. Говорятъ, что оно оказывало чуть ли не магическое вліяніе, устанавливало гармоническія утношенія между буддистами съ одной стороны и всѣми людьми даже животными — съ другой.

Что касается благотворительности, которая пользовалась таимъ уваженіемъ у христіанъ, то, хотя съ внѣшней стороны она прала не менѣе видную роль въ древнемъ буддизмѣ, но харакгеръ ея проявленій былъ иной. Въ Индіи въ тѣ времена не много было бѣдняковъ, нуждавшихся въ хлѣбѣ насущномъ или въ заработкѣ, и о высокой христіанской благотворительности тамъ не когло быть и рѣчи. Самое присоединеніе къ буддійской общинѣ гвязано было съ отреченіемъ и освобождало семейныхъ людей отъ обязательствъ по отношенію къ роднымъ. Но едва ли можно на звать это отреченіе благотворительностью, такъ какъ оно не имъл цълью облагодътельствовать кого-нибудь. Изъ всъхъ буддистов наибольшей благотворительностью, въ сущности, отличались въ рующіе міряне, которые дѣлали щедрые подарки какъ отдѣль нымъ монахамъ, такъ и всей общинѣ, выполняя такимъ путек свои религіозныя обязанности, такъ что и это не можетъ быт названо благотворительностью въ собственномъ смыслѣ слова Вообще, въ первобытномъ буддизмѣ благотворительность была за слонена болѣе настоятельной и глубокой необходимостью отрече нія отъ мірскихъ благъ. Даже вѣрующіе міряне не должны был считать своимъ того, что могли дать въ пользу общины. Раз сказы нѣсколько болѣе поздняго періода также проводятъ мысль что отреченіе отъ жены и дѣтей — лишь ничтожная жертва дл достиженія высшаго блаженства. Итакъ мы видимъ, что не бла готворительность оказала главное вліяніе на распространеніе бул дизма.

Буддисты считають, что власть надъ собою достигается пу темъ внутренней работы. "Пробуждай себя самъ, слѣди за собо самъ... Обуздывай себя самъ, какъ наѣздникъ обуздываетъ хоро шую лошадь... Убей въ себѣ пять чувствъ; оставь ихъ, подни мись выше ихъ... Хорошо обуздывать тѣло, хорошо обуздыват слово, хорошо обуздывать помыслы, хорошо обузданіе во всемъ (Св. Кн. В., Х; Дгаммапада). Все надлежитъ дѣлать сознательно осмотрительно. За собою нужно слѣдить при всякомъ сношені съ міромъ, при каждомъ сборѣ милостыни. Всѣ дурныя и преда тельскія чувства необходимо подавлять.

Буддійская религія доказываеть, что характеръ есть внутрен ній міръ человѣка. "Все, что въ пасъ есть, это — результать на шихъ помысловъ, все основано на нашихъ помыслахъ, все сдѣлан изъ нашихъ помысловъ", такъ гласитъ первый стихъ Дгаммапады

Искушеніе ассоціируется съ особымъ духомъ, такъ называе мымъ Марой, который не считается первопричиной зла и не счастья, такъ какъ этотъ вопросъ совершенно не разработанъ ј буддистовъ, а — лишь главнымъ искусителемъ въ словахъ, дѣлах и помышленіяхъ. Подобно браманскому Ямѣ, онъ олицетворяет смерть; онъ — царь смерти и въ то же время царь мірскихъ удо вольствій. Основаніе буддійской общины нанесло смертельны ударъ этому царству, поэтому Мара безпрестанно преслѣдует върующихъ. Самому Буддѣ онъ предлагаетъ владычество надъ всеи землей, лишь бы онъ отказался отъ своей духовной миссіи. Тр дочери Мары: Желаніе, Страстность и Наслажденіе, искушал Будду, но онъ устоялъ передъ ними. Въ разсказахъ, предназна

ченныхъ для всего народа, Мара является вполнѣ реальнымъ **v** ществомъ; онъ не въченъ, но можетъ нападать на всякаго. Высшая буддійская философія усматриваеть присутствіе Мары во всемъ, что подвержено перемѣнамъ. "Гдѣ есть глазъ и форма, гдѣ есть ухо и звукъ, гдъ есть мышленіе и мысль, тамъ — Мара, тамъ горе" (Oldenberg). Подробности объ искусителъ, сообщаемыя буддійскими книгами, не рисуютъ его великимъ или величественнымъ во злъ. Нападки Мары на Будду и его послъдователей сравнительно просты, такъ что ихъ не трудно отразить. Буддѣ въ видѣ искушенія предложено было царство, гдѣ онъ могь бы осуществить то, что находилъ возможнымъ, т. е. "праведно царство-вать, никого не угнетая и не допуская угнетенія, не страдая и не причиняя никому страданій", или же, взамѣнъ этого, — возмож-ность превратить Гималаи въ золото. На это Будда отвѣтилъ: ,Къ чему мудрому человѣку гора серебра или золота? Какъ можеть тоть, кто постигнуль источникь горя, поддаваться желаніямъ? Пусть тотъ, кто сознаетъ, что земное существованіе налагаетъ оковы, стремится освободиться отъ нихъ". Тогда злой Мара сказаль: "Возвышенный знаеть меня. Совершенный знаеть меня". Затъмъ, пораженный и смущенный, онъ удалился. По другимъ разсказамъ, Мара постоянно слёдитъ за проявленіями чувствъ и добирается до мышленія. Эту постоянную осаду можно преодольть только постоянной же осмотрительностью, которая, подъ конецъ, заставитъ Мару отказаться отъ безуспѣшныхъ попытокъ.

Oldenberg изъ древнихъ буддійскихъ сказаній выводитъ слѣдующую характеристику искусителя Мары и борьбы человѣче-скихъ душъ съ цѣлью страданій: "Борьба не легка и продолжительна. Съ той минуты, когда въ сердит впервые пробуждается увъренность, что необходимо бороться, чтобы достигнуть освобожденія, и вплоть до окончательной побъды, протекаетъ множество вѣковъ. Земные міры, небесные міры и адскіе міры проходять такъ же, какъ они зарождались и исчезали изъ каждой въчности. Боги и люди, всъ живыя существа приходятъ и уходятъ, умираютъ и возрождаются. И въ этомъ безконечномъ круговоротъ вещей существа, стремящіяся къ освобожденію, то побъдно подвигаясь, то отступая назадъ, добиваются своей цъли. Путь выходить за предълы взора, но въ немъ есть конецъ. Послъ безчисленныхъ странствій по мірамъ и въкамъ, путникъ, наконецъ, видитъ передъ собою цёль. Тогда къ его сознанію побъды примёшивается еще чувство гордости, такъ какъ онъ одержалъ ее собственными силами. Буддисть не благодарить бога и не призываетъ его во время борьбы. Сами боги преклоняются предъ нимъ, а не онъ передъ богами".

Вел. религів Востока.

Мѣсто молитвы въ буддизмѣ занимаетъ размышленіе, созерцаніе, возможное удаленіе отъ чувственнаго міра. Насколько оно вызывается искусственнымъ путемъ, мы увидимъ дальше. Буддійская литература указываетъ способы, которыми можно вызвать самосозерцаніе, и эти способы часто приближаются къ патологическому, т. е. болѣзненному состоянію. Нѣтъ ничего мудренаго въ томъ, что галлюцинаціи чувствъ появляются у людей, которые, отказавшись отъ всякихъ семейныхъ привязанностей, обрекли себя на бездомную жизнь и исключительно предаются отвлеченному размышленію. Въ рѣдкихъ случаяхъ этимъ людямъ мерещатся божественные образы или божественные звуки; обыкновенно же, они доходятъ до такъ называемаго ясновидѣнія, при которомъ, какъ они утверждаютъ, духъ становится особенно утонченнымъ, гибкимъ и сильнымъ. Въ такомъ состояніи монахи, будто бы, могутъ ясно видѣть прошлое, даже свои собственныя прошлыя существованія, читать чужія мысли, могутъ получать чудодѣйственную силу, дѣлаться невидимыми и потомъ опять показываться на землѣ.

Сначала между монахами не различали степеней, кромѣ высшаго состоянія, свойственнаго тѣмъ, кто уже достигъ освобожденія. Впослѣдствіи же установлены были четыре степени: 1) низшая, къ которой относятся люди, достигшіе пути и уже не подверженные возрожденію въ низшихъ мірахъ (въ адахъ, въ мірахъ животныхъ и въ мірахъ духовъ); 2) тѣ, кто еще разъ должны возвратиться въ этотъ міръ, а именно: побѣдившіе въ себѣ желаніе, ненависть, легкомысліе; 3) не возвращающіеся, которые вступаютъ въ высшіе міры боговъ и достигаютъ Нирваны; 4) святые, или архаты. Однако, достиженіе этихъ степеней це давало монахамъ никакихъ преимуществъ въ общинѣ.

Особую степень занимають люди, которые собственными сплами достигли состоянія Будды и добились истины, приносящей освобожденіе. Они жили, въ большинствѣ случаевъ, ранѣе Сакіа-Муни, но не могутъ сравниться со "всемірными Буддами", къ числу которыхъ принадлежалъ и Гаутама.

Положеніе Вудды характерно тѣмъ, что онъ не считается представителемъ невидимыхъ силъ или исполнителемъ воли Всевышняго, а лишь первымъ человѣкомъ, которому удалось достигпуть высшаго состоянія "Будды". Онъ преподавалъ другимъ истины, открытыя имъ самимъ, но люди лишь собственными усиліями и размышленіемъ могутъ достигнуть ихъ познанія. Однако. Буддѣ приписывается ни болѣе ни менѣе, какъ всевѣдѣніе и совершенство. Онъ самъ говоритъ: "Я побѣдилъ всѣхъ враговъ, я премудрый, я — пренепорочный во всемъ какъ есть, я отрекся

отъ всего и достигъ освобожденія уничтоженіемъ желанія. Кого могу я назвать своимъ учителемъ, когда я собственными силами достигъ познанія? У меня нѣтъ учителя, никто не сравнится со мною. Ни на землѣ ни на небѣ нѣтъ подобнаго мнѣ. Я — святой въ мірѣ, я — величайшій учитель, я одинъ — совершенный Будда. Во мнѣ угасло всякое пламя, я достигъ Нирваны" (Магавагга, Свящ. Кн. В., XIII). "Онъ приходитъ въ міръ для спасенія многнъъ, для счастья многихъ, изъ состраданія къ міру, ради благословенія, спасенія, радости боговъ и людей". Но не одинъ Будда достигъ этого высшаго состоянія: до него были и послѣ него будуть еще многіе Будды. Всѣ они родомъ пзъ восточной Индіи, язъ касты брамановъ или кшатріевъ (воиновъ). Ученіе ихъ держится болѣе или менѣе долго, послѣ чего вѣра на время пропадаетъ на землѣ. Итакъ Будда былъ родоначальникомъ новой религіозной жизни, но никакъ не богомъ или небеснымъ посланникомъ.

### Буддійское священное писаніе.

Первое мъсто среди буддійскихъ памятниковъ письменности занимаютъ древнъйшія книги на палійскомъ языкъ, сохранпвшіяся на о. Цейлонъ. Онъ сведены въ три сборника или такъ называеымя "Корзины" (питаки). Первая изъ нихъ, илп Виная-питака, содержитъ правила относительно внъшней жизни монашеской общины. Вторая, Сутта-питака, представляетъ разнообразныя сочиненія въ формъ суттъ, т. е. краткихъ выразительныхъ изреченій, въ которыхъ иногда приводятся слова Гаутама-Будды и легенды о предшествовавшихъ Буддахъ. Третья состоитъ изъ различныхъ разсужденій, перечисляетъ условія жизни и т. д. Наибольшій интересъ и наибольшія литературныя достоинства

Наибольшій интересь и наибольшія литературныя достоинства представляеть Дгаммапада (Путь Добродѣтели или Преддверіе Закона), изъ которой мы уже выше приводили отрывки. Названіе ея съ теченіемъ времени стало обозначать "религіозныя изреченія" вообще. Время ея составленія, такъ же, какъ и составленія другихъ книгъ, по словамъ буддистовъ, было опредѣлено на первомъ соборѣ, который состоялся вскорѣ послѣ смерти Будды. Во всякомъ случаѣ она существовала до собора Асоки (около 242 г. до Р. Х.) и была привезена на Цейлонъ сыномъ царя Асоки, Магиндой. Буддисты вѣрятъ, что самъ Гаутама продиктовалъ Дгаммападу; но даже если не онъ ся авторъ (чего нельзя доказать), то она была написана вскорѣ послѣ его смерти однимъ или нѣсколькими лицами, не уступавшими ему въ дарованіи. Важно замѣтить, что во всемъ священномъ писаніи ни разу не упоми-

163

Digitized by GOORIC

нается о соборѣ Асоки, но зато говорится о первомъ и второмъ соборахъ (въ Раджагахѣ и Весали), описаніе которыхъ мы находимъ въ концѣ Чулавагга.

Приводнић еще нѣсколько отрывковъ изъ Дгаммапады, чтобы, помимо общаго характера, о которомъ мы уже говорили, выяснить ея литературныя особенности. Иногда въ ней встрѣчается догматическое изложеніе, напримѣръ: "Кто хочетъ надѣть желтое илатье, не очистившись отъ грѣха, и кто при этомъ не почитаетъ воздержанія и истины, тотъ не достоинъ желтой одежды". "Человѣкъ самъ совершаетъ зло, самъ страдаетъ, самъ искупаетъ зло, самъ очищается. Чистое или нечистое состояніе зависитъ отъ самого человѣка; никто не можетъ очистить другого". "Нельзя считать хорошимъ такой поступокъ, въ которомъ человѣку приходится раскаиваться или за который онъ съ радостью и весельемъ получаетъ награду". "Никогда не говори грубо, а то тебѣ будутъ платить тѣмъ же".

Нѣкоторыя изреченія по глубокомыслію не уступаютъ Соломоновымъ пословицамъ, напримѣръ: "Пусть мудрый человѣкъ охраняетъ свои мысли, такъ какъ за ними трудно услѣдить, — онѣ лукавы и устремляются куда попало". "Глупецъ, сознающій свою глупость, можетъ считаться мудрецомъ, но глупецъ, который мнитъ себя мудрымъ, вполнѣ достоинъ своего званія". "Лучше побѣдпть себя, чѣмъ кого-нибудь другого". А вотъ порицаніе аскетизма: "Ни нагота, ни заплетенные волосы, ни грязь, ни постъ, ни лежаніе на землѣ, ни натираніе пылью, ни неподвижное сидѣніе не могутъ очистить смертнаго, который не подавилъ въ себѣ желаній".

Эти афоризмы самаго разнообразнаго содержанія: "Дурные п нагубные для насъ поступки легко совершать, а хорошіе — трудно". "Этотъ міръ теменъ; здѣсь лишь немногіе идутъ на небо, подобно птицамъ, вырвавшимся изъ сѣти". "Здоровье — величайшее благо, довольство — лучшее богатство, довѣріе — лучшее родство, Нирвана — высшее блаженство". "Если что-нибудь нужна сдѣлать, то пусть человѣкъ это дѣлаетъ, пусть усердно берется за дѣло. Безпечный пилигримъ только дальше разбрасываетъ пын своихъ страстей". Встрѣчаются также прекрасныя, очень мѣткі сравненія, напримѣръ: "подобно тому, какъ пчела собираетъ медт п улетаетъ, не повредивъ ни яркихъ красокъ, ни запаха цвѣтка такъ и мудрецъ долженъ жить въ своей деревнѣ". "Прекрасныя слова, не осуществленныя на дѣлѣ, подобны красивому яркому цвѣтку безъ запаха". "Нѣтъ огня, подобнаго страсти, нѣтъ плутовства, подобнаго ненависти, нѣтъ западни, подобной безумію нѣтъ потока, подобнаго алчности". "Чужую вину легко замѣтить а свою трудно. Человѣкъ молотитъ вину своего сосѣда, какъ мя

164

кину, а свою скрываетъ, какъ плутъ, который прячетъ невыгодную кость отъ игрока". "Если бы глупецъ хоть всю жизнь прожилъ съ умнымъ человъкомъ, то не больше научился бы распознавать истину, чъмъ ложка — вкусъ кушанья".

Разумбется, туть тоже высказывается истина о всеобщемъ сграданіи и о житейской суеть. "Скоро — увы! — это тёло будеть лежать въ землъ, презрънное, несмысленное, какъ безполезный пень". "Подобно тому, какъ пастухъ загоняетъ коровъ въ хлъвъ, такъ Время и Смерть гонятъ жизнь людскую". Старость описана слѣдующимъ образомъ: "Посмотри на этотъ разряженный чурбанъ, нокрытый сплошными ранами, полный мыслей, но хилый и безспльный. Это больное тело истощено, эта гніющая куча разсыплется на куски. такъ какъ жизнь окончится смертью". "Считай міръ нгрушкой, считай его миражемъ". Высказывается также мысль, что бодоствование и истинное познание охраняють человъка. Въ одномъ изъ позднъйшихъ изреченій описанъ типъ стоика: "Я назову истиннымъ браманомъ того, кто никого не обижаетъ, кто терпитъ гнетъ и побон, вто выносливъ и силенъ. Вообще, истинный браманъ отличается возвышенными свойствами: онъ терпимъ съ нетерпимыми, кротокъ съ хулителями, безстрастенъ среди страстныхъ, онъ – человъкъ мыслящій, искренній, свободный отъ сомнѣній и привязанностей и всегла довольный".

### ГЛАВА VII.

### Буддійская община.

Буддійская община. — Магавагга. — Собранія два раза въ мѣсяцъ. — И сповѣдь и покаяніе. — Строгія правила. — Буддійскій символъ выры. — Отсутстніе корпоративнаго устройства. — Отсутствіе главы послѣ Будды. — Соборы, или совѣты. — Ограниченіе пріема въ общину. — Форма пріема. — Средства къ жизни. — Четыре запрещенія. — Выходъ изъ общины. — Преимущества буддійской общины. — Отсутствіе золота и серебра. — Виѣшняя благопристойность. — Товарищество. — Руководители. — Чтенія и обсужденія. — Почитаніе Будды. — Святыя мѣста. — Покаянныя собранія. — Чулавагга. — Проступки и наказанія. — Паварана, или приглашеніе. — Монахини, или сестры. — Міров. — Тайный буддизмъ. — Карма.

Перейдемъ теперь къ великой общинѣ нищенствующихъ, или монаховъ, которая упрочила вліяніе Будды и распространила его ученіе. Въ самомъ началѣ своего поприща Будда основалъ братство, для котораго постепенно выработался рядъ правилъ. Первоначально великій проповѣдникъ самъ принималъ всѣхъ вѣровавшихъ въ новое ученіе, но съ расширеніемъ общины это право, естественно, было передано другимъ. Правила общины перечислены въ одной изъ древнѣйшихъ буддійскихъ книгъ, Магаваггѣ. Она пачинается разсказомъ, въ которомъ приведены многія изъ первыхъ проповѣдей Будды и описаны различныя его чудеса.

Буддійскіе монахи стали устраивать собранія два раза въ мѣсяцъ: на новолуніе и на полнолуніе. Въ Индіи это время издревле счигалось священнымъ и у брамановъ сопровождалось различными религіозными церемоніями. Главною цѣлью буддійскихъ собраній была взаимная исповѣдь и назначеніе покаяній за проступки. Былъ составленъ списокъ, предусматривавшій различныя прегрѣшенія; на каждомъ собраніи его читали вслухъ, вызывая по очереди всѣхъ присутствовавшихъ монаховъ, которые должны были на каждый пунктъ отвѣтить трижды: виновны они, или нѣтъ. Этотъ списокъ прегрѣшеній показываетъ, какимъ строгимъ правнламъ подчинены были буддійскія бикшу. Монахъ могъ строить хижину не болѣе извѣстнаго размѣра, не долженъ былъ имѣть лишнихъ платьевъ или линней чаши, не долженъ былъ употреблять шелковой матеріи или шелковой цыповки. Платье ему пола-

галось носить шесть лётъ. Онъ не смёлъ злоупотреблять гостепріимствомъ, оказаннымъ уже другому, и не смёлъ вкушать болёе одной трапезы въ общественномъ пріютѣ.

Членамъ общины полагалось ходить за милостыней въ полномъ чистомъ одѣяніи, безъ шума, безъ жестикуляціи, съ опущеннымъ взоромъ, съ непокрытою головой, соблюдая извѣстныя правила относительно получаемой ими пищи. Они не должны были проповѣдывать буддійскаго ученія лицамъ, которыя слушали ихъ въ неприличныхъ позахъ или сидя.

Послѣ смерти Будды выработана была система пріема въ монашескую общину. Вотъ символъ вѣры, который вскорѣ сдѣлался господствующимъ.

"Я вѣрю въ Будду: Онъ, Всемогущій, есть святой верховный Будда, Мудрый, Ученый, Благословенный, знающій міры, Верховный, укрощающій людей, какъ укрощають дикихъ быковъ, Учитель боговъ и людей, возвышенный Будда.

"Я вѣрю въ *ученіе*: оно возвѣщено Возвышеннымъ, оно сдѣлалось явнымъ, оно не нуждается во времени, оно гласитъ: прійди и узри. Оно ведетъ къ благу, мудрый познаетъ его въ сердцѣ своемъ.

"Я върю въ общину: община учениковъ Возвышеннаго живетъ должнымъ образомъ. Честную, праведную жизнь ведетъ община учениковъ Возвышеннаго, четыре пары, восемь классовъ върующихъ. Община учениковъ Возвышеннаго достойна того, чтобы люди съ почтеніемъ простирали къ ней руки. Это высочайшее въ міръ убъжище, гдъ человъкъ можетъ дълать добро.

"Я хочу жить по заповѣдямъ справедливости, которыя угодны святымъ, по заповѣдямъ ненарушимымъ, неизмѣннымъ, неимѣющимъ примѣсей, свободнымъ, неподдѣдьнымъ, восхваляемымъ мудрецами и ведущимъ къ самоуглубленію".

Буддійская община, собственно говоря, никогда не отличалась корпоративнымъ устройствомъ, въ ней никогда не было верховной власти или же выборнаго совъта. Будда не назначилъ себк преемника, намъстника. Въ ту эпоху человъчество еще не выработало понятія объ общемъ авторитетъ, вліяніе котораго простиралось бы на самыя различныя и отдаленныя мъстности. Единственная уловка, къ которой прибъгали монахи, состояла въ томъ, что всякое нововведеніе они приписывали самому Буддъ. Онъ одинъ лишь пользовался авторитетомъ, поэтому можно было разсчитывать, что всѣ приписываемыя ему заповъди будутъ выполняться. Новыя постановленія удавалось также проводить на соборахъ, или совътахъ, которые нельзя сравнивать съ христіанскими вселенскими соборами, такъ какъ въ нихъ принимали участіе только монахи одного какого-нибудь центра, а не представители всёхъ буддійскихъ діоцезъ. На первомъ соборѣ, который состоялся въ Раджагахѣ вскорѣ послѣ смерти Будды, присутствовали, вѣроятно, самые выдающіеся и уважаемые изъ его послѣдователей. Но не такъ легко было привить постановленія этого собора тѣмъ, кто на немъ не присутствовалъ. То же было и съ позднѣйшими соборами, которые, очевидно, созывались для разрѣшенія какихъ-нибудь спорныхъ вопросовъ. Чѣмъ больше распространялся буддизмъ, тѣмъ больше независимыхъ умовъ встунало подъ его знамена и тѣмъ труднѣе становилось примирить различія или предупредить уклоненія отъ доктрины и обычаевъ. Общую связь поддерживали только священныя книги, благоговѣніе передъ Буддой и болѣе или менѣе сознательное отношеніе къ прогрессу и борьбѣ. Поэтому, какъ и предсказалъ Учитель, буддизму суждено было умереть въ Индіи и удержаться лишь въ нѣкоторыхъ другихъ странахъ, но въ значительно искаженномъ видѣ.

Сначала пріемъ въ общину не былъ ограниченъ, но затъмъ слѣлались обязательными правила, въ силу которыхъ въ общину не допускались: преступники, лица, обладающія серьезными физическими недостатками, солдаты, должники, рабы и несовершеннолѣтніе, не заручившіеся согласіемъ родителей. Послушникомъ можно было сдёлаться не ранёе двёнадцати, а полноправнымъ монахомъ не ранбе двадцати лътъ. Въ посвящении различались двѣ степени: предварительное вступленіе, т. е. выходъ изъ мірской жизни или изъ другой монашеской секты, и полное вступление въ общину (Упасампада). Послѣднее совершалось на одномъ изъ общихъ собраній (Самгха) монаховъ даннаго округа; при представлении новаго кандидата, предлагалось присутствующимъ высказать свои возраженія, если таковыя имѣлись. Кандидату задавали нѣсколько вопросовъ: не страдаетъ ли онъ нѣкоторыми бол'взнями \*), свободный ли онъ челов'вкъ, н'втъ ли у него долговъ. имѣетъ ли онъ приличную нищенскую чашу и одежду, заручился ли онъ согласіемъ родителей, не находится ли онъ на царской службѣ и т. д. Затъмъ онъ долженъ былъ указать на какого-нибудь опытнаго монаха, который согласится быть его руководителемъ. Послъ этого, если со стороны монаховъ не было возражений, то онъ считался принятымъ. Ему офиціально сообщали, на какія средства живетъ община; это: 1) пища, получаемая въ видъ подаянія, 2) одежда изъ лоскутьевъ, 3) жилище у подножія дерева и 4) взамѣнъ лѣкарства грязная жидкость. Всякая другая пища. питье, жилище и одежда считались излишествомъ. Кромъ того, его знакомили съ четырьмя великими запрещеніями: 1) не вести

\*) Проказой, чахоткой, падучей, зобомъ и т. д.

Прим. церев.

Digitized by Google

168

нечестивой жизни, 2) не брать ни пылинки изъ того, что не подарено ему, 3) не лишать жизни ни одного живого существа, 4) не хвалиться никакими сверхъестественными совершенствами. Итакъ пріемъ въ общину сводился къ заявленіямъ со стороны кандидата и со стороны собранія и не сопровождался ни молитвами, ни церемоніями, ни формальною передачей власти.

Изъ общины можно было свободно выйти во всякое время. Это было прямымъ слѣдствіемъ ученія Будды, которое открывалось только желающимъ. Быть-можетъ, ни одна община не оказывала такого малаго давленія на своихъ членовъ, но въ этомъ и крылась ся сила. Монахи должны были вести умѣренную жизнь, но существованіе ихъ всегда было обезпечено, благодаря заботамъ мірянъ объ общинѣ; къ тому же, прививаемые имъ взгляды совпадали съ ихъ собственными предубѣжденіями. Всѣ монахи безусловно пользовались уваженіемъ и вліяніемъ. Никого насильно не удерживая (всякій монахъ могъ выбыть подъ тѣмъ предлогомъ, что желаетъ возвратиться къ роднымъ, къ мірской жизни, домой), община, однако, сохраняла за собою право исключенія членовъ. Нарушеніе одного изъ великихъ запретовъ, дошедшее до свѣдѣнія собранія, вело къ исключенію виновника изъ общины. Такимъ образомъ, принудительное исключеніе, съ одной стороны, и добровольное отреченіе — съ другой, совершались безъ всякаго труда, и община, улерживая лишь добровольныхъ и исправныхъ членовъ, была сильна.

Въ отличіе отъ многихъ монашескихъ орденовъ, у буддистовъ строго запрещалось какъ отдѣльнымъ монахамъ, такъ и всей общинѣ принимать въ даръ серебро и золото. Предполагалось, что это удержитъ ихъ отъ "корня всякаго зла". Если же кто-нибудь, невзирая на запрещеніе, принималъ такой даръ, то принужденъ былъ передать его какому-нибудь вѣрующему мірянину, чтобы тотъ купилъ масла и меду для всей братіи, за исключеніемъ его самого. Итакъ золото и серебро изгонялись тѣмъ или инымъ путемъ. Это строгое ограниченіе вѣками держалось въ буддійской общинѣ.

Еще одно отличіе буддійскихъ монаховъ отъ членовъ разныхъ другихъ индійскихъ братствъ и общинъ составляла ихъ внёшняя благопристойность. Всячески избёгая грязи и нечистоплотности, они обращали большое вниманіе на купанье, уходъ за тѣломъ, провѣтриваніе жилищъ и другія санитарныя условія. Ихъ одежда, хотя и очень бѣдная, всегда должна была имѣть приличный видъ, тѣмъ болѣе, что не запрещалось принимать достаточнаго количества пищи и одежды отъ вѣрующихъ мірянъ. Типъ древняго буддійскаго монаха представляетъ нѣчто среднее между аскетизмомъ и излишествомъ. Но, избѣгнувъ крайностей индусскаго аскетизма, онъ не всегда былъ чуждъ крайностей другого рода. Мо-

наху не воспрещалось жить въ хорошей квартирѣ, обставленной различными удобствами. Везд' соблюдались санитарныя условія. во многомъ напоминающія намъ домашній бытъ евреевъ. Старики и учителя пользовались особымъ уважениемъ и были окружены заботами. Во время странствій ученики и послушники шли впереди, заготовляя для своихъ руководителей квартиры и оказывая имъ всевозможныя услуги. Отшельничество не поощрялось. Монахи обыкновенно селились витстъ, помогали другъ другу въ затрудиеніяхъ, болѣзняхъ или искушеніяхъ и взаимно заботились о духовныхъ благахъ. Въ течение первыхъ ияти лътъ каждый членъ общины имѣлъ двухъ руководителей, опытныхъ монаховъ, пробывшихъ въ этомъ санъ не менъе десяти лътъ. Онъ долженъ быль сопровождать ихъ, прислуживать имъ и поучаться отъ нихъ. Въ общежитіи монахи распределяли между собою домашнія обязанности, какъ-то: раздачу плодовъ и риса, уборку спаленъ, залы собраній и т. л.

Буддійскіе монахи не придавали особаго значенія труду п занимались постоянною работой только въ случаѣ крайней необходимости. Подобно браманамъ, которые выше всего ставили чтеніе Ведъ, такъ и они считали существенно-важнымъ повтореніе изреченій Будды и правилъ общины. Время до времени они устраивали обсужденія какихъ-нибудь спорныхъ пунктовъ и пространныя объясненія главныхъ доктринъ. "Кто живетъ въ общинѣ, не говоритъ много и не говоритъ о пустякахъ. Онъ излагаетъ ученіе или же проситъ другихъ излагать его, а самъ хранитъ священное молчаніе" (Oldenberg). Итакъ община жила въ мірѣ, хотя и не принадлежала къ міру, почти ежедневно созерцала шумъ п развлеченія страдальческой, непостоянной жизни, не принимая участія въ нихъ, и служила для эгоистическаго, неуживчиваго народа нагляднымъ примѣромъ того, что есть на свѣтѣ лучшія стремленія, что можно побѣдить страсти, освободиться отъ горя и достигнуть философскаго спокойствія.

На такой складъ жизни монаховъ не малое вліяніе оказала, повидимому, ихъ любовь къ природѣ; въ связи съ нею стояла п пощада жизни. Туземные поэты неоднократно воспѣвали эту любовь къ природѣ, напримѣръ: "Обширныя, сладостныя сердцу пространства, увѣнчанныя лѣсами карери, прекрасныя мѣстности, гдѣ слышится голосъ слоновъ, скалы, — все радуетъ меня. Чудныя убѣжища, гдѣ низвергаются потоки, горы, гдѣ бродятъ мудрецы, гдѣ раздается крикъ павлина, скалы, — все радуетъ меня. Тамъ хорошо мнѣ, любителю созерцанія, борцу за спасеніе; тамъ хорошо мнѣ, монаху, стремящемуся къ истиниому добру. борцу за спасеніе" (Oldenberg).

Самыми регулярными буддійскими собраніями были тѣ, которыя созывались два раза въ мѣсяцъ; почти единственною ихъ религіозною формой была исповѣдь и взаимные разспросы. Приинмая во вниманіе гнетъ браманскихъ ограниченій и притязанія брамановъ па всеобщій авторитетъ, вполнѣ очевидно, что буддизмъ представлялъ полный коптрастъ съ прежними воззрѣніями. Малочисленность церемоній, обособленность жизни, скромное поведеніе, цѣломудріе, отсутствіе вѣры въ сверхъестественныя силы, составляли залогъ его могущества. Дѣйствительно, нужно отнестп къ числу замѣчательныхъ міровыхъ явленій тотъ фактъ, что религія (если это названіе къ ней примѣнвмо), которая не вмѣняетъ въ обязанность служенія Богу и не преклоняется передъ сверхъестественнымъ существомъ, насчитываетъ среди своихъ адептовъ треть населенія земного шара.

Будда пользуется большимъ уваженіемъ, хотя его нынѣшнее существованіе подлежить сомнѣнію: онъ въ Нирванѣ, а продолжается ли Нирвана и понынѣ — неизвѣстно. Въ силу этого Буддѣ не возносятъ молитвы, и онъ не отвѣчаетъ на молитвы. Но всетаки память о немъ жнветъ, имя его священно и ученіе его, попрежнему, вліятельно.

Единственное, что въ древнемъ буддизмѣ есть общаго съ паломничествами и культомъ другихъ религій, это почитаніе четырехъ священныхъ мѣстъ, прославленныхъ Буддою: мѣста его рожденія, мѣста, гдѣ онъ достигъ познанія и совершеннаго просвѣтлѣнія, мѣста, гдѣ онъ создалъ праведное царство, и мѣста его кончины. Людямъ, умирающимъ на пути къ этимъ мѣстамъ, обѣщается возрожденіе въ небѣ. Забота о мощахъ Будды, построеніе памятниковъ для ихъ сохраненія и устройство праздниковъ въ ихъ честь всецѣло предоставлены мірянамъ.

Буддійскія собранія по типу, быть-можетъ, наиболѣе приближаются къ методистскимъ митингамъ, установленнымъ Джономъ Весли. "Вождемъ" буддійскаго собранія, обыкновенно, бываетъ монахъ, дольше всѣхъ въ данномъ округѣ пробывшій въ монашескомъ санѣ. Всѣ члены общины, даже больные, должны присутствовать на этихъ собраніяхъ или, въ крайнемъ случаѣ, прислать черезъ одного изъ монаховъ заявленіе о томъ, что они не совершили никакихъ проступковъ, какъ того требуетъ священная форма (Паттимокка, слова отпущенія). На собранія не допускаются ни женщины, ни міряне, ни послушники. Каждый вопросъ предлагался трижды, и молчаніе служило знакомъ невиноввости. Впослѣдствін установлено было, чтобы каждый монахъ заранѣе сознавался въ своихъ грѣхахъ и подвергался соотвѣтственному взыскапію (кромѣ тѣхъ лишь случаевъ, когда за про-

ступокъ полагалось исключеніе изъ общинъ). Каждый брать, знавшій о прегръшеніи другого, обязанъ былъ потребовать оть него исповъди и покаянія.

Мало-по-малу выработалась цёлая система, предусматривавшая всевозможные случаи грёха; она изложена въ Чулаваггё. Буддійскіе монахи, какъ и всё люди, чувствовали себя грёховными. Различнымъ отдёламъ Чулавагги предпосланы вступленія, въ родё слёдующаго: "Въ то время достопочтенный Сейясака былъ неразумнымъ, нескромнымъ, грёшнымъ и недостойнымъ; онъ велъ свётскую жизнь и поддерживалъ незаконныя сношенія съ міромъ, такъ что монахамъ приходилось назначать ему покаяніе за покаяніемъ", и т. д. (Св. Кн. В., XVII).

Изъ различныхъ разсказовъ видно, что монахи оказывались виновными въ тѣхъ или другихъ прегрѣшеніяхъ и, смотря по степени вины, подвергались предостереженіямъ, наказаніямъ или же исключенію изъ общины. Если монахъ обидѣлъ своего собрата или даже мірянина, то долженъ былъ просить у него прощенія. Кто не сознавался въ своей винѣ и не старался ее загладить, тотъ исключался. Какъ строго было это наказаніе, можно судить по слѣдующему отрывку: "Монахи не оказывали ему почета, не привѣтствовали его вставаніемъ, не прислуживали ему, не кланялись ему, не оказывали ему гостепріимства, не уважали, не чтили его, не давали ему содержанія".

Еще одна простая церемонія, совершавшаяся разъ въ году, извъстна была подъ именемъ Павараны, или приглашенія. По окончаніи дождливаго времени года, передъ началомъ странствій, монахи даннаго округа собирались вмъстъ, садились на полъ, воздъвали сложенныя руки кверху и приглашали, чтобы собратья уличили ихъ въ прегръшеніяхъ, объщая загладить всякую свою випу. Если какой-нибудь монахъ въ это время случайно былъ одинъ, то могъ самолично совершить положенный обрядъ.

Итакъ буддизмъ былъ чуждъ всего показного, всякихъ торжественныхъ обрядовъ и пышныхъ церемоній. Онъ не признавалъ жрецовъ, храмовъ, Верховнаго существа, тѣмъ не менѣе подъ его знамена стекались тисячи новыхъ приверженцевъ. Не всѣ они, однако, вели себя, какъ безмолвныя, безотвѣтныя рыбы, попавшіяся въ сѣть. Въ общинѣ уже издавна появился расколъ, которому посвящены цѣлыя главы священныхъ книгъ. Ссоры, жалобы на невинныхъ и невмѣняемыхъ и т. п. подвергаются разбору; если мирное соглашеніе оказывается невозможнымъ, то дѣло рѣшается большинствомъ голосовъ, за исключеніемъ тѣхъ случаевъ, когда предметъ слишкомъ маловажный или когда голосованіе могло бы привести къ открытой ереси.

Буддійскія монахини или сестры составляли особую общину, имъвшую свои отдъльныя собранія два раза въ мъсяцъ, но вполнъ подчиненную монахамъ, безъ участія которыхъ не могла совершаться ни одна изъ главныхъ церемоній. Сестры обязаны были почтительно кланяться, вставать и воздёвать кверху сложенныя. руки передъ каждымъ, хотя бы только что посвященнымъ мона-хомъ. Исповѣдь и проповѣдь доктринъ для нихъ вели монахи, и послѣ своего ежегоднаго собранія сестры посылали въ собраніе монаховъ справиться, не найдуть ли тѣ за ними какой-нибудь вины. Монахинямъ запрещалось бранить, поносить или обвинять монаховъ. Пріемъ сестеръ, назначеніе покаяній, разрѣшеніе споровъ. – все это лежало на обязанности монаховъ. Каждыя двъ недбли монахини получали духовное наставление и увбщание отъ монаха, назначеннаго для этого ръшеніемъ братіи. Но ему строго воспрещалось переступать порогъ ихъ жилища, странствовать вмѣстѣ съ ними или находиться съ ними въ близкихъ сношеніяхъ. Сестры не должны были жить однѣ или въ лѣсу, поэтому онѣ селились всегда вблизи городовъ или деревень. По численности и вліянію онъ не могли сравниться съ монахами, да это и не входило въ питересы буддійской общины, такъ какъ она содержалась на счетъ семейныхъ людей, доставлявшихъ ей пропитание и жилище, а съ увеличениемъ числа монахинь этотъ порядокъ могъ нарушиться.

Отношенія между общиной и мірянами носили совсёмъ не такой характеръ, какъ въ другихъ церквахъ. Нужно было большое количество свётскихъ членовъ, чтобы содержать всю массу буддійскихъ монаховъ. Для пріема мірянъ въ лоно буддизма не было выработано никакихъ формальностей и даже списка имъ не велось; впрочемъ, въ каждой области поклонники Будды были всёмъ извѣстны. Разумѣется, исключеніе кого-нибудь изъ класса дарящихъ было явленіемъ нежелательнымъ и не совершалось безъ особо важной причины. Мірянинъ, желавшій сдѣлаться буддистомъ, заявлялъ какому-нибудь монаху, что онъ "прибѣгаетъ къ Буддѣ, Ученію и Общинѣ". Впрочемъ, монахъ могъ причислить благотворителя къ свѣтскимъ поклонникамъ Будды и безъ такого заявленія съ его стороны. Монахи охотно поучали буддійскимъ доктринамъ всякаго, кто оказывалъ имъ гостепріимство, и, наоборотъ, лишали этой чести тѣхъ, кто злословилъ или оскорблялъ ихъ. За серьезную провинность монахи переставали подставлять чаши данному мірянину и отказывались отъ его гостепріимства. Такой деликатный способъ отлученія, вѣроятно, приходился по вкусу лицамъ, дурно относившимся къ общинѣ.

Монахи охотно принимали назадъ всякаго, кто раскаивался въ своей винъ и желалъ примиренія. Въ частную жизнь мірянъ

они не вмѣшивались: истинную церковь составляла, по ихъ мнънію, только община, а остальному человѣчеству было очень далеко до блаженства, и объ его нравственномъ состояния не стоило заботиться. Мірянамъ предписывалось восьмеричное воздержаніе: оть убіенія животныхъ, воровства, лжи, употребленія опьяняющихъ напитвовъ, нечестивой жизни, там послъ полудия, благоуханій и вѣнковъ; спать имъ полагалось на землѣ, на жесткой подстилкъ. У свътскихъ буддистовъ не бывало общихъ собраній, а на собранія монаховъ они не допускались. Ихъ восхваляли н сулили имъ блаженство, какъ, напримъръ: "Будда считаетъ лучшимъ изъ даровъ отдавать общинъ дома, гдъ можно въ мирь п спокойстви предаваться размышлению и созерпанию. Поэтому пусть мудрый человѣкъ, понимающій свое благо, строитъ хорошіе дома и принимаеть въ нихъ знатоковъ ученія. Пусть онъ съ радостью подаетъ имъ, праведнымъ сердцемъ, пищу, питье, одежду и жилище. И они будуть проповъдывать ему учение, уничтожающее всякое страдание. Если онъ познаетъ это учение на земль. то безъ гръха войдетъ въ Нирвану". Иногда монахи предъявляють слишкомъ большія требованія; священныя книги осуждаютъ такое поведение и велять считаться съ мнѣниемъ мирянъ.

Скажемъ еще нѣсколько словъ о новѣйшемъ ученіи, которое извѣстно подъ названіемъ: "Тайнаго буддизма". Согласно "Книгѣ о Великой Кончинѣ", Будда не признавалъ никакого тайнаго ученія. Современный тайный буддизмъ можно скорѣе назвать формой теософіи, которая лишь въ нѣсколькихъ пунктахъ сходна съ булдизмомъ; напр., она учитъ, что души перевоплощаются послѣдовательно въ тѣлахъ, но не помнятъ своего предыдущаго состоянія; одна жизнь отъ другой отдѣляется "промежуткомъ духовнаго сознанія въ такомъ міровомъ пространствѣ, которое совершенно непостижимо для обыкновенныхъ чувствъ". Во время этого состоянія совершенно забываются низкія земныя страсти и господствуютъ только высшія чувства. Интенсивность этого счастья зависитъ отъ степени высокихъ стремленій въ предыдущей жизш. При отсутствіи этихъ стремленій, неревоплощеніе сопряжено съ наказаніями за грѣхи.

Въ Тайномъ буддизмъ особенное значеніе имъстъ "карма", илп поступовъ; это слово объясняютъ, какъ законъ нравственныхъ воздаяній. Карма опредъляетъ условія, при которыхъ произойдеть перевоплощеніе. Добрая карма въ земной жизни засчитывается, а худая карма должна быть искуплена страданіемъ.

## ГЛАВА VIII.

#### Современный буддизмъ I.

Просвѣтительныя религіи. — Различныя проявленія буддизма. — Первые буддійскіе соборы. — Царь Асока. — Третій соборъ. — Указы царя Асоки. — Различіе въ формахъ буддизма. — Четвертый соборъ (Канишки). — Фа-Сянъ. — Соборъ Силадитіи. — Добрыя дѣла Силадитіи. — Хуэнъ Сіангъ. — Упадокъ индійскаго буддизма. — Четвертый соборъ (Канишки). — Фа-Сянъ. — Соборъ Силадитіи. — Добрыя дѣла Силадитіи. — Хуэнъ Сіангъ. — Упадокъ индійскаго буддизма. — Число буддистовъ. — Сингалезскій буддизмъ. — Постепенныя язмѣненія. — Статуи Будды. — Цейлонскія вихары. — Подземные храмы. — Міряне. — Поклоненіе дереву Бо. — Дагобы. — Мощи Будды. — Отпечатки ноги Будды. — Васса и публичныя чтенія. — Пиритъ. — Буддійскіе монахи на Цейлонѣ. — Школы. — Богослуженіе во время болѣзни. — Бирманскій буддизмъ. — Бирманскія монастырскія школы. — Послушники. — Бирманскій монастырь. — Фонгаи. — Жизнь монаховъ. — Монастырскія постройки. — Бирманскія пагоды. — Великій Рангунскій храмъ. — Паганъ. — Бирманскій культъ. — Изваянія Будды. — Праздники пагодъ. — Наты. — Анимизмъ. — Похороны мірянина. — Похороны монаха. — Сіамскій суадизмъ. — Сіамскіе храмы. — Новорожденныя дѣти. — Реформированныя сіамскія секты.

Monier Williams въ своемъ сочиненіи о буддизмѣ высказываетъ мысль, что эту религію необходимо изучать въ ея различныхъ проявленіяхъ, такъ какъ въ различныя времена и въ различныхъ странахъ "буддійское ученіе становилось то отрицательнымъ, то положительнымъ, то агностическимъ, то гностическимъ, отъ явнаго матеріализма и атеизма оно переходило къ деизму, политеизму и спиритуализму. То оно выражается пессимизмомъ, то чистѣйшею филантропіей, то монашеской жизнью, то высоко-правственными предписаніями, то матеріалистическою философіей, то простою демонологіей, то смѣсью всякихъ суевѣрій, съ колдовствомъ, волшебствомъ, идолопоклонствомъ и фетишизмомъ включительно. Въ иной своей формѣ буддизмъ почти совпадаетъ съ какою-нибудь другою религіей и, вообще, дѣлаетъ позлимствованія почти изъ всѣхъ вѣроученій".

На первомъ буддійскомъ соборѣ, который состоялся въ Раджагахѣ вскорѣ послѣ смерти Гаутамы, ученіе Просвѣтленнаго было сведено въ три группы, именно: сутры, или сутты, рѣчи Будды къ ученикамъ; виная, или дисциплина общины, и дгарма, или законъ. Въ общей сложности онѣ составляли Трипитаки, т. е. три корзины, или сборника. Черезъ сто лѣтъ второй соборъ, происходив-

шій въ Весали, высказался противъ возникшей за это время свстемы снисхожденій. Вслёдствіе этого буддизмъ распался на два толка, изъ которыхъ впослёдствіи образовалось восемнадцать секть. Расколъ не помёщалъ, однако, буддійскому ученію распространяться въ сёверной Индіи.

Около половины третьяго вѣка до Р. Х., царь Магадхи (Бехара) и внукъ основавшаго это царство Чандрагупты (греческаго Сан-дрокоттоса), Асока, извѣстный своимъ союзомъ съ Александромъ Македонскимъ и Селевкомъ, сдълался новымъ апостоломъ буддизма. При немъ было построено такое количество монастырей, что его царство получило прозвище страны монастырей (Вихара или Бе-харъ). Онъ сдѣлалъ буддизмъ государственною религіей и созваль въ Патнѣ въ 240 г. третій соборъ, который пересмотрѣлъ буд-дійскіе догматы и церковный уставъ. Въ заботахъ о расширенін общины, Асока разсылалъ миссіонеровъ. Онъ стремился запеча-тлѣть правила общины, вырѣзывая ихъ на скалахъ, на столбахъ и подземельяхъ по всей Индіи. Многія изъ этихъ надписей уцѣлёди и до сихъ поръ. Форма, которую буддійское писаніе при-няло подъ его вліяніемъ, и современное ему нарёчіе легли въ основу рукописей на такъ называемомъ палійскомъ языкѣ, которыя сохранились на Цейлонѣ. Асока во всѣхъ отношеніяхъ былъ просв'ященнымъ, религіознымъ монархомъ и своихъ взглядовъ не прививалъ насильно. Посланные имъ миссіонеры должны были проповѣдывать невѣрующимъ всѣхъ классовъ безъ различія и "по-учать ихъ лучшимъ вещамъ". Въ своихъ указахъ онъ запрещаеть убивать животныхъ для пищи или жертвоприношеній и говорить, что счастье надо искать въ добродѣтели, что преходящей мірской что счастье надо искать въ доородьтели, что преходящей мирскоп славѣ противополагается высшая награда; что поучать другихъ буддійскимъ догматамъ и добродѣтели есть высшій путь благотво-рительности. Нѣкоторые его указы трактуютъ о подачѣ врачеб-ной помощи людямъ и животнымъ, объ охраненіи нравственности и т. д.

Со временъ Асоки уже появляется различіе въ національныхъ формахъ буддизма, поэтому намъ придется разсматриватъ развитіе каждой изъ нихъ въ отдѣльности.

каждой изъ нихъ въ отдъльности. Четвертый буддійскій соборъ состоялся въ первомъ столѣтіп нынѣшней эры при Канишкѣ, царство котораго простиралось отъ Кашмира далеко на сѣверо-западъ. Здѣсь составлены были три комментарія, послужившіе основаніемъ Тибетскаго священнаго писанія. Этотъ соборъ показалъ, что буддизмъ прочно утвердился и широко распространялся въ Индіи, гдѣ онъ продолжалъ господствовать по меньшей мѣрѣ до 800 года по Р. Х., хотя браманизмъ не прекращалъ своего существованія и, постепенно воспри-

нимая нѣкоторые буддійскіе взгляды, готовился занять новое прочное положеніе.

Въ началъ V столътія послъ Р. Х. китайскій буддисть Фа-Сянъ. посѣтивъ Индію, нашелъ, что буддійскіе монахи и браманскіе жрецы пользовались одинаковымъ почтеніемъ, а буддійскіе релипозные дома встрѣчались на ряду съ индусскими храмами. Въ VII вѣкѣ индусы численностью уже превосходили буддистовъ, хотя въ Индіи еще встрѣчались могущественные буддійскіе монархи и государства. Въ эту же эпоху появился ярый поборникъ буднизма въ лицѣ царя Силадитін, который въ 634. году созвалъ соборъ въ Канаджѣ на Гангѣ. Тутъ, въ преніяхъ между буддистами и браманами, выяснился прогрессъ браманизма, и вслёдъ за освя-щеніемъ статуи Будды присутствующіе воздали поклоненіе богу солнца и Сивѣ. Рознь между послёдователями Будды выяснилась изъ диспутовъ между защитниками съвернаго и южнаго каноновъ. или такъ называемыхъ Великой и Малой Колесницъ Закона. Силадитія извёстенъ еще тёмъ, что раздавалъ каждыя пять лётъ свои сокровища и драгоцённости. Послё всего онъ самъ одёлся въ нищенское рубище и этимъ путемъ ознаменовалъ великое отречение Будды. Неподалеку отъ Гайи онъ устроилъ большой монастырь Налунды, гдѣ до десяти тысячъ монаховъ и послушниковъ обучались и спасались. Но Гая уже была крупнымъ центромъ инду-изма. Хуэнъ-Сіангъ, прібхавшій въ VII столбтіи изъ Китая въ Индію, нашель, что браманизмъ продолжалъ прогрессировать, хотя будлизмъ попрежнему процвъталъ въ южной Индіи. Нъкоторые индусскіе реформаторы, какъ мы уже говорили, являлись гоните-лями буддизма. На сравнительной высотъ буддизмъ держался въ Ориссъ и Кашмиръ еще даже въ XI столътіи. Въ Магадхъ буд-дизмъ господствовалъ вплоть до магометанскихъ завоеваній, т. е. до конпа XII въка.

Далёе индійскій буддизмъ сталъ приходить въ упадокъ. Чёмъ же это объяснялось? Отчасти тёмъ, что, какъ мы уже указывали, индуизмъ позаимствовалъ самыя существенныя доктрины буддизма, сочетавъ ихъ съ нёкоторыми собственными твердыми основами и популярными обрядами; съ другой стороны тёмъ, что буддизмъ не боролся съ браманизмомъ: это противорёчило бы его принципамъ, да и вообще буддійская невозмутимость и уничтоженіе желаній не могли выработать какого-либо активнаго противодёйствія. Затёмъ безбрачіе буддистовъ шло въ разрѣзъ съ однимъ изъ сильнёйшихъ инстинктовъ человѣчества. Къ тому же они не признавали существованія Бога, отрицали откровеніе, отрицали необходимость молитвы и жреческаго сословія. Къ тому же, — и это, быть-можетъ, было главною причиной, — буддизмъ давалъ слин-

Вел. религія Востока.

комъ мало върующимъ мірянамъ; истинными буддистами считались только монахи. Мірская церковь не имъла никакой организаціи: она должна была только содержать и кормить монаховъ. Поэтому вишнуизмъ и сиванзиъ, въ которыхъ народу отводилась болѣе видная роль и въ воторыхъ онъ усматривалъ большія преимущества для себя и большій жизненный интересъ, завоевали симпатіи индійскаго населенія.

Наименѣе искаженный буддизмъ встрѣчается въ настоящее время на Цейлонѣ, въ Бирманѣ и въ Сіамѣ. Эти страиы придерживаются той редакціи священнаго писанія, которую сѣверные буддисты съ презрѣніемъ называютъ Малой Колесницей. Двѣ тысячи лѣтъ тому назадъ великимъ апостоломъ буддизма на Цейлонѣ былъ сынъ Асоки, Магинда. Южный Канонъ былъ сначала переведенъ на сингалезскій языкъ, а затѣмъ въ V столѣтіи Будда-госа пере велъ его обратно на палійскій языкъ, который немногимъ отличался отъ обиходнаго нарѣчія при царѣ Асокѣ. Съ тѣхъ поръ палійскіе тексты уже не подвергались измѣненіямъ. Они были переведены на современный сингалезскій языкъ и снабжены обширными комментаріями.

Соборъ, созванный Канишкой, выработалъ Канонъ, принятый на съверъ Индіи, извъстный подъ именемъ "Великой Колесници" (Магаяна) и написанный на санскритскомъ языкъ, "Великая Колесница" состоитъ изъ девяти главныхъ книгъ, изъ которыхъ наибольшей извъстностью пользуются: "Лотосъ истиннаго Закона" и "Баснословное жизнеописаніе Будды". Всъ онъ переведены на тибетскій языкъ; къ нимъ существуетъ масса комментаріевъ. На этомъ канонъ основывается непальскій, тибетскій, китайскій, манджурскій и японскій буддизмъ. Въ каждой изъ этихъ странъ онъ принялъ своеобразную физіономію.

Распространившись на такомъ обширномъ и плотно населенномъ пространствѣ земного шара, буддизмъ, какъ говорятъ, пріобрѣль до 500 милліоновъ адептовъ; но ошибка такого счисленія очевидна, если припомнить, что въ Китаѣ, на который падаетъ максимумъ буддистовъ, значительный процентъ населенія исповѣдуетъ конфуціанство и таоизмъ, при чемъ конфуціанство, поклоненіе предкамъ и различныя формы таоизма вкоренились очень глубоко. Если бы китайцамъ пришлось исключить одну изъ своихъ религій, то почти съ увѣренностью можно сказать, что они отказались бы отъ буддизма. Во всемъ Китаѣ едва ли наберется 100 милліоновъ буддистовъ. Въ Японіи, гдѣ также много буддистовъ въ свою очередь преобладаетъ шинтоизмъ. Вездѣ замѣчается, что міряне неохотно принимаютъ буддійскую вѣру, такъ какъ истинными буддистами считаются только монахи. Monier Williams опре-

дёляетъ число буддистовъ въ 100 мил.; *Наррег*, извёстный американскій миссіонеръ, живущій въ Китаѣ, полагаетъ, что тамъ не болѣе 20 мил. настоящихъ буддистовъ, а во всей Азіи ихъ семьдесятъ-два съ половиною милліона. Трудно точно исчислить приверженцевъ какой-либо религіи, въ особенности буддистовъ; однако не подлежитъ сомнѣнію, что буддизмъ—одна изъ четырехъ главныхъ религій земного шара.

## Сингалезскій буддизмъ.

Современный буддизмъ съ его сложною организаціей, богатыми монастырями, обрядностью, поклоненіемъ иконамъ и обоготвореніемъ лицъ, — очень далекъ отъ простоты первобытнаго ученія. Онъ постепенно примѣнялся къ инстинктамъ и желаніямъ народныхъ массъ, какъ это происходило во всѣхъ странахъ и почти со всѣми религіями земного шара. Въ то же бремя Гаутама былъ окруженъ ореоломъ совершенства, и его мощамъ стали воздавать поклоненіе гораздо раньше, чѣмъ появнлись его изображенія. Па Цейлонѣ изваяніе Будды называется "пилама", т. е. снимокъ, подобіе.

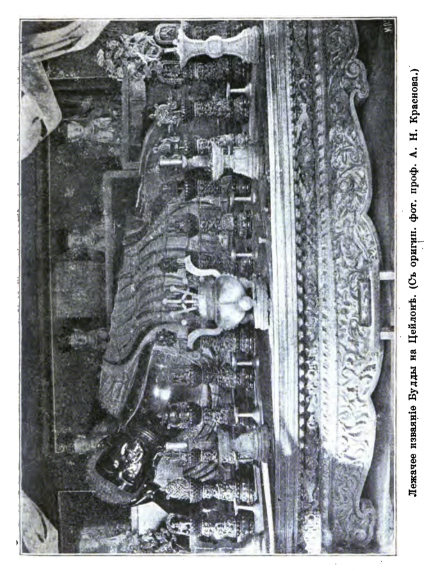
- Въ третьемъ, четвертомъ и пятомъ столътіяхъ послѣ Р. Х. появилась масса такихъ изваяній, залитыхъ драгоцённостями и высотою до двадцати футовъ и даже больше. Цейлонскія вихары, лаба колонски видани футовь и даже ословен. Ценлонски видары, гдё хранятся изваяния Будды, говорить Spence Hardy, "это по-стоянныя постройки съ оштукатуренными стёнами, крытыя чере-пицей; между тёмъ у жрецовъ — лишь жалкія временныя жилища. У входа вихары обыкновенно стоять четыре рельефныхъ фигуры, изображающія хранителей и подвижниковъ даннаго храма. Святилище представляетъ маленькую и большею частью темную комнатку, гдъ хранятся статуи и картины. Противъ входной двери бываеть другая дверь, заставленная ширмой, и если отодвинуть ее, то видна статуя Будды, занимающая почти все святилище. Передъ статуей находится столъ или алтарь, на который возлагають цвъты, подобно тому, какъ въ греческихъ храмахъ, стъны покрыты живописью. Современный цейлонскій стиль въ общемъ напоминаетъ стиль египетскихъ гробницъ и храмовъ. Живописьна сюжеты изъ жизни Будды или изъ исторіи его рожденій. Вихары неръдко расположены на скалахъ. Дворъ вихары обыкновенно засаженъ цвѣтущими деревьями, и эти цвѣты употребляются для жертвоприношеній. Нѣкоторыя знаменитыя вихары находятся въ природныхъ пещерахъ, искусственно расширенныхъ и углу-бленныхъ внутрь скалы. Статуи Будды изображаютъ его то въ

лежачемъ, то въ стоячемъ, то въ сидячемъ положении, то въ состоянии созерцания, то съ поднятою рукой въ моментъ поучения.



Колоссальное изваяние Будды на Цейлонв.

Въ Коттъ, недалеко отъ Коломба, находится сорока-двухфутовая статуя. На алтаръ вмъстъ съ цвътами часто ставятся маленькія



мраморныя или металлическія статун. Повидимому, каждая нація

въ статуяхъ Будды воплотила свой идеалъ красоты; такъ, напр., цейлонскія изображенія походятъ на стройныхъ туземныхъ остро-

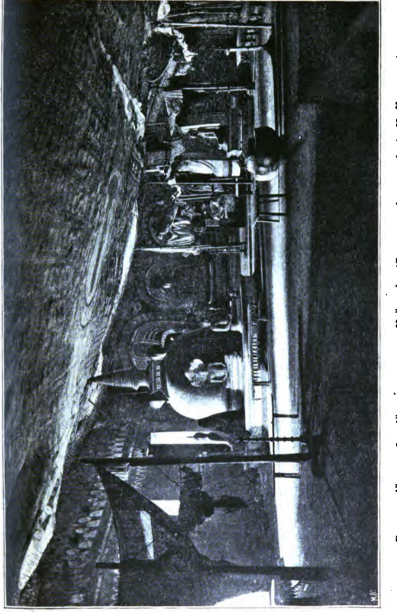
витянъ, а китайскія по своей тучности едва ли удовлетворили би индуса. На сіамскихъ изображеніяхъ Будда является изможденнымъ, что больше всего согласуется съ нашимъ представленіемъ объ аскетъ".

Подземный храмъ въ Дамбаллё — одинъ изъ самыхъ замѣчательныхъ. Въ одной изъ его залъ находится высѣченная въ скалѣ лежачая фигура Будды, длиною въ сорокъ-семь футовъ; у ногъ ея всегда стоитъ прислужникъ, а противълица находится статуя Вишну, который, какъ предполагается, помогъ соорудить этотъ храмъ. Въ другой залѣ свыше пятидесяти изображеній Буды, статуи браманскихъ Девъ, Вишну, Нативъ и др. Въ той же вихарѣ находится прекрасная дагоба, шпицъ которой почти касается потолка. Внутренность храма — скалистыя стѣны и статуи, — окрашены въ яркіе цвѣта, среди которыхъ преобладаетъ желтый. Цейлонскіе подземные храмы были построены приблизительно въ ту же эпоху и изъ такихъ же побужденій, какъ храмы въ Аджунтѣ и Эллорѣ. За послѣднее время на Цейлонѣ не было построено ни одной выдающейся вихары.

Міряне при входѣ въ вихару, сжавъ ладони и прикасаясь большими пальцами во лбу, превлоняются или повергаются ниць передъ статуей. Затъмъ они троевратно произносятъ свой символъ въры или же называють нъкоторыя изъ десяти обязанностей, возлагаютъ цвъты и немного рису на алтарь и бросаютъ нъсколько мёдныхъ монетъ въ кружку. Молитвы въ собственномъ смыслѣ не существуетъ, да и молитвеннаго настроенія, повидимому, также нътъ, потому что самый культъ является обычнымъ и условнымъ дѣломъ и вызванъ желаніемъ какой-нибудь милости. Па Цейлонъ одинаково прибъгають въ покровительству Будди, Ученія и Общины. Покровительства Будды можно достигнуть, если руководиться священнымъ писаніемъ и соблюдать предписанія, потому что этимъ искупаются дурныя послёдствія проступковъ. Покровительства общины можно добиться небольшимъ подаркомъ. Покровительство всёхъ трехъ освобождаетъ отъ возрождений, отъ мысленнаго страха, отъ тълесныхъ страданій и мученій въ четырехъ адахъ. Будда покровительствуетъ тому, кто отказывается отъ поклоненія дагобъ или другому священному мъсту, или же покрывается одеждой, зонтикомъ и т. п. въ присутствии статуи Будды. Ученіе не защищаеть того, кто садится безъ позволенія около жрепа. кто безъ назначения читаетъ правила, кто опровергаеть доводы жреца, кто покрываеть плечи или держить зонтикъ, не взирая на близость жреца, кто, пробзжая мимо жреца въ повозкѣ, не встаетъ. Множество легендъ подтверждаетъ важность этихъ предписаній.

Digitized by Google

182



Внутренній видъ буддійскаго храма на Цейлонѣ. (Съ орган. фот. проф. А. Н. Краснова.)

Digitized by Google

Поклоненіе дереву Бо<sup>\*</sup>) (Пипулъ, священная смоковница), подъ которымъ Гаутама имълъ обыкновеніе сидъть, ведется, безъ сомнѣнія, издревле. Почти въ каждомъ дворъ цейлонскихъ вихаръ есть такое дерево, и про него говорится, что это отводокъ перваго экземпляра, привезеннаго на островъ въ IV въкъ до Р. Х. Такое дерево принято было сажать на могильномъ камнъ, подъ которымъ покоился прахъ какого-нибудь кандіанскаго вождя или жреца.

Далѣе на себя обращаетъ вниманіе дагоба, нѣчто отличное отъ пагоды. Это слово происходитъ отъ "да" — костъ, мощи и "геба" — нѣдра, и означаетъ святилище для мощей. Тѣ же самыя строенія обозначаются также словомъ "топъ" или "ступа" (мощи).

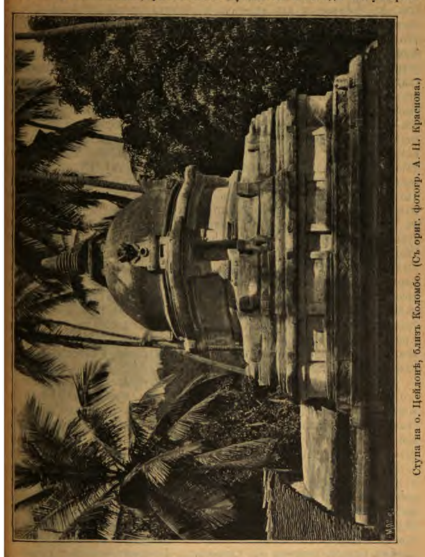
Это дерево есть одно изъ древныйшихъ деревьевъ въ мірь, время посадки которыхъ помнитъ человъчество. Оно было принесено изъ мъстечка Гайи, близъ Патны, въ Индіи, принцессою Сангамита, сестрою миссіонера Магинда, въ 245 году до Р. Х., въ царствованіе царя Тиссы. По совѣту упомянутаго миссіонера было послано посольство вь Патну тамошнему королю съ прось-бой разрѣшить провезти на Цейлонъ вѣточку священнаго дерева, подъ которымъ происходило искушение Будды. Просьба эта привела дворъ въ боль-шое смущение, такъ какъ дерево Будды тогда уже боготворилось и его вътви и листья считались неприкосновенными. Созвань быль цвлый консиліумь монаховь, и они, наконець, послё долгихъ преній разрѣшили срѣзать вѣтку Бо. Изготовленъ былъ золотой горшокъ въ 4 ф. въ діаметрѣ и, говорять, при громадномъ стеченім народа, при звукахъ музыки, на украшенномъ знаменами и драгоцівнностями деревів, произошло чудо. Вітка, предназначенная для черенка, была золотою кистью обведена красною краской, со словами: «Если черенна, обла зологою кнегою обедена красною креской, со словани: «Если этой вѣткъ дерева Бо предопредѣлено отправиться въ страну Ланка, да пе-ресадится она сама собою въ этотъ золотой горшокъ». И вѣтка это исполнила. И король намѣтилъ на ней мѣсто, откуда должны были пойти главный и побочный корни, и они выросли при громкихъ крикахъ «Sadhu» изумленнаго народа. Дерево, сопровождаемое многими фанатиками и вызывавшее на пути чудеса, было отправлено внизъ по ръкъ Гангу, помъщено на корабль и благополучно прибыло на Цейлонъ, гдъ его торжественно встрътилъ король, сторожившій дерево все время, пока оно не было посажено. Золотые и сере-бряные сосуды со священною водой Ганга были присланы для его поливки. Дерево съ почестью было перенесено на мъсто, гдъ оно теперь находится. Преданіе говорить, что оно быстро само пустило корни и вогнало въ землю промадную золотую вазу, въ которую оно было посажено. Боги послали обильные дожди для его орошенія, и оно быстро стало давать плоды, оть которыхъростки распространились около храмовь по всему острову. Древнъйшее изъ такихъ деревъ растетъ теперь въ Кэнди. Но нътъ буддійскаго храма на Цейлонв, гдв бы вы не увидели хотя бы молодой Ficus religiosa.

Проф. А. Н. Красновъ

<sup>•)</sup> Священная смоковница будлистовь, знаменитое дерево Бо, по величинѣ своей много уступаеть окружающимъ его, ниже растущимъ особямъ того же вида. Его вътви раскинулись далеко за предълы загородки, и кора ихъ сильно потерлась отъ многочисленныхъ поцѣлуевъ. Но ни одинъ смертный не смъеть сорвать листика съ этихъ вѣтвей. Онъ, какъ вѣтви нашей осокори, съ которою этотъ видъ смоковницъ имъетъ большое сходство, постоянно колышутся отъ вѣтра; листья всегда шелестять въ знакъ своей симпатіи къ великому Буддъ, который, какъ говоритъ преданіе, подъ сѣнью этого дерева или, вѣрнѣе, подъ сѣнью его родителя, росшаго въ Гайѣ въ Индіи, одержалъ побѣду надъ искушеніями, надъ плотью, цадъ міромъ и соблазнявшими его діаволами. Дереву воздаются здѣсь знаки почтенія. Пораненныя части ствола покрываются золочеными листочками или гирляндами изъ цвѣтовь.

## современный будлизмъ 1.

то — круглая каменная постройка на естественномъ или искуственномъ возвышеніи, увѣнчанная куполомъ въ видѣ полушарія.



который въ прежнія времена заканчивался шпицами. Одна изъ большихъ цейлонскихъ дагобъ, въ Анурадхапурѣ, первоначально

нитла 405 футовъ высоты, но теперь она не превосходить 230 футовъ: другая прежде имбла 315 футовъ, а теперь 269 фут. Всё оне построены изъ кирпича и оштукатурены особенной белоснёжной известью, которая хорошо поллается шлифовкѣ, такъ что идеальное здание походить на хрустальный храмь. Въ текущемъ столътін многія дагобы были вскрыты; въ одной изъ нихъ, вскрытой на о. Цейлонъ въ 1820 году, внутри оказалось маленькое квадратное кирпичное отдёленіе, стороны котораго соотвётствовали странамъ свъта. Въ центръ подъ самой вершиной дагобы найденъ былъ каменный сосудъ съ крышкой, въ которомъ лежалъ маленькій кусочекъ кости, нёсколько тонкихъ пластинокъ листового золота, кольца, жемчугъ, ожерелья, глиняныя изображенія священнаго бога змъй Нага и два свътильника. Мощи въ дагобъ считаются чудотворными и принадлежащими самому Буддѣ или же какому-нибудь буддійскому святому. На Цейлонъ и понынъ хранится самая замѣчательная изъ реликвій Будды, а именно далада ИЛН ЛЪВЫЙ КЛЫКЪ, - КУСОКЪ ВЫЦВЪТШЕЙ СЛОНОВОЙ КОСТИ. ДЛИНОЮ въ два вершка; конечно, онъ слишкомъ великъ для человъческаго зуба. Онъ находится въ маленькой комнаткъ вихары при древнемъ дворнѣ кандіанскихъ царей и заключенъ въ девять колоколовидныхъ, золотыхъ, усыпанныхъ драгоцённостями, футляровъ, изъ которыхъ каждый запертъ на замокъ; ключи отъ нихъ хранятся у девяти прислужниковъ. Стёны входнаго корридора украшены фресками, изображающими восемь главныхъ будлійскихъ адовъ, гдъ грѣшниковъ рвутъ па части раскаленными клещами, перепиливаютъ надвое, стискиваютъ между каменными глыбами, насаживають на раскаленные прутья и т. п. Буддійское милосердіе здѣсь вяжется съ угрозами ужасныхъ пытокъ.

Наравић съ мощами Будды поклоненіе воздается отпечаткамъ его ноги. Наиболѣе извѣстны отпечатки на Адамовомъ пикѣ (Цейлонъ), куда ежегодно стекается до ста тысячъ паломниковъ. Эта святыня представляетъ углубленіе въ пять футовъ длиною и въ два фута шириною. Оно разбито на 108 отдѣленій; въ каждомъ изъ нихъ находится рисунокъ или фигура съ колесомъ въ центрѣ.

Па Цейлон'й до сихъ поръ соблюдается Васса или пребывание монаховъ въ опредѣленномъ мѣстѣ въ течение дождливыхъ мѣсяцевъ, при чемъ они читаютъ народу буддійское священное писание. Чтение происходитъ во временно построенномъ около вихары пирамидальномъ здании съ нѣсколькими площадками. Въ серединѣ его на нѣкоторой высотѣ находится площадка для монаховъ, а народъ сидитъ вокругъ на цыновкахъ. Во время чтения слушатели держатъ въ рукахъ и на головахъ разнообразные яркие фонари и свѣтильники, такъ что получается довольно живописная картина.

186

"Женщины надѣваютъ лучшія платья, зачесываютъ волосы назадъ и тщательно закладываютъ ихъ узломъ, который прикалываютъ серебряными шпильками и маленькими гребешечками. Мужчины обыкновенно въ бѣломъ бумажномъ одѣяніи. Гдѣ только возможно развѣшиваютъ флаги, знамена, узорчатые платки и шарфы. По временамъ раздаются звуки тамтама или пронзительной рѣзкой трубы. Музыка, гулъ человѣческихъ голосовъ, оружейные выстрѣлы,



Шкатулка, въ которой хранится зубъ Будды. Храмъ Далада Малигава на Цейлонъ.

свъть фонарей въ общемъ производятъ впечатлѣніе, не совсѣмъ согласное съ религіознымъ актомъ" (Hardy). Обыкновенно, читается только палійскій текстъ, такъ что народъ не понимаетъ ни слова и многіе слушатели засыпаютъ или жуютъ бетель. Когда жрецъ произноситъ имя Будды, народъ издаетъ радостное восклицаніе: "Садгу". Эти чтенія носятъ праздничный характеръ и происходятъ четыре раза въ мѣсяцъ, при перемѣнѣ фазъ луны. Буддисты учатъ, что слушатели, соблюдающіе во время чтенія положенныя восемь правилъ, накопляютъ большія нравственныя заслуги. Въ эти дни не полагается ни торговать, ни дълать коммерческихъ вычисленій, а тъмъ болъе обижать кого-нибудь.

Другая церемонія, на которой присутствують міряне, это — Пирить, заклинанія отъ демоновъ, т. е. земныхъ духовъ, бывшихъ раньше людьми. Для этой цёли считаются подходящими нёкоторыя части священнаго писанія, извёстныя подъ общимъ именемъ Пирита. Приводимъ содержаніе одного отрывка: "Пусть возрадуются всё собравшіеся здёсь духи, земные и воздушные, пусть слушаютъ внимательно мои слова. Слушайте же, о духи, будьте милостивы въ человѣческому роду. Люди день и ночъ приносять вамъ жертвы, охраняйте же ихъ. Собравшіеся здёсь духи земные и воздушные, поклонимся Буддѣ, поклонимся Общинѣ!" Въ особо важныхъ случаяхъ чтеніе Пирита продолжается безъ перерыва семь дней и семь ночей; для этого приглашаютъ особыхъ жрецовъ. которыхъ окружаютъ торжественною обстановкой.

Будлійскіе монахи на Цейлонъ именують себя жрепами. "Въ городахъ и деревняхъ Цейлона, населенныхъ сингалезами или кандіанами", говорить Hardy, часто можно видѣть, какъ "жрецы" Будды собираютъ подаяніе, переходя изъ дома въ домъ. Они, обыкновенно, идуть по дорогѣ размѣреннымъ шагомъ, босикомъ, съ непокрытою головой, почти не обращая вниманія на окружающихъ. Въ правой рукъ жрецъ несетъ въеръ, въ родъ пальмоваго листа, которымъ онъ закрываетъ лицо при видъ женщины, чтобы предохранить себя отъ дурныхъ помысловъ. Чаша у него привъшена на шеб и прикрыта платьемъ, которое онъ откидываетъ только тогда, когда нужно принять подаяние". Нъсколько тысячь безбрачныхъ монаховъ живутъ въ простыхъ травяныхъ хижинахъ и въ вихарахъ, строго соблюдая буддійскія правила. На видъ они гораздо тупке простонародья, и безсмысленный блуждающій взорь придаеть имъ какое-то идіотское выраженіе. Это лишь естественный физическій результать того созерцанія и зубренія, которыми наполняется ихъ жизнь. Население, однако, считаетъ ихъ какъ бы низшими Буддами и оказываеть имъ особое почтеніе. Въ одеждѣ они подражаютъ Буддъ; а чтобы она походила на кучу желтыхъ лохмотьевь, матерію разрывають на куски, которые потомъ сшиваютъ; лѣвое плечо, обыкновенно, покрыто, а правое обнажено.

При вихарѣ почти всегда бываетъ школа, гдѣ мальчики учатся читать, отвѣчать наизусть и писать; пишутъ сначала на пескѣ пальцемъ. Большая часть книгь, употребляемыхъ въ школѣ, религіознаго содержанія. Недавно буддисты учредили на Цейлонѣ, въ Коломбо, коллегію для изученія санскритскаго, палійскаго и сингалезскаго языковъ. У вихары часто бываютъ крупныя земельныя владѣнія; управляетъ вихарой настоятель, но установленной іерар-

хія не существуетъ. Устройство школъ составляетъ одну изъ главныхъ заслугъ буддистовъ, которые этимъ оказали большую пользу странѣ. Школьники могутъ сразу сдѣлаться буддійскими послушниками, и церемонія ихъ посвященія очень проста.

Несмотря на ограниченный кругь своихь богослужебныхъ обязанностей, монахи играютъ нёкоторую роль въ церемоніяхъ, связанныхъ съ рожденіями и бракосочетаніями; между прочимъ, они должны назначнть благопріятный день для свадьбы. Въ случат болѣзни, буддисты-міряне посылаютъ за монахомъ, отправляя ему въ то же время цвѣты, масло и пищу. Затѣмъ около дома воздвигаютъ временную площадку, гдѣ монахъ въ теченіе шести часовъ читаетъ священное писаніе роднымъ, друзьямъ, а если возможно и самому больному.

Получивъ еще подарки, жрецъ провозглашаетъ: "почтеніемъ мудрые обезпечиваютъ себѣ здоровье, подаяніемъ они стяжаютъ себѣ сокровища". Если человѣкъ близокъ къ смерти, то монахъ читаетъ буддійскій символъ вѣры, пять запрещеній и четыре серьезныхъ размышленія. На Цейлонѣ принято хоронить мертвыхъ, но тѣла монаховъ обыкновенно сжигаютъ подъ богато разукрашенными балдахинами.

## Бирманскій буддизмъ \*).

Въ Бирманѣ каждый мальчикъ съ восьми лѣтъ начинаетъ посѣщать монастырскую школу, гдѣ онъ обучается чтенію и письму. Почти все преподаваніе ограничивается буддійскими формулами и предписаніями. До англійскаго владычества мальчикъ по окончаніи школы хоть не надолго поступалъ въ монахи. Даже въ настоящее время сравнительно немногіе отдаютъ нредпочтеніе правительственнымъ школамъ.

Вступая въ общину не ранѣе двѣнадцатилѣтпяго возраста, послушникъ подвергается сложной церемоніи, которая приблизительно собтвѣтствуетъ христіанскому крещенію. Ему дается новое имя въ знакъ того, что онъ теперь можетъ избѣгнуть страданія. Если онъ возвращается въ міръ, то опять слагаетъ съ себя это имя, но уже то, что онъ его носилъ нѣкоторое время, вмѣияется ему въ заслугу. Дальнѣйшіе вступительные обряды состоятъ въ томъ, что послушнику надѣваютъ тонкія одежды и бреютъ голову, читаютъ палійскую молитву о принятіи его въ общину, чтобы

<sup>\*)</sup> Яркую картину бирманскаго буддизма даеть интересная книга Scott'a «Бирманъ», подписанная псевдонимомъ Shuoay Yoe. Прим. автора.

#### BEJIKIN PEJINTIN BOCTOKA.

онъ твердо шелъ по пути совершенства и достигъ благословеннаго состоянія "Не-банъ" (какъ Нирвана называется по-бирмански). а, въ заключеніе, настоятель монастыря вручаетъ ему желтое облаченіе и нищенскую чашу. Потомъ въ домѣ родителей устранвается парадный обѣдъ. Пребываніе послушника въ монастырѣ длится недолго, иногда всего одинъ день, но, по большей части, цѣлый дождливый сезонъ, или Вахъ (Васса, по-европейскому наименованію, четыредесятница). Желающіе посвятить себя религіозной жизни, подробнѣе изучаютъ буддійскія священныя книги; но многое отталкиваетъ послушниковъ, особенно необходимость прислуживать, носить зонтики или книги для старшихъ и просить



Буддійскій жрець и ученики вь Бирмань.

подаяніе. Въ нижнемъ Бирманѣ родители иногда систематично посылаютъ ѣду сыну-монаху, но въ верхнемъ Бирманѣ это не допускается.

Въ бирманскомъ монастырѣ вся братія встаетъ до разсвѣта по звуку большого колокола. Послѣ умыванія каждый монахъ пропаноситъ нѣсколько формулъ. Одна изъ нихъ гласитъ: "Какую милость оказалъ мнѣ Будда, открывъ свой законъ, соблюденіе котораго избавляетъ меня отъ ада и обезпечиваетъ спасеніе!" Затѣяъ всѣ монахи собираются вокругъ изваянія Будды, совершають утреннюю службу и расходятся исполнять различныя домашия

работы; старшіе члены общины исключительно предаются разнышленію. Послѣ легкой закуски и часовыхъ занятій, монахи со свонии чашами отправляются въ городъ за подаяніемъ. По возвращении они жертвують часть собранной ими пищи статуъ Будды. а потомъ завтракаютъ сами. Собственно говоря, ихъ завтракъ долженъ состоять изъ полученнаго утромъ подаянія, но его, обывновенно, раздаютъ ученикамъ и прохожимъ странникамъ, а для мо-наховъ приготовляется вкусная ѣда. Часть дня наполняется почетными визитами, на которыхъ соблюдается строгій этикетъ, а разговоръ, по словамъ Shuoay Yoe, вертится на томъ, какъ велики заслуги подаянія. Послѣ обѣда въ полдень всѣ возвращаются въ своимъ работамъ: одни поучаютъ, другіе штудируютъ буддійскія вниги, третьи присматривають за переписчиками рукописей. Многіе только и дёлають, что размышляють, повторяя формулы общины. Изъ классной, гдъ ученики тонкимъ голосомъ выкрикиваютъ свой уровъ, доносится гулъ. Вечеркомъ послушники и монахи могутъ немного прогуляться, но въ закату солнца всъ должны возвратиться домой. Школьники отвѣчаютъ настоятелю заданный имъ урокъ весь или только по отрывкамъ. Въ восемь съ половиною или въ девять часовъ вечера всъ собираются перелъ изваяніемъ Буллы: тогла послушникъ вслухъ называетъ данный часъ, день и годъ. Всё поклоняются Буддё трижды, затёмъ кланяются настоятелю и расходятся. По интнію Shway Yoe, "школа, во главт которой стоить разумный и серьезный настоятель, несомнённо, должна оказывать хорошее вліяніе, особенно на такой непосредственный и впечатлительный народъ, какъ бирманцы. Пока все мужское население будеть обучаться въ монастыряхъ, проповъдь западныхъ миссіонеровъ едва ли сможетъ свергнуть господство буддизма въ этой странь.

Монахъ, пробывшій въ общинѣ не менѣе десяти лѣтъ и отличающійся стойкостью и самоотреченіемъ, считается "славнымъ", фонгаи. Изъ числа такихъ монаховъ избирается настоятель, саяхъ. Кромѣ того, есть должность надзирателя за многочисленными областными монастырями и—садо, или главнаго учителя. Всѣхъ садо восемь; они образуютъ родъ верховнаго бирманскаго религіознаго совѣта. Буддійскіе монастыри и въ Бирманѣ характерны тѣмъ, что ихъ можно оставить во всякое время.

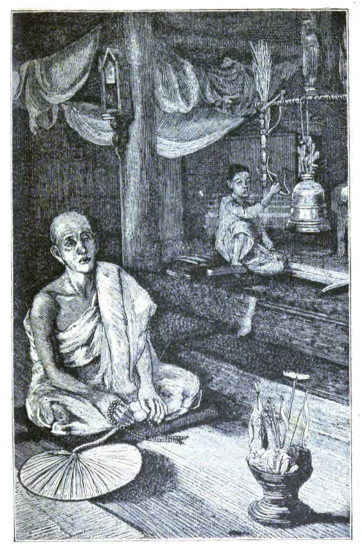
Жизнь монаха во многихъ отношеніяхъ представляется идеальной, онъ получаетъ пищу, ему не нужно готовиться къ проповѣдямъ, внѣшнихъ религіозныхъ обрядовъ мало, а соблюденіемъ главныхъ буддійскихъ предписаній онъ накопляетъ себѣ запасъ заслугъ. Въ монастырѣ царитъ строгая дисциплина; нарушеніе главныхъ правилъ ведетъ за собою суровое наказаніе: монаха раз-

стригають, исключають, иногда даже побивають каменьями. Положение исключеннаго монаха весьма плачевно: "никто не говорить съ нимъ, ни одинъ монахъ не принимаетъ /отъ него милостыни; онъ не можетъ ни продавать, ни покупать, не смъетъ даже набрать воды изъ колодца". Если по сосъдству съ монастыремъ міряне ведуть дурную жизнь или пренебрегають религіозными обязанностями, то братія перевертываеть чаши и не выходить на сборь милостыни. Это считается такимъ бъдствіемъ, что самне завоснёлые грёшники своро смиряются. Въ средё монаховъ нерадко встрачаются злоупотребленія: накоторые изъ нихъ принимають золото и серебро или какъ-нибудь обходять правила. Это настолько распространено, что въ Нижнемъ Бирманъ появилась секта, которая стремится возстановить истинное буддійское отреченіе и предписанія и уже пріобрѣла много сторонниковъ кагь изъ числа монаховъ, такъ и изъ числа міранъ. Въ общемъ народъ оказываетъ большое уваженіе монахамъ; вст имъ кланяются, а въ Верхнемъ Бирманѣ женщины, завидѣвъ монаха, становятся на ко-лѣни у дороги. Старѣйшій мірянинъ считаетъ себя ученикомъ самаго юнаго монаха и говоритъ о самыхъ обыкновенныхъ его поступкахъ высокимъ слогомъ.

Въ каждой бирманской деревнь есть монастырь, скрытый отб суеты мірской въ чащъ деревьевъ. Это — продолговатое одноэтакное зданіе, построенное, обыкновенно, изъ тиковаго дерева или изъ кирпича; жилыя комнаты подняты на столбахъ на высоту 8—10 футовъ. Стъны украшены ръзною и лъпною работой; выступы крыши образуютъ какъ бы нъсколько (три, пять, семь) этажей. Главная зала раздълена на двъ части: одна для учениковъ, а другая, болъе высокая, для пріема посътителей. Въ глубинъ послъдней, у стъны, на особомъ алтаръ находятся изваянія Будды, свъчь, цвъты, молитвенные флаги и т. д.; около алтаря разставлены различныя сокровища, книги, рукописи, ящички, модели монастырей и пагодъ и т. д. Эта комната служитъ также спальней для монаховъ. Иногда въ одной оградъ находится цълый рядъ подобныхъ строеній.

Главный монастырь близъ Мандалая представляетъ одно изъ замѣчательнѣйшихъ въ мірѣ сооруженій этого рода. "Каждое зданіе отличается великолѣпіемъ; каждый отдѣльный кусочекъ выточенъ съ искусствомъ китайской игрушки, все покрыто позолотой и зеркальною мозаикой. Внутренность не менѣе.замѣчательна; особенно хороша тонкая рѣзная работа по дереву". Это лишь однѣизъ многочисленныхъ монастырей, разбросанныхъ на протяженія между Мандалайскими горами и городомъ. Нѣкоторые изъ нихъ славятся библіотеками, гдѣ собраны книги на пальмовыхъ листахъ,

## современный буддизмъ і.



Призывь къ молитвѣ въ буддійскомъ монастырѣ.

тогда какъ въ Нижне-Бирманскихъ монастыряхъ часто не имѣется даже полнаго экземпляра "Малой Колесницы", который состоитъ всего изъ трехъ книгъ. Постройка и содержаніе монастырей составляетъ

Вел. религія Востока,

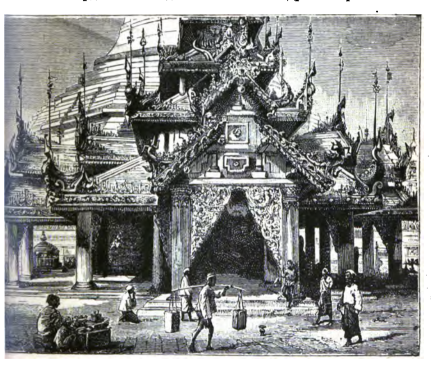
привилегію мірянъ, и поле для этой д'яятельности всегда открыто. Однако, многіе монастыри им'яютъ собственное значительное состояніе. Бирманцы несутъ крупный налогъ въ пользу буддизма, такъ какъ, помимо щедрыхъ подаяній, имъ нужно заботиться объ устройствъ праздниковъ пагодъ.

Бирманскія пагоды численностью превосходять монастыри; какъ и въ Индіи, на ряду со старыми разрушенными, постройками находятся новыя, пестрыя зданія, гдѣ хранятся воображаемыя мощп Будды или другихъ святыхъ. Бирманцы называютъ эти строенія зайди, т. е. жертвенникъ или мѣсто молитвы; а самыя извѣстныя пагоды называются паяхами. Въ каждой изъ нихъ замурованы мощи, или священный предметъ, безъ чего "Хти", или зонтикъ не могъ бы увѣнчать ея шпица. Часто въ нихъ стоятъ золотыя изображенія Будды съ укрощенною змѣей. Строеніе воздвигается на небольшой насыпи; ему придается видъ лотоса, а иногда — опрокинутаго колокола со шпицомъ. Для постройки употребляются просушенные на солнцѣ кирпичи, легко подверженные порчѣ. Лишь немногія изъ этихъ зданій обновляются или строятся достаточно прочно. Иногда большая пагода у подножія окружена маленькими, и въ каждой изъ нихъ находится изваяніе Будды. Великолѣпный буддійскій храмъ Швей-Дагонъ-Паяхъ находится

Великолѣпный буддійскій храмъ Швей-Дагонъ-Паяхъ находится въ Рангунѣ. По сказаніямъ, въ немъ хранится восемь волосъ Гаутамы Будды и мощи трехъ Буддъ, его предшественниковъ. Храмъ расположенъ на огромномъ холмѣ съ двумя террасами, изъ которыхъ верхняя возвышается надъ остальною мѣстностью на 166 футовъ; площадь ея 900 × 685 футовъ. Къ храму ведетъ крытая лѣстница съ площадками, украшенная фресками, которыя изображаютъ сцены изъ жизни учениковъ Будды и ужасныя мученія, ожидающія грѣшниковъ въ аду. Посреди верхней террасы построенъ массивный, восьмиугольный, кирпичный паяхъ, 370 футовъ высоты, покрытый снаружи позолотой; вершину его вѣнчаетъ *хти*, или вызолоченный зонтикъ изъ желѣзныхъ колецъ, на которыхъ привѣшены золотые и серебряные колокольчики, усыпанные драгоцѣнными камнями, звенящіе при малѣйшемъ дуновеніи вѣтра. У подножія пагоды — четыре часовни съ колоссальными сидячими фигурами Будды и сотнями маленькихъ изваяній его во всевозможныхъ видахъ и положеніяхъ, которыя окружаютъ большія статуи или даже прикрѣплены къ нимъ. Многочисленныя украшенія не поддаются описанію. Особаго вниманія заслуживаетъ масса колоколовъ различныхъ размѣровъ до колоссальнаго въ 42 тонны (свыше 2500 пуд.) включительно. Во время второй бирманской войны англичане отбили этотъ колоколь, но при перевозкѣ уронили его въ рѣку Рангунъ и никакъ не могли вытащить со дна.

#### современный буддизмъ і.

аручившись позволеніемъ, бирманцы съ помощью самыхъ приминвныхъ приспособленій принялись тащить колоколъ, и, благоаря настойчивымъ стремленіямъ, имъ это удалось, такъ что, къ еликому торжеству буддистовъ, его привезли обратно. Во всякомъ лучаѣ, захватъ религіозной эмблемы или какого-нибудь имущетва у побѣжденныхъ народовъ, это такой поступокъ, которымъ е можетъ гордиться ни одинъ англичанинъ. Древній храмъ всего



Входъ въ Швей-Дагонъ-Паяхъ въ Рангунѣ.

авадцати - семи футовъ высотою былъ съ теченіемъ времени нѣсколько разъ обнесенъ кирпичными футлярами, отчего становился все выше и общирнъе и, наконецъ, достигъ своихъ нынъшнихъ размъровъ. Позолота отъ время до времени возобновляется; кромъ того и сами върующіе взбираются на возможную высоту и прибиваютъ къ стънамъ квадратныя пластинки листового золота. "Прокаженные, калъки и монахини въ бълыхъ одъяніяхъ на ступенькахъ жалобно просятъ милостыни. Вокругъ храма, на самой площадкѣ сидатъ продавцы цвѣтныхъ свѣчей, китайскаго оиміама, молитвенныхъ флаговъ и листового золота. Молодыя дѣвушкя торгуютъ цвѣтами, въ особенности, лотосомъ и различными жертвенными печеньями. Площадка никогда не пустѣетъ; далеко за полночь можно слышать голосъ вѣрующаго, распѣвающаго на торжественно-монотонный ладъ свои благочестивыя воззванія. Даже въ будни, а тѣмъ болѣе въ праздникъ, смѣхъ, веселая толпа мужчинъ и дѣвушекъ въ яркихъ національныхъ костюмахъ ожнвляютъ площадку Швей-Дагона и дѣлаютъ ее однимъ изъ живописнѣйшихъ зрѣлищъ въ мірѣ (Shway Yoe).

Швей-Мо-До, или лотосъ, — алтарь въ Пегу; хранилище священныхъ волосъ въ Промъ и большой храмъ въ Мандалаъ также принадлежатъ къ выдающимся строеніямъ Бирмана. Мы должны еще упомянуть о рядъ пагодъ около Пагана, древней столицы на ръкъ Ирравади; эти постройки тянутся на восемь миль вдоль берега и на двъ мили въ глубь страны<sup>1</sup>). Нъкоторыя изъ нихъ имъють форму креста и своими сводами, большими галлереями и поперечными ходами напоминаютъ древнъйшіе соборы; въ другихъ есть минареты или пирамиды. чеканной работы; третьи похожи на огромные круглые грибы. Говорятъ, что въ этомъ мъстъ — до десяти тысячъ пагодъ, но многія изъ нихъ уже развалились и заросли лѣсомъ (джунглями). Неръдко въ нихъ можно встрътить колоссальныя фигуры Будды и скульптурныя группы. Другое средоточіе храмовъ, это — на островъ Швей-гу между Мандалаемъ и Бгамо. гдѣ ихъ насчитываютъ девятьсотъ-девяносто-девять.

Итакъ, бирманцы полагаютъ, что ностроеніе пагоды есть великая нравственная заслуга, но однако, по словамъ Shway Yoe, они далеки отъ идолопоклонства и не почитаютъ ни мощей, ни иконъ. Пагода съ изваяніемъ Будды служитъ только подходящимъ мѣстомъ, чтобы восхвалять его и проникаться подражаніемъ его милосердой и безгрѣшной жизни. Ему, собственно, не молятся, з произносять лишь славословія, выученныя въ монастырской школѣ или же сочиненныя самими вѣрующими по образцу тѣхъ, которыя были уже приведены нами. Хвалы обращены не только къ статуѣ, но и ко всему строенію и могутъ быть произнесены въ какомъ угодно мѣстѣ, даже на значительномъ разстояніи отъ него. Паломники, идущіе въ Рангунскій храмъ, завидѣвъ издали его шпицы, время отъ времени повергаются на землю, повторяя обычныя формулы или палійскія изреченія, смыслъ которыхъ имъ неизвѣстенъ Многіе приносятъ съ собою маленькіе молитвенные флаги разнообразной формы, въ цептрѣ которыхъ написано какое-нибудь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробное ихъ описаніе см. въ книгѣ полкоеника Yule'я Mission to Ava Прим. автора.

благочестивое изреченіе на палійскомъ или бирманскомъ языкѣ Возложеніе этихъ флаговъ на алтарь вмѣстѣ со свѣчами, лампадами цвѣтами, палочками еиміама вмѣняется въ заслугу вѣрующему. Мужчины, пришедшіе на поклоненіе, присѣдаютъ на корточки, подавшись немного впередъ и прикладывая сложенныя руки ко лбу; женщины становятся на колѣни и особенно тщательно покрываютъ ноги; всѣ, конечно, безъ обуви. Передъ тѣмъ, какъ произнести изреченія, вѣрующій три раза падаетъ ницъ, касаясь лбомъ земли. Во время поклоненія принято держать между ладонями какой-нибудь даръ, а потомъ почтительно возложить его на алтарь.

Странно сказать, что бирманцы еще не додумались до того, чтобы увѣковѣчивать статуи Будды, которыя они въ рѣдкихъ случаяхъ дѣлаютъ изъ мрамора или мѣди, а большей частью изъ хрупкаго кирпича, извести или дерева. Статуи также не отличаются разнообразіемъ. Будда изображенъ или стоящимъ въ моментъ проповѣди, или сидящимъ съ поджатыми ногами, или лежащимъ въ ожиданіи близкой смерти. Стоячія фигуры очень велики и особенно распространены въ Верхнемъ Бирманѣ, гдѣ ихъ дѣлаютъ высотою до сорока футовъ; многія изъ нихъ позолочены. Въ Нижнемъ Бирманѣ помѣщеніе около алтаря биткомъ набито всевозможными маленькими фигурками, а немногочисленныя большія изображенія высѣчены снаружи въ стѣнѣ или поставлены на открытомъ мѣстѣ.

Невѣжественные люди приписываютъ чудеса иѣкоторымъ статуямъ или мощамъ; но просвѣщенные буддисты отвергаютъ такія возэрѣнія, и лишь нѣкоторымъ безнравственнымъ монахамъ удается распространять ихъ. У подножія Мандалайскаго холма находится замѣчательная мраморная статуя Будды двадцати-двухъ футовъ висоты, страшно тяжелая, высѣченная изъ цѣльной глыбы. На вершинѣ холма — другая статуя, у которой только глазныя яблоки покрыты позолотой, и вѣрующіе постоянно возобновляютъ ее. Нѣкоторыя извѣстныя изображенія возведены изъ кирпича и притроены къ какой-нибудь скалѣ. Многія изъ нихъ — слѣды минувшихь поколѣній — теперь совершенно заброшены, и лишь случайый посѣтитель воздастъ имъ поклоненіе, но смотритъ на нихъ корѣе съ любопытствомъ, чѣмъ съ благоговѣніемъ.

Въ Бирманѣ праздники пагодъ обставлены очень торжественно напоминаютъ многолюдныя средневѣковыя ярмарки въ Европѣ; аждое святилище имѣетъ свой особый праздникъ. Вѣрующій, пришедшій на поклоненіе, остается въ святилищѣ пѣсколько мичутъ п произноситъ восхваленія Буддѣ; многіе этимъ ограничиваются, но другіе еще слушаютъ чтеніе п толкованіс священныхъ янгъ настоятелемъ монастыря. Четыре праздничныхъ дня въ

мѣсяцѣ также соблюдаются, хотя не вездѣ одинаково, а въ Ниж немъ Бирманѣ со временъ британскаго владычества они совпада ютъ съ христіанскимъ воскресеньемъ. Трехмѣсячный Вахъ (соотвѣт ствующій Вассѣ), нѣчто въ родѣ четыредесятницы, только безт поста. Въ то время особенно тщательно выполняются религіозныя обязанности и не устраивается ни пировъ, ни свадебъ. Богатыс люди часто приглашаютъ къ себѣ въ домъ монаховъ для толко ванія закона, при чемъ созываютъ своихъ друзей, чтобы ихъ по слушать. Дождливое время заканчивается особаго рода карнаваломъ, во время котораго въ Рангунѣ бываетъ много пировъ, пышныя иллюминаціи и даже представленія въ монастыряхъ.

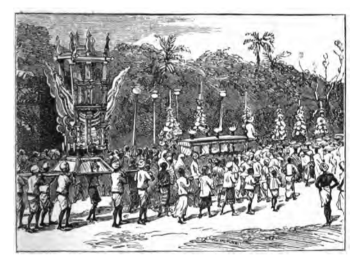
Несмотря на господство буддизма, бирманцы продолжаютъ въ рить въ духовъ природы или "натовъ". Бирманское слово "натъ имбеть двоякое значение: одни наты, обитатели шести низших небесъ, это — девы, позаимствованныя изъ ведійской мивологіи. а другіе, это-водяные, воздушные и лѣсные духи. Послѣднихъ-то в стараются умилостивить изъ опасенія, чтобы они не причинил зла. Для этой цёли на окраинё каждой бирманской деревни на ходится маленькое святилище, - иногда не что иное, какъ простая бамбуковая клётка съ однимъ размалеваннымъ изваяніемт или съ нёсколькими изваяніями, по уродству не уступающими фетишамъ, и передъ ними поселяне приносятъ жертвы. Въ Бир манъ, несмотря на противодъйствіе буддійскихъ жрецовъ, очен распространена въра въ мъстныхъ духовъ, въ духовъ болъзни, в демоновъ, въ предзнаменованія, въ колдуновъ. Бирманцы считают нъкоторые дни счастливыми, а другіе несчастными, или же пря годными для той и непригодными для иной цули, а астрологи извлекають изъ этого выгоду. Такимъ образомъ, па ряду съ воз вышенными буддійскими понятіями въ Бирманъ можно найти при митивную втру въ духовъ. По бирманскимъ воззръніямъ, главны духъ человъческой жизни, это-духъ мотылька, который витает во снё. можеть быть заколдовань чароджемь, можеть подпаст подъ власть демона, можетъ находиться подъ охраной колдуны и, наконецъ, отлетаетъ при смерти.

Бракъ въ Бирманѣ не связанъ съ какою-либо религіозною цере моніей, такъ какъ самое понятіе о немъ противорѣчитъ монаше скимъ правиламъ, но въ похоронахъ монахи принимаютъ большо участіе. Ихъ приглашаютъ въ домъ, гдѣ побывала смерть, чтоби предохранить его отъ злыхъ духовъ; они произносятъ рѣчь ( суетѣ человѣческихъ́ желаній, о неизвѣстности и несчастьи жизни они получаютъ щедрыя подаянія по мѣрѣ своихъ услугъ; на мо гилѣ они читаютъ пять заповѣдей, перечисляютъ десять добрыхт дѣлъ и произносятъ различныя палійскія изреченія. Когда они

#### современный буддизиъ і.

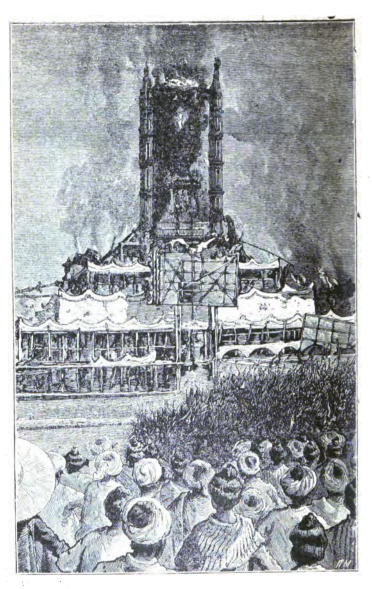
Эбпраются уходить со своими дарами, то руководитель погребальаго шествія льетъ на землю воду, приговаривая: "пусть покойому и всѣмъ присутствующимъ вмѣнится въ заслугу принесеная жертва и нынѣшняя церемонія", чтобы земля помнила это на тучай, если люди забудутъ. Часто еще цѣлую недѣлю не прекрацается оплакиваніе и угощеніе; монахи принимаютъ дары, читатъ палійскія изреченія, прогоняютъ элыхъ духовъ и очищаютъ омъ. Въ Бирманѣ и теперь еще часто сожигаютъ трупы.

омъ. Въ Бирманѣ и теперь еще часто сожигаютъ трупы. Похороны монаха носятъ совсѣмъ другой характеръ. Умирая, нъ только возвращается на одно изъ безчисленныхъ небесъ; и



Бирманское погребальное шествіе.

10 похороны называются "фонгаи - біанъ" или возвращеніе къ сликой славѣ. На похороны знаменитыхъ монаховъ стекается все крестное населеніе. Послѣ сложныхъ приготовленій, тѣло монаха кладываютъ въ великолѣпный саркофагъ, покрытый живописью религіозные сюжеты и различными украшеніями; такъ оно левъ теченіе нѣсколькихъ мѣсяцевъ въ открытомъ деревянмъ строеніи, которое называется "монастыремъ умершаго". Сюда иносятъ картины различнаго содержанія и другіе дары, сюда иходятъ толпы паломниковъ, которые произносятъ свои религіозя изреченія, жертвуютъ цвѣты и плоды и дѣлаютъ взносъ на слѣднюю церемонію, т. е. воздвиженіе и сооруженіе погребальго костра. На мѣстѣ, расчищенномъ отъ джунгля, воздвигается



Погребальный костеръ бирманской Фонгаи.



богато разукрашенная постройка съ семью крышами и со шпицомъ до семидесяти футовъ высоты. Раньше всего туда ставятъ погребальную колесницу, при чемъ происходитъ цълая драка изъ за того, кому тащить се, такъ какъ это считается великой заслугой. Наконецъ, гробъ относятъ на площадку надъ будущимъ костромъ, гдѣ сложены горючія вещества. Костеръ зажигаютъ издали посредствомъ ракетъ. Оставшіяся кости умершаго погребаютъ близъ пагоды. Въ отличіе отъ другихъ буддійскихъ странъ, въ Бирманѣ на могилахъ не воздвигаютъ пагодъ или святилищъ.

# Сіамскій буддизмъ.

Сіамскій буддизмъ во многомъ сходенъ съ бирманскимъ. Сіамскіе монахн только въ дождливое время года живутъ въ своихъ, большею частью, вполнѣ благоустроенныхъ монастыряхъ. Въ Сіамѣ очень почитаютъ священный отпечатокъ ноги Будды въ пять футовъ длиною и 2 фута шириною, такъ называемый Пхра-Батъ; надъ нимъ воздвигнутъ алтарь, гдѣ приносятся цѣнныя жертвоприношенія. Углубленіе это, въ сущности, мало похоже на слѣдъ ноги, но считается безусловною святыней. На такъ называемыхъ подлинныхъ снимкахъ съ него, раздѣленныхъ на 108 отдѣленій, есть масса помѣтокъ съ символическими буддійскими фигурами. Въ общемъ буддійскія предписанія выполняются въ Сіамѣ точнѣе, чѣмъ въ Бирманѣ.

Въ большомъ храмѣ Ватъ-Похъ въ Банкокѣ стоитъ колоссальная кирпичная фигура умирающаго Будды около ста-шестидесяти футовъ длиною, покрытая лакомъ и густой позолотой. Па огромныхъ подошвахъ ся ногъ перламутровая инкрустація изображаетъ событія изъ жизни Будды. Полъ этого храма выложенъ мраморной мозанкой. Ватъ-Чангъ, или храмъ слона имѣетъ видъ огромной башни съ замѣчательными наружными украшеніями, которыя издали походятъ на мозаику изъ драгоцѣнныхъ камней, но на дѣлѣ не что иное, какъ смѣсь битаго стекла, мишуры и раковинъ. На каждомъ изъ четырехъ фасадовъ этого храма помѣщено изображеніе трехголоваго слона.

жене трехголоваго слона. Въ Сіамѣ, обыкновенно, сожигаютъ трупы. Жрецы молятся день и ночь въ домѣ покойника до тѣхъ поръ, пока тѣло его не перевезутъ на землю, принадлежащую храму. Промежутокъ между смертью и похоронами колеблется соотвѣтственно общественному положенію и средствамъ семьи и доходитъ иногда до нѣсколькихъ мѣсяцевъ, въ теченіе которыхъ непрерывно читаются молитвы и на гробъ возлагаются цвѣты. Однако случается, что трупы предоставляютъ на растерзаніе коршунамъ и собакамъ. Лаосы полагаютъ, что дёти есть порожденіе духовъ, поэтому новорожденныхъ они кладутъ на верхнюю ступеньку лёстницы, ведущей къ дому, и взываютъ къ духамъ, чтобы они тотчасъ же взяли съ собой ребенка или уже никогда больше не обижали его. Духамъ приносятъ различныя жертвы. На второй день ребенокъ уже внѣ ихъ власти, тѣмъ болѣе, что его фиктивно продаютъ за ничтожную плату какому-нибудь родственнику, такъ какъ предполагается, что духи не берутъ того, что было продаю.

Въ Сіамъ распространено одноженство. Буддійскій жрецъ принимаетъ участіе въ брачной церемоніи, читаетъ отрывокъ изъ священнаго писанія, молится о благословеніи четы и затъмъ окропляетъ ее святою водой. Бракъ завершается молитвами и пиромъ.

Въ пользу возможнаго возрожденія буддизма говорить то обстоятельство, что въ Сіамѣ за послѣднее время возникао нѣсколько свободныхъ буддійскихъ церквей, которыя отвергаютъ чудесный мноическій элементь и возвращаются къ чистому нравственному учению основателя. Покойный король оказываль большую поддержку этимъ церквамъ и ихъ стремленіямъ; его министръ иностранныхъ авлъ Чао-Фіа-Фраклангъ написалъ "Книгу, объясняющую многія вещи", въ которой онъ доказываль, что многое въ народной мисологіи не согласно съ буддизмомъ; тѣмъ не менѣе онъ сохранилъ въру въ то, что Будда посътилъ небо и поучалъ ангеловъ. Этого ученаго можно назвать буддійскимъ раціоналистомъ, проновъдующимъ всеобщую нравственность. Тщательно изучивъ христіанство, онъ однако не согласился съ нимъ, считая его "неразумной ре-лигіей". Книгу Фракланга, переведенную на англійскій языкъ Alabaster'омъ, стоитъ прочесть, какъ образчикъ ѣдкой критики, которой христіанскіе миссіонеры подвергаются со стороны образованныхъ буддистовъ. Нриводимъ выдержку, относящуюся къ ученію о будущей жизни. "Мы видимъ, что одни умираютъ въ молодости, другіе доживаютъ до старости; одни рождаются великими, другіе нѣтъ; одни богаты, другіе бѣдны; одни красивы, другіе уродливы; одни никогда не болѣютъ, другіе вѣчно больны; есть на свѣтѣ слѣпые, глухіе, калѣки, сумасшедшіе. Если мы допустимъ, что Богъ ихъ создалъ такими, то мы должпы считать, что онъ несправедливъ, пристрастенъ и непостояненъ, что онъ причиняетъ страдание тъмъ, кто этого не заслужилъ, и не подаетъ человѣку той доли счастья и несчастья, которая достается даже нгроку. Но если мы будемъ върить въ послъдовательный обмънъ жизни между существами, т. е. въ переселеніе душъ и въ то, что добро и зло зависять отъ насъ самихъ и являются результатомъ заслугъ или поступковъ, то мы на это будемъ имъть нъкоторое основаніе".

"Тѣ, которые не вѣрятъ, что послѣ смерти душа навѣки идетъ небо или въ адъ, не могутъ доказать, что оттуда нѣтъ возата. Конечно, прекрасно было бы безъ дальнѣйпиихъ перемѣнъ пасть послѣ смерти прямо на небо, но едва ли это возможно, гому что вѣрующіе, не вполнѣ очистившіе сердца отъ грѣха и приготовившіеся къ этому прекрасному мѣсту, гдѣ никто не кдается, не старѣется и не умираетъ, будутъ все еще оскверны неискорененнымъ грѣхомъ... Какъ возможно, чтобы тѣ, корые не смыли съ души дурныхъ наклонностей, попали на преиснѣйшее небо и вѣчно пребывали съ Богомъ Творцомъ? А изъ къ, кто вѣчно долженъ оставаться въ аду, многіе вѣдъ имѣють луги и совершали добро. Пеужели же это совсѣмъ не зачтется?"

## ГЛАВА IX.

## Современный буддизмъ II.

Тибетскій буддизмь.— Тибетское священное писаніе.— Поклоненіе. — Бодги-Сатва. — Майтрея. — Единичные Будды. — Дгіани-Будды. — Будлійскія небеса. — Ламы. — Великій Лама. — Исторія тибстскаго буддизма. — Монгольскіе императоры. — Далай-Лама и Панчент.- Лама. — Преемники Великаго Ламы. — Большіе монастыри. — Буддійскій Ватикань. — Аудіенція у Великаго Ламы. — Таши Лунпо. — Молитвенный механизмъ. — Молитвенные цилиндры. — Молитвенныя стіяны и молитвенные флаги. — Ежедневное богослуженіе монаховь. Праздники и посты. — Папская область буддизма. — Китайскій буддизмь. — Введеніе буддизма въ Китаѣ. — Китайская біографія Будды. — Мивическія подробности. — Буддійскіе патріархи. — Переводъ буддійскихъ книгь. — Офиціальное противодъйствіе буддизму. — Современное состояніе. — Храмы. — Изваянія. — Реализмъ статуй. — Китайская. — Монгольскіе императоры. — Півнь в статуй. — Кванъ-йинъ. — Амитабга. — Храмъ 500 святыхъ. — Тіенъ тай. — Школы китайскаго буддизма. — Линъ ци. — Монастыри и монахи. — Отшельники. — Женскіе монастыри. — Амитабга. — Храмъ 500 святыхъ. — Тіенъ тай. — Школы китайскаго буддизма. — Линъ ци. — Монастыри и монахи. — Отшельники. — Женскіе монастыри. — Народныя воззрѣнія. — Будлій-Скій календарь. — Вліяніе буддизма въ Китаѣ. — Секта ничегонедѣлателей. — Инонскій буддизмъ — Шинъ-шинъ.

### Тибетскій буддизмъ.

Въ Тибетѣ буддизмъ наложилъ свой отпечатокъ на весь складъ пародной жизни. Буддійскіе жрецы фактически владѣютъ всею страной и почти что номинально подчиняются власти Китая. Ихъ іерархія, монастыри, церемоніи уже не разъ вызывали сравненіе съ римско-католическою церковью. Тибетскій буддизмъ представляетъ почти полный контрастъ съ простотою общины Гаутамы. Буддизмъ проникъ въ Тибетъ не ранѣę VII столѣтія послѣ Р. Х., имѣя за собою слишкомъ тысячелѣтнюю исторію и получивъ уже господство въ Кашмирѣ и Непалѣ. Древніе тибетцы, подобно другимъ монгольскимъ народамъ, покланялись природѣ, вѣрили въ колдовство и трепетали передъ злыми духами. Несомнѣнно, что ихъ прежнія вѣрованія оказали вліяніе на перемѣны, происшедшія въ буддизмѣ.

Раньше всего укажемъ, какія отклоненія отъ основныхъ доктринъ буддизма встръчаются въ тибетскомъ священномъ писанія. Здъсь уже воздается поклоненіе: Буддъ, Закону или Ученію п

цинѣ; даже Фа-Сянъ относился къ Общинѣ, какъ къ особой ности, обладающей "страшными сверхъестественными силами". аянія Будды получили всеобщее распространеніе, а впослѣди Законъ и Община у сѣверныхъ народовъ были представлены колами. Въ настоящее время законъ часто изображается въ колами. Въ настоящее время законъ часто изображается въ колами. Въ настоящее время законъ часто изображается въ колами. Въ сиккимѣ же въ видѣ женщины) съ четырьмя кми, изъ которыхъ двѣ сложены на молитву или подняты, къя держитъ книгу или лотосъ, а четвертая — четки или цвѣкую гирлянду. Впрочемъ, для обозначенія Закона иногда проупотребляется книга. Община представлена въ видѣ человѣка, рый въ одной рукѣ держитъ лотосъ, а другую положилъ на бни. Но странно, что порядокъ расположенія этихъ трехъ колическихъ фигуръ не всегда одинаковъ.



Буддійская эмблема Дгармы (Закона).



Эмблема Дгармы въ храмѣ Даначаннаты (индусская).

Lальнъйшее развитіе буддизма стоптъ въ связи съ присущимъ цѣ состояніемъ Бодги-Сатвы. Прежде чѣмъ родиться на земль. гама существовалъ въ состояний просвътленнаго познания, былъ ч-Сатвой, и добровольно пожелалъ сдълаться спасителемъ , прежде чѣмъ достигнуть Нирваны, которая ему полагалась. гама велѣлъ своимъ послѣдователямъ ожидать пришествія ого Будды, который нынъ Бодги-Сатва; онъ извъстенъ подъ немъ Майтреи (сострадательнаго), и придетъ черезъ 5000 лѣтъ, а Гаутама будетъ забытъ и законъ уже не будетъ соблюдаться. настоящее время онъ находится на небъ блаженныхъ и обереъ буддистовъ и ихъ интересы. Въ виду того, что онъ живетъ, е умеръ и со временемъ сдълается Буддой, ему воздается а и возсылаются мольбы. Хуэнъ-Сіангъ приводитъ слова: "Кра-Майтрси не поддается описанію; его законъ не отличается нашего; его чудный голосъ нъженъ и чистъ". Поклонники треи надъются попасть на его небо и слушать его голосъ. лавные ученики Будды и люди, прославившіеся благочестивой жизнью или ревностною проповёдью ученія, были съ теченіемъ времени причислены къ лику святыхъ и почти что возведены въ божеское достоинство. Зародилась также мысль о существованіи единичныхъ Буддъ и многихъ Бодги-Сатвъ. Великая Колеснина или Магаяна учитъ о томъ, что явится множество высшихъ Буддъ и Бодги-Сатвъ, которые достигнутъ своего положенія добродѣтелями и мудростью. Бодги-Сатвы наслаждаются небеснымъ царствомъ, не стремясь къ Нирванѣ. Согласно тибетскому ученію, эти Будды только воплощаются на землѣ въ лицѣ цѣлаго ряда святыхъ и, слѣдовательно, представляютъ подобіе аватаровъ индусскихъ боговъ. Разумѣется, имъ воздается почитаніе, такъ какъ они поднимаютъ своихъ поклонниковъ до высоты благословеннаго неба, гдѣ они сами обитаютъ. Итакъ, тибетскій буддизмъ обѣщаетъ реальное небо и отодвигаетъ на задній планъ отвлеченную Нирвану.

Въ III вѣкѣ въ Сѣверной Индіи, кромѣ Майтреи, почитали еще трехъ Бодги-Сатвъ. Какъ покровители Будды, они въ народномъ мнѣніи мало-по-малу превратились въ охранителей всѣхъ буддистовъ. Первый изъ нихъ Аваловитесвара (владыка, взирающій свыше съ состраданіемъ) считается въ Тибетѣ великимъ духомъ, который, пребывая всегда на небѣ, воплощается въ лицѣ всякаго Далай-Ламы. Онъ заботится о благосостояніи людей и различныхъ духовъ; его называютъ "милосерднымъ богомъ", "владыкой міра" и т. д., молятся ему часто во время опасности или болѣзни, просятъ у него избавленія отъ возрожденій. Его обыкновенно изображаютъ съ нѣсколькими лицами и нѣсколькими руками, при чемъ головы расположены пирамидой въ три ряда; двѣ руки сложены на молитву Буддѣ, а двѣ другія держатъ лотосъ и колесо. Часто ему придаютъ сходство съ Вишну. Ваджра-пани (громовержецъ), родъ буддійскаго Сивы, обуздываетъ и побѣждаетъ злыхъ духовъ, а Манджусри (славный красотою), вѣроятно, представляетъ обоготвореніе того брамана, который ввелъ буддизмъ въ Непалѣ.

Позднѣе зародился еще новый мистическій культь Дгіани-Буддь, или Буддь, существующихъ въ высшихъ мірахъ отвлеченнаго мышленія и соотвѣтствующихъ земнымъ Буддамъ. Каждый цэъ нихъ изъ состоянія Дгіани-Бодги-Сатвы переходитъ ко временному наблюденію за буддизмомъ въ промежутокъ между смертью одного Будды и пришествіемъ другого. Уже издавна Дгіани-Будда, соотвѣтствующій Гаутамѣ, именно Амитабга (распространитель безконечнаго свѣта) почитался за отдѣльнаго бога. Непальскіе буддисты пошли еще дальше и проповѣдуютъ теорію о существованіи Ади-Будды, первоисточника міра, отъ котораго произошли всѣ Дгіани-Будды и который соотвѣтствуетъ индусскому Брамѣ. Но ни Ади-Будда, ни Амитабга не считаются создавшими міръ изъ ничего.

. Буддисты описываютъ двадцать-шесть небесъ, въ которыхъ ають и царять многіе индусскіе боги. Шесть изъ этихъ небесь отны существамъ, которыя еще подвержены чувственнымъ желаь; шестнадцать — тёмъ, которыя проходять черезъ послёдованыя ступени отвлеченнаго мышленія; это такъ называемые браманскихъ боговъ, гдъ правитъ самъ Брама; впрочемъ, онъ тъ гораздо ниже Будды. Послъ огромнаго промежутка времени. боги должны перейти въ новую форму существованія. Нацъ, есть четыре неба для существъ, не имѣющихъ формы. тская мноологія, представляющая значительныя уклоненія отъ обытнаго буддійскаго ученія, однаво, держится того взгляда, буддійскіе архаты (святые) п Будды стоять выше народныхъ ствъ. Мы не будемъ распространяться о разныхъ наслоеніяхъ изма, позапиствованныхъ изъ индуизма, а также изъ народвърований въ демоновъ, въ духовъ природы и животныхъ, солдовство и въ магію. Такихъ наслоеній, напоминающихъ обытные взгляды дикарей, очень много.

е останавливаясь на низшихъ градаціяхъ тибетскихъ мона-, мы переходимъ къ высшимъ монахамъ, которые называются ми, или верховными учителями, и, подобно европейскимъ аббаили игуменамъ, стоятъ во главѣ монастырей. Нѣкоторые изъ считаются воплощеніями умершихъ святыхъ или Бодги-Сатвъ этому называются аватара-ламами. Низшіе изъ нихъ изобрать какого-нибудь святого или основателя великаго монастыря, е — Бодги-Сатву; а высшій или Великій Лама, это — воплое Будды или его Бодги-Сатвы. Всѣ они пользуются особымъ ритетомъ. Въ женскихъ монастыряхъ также существуетъ своя охія съ женскими аватарами.

гобы понять тибетское ученіе, необходимо познакомиться съ асторіей. Первые монастыри были основаны въ Лассѣ въ честь ь женъ тибетскаго монарха, который ввелъ въ своемъ госуъб буддизмъ. Въ косьмомъ столѣтіи былъ предпринятъ пссь расширеннаго буддійскаго канона (Магаяны) на тибетскій .. Онъ состоялъ изъ 108 томовъ (такъ называемаго Канджура), торымъ слѣдовали 225 томовъ комментаріевъ и общей литеры (Танджуръ). Послѣ нѣкоторыхъ колебаній, въ концѣ одинатаго вѣка, буддизмъ опять возродился подъ вліяніемъ кашеа Атиши и тибетца Бромъ-Тона. Какъ въ одиннадцатомъ, и въ слѣдующихъ столѣтіяхъ, было основано много монай, изъ которыхъ главные — въ Сакіи и Разенгѣ. Разенгскій стырь, учрежденный Бромъ-Тономъ въ 1058 году, подчинялся имъ буддійскимъ правиламъ (желтая секта). Въ Сакіи, гдѣ меньше строгостей, монастырь сдѣлался мѣстопребываніемъ

красной секты, многіс члены которой, до вступленія въ монашескую общину, были женаты. Въ триналцатомъ въкъ Тиботъ былъ покоренъ монголами. Кублай-ханъ перешелъ въ буддизиъ и приняль поль свое покровительство тибетскихь монаховь. Начальники сакійскаго и разенгскаго монастырей пользовались уже значительнымъ вліяніемъ, и Кублай, своей властью, посадилъ на мёсто прежняго настоятеля сакійсваго монастыря его племянника, котораго сдёлаль вассальнымь намёстникомь Тибета. За это, какъ онъ, такъ и его преемники должны были короновать монгольскихъ императоровъ. Этотъ первый великій аватара-лама, или фуспалама, изобрёль монгольскую азбуку, приказаль пересмотрёть буддійско-тибетскіе тексты, подготовивъ этимъ ихъ переводъ на монгольскій языкъ, и учредилъ множество монастырей. Когда въ Китаъ династія Минговъ смѣнила монголовъ, то правители продолжали попрежнему покровительствовать тибетскимъ ламамъ, но возвели въ такое же достоинство трехъ другихъ ламъ.

Въ конпѣ XIV вѣка появился реформаторъ. Цонгъ-Кхапа. КО торый, изучивъ въ оригиналъ тибетское священное писание. сталъ проповѣдывать прежнюю чистую вѣру и сгруппировалъ около себя нъсколько тысячъ монаховъ, принадлежавшихъ къ строгой желтой сектъ. Онъ построилъ большой монастырь въ Голданъ и сдблался его первымъ настоятелемъ, написалъ много книгъ, возстановилъ безбрачіе, вывелъ нѣкоторые суевѣрные обряды и возобновиль обычай усдиняться на время для размышленія, который не соблюдался въ Тибетъ, гдъ не было дождливыхъ мъсяцевъ. Смерть его послѣдовала въ 1419 году, и съ тѣхъ поръ въ день его смерти бываетъ такъ называемый праздникъ свътильниковъ въ память его вознесенія на небо. Цонгъ-Кхапа теперь почитается за воплощение Амитабги, Манджу-сри или Ваджра-пани; его статуя находится во всёхъ храмахъ желтой секты, при чемъ справа и слъва стоятъ изображения Далай и Панченъ Ламъ. Послъ него (хотя трудно опредѣлить, съ какихъ пменно поръ) сгали искать каждое новое воплощение Будды въ ребенкъ, въроятно, въ виду того, чтобы избъжать соперничества и пререканий между монахами. Въ настоящее время есть два Великихъ Ламы: одинъ – Далай или Океанъ-Лама, въ Лассъ, другой-Таши или Панченъ-Лама, въ Таши-Лунпо, неподалеку отъ границы британской Индіи. Первый считается воплощениемъ Дгіани-Бодги-Сатвы Авалокитесвары, а второй — воплощеніемъ его отца Дгіани-Будды Амитабги. Все-таки большимъ могуществомъ пользуется Далай-Лама или, върнъе, его представитель, выборный главный Лама, который занимается дѣлами, тогда какъ самъ Далай, погруженный, будто бы, въ божественное созерцание, только принимаеть почести и поклонение,

приличныя его сану и происхожденію. Преемникъ Ламы избирался тъмъ или другимъ способомъ: то умирающій Лама указывалъ, въ какой семьѣ онъ воплотится вновь, то монахи гадали по священнымъ книгамъ или вопрошали предсказателей, то Панченъ-Лама толковалъ преданія, на основаніи которыхъ находилъ новаго Далай-Даму, и наоборотъ. Въ настоящее время главное влія-ніе на выборъ новыхъ великихъ Ламъ оказываетъ китайскій дворъ, при чемъ въ ходъ пускаются всевозможныя формы отгадыванія: примѣты, жребій и т. д. (По такому же способу происходять вы-боры всѣхъ Ламъ, которые считаются воплощеніемъ святыхъ, н настоятелей многихъ монгольскихъ монастырей.) Когда выборъ налъ на извъстнаго ребенка, то его приносятъ въ большое собра-ніе монаховъ, гдѣ онъ долженъ узнать одежду, книги и другія вещи покойнаго Ламы и отвѣтить на вопросы о своей прежней жизни въ образѣ Ламы. Наибольшей извѣстностью пользуются Ламы: въ Голданъ, гдъ тибетцы до сихъ цоръ усматриваютъ въ воздухъ нетлънное тъло Цонгъ-Кхапы, въ Курунъ и въ Куку, затъчъ Дгарма-раджа въ Буганъ и великій Лама въ Пекинъ. Буганскій Дгарма-раджа принадлежить къ красной секть; титуль его: "Главный въ царствѣ, защитникъ вѣры, равный Сарасвати 10 учености, начальникъ всѣхъ Буддъ, главный толкователь шастръ, взгонитель бъсовъ, знатокъ священиаго закона, Божій Аватаръ, отпускающій грбхи, глава лучшей изъ религій".

Въ сѣверныхъ буддійскихъ странахъ монастыри представляютъ, обыкновенно, небольшія постройки въ непосредственномъ сосѣдствѣ съ часовней или храмомъ, а въ Тибетѣ, Монголіи и Ладакѣ есть огромные монастыри или ламассеріи, изъ которыхъ одни распоюжены въ уединенныхъ мѣстахъ, а другіе въ такихъ многолюдымъ центрахъ, какъ Ласса и Таши-Лунпо. Въ этихъ двухъ гороахъ живетъ до 500 тысячъ монаховъ, а въ Лассѣ и ея окрестюстяхъ насчитываютъ, по меньшей мѣрѣ, тридцать большихъ мовастырей. Одинъ изъ нихъ Потала, въ сѣверо-западной части Іассы, служитъ резиденціей Далай-Ламъ со времени пятаго Ламы, вавангъ-Лобзанга (1617—1682), который его перестроилъ. Это огромное четырехъэтажное строеніе имѣетъ десять тысячъ комватъ для монаховъ; вездѣ разставлены статуи Будды и другихъ вятыхъ и приношенія благочестивыхъ, которые приходятъ въ Іассу поклониться великому Ламѣ и приносятъ въ даръ золото, серебро и мѣдь. Надъ этимъ большимъ строеніемъ высится зологой куполъ.

Единственный англичанинъ, видъвшій Далай-Ламу (17 декабря 1181 г.), это – Томасъ Маннингъ. По его описанію, Лама — живой, разумный семилътній ребенокъ. Саратъ-Чандра-Дасъ видълъ ны-

Вел религи Востока.

нѣшняго Ламу въ 1882 году. Аудіенція состоялась при выразательномъ и торжественномъ молчаніи высшихъ чиновниковъ. Всі присутствующіе были окроплены святой водой, окрашенной ша франомъ въ желтый цвѣтъ. Өиміамъ, большіе свѣтильники и желтая пятиконечная шляпа (въ память пяти Дгіани-Буддъ) играюті видную роль въ церемоніи, въ концѣ которой Лама угощаеті всѣхъ чаемъ изъ золотого чайника, прочитавъ предварительно буддійскую молитву, заканчивающуюся словами: "Никогда, ни на минуту мы не упускаемъ изъ виду трехъ святынь (Будды, Закона, Общины) и всегда почитаемъ Три ратны (или три драгоцѣнно сти); да сойдетъ на насъ благословеніе всѣхъ трехъ!" Освященный рисъ, до котораго дотронулся Великій Лама, былъ розданъ вѣрующимъ. Священный юноша во время этой церемоніи, поджавъ ноги, сидѣлъ на тронѣ, похожемъ на жертвенникъ, съ деревянными львами по бокамъ.

Ласса не уступаетъ Бенаресу и Меккъ по количеству паломниковъ, которые стремятся въ Поталу, буддійскій Ватиканъ. Полученный тамъ рисъ, благословенныя пилюли, шелковые лоскутки, молитвенные флаги или билетики, освященные Великимъ Ламой, хранятся всю жизнь.

Евронейцамъ болёе извёстенъ Таши-Лунпо, гдё находится большой монастырь Панченъ-Ламы. Этотъ монастырь состоить изъ нёсколькихъ сотъ домовъ, окруженныхъ позолоченными храмами со шпицами и ступами. Величайшій буддійскій храмъ въ Тибеть находится при древнъйшемъ монастыръ Лабрангъ, въ Лассъ. Этотрехъэтажный домъ съ портикомъ и колоннадой изъ огромныхъ деревянныхъ столбовъ. Противъ входа — обычныя большія статув четырехъ великихъ царей; за ними большое продолговатое помъ щение, похожее на базилику, которое колоннами раздѣляется н три продольныхъ отдёленія съ двумя поперечными проходами. Въ ствнахъ нътъ оконъ, но надъ среднимъ отдъленіемъ натянуто промасленное полотно, пропускающее дневной свътъ. Къ каждой сторонѣ большого зданія примыкаетъ рядъ маленькихъ часовень Въ проходахъ – сиденья для монаховъ, а за вторымъ проходочъ святилище съ жертвенникомъ. На западной сторонъ церкви в особой нишѣ находится большой алтарь со ступеньками, а на немъ особо-почитаемое позолоченное изображение Гаутамы-Будди о происхождении котораго ходить много легендь. На верхних ступеняхъ алтаря множество изваяний обоготворенныхъ святыхъ Въ храмъ большое количество статуй и иконъ, изображающих Будду, святыхъ, боговъ, а также много мощей. Противъ большого алтаря стоятъ огромные троны для Далай и Панченъ-Ламъ, а рядомъ съ ними троны поменьше для другихъ Аватара-Ламъ. Въ

западномъ проходѣ огведены почетныя мѣста для настоятелей монастырей и для старшихъ монаховъ. Пять тысячъ масляныхъ свѣтильниковъ освѣщаютъ храмъ, гдѣ непрерывно раздается бормотаніе главной буддійской формулы. Обыкновенные тибетскіе храмы значительно меньшихъ размѣровъ. Главную ихъ принадлежность составляетъ жертвенникъ съ изображеніями Буддъ, Бодги-Сатвъ, жертвенными чашами, колоколами и т. д.



Планъ буддійскаго монастыря и собора въ Дассъ.

Тибетскіе буддисты въ одномъ отношенія превзошли всё остальные народы земного шара, а именно—они изобрѣли механическій способъ молитвъ. Чтобы накопить побольше религіозныхъ заслугь, сокращающихъ пребываніе въ низшихъ формахъ жизни, и ускорать свое восшествіе на небо, они не только устно повторяютъ множество разъ столь распространенную "драгоцѣнную" формулу, но предоставляютъ ея повтореніе вертящимся машинамъ или развѣвающимся по вѣтру флагамъ, на которыхъ она написана. Формула состоитъ изъ одного изреченія: "Омъ мани падме гумъ". Очъ—священный индусскій слогъ; слѣдующія два слова означа-

югь "сокровище въ лотосѣ"; это, какъ говорятъ, — намекъ на Авалокитесвару, который изображается сидящимъ или выходящимъ изъ лотоса. Послѣднее слово, по мнѣнію нѣкоторыхъ, означаетъ аминь. Monier Williams полагаетъ, что вся формула имѣетъ нѣ-которое отношеніе къ индусскому культу Сивы, и геворитъ, что "ни одна людская молитва не произносится такъ часто. Каждый тибетецъ считаетъ ее панацеей отъ всякаго зла, конспектомъ по-знанія, сокровищемъ мудрости, итогомъ всей религін". По его мнѣнію, каждый слогъ этой формулы вліяетъ на одну изъ шести степеней переселенія, по которымъ всѣ должны пройти, уменьшаетъ пребыва-ніе въ нихъ, а со временемъ и совсѣмъ избавляетъ отъ переселенія.



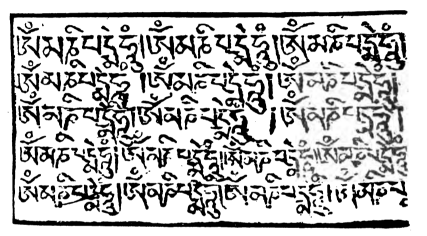
Лама съ модитвенной мельничкой.

Особенно распространены металли-ческіе молитвенные цилиндры, на кото-рыхъ съ наружной стороны вырѣзано мистическое воззваніе; они вплотную набиты свертками бумаги, на которыхъ эта молитва написана безчисленное мноэта молитва написана безчисленное мно-жество разъ. Цилиндръ снабженъ ру-кояткой; его то вертятъ руками, то катаютъ на цѣпи или на веревкѣ. "Цѣ-лый день не только Ламы, но и народъ шепчетъ всеобщую молитву и вертитъ цилиндръ въ направленіи часовой стрѣлки. При входѣ въ каждый тнбет-скій домъ стоитъ одинъ или нѣсколько большихъ цилиндровъ; членъ семьи или гость, проходя мимо, не преминетъ по-крутить его за процвѣтаніе этого дома. ишь маленькое строеніе, которое можно

крутить его за процвѣтаніе этого дома. Почти на каждой рѣчкѣ видишь маленькое строеніс, которое можно принять за водяную мельницу; но на дѣлѣ оказывается, чтоштамъ находится цилиндръ, приводимый въ движеніе теченіемъ рѣки и возсылающій благочестивыя молитвы къ небу, такъ какъ счп-тается, что каждый поворотъ цилиндра, на которомъ написана мо-литва, препровождаетъ это благочестивое воззваніе къ божеству. Иногда огромные сараи наполнены такими ярко раскрашенными цилиндрами. Вообще, въ Тибетѣ на каждомъ перекресткѣ и на каждомъ шагу это изреченіе въ той или иной формѣ обращаетъ на себя вниманіе путника" (*Gill* "The River of Gold Sand"). Молитвенное искусство проявляется еще въ постройкѣ длян-ныхъ стѣнъ, исписанныхъ разными изреченіями. Пройти мимо та-кой стѣны въ извѣстномъ направленіи равносильно тому, чтобы

прочесть всё эти изреченія. Молитвенные флаги съ молитвами и символами, развѣвающіеся по вѣтру, молитвенные барабаны и колокола, изгоняющіе злыхъ духовъ или привлекающіе вниманіе боговъ и святыхъ, запястья со священными изреченіями или мощами внутри и другіе предметы въ большомъ ходу у тибетскихъ будлистовъ; а четки, по которымъ ведется счетъ прочитаннымъ молитвамъ, въ Тибетѣ еще употребительнѣе, чѣмъ среди католиковъ.

Въ тибетскихъ монастыряхъ монахи три раза въ день собираются въ храмъ на молитву: при восходъ солнца, въ полдень и при заходъ солнца. По звуку большой раковины, "гонга", они вы-



Молитвенный тексть.

странваются въ процессію. Во время службы колокольчикъ полаетъ сигналъ къ началу чтенія или пѣнія молитвъ, отрывковъ священнаго писанія и т. д., нерѣдко сопровождаемыхъ шумною музыкой. Каждый монахъ поочереди произноситъ изреченіе, хвалу пли почетные титулы Будды или одного изъ Бодги-Сатвъ. Въ присутствіи Великаго Ламы служба гораздо сложнѣе. Во время службы воскуриваютъ еиміамъ и благовонія, а иногда раздаютъ святую воду и зерно. Въ составъ нѣкоторыхъ церемоній входитъ часпитіе. Міряне играютъ второстепенную роль при богослуженіи; они могутъ присутствовать, повторять молитвы и призыванія, приносить дары, а также накоплять себѣ заслуги безостановочнымъ хожденіемъ вокругъ монастырей, храмовъ и т. д. Иногда во время этого паломкичества они несутъ книги съ молитвами и на

пути часто повергаются пицъ. Подобный обходъ вмѣняется имъ въ такую же заслугу, какъ ссли бы опи прочли всѣ молитвы въ тѣхъ книгахъ, которыя носили съ собою.

У тибетцевъ много праздниковъ. Новый годъ, празднование котораго длится двё недёли, представляеть нёчто въ родё карнавала. Въ августъ или сентябръ бываетъ праздникъ воды, когда всё озера и рёки считаются благословенными и народъ купастся. чтобы смыть гръхи. Большое значение имъетъ день рождения Булды и годовщина его смерти. Въ послъдний изъ этихъ дней въ каждомъ монастырѣ, храмѣ и частномъ домѣ Лассы не вилно свѣта отъ возжигаемаго енміама. Далбе идетъ праздникъ свѣтильниковъ, или восшествіе Цонгъ-Кхапы на небо, дни изгнанія бъсовъ и представленія религіозныхъ драмъ. Благочестивые, преимущественно монахи желтой секты, соблюдають посты, особенно передъ большими праздниками. Одинъ постъ длится четыре дня, во время которыхъ монахи исповёдуются въ грёхахъ и размышляютъ о вредѣ проступковъ. На третій день не полагается всть абсолютно ничего, нельзя даже проглотить слюны, нельзя произнести на слова: каждый монахъ долженъ быть погружснъ въ непрерывную безмольную молитву. Многіе монахи постятся въ каждый изъ четырехъ ежемъсячныхъ праздниковъ.

Итакъ Тибетъ есть папская область буддизма. Многія ламассеріи чрезвычайно богаты; онѣ владѣютъ половиной страны, постоянно получаютъ дары по завѣщанію и даже наживаютъ проценты на свой капиталъ. Онѣ не платятъ налоговъ и на ихъ земляхъ работаютъ многочисленные рабы. Многіе монахи не соблюдаютъ обѣта безбрачія, и простонародіе, какъ говорятъ, въ душѣ ненавидитъ Ламъ за ихъ притѣсиенія. Правда это или нѣтъ, но всякій здравомыслящій человѣкъ согласится съ тѣмъ, что тибетскій буддизмъ далекъ отъ идеала.

## Китайскій буддизмъ. 👘

Digitized by Google

Буддизмъ въ Китаѣ до сихъ поръ играетъ видную роль, хотя уже не такую, какъ въ тѣ времена, когда ему покровительствовали императоры. Форма его значительно отклонилась отъ первоначальной. "Поклоненіе Пу-саху", говоритъ Beal, "въ бѣдныхъ и богатыхъ домахъ не признается за буддизмъ и даже самое слово "Пу-сахъ", называющее китайскую форму Бодги-Сатвы, считается туземнаго происхожденія и истолковывается, какъ "всеобщее благоволеніе"; въ то же время нѣкоторые предметы буддійскаго поклоненія, какъ, напримѣръ, богиня милосердія и Царица Неба, взяты

214

нзъ числа туземныхъ геніевъ". Такимъ образомъ, можно встрётить изображеніе Пу-саха въ домахъ многихъ чиновниковъ и частныхъ лицъ, которые не считаютъ себя буддистами.

Китайцы познакомнлись съ буддизмомъ въ 61 году послѣ Р. Х. Разсказываютъ, будто императоръ Мингъ-ти увидѣлъ во сиѣ, что надъ его дворцомъ парилъ золотой богъ. Онъ обратился за толкованіемъ къ министрамъ, которые сказали ему, что на Западѣ родился божественный человѣкъ по имени Будда, и, вѣроятно, сонъ императора имѣетъ къ нему отношеніе. Вслѣдствіе этого императоръ отрядилъ въ Индію посольство за книгами и свѣдѣніями объ этой личности. Послы вернулись въ 67 году съ двумя буддійсклми монахами и привезли съ собою книги, изваянія и мощи. Императоръ охотно внималъ ихъ рѣчамъ и построилъ для нихъ зрамъ въ своей столицѣ Лоянгѣ (нынѣ Гонанъ-Фу). Въ разсказѣ объ этихъ событіяхъ упоминается также о различныхъ чудесахъ, которыя буддисты совершили, чтобы доказать превосходство своей религіи.

Краткая біографія Будды, которую эти жрецы изложили и перевели на китайскій языкъ, представляетъ особый интересъ, такъ какъ въ южномъ канонѣ не существуетъ біографіи Будды. Въ китайской біографіи онъ называется Сакіа-Муни (мудрепъ Сакіа), а его собственно имя Гаутама упоминается очень рѣдко. Повидимому, названіе Сакіа Муни болѣе привилось у сѣверныхъ буддистовъ изъ-за сходства съ названіемъ могущественнаго, народа центральной Азіи, саковъ или скиеовъ. Оно же принято какъ обозначеніе китайскихъ буддистовъ (Шихъ-Кіанъ или Шихъ-Ценъ).

Въ китайской біографіи перечислены предшествовавшіе Будды, появлявшіеся на промежуткахъ огромныхъ вѣковъ. Будда нынѣшняго вѣка (Сакіа-Муни) поднимался по различнымъ ступенямъ величія. Непосредственно передъ теперешнимъ вѣкомъ, Сакіа сдѣлался Бодги-Сатвой, родился на небѣ Тушита й, наконецъ, сошелъ на землю на бѣломъ слонѣ о шести клыкахъ. Біографія излагаеть главныя событія изъ жизни Будды, о которыхъ мы уже говорили, съ большими прикрасами и миеическими нодробностями. Она, между прочимъ, стремится объяснить происхожденіе и содержаніе многочисленныхъ книгъ сѣвернаго канона. Такъ, напр., однажды Сакія поучаетъ Бодги-Сатвъ, въ другой разъ онъ на небесахъ индусскихъ боговъ проповѣдуетъ Индрѣ, Ямѣ и т. д. Все это служитъ фономъ для развитія миеологіи Бодги-Сатвъ. Послѣ продолкительнаго воздержанія, размышленія и искушенія царемъ маровъ, Сакіа-Муни сдѣлался совершеннымъ Буддой (или, по китайскому выраженію, изъ Пу-саха сдѣлался Фо). Чтобы въ простой и достушной формѣ передать дюдямъ истину, онъ принялъ видъ аскета,

проповѣдывалъ четыре основныхъ истины, учредилъ общину монаховъ и послалъ ихъ проповедывать его учение. Потомъ онъ покорилъ лютаго змѣя и заставилъ его принять обѣтъ общины, устояль перель новыми страшньйшими исвушеніями паря маровь и отправился на небо Тушита поучать свою мать Майю. Далье онъ принялъ въ учениви своего сына Рагулу и другихъ юношей. сталь допускать женщинь, установиль дисциплину и т. д. За-тъмъ говорится, что Сакіа самъ отправился на Цейлонъ, посътиль среднія небеса, обезпечиль покровительство боговь (Девь) своему ученію и сдёлаль Вишвакарму и пятнадцать дочерей Девь патронами Китая. Онъ учредилъ ежедневное богослужение и велълъ почитать священныя книги. Въ послъдние дни онъ изложилъ свои лучшія произведенія: "Лотосъ добраго закона" и "Нирвану", чтобы вызвать въ своихъ ученнкахъ высшія стремленія. Китайскіе авторы объясняютъ слова: "Я не погибну, но всегда буду на вершинъ поученія" такъ, что, вступивъ въ Нирвану, онъ не умеръ, но живетъ въ своемъ учении. Передъ смертью, какъ говорятъ, онъ освятилъ нъсколько собственныхъ статуй изъ золота и сандаловаго дерева и передалъ ихъ своимъ ученикамъ. Смерть его и сожжение сопровождались многочисленными чудесами.

Китайскія лётописи говорять о цёломъ рядё буддійскихъ патріарховъ, покровителей и защитниковъ буддійскаго закона, изъ которыхъ каждый былъ назначень своимъ предшественникомъ. Первымъ былъ Мага-Кассіапа, назначенный самимъ Буддой. По словамъ *Edkins'a*, "существуетъ такое представленіе о патріархѣ, что онъ не любитъ зла и не смотритъ на него, но если онъ видитъ добро, то не дѣлаетъ особенно большихъ усилій, чтобы его достигнуть. Онъ не отказывается отъ мудрости и не приближается къ безумію; онъ также не удаляется отъ заблужденія и стремится къ постиженію истины. Онъ знаетъ великія истины, недоступныя людскому разумѣнію, и проникаетъ въ помыслы Будды на неизмѣримую глубину". Такой человѣкъ обладалъ магическою силой, могъ, какъ говорятъ, переноситься по воздуху, приходить въ изступленіе и читать людскія мысли; онъ, однако, жилъ бѣдно и носилъ простое платье. Приведены имена тридцати-трехъ патріарховъ, въ томъ числѣ пяти китайскихъ.

Со времени введенія буддизма, въ Китай съ Запада стали приходить многіе буддійскіе монахи и ученые, которые взяли на себя трудъ перевести и проповѣдывать ученіе. Въ четвертомъ вѣкѣ китайцы вступали въ общину съ разрѣшенія одного изъ князей Чоу; тогда уже въ Лоянгѣ было построено много пагодъ, а въ сѣверномъ Китаѣ рядъ монастырей. Буддійскіе учителя совершали чудеса и были знакомы съ магіей. Китайскіе буддисты отправля-

на паломничество въ Индію и другія буддійскія страны и поприводили разсказы о видѣнныхъ ими чудесахъ (какъ, напр., янъ и Хуэнъ-Сіангъ). Въ началѣ пятаго столѣтія индійскій истъ Кумараджива въ сотрудничествѣ восьмисотъ жрецовъ алъ новый китайскій переводъ буддійскихъ книгъ, которыя ивляли до трехсотъ томовъ.

ослѣ этого китайскіе правители одно время относились къ ивму враждебно, но это длилось недолго, и буддійскіе князья и и Китая завязали между собою сноіненія. Число монастыи храмовъ возросло, а магія и чудеса, какъ говорятъ книги шой Колесницы, заслонили первобытную вѣру. Китайскіе имперы и народъ, болѣе или менѣе, комбинировали конфуціани таоизмъ съ буддизмомъ. По временамъ конфуціанисты ились свергнуть буддистовъ, переженить монаховъ и монаи т. д. Въ силу указовъ, имущество буддистовъ бывало ца конфисковано, и имъ приходилось вернуться къ свѣтской и. На ряду съ религіозными перемѣнами, индусскіе буддисты и усовершенствованія въ китайскую ореографію, науку и ратуру.

вадцать-восьмой индо-буддійскій патріархъ, Бодги-Дгарма, въ омъ столѣтіи посѣтилъ Китай, гдѣ и умеръ. Бодги-Дгарма илъ размышленіе выше чтенія, книжной премудрости и поенія храмовъ, такъ какъ, по его мнѣнію, заслуга состоитъ чистотѣ и просвѣтленіи, въ глубинѣ и совершенствѣ, въ разбеніи при покоѣ и тишинѣ". Въ Китаѣ, въ отличіе отъ аскеи обыкновенныхъ монаховъ, онъ основалъ особую секту соктелей. Секта его мало-по-малу сдѣлалась самой вліятельной видимому, значительно ослабила вѣру въ будущую жизнь и здіе, полагая необходимымъ для усовершенствованія только реннее самосозерцаніе. Вскорѣ послѣ его смерти, монахъ изъ чя, по имени Чи-Кай соединилъ созерцаніе и поклоненіе амъ въ особую систему, которая постепенно пріобрѣла больпопулярность; а сочиненія Чи-Кая еще нѣсколько вѣковъ клись столпами китайскаго буддизма.

ь средніе вѣка китайскій буддизмъ подвергался нападкамъ ороны конфуціанистовъ, а со стороны императоровъ встрѣто преслѣдованія, то поддержку. Одни храмы были разру-, а другіе воздвигнуты, монастыри и храмы переходили отъ о культа къ другому, отъ одной буддійской секты къ дру-За все это время императоры не исповѣдывали явно буд-. Однако, монгольскіе императоры, особенно Кублай-ханъ, тельно приняли буддизмъ, и въ китайскихъ императорскихъ ахъ совершалось буддійское богослуженіе. Въ концѣ тринад-

цатаго вѣка народная перепись показала, что въ Китаѣ было свыше 42 тысячъ буддійскихъ храмовъ и 213 тысячъ монаховь, что также свидѣтельствуетъ о большомъ количествѣ содержавшихъ ихъ вѣрующихъ мірянъ. Послѣ паденія монгольской династіи, буддисты подвергались различнымъ стѣсненіямъ. Священный эдиктъ, который былъ изданъ въ 1662 году и до сихъ поръ періодически читается вслухъ, осуждаетъ буддистовъ за то, что они сосредоточиваютъ вниманіе на личномъ разумѣ и выдумываютъ неосновательныя сказки о будущемъ счастьи и несчастьи. Итакъ, буддизмъ встрѣчаетъ оффиціальное противодѣйствіе, но-въ Монголіи и Тибетѣ китайцы покровительствуютъ ему и уважаютъ его. Въ собственномъ Китаѣ соблюдается культъ и праздники, но постройка новыхъ храмовъ значительно сократилась.

Въ настоящее время китайскій буддизмъ чрезвычайно сложенъ и разнообразенъ. Онъ имѣетъ много общихъ основъ съ тибетскимъ буддизмомъ, и китайскій монахъ такъ же вѣритъ въ Будду, Законъ и Общину, какъ и сингалезскій. Поклоненіе Буддѣ сохранилось, но оно нѣсколько матеріализировано. Образованные буддисты, по существу, не признаютъ поклоненія иконамъ, но допускаютъ его для невѣжественныхъ и слабыхъ. Въ этотъ культъ еще введено поклоненіе многочисленнымъ низшимъ существамъ, что на практикѣ превратило буддизмъ въ сложную политеистическую религію.

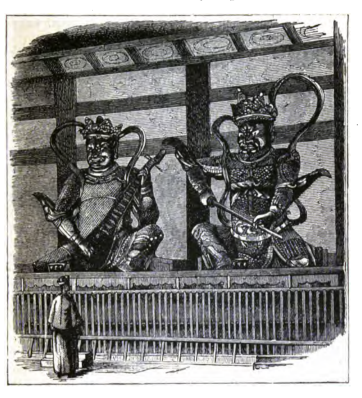
О внътшнемъ характеръ его можно судить по храмамъ и богослужениямъ.

Храмы китайскихъ буддистовъ, подобно многимъ китайскимъ строеніямъ, обращены на югъ. Они состоятъ изъ ряда комнатъ; у входа поставлены деревянныя изображенія четырехъ великихъ царей, одѣтыхъ и снабженныхъ различными символами, какъ-то: мечомъ, зонтикомъ или другими предметами, имѣющими на востокѣ условное значеніе. Эти цари посылаютъ благословеніе истиннымъ буддистамъ и лишаютъ своей милости тѣхъ правителей и тѣ народы, которые пренебрегаютъ истиной. При входѣ можно встрѣтить также статую Майтреи (Ми-ли-Фо) и даже Конфуція, какъ покровителя буддійской религіи.

какъ покровителя оуддиской религи. Сћни ведутъ въ главную комнату, гдѣ находятся изваянія Будды, шести Бодги-Сатвъ, Ананды и многихъ святыхъ въ различныхъ символическихъ положеніяхъ. По правую и по лѣвую руку Будды часто помѣщаются Венъ-шу и Пу-хіэнъ, а позади нихъ, лицомъ на сѣверъ, Кванъ-йинъ. Иногда Будда одинъ впереди, а остальные трое въ рядъ стоятъ за нимъ. Кванъ-йинъ изображается въ живописи и скульптурѣ въ различныхъ видахъ; напр., въ видѣ женщины, подающей ребенка бездѣтной матери.

218

лавной комнать иногда примыкають другія, гдъ находятся ч уи, скульптурныя изображенія и иконы. По словамь *Edkins'a*, ная центральная комната символически изображаеть Будду, ающаго собраніе учениковь, тогда какь притворь изобраь покровительство небесныхь силь, которымь пользуются исты. Все это вполнь соотвытствуеть разсказамь "Большой Ко-



Два стража. Монастырь Кушанъ, близъ Фу-Чау.

ацы". Встрѣчаются также часовни, посвященныя Бодги-Сати другимъ существамъ буддійской, индусской и китайской логіи. Въ присутствіи Будды изображенія Пу-саха и Бодгиь стоятъ, а въ собственныхъ святилищахъ они сидятъ. Во бъемлющихъ буддійскихъ храмахъ попадаются даже таопстскія раженія на ряду со статуями знаменитыхъ китайскихъ будовъ.

Digitized by Google

1

Въ съверномъ Китаъ, особенно въ Пекинъ, принято всякія статуи, мъдныя, желъзныя, деревянныя или глиняныя, снабжать внутренними органами, согласно китайскимъ, не совсъмъ, впрочемъ, правильнымъ, понятіямъ объ анатоміи; но головы у нихъ всегда дълаются пустыми. Брюшные органы окутаны большимъ кускомъ шелка, исписаннымъ молитвами или заклинаніями, и состоятъ изъ мъшковъ съ золотомъ, серебромъ, жемчугомъ и пятью главными сортами зерна. Многое изъ этого содержимаго было украдено изъ статуй.

Интеллигентные буддисты считаютъ свои храмы и статуп символическими, и жертвоприношеніями, поклоненіемъ и т. п. желаютъ выразить почтительное отношение къ учению Будды. Но простонародье смотрить на статуи, какъ на боговъ, и молитъ ихъ объ освобождении отъ болѣзней, страданія, бѣдности, бездѣтности и т. л. Особенный культъ возлается Кванъ-йинъ. подъ видомъ богини милосердія, которая слышитъ людскіе вопли. Сюда же относится поклонение отцу Кванъ - йинъ, Амитабгъ (О-ми-то). Оба они живутъ въ счастливой (западной) странъ Сукхавати. Родившиеся въ этомъ раю наслаждаются безпредъльной радостью, которая описывается яркими красками. Воображение витайскихъ буддистовъ постоянно стремится къ этому небу, и они безпрерывно повторяютъ имена "Амита-Буддъ", перебирая четки. Весьма возможно, что нѣкоторыя проявленія этого культа, особенно молебствіе Кванъ-йинъ, позаимствованы у персовъ, арабовъ и евреевъ. Очень распространена въра въ то, что Кванъ-йинъ изъ состраданія об'єщала проявляться во всёхъ безчисленныхъ мірахъ, чтобы спасти ихъ обитателей. Кванъ-йинъ съ этой целью также посѣтила ады; объ этомъ посѣщеніи и его благодътельныхъ послёдствіяхъ приводятся подробные разсказы. Существуютъ особыя сложныя богослуженія въ честь Кванъ-йинъ, на которыхъ также воздается должное Буддѣ и другимъ Бодги-Сатвамъ. Одна изъ молитвъ гласитъ слъдующее: "Пусть всевидящая п всемогущая Кванъ-йинъ въ силу своего объта придетъ сюда на наши молитвы и избавить нась оть трехь препятствій" (нечистыхь помысловъ, словъ и поступковъ).

Проф. Beal приводить китайское славословіе Квань-йинь: "Слава доброй, сострадательной Кванъ-йинъ! Если бы я быль брошенъ на груду ножей, то они миѣ не повредили бы! Если бы я былъ поверженъ въ огненное озеро, то оно меня не сожгло бы! Если бы я былъ окруженъ голодными духами, то они меня не тронули бы! Если бы я былъ предоставленъ во власть бѣсовъ, то они меня не коснулись бы! Если бы я былъ превращенъ въ животное, и то я попалъ бы на небо! Слава сострадательной Кванъ-йинъ". Кванъ-

ь и Амитабгѣ воскуриваютъ енміамъ, приносятъ цвѣты и ницу ризываютъ ихъ, читая при эгомъ подходящіе отрывки изъ ценныхъ книгъ; нѣкоторые изъ нихъ на санскритѣ и непонятны врецамъ, ни народу, но имъ приписывается чудодѣйственная .

Въ Китаѣ и Японіи многіе отдѣльно поклоняются Амитабгѣ. люди образуютъ такъ называемую секту "чистой страны" п ьются, что Амитагба введеть ихъ въ свътлый рай. Одно поеніе его имени съ сосредоточеннымъ вниманіемъ уже должно печить рай. Его также призывають въ формъ "хвалы Амитацѣ", за которую вѣрующимъ сулятъ всевозможныя блага. Тапреобладающая форма буддизма въ большей части Китая; очень популярна, такъ какъ, отодвигая на задній планъ Нир-, объщаетъ върующему міръ сознательнаго счастья и радости. Въ храмѣ Пи-гонъ-си, на западѣ отъ Пекина, есть комната, поценная пятистамъ отошедшимъ въ вѣчность святымъ; глиняныя ичія фигуры ихъ во весь ростъ занимають шесть параллельь галлерей. Въ другомъ дворъ находятся глиняныя скульптурсцены, изображающія будущую жизнь и судьбу праведныхъ эвшныхъ. Далће идетъ обычный рядъ комнатъ. Тутъ же имъется са пагодъ. Такихъ храмовъ очень много въ области Тіенъ-тая. Иузыка очень употребительна при буддійскомъ богослуженін Китаћ. Изъ инструментовъ въ ходу: барабаны, малые и больколокола, цимбалы и различныя металлическія формочки, по рымъ бьютъ молоточкачи.

По словамъ *Edkins'a*, въ то время, какъ народъ вѣритъ въ блый миоологическій или магическій элементъ, жрецы при служеніи до сихъ поръ читаютъ отрывки изъ буддійскихъ гъ, которыя проповѣдуютъ ничтожность всего существующаго. имъ образомъ, богослуженіе наполнено рѣзкими контрастами. Изъ буддійскихъ областей Китая особенно славится Тіенъ-тай, ппа холмовъ въ 180 миляхъ на юго-востокъ отъ Ханъ-Чоу. прославилъ Чи-Кай, который въ шестомъ столѣтіи основалъ съ школу созерцательнаго буддизма, полагая, что эта роскошмѣстность служитъ жилищемъ великихъ святыхъ, архатовъ

логановъ. Онъ улавливалъ ихъ пъніе въ шумъ замъчательто пороговъ надъ водопадомъ, а теперь въ этомъ мъстъ повлены 500 маленькихъ каменныхъ статуй. Здъсь же Чи-Кай совилъ свое сложное толкованіе и разработку буддизма, которую назвалъ "совершеннымъ наблюденіемъ". Онъ все объяснялъ лощеніемъ Будды и искусно обходилъ предметы народныхъ ованій. Онъ поучалъ различнымъ формамъ размышленія, котоподдерживались его послъдователями, не вполнѣ отвергавшими

народныя върованія, но и не признававшими крайностей буддійскаго агностицизма. Въ настоящее время монастыри раскинуты на пять миль вокругъ Тіентайской горной страны.

Существуетъ много крупныхъ школъ китайскаго буддизма, названныхъ по именамъ выдающихся учителей, преемниками которыхъ считаются монастырскіе настоятели. Ученіе ихъ въ общихъ чертахъ почти сходно, но зато всё они придаютъ большое значеніе мелочамъ. Школа Лин-ци была основана учителемъ, который умеръ въ 868 году, и очень распространена въ Китав и Японін. Она проповёдуетъ, что Будда находится въ самомъ вёрующемъ, который его признаетъ. "Что такое Будда? — чистый и покойный разумъ. Что такое законъ? — ясный и просвёщенный разумъ. Что такое Тао? — отсутствіе препятствій и чистое просвётленіе. Всё три составляютъ едино". Какъ дисциплинарныя мёры употребляются: три удара рукой или тростью, троекратный выговоръ и принудительное молчаніе.

Китайскіе монастыри устроены по общему типу буддійскихъ монастырей. При каждомъ изъ нихъ есть храмъ, или комната для богослуженія. Большіе монастыри имбють поземельныя или другія владънія, но еще пополняють бюджеть собираніемь милостыни, пожертвованіями и добровольными подарками втрующихъ. Процессія монаховъ, собирающая подаяніе, идетъ по улицамъ, ударяя, время до времени, въ гонгъ или цимбалы и произнося будлійскія формулы. Монахи одбваются не такъ, какъ остальные китайцы; при богослужении они, обыкновенно, носять желтое шелковое или бумажное облачение съ большимъ отложнымъ воротникомъ и широкими рукавами, а въ остальное время-платье пепельно-страго цвъта. Два или три раза въ мъсяцъ они бреютъ головы, а многіе въ одномъ или нъсколькихъ мъстахъ черепа выжигаютъ кожу раскаленнымъ углемъ. Повидимому, онн строго держатся безбрачія, не ведутъ сношеній съ внъшнимъ міромъ и мало общительни. Много времени они удъляють на распъваніе своихъ священныхъ книгь, смысла которыхъ они не понимаютъ. Въ иныхъ монастиряхъ день и ночь звонять въ большіе колокола.

Въ монастыряхъ нѣкоторыя комнаты имѣютъ спеціальное назначеніе; тамъ бываютъ: библіотеки, кабинетъ, пріемныя для высокихъ гостей и помѣщенія для живыхъ звѣрей, которыхъ держатъ не для пищи, а во има добраго дѣла. Иногда можно встрѣтить садки съ великолѣпною рыбой, которую нельзя ни ловить, ни ѣсть. Часто міряне, исполняя обѣтъ, приносятъ: куръ, козъ, свиней и т. д. и жертвуютъ зерно или деньги на прокормленіе ихъ до самой смерти.

Монахи по уставу не должны вкушать мясной пищи, но, ка-

жется, они не очень этого придерживаются. Въ общемъ, китайскій народъ не слишкомъ уважаетъ буддійскихъ монаховъ, такъ какъ они грѣшатъ противъ правилъ сыновняго послушанія, которыя такъ свято соблюдаются въ Китаѣ. Однако, монахамъ постоянно поручаютъ выполненіе частныхъ религіозныхъ обрядовъ за умершихъ, страдающихъ въ адахъ, за больныхъ и калѣкъ. Мальчиковъ-послушниковъ монастыри часто покупаютъ у родителей.

Въ монастыряхъ нерёдко бываютъ схимники, которые по цёлымъ годамъ не имѣютъ сношенія съ окружающимъ міромъ и сидятъ въ своихъ кельяхъ въ непрерывномъ размышленіи. Имъ подаютъ пищу черезъ отверстіе въ двери. Тѣла умершихъ монаховъ сожигаютъ въ особыхъ кремаціонныхъ зданіяхъ; пепелъ и неистлѣвшія кости складываютъ въ глиняный сосудъ и ставятъ въ особой комнатѣ или въ зданіи монастыря.

Въ Китаѣ есть много буддійскихъ женскихъ монастырей, которые, главнымъ образомъ, посвящены Кванъ-йинъ. Многія женщины поступаютъ туда по собственному желанію, но другихъ покупаютъ въ юномъ возрастѣ. Монахини бреютъ всю голову, какъ и мужчины, не бинтуютъ ногъ и носятъ такой же костюмъ, какъ и монахи. Нѣкоторыя изъ нихъ научаются читать буддійскія книги и помогаютъ въ храмѣ при богослуженіи. Монахини посѣщаютъ больныхъ и страждущихъ и очень заботятся о своихъ духовныхъ чадахъ. Онѣ произносятъ обѣтъ безбрачія, но, какъ и въ Тибетѣ, сплошь да рядомъ нарушаютъ его. По этой причинѣ въ нѣкоторыхъ областяхъ китайскіе чиновники упразднили всѣ женскіе монастыри.

Хотя буддизмъ въ Китаћ не исповћдуется большинствомъ, но къ нему, несомнћно, относятся съ уваженіемъ, а его формулы и обряды, особенно магическія заклинанія, употребляютъ, преимущественно, какъ мђру предосторожиости. Народъ постоянно повторяетъ непонятныя ему слова, вђря въ то, что они предотвращаютъ всякія бъдствія. Рабочій утромъ передъ началомъ работъ сжигаетъ бумажку съ заклинаніями; а ученый человѣкъ, на словахъ презирающій буддизмъ, знаетъ на память магическія изреченія изъ Лингъ-йенъ-кингъ или Сутры Сердца.

Въ буддійскомъ календаръ значится множество праздниковъ и процессій, которые, однако, не такъ строго соблюдаются, какъ въ Бирманъ. Вездъ празднуются дни рожденія императора и императрицы, годовщины смерти императоровъ и четыре ежемъсячныхъ праздника. Затъмъ идутъ дни поклоненія Девачъ, позаимствованнымъ изъ древней индусской мисологіи, дни затменія солнца и луны (къ нимъ обращаются, какъ къ Пу-сахамъ, или

Бодги-Сатвамъ и для освобожденія ихъ взываютъ къ власти Будды), жертвоприношенія лунѣ и молитвы о дождѣ или хорошей погодѣ. Дева Веи-то (собственно Веда) считается особымъ покровителемъ, поэтому празднуется день его рожденія такъ же, какъ и дни рожденія трехъ другихъ великихъ покровителей, бога войны, Будды, каждаго Бодги-Сатвы, годовщины смерти главныхъ буддійскокитайскихъ святыхъ, основателей монастырей и т. д. Этотъ списокъ очень общиренъ.

Буддизмъ оказалъ умъряющее вліяніе на характеръ китайской религіи. Отсутствіе жертвоприношеній, состраданіе къ животнымъ, духовная цёль религий, важность самоусовершенствования слёдали свое дѣло. Примѣръ Будды, пришедшаго спасти міръ, его терпьніе и самопожертвованіе въ послѣдовательныхъ существованіяхъ. его проповѣдь благороднаго пути и желательнаго освобожденія отъ жизненныхъ узъ, все это вмъстъ облагородило народныя върованія. Нѣсколько сомнительное вліяніе оказало только ученіе о матеріальныхъ адахъ. Лается описаніе различныхъ пытокъ и способовъ наказанія, при которыхъ демоны наслаждаются человѣческими страданіями. Одни говорять, что это уменьшило число преступленій, за которыя полагались такія наказанія, а другіе,что народное воображение свывалось съ картинами и описаниями ужасныхъ звърствъ. Терпимость буддизма упрочила ему существованіе, но въ Китаѣ она вызвала равнодушіе къ религіи. Взаимныя соглашенія и уступки, какъ въ религіозныхъ, такъ и въ другихъ дѣлахъ, составляютъ симпатичную черту китайцевъ, если не считать ее за безжизненность и безразличіе. Къ достоинстваяъ буддистовъ относится также то, что ихъ Будды и Бодги - Сатвы изображены въ высшей степени милосердными. Въ Китаъ буддизмъ больше, чёмъ гдё бы то ни было, уважаетъ сыновнія обязанности.

Необходимо отмѣтить, какъ много буддизмъ содѣйствовалъ артистическому и литературному развитію китайцевъ. Пагода есть созданіе китайцевъ, ведущее свое происхожденіе отъ индійской ступы или дагобы. Основаніе ея, или площадка, означаетъ землю, полукруглое строеніе надъ нимъ — воздухъ, рѣшетка наверху небо, а шпицъ и зонтпки, расположенные въ нѣсколько этажей, изображаютъ рядъ міровъ надъ небесами. Однако, во многихъ случаяхъ китайскія пагоды не имѣютъ особаго религіознаго значенія и служатъ только для народнаго гаданія о счастіи. Пагоды, гдѣ хранятся буддійскія мощи, всегда устраиваются при монастыряхъ. Нѣкоторыя пагоды — изъ кирпича, другія изъ фарфора, третьи пзъ чугуна, многія уже приходятъ въ ветхость, а новыхъ строится мало. Артистическая жилка китайцевъ и японцевъ про-

ется также въ культурѣ цвѣтовь, которая стоить въ связи уддійскими цвѣточными жертвоприношеніями. Въ монастырь и церковныхъ садахъ разводятъ массу великолѣпныхъ цвѣдля жертвъ и украшеній.

ъ заключеніе мы должны упомянуть о существованіи интеой секты реформированныхъ буддистовъ, воторая съ начала стол. широко распространилась въ низшихъ слояхъ китайо общества и извъстна подъ именемъ Ву-вей-кіанъ или секты егонедѣлателей". Послѣдователи ея не признають никакихъ енныхъ изображеній и върятъ въ Будду, не поклоняясь ему. раются они въ простыхъ домахъ, гдъ нътъ иконъ, а только ная китайская табличка, посвященная небу, земль, царю, ролямъ, учителямъ, какъ предметамъ, достойнымъ почитанія. одътель, по ихъ мибнію, достигается размышленіемъ и внутимъ почитаніемъ вѣчнаго Будды, который находится въ челои во всей природъ. Основателю этой секты, Ло-хвей-ненгу, военъ титулъ Ло-цу, т. е. патріарха Ло. Въ дни его рождеи смерти, на новый годъ и въ половинѣ восьмого мѣсяца, секы собираются, чтобы вмѣстѣ пить чай и ѣсть хлѣбъ. Они гіе вегетеріанцы, върять въ переселеніе душь и поэтому аютъ убіеніе животныхъ грѣхомъ. У нихъ нѣтъ общины монаили жрецовъ. Они думаютъ, что въ концѣ міра ихъ возьь на небо Кинъ-му, т. е. золотая мать, или мать души; ей е воздаютъ большее поклоненіе, чъмъ Буддъ, такъ какъ она счися защитницей отъ всёхъ бълствій и болёзней и отъ несчаневидимаго міра. Такимъ образомъ, таоистскія понятія заполи даже и эту чистую форму буддизма.

#### Японскій буддизмъ.

Буддизмъ былъ принесенъ въ Японію изъ Китая и Кореи въ т. послѣ Р. Х., но большого значенія онъ достигъ не ранѣе тѣка, когда жрецъ Ку-Кай или Кобо-Дайши нашелъ способъ ть шинтоизмъ съ буддизмомъ, проповѣдуя, что шинтойскія ества лишь переселенія буддійскихъ. Въ такомъ видѣ буддизмъ клъ широко развиваться. Въ семнадцатомъ вѣкѣ появилось вософское теченіе, которое учило, что каждый человѣкъ доль стремиться къ совершенству, вѣрить въ послѣдовательныя сселенія душъ и ожидать высшей награды, т. е. сліянія съ дой. Въ Японіи существуетъ множество буддійскихъ святилицъ рамовъ, которые гораздо богаче шинтойскихъ и содержать пообразныя статуи. До недавняго времени жреческое сословіе

ел. религіи Востока.

было очень многочисленно, и жрецы старались привлечь толпу всевозможными средствами, какъ, напр., устройствомъ представленій, игръ, лоттерей и даже тировъ для стръльбы. Послъдняя революція, однако, повлекла за собой разгромъ буддизма; многіе храмы и монастыри были закрыты, колокола перечеканены на звонкую монету и т. д. Теперь японскій буддизмъ влачитъ жалкое существованіе и употребляетъ всъ усилія, чтобы вновь пріобръсти духовное вліяніе на народъ.

Въ Японіи много сектъ, которыя приблизительно соотвѣтствуютъ китайскимъ; нѣкоторыя изъ нихъ созерцательныя, другія мистическія, третьи придерживаются народныхъ церемоній. Секта Шинъ - шинъ особенно почитаетъ Амптабгу, который можетъ спасти вѣрующихъ въ него. Послѣдователи ея не молятся о счастьи въ нынѣшней жизни и учатъ, что нравственность имѣетъ такое же значеніе, какъ и вѣра. Имъ принадлежатъ многіе великолѣпнѣйшіе японскіе храмы. Они высоко держатъ знамя образованія и извѣстны своей миссіонерской дѣятельностью въ Китаѣ и Кореѣ. Жрецамъ дозволено вступать въ бракъ и ѣсть мясную пищу. Вѣрованія этой секты, по словамъ одного изъ ея главныхъ учителей, изложены слѣдующимъ образомъ:

"Отвергая всякія религіозныя строгости, отказываясь отъ мысли о нашемъ собственномъ могуществѣ, мы вѣримъ въ Амиту-Будду всѣмъ сердцемъ, ожидая спасенія въ будущей жизни, которое важнѣе всего. Мы вѣримъ, что съ той минуты, какъ мы обращаемся въ Амитѣ-Буддѣ, наше спасеніе обезпечено; съ этой минуты мы призываемъ его имя въ знакъ благодарности и признательности за благость Будды. Кромѣ того, за это ученіе мы благодарны основателю и его преемникамъ, главнымъ жрецамъ, которые такъ милостиво поучали насъ и чьи слова насъ озаряли, какъ свѣтъ во мракѣ ночи. Поэтому мы должны соблюдать всю жизнь законы, опредѣляющіе наши обязанности".

# ДОПОЛНЕНІЕ КЪ ГЛАВѢ ІХ.

## Ламаизмъ.

Распространеніе ламаизма въ Тибеть. — Градаціи ламайскаго духовенства. — Жизнь монаховъ и ихъ одъяніе. — Монастырская жизнь. — Храмы. — Современныя бсжества ламаистовъ. — Богослуженіе. — Ламайская евхаристія.

### Распространение ламаизма въ Тибетъ.

До VII столѣтія Тибетъ представлялъ изъ себя страну, недоступную даже для китайцевъ. Тибетцы этого доисторическаго періода ихъ существованія представляли изъ себя хишныхъ ливарей, славившихся своимъ каннибализмомъ, не имѣвшихъ письменности и исповѣдывавшихъ шаманистическую религію Воп, отголоски которой они находили въ народномъ таоизмъ китайцевъ, н характерною чертой которой были, такъ называемые, діавольскіе танны. Въ началѣ VII столѣтія Тибетъ становится извѣстнымъ китайцамъ, благодаря завоеваніямъ тибетскаго принца Сронъ Цанъ Гомпо. Этотъ послёдній былъ женать на Бхрикути, дочери непальскаго наря Амсувармана, способствовавшей обращению въ буддизмъ своего мужа и выпискъ изъ Индіи, Непала и Китая буддійскихъ книгъ и учителей. По даннымъ тибетскихъ лътописей, въ Индію быль послань нёкій Тонми Самбгота, который изучиль догматы религін и привезъ, такъ называемый, тибетскій алфавить. Сронъ Панъ Гомпо былъ послѣ смерти обоготворенъ и почитается ламанстями Тибета какъ воплощение Бодги-Сатвы Авалокита, а его жена и ея мать, непальская принцесса, какъ богини Бълая и Зеленая Тары. Но буддизмъ въ царствование его сдблалъ весьма мало успѣховъ въ Тибетѣ, а истиннымъ проповѣдникомъ буддизма въ странѣ надобно считать монаха Падма Самбгава, приглашеннаго однимъ изъ преемниковъ его, царемъ Ти Сронъ Децанъ. Рожденный въ съв.-западномъ Кашмиръ, славившемся своими кудесниками, Падма Самбгава, по преданію, подчинилъ своему вліянію всёхъ духовъ Тибета, передъ которыми преклонялись его жители, и сдёлалъ ихъ защитниками новой религи, чёмъ, между прочимъ, и объ-

Digitized by GOOSIC

ясняется то обстоятельство, что тибетцы, будучи ламанстами, исповѣдуютъ также безъ измѣненія и свою древнюю шаманскую въру. Тогда былъ основанъ первый буддійскій монастырь въ Samy-äs въ 749 г. Подъ вліяніемъ проповѣдей настоятелей этихъ монастырей, или ламъ, въ народъ сталъ распространяться первичный дамаизмъ. или смъсь сиваитскаго мистицизма, магіи и индотвоетской демонологіи, слегка спаянныхъ доктриною буддійской Магаяны. Такой общій характерь ламанзма сохраняется и до нашихъ дней. Древнъйшая исторія ламанзма въ Тибетъ можетъ быть подраздѣлена на три періода: на первый или святѣйшій, средневѣковой или эпоху реформы, и современный, начинающійся съ того момента, когда главою церкви становится Далай-Лама именно съ XVII столътія нашей эры.

Въ первый періодъ своей исторіи, ламаизмъ обогащается различными переводами индійскихъ книгъ; монастыри умножаются и получаютъ все большее и большее значение въ ущербъ вліянію памановъ. Послѣдніе находятъ поддержку въ царѣ Лангъ Дарма, который, какъ тибетскій Юліанъ, пытается возстановить древнюю въру и не терпитъ буддизма. Но, коварно убнтый ламою Паль-дордже, онъ кладетъ конецъ борьбъ шаманизма съ ламанзмомъ, н этотъ послёдній окончательно водворяется въ странё. Послё нё-сколькихъ реформъ, ламаизмъ въ XIII столётіи утверждается Кублай-ханомъ, который былъ обращенъ съ помощью чуда. Ханъ, котораго пытались обратить въ свою вѣру христіане, магометане и послёдователи Конфуція, сказаль, что онь приметь ту религію, проповёдники коей могуть сдёлать чудо — заставить кубокъ под-няться и подойти къ устамъ хана. Чудо это совершили ламаисты, и Кублай тогда провозгласилъ ламу изъ Саскія главою ламай-ской церкви. Этому ламъ и его преемникамъ, обыкновенно, при-писываютъ введеніе монгольскихъ письменъ, хотя, повидимому. современный священный алфавитъ ламаистовъ есть лишь искаженіе несторіанскаго, подобно тому, какъ древніе письмена ихъ были искажениемъ индійскихъ.

Въ ХУ столѣтіи новая реформа создала орденъ монаховъ добродътели, или Ге-люг-па. Ихъ первый глава, Великій Лама, создалъ идею о постоянномъ воплощении душъ предшествующихъ ламъ въ тъла послъдующихъ, которая при пятомъ Великомъ Ламъ этой секты превратилась въ вымысель о томъ, что въ новыхъ членахъ постоянно воплощается отраженіе божественнаго Бодги-Сатвы Авалокиты.

Сатвы Аваловиты. Въ 1650 г. Гузри-ханъ завоевываетъ Тибетъ и даритъ его Ве-ликому Ламѣ, который и получаетъ титулъ Далай, т. е. Океанъ Этотъ титулъ, впрочемъ, болѣе извѣстенъ европейцамъ, такъ

Digitized by GOOGLE

какъ туземцы здвутъ его "великимъ сокровищемъ величія". Онъ дѣлается главою церкви и тибетскаго государства, воплощеніемъ божества, и поселяется въ Лассѣ, при чемъ всѣ секты признаютъ его за своего главу и воплощеніе Авалокиты. Духовное вліяніе его простирается отъ калмыцкихъ степей до Камчатки и отъ области сибирскихъ бурятъ до Сиккима и Юннаня.

Въ первичновъ буддизмѣ монашество, или собраніе добродѣтельныхъ, иначе церковь, является третьимъ членомъ буддійской троицы. Въ ламаизмѣ монашество достигаетъ еще большаго значенія, чѣмъ въ буддизмѣ, и монашескій орденъ составляется изъ Бодги-Сатвъ небесныхъ и земныхъ. Первые занимаютъ, конечно, высшія степени, а такъ называемые воплощенные ламы, которые, по вѣрованіямъ ламайцевъ представляютъ воплощенныя отраженія сверхъестественныхъ Буддъ, или Бодги-Сатвъ, или святыхт, занимаютъ промежуточное положеніе между духовенствомъ небеснымъ и земнымъ. Монахини занимаютъ низшее положеніе, мало чѣмъ отличающееся отъ положенія мірянъ. Почти каждое семейство въ Тибетѣ посвящаетъ одного изъ своихъ сыновей въ монахи, и такъ какъ тибетцы, говоря вообще, имѣютъ мало дѣтей, то можно смѣло сказать, что монахи въ Тибетѣ составляютъ одну шестую населенія. Какъ во всякомъ монашествѣ, различаются и здѣсь три степени: послушниковъ, настоящихъ монаховъ и почитаемыхъ отцовъ; по степени изученія догматовъ, монахи дѣлаются изъ учениковъ учителями. Эти послѣдніе подраздѣляются на нижеслѣдующія степени:

Шаби или манджикъ — начальная степень; исиюль или начинающій, ислюниъ — настоящій монахъ, хранящій 253 главныхъ буддійскихъ правила жизни. Хомбо — настоятель, конечная цѣль службы монашеской; это единственный рангъ, обладателя котораго по закону можно величать титуломъ лама — учитель.

Ребенокъ, котораго хотятъ посвятить въ монахи, остается обыкновенно дома до восьми, ръдко до двънадцати лътъ, нося красную или желтую шапочку въ тъ дни, когда его посылаютъ въ монастырь. Его воспитываютъ въ чемъ-то въ родъ пансіона, гдъ онъ и достигаетъ одной изъ указанныхъ выше степеней. Мальчика, передъ вступленіемъ въ монастырь, осматриваютъ, не обладаетъ ли онъ какими-либо органическими недостатками, и, затъмъ, одинъ изъ монаховъ, въ собраніи остальныхъ, его усыновляетъ. Первое время его положение мало чъмъ отличается отъ положения обыкновеннаго школьника, и онъ носитъ простое мірское одъяніе, роучаясь у своего наставника азбукъ и выучивая наизусть маленькія священныя книги, какъ, напримъръ: Семи - главъ (*Lew bdunma*), или молитвенникъ св. Надмы, "Заклинанія для пути, свободнаго отъ опасностей и бѣдъ", молитву къ св. Падмѣ въ 12 куплетахъ, "Поваяніе въ грѣхахъ", молитвы о здоровьѣ и т. п. Вмѣстѣ съ тѣмъ его поучаютъ нравственнымъ истинамъ, вродѣ: "То, что непріятно тебѣ, бываетъ непріятно и другимъ. Иѣтъ глаза лучше знанія, нѣтъ слѣпоты хуже невѣжества, нѣтъ врага хуже болѣзни, и ничто такъ не страшно, какъ смерть. Если твоя рѣчь слишкомъ длинна, она скучна, если слишкомъ коротва, она непонятна, если она груба, она раздражаегъ, если мягка, она не удовлетворяетъ" и т. д. и т. д.

Въ этотъ періодъ родные мальчика могутъ посъщать его не чаще, какъ одинъ разъ въ мъсяцъ, чтобы справиться объ его здоровь и успёхахъ и заплатить воспитателю жалованье за воспитаніе и содержаніе. Обыкновенно посл'я двухъ л'ятъ такого ученья мальчика дѣлаютъ послушникомъ. Посвященіе въ послушники сопровождается рядомъ церемоній. Лама-наставникъ вносить плату, равную пяти рублямъ, и проситъ у настоятеля разрѣшенія о приняти своего ученика въ разрядъ испытуемыхъ. Имя мальчика вносится въ вниги монастыря, и онъ представляется настоятелю. Предлагаются вопросы, вродъ нижеслъдующихъ: поступаетъ ли мальчикъ сюда по своей доброй волъ? Не принадлежитъ ли онъ къ разряду рабовъ, неоплатныхъ должниковъ или солдатъ? Нътъ ли съ чьей-либо стороны препятствій для его поступленія? Не боленъ ли онъ какою-либо заразительною болѣзнью? Не былъ ли онъ уличенъ въ воровствѣ, отравленіи водъ, бросаніи камней 110 склонамъ горъ или убійствѣ животныхъ? Какова его семья? чѣмъ она занимается? гдѣ она живетъ? Затѣмъ мальчику дѣлаютъ экзаменъ во всемъ пройденномъ, послъ чего его одъваютъ въ подражаніе Сакіа-Муни въ желтое или красное одбяніе. Онъ дълается ученикомъ — ла-ра, и устраиваетъ угощенье своимъ близвимъ. Ему теперь позволяется присутствовать при богослужении, и онъ готовится въ полученію степени нецюля.

Эта степень получается послѣ экзамена и церемоніи обритія головы, совершаемой Ламою, и вѣнчанія съ церковью. Послѣ того монахъ получаетъ кольцо и старательно готовится къ экзамену на степень исмониа; экзаменъ длится три дня и въ случаѣ, если экзаменующійся срѣжется, повторяется черезъ годъ. Во время подготовки монахъ-ученикъ принимаетъ участіе въ многочисленныхъ преніяхъ и диспутахъ. Степени исмонна монахъ достигаетъ обыкновенно лѣтъ черезъ двѣнадцать послѣ поступленія въ монстырь. Вообще исмонни не могутъ быть моложе двадцати лѣтъ. Гемонни имѣютъ еще нѣсколько ученыхъ степеней, соотвѣтствующихъ нашимъ магистрамъ и докторамъ богословія и получаемыхъ путемъ экзаменовъ или диспутовъ. ольшіе монастыри съ цѣлыми тысячами монаховъ обладають гою организаціей п администраціей. Во главѣ монастыря тъ настоятель, или аббатъ, — воплощеніе божества, имѣющій своимъ началомъ нижеслѣдующій штатъ лицъ:

- ) Профессора богословія.
- ) Казначея.
- ) Эконома.
- ) Двухъ инспекторовъ и ихъ двухъ помощниковъ.
- ) Регента, управляющаго хоромъ.
- ) Водочерпія.
- ) Чайныхъ прислужниковъ.

юда еще нужно причислить секретарей, поваровъ, лакеевъ, рителей, принимающихъ гостей, счетчиковъ, носителей релиыхъ эмблемъ, собирателей податей, монаховъ-медиковъ, живоевъ, монаховъ-торговцевъ, заклинателей и т. д. Всѣ они соатся въ строжайшей монастырской дисциплинѣ.

дежда обыкновеннаго монаха состоить изъ слѣдующихъ приежностей: шляпы, бѣлья, рясы, шароваръ, сапогъ, четокъ и ихъ принадлежностей костюма.

роснувшись, монахъ, живущій въ монастырѣ, долженъ трижды тониться передъ находящимся въ его кельи алтаремъ и проь молитву: "О наставниче великаго милосердія, услышь меня, лосердный наставникъ, даждь мнъ сиду выполнить 253 праи въ томъ числъ воздержание отъ пъния, пляски в музыки, мыслей о земномъ богатствѣ, пышной ѣдѣ, отъ того, чтобы рать того, чего тебѣ не даютъ" и пр. Затѣмъ слѣдуетъ моа: "О Будды и Бодги-Сатвы всѣхъ десяти странъ свѣта, услышьте смпренную молитву! Я-чистосердечный монахъ и мое жела-— посвятить себя на благодъяніе живущимъ; посвятивъ свое и силы добродътели, клянусь, что завътъ мой – благотвовсёмъ живущимъ существамъ". Далъе семь разъ повторяется ра изъ Сутры: "Сосудъ, благословляющій животныхъ міра. Sambhara Sammaha jaba hum! Потомъ говорится заклина-"Om Khrekara yanaya hri hri svaha!" при чемъ монахъ плюетъ тупни своихъ ногъ, чтобы все живущее, что будетъ имъ разено, возродилось въ видъ боговъ въ небесахъ Индры.

Ко восхода солнца монахъ отправляется на собраніе. Звонъ кола будитъ заспавшихся. По звуку раковины монахи одъваи и идутъ для совершенія омовеній, которыя происходятъ при котаніи молитвъ и внутреннемъ раскаяньъ во всёхъ соверныхъ грёхахъ и тёлесной нечистотъ. Затёмъ, перебирая четки, цый монахъ молится своему богу-покровителю, большею ью Манджусри или Тарѣ. Послѣ второго снгнала раковиной они направляются въ храмъ, гдѣ садятся по старшинству на цыновкахъ со скрещенными ногами, какъ изображается Будда на статуяхъ.

По третьему сигналу служится краткій молебень, послё чего подають чай, благословляемый ламою. Послё чаю служится литургія Великому Сострадальцу, хвалебныя пёсни ученикамъ, молебны разнымъ божествамъ и т. д.; это длится столь продолжительное время, что служба прерывается нёсколько разъ часпитіемъ. Часто служба прерывается для прихожанъ, за здравіе и за упокой.

Послѣ службы подаются супъ и чай и монахи покидаютъ храмъ. Они возвращаются въ свои кельи, гдѣ занимаются своими дѣлами, вращая отъ времени до времени молитвенныя мельницы. Восхо цъ солнца привѣтствуется особымъ гимномъ и молитвами при звукахъ инструментовъ, при чемъ монахи стоятъ съ обнаженными головами изъ почтенія къ богинѣ солнца Мариси.

Второе собраніе бываеть въ девять час. утра. По первому сигналу трубы монахи удаляются въ отхожія мѣста. По второму они собираются передъ храмомъ и по третьему входять въ него, чтобы присутствовать при молебнѣ богу-хранителю, во время чего трижды разносится чай. По окончаніи молебна монахи расходятся для поученія неофитовъ.

Третье собрание имъетъ мъсто въ полдень, послъ чего монахи расходятся по кельямъ я приносятъ жертвы изъ рису и др. съ вдобныхъ предметовъ своимъ богамъ. Затъмъ слуги изъ мірянъ приносять объдъ, состоящій изъ чая, мяса, пшеничныхъ лепешевъ. Часть этого объда приносится въ жертву голоднымъ духамъ. Послъ этого монахи занимаются своими дѣлами или отдыхаютъ. Четвертое собрание бываетъ въ три часа. Оно напоминаетъ предыдущее. Слёдующая молитва бываеть въ семь часовъ вечера, послё чего монахи ложатся спать. Каждая молитва сопровождается часпитіемъ. Чай пьется кирпичный. Понятно, что чаю выпивается невъроятное количество. Одинъ китайскій императоръ высылаетъ въ Тибетъ не менъе полумилліона кирпичей, не считая частныхъ пожертвований. Котлы для варки чаю въ монастыряхъ достигаютъ исполинской величины. Они должны напоить многія тысячи народу. Въ большомъ монастыръ Лассы такой котелъ вмъщаетъ, говорять, свыше трехсоть ведерь.

Кромѣ живущихъ въ монастыряхъ, есть еще монахи странствующіе; ихъ молитвы кратче и обряды проще. Наконецъ, есть отшельники, уединяющіеся въ пустыни или пещеры между скалъ и ведущіе тамъ въ полной изоляціи отъ людей жизнь, посвященную посту и молитвѣ.

По-ламайски храмъ значитъ божій домъ. Это — обыкновенно

#### JAMAH3M'b.

трально расположенное выдающееся зданіе въ монастырѣ (а астыри иногда пмѣютъ до 10,000 населенія и подобны на-

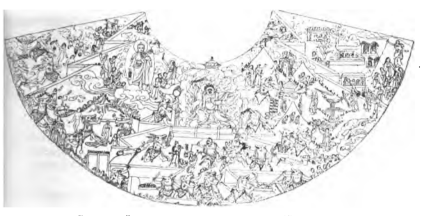


Колесо жизни, представляющее буддійскую теорію мірозданія.

щимъ городамъ). Ихъ храмы увънчаны 2—3 колоколовидными гъ надъ другимъ возвышающимися куполами изъ позолоченмъди; они представляютъ эмблему царскаго зонтика и знамени побъды. Храмъ, обыкновенно, имъетъ два этажа, при чемъ верхній обнесень балкономь. На дверяхь чаще всего изображается колесо жизни и большой вращающийся молитвенный цилиндрь. Колесо жизни, или схема всего буддійскаго ученія, представляеть размалеванный масляными красками кругь, въ центръ которагокольцо, составленное изъ свиньи, пётуха и змён, держащихъ другь друга за хвость. Кольцо есть эмблема трехъ порововъ, связанныхъ другъ съ другомъ и составляющихъ основу всъхъ несчастій человѣческой жизни: глупости, гнѣва и сладострастія, побѣждать которые — главная задача всякаго буддиста. Этотъ центральный кругъ заключенъ въ большій, раздѣленный на шесть сегментовъ; въ каждомъ изъ нихъ изображены различныя оригинальныя фигуры. цёль которыхъ представить страданія живыхъ существъ въ различныхъ стадіяхъ воплощенія. Такихъ стадій ламайская религія признаеть шесть: состояние человбка, животнаго, такъ называемыхъ преть, адскихъ существъ, титановъ и боговъ. Ни въ одномъ изъ этихъ состояний душа не находитъ полнаго счастья и страдаетъ въ большей или меньшей степени, но страданія ся въ однихъ состояніяхъ утонченнѣе, въ другихъ грубѣе. Въ колесѣ жизни они представлены болёе или менёе наглядно.

Титаны, это — высшія по сравненію съ людьми существа, обладающія чрезмёрно развитою гордостью, и титанами рождаются ть изъ людей, которые въ своей жизни стремятся быть боле благочестивыми, чъмъ другіе. Они живуть между небомъ и землею и, подобно сатанъ, являются изгнанными съ неба за гордость. Продолжительность жизни ихъ гораздо больше, чъмъ людская. Они живуть въ роскоши и весельт. Но ихъ гордость и зависть счастью боговъ побуждаютъ ихъ воевать постоянно съ этими послъдними, и, оставаясь всегда побъжденными, они не чувствують себя счастливыми. На рисункахъ, обыкновенно, изображаются сперва ихъ рождение изъ цвътовъ лотоса и ихъ полная довольства жизнь, во время которой они пользуются плодами дерева н коровой, исполняющей всъ ихъ желанія. Тутъ же изображается и ихъ горе — безплодная борьба съ богами. Ихъ жены страдаютъ дома, видя въ озерахъ парковъ, окружающихъ ихъ замки, отраженія страданій мужей своихъ. Смерть титановъ подобна смерти людей. Немногіе изъ нихъ могутъ возродиться вновь въ качествѣ настоящихъ боговъ — этой высшей стадіи совершенства, которой только можетъ достигать человъческая душа. Небо, --- мъстожительство боговъ, --- дълится на нъсколько этажей. Самый низкій и ближайшій въ землё этажъ занимають четыре стража четырехъ странъ свёта, оврашенные, соотвётственно принисываемымъ буддистами цебтамъ этихъ странъ, въ цебта: зеленый, желтый, бълый и крас-

ный. Они охраняють небесное царство отъ нападеній демоновъ. Ихъ надо отличать отъ боговъ-хранителей десяти направленій свъта, которые не что иное, какъ включенные въ ламайскій пантеонъ боги индійской религіи: Индра (востока), Агни (ю.-в.), Яма (юга), Варуна (запада), Сома (съв.-вост.), Брама (зенита), Ананта (надпра) и т. д. Самое небо дѣлится на области желаній, формъ, гдѣ формы лишены чувственности, и небо безформія—высшее изъ небесъ Брамы, сосѣднее съ Нирваною. Въ каждой изъ этихъ стадій душа пребываетъ громадные въ сравненіи съ человѣческой жизнью періоды времени. Въ колесѣ жизни изображено картинно состояніе боговъ вь этихъ небесахъ, гдѣ они рождаются изъ цвѣтовъ лотоса въ блестящихъ сіяющихъ одеждахъ, имѣя божественныхъ подругъ



Страшный судъ и подраздъленія буддійскаго ада.

жизни, исполняющихъ всё ихъ желанія, дерево, дающее изъ листьевъ чудную пищу, изъ сока — нектаръ, приносящее вмѣсто плодовъ драгоцѣнные камни; корову, дающую вмѣсто молока всевозможные напитки; летающихъ, подобно Пегасу, коней, могущихъ предсказывать будущее, переносящихъ ихъ изъ міра настоящаго въ міръ прошедшаго и будущаго, озера изъ душистаго нектара, играющаго роль жизненнаго эликсира. Они предаются чувственнымъ наслажденіямъ въ чудныхъ дворцахъ и садахъ, съ удивительными птицами, между коими любимыя птицы индусовъ — павлинъ, попугай, кукушка и птица, повторяющая мистическія слова: "От тапі радте hum", — играютъ главную роль. Царь боговъ Индра живетъ въ центрѣ такого рая. Въ нижнемъ этажѣ живетъ самъ царь, средній этажъ занимаетъ Брама, а верхній— Мара, богъ желаній. Боги ведутъ войну съ титанами, оставаясь

236 велики религи востока.
 постоянно побѣдителями. Хотя боги живутъ громадные промежутки времени, но и они не вѣчны. Усыхаютъ постепенно озера нектара, и умираютъ ихъ чудные коровы и пегасы; тѣла боговъ, не поддерживаемыя долѣе жизненнымъ эликсиромъ, ослабѣваютъ, блескъ ихъ пропадаетъ, они умираютъ, и если они жили не безъ грѣха, то возрождаются въ видѣ низшихъ существъ — людей, или даже попадаютъ въ адъ. Противоположностью блаженному состоянію душъ въ раю, является ламайскій адъ. Онъ расположенъ подъ землею и въ немъ царствуетъ ламайскій богъ Яма, который, несмотря на свое высокое положеніе, самъ подвергается адскимъ мукамъ и ежедневно проглатываетъ изрядную порцію расплавленнаго металла. Адъ имѣетъ множество подраздѣленій. Насчитываютъ до 136 горячихъ отдѣленій, гдѣ въ черномъ воздухѣ, облеченыя въ пламя чудовища, съ головами различныхъ животныхъ, подвергаютъ попавшихъ въ адъ различнымъ пыткамъ.
 Состояніе претъ немногимъ только лучше, чѣмъ состояніе адскихъ существъ. Это — состояніе привидѣній и духовъ, вѣчно страдающихъ отъ жажды и голода. Это — участь скупыхъ и жадныхъ. Они имѣютъ вокругъ себя въ изобиліи драгоцѣнности и пищу, но ихъ ротъ меньше игольныхъ ушей и черезъ него они не могутъ утолить голода, мучающаго ихъ огромное тѣло. Влага, не попадающая въ ихъ желудокъ, жжетъ ихъ хуже огня. Горести жизни двухъ остальныхъ стадій или состояній души, именно въ тѣлѣ человѣка и животныхъ, также наглядно изображены въ колесѣ.

колесѣ.

Животныя поёдають другь друга, дёлаются жертвою чело-вёка, разставившаго сёти для птиць и капканы для звёрей, наваливающаго громадныя тяжести на домашнихъ животныхъ. Горести человёческой жизни представлены въ видё цёлаго ряда неудачъ на житейскомъ поприщё и неудовлетворенныхъ желаній, страданій отъ жара и холода, жажды и голода, потери близкихъ, болѣзней и т. п.

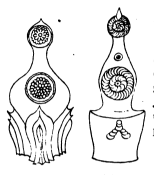
болѣзней и т. п. Вокругъ этихъ сценъ концентрически расположено изображеніе двѣнадцати данныхъ, сковывающихъ человѣка съ его земнымъ су-ществованіемъ и образующихъ въ тѣсномъ смыслѣ колесо жизни. Эта цѣпь составляетъ, такъ сказать, основу, суть всего буддизма, заключающуюся въ слѣдующемъ: старая и новая жизнь человѣка связаны одна съ другою. Онъ находится въ безысходномъ кругѣ. Начинаясь съ состоянія смерти или отсутствія всякаго сознанія (на картинѣ изображаемаго въ видѣ слѣпой верблюдицы), существо постепенно переходитъ въ стадію безсознательной воли (на кар-тинѣ изображенной въ видѣ горшечника, лѣпящаго горшки); без-сознательная воля переходитъ въ сознательный опытъ (изобра-

женный въ видѣ обезьяны), который, наконецъ, формируется въ слмосознаніе (эмблема: врачъ, щупающій пульсъ.) Дальньйшимь продуктомъ развитія будетъ появленіе пониманія и чувства, затѣмъ стремленіе путемъ осязанія познать окружающее. Оть этого осязанія является ощущеніе, рождающее, въ свою очередь, желаніе и стремленіе къ его удовлетворенію, и достиженіе этого удовлетворенія, за которымъ слѣдуетъ зрѣлость и затѣмъ смерть. Эта послѣдняя есть переходъ въ первое изъ состояній души, за которымъ слѣдчятъ второе и т. д. до безконечности. Кругъ, на которомъ эмблемами изображены всѣ эти состоянія человѣческой души, представляется разсѣченнымъ на части, такъ какъ Будда своей жизнью и ученьемъ разсѣкъ его, давъ исходъ въ Нирвану изъ этого circulus vitiosus.

Такимъ образомъ, молящіеся, вступая въ храмъ, такъ сказать, проникаются воспоминаніемъ объ основныхъ догматахъ ученія, послѣдователями котораго они являются.

При входъ въ притворъ бросается въ глаза, что стъна его исписана страшными фигурами. Обыкновенно здѣсь изображаютъ: демона, покровителя земли, или краснаго діавола, мёстныхъ мелкихъ боговъ — демоновъ, двѣ пары вѣдьмъ, краснаго и голу-бого цвѣтовъ, пожирающихъ своихъ жертвъ, и 12 сѣющихъ бользни въдьмъ, побъжденныхъ Падмою. Главное мъсто обыкновенно въ этихъ притворахъ (а въ китайскихъ храмахъ въ воротахъ, ведущихъ во дворъ, гдѣ стоитъ храмъ) занимаютъ хранигели четырехъ странъ свѣта — страшныя, уродливыя статуи или иконы. четырехъ странъ свъта — страшныя, уродливыя статуи или иконы. Двери храма убраны мѣдными или бронзовыми украшеніями, дву-створчатыя, и ведутъ непосредственно внутрь его. Храмъ внутри раздѣленъ двумя колоннадами на три части. Въ глубинѣ нахо-дится алтарь. Стѣны украшены фресками божествъ, святыхъ и демоновъ, большею частью въ естественную величину, и перемѣ-шаны съ изображеніями лотосовъ и другихъ эмблемъ. Эта стѣнная живопись исполнена яркими красками, но она сглаживается полумракомъ, царствующимъ въ храмѣ. Надъ алтаремъ помѣщаются три громадныхъ позолоченныхъ истувана, или три драгоцѣнности: Будда, Дгарма и Самгха. Посрединъ большею частью изображается Будда, справа Падма Самбгава и слъва Авалокита. Неръдко изо-браженіе Будды замъняется изображеніемъ безконечной жизни Амитабга. Справа и слёва ставятся истуканы другихъ божествъ. Для кровожадныхъ покровителей буддизма, демоническихъ боговъ, ставятъ, однако, отдёльныя капища или притворы, гдё имъ приносять кровавыя жертвы, и стёны этихь капищь, обыкновенно, расписываются изображеніями мученій, которыя испытываеть душа въ загробномъ мірѣ. Истуканы дёлаются, обыкновенно, изъ позо-

лоченной глины, иногда изъ бронзы. Рёже вёшаются иконы въ формѣ японскихъ какемоно. Вдоль колоннадъ расположены сидёнья для монаховъ во время ихъ религіозныхъ ассамблей. Справа отъ алтаря стоитъ столъ настоятеля, имёющій около 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> футовъ длины и около фута высоты, нерёдко рёзной и разукрашенный лотосами и другими символами. На немъ находятся нижеслёдующіе предметы:



чаша съ рисомъ, жертвою вселенной, соусникъ съ рисомъ, для разбрасыванія его при жертвоприношеніяхъ, молитвенныя мельницы, колокольчикъ, скипетръ для отогнанія духовъ и чаша со святою водой. Особыми столами, кромѣ настоятеля, пользуются еще только два монаха; на нихъ лежатъ тѣ же аттрибуты, но въ меньшемъ числѣ. Надъ самымъ алтаремъ виситъ большой шелковый балдахинъ, символъ царственной власти. Алтарь состоитъ изъ двухъ ступеней. На нижней помѣщается сосудъ съ жертвенною водой, рисомъ, хлѣбами, цвѣты и свѣтильники. На верхней

Священные хлѣбы.

платформѣ, стоящей у самыхъ идоловъ, помѣщены музыкальные инструменты и нѣкоторые другіе атгрибуты богослуженія, какъ, напр., большая, стоящая на подножкѣ, лампада. Одна такая лампада есть необходимая принадлежность алтаря, но нерѣдко число ихъ достигаетъ до 10 и даже до 1,000, но тогда онѣ дѣлаются маленькими.



Пять чувственныхъ жертвенныхъ даровъ.

Подъ алтаремъ ставится нѣчто въ родѣ купели, откуда беруть воду для меньшихъ сосудовъ, блюдо для приносимаго въ жертву зерна, курильница и пара вазъ для цвѣтовъ. Справа на отдѣльномъ столикѣ ставится принесенный въ жертву рисъ, представляющій трехъэтажную пирамиду, ежедневно возобновляемую. Обыкновенный жертвенный рисъ кладется въ мѣдныя чаши, состоящія изъ сплава мѣди, серебра, золота и порошка изъ драгоцѣнныхъ камней. Такихъ чашъ 5 или 7. Двѣ изъ нихъ наполняются рисомъ, насыпаемымъ маленькими конусами; рѣже рисъ

замѣняется водою. Тутъ же ставится священный хлѣбъ — высокое, конической формы печенье изъ муки, масла и сахара, такъ называемая торма. Его кладутъ на металлическое блюдо, поддерживаемое треножникомъ. На верхней полкѣ часто еще ставится модель ступы, нѣсколько священиыхъ книгъ, ламайскіе скипетры, модель ступы, нѣсколько священиыхъ книгъ, ламайскіе скипетры, модели орудій громовержца Индры, вазы для святой воды, стрѣла для вопрошенія оракула, металлическое зеркало для отраженія зныхъ духовъ, двѣ пары цимбалъ, флейта изъ раковины, пара мѣстныхъ флажолетовъ, пара громадныхъ складныхъ трубъ, издающихъ протяжные звуки при богослуженіи, пара флейтъ изъ человѣческихъ костей, пара такихъ же флейтъ изъ костей тигра, бубны изъ череповъ. За исключеніемъ послѣднихъ кабалистическаго характера принадлежностей, большинство указанныхъ выше аттрибутовъ фигурируетъ и на алтаряхъ китайскихъ и японскихъ будистовъ,

Ламайскій пантеонъ, повидимому, самый общирный въ свѣтѣ. Онъ состоитъ изъ великаго множества мъстныхъ божествъ, демоновъ съ головами гидры и такъ пазываемыхъ чудовищъ, по численности своей конкурирующих съ не менте разнообразными буддійскими божествами. Мивологія дамаистовъ буддійскаго пропсхожденія наполнена массою заимствованій изъ индусскихъ легендъ, но лишена силы и изящества языческихъ легендъ Европы, несмотря на то, что въ ней встръчаются миеы чисто европейскаго характера. Первичный буддизмъ, какъ мы уже знаемъ, не имълъ божествъ, въ смыслъ Создателя и абсолютнаго существа, хотя самъ Будда въ своемъ учени былъ скорте агностикомъ, чтмъ атеистомъ. Но уже съ самаго начала боги индусовъ заняли выдающееся положение въ буддизмъ, и ихъ вліяние на судьбы человъчества считалось настолько существеннымъ, что ихъ всегда боялись и они служили предметомъ поклоненія. Къ нимъ присоединились боги покоренныхъ народовъ, принимаемые на лоно церкви въ качествъ защитниковъ ея, и, наконецъ, различные метафизические Будды, принимавшие въ глазахъ народа характеръ реальныхъ божествъ.

Въ общемъ Waddel даетъ нижеслъдующую классификацію буддійскихъ божествъ:

1) Будды небесные и человѣческіе.

2) Бодги-Сатвы — небесныя и человѣческія, включая сюда индійскихъ святыхъ и боготворимыхъ Ламъ.

3) Боги-покровители демоническаго характера; боги-защитники въры, въдьмы, индійскіе боги, мъстные боги, боги-хранители отдѣльныхъ лицъ или семействъ.

Первые четыре класса боговъ безсмертны, остальные подвержены закону переселенія душъ.

Въ большинствѣ случаевъ идолы этихъ божествъ хранятся не столько въ храмахъ, сколько у частныхъ лицъ въ домахъ и палаткахъ или носятся въ видѣ амулетовъ. Ихъ изготовляютъ ламы, рѣже непальскіе артисты, большею частью изъ металла или дерева. Многіе идолы считаются въ народѣ нерукотворными, упавшими съ неба и способными творить чудеса. Иногда они дѣлаюгся изъ глины.

Иконы, писанныя на полотить или шелкь яркими красками, также въ большомъ употреблении. Онъ преимущественно китайскаго письма. Чаще всего встръчается идолъ сидящаго на лотосъ Будды, какимъ его обыкновенно изображають на всъхъ рисункахъ. Но помимо этого созерцательнаго типа идоловъ, существуютъ еще три варіаціи, именно:

1) Кроткая, или типъ Бодги-Сатвы.

2) Гнъвающаяся — типъ Рудры ведійскихъ временъ.

3) Неистовствующая.

Чтобы понять смысль этихъ изображеній, надобно напомнить читателю слёдующія выдержки изъ философіи ламаизма. Послё смерти Будды его личность скоро окружили сверхъ-

Послѣ смерти Будды его личность скоро окружили сверхъестественными атрибутами. Будда пересталъ быть въ глазахъ вѣрующихъ основателемъ буддизма и былъ однимъ изъ воплощающихся на благо міра божествъ, коихъ множество воплощалось до него (Татхагата) и будетъ воплощаться послѣ (Майтрея.) Число Татхагатъ, бывшее прежде == 7, впослѣдствіи было увеличено до 24, 35 и даже 1000. Къ нимъ отнесли еще такъ называемыхъ Натіекъ, или неучащихъ Буддъ. Во второмъ вѣкѣ послѣ Нирваны возникло ученіе, что Татхагаты вѣчны, что они вездѣсущи, всемогущи, всеблаженны, что они вѣчно бодрствуютъ и что все живущее только черезъ нихъ можетъ получить спасеніе. Черезъ четыре вѣка это ученіе выродилось въ ученіе о томъ, что Будды н Бодги-Сатвы живутъ въ небесныхъ фантастическихъ мірахъ, а авляющіяся па землѣ ихъ воплощенія представляютъ только отраженіе ихъ истиннаго, на небѣ обитающаго, существа. Затѣмъ это ученіе стало допускать существованіе нѣкоего высшаго первичнаго Будды Адибудды, проявлявшагося въ трехъ лицахъ: Дгармакая — законъ, Самбхога-кая — отраженіе его и Нирмана-кая, или воплощеніе его, человѣческій Будда.

Эти три существа первичнаго Будды составляють едино. Первъйшему изъ Буддъ было дано названіе Амитабга — безконечный свътъ. Его жительство — Рай, находящійся на далекомъ западъ. Позже еще возникло ученіе о душъ (атманъ) и іога, или томъ единеніи души человѣка съ душою міра, которое имѣстъ мѣсто во время религіознаго экстаза. Дальнѣйшая форма вырожденія буддизма есть тантрическій буддизмъ. Тантризмъ началъ вліять на буддизмъ въ 7 вѣкѣ. Онъ основанъ на поклоненіи активной, производящей силѣ міра, олицетворяемой индусами въ лицѣ богини Кали или Дурги, которая есть выраженіе міровой души и ея проявленій въ формѣ разныхъ женскаго рода божествъ. Это повело къ включенію въ буддизмъ Бодги-Сатвъ женскаго рода, которымъ придавали качества кроткія, или ужасныя, смотря по ха-

рактеру ихъ дъятельности. Это вызвало опять новую реформу въ представлении о Булдѣ. По этой теоріи во главѣ міра теперь стоитъ Адибудда, первичный богъ и создатель, который путемъ мышленія создаеть пять небесныхъ Джинъ или "Буддъ мышленія", большею частью безтѣлесныхъ, погруженныхъ въ мышленіе. Джины своимъ мышленіемъ производятъ активныхъ небесныхъ Болги-Сатвъ — сыновей съ творческими функціями, которые своимъ отраженіемъ создають ихъ воплошенія на земль.

Сакія-Муни есть четвертое изъ такихъ воплощеній нашего въка; его Дгіани-Будда, или Будда мышленія есть



Пять небесныхъ Джинъ или Буддъ.

Амитабга, а его соотвѣтствующій небесный сынъ, отраженіемъ коего онъ самъ является, его Бодги-Сатва, это — Авалокитесвара, патронъ ламаизма; воплощеніе его есть Далай-Лама. Въ 10 вѣкѣ будизмъ падаетъ еще ниже. Для женскихъ началъ различныхъ проявленій кровожадной Кали являются въ качествѣ супруговъ соотвѣтствующія отраженія Адибудды и Диани-Будды со столь же кровожадными свойствами. Эти Будды и ихъ супруги могутъ быть умилостивлены лишь жертвами и молитвами. Наконецъ, къ ламаизму присоединилось теперь господствующее ученіе о томъ, что душа умирающаго ламы воплощается сейчасъ же въ ребенка, который и выбирается въ ламы на мѣсто умершаго. Въ зависимости отъ этихъ фазъ вырожденія ламаизма стоятъ н распространенные у лама-

Вел. религи Востока.

истовъ идолы Бодги-Сатвъ. Манджусри, — богъ мудрости, въ спокойномъ состояніи есть кроткое божество. Какъ строгій громовержецъ, онъ — активное гнѣвающееся божество, а какъ шестилиций царь драконовъ, онъ есть демонъ. Кроткіе боги изображаются въ видѣ красивыхъ принцевъ или принцессъ въ индійскомъ одѣяніи, окруженныхъ сіяніемъ и облаками. Гнѣвающійся типъ страшенъ по тщательности выраженія безобразія, нахмуреннымъ бровямъ, выпяченнымъ глазамъ и обыкновенно третьему глазу на лбу.

Неистовствующій типъ окруженъ пламенемъ, гирляндами череповъ и обыкновенно торжествуетъ надъ какою-нибудь жертвой. Если идолы или иконы раскрашены, то бълый и желтый цвъта являются аттрибутами кроткихъ Буддъ, тогда какъ красный, голубой и черный принадлежатъ гнъвающимся.

Обыкновенно боговъ пишутъ бѣлыми, демоновъ красными, а діаволовъ черными. Боги высшаго порядка изображаются на лотосахъ, низшаго—на цвътахъ Nymphaea esculenta съ разръзными лепестками, дълающими ихъ похожими на капитель кориноской колонны.

Мъсто не позволяетъ намъ входить въ описаніе разнообразныхъ изображеній всёхъ небесныхъ Буддъ, ихъ земныхъ и демоническихъ отраженій. Я скажу только нъсколько словъ объ изображеніяхъ женскихъ элементовъ Бодги-Сатвъ. Главными и ианболѣе активными женщинами Бодги-Сатвами являются Тары» и Мариси.

Тары спасительницы, эквивалентъ богини милосердія у китайцевъ, есть женскій элементъ Авалокита.

танцевь, есть женскии элементь Авалокита. Его обычныя формы — Зеленая Тара, почитаемая въ Тибеть, н Бълая Тара — у монголовъ. Русскіе ламансты со временъ Екатерины Великой стали почитать императрицу за воплощеніе Бълой Тары. Съ тъхъ поръ они перенесли это представленіе на всъхъ русскихъ государей, поклоняясь въ ихъ образъ существу женскаго рода. Но, кромъ этихъ двухъ Таръ, есть еще 21, наиболъе почитаемыя у тибетцевъ.

Мариси, супруга подземнаго духа, соотвѣтствуетъ Прозерпинѣ, но она — гнѣвное божество съ тремя лицами и восемью руками. Ламайскій ритуалъ состоитъ изъ семи отдѣловъ: воззванія къ

Ламайскій ритуалъ состоитъ изъ семи отдёловъ: воззванія къ небу, приглашенія божества присутствовать при молитвё, предложенія даровъ, хвалебныхъ гимновъ, повторенія спеціальныхъ молитвъ или мантръ, молитвъ за благодёянія, настоящія и ожидаемыя, и благословенія.

Передъ началомъ богослуженія духовенство благословляеть другъ друга жестами, напоминающими тъ, которые употребляются у христіанъ. Мы уже упоминали при описаніи алтаря, какого

рода вещи приносять въ жертву. При ихъ постановкъ жрецъ произносить: "Прійди, прійди, Омъ Громовержецъ, вкуси эти жертвы, воду для питья, прими холодную воду для омовенія, эти цвэты для украшенія волосъ, благоуханія, свъть лампадъ, духи, пищу и звуки цимбаль! Кушай досыта, Svaha!" Въ каждую чашу съ рисомъ обыкновенно втыкается душистая курительная свъча. Часто жертвоприношеніе принимаетъ грандіозный характеръ, именио тогда, когда одновременно приносятся жертвы всъмъ богамъ и всъмъ демонамъ. Тогда устраивается настоящій банкетъ, устанавливается громадный столъ, на которомъ рядами располагаются различныя яства.

Въ первомъ и второмъ ряду ставятся большія печенья и чаши съ туземной водкой и вровью (обыкновенно замѣняемой чаемъ) въ честь святыхъ древняго Тибета и демоновъ-защитниковъ. Въ третьемъ ряду ставятъ главныя жертвы, уже намъ извѣстныя. Въ четвертомъ ряду — безчисленное множество печеній, содержащихъ въ себѣ рисъ съ виномъ и мясную начинку.

Богослуженіе вездё совершается на тибетскомъ языкѣ съ аккомпаниментомъ трубъ и музыкальныхъ инструментовъ и хора, при чемъ оглушительныя завыванія огромныхъ трубъ чередуются съ благоговѣйнымъ *pianissimo* хора мальчиковъ.

Кромѣ богослуженія, два разв въ мѣсяцъ монахи совершаютъ публичное покаяніе въ грѣхахъ.

Но, безусловно, самое интересное изъ всѣхъ богослуженій ламаистовъ, это — ихъ евхаристія и различнаго рода пляски и мистеріи, гдѣ маскированные монахи изображаютъ страшный судъ и мученія душъ послѣ смерти.

Ламайская евхаристія носить у буддистовь названіе перемоніи полученія долгой жизни и представляеть характерное сочетаніе буддійскихь идей сь тибетской демонологіей и заимствованными оть несторіань обрядами. Она совершается одинь разь вь недѣлю; на нее сходятся большія массы народа. По врайней мѣрѣ, одинь разь вь году она совершается въ каждой деревнѣ за здравіе ея населенія и, ради продленія его жизни. Главный богь, къ которому обращаются во время богослуженія, это Амитаюсъ, Будда безконечной жизни, или Вѣчный, котораго не слѣдуеть смѣшивать съ Амитабгой, или Буддою безконечнаго свѣта, отраженіемъ котораго является Амитаюсь. Въ ней упоминаются "дающія долгую жизнь сестры — горныя нимфы, царствующія подъ вѣчными снѣгами", и отчасти "Бѣлая Тара". Упоминается и царь смерти, Яма, чтобы онъ отсрочилъ день кончины. Священнослужители, принимающіе участіе въ такой службѣ, должны люди быть чистой морали, люди, воздерживающіеся отъ употребленія вина и мяса.

Digitized by Google

16°

Предшествующій день они должны провести въ постѣ, повторяя мантры дающему жизнь богу, если возможно, 100,000 разъ, и очиститься омовеніемъ.

На алтаръ ставятся для этого богослуженія слъдующіе предметы:

1) Lus bum — обыкновенный алтарный сосудъ съ водою.

2) *Ті bum* — ваза съ висячимъ зеркаломъ, съ водой, подкрашенною шафраномъ.

3) Dban bum — ваза съ изображениемъ пяти Джинъ.

4) Tse bum — или ваза жизни спеціально для Амитаюса, съ букетомъ изъ павлиньихъ перьевъ и священною травой — Куза.

5) Ts'e ch'an или вино жизни, представляющее изъ себя пиво, налитое въ чашу изъ черепа.

6) Ts'e ril или пилюли жизни, дёлаются изъ муки съ сахаромъ и масломъ.

7) · Chi-mar — вафли изъ муки съ масломъ и рисомъ.

8) mDah dar — священный мечъ для отгадыванья, съ шелковыми кистями.

9) Rdor jehi gzuntag или родъ восьмиграннаго скипетра.

Сперва приготовляются пилюли и вино изъ пива и, положенныя въ чашу изъ черепа, преподносятся статуѣ Амитаюса. Жрепъ, одѣтый въ полное облаченіе, соединяетъ свою грудь съ изображеніемъ Амитаюса съ помощью скипетра и, такимъ образомъ, духовно соединяется съ нимъ и двумя князьями демоновъ. Затѣмъ онъ беретъ чашу № 1 и кропитъ святою водой рисъ, приготовленный для духовъ, и умоляетъ ихъ, вкусивъ этотъ рисъ, удалиться и оставить въ покоѣ молящнхся. Затѣмъ, нринимая угрожающій тонъ, онъ, отъ имени вселившихся въ него князей демоновъ, говоритъ: "Если же вы откажетесь уйти, то я, могущеотвенный Гаягрива, князь гнѣвныхъ демоновъ, сокрушу васъ, ваше тѣло, рѣчи и духъ превращу въ прахъ. Слушайте моего приказанья и уходите каждый въ свое убѣжище, или горе вамъ! От sambhani".

Затёмъ вмёстё съ народомъ онъ говоритъ: "Боги осилили, демоны удалились!"

Жрецъ съ молитвою поднимаетъ священный кругъ съ заклинаніями, одинъ изъ многихъ мистическихъ знаковъ, вошедшихъ въ употребленіе въ ламаизмѣ, и съ молитвой призываетъ Падчу и другихъ святыхъ ламъ содѣйствовать молитвѣ его передъ богами о продленіи жизни молящихся. Затѣмъ онъ говоритъ: "0, Господь Амитаюсъ, царствующій въ пяти храмахъ сіянья! 0, Гандгарва, духъ запада, Яма, духъ юга, Нага-раджа — востока, Якшасѣвера, Брама и Индра, царствующіе въ зенитѣ, и Нанда и Так-



ша — въ Надгерѣ! И особенно вы, Будды п Бодги-Сатвы, молю васъ всѣхъ: благословите меня и исполните мою просьбу, даруя мнѣ

духъ безконечной жизни и смиренья на обиды злыхъ духовъ. Прошу васъ послать даръжизни въчной и сойти ко мнъ. *Hri!* Я молю вашего благословенья, о. Будды трехъ временъ (Дипанкара, Сакія-Муни и Майтрея)".

При этомъ предполагается, что по волъ Буддъ и другихъ боговъ жидкость чаши превращается въ амврозію безсмертія. При звукахъ хора и музыки священникъ несетъ сей сосудъ, наполненный амврозіей безсмертія, которую цять небесныхъ классовъ благословляютъ на жизнь: "Да лучшую будетъ жизнь постоянна, какъ адамантъ, побъдоносна, какъ знамя короля, да будетъ она тверда и сильна, какъ орелъ, и длится вѣчно. Да буду я благословенъ даромъ жизни вѣчной и да исполнятся желанья мои..."

Теперь жрецъ, какъ временное воплощеніе Амитаюса, распредѣляетъ свои благословенія и раздаетъ священную воду и пищу собравшимся, помазавъ ею сперва себя, а потомъладони присутствующихъ. Затѣмъ лама беретъ сосудъ жизни, ставитъ его на минуту на голову колѣнопреклоненныхъ священнослужителей, повторяя молитву Амитаюсу, и, прикасаясь скипетромъ, говоритъ: "Жизнь, которую вы те-



Лама съ чашей.

перь получаете, такъ же вѣрна, какъ это оружіе. Примите ее съ благоговѣніемъ; какъ неизмѣнна эта ваджра (скипетръ), такова и ваша жизнь. Поклоняйтесь Амитаюсу, богу безконечной жизни,

главѣ правителей міра. Да придетъ слава его, и добродѣтель, и всяческое счастье!" Толпа повторяетъ слова: "слава и счастье".

Каждый поклонникъ получаетъ теперь изъ чаши жизни каплю освященнаго вина, которое онъ проглатываетъ съ благоговѣніемъ. Каждый получаетъ также три пилюли, блюдо съ которыми было освящено ламою. Онъ также должны быть сейчасъ же проглочены. Затѣмъ лама садится на низкое кресло, и прихожане проходятъ, кидая свои подаянія, состоящія большею частью изъ зерна.

Проф. А. Н. Красновъ.

## Государственная религія Китая.

Государственной религіей Китая является не буддизмъ, и не таоизмъ, о которыхъ говорится въ нашей книгъ, а весьма характерное для народной массы поклоненіе духу Неба/и сонму другихъ духовъ. По всей въроятности, оно развилось изъ шаманства, основныя върованія котораго заключаются въ обоготвореніи силъ природы. Фантазія желтолицыхъ распредълила безплотныхъ духовъ на главныхъ, или небесныхъ, и второстепенныхъ, или земныхъ. Къ первымъ относятся духи неба, земли, солнца, луны и звъздъ; бо вторымъ—духи горъ, ръкъ, лъсовъ, покровители наукъ, профессій и т. п. Человъческіе духи (Гуй-цинъ), по ихъ представленію, не что иное, какъ осязательныя части умершихъ, продолжающія вліять на судьбу живыхъ. На этомъ и основывается культъ предковъ, который имъетъ въ Китаъ первенствующее значеніе.

Во главѣ іерархіи духовъ стоитъ Небо, Тянь, "повелитель міровой жизни". Тянь заботится о смѣнѣ временъ года, дня и ночи, управляетъ движеніемъ свѣтилъ небесныхъ, произрастаніемъ злаковъ земныхъ и людскими дѣлами. Въ силу этого ему данъ титулъ Шангъ-ти, что означаетъ: верховный правитель. Китайцы придаютъ большое значеніе волѣ Неба, небесному Промыслу и судьбѣ (тяньминъ). Уже императоры Яо и Шунь (2.357—2.205 до Р. Х.) приносили Небу жертвы. Главнымъ посредникомъ между Небомъ и народомъ служитъ императоръ, избранникъ и сынъ самого Неба (Тянь-цзы). Если Небо посылаетъ какія-нибудь общія бѣдствія, то только за провинности императора, такъ что все благополучіе подданныхъ держится на его умѣньи угодить верховному владыкѣ.

Небу (Шангъ-ти) и его супругъ Землъ (Ти) имъетъ право приносить жертвы только императоръ, и жертвенники Небу (дай - мяо) находится искючительно въ Пекинъ и Мукденъ (родина нынъшней династіи). У многихъ китайцевъ на домашнихъ алтаряхъ имъются. таблички въ честь Неба и Земли, но все-таки никто, кромъ госу-

 $\mathbf{246}$ 

даря, не можетъ совершать установленной вѣками церемоніи въ полномъ ся объемѣ. Императоръ совершаетъ торжественное жертвоприношеніе въ честь Неба три раза въ году (въ началѣ весны, во время лѣтняго и зимняго солнцестоянія), а поклоненіе Землѣ два раза (во время лѣтняго солнцестоянія и по окончаніи жатвы). Къ числу государственныхъ церемоній относится также поклоненіе божествамъ земледѣлія и шелководства, при чемъ императоръ и князья сами обрабатываютъ ниву, жатва съ которой идетъ для жертвоприношеній, а императрица кормитъ шелковичныхъ червей, продукты которыхъ употребляются для выдѣлки жертвенныхъ одѣяній. Въ книгѣ Ли-Ки говорится, что это "дѣлается не потому, чтобы Сынъ Неба и князья не имѣли слугъ, которые пахали бы вмѣсто нихъ, или чтобы императрица не имѣла женщинъ' которыя присматривали бы за шелковичными червями, а дѣлается' чтобы показать личную искренность".

Изъ земныхъ духовъ особенное значеніе имѣетъ Лунъ-ванъ (князь драконовъ). Императоръ также воздаетъ ему поклоненіе. Драконъ—символъ верховной власти, и увидѣть богдыхана—все равно что "узрѣть ликъ дракона". Этотъ духъ производитъ дожди и ураганы. Китайцы различаютъ драконовъ по внѣшнему виду и по ихъ особенностямъ. Самъ императоръ приноситъ жертвы солнцу только въ нечетные годы, а въ четные — для поклоненія командируется кто-либо изъ князей; лунѣ же монархъ воздаетъ поклоненіе только въ четные годы. Китайцы пріурочиваютъ каждый предметъ, каждое явленіе къ особому духу, и, въ связи съ отсутствіемъ научныхъ свѣдѣній, у нихъ выработалась увѣренпость въ существованіи извѣстнаго соотношенія между цифрами, геометрическими фигурами и явленіями природы. Почти всѣмъ цифрамъ придается кабалистическое значеніе.

Итакъ, по китайскимъ воззрѣніямъ, "свидѣтельствовать признательность Небу есть первый долгъ человѣка, а выражать благодарность предкамъ — второй". Въ основѣ культа умершихъ, особенно родственниковъ, лежитъ принципъ сыновней любви: такимъ образомъ культъ родителей является естественнымъ продолженіемъ благоговѣйнаго почитанія ихъ при жизни. Эта доктрина подробно разработана Конфуціемъ. Канонизація прославленныхъ умершихъ составляетъ прерогативу высшей власти. Поклоняясь духамъ предковъ, народъ слѣдуетъ примѣру императора и чиновниковъ, для которыхъ жертвоприношенія предкамъ такъ же обязательны, какъ поклоненіе Небу и Землѣ. Въ честь каждаго предка дѣлается табличка, на которой пишется его имя. Богдыханъ, князья и главные чиновники имѣютъ особыя кумирни "мяо", частныя же лица помѣщаютъ таблички своихъ предковъ въ домашнихъ или обще-

ственныхъ "мяо", гдѣ устраиваются публичныя сборища, празднества и гдѣ также рѣшаются мѣстныя дѣла. Въ каждомъ зажиточномъ домѣ имѣется своя особая молельня съ табличками предковъ, при чемъ младшіе сыповья для поклоненія приходятъ въ домъ старшихъ. При раздѣленіи семьи, уѣзжающій беретъ съ собою дощечку, на которой выписаны имена предковъ; самыя же таблички остаются въ мяо родоначальниковъ.

Поминальные обряды такъ реальны, какъ будто относятся къ живымъ людямъ. Кромѣ культа своихъ предковъ, всякій китаецъ воздаетъ еще поклоненіе духамъ мѣстнаго общества. Въ каждомъ городѣ есть кумирня въ честь городского божества, покровителя (чэн-ванъ); въ его лицѣ поклоняются, обыкновенно, какому-нибудь прославившемуся чиновнику. Во многихъ городахъ можно еще видѣть кумирни въ честь цѣломудренныхъ женъ́, вдовъ и почтительныхъ дочерей.

Въ общемъ отличительною чертой государственнаго культа въ Китаѣ является эклектизмъ, при чемъ самый культъ носитъ сильное вліяніе другихъ религіозныхъ системъ: буддизма и таонзма.

#### Японскія религіи.

Господствующія религіи.—Шинтоизмъ и буддизмъ.—Легенды.—Литературные памятники.—Шинтойскій храмъ.—Жрецы.—Жрицы.—Народное поклоненіе.— Философія.— Самоубійство.—Легенда о Ронинахъ.— Японскій буддизмъ.— Идолы.—Храмы.—Храмъ Азакузы.— Богослуженіе.— Жизнеописаніе Ничирена.— Секта Ничирена.— Секта Джодо.— Секта Шин-шу.

Господствующими религіями въ Японіи считаются шинтонзмъ и буддизмъ. Въ теченіе въковъ онѣ не только уживались рядомъ, но и оказывали такое большое взаимодъйствіе, что совершенно уклонились отъ своего первобытнаго вида. Теперь даже трудно разграничить ихъ послѣдователей, потому что современныя японскія върованія, которыя выражаются въ формъ нѣсколькихъ сектъ, представляютъ сліяніе шинтойской теологіи, буддійской внѣшней обрядности, да еще философіи Конфуція.

Шинтоизмъ – туземнаго происхожденія и ведеть начало оть глубокой древности; возможно даже, что онъ существоваль до христіанской эры. Названіе шин-то (путь боговъ) было присвоено этой религіи въ отличіе отъ бутсу-до (путь Буддъ) уже впослёдствіи, т. е. не ранѣе шестого вѣка, когда буддизмъ проникъ въ Японію. Суть шинтоизма заключается въ обоготвореніи силъ природы и духовъ предковъ. Есть шинтойскія божества вѣтра, огня, дождя, грозы, горъ и рѣкъ вообще, каждой горы и рѣки въ отдѣльности и т. п.; ихъ насчитываютъ до восьмисотъ тысячъ. Всѣчъ

 $\mathbf{248}$ 

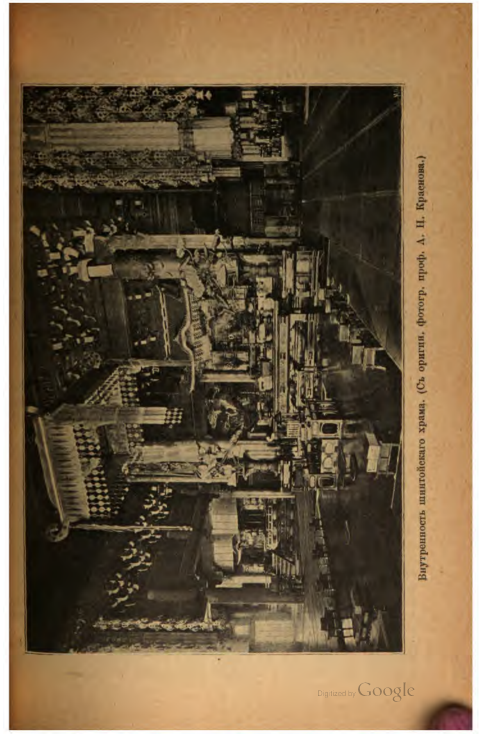
этимъ духамъ приписываются слабости смертныхъ. Первенствующее мѣсто занимаетъ богиня солнца Аматеразу. Ея святилище въ Изѣ привлекаетъ такое множество пилигримовъ, что его называютъ японскою Меккой. Разъ въ году лѣтомъ толпы пилигримовъ отправляются на вершину вулкана Фузи-Яма, чтобы тамъ воздать поклоненіе восходящему солнцу. На гору они взбираются ночью, при свѣтѣ факеловъ, въ бѣлыхъ одѣяніяхъ. Грандіозная картина, открывающаяся передъ ними въ моментъ восхода, невольно возбукдаетъ въ нихъ экстазъ.

Какъ религіозная система, шинтоизмъ состоитъ, главнымъ образомъ, изъ легендъ о богахъ и герояхъ. Легенды, между прочимъ, возводятъ генеалогію императоровъ до самой богини Аматеразу, и на этомъ основаніи японцы воздаютъ культъ императорской фамиліи. Японскіе мивы, какъ и у всёхъ народовъ, долгое время передавались изъ устъ въ уста и подвергались различнымъ искаженіямъ. Микадо Темму, жившій въ началѣ VI вѣка по Р. Х., скорбѣлъ объ этомъ и задумалъ возстановить подлинность легендъ. Для этой цѣли онъ созвалъ знатоковъ преданій, сличилъ всѣ версіи и, отвергнувъ то, что нашелъ въ нихъ неправильнаго, приказалъ своему приближенному Аре, который отличался необыкновенною памятью, заучить ихъ наизусть. Дѣло Темму довершила уже его преемница, императрица Джемміу, которая велѣла записать всѣ легенды со словъ Аре. Результатомъ этой записи, которая состоялась въ 712 г. и продлилась четыре съ половиной мѣсяца, явилась книга Кожики, какъ мы узнаемъ изъ ея предисловія. Кожики играетъ роль библіи у шинтоистовъ.

Изъ другихъ древне-японскихъ литературныхъ памятниковъ заслуживаютъ вниманія еще: Маніошу (книга тысячи поэмъ), сборникъ произведеній народнаго эпоса, и Норшто, или требникъ. Кожики своею теоріей оскверненія и очищенія до извъстной стецени напоминаетъ Зенд-Авесту. Она учитъ, что людей особенно оскверняетъ рожденіе и смерть, и поэтому предписываетъ переносить родильницъ и умирающихъ въ наскоро сколоченныя хижины, которыя полагается сжечь послё того, какъ человѣкъ впервые увидитъ свѣтъ или отойдетъ къ праотцамъ. Очищенія можно достигнуть частыми омовеніями, которыя въ большомъ ходу у шинтоистовъ. Очищающими элементами считаются также огонь и соль. Древніе шинтойскіе жрецы передъ совершеніемъ обрядовъ не только купались и надѣвали чистыя одежды, но даже прикрывали ротъ полоской бумаги, чтобы дыханіемъ не осквернить приносимой ими жертвы. Существовали также общественные праздники очищенія, когда жрецъ или самъ микадо погружалъ въ воду нѣсколькнхъ бумажныхъ манекеновъ въ знакъ того, что грѣхъ смыть съ людей.

Въ древности шинтойскій храмъ имблъ видъ незатбиливой Въ древности шинтойскій храмъ имѣлъ видъ незатѣйливой хижины, такъ какъ японцы только послѣ введенія буддизма по-знакомились съ красивою индійскою и кнтайскою архитектурой. Необходимую его принадлежность составляли одни или нѣсколько деревянныхъ (а иногда каменныхъ) воротъ, имѣющихъ форму буква II со слегка вогнутою верхнею перекладиной, такъ называемыя *торіи*. Торін служили насѣстомъ для посвященныхъ богамъ птицъ, главнымъ образомъ, домашнихъ куръ и пѣтуховъ. При храмахъ до сихъ поръ держатъ различныхъ священныхъ животныхъ, какъ, напримѣръ, бѣлыхъ лошадей и оленей. Торіи впослѣдствін утра-тили свое первоначальное значеніе, но и понынѣ встрѣчаются около кажваго щинтойскаго храмя. Обыкновенно, такъ крами растили свое первоначальное значение, но и понынъ встръчаются около каждаго шинтойскаго храма. Обыкновенно, такіе храмы рас-положены гдѣ нибудь въ уединенномъ мѣстѣ, на возвышенін, въ рощѣ изъ чудныхъ вѣчно-зеленыхъ деревьевъ. Около нихъ разбиты роскошные цвѣтники, обнесенные изгородью изъ подстриженныхъ чайныхъ кустовъ. Идоловъ въ шинтойскихъ храмахъ не бываетъ, но ствна, которою обнесенъ дворъ, подчасъ носитъ слъды буддійскаго вліянія въ видѣ скульптурныхъ украшеній и статуй. Святилище, это — маленькій домикъ, состоящій изъ одной, много двухъ комнатъ. Внутри на стѣнахъ иногда нарисованы птицы и цвѣты. Въ святилищё находятся разныя эмблемы боговъ: зеркало, мечъ, камень и т. п. По стёнамъ также развёшаны гирлянды изъ бёлыхъ бу-мажныхъ полосовъ, замёнившія прежнія льняныя, пеньковыя или мажныхъ полосокъ, замънившия прежния лыплыя, пеньковыя или шелковыя ткани, которыя считались почетною жертвой богамъ; простую жертву составляли лишь продукты земледѣлія и рыбной ловли. Жертвоприношенія и праздники, какъ показываетъ *Норшио*, должны, съ одной стороны, умилостивлять разгиѣванныхъ боговъ, а съ другой—очищать вѣрующаго. Теперь въ жертву богамъ приносять исключительно кушанья, при чемъ читаются молитвы и славословія. Въ силу культа предковъ, составляющаго краеугольный камень шинтойской религіи, жрецы считаются потомками бога, натрона того храма, при которомъ они служатъ. Жреческія обя-занности передаются отъ отца къ сыну. По внёшности и костюму жрецы ничёмъ не отличаются отъ мірянъ; только во время бого-служенія они надёваютъ длинное бёлое облаченіе, съ широкими рукавами и поясомъ, и особаго покроя черный капюшонъ. Безбра-чіе для нихъ не обязательно. При нѣкоторыхъ большихъ храмахъ, какъ, напр., въ Изъ, бываетъ цълый штатъ жрицъ, которыя охра-няютъ святилище, а во время праздниковъ исполняютъ религіозныя

нляски. Жрицы также не лишены права вступать въ бракъ. Народное поклоненіе духамъ храмовъ выражается совершаемымъ разъ или два въ году паломничествомъ, которое даетъ возможность наблюдать красивые виды и присутствовать при оригинальныхъ



мистеріяхъ. Религія считается вполит совмъстимой съ развлеченіями и храмы бываютъ окружены всякаго рода увеселительными заве деніями, гдъ подчасъ разыгрываются самыя возмутительныя оргін

Сколько-нибудь интеллигентнаго японца шинтойская религія лишенная философіи, мало удовлетворяетъ. Въ своей общественной и семейной жизни онъ руководится правилами Конфуція и Менція (по мѣстному наименованію Коши и Моши). Конфуціанство, пере-саженное на японскую почву, совершенно измѣнило свой харак теръ, и отоюда разница между витайскою и японскою этическою философіей. Въ Китаб главною добродътелью является почитаніе родителей, въ Японіи гораздо выше ставится преданность господину. Нигдѣ, даже между членами семьи, нѣтъ равноправныхъ отношеній и взаимной любви, а только существуеть уваженіе подданыхъ къ повелителю, жены къ мужу, дътей къ отцу, младшихъ къ старшимъ, слугъ къ господамъ. Тотъ, кто, по японскимъ понятіямь, занимаеть болье высовое соціальное положеніе, можеть снизойти до любви къ своему подчиненному, но обратный случай рвшительно немыслимъ. Върноподданическія чувства ставятся выше обязанностей отца, мужа, брата, и положить жизнь свою во имя этихъ чувствъ – величайшій подвигъ. Такое воззрѣніе выработало особый родъ самоубійства, извъстный подъ именемъ гаракири (harakiri) и лишь сравнительно недавно воспрещенный закономъ. Свершивъ все, что было въ его власти, по отношению къ повелителю, върноподданный считалъ, что онъ достигъ конечной цёли, н лишаль себя жизни. Обычай этоть появился раньше всего среди военнаго сословія. Получивъ рану на полъ битвы, солдать не ожидаль подачи помощи, а, напротивъ, спѣшилъ покончить съ собою; поэтому, отправляясь въ походъ, онъ обыкновенно запасался двумя мечами: длиннымъ- для борьбы съ врагами, и короткимъдля гаракири. Впослёдствіиэтоть родъ самоубійства замёниль для знатныхъ лицъ казнь и сталъ считаться почетнымъ. Въ Японія канонизировано не столько благодътелей рода человъческаго или религіозныхъ реформаторовъ, сколько самоубійцъ. Излюбленнымъ сюжетомъ для мистерій, а также для различныхъ произведеній пскусства, служить наракири сорова-семи Рониновъ. Эти сорокъсемь мужей отказались отъ всёхъ земныхъ привязанностей и стремленій, ръшили подвергать себя суровымъ лишеніямъ и даже не вкушать пищи, пока имъ не удастся отомстить за смерть своего господина. Долго пришлось имъ ждать благопріятнаго момента. Отрубивъ врагу голову, они принесли ее на могилу своего владыки, и такъ какъ ихъ обязанности по отношенію къ нему уже были кончены, то здѣсь же, распоровъ себѣ внутренности, они приняли мученическій вѣнецъ и покрыли себя славой.

252



Сущность буддизма въ Японіи та же, что п въ другихъ странахъ. Это атеизмъ или, върнъе, обоготвореніе людей и идей въ

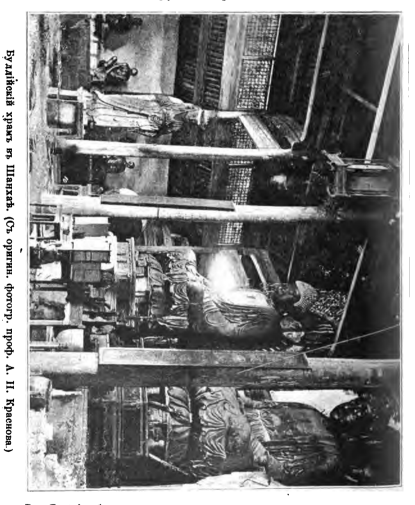
ихъ политеистической формъ, отрицаніе касть, ученіе о переселеніи душъ и о возможности освобожденія отъ гръховъ, т. е. до-

Digitized by Google

.

#### BEINKIS PEINFIN BOCTORA.

стиженія Нирваны собственными средствами. Съ теченіемъ временн японскій буддизмъ выродился въ цёлый рядъ конкурирующих сектъ, которыя ввели представленіе о раб и адъ и усвоили мно жество шинтойскихъ и другихъ народныхъ божествъ.



Въ Японіи буддисты такъ же часто воздвигаютъ исполинския изображенія своего учителя, какъ и въ Индіи, гдъ ихъ дълають пропорціональными тъмъ углубленіямъ почвы, которыя почитаются за священный слъдъ его стопы. Въ Китаъ, какъ показываетъ при-

254

емый рисунокъ, тоже встрёчаются колоссальныя статуи Будды. буддійскихъ храмахъ, кромѣ изваяній Будды, находится еще кество идоловъ; такъ, напр., въ Кіото есть храмъ, гдё стоять ЗЗ истукана. Помимо истукановъ тамъ можно встрётить гочисленные атрибуты богослуженія въ нимъ. Передъ храмомъ кновенно располагаются одинъ или нѣсколько двориковъ, къ орымъ ведутъ ворота. Въ этихъ воротахъ изображены стоящія тъ подлё друга исполинскія безобразныя фигуры боговъ, вы-



Буддійскій храмъ въ Кіото.

шенныя въ бѣлую, красную или зеленую краску. Это такъ нааемые стражи храмовъ, стражи четырехъ странъ свъта или еный и красный дьяволы. Если воротъ и дверей двое, то во рыхъ воротахъ помѣщаютъ бога грома и бога вътра, не менѣе дливыхъ чудовищъ. Внутри, во дворѣ, стоитъ навѣсъ съ красиврышей, подъ которою и помѣщены идолы, а передъ ними алтарѣ — курильница, вазы съ металлическими лотосами, свѣыники и сосуды съ рисомъ.

Замѣчательнѣйшій изъ этихъ храмовъ находится въ Токіо. Онъ положенъ въ части города, именуемой Азакузой, откуда и по-

255

лучилъ свое названіе, и посвященъ богинѣ милосердія Кваннонъ (китайская Кванъ-йинъ), которая пользуется огромною популяр-ностью. Кваннонъ изображаютъ, обыкновенно, съ большимъ числомъ глазъ и рукъ, отчего и данъ ей эпитетъ: тысячерукая богиня милосердія. Храмъ Азакузы представляетъ рядъ удивительныхъ контра-стовъ: набожность идетъ объ руку съ развлеченіями, на великолёп-ныхъ алтаряхъ развёшаны грубёйшіе ех-voto, изящныя облаченія стовъ: набожность идетъ объ руку съ развлеченіями, на великолѣп-ныхъ алтаряхъ развѣшаны грубѣйшіе ех-voto, изящныя облаченія не гармонируютъ съ чудовищными идолами, священные голуби, куры и пѣтухи снуютъ между ногами богомольцевъ, вѣрующіе бесѣдуютъ съ заклинателями, во время богослуженія солдаты ку-рятъ, дѣти затѣваютъ игры... Интересно также, что въ этомъ памятникѣ стариннаго зодчества, который представляетъ для япон-цевъ религіозную святыню, свила себѣ гнѣздо американская рек-лама въ видѣ объявленій о лучшемъ сортѣ рисовой водкы (саке) или о тихоокеанскомъ кораблѣ "Сhina". Въ воскресенье послѣ обѣда, а также 17 и 18 числа каждаго мѣсяца (дни, посвященные богинѣ Кваннонъ) туда стекаются несмѣтныя толпы вѣрующихъ, преимущественно изъ средняго и низшаго классовъ населенія. До-рога къ храму застроена по обѣимъ сторонамъ балаганами, гдѣ круглый годъ бываетъ ярмарка. Тутъ находятся рестораны и раз-личныя увеселенія, а также лавки, въ которыхъ продаются не только курительныя свѣчи и онміамъ, но и галантерейные товары, игрушки и другіе предметы, не имѣющіе никакого отношенія къ культу. Сидитъ, напримѣръ, подъ навѣсомъ старикъ-живописецъ и рисуетъ одновременно двумя кисточками оленя и рядомъ съ нымъ лошадь. Это — своего рода ребусъ: лошадь—ба, олень ка, вмѣстѣ оба названія составляютъ слово бака—дуракъ. Свои свѣже-испечен-ныя картинки онъ тотчасъ же сбываетъ за безцѣнокъ. Во дворъ храма ведутъ двухъэтажныя ворота, до семидесяти футовъ высотою, съ обычными колоссальными статуями краснаго и зеленаго дьяволовъ. На рѣшеткѣ передъ этими безобразными идолами висятъ соломенныя сандаліи такого фасона, какъ носятъ японскіе крестьяне, только невѣроятныхъ размѣровъ; это—прино-шенія отъ лицъ.

Во дворъ храма ведутъ двухъэтажныя ворота, до семидесяти футовъ высотою, съ обычными колоссальными статуями краснаго и зеленаго дьяволовъ. На рѣшеткѣ передъ этими безобразными идолами висятъ соломенныя сандаліи такого фасона, какъ носятъ японскіе крестьяне, только невѣроятныхъ размѣровъ; это — приношенія отъ лицъ, страдающихъ болѣзнями ногъ и жаждущихъ исцѣленія. У воротъ въ два ряда сидятъ нищіе, преимущественно женщины, которые бьютъ въ особыя деревянныя колотушки и читаютъ молитвы за благодѣтелей, бросающихъ имъ подачку. Во дворѣ находится большой бассейнъ, гдѣ люди моютъ руки и полощутъ ротъ прежде чѣмъ войти въ храмъ. На возвышеніи укрѣценъ большой колоколъ, и его благовѣстъ оглащаетъ всю сѣверную часть города. Далѣе идетъ семиэтажная пагода, увѣшанная колокольчиками, которые при малѣйшемъ дуновеніи вѣтра издаютъ серебристый -звонъ, и увѣнчанная высокимъ витымъ шпилемъ, ко-

ый во время землетрясеній вибрируеть, какъ струва. Сбоку, маленькомъ строеній, дёлаются взносы (небольшими суммами, близительно по 1—3—10 руб.) на храмъ, такъ какъ онъ сокится на частныя пожертвованія. Върующіе также приносять у содержимымъ при храмъ священнымъ животнымъ. Главное не очень врасивой архитевтуры: особенно интересца своеоб-



Одинъ изъ стражей храма (Японія).

ной формы крыша изъ большихъ черныхъ черепицъ. Посътии храма не могутъ проникнуться благоговъйнымъ чувствомъ, ь какъ ни обстановка, ни шумъ толпы, ни клохтанье птицъ, ирающихся въ самое святилище, не располагаетъ къ этому. арь, гдѣ находится священная статуя Кваннонъ, о происхоній которой ходять чудесныя легенды, разукрашень позолотою, чею, драгоцённостями, свётильниками и живыми цвётами и **Бленъ отъ притвора проволочною ръшеткой. Передъ нимъ** ать огромный сундукъ, куда върующій бросаеть полную при-17

ел. религін Востока.

горшню денегь. Около идоловъ курять еиміамъ и благовонныя свъчи. Интересенъ также особенный способъ обрашения въ нимъ. Правовърный пишетъ моление на бумажкъ, скатываетъ ее въ шарикъ, разжевываетъ и плюетъ на идола; если онъ доплюнетъ, то значить богь вниметь его мольбь. Въ боковыхъ придълахъ стоить множество идоловъ. Огромная, пострадавшая отъ времени, статуя бога Бинзуру (одного изъ первыхъ шестнадцати учениковъ Будды), который считается пёлителемъ, привлекаетъ массу народа. Согласно туземнымъ върованіямъ, чтобы излѣчиться, достаточно сначала потереть рукою соотвётствующее болёзни мёсто на тёль идола, а потомъ на тълъ паціента. Отъ постояннаго тренія поверхность идола потемнёла и залоснилась, и самъ онъ уже, вѣроятно, служитъ источникомъ заразы. Потолокъ храма украшенъ живописью и лёпною работой, изображающей буддійскихъ ангеловъ-женщинъ. На стънахъ и на массивныхъ колоннахъ развъпаны всевозможныя письменныя молитвы, таблички съ символическими изображеніями, принесенныя по объту больными, торговцами, путниками, супругами и др. лицами, разныя религіозныя эмблемы и, наконецъ, иллюстрированныя объявленія коммерческаго характера.

Буддійское богослуженіе, особенно праздничное, отличается пышностью и сопровождается пёснопёніями и воскуриваніемъ онміама и свёчей. Совершаютъ его жрецы—бонзы, одётые въ расшитыя золотомъ облаченія. Литургія съ освященіемъ хлёбовъ нёсколько напоминаетъ нашу литію. Народная вёра требуетъ также присутствія духовенства въ важнёйшіе моменты повседневной жизни. При рожденіи и смерти, въ случаё болёзни, засухи и другихъ обдствій служатся молебны.

Народъ знакомится со своею религіей благодаря мистеріямъ и періодическимъ выставкамъ идоловъ. Въ большомъ ходу также составляемыя бонзами житія святыхъ. Типичнымъ образцомъ этого рода литературы можетъ служить біографія Ничирена, основателя одной изъ распространенныхъ буддійскихъ сектъ.

Ничиренъ родился въ 1222 году въ маленькой деревушкѣ на востокѣ Авы. Его отецъ, бѣдный рыбакъ, знавалъ когда-то лучшія времена, но, заподозрѣнный въ какомъ-то политическомъ преступленіи, принужденъ былъ скрываться въ глуши. Мать, также изъ родовитой семьи, воздавала культъ божеству Солнца и пламенно молила его о дарованіи ей сына. Когда желанный ребепокъ появился на свѣтъ, то его назвали въ честь этого божества—Зенничи-маро, т. е. доброе дитя солнца. Легенды повѣствуютъ о томъ, что моментъ его рожденія сопровождался различными чудесами. Мальчикъ подросталъ и отличался нообыкновенной набож-

ностью. Когда ему исполнилось двёнадцать лёть, родители отдали его на воспитание въ близлежащий буддийский монастырь, настоятель котораго славился своею мудростью и ученостью. Юноша пробылъ послушникомъ четыре года и затёмъ былъ посвященъ въ монахи подъ именемъ Ренчо. Его выдающіяся способности обра-тили на себя вниманіе настоятеля, который рёшилъ подготовить себѣ преемника въ его лицѣ. Родители также возлагали на это большія надежды. Но юношу терзали различныя вопросы и сомнѣнія, и даже самъ мудрый настоятель не могь дать ему удовле-творительныхъ объясненій. Совершенно неразрѣшимымъ представлялся для Ренчо вопросъ о существовании нъсколькихъ враждебныхъ буддійскихъ сектъ. "Морская вода имбетъ одинъ лишь вкусъ. какъ же въ учени Будды могутъ быть два пути? И почемъ знать. которая изъ сектъ исповъдуетъ истинное ученіе Татхагаты?" спрашивалъ онъ. Однажды, возвращаясь изъ храма послё молитвы, Ренчо упалъ безъ чувствъ, и изо рта у него хлынула кровь. Товарищи долго не могли привести его въ сознание. Върующие принисывають особое значение этому припадку, и на мъстъ происше-ствія до сихъ поръ показывають маленькій бамбукъ съ красными врапинками на листьяхъ, носящими, будто бы, слъды крови Ренчо. Однажды, углубившись въ чтеніе Нирвана-Сутры, онъ дошелъ до фразы: "Върь слову, а не человъку", и въ его глазахъ она внезапно получила глубовій мистическій смысль, дала отвѣть на его мучительныя сомнѣнія. Онъ рѣшилъ, что истинное ученіе надо искать только въ священномъ писаніи и что имъ только и слѣдуеть руководиться. Въ одной изъ сутръ онъ также нашелъ хронологическій указатель всёхъ книгъ вакъ Магаяны, такъ и Гинаяны (Великой и Малой Колесницы), изъ котораго увидълъ, что послъднимъ произведеніемъ Будды считается Саддгарма Пундарика Сутра. Отсюда онъ заключилъ, что Будда въ этой книгѣ резюмировалъ все свое ученіе, что она есть "начало истины и вѣчности", что она объясняетъ тайну происхожденія и просвѣтленія Будды и не даромъ носитъ поэтическое заглавіе: "Сутра Лотоса Таинственнаго Закона". Ренчо заблуждался относительно Пундарика Сутры, такъ какъ она написана была уже лётъ черезъ пятьсотъ послё смерти Будды, а указатель въ Амитарта Сутрё составленъ былъ ншь для того, чтобы поддержать авторитеть новаго канона. Но двадцатилѣтній фапатикъ такъ непоколебимо вѣрилъ въ открытую виъ истину, что рѣшилъ покинуть монастырь и искать вездѣ ся подтвержденія. Раньше всего опъ направилъ свои стопы въ городъ Камакуру, гдѣ увидѣлъ представителей различныхъ буддійскихъ сектъ и понялъ, что они далеки отъ истины. Знаменія на небѣ, землетрясеніе, ужасная смерть почитаемаго въ народѣ святого—

все доказывало, что люди блуждають въ невѣдѣніи и необходимо имъ указать путь ко спасенію. Пробывъ въ Камакурѣ пять лѣть, онъ вернулся на короткое время къ родителямъ, а оттуда отправился въ Эйзанъ, главный центръ буддійской учености въ Японіи. Тамъ, высоко надъ уровнемъ моря, въ дивномъ лѣсу криптомерій, спасалось до трехъ тысячъ монаховъ. Основатели многихъ сектъ, проведя въ Эйзанѣ нѣкоторое время, получили откровеніе свыше и начали свою проповѣдь. Все это манило Ренчо, и онъ прошелъ иѣшкомъ четыре тысячи миль, чтобы добраться до знаменитой горы, гдѣ онъ, въ свою очередь, надѣялся получить просвѣтлѣніе.

Большинство Эйзанскихъ монаховъ принадлежали къ сектъ Тендай, которая также почитала Пундарика Сутру, къ которой даже составлено было 60 томовъ комментаріевъ. Ренчо продолжительное время изучаль всю эту литературу и окончательно убѣдился въ превосходствѣ своей излюбленной Сутры, такъ что готовъ быль положить за нее душу. Потомъ его стали посѣщать различныя видѣнія, стали ему слышаться призывающіе его неземные голоса... Въ возрастъ 32 лътъ онъ собрался выступить на служение міру, не имѣя ни вліятельныхъ покровителей, ни друзей и возлагая надежды лишь на торжество истины. Для первой проповъди онъ намѣтилъ свою родную деревню, гдъ отецъ и мать съ нетерпъніемъ ждали его возвращенія, но предварительно онъ перемъниль имя Ренчо на Ничиренъ (Лотосъ Солнца), въ память, съ одной стороны, божества, даровавшаго ему жизнь, а съ другой-знаменитой Сутры. Въ храмъ, гдъ онъ долженъ былъ появиться, собралась большая толпа. Въ четырехъ углахъ воскуренъ былъ онміамъ, и Ничиренъ подъ барабанный бой взошелъ на каоедру. Какъ водится, нътъ пророка въ своемъ отечествъ, и пылкая ръчь его, въ которой онъ доказывалъ, что единственный путь къ спасенію есть Сутра Лотоса, встрётила такой взрывъ негодованія, что правитель Авы ожидаль лишь минуты, когда Ничиренъ перейдеть за предълы святой земли, чтобы убить его. Но старикъ-настоятель, надъясь, что бывшій его ученикъ когда-нибудь одумается отъ своей ереси, ночью велёль провести его по безопасной дорогь. Тогда онъ пошелъ въ Камакуру, гдъ съ 1254 года началъ неиз-въстную дотолъ въ Японіи уличную проповъдъ. На площадяхъ и перекресткахъ онъ повторялъ то, что говорилъ впервые въ храмь. Мало-по-малу онъ завоевывалъ вниманіе толпы и пріобрёталь по-слёдователей. Но, не ограничиваясь устною проповёдью, онъ написаль "Разсуждение о возстановлении мира и праведности въ странь", въ которомъ объяснялъ, что причиною всёхъ бёдствій служать лжеученія и что спасеніе возможно лишь въ томъ случат, если народъ признаетъ высшую изъ Сутръ-Пундарику, иначе государугрожаетъ гражданская война и нашествіе иноплеменникова. положенія онъ подкрѣплялъ многочисленными цитатами паъ еннаго писанія. Чтобы подавить волненіе умовъ, вызванное прокламаціей, ръшено было удалить Ничирена изъ столицы. еченіе пятнадцати лътъ ему пришлось вести непрерывную у съ властями предержащими. Въ 1271 году наступилъ, наъ, вризисъ. Личность всякаго буддійскаго монаха обружена юмъ святости и считается неприкосновенною, но въ виду иханной дерзости Пичирена, опровергавшаго господствоваввроученія и возстановлявшаго народъкакъ противъ духовныхъ, и противъ свътскихъ правителей, прибъгли къ экстра-ордиымъ мѣрамъ, и ему былъ подписанъ смертный приговоръ. аніе гласить, что вогда палачъ занесь мечъ надъ головою рена, то святой прочелъ отрывокъ изъ Сутры, и лезвее разюсь на куски, а у палача отнялась рука. Въ это время пося верховой гонецъ, который принесъ въсть о помиловании рена и о замѣнѣ казни изгнаніемъ. Надо думать, что при спокойнаго, безстрастнаго Ничирена, палачъ просто почувалъ суевърный страхъ и не могъ нанести рокового удара, а итель смягчилъ наказаніе, опасаясь мятежа.

**тстомъ изгнанія для Ничирена опредъленъ былъ островъ** въ Японскомъ моръ, куда ссылали самыхъ тяжкихъ преиковъ. Ничиренъ провелъ тамъ нъсколько лътъ, не имъя и никакой пищи, кром' духовной. Его постоянство и выноссть вызывали удивленіе, а такъ какъ приходилось опасаться льскаго нашествія, которое народъ могъ бы истолковать, предсказанное имъ вторжение инопленниковъ, то ему позво-вернуться въ Камакуру. Черезъ нъкоторое время онъ также илъ разръшеніе на безпрепятствепную проповъдь, но чув-I, что cornacie правителей было вынужденнымъ, онъ не восвовался имъ, а задумалъ вмъсто того удалиться отъ міра, и, подобно Гаутамъ, окончить дни въ спокойномъ созерцании ученіяхъ. Онъ поселился на горъ Минобу, къ западу отъ вул-Фузи-Яма, гдѣ его окружала величественная картина при-На поклоненіе къ нему стекалось множество лицъ. Вторжеюнголовъ, послъдовавшее въ 1281 году, еще увеличило его , какъ пророка. Въ слъдующемъ 1282 г. Ничиренъ скончался омѣ одного своего ученика-мірянина. Говорятъ, что передъ гью ему поднесли изваяніе Будды, но онъ былъ недоволенъ стомъ велѣлъ его убрать. Когда же ему подали какемоно съ ніемъ Пундарика Сутры, написаннымъ великолъпными китайи буквами, то Ничиренъ медленно обернулся, простеръ къ руки и испустилъ послъдній вздохъ.

Главная молитвенная формула, установленная Ничиреномъ, это — Нам-мьо-го-рен-ге-кьо (О, Сутра Лотоса таинственнаго закона). Послёдователи Ничирена всегда носятъ при себѣ барабанъ и, читая молитву, въ тактъ ударяютъ шесть разъ, по числу ся слоговъ. Признавая единаго истиннаго Будду, секта Ничирена вмѣстѣ съ тѣмъ видитъ его отраженіе въ массѣ различныхъ людей и даже животныхъ, на этомъ основаніи, достойныхъ почитанія. Люди, герои, свѣтила, какъ, напримѣръ, Полярная звѣзда, почитаются въ ихъ храмахъ. Они поклоняются Троицѣ: Буддѣ, Закону и Общинѣ, и держатъ у себя въ домахъ идоловъ. Рай ихъ расписанъ такими красками, передъ которыми для всякаго чувственнаго простолюдина блѣднѣетъ даже рай Магомета. Главное содержаніе ихъ ученія заключается въ томъ, что всякое животное послѣ длиннаго ряда перерожденій можетъ достигнуть стадіи Будды, при чемъ путь спасенія лежятъ въ насъ самихъ — въ соблюденіи закона, наблюденіи за собою и молитвѣ. Послѣдователи Ничирена большіе спорщики, а также любители паломничествъ, амулетовъ и разныхъ громкихъ, сопровождающихъ молитву, инструментовъ. Ихъ сравниваютъ съ проповѣдниками "Арміи спасенія". Въ ихъ распоряженіи до 5000 храмовъ, а всѣхъ сторонниковъ этой секти насчитывается около двухъ милліоновъ.

Одною изъ наиболѣе распространенныхъ сектъ считается секта Джодо или, по имени основателя, Го-ненъ. Ей принадлежитъ роскошный монастырь въ Кіото и замѣчательные мавзолеи въ Токіо н Никко. Сущность ея ученія заключается въ томъ, что для достиженія Нирваны нѣтъ надобности проходить труднаго, заповѣданнаго Буддою, восьмеричнаго пути, да это и недоступно при порочности современнаго общества, а необходимо возродиться вновь въ "чистой странѣ", и это достигается путемъ постояннаго размышленія о Буддѣ и повторенія его имени. Эта страна есть міръ, въ которомъ царствуетъ Амнда-Будда. Онъ чистъ и свободенъ отъ ошибокъ, здѣшній же міръ преисполненъ печали; надо пронпкаться отвращеніемъ къ нему. Такъ какъ для освобожденія отъ него и возрожденія въ чистой странѣ считается достаточнымъ вѣровать и повторять имя Будды, то ученіе Го-нена выродилось въ ханжество. Люди, съ четками въ рукахъ, ударяя въ небольшіе деревянные барабаны, стоятъ часами въ храмахъ, бормоча имя Будди и надѣясь этимъ обезпечить себѣ входъ въ царство Амида. Итакъ, по мнѣнію этой секты, спасаетъ людей вѣра, а не дѣла.

Послѣдователи секты Шин-шу, основанной Шинраномъ, возстаютъ противъ безбрачія буддійскаго духовенства. Постъ, испытанія, паломничества, удаленія изъ общества въ монастыри строго воспрещаются этими сектантами. Вмѣсто монастырскаго уедине-

они пропов'йдують мирную семейную жизнь, а нравственность коть выше православія в'тры. Но на правтик'й и зд'ясь главроль в'ь спасеніи играеть в'тра въ безконечно - милосерднаго у. Теперь это самая общирная секта въ Японіи, насчитыцая до 19,000 храмовъ. Сектанты не им'яють недвижимой собности и всецило зависять отъ приношеній прихожанъ. Секта щу самая прогрессивная, она заимствуетъ многія доктрины астіанскихъ протестантовъ, организуетъ частныя училища оразцу методистскихъ и, вопреки основной идетъ буддизма, и провозгласила, что нравственная женщина можетъ достигбуддійскаго рая непосредственно, не воплощаясь въ сл'я уть поколівній, какъ мужчина.

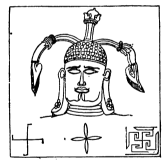
Л. Хавкина.

# ГЛАВА Х.

### Джайнизмъ.

#### Джайнизмъ и буддизмъ. – Магавира. – Върованія джайновъ. – Храмы въ Палитанъ. – Гора Абу. – Параснать. – Яти.

Джайны пзвёстны не столько численностью, сколько своимъ богатствомъ и вліяніемъ. Они, по преимуществу, купцы и банкиры; черезъ ихъ руки проходитъ добрая половина торговыхъ сдёлокъ Индіи, особенно въ съверныхъ и западныхъ областяхъ. Еще не такъ давно держалось убъжденіе, что джайнязмъ — секта, существующая не болёе тысячи лётъ, но тщательныя изслёдова-



Эмблема джайновь.

нія выдающихся ученыхъ показали, что джайнизмъ возникъ одновременно съ буддизмомъ или даже нѣсколько ранѣе, и, въ свою очередь, представлялъ развитіе браманскаго аскетизма и реакцію противъ браманской тиранніи. Приводимъ авторитетное мнѣніе проф. Jacobi по этому вопросу.

Сходство между джайнизмомъ и буддизмомъ еще не доказываетъ, чтобы одна религія основывалась на другой, а лишь свидѣтельствуетъ о томъ, что онѣ зародплись въ одну общую культурную эпоху. Буддизмъ оказался болѣе

примѣнимымъ, возбудилъ болѣе широкія симпатіи и оттѣснилъ. заслонилъ собою джайнизмъ. Зато менѣе извращенный и болѣе мягкій джайнизмъ до сихъ поръ сохранился въ Индін, тогда какъ буддизмъ совершенно исчезъ изъ этой страны. Въ обѣпхъ религіяхъ встрѣчаются одинаковыя имена пророковъ и святыхъ, какъ то: Татхагата, Будда, Магавира, Архатъ и др., но нѣкоторыя изъ нихъ употребительнѣе у джайновъ, а другія у буддистовъ. Важно замѣтить, что Тиртханкара, пророкъ джайновъ, по буддійскому священному иисанію, считастся основателемъ среси. Обѣ эти религіи запрещають

убивать животныхъ, предписываютъ почитать пророковъ п святыхъ и ставить ихъ изображенія въ храмахъ; объ върятъ, что до вынѣшняго въка прошелъ огромный періодъ времени; объ отвергаютъ божественный авто-

ритетъ Ведъ и господство брамановъ. Далбе есть аналогія полная почти обътами межлу пятью джайнскихъ аскетовъ и заповъдями буддійскихъ монаховъ, а именно: не убивать, не лгать, He красть, вести цёломудренную жизнь и отказываться отъ всего мірского. (Послъдній пунктъ даже формулированъ лучше, чѣмъ у буддистовъ.) Первые четыре пункта, повидимому, также служили обътомъ у браманскихъ аскетовъ; вообще. BL жизни лжайнскихъ монаховъ примёнялись многія браманскія правила.

Вардгамана или Магавира, основатель джайнизма, по Кальпа Сутрѣ считается двадцать-четвертымъ пророкомъ. Повидимому, онъ былъ младшимъ сыночъ Сиддартхи, благороднаго воина и властителя Кундаграммы, близъ Весали. Жена Сиддартхи была сестрою весалійскаго царя и родственницею царя Магадхи. Двадцати-восьми лѣтъ



Джайнскій святой.

Магавира сдѣлался аскетомъ и провелъ двадцать лѣтъ въ самоистязаніяхъ. Послѣ этого онъ былъ признанъ пророкомъ или святымъ, Тиртханкарой (что значитъ завоеватель или руководитель мыслительной школы), и остальные тридцать лѣтъ жизни

провелъ частью въ царствѣ Магадхи, частью въ путешествіяхъ къ Сравасти и къ подножію Гималаевъ, гдѣ онъ поучалъ народъ и устроилъ общину аскетовъ. Въ буддійскихъ внигахъ Магавира подъ именемъ Натапутты извѣстенъ, какъ глава враждебной секты нигантховъ или джайновъ; о другихъ его современникахъ говорится въ книгахъ обѣихъ религій. Магавира жилъ за пять или шесть вѣковъ до нашей эры, но древнѣйшія сочиненія джайновъ составлены не ранѣе третьяго вѣка до Р. Х., а записаны уже въ пятомъ или шестомъ столѣтіи послѣ Р. Х. Весьма сомнительно, чтобы Магавира что-нибудь позаимствовалъ отъ своего предше ственника Парсвы, который, согласно Кальпа Сутрѣ, жилъ на два столѣтія раньше его. Жизнеописаніе первыхъ джайновъ, такъ же, какъ и біографіи предшественниковъ Гаутамы, представляютъ сплошной миеъ. Древнѣйшимъ изъ джайнскихъ пророковъ считается Адинатъ.

Жизнеописаніе Магавиры, изложенное въ Кальпа Сутръ, не особенно пространно; оно представляетъ гораздо меньше интереса, чъмъ біографія его великаго современника. Сдълавшись отшельникомъ, Магавира вырвалъ себъ всъ волосы и одиннадцать лътъ ходилъ нагимъ, умерщвляя свою плоть. Жизнь его отличалась совершенствомъ и самоуничиженіемъ. Подъ конецъ онъ достигъ полнаго и безпрепятственнаго познанія и сталъ всевъдущимъ. Послъ смерти онъ сдълался Буддой, Муктой (освобожденною душой), положилъ конецъ страданію, достигъ освобожденія, избавился отъ всякаго зла.

"Магавира, — говоритъ профессоръ Jacobi, — принадлежалъ къ числу заурядныхъ религіозныхъ дѣятелей Индіи. Онъ не лишенъ былъ религіознаго таланта, но во всякомъ случаѣ не обладалъ такимъ геніемъ, какъ Будда. Философія Будды образовала систему, которая основывалась на нѣсколькихъ главныхъ положеніяхъ, а ученіе Магавиры не можетъ быть названо системой: это лишь совокупность мнѣній по различнымъ вопросамъ". Содержаніе ны нѣ переведенныхъ джайнскихъ книгъ настолько уступаетъ буддійскимъ, что мы не будемъ цитировать отрывковъ изъ нихъ.

Джайны вѣрять въ Нирвану, которая состоить въ освобожденія души отъ переселеній, но они не ищуть поглощенія души во Вссмірномъ Духѣ, да и вообще въ ихъ ученіи ничего не говорится о высшемъ божествѣ. Истинное стремленіе, ясное пониманіе, сверхъестественное познаніе, ведущее ко всевѣдѣнію, — вотъ ступени въ Нирванѣ. Нространство, занимаемое совершеннымъ человѣкомъ, достигнувшимъ Нирваны, безгранично и можетъ еще увеличиваться по мѣрѣ его желанія. Такіе люди всегда пребываютъ въ блаженствѣ и уже не возвращаются въ земное состояніе. Предѣла ихъ

существованію нёть, и они упражняются вь высшей философіи. Втрующіе должны быть щедрыми, кроткими, благочестивыми, должны скорбѣть о своихъ грѣхахъ н щадить не только животныхъ, но даже и растенія. Джайны вѣрять, что всћ животныя и растенія (даже ихъ мельчайшія частицы, атомы) имѣютъ душу. Они тратять большія деньги на содержаніе больницъ для животныхъ, не ѣдятъ на открытомъ воздухѣ или въ темнотѣ, чтобы не проглотить какой-нибудь мушки, передъ питьемъ три раза процѣживаютъ воду, не ходятъ противъ вѣтра, чтобы имъ въ ротъ не задуло какого-либо мельчайшаго насѣкомаго. Благочестивые джайны носятъ съ собою щетку, чтобы подметать мѣсто, на которомъ они собираются сѣсть, и надѣваютъ вуаль во время молитвы. Въ теоріи джайны не признаютъ Ведъ, боговъ и кастъ, но на практикѣ они соблюдаютъ нѣкоторыя кастовыя ограниченія, почитаютъ многихъ индусскихъ боговъ, да на придачу еще своихъ спеціальныхъ добрыхъ и злыхъ духовъ, и для подтвержденія своихъ взглядовъ часто ссылаются на Веды. Въ настоящее время уже не встрѣчается нагихъ аскетовъ, и только дигамбары (одѣтые небомъ) снимаютъ одежду на время трапезы. Представители другой джайнской секты, светамбары, всегда носятъ полное бѣлое одѣяніе. Жертвоприношеній у нихъ нѣтъ, нравственность стоитъ высоко. У джайновъ много общихъ вѣрованію съ браманскою и буддійскою философіями, какъ, напр., то, что ступени возрожденія опредѣляются предыдущими существованіями.

Джайнскія святыя мѣста живописно расположены въ горахъ, и туда толпами стекаются паломники; такъ, напр., въ Палитанѣ (Каттіаваръ) есть священная гора Сатрунджая, вся застроенная грамами, и джайны со всѣхъ концовъ Индіи воздвигаютъ тамъ еще новыя зданія. Такой храмъ занимаетъ, обыкновенно, площадь въ какихъ-нибудь три квадратныхъ фута и расположенъ надъ двухфутовымъ священнымъ отпечаткомъ ноги, который приписывается Магавиръ и весь испещренъ джайнскими эмблемами. Большіе храмы съ колоннами и башнями построены изъ мрамора и, въ противоположность индусскимъ, имѣютъ по нѣскольку входовъ. Полъ выложенъ великолѣпною мраморною мозаикой. Въ алтарѣ, на пьедесталѣ, находится огромная статуя Магавиры, сидящаго съ поджатыми ногами, какъ обыкновенно изображаютъ Будду. На лбу и на груди статуи пять брильянтовъ, а тѣло ея разукрашено золотыми пластинками; глаза ея изъ серебра, выложеннаго кусочками стекла, такъ отсвѣчиваютъ, что кажется, будто они пристально смотрятъ на входящихъ. По словамъ *Fergusson*'а (History of Indian architecture), большіе храмы расположены въ *туках*з, или есобыхъ дворахъ, обнесенныхъ высокою крѣпкою стѣной, а малые

267

рядами образуютъ улпцы. Немногочисленные ята, или жрецы, ночуютъ въ храмахъ и совершаютъ ежедневно богослуженіе, а прислужники занимаются уборкой храма и кормленіемъ священныхъ голубей, постоянныхъ обитателей этого мъста. Въ оградѣ нѣтъ человѣческаго жилья въ собственномъ смыслѣ. Пилигримъ или чужеземецъ приходитъ утромъ и, воздавъ поклоненіе или удовлетворивъ свое любопытство, удаляется. Онъ не долженъ вкушать или, по крайней мѣрѣ, приготовлять пищи на священной горѣ, а также ночевать тамъ. Это — жилище боговъ, предназначенное для нихъ, а не для смертныхъ. Нѣкоторые изъ этихъ храмовъ существуютъ съ одиннадцатаго вѣка, но большинство воздвигнуто въ текущемъ столѣтіи.

Въ Раджпутанъ находится священная гора Абу, воторую называють инлійскимь Олимпомъ. Два изъ тамошнихъ пяти храмовъ, по словамъ Fergusson'a, принадлежатъ къ числу самыхъ выдающихся строеній въ Индіи. Они цёликомъ изъ бёлаго мрамора; одинъ изъ нихъ построенъ (между 1197 и 1247 гг.) тъми же двумя братьями, которые воздвигли тройной храмъ въ Гирнаръ. По тонкой рёзной работё и красотё отдёлки съ нимъ едва ли можеть соперничать какое-либо здание. Другой изъ этихъ храмовъ, также великолѣпный, но нѣсколько попроще, служитъ типнчнымъ образцомъ большого джайнскаго храма. Средняя часть его увѣнчана пирампдальною остроконечною крышей. Въ этой части храма находится сидячая фигура съ поджатыми ногами, изображающая обоготвореннаго святого, предшественника Магавиры, Парсву. Надъ большимъ портикомъ высится куполъ. Все здание окружено большимъ дворомъ, съ двойною волоннадой, образующей портики для пятидесяти-пати келій, которыя напоминають часовни при буддійскихъ вихарахъ. Въ каждой изъ нихъ находится копія съ главной статуи, а надъ дверью - скульптурныя сцены изъ жизни святого. Въ джайнскихъ храмахъ одно какое-нибудь изображение Магавиры или другого святого сотни разъ повторяется въ часовняхъ и нишахъ. Украшения колоннъ и другихъ частей здания отличаются замѣчательнымъ искусствомъ.

Параснатъ въ Бенгаліи, восточная столица джайновъ, считается мъстомъ перехода въ Нирвану десяти изъ двадцати-четырехъ обоготворенныхъ святыхъ. Видъ на Параснатъ открываютъ одинъ надъ другимъ три ряда храмовъ изъ блестящаго бълаго камня съ пятнадцатью сіяющими куполами и мъдными шпицами. Стиль ихъ позаимствованъ частью отъ индусскихъ храмовъ, частью отъ мусульманскихъ мечетей. Жрецы не совершаютъ церемоній за пилигримовъ. Каждый върующій воздаетъ поклоненіе самъ, какъ ему заблагоразсудится. Передъ входомъ въ храмъ пилигримы дёлаютъ

взнось на жреческую общину и на ремонть зданій. Джайны возводять въ принципъ безусловную чистоту; отъ этого ихъ храмы еще выигрывають въ благолъпіи. "При входѣ во святилище, васъ поражаетъ его изящная простота", говорптъ одинъ изъ немногиъ, допущенныхъ въ джайнскіе храмы, европейцевъ. "Полъ состоитъ изъ мращорныхъ плитъ съ голубыми жилками. Противъ вюда, на бѣломъ траморномъ пьедесталѣ, пять великолѣпныхъ статуй джайнскихъ святыхъ съ достоинствомъ ждутъ молитвъ своихъ поклонниковъ; звуки голоса, отраженные куполами храма, кажутся ниже и глубже". Пилигримы посѣщаютъ всѣ алтари святого мѣста, что оказывается дѣломъ не легкимъ, такъ какъ для этого приходится взбираться на высокія горы. Паломничество оканчивается обходомъ вокругъ всѣхъ священныхъ горъ, что въ общей сложности, составляетъ до тридцати миль.

Джайнскіе аскеты, или яти, не имѣютъ какихъ-либо опредѣленныхъ правилъ культа; все ихъ занятіе состоитъ въ отрѣшсніи отъ земныхъ дѣлъ. Въ храмахъ они читаютъ священное писаніе; другія же обязанности распредѣлены между браманами. Джайны постятся и особенно строго выполняютъ свои религіозныя обязанности въ дождливое время года (буддійская Васса). При его наступленіи они исповѣдуются въ грѣхахъ одному изъ аскетовъ и получаютъ отъ него прощеніе. Изъ двухъ джайнскихъ сектъ нанбольшее число послѣдователей насчитываетъ секта светамбаровъ, которые ѣдятъ одѣвшись, украшаютъ изображенія святыхъ и считаютъ, что женщина можетъ достигнуть Нирваны, тогда какъ дигамбары все это отрицаютъ.

٤.

# ГЛАВА ХІ.

## Зороастоъ и Зенд-Авеста.

Авеста. — Зендъ и пехлеви. — Библейскіе волхвы. — Свъдънія грековъ о мапоси. — Позднѣйшія изысканія европейцевь. — Зороастрь, какь историческая личность. — Жизнь его въ восточномъ Иранѣ. — Его эпоха. — Миенческая слоенія. — Чудеса. — Противоположный взглядъ. — Доктрина Зороастра. — Ор-муздъ и Ариманъ. — Дуализмъ. — Значеніе помысловъ. — Сходство съ первомуздь и Аримань. — Дуализмь. — Значение помысловь. — Сходство съ перео-бытною арійскою религіей. — Сравненіе съ ведійскою религіей. — Агуры. — Зороастрь и освдлые земледъльцы. — Обращеніе къ Ормузду. — Имя Ор-музда. — Представленіе о высшемъ божествъ. — Амеша Спенты. — Язаты или духовные геніи. — Митра. — Ваю. — Сраоша. — Душа быка. — Злыя силы. — Ариманъ. — Даевы (дивы) и друджи. — Яту, Дрванты и др. — Прославленіе Зороастра. — Всемірная борьба. — Добрые и злые. — Фраваши. — Безсмертіе. — Будущія награды и наказанія. — Разложеніе и обновленіе міра.

Зенд-Авестой называется великая священная книга или, точнбе, собрание священныхъ внигъ, учению воторыхъ слъдуютъ парсы, составляющіе вліятельную и зажиточную группу индійскаго населенія, числомъ до 70,000. Парсы родомъ изъ Персіи, откуда ихъ предки послё магометанскихъ завоеваній VII въка переселились въ западную Индію и на Гузератскій полуостровъ. Лишь нѣсколько тысячъ представителей древняго народа до сихъ поръ исповъдуютъ отцовскую въру въ самой Персіи, въ Іездъ и его окрестностяхъ.

Собственно говоря, старинное собрание внигъ, это-Авеста, а Зендъ ("толкованіе") — лишь названіе перевода и комментарій на пехлеви, или древне-персидскомъ языкѣ. Зендъ даже по языку не сходенъ съ Авестой; однако, языкъ Авесты, на которомъ не сохранилось никакихъ другихъ памятниковъ, также принято называть Зендомъ. Этотъ языкъ, родственный санскриту, былъ распространенъ въ съверо-восточной части Ирана и отъ пего или отъ близкой ему формы произошло семейство иранскихъ или персидскихъ наръчій <sup>1</sup>).

Digitized by Google

السيام والمراجع والم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это утверждение гръшить неточностью: языкъ Авесты, виъсть съ род-(твеннымъ ему, но отнюдь не происходящимъ отъ него древне-персидскимъ сизвъстнымъ намъ по клинообразнымъ надписямъ Дарія Гистаспа, Ксеркса и др.), возводится къ общеиранскому, отъ котораго никакихъ памятниковъ не

Еще древніе евреи и греки были знакомы съ зороастрійской религіей; поэтому чрезвычайно странно, что William Jones, сто сь лишнимъ лётъ тому назадъ, пытался оспаривать древность происхожденія Авесты. Жрецы этой религіи, ветхозавѣтные и новозавѣтные волхвы или "мудрецы", жили "на востокѣ", среди халдеевъ и персовъ. Израильтяне считали ихъ астрологами, отгадчиками, толкователями сновъ. Въ книгъ пророка Даніила (гл. I, 20) говорится, что пророкъ и его друзья были "въ десять разъ выше всъхъ тайновъдцевъ и волхвовъ". Насколько привился такой взглядъ на волхвовъ — видно уже изъ того, что отъ ихъ греческаго наименованія мауо. произошло въ различныхъ языбахъ названіе чаролѣя, мага. Проровъ Ланінлъ холатайствуеть о мудрецахъ, приговоренныхъ Навуходоносоромъ въ смертной вазни. н самъ считается великимъ мудрецомъ. Израильская и зороастрійская религіи имѣли сходныя черты: обѣ онѣ отвергали идолоцоыонство и признавали "Бога Небеснаго". "Мудрецы (волхвы) съ востока", о которыхъ говорится у ев. Матеея (гл. II), быть-можетъ, и не были родомъ изъ Персіи, но сказаніе о нихъ свидътельствуеть о томъ высокомъ положении, какое занималъ этотъ плассъ людей, и о томъ уважении, какимъ онъ пользовался. Въ Новомъ Завете приводятся сведенія о магахъ, подтвержлающія тотъ фактъ, что въ Римской имперіи развелось множество самозванцевъ, въ числъ которыхъ были Симонъ Волхвъ и Елима.

Греки въ древности знали о магахъ отъ Геродота и другихъ историковъ и путешественниковъ. Аристотель и еще нъкоторые философы писали не дошедшія до насъ сочиненія о персидской религіи. Маги, повидимому, присовътовали Ксерксу во время нашествія разрушить греческіе храмы. Послѣ завоеванія Персія, греки съ именемъ маговъ начали связывать понятіе о ненавистной имъ системѣ прорицанія и о религіи побѣжденныхъ враговъ. Однако, Платонъ и Ксенофонтъ съ уваженіемъ отзываются о магахъ. По описанію великаго александрійскаго философа Филона, маги предавались созерцанію божественныхъ совершенствъ и по праву могли занимать мѣста царскихъ совѣтниковъ. Въ Греціи многія литературныя произведенія считались прорицаніями Зороастра, хотя въ нихъ было лишь отдаленное сходство съ его ученіемъ. Въ средніе вѣка Европа не имѣла никакого понятія о

сохранилось, но существованіе котораго вь глубокой древности такъ же несомнънно, какъ и существованіе, напр., обще-греческаго, обще-славянскаго и т. д., распавшихся на исторически-извъстныя намъ наръчія греческія, языки славянскіе и т. д. Отъ древне-персидскаго произошли старыя и новыя персядскія наръчія. Одинъ изъ старыхъ — пехлеви — былъ государственнымъ и литературнымъ языкомъ персовъ въ эпоху Сассанидовъ и на немъ написанъ вышеупомянутый «Зендъ», т. е. комментарій къ тексту Авесты.

дровне-персидской религіи, но въ эпоху возрожденія возстанов-лены были прежнія свъдънія. Путешественники по Персіи и Индіи занялись пзученіемъ религіи парсовъ п описали ихъ обычан. Овсфордский профессоръ Thomas Hyde въ 1700 году издалъ первое достовърное описание современнаго парсизма. Въ 1723 году Richard Cobbe привезъ въ Англію экземпляръ книги Вендидадъ, которая была прикрѣплена на желѣзной цѣпи въ Бодлейской библіотекъ. но никто не могъ прочесть ся. Лътъ черезъ тридцать молодой французъ Duperron послѣ многолѣтнихъ настояній добился, чтобы суратские парсы дали ему свои книги, и научился разбираться въ нихъ, а въ 1764 г. привезъ въ Парижъ полную Зенд-Авесту. Въ 1771 г. онъ издалъ ся первый европейский переводъ. Иногіе, однако, считали Авесту подлогомъ, новъйшимъ умышленіемъ, и только когда De Sacy удалось разобрать пехлевійскія надниси первыхъ сассанидскихъ императоровъ, которыя, въ свою очередь, помогли Burnouf'y, Lassen'y и Rawlinson'y прочесть персидскія клинообразныя письмена, то выяснилось, что Авеста на-писана еще болёе древнимъ языкомъ. Зендъ, какъ его принято называть, состоить въ особомъ родствѣ съ санскритомъ; его грамматическія формы напоминають какъ греческій и латинскій. такъ и ведійскій языки.

### Зороастръ.

Многіе такъ скептически относились къ Авестѣ, что сомнѣвались даже въ существованіи подлиной личности, соотвѣтствующей Зороастру или Заратуштрѣ (на ново-персидскомъ Зардушту). Нужны, однако, неоспоримые доводы, чтобы опровергнуть единогласное показаніе классической древности, которая считаетъ Зороастра историческою личностью и основателемъ персидской религіп. Эпоха и подробности его жизни не выяснены, а имя его не упоминается ни въ одной изъ клинообразныхъ надписей, которыя до сихъ поръ были разобраны. Въ позднѣйшихъ частяхъ Авесты и въ Зендѣ жизнь Зороастра связана съ миеами, о которыхъ мы поговоримъ ниже; но въ *истахъ*, пли гимнахъ Ясны, Зороастръ является человѣкомъ, который вѣритъ и поклоняется божественному существу, встрѣчаетъ въ окружающихъ спльную оппозицію, а въ своихъ покровителяхъ подчасъ малодушіе, борется по временамъ съ внутренними сомнѣніями и опять переходитъ къ твердымъ упованіямъ

Естественнъе предположить. что эти чувства были присущи человъку, основателю религіи, чъмъ то, что они были выдуманы виослъдствіи, когда религія уже клонилась къ упадку. Такъ же,

. 272

ь и во времена Будды, этп древніе арійцы не помышляли о ь, чтобы ппсать біографіи, п оставили намъ лишь отрывочсвѣдѣнія о Зороастрѣ.

Родина Зороастра неизвъстна, но жизнь его протекла, по всъмъ ратіямъ, въ восточномъ Иранѣ, быть-можетъ, въ Бактрія 1). позднъйшихъ частяхъ Авесты говорится, что онъ проповъдыь въ царствованіе Виштаспы, — имя, которое греки переводять асиъ. Однако, надо полагать, что этотъ царь жилъ гораздо ьте Гистаспа, отца Дарія. Царь, очевидно, былъ покровитеь и другомъ Зороастра, и это значительно способствовало sxy его ученія. Два брата—Фрашаоштра и Джамаспа (послѣдній нихъ царскій министръ) — были главными послѣдователями астра, который даже женился на ихъ сестръ Хвови. Подобно ниъ религіознымъ вождямъ, Зороастръ встрѣтилъ поддержку ицѣ своихъ родныхъ и знакомыхъ. Повидимому, у него была я и дъти. Въ Авестъ пичего не сказано объ его смерти, по -Намэ, или книга пранскихъ царей, относящаяся къ тринадцау вѣку, говоритъ, что онъ былъ убитъ въ алтарѣ при осадѣ ка туранскими завоевателями. Единственное указание, которое имбемъ относительно эпохи Зороастра, заключается въ томъ, въ царствование Кира (въ VI въкъ до Р. Х.) религия маговъ господствовала въ западномъ Иранѣ. По различнымъ предпоеніямъ, Зороастръ жилъ въ промежуткъ между 1400 – 1000 ими до Р. X.

Какъ видно изъ послъднихъ частей Авесты, Зороастръ съ течетъ времени былъ надъленъ чудссными, сверхъестествепными ми и занялъ видное мъсто въ миеологіи маговъ. По описаніямъ, побъждаетъ враговъ, главнымъ образомъ, силою своихъ мовъ и прогоняетъ здого духа Аримана огромными каменьями, орые онъ получилъ отъ высшаго добраго бога Ормузда. При рожденіи потоки и деревья ликуютъ; даже самъ Ормуздъ приитъ жертву ручью и молится о томъ, чтобы Зороастръ думалъ, орилъ и поступалъ согласно его закону. Зороастръ, дъйствивно, дълается послъдователемъ Ормузда, прогоняетъ Аримана ругихъ враговъ, желавшихъ убить его. Зороастръ — богоподобборецъ, который побъждаетъ злыя силы словомъ истины и ценными чарами. Въ отдаленномъ будущемъ у него родится мертный сынъ, который придетъ изъ области зари, чтобы

Зел. религін Востока.

Нѣкоторые, въ особенности Джемсъ Дармстетеръ, приходятъ къ другому ржденію: родиною Заратуштры или, по крайней мъръ, религіи, связывасъ его именемъ, была Мидія, и возможно, что самый языкъ Авесты былъ комъ того иранскаго племени, которое жило въ Мидіи, при чемъ, конечно, гвергается возможность или въроятность распространенія этого языка и за гълами Мидіи, преимущественно въ съверо-восточныхъ частяхъ Ирана.

освободить міръ отъ смерти и разрушенія; въ его царствованіе воскреснутъ мертвые и начнется безсмертіе.

Въ Бундагешъ подробнъе указаны событія изъ жизни 30роастра и его чудеса, и на этомъ основании можно составить легендарное жизнеописание великаго учителя. Въ ранний періодъ своей жизни онъ много разъ чудеснымъ образомъ спасался отъ опасности. Юность его была безупречна; на служение міру онь выступиль только въ тридцать лёть. Повидимому, онъ съ нёсколькими послёдователями перешелъ въ собственный Иранъ, совер**пая на пути чудеса. По сказаніямъ, духъ Вогу-Мано** (добрый разумъ) приводитъ его къ высшему существу Ормузду, у котораго Зороастръ проситъ разръшения задать нъсколько вопросовъ. На вопросъ, какое лучшее изъ божьихъ созданий, онъ получаетъ отвътъ: "то, у котораго чистое сердце". Затъмъ онъ узнаетъ имена и обязанности ангеловъ и свойства злого духа Аримана. Ему показывають различныя чудесныя знаменія: Онь видить огненную гору, черезъ которую ему велятъ перейти, при чемъ онъ остается невредимымъ. Ему вливаютъ въ грудь расплавленный металлъ, но онъ не чувствуетъ боли. Ему объясняютъ, что всѣ эти чудеса имѣютъ мистическое значеніе. Затѣмъ онъ получаетъ отъ Ормузда Авесту, которую долженъ возвъстить при дворъ царя Внштаспы. Эта въра въ сношения между Зороастромъ и Ормуздонъ красной нитью проходить по всей Авесть. Въ каждомъ важномъ случат Зороастръ вопрошаетъ Ормузда и получаетъ отъ него определенный ответь. Согласно некоторымь указаніямь, Зороастръ получалъ откровенія на горъ, которая потомъ была объята иламенемъ. Когда онъ въ послъдний разъ явился ко двору, то царскіе мудрецы старались опровергнуть его ученіе, но принуждены были сознаться, что онъ побилъ всѣ ихъ доводы. Нако-нецъ, царь принялъ Авесту послѣ того, какъ пророкъ, обвиненный въ колдовствъ, доказалъ свое призваніе чудесами. Потомъ царь уже во всёхъ дёлахъ совётовался съ Зороастромъ и воздвигь первый храмъ огня.

До сихъ поръ мы говорили о Зороастръ, какъ объ исторической личности, представление о которой связано съ миюическими или вымышленными разсказами, а теперь приведемъ противоположный взглядъ, котораго также держатся нъкоторые ученые. "Всъ черты характеризуютъ въ Заратуштръ бога. Конечно, можно утверждать, что миюический элементъ мало-по-малу окружилъ образъ человъка божественнымъ ореоломъ, но для этого необходимо точно выяснить, въ чемъ именно заключалась дъятельность Зороастра. Предположение о томъ, что онъ противопоставилъ ведаизму новую религию и опровергнулъ существование прежнихъ боговъ.

является несостоятельнымъ, такъ какъ доказано, что боги, иден и культъ маздеизма (т. е. зороастризма) вытекаютъ непосредственно изъ древней религіи и такъ же мало являются ся реакціей, какъ зендъ — реакціей санскрита".

(Darmesteter).

#### Доктрина Зороастра.

Основная черта ученія Зороастра, это — принципъ, дуализма, но которому добрый духъ Агура-Мазда (Ормуздъ) ведетъ непрерывную борьбу съ Ангро-Майніу (Ариманомъ). Въ концѣ концовъ Ариманъ будетъ побѣжденъ и изгнанъ изъ міра. Человѣкъ долженъ принимать дѣятельное участіе въ этой борьбѣ, соблюдая кодексъ, который Ормуздъ сообщилъ Зороастру. Ормуздъ и Ариманъ когда-то существовали слитно и сдѣлались противниками въ древнѣйшій періодъ, извѣстный по гатамъ. Конечное торжество Ормузда свидѣтельствуетъ о томъ, что Ариманъ все-таки стоитъ ниже его. Зороастръ не отрицалъ вѣры въ другихъ духовъ, но, судя по всему, училъ объ особенномъ величіи и о грядущей побѣдѣ Ормузда.

Зороастръ усматриваетъ примѣненіе своей доктрины въ томъ, что никто въ этомъ мірѣ не можетъ занимать безразличнаго положенія, а долженъ стоять или на сторонѣ добра, или на сторонѣ зла. Единственный достойный путь для помышленій, словъ и дѣлъ — добро. Все это было ясно изложено въ первой гатѣ. Нужно отдать полную справедливость Зороастру въ томъ, что онъ выяснилъ значеніе помысловъ, которые составляютъ источникъ грѣха. Нринимая во вниманіе, какъ мало гимны Риг-Веды говорятъ о грѣхѣ, объ искупленіи, о сознаніи вины и о необходимости вымолить прощеніе у божества, легко можно убѣдиться, что Акеста проповѣдуетъ болѣе высокое ученіе.

Какъ бы велико ни было вліяніе Зороастра на религіозное развитіе народа, но возвѣщенная имъ религія могла привиться только тамъ, гдѣ уже раньше существовали положительныя, хотя бы и ошибочныя основныя вѣрованія. Иранцы, несомнѣнно, одного происхожденія съ арійскими индусами, и за неимѣніемъ какихъ-либо памятниковъ, свидѣтельствующихъ о религіозныхъ воззрѣніяхъ предшественниковъ Зороастра, мы должны сравнивать ученіе Авесты съ древними индусскими вѣрованіями. Это сопоставленіе даетъ интересные результаты.

Общее названіе божества въ древнихъ частяхъ Риг-Веды — Дева (сіяющій). Въ позднъйшихъ гимнахъ Дева исключительно обозчачаетъ добраго духа, благодътельнаго бога. Въ Авестъ злой 18\*

духъ носитъ почти то же названіе, именно Дасва. Въ началѣ Риг-Веды съ названіемъ севы чередуется асура; то же слово (ануро) въ Авестѣ примѣняется къ доброму божеству и входитъ въ составъ имени Ормузда (Агура Мазда). Въ позднѣйшихъ частяхъ Риг-Веды и въ браманской литературѣ наименованіе асура относится только къ злымъ духамъ. Къ сожалѣнію, мѣсто не позволяетъ намъ выяснить, насколько это различіе связано съ паденіемъ Варуны и съ возвышеніемъ Индры. По Авестѣ видно, что во времена Зороастра существовали двѣ опредѣленныя и совершенно различныя формы вѣрованій: дикіе кочевники вѣрили въ севъ, или арійскихъ боговъ, и убивали, приносили въ жертву скоть; а болѣе осѣдлые народы вѣрили въ ануръ, покровителей скота, и возводили скотоводство въ священную обязанность.

Зороастръ исповъдывалъ религію осъдлыхъ народовъ и присоединилъ эпитетъ *Мазда* въ названію ихъ главнаго божества. Онъ отождествилъ древнихъ *девъ*, въ которыхъ еще въровали кочевники, со злыми силами, ложными богами, бъсами. По его ученію, всъ они — лишь различныя проявленія или помощники главнаго злого начала, которое часто называется *Друджъ*, или обманъ, и ръже — Ангро-Майніу, или Ариманъ. Такимъ образомъ, Зороастръ только сконцентрировалъ и развилъ древне-арійскую въру въ борьбу между благодътельными и разрушительными силами природы.

Въ книгѣ Вендидадъ употребляется краткое обращеніе къ Ормузду: "Благословенный духъ, создатель вещественнаго міра, святой", или же полное: "Я почитаю создателя Агуру Мазду, блестящаго, лучезарнаго, величайшаго, лучшаго, прекраснѣйшаго, могущественнѣйшаго, мудрѣйшаго, красивѣйшаго по формѣ, славнѣйшаго по святости, щедраго, подающаго благословеніе, создавшаго насъ, приготовляющаго насъ, поддерживающаго насъ, благословеннѣйшаго духа". Geiger обращаетъ особенное вниманіе на то, что Ормуздъ считается духомъ и изображается въ видимой формѣ только въ одномъ мѣстѣ, гдѣ солнце (Митра) названо "тѣломъ и глазомъ Мазды". Въ Авестѣ высшее существо рѣдко является въ человѣческомъ образѣ, и Geiger придаетъ символическій смыслъ всему, что говорится о женахъ и родныхъ Ормузда. Но весьма вѣроятно, что народная масса вѣрила въ существованіе реальнаго родства, хотя религіозные вожди считали его только символическимъ.

Очевидно, большое значеніе придается "имени" Ормузда, которое интересно сравнить съ "именемъ" ветхозавѣтнаго Іеговы и съ 99 именами Аллаха въ Коранѣ. Вотъ эпитеты Ормузда Яшта: "Тотъ, кого вопрошаютъ, податель стадъ, сильный, пресвятой,

создатель всякаго добра, разумъ, премудрость, благосостояніе, податель благосостоянія, Агура (владыка), благодѣтельный, непобѣднмый; тотъ, въ которомъ пѣтъ зла, который ведетъ правильный счетъ (добрымъ дѣламъ и грѣхамъ), всевидящій, псцѣлитель, Мазда (премудрый)". Гаты говорятъ, что онъ никогда не заблуждается и, какъ стражъ, слѣдитъ за всѣмъ глазами, сіяющими святостью. Какое высокое попятіе о божествѣ даютъ гаты, можно видѣть изъ слѣдующаго отрывка: "Прошу тебя, повѣдай мнѣ пстину, о Агура: кто былъ отцомъ чистыхъ созданій въ самомъ началѣ? Кто сотворилъ ходъ солнца и звѣздъ? Кто, какъ не ты, создалъ прибыль и ущербъ луны? Это и еще другое я жажду узнать, о Мазда! Кто поддерживаетъ землю и облака, чтобы они не падали? Кто сдѣлалъ воду и растенія? Кто далъ быстроту вѣтрамъ и облакамъ? Кто, о Мазда, сотворилъ благочестивый разумъ? Кто, дѣлая добро, создалъ свѣтъ и мра̀къ? Кто, дѣлая добро, создалъ сонъ и бодрствованіе? Кто создалъ зарю, полдень и вечеръ?" (Ясна, 44).

Здѣсь, несомнѣпно, проводится мысль, что Ормуздъ существовалъ раньше всѣхъ матеріальныхъ вещей и по своей волѣ сотворилъ міръ. Особенно подчеркивается то, что онъ создалъ святой разумъ, религіозную истину, молитвы и жертвоприношенія. Ормуздъ также считается творцомъ огня, о значеніи котораго мы поговоримъ ниже. Какъ всевѣдующій, непогрѣшимый богъ, онъ награждаетъ добрыхъ и наказываетъ злыхъ и въ этомъ и въ будущемъ мірѣ. Въ гатахъ, напримѣръ, говорится: "Кто въ праведности выказываетъ мнѣ, Заратуштрѣ, истинно добрыя дѣла, того они (божественныя существа) наградятъ будущею жизнью, которая желательнѣе всего другого. Такъ ты сказалъ мнѣ, Мазда, ты, который все знаешь лучше".

Для нечестивыхъ приведена слъдующая угроза; "Кто обманетъ благочестиваго человъка, тотъ долго будетъ пребывать во мракъ, и на долю его достанется гнилая пища и насмъшки. Вотъ куда, о, порочные, заведутъ васъ души ваши въ силу поступковъ".

Нѣкоторыя лица въ сходствѣ зороастрійскаго и еврейскаго представленій о высшемъ божествѣ усматривали доказательство того, что одна религія вытекла изъ другой; иные же, напротивъ, отрицаютъ всякое родство между этими религіями. Такъ, Geiger говоритъ: "По опредѣленію Авесты, Агура Мазда стоитъ, несомнѣнно, гораздо выше боговъ ведійскаго пантеона, и съ нимъ сравниться можетъ только древне-еврейскій Іегова. Но какъ ни очевидно сходство между израильскимъ богомъ и маздейскимъ, я никакъ не могу согласиться съ мнѣніемъ, что Авеста была позаимствована у евреевъ. На иранской почвѣ, совершенно обособленная нація независимо и самостоятельно выработала высокое понятіе о богѣ, какого, за исключеніемъ евреевъ, не достигло ни одно арійское, семитическое или туранское племя". Проф. Geldни одно арійское, семитическое или туранское племя". Проф. Geld-ner считаетъ Ормузда идеализпрованною фигурой какого-нибудь восточнаго царя. Проф. Darmesteter смотритъ на него, какъ на развитіе арійскаго понятія о "богѣ неба" въ виду того, что мно-гія черты свидѣтельствуютъ объ его небесномъ происхождения: онъ — "бѣлый, ясный, видный издали; у него величайшее и пре-краснѣйшее тѣло; солнце — его глазъ, рѣки — его супруги, молнія — его сынъ. Онъ окутанъ небомъ, какъ одеждой, усѣянной звѣздами. Онъ живетъ въ безконечномъ свѣтломъ пространствѣ".

Онъ живетъ въ безконечномъ свътломъ пространствъ". Семь категорій ведійскихъ боговъ, откуда развились двѣнадцать адитій, различаются также и въ иранской религіи. Спрашивается, ие существовали ли они въ очень древній періодъ и не выдѣлился ли изъ ихъ среды Ормуздъ, который впослѣдствіи сдѣлался вер-ховнымъ богомъ? Въ нѣкоторыхъ частяхъ Авесты говорится о семи Амеша Спентахъ (благословенныхъ безсмертныхъ), изъ которыхъ главный — Агура Мазда. Вотъ имена остальныхъ: 1) Вогу - Мано, добрый разумъ, 2) Аша-Вагишта, высшая святость, 3) Хшатра-Варія, желательное владычество, 4) Спента Армати, умѣренные помыслы и чувство смиренія, 5) Гарвататъ, благосостояніе, счастье, здо-ровье, 6) Амерталъ, долгоденствіе, безсмертіе. Отвлеченное значе-ніе этихъ именъ дѣлаетъ ихъ трудными для пониманія, но нѣтъ сомнѣнія, что Авеста призываетъ Амеша Спентъ, какъ живыхъ су-ществъ, которыя могутъ отвѣчать на молитвы. Имъ даже припи-сываютъ опредѣленныя назначенія: Вогу-Мано покровительствуетъ сывають опредѣленныя назначенія: Вогу-Мано покровительствуеть стадамъ, Аша — огню, Хшатра бережетъ металлы, Спента-Армати сторожить землю, а подъ вѣдѣніемъ двухъ послѣднихъ находятся воды и растенія. Приводимъ данное Geiger'омъ объясненіе отвле-ченнаго смысла нѣкоторыхъ Амеша Спентъ въ связи съ ихъ прак-тической дѣятельностью. Вогу-Мано, разумъ, считается покрови-телемъ стадъ потому, что народъ, принявшій ученіе Зороастра я, слѣдовательно, разумный, въ противоположность кочевникамъ, за-нимался скотоводствомъ. Вогу-Мано считался также охранителемъ всѣхъ живыхъ существъ. Связь Аши, чистоты, съ огнемъ — очевидна, такъ какъ огонь — символъ чистоты. Армати (ведійская богиня Арамати) — покровитель земли; на него смотрятъ, какъ на "сми-реннаго страдальца, который все переносптъ, все питаетъ и все выдсрживаетъ". По Риг-Ведѣ, Арамати — благочестіе или геній благочестія. Индійскій комментаторъ Саяна считаетъ Арамати мудростью, впрочемъ, онъ дважды опредѣляетъ то же слово: "земля". Гарвататъ, здоровье — владыка воды, такъ какъ вода подаетъ здо-ровье. Амерталъ, долгоденствіе и безсмертіе, — геній растеній, косывають опредёленныя назначенія: Вогу-Мано покровительствуеть

278

торыя избавляють оть болёзней и смерти, въ особенности растеніе чаома (индійская сома), приносящее здоровье и надолго сохраняющее жизненныя силы. Бёлая гаома доставляеть безсмертіе. Огонь считается сыномь, а Армати дочерью Ормузда. Въ одномъ мёстё (Яшть XIX) всёхъ ихъ призываютъ, какъ сыновей Ормузда: "Я призываю славу Амеша Сцентъ, которыя всё семь думаютъ и поступаютъ одинаково и имёютъ одного общаго отца и владыку, Агуру Мазду".

Интересна также роль язать, которыхъ иные считаютъ ангелами или духовными геніями, господствующими надъ элементами нін надъ отвлеченными понятіями. Dastur говоритъ: "Въ отвлеченномъ смыслѣ все то, что совершенно и достохвально въ нравственномъ и матеріальномъ мірѣ, все то, что прославляетъ мудрость божества, есть язата". (Geiger). Особенное значеніе между язатами имѣетъ Митра, котораго можно уподобить ведійскому богу свѣта Митрѣ, тѣсно связанному съ Варуною. Митра все видитъ и поэтому все знаетъ. Онъ свидѣтель истины, охранитель клятвъ и чистой вѣры; онъ наказываетъ всѣхъ, кто нарушаетъ обѣщанія. Въ то же время онъ владыка общирныхъ пастбищъ и князь странъ. Въ десятожъ яштѣ есть много гимновъ, обращенныхъ къ Митрѣ, нзъ которыхъ мы приведемъ нѣкоторые отрывки.

Агура Мазда обратился въ Спитама-Заратуштръ, говоря: "По истанъ, когда я сотворилъ Митру, владыку общирныхъ пастбищъ, о Спитама, я сотворилъ его столь же достойнымъ жертвоприношеній и молитвъ, какъ и я самъ, Агура Мазда. Злодъй, который солжетъ Митръ (или нарушитъ договоръ), навлечетъ смерть на всю страну, причинитъ міру такое же зло, какъ сто гръшниковъ. о Спитама, не нарушай договора ни съ невърующими, ни съ върующими, такъ какъ Митра и для върныхъ и для невърныхъ".

"Мы приносимъ жертву Митрѣ, владыкѣ обширныхъ пастбищъ, правдивому, благообразному, главѣ собраній, имѣющему тысячу ушей и десять тысячъ глазъ, великому, премудрому, сильному, всегда бодрствующему;

"Который поддерживаетъ колонны просторнаго дома и укръпляетъ его столбы; который подаетъ сыновей и стада быковъ тому дому, гдѣ ему угождали, и разбиваетъ вдребезги тѣ дома, гдѣ его оскорбляли".

Митру призывають во время жертвоприношеній. Ему возсылають мольбы о богатствё, силё, побёдё, чистой совёсти, благословеніи, мудрости и познаніи того, что приносить счастье. Въ одномъ мёстё онъ изображенъ, какъ воинственный храбрый юноша, который по небу и во время битвы разъёзжаетъ въ колесницё, запряженной четырьмя бёлыми коиями, и станорится язатой войны. Ведійское божество Ваю, по Авестѣ, — язата грозы. Ормуздъ проситъ у него силы, чтобы низвергнуть Аримана. Его призываютъ, какъ сильнаго, воинственнаго помощника во всякой опасности. Важное значение имѣютъ также: язата огня, посланникъ боговъ, приносящій на землю молнію и солнечное тепло; язата водъ— Ардвисура-Анагита; язата дождя – Тистрія; побѣдитель враговъ— Веретрагна, Солнце, Луна и т. д. Многіе изъ нихъ по именамъ или эпитетамъ сходны съ ведійскими богами или духами, и яшты совершенно напоминаютъ гимны Риг-Веды.

"Тотъ, кто приноситъ жертву безсмертному, сіяющему, быстротечному Солнцу, устоитъ противъ мрака, устоитъ противъ даевъ, рожденныхъ отъ мрака, устоитъ противъ грабителей и разбойниковъ, устоитъ противъ невидимо подкрадывающейся смерти. Онъ приноситъ жертву Агура Маздъ, приноситъ ее Амеша-Спентамъ, приноситъ се собственной душѣ.

"Мы приносимъ жертву Тистріи, яркому сіяющему свѣтилу, къ которому стремится и стоячая вода, и текучая ключевая вода, и потоки воды, и дождевая вода.

"Когда же ясный и славный Тистрія поднимется для нась? Когда же ручьи, переполнившись водою на толщину лошадинаго копыта, потекуть по прекраснымъ мъстамъ и полямъ, по пастбищамъ и даже по корнямъ растеній, чтобы они дали хорошій рость?"

коныка, потскуть по прекрасники в мютамы и поланы, по настон щамъ н даже по корнямъ растеній, чтобы они дали хорошій рость?"
Слѣдуетъ также упомянуть о богѣ или духѣ Сраошѣ. Имя его означаетъ повиновеніе, въ особенности повиновеніе Святому Слову. Сраоша первый связалъ барегму, священныя жертвенныя вѣтви. Онъ первый воспѣлъ священные гимны. Три раза въ день онъ сходитъ въ міръ, чтобы изгонять Аримана. За это его величаютъ богомъ-жрецомъ. Его орудіе борьбы — святая молитва. Онъ требуетъ, чтобы человѣкъ вставалъ рано и совершалъ положенные обряды. Онъ жалѣетъ бѣдныхъ и нуждающихся и охраняетъ нерушимость договоровъ. Аши, или благочестіе, нравственный порядокъ, дочь Ормузда и сестра Сраоши, Митры и др., подаетъ людямъ разумъ, охраняетъ бракъ и постоянно заботится о домѣ. Она доставляетъ власть и богатство, а дѣвушекъ одаряетъ красотою.

она доставляеть власть и оогатство, а дъвушекъ одаряетъ красотою. Духъ по имени Гейшъ-Урванъ, или "душа быка", въ гатахъ жалуется Ормузду на притъсненія и опасности, которыя онъ терпитъ отъ боговъ. Есть еще масса другихъ духовъ, какъ-то: Святое Ученіе, Святое Слово, Геній справедливости и т. д. Очевидно, зороастризмъ былъ такъ же склоненъ къ олицетворенію отвлеченныхъ понятій, какъ ведійская религія къ олицетворенію матеріальныхъ предметовъ и силъ.

Теперь мы переходимъ къ оборотной сторонѣ медали, къ злычъ иламъ и пхъ отношенію къ Ормузду и добрымъ духамъ. Мы уже

говорили, какъ рельефно Авеста проводитъ принципъ дуализма въ управленіи міромъ. Но, по нѣкоторымъ мнѣніямъ, дуализмъ не болѣе присущъ зороастрійской, чѣмъ христіанской религіи, потому что въ Авестѣ нѣтъ попытокъ объяснить происхожденіе обоихъ духовъ и въ то же время ясно указано, что злая сила имѣетъ лишь временное значеніе. (*West*, свящ. книги Востока, XVIII). *Наид* говоритъ, что Зороастръ держался великаго понятія объ единствѣ и нераздѣльности высшаго существа и старался примирить несогершенство и зло съ благостью и справедливостью бога, предположивъ, что двѣ первородныя причины слпты, несмотря на ихъ полное различіе. Но, конечно, гораздо проще за сущность ученія Зороастра принять увѣрсніе гатъ, что два могущественныя существа сталкиваются и враждуютъ, но что доброе сильнѣе и, подъ конецъ, одержитъ побѣду. Если читать гаты безъ всякой предвзятой мысли, то выносишь впечатлѣніе, что Ариманъ существовалъ съ самаго начала.

Ариманъ, владыка демоновъ, представляетъ полную противоположность Ормузду. Онъ живетъ въ безконечномъ мракъ, самъ представляетъ мракъ, ложь и зло и окруженъ злыми духами. Всякій добрый человѣкъ—его врагъ; рожденіе Зороастра разъярило его. Злые духи раздѣляются на даевъ (девъ) мужескаго пола и друджей, женскаго. Существуютъ шесть главныхъ злыхъ духовъ, соотвѣтствующихъ Амеша Спентамъ; такъ, первымъ тремъ Амеша Спентамъ соотвѣтствуютъ: 1) Акомано, злой разумъ, 2) Андра (Индра), разрушительный огонь и 3) Сару, тиранъ.

(пндра), разрушительный огонь и 3) Сару, тиранъ. Первый отдѣлъ Вендидада подробно описываетъ, какъ Ариманъ каждому доброму творенію Ормузда противопоставилъ свое злое. Раньше всего онъ создалъ рѣчного змѣя и зиму, затѣмъ овода, хлѣбныхъ муравьевъ, москитовъ, демоновъ, нимфъ и т. д. и, кромѣ того, грѣховныя желанія, невѣріе, гордость, неестественные грѣхи, погребеніе и сожженіе мертвыхъ, притѣсненія чужихъ правителей и чрезмѣрную жару. Ариманъ также считается убійцей перваго быка, отравителемъ растеній и производителемъ дыма, грѣха и смерти.

Нъкоторые зароастрійскіе злые духи напоминають ведійскихь; такъ, напр., яту, это—демоны, пайрики—злыя нимфы, останавливающія дождь, дрванты или древанты—опрометью бъгущіе враги; варенія - даевы — небесные враги. Бушьянста посылаеть людямъ сонь на заръ, чтобы они забыли помолиться и т. д. Въ яштахъ Зороастръ изображенъ совершеннымъ человъкомъ,

Въ яштахъ Зороастръ изображенъ совершеннымъ человъкомъ, который впервые вступилъ въ борьбу съ Ариманомъ. Въ 13-мъ яштъ говорится: "Мы поклоняемся благочестію и Фраваши, духу святого Заратуштры, который первый сталъ мыслить, говорить и

дёлать добро, который былъ первымъ жрецомъ, первымъ воиномъ, первымъ земледѣльцемъ, первый овладѣлъ быкомъ, святостью, словомъ, повиновеніемъ слову, властью, всѣмъ добромъ, сотвореннымъ Маздою; первый въ этомъ вещественномъ мірѣ провозгласилъ слово, побѣждающее даевъ, законъ Агуры. Онъ былъ силенъ, подавалъ жизнь всему доброму, проповѣдывалъ народамъ законъ. Къ нему стремились Амеша Спенты вмѣстѣ съ солнцемъ въ полнотѣ вѣры и сердечнаго благочестія; онѣ стремились къ нему, какъ къ владыкѣ и господу міра, прославляющему лучшаго, прекраснѣйшаго Ашу. При его рожденіи и возрастаніи радовались воды и растенія; при его рожденіи и возрастаніи всѣ добрыя созданія восклицали: "Слава!" (Свящ. кн. Востока, т. ХХІІІ). Здѣсь видны зачатки обоготворенія человѣка.

Борьба между добромъ и зломъ считается всемірной. Каждая сила, существо или матеріальный предметь относится къ той или иной сторонѣ; всѣ животныя и растенія также служать той или другой силѣ. Иногда боги и враги являются людямъ подъ видомъ собакъ, змѣй, выдръ, лягушекъ и т. д. Убивать созданіе Ормузда грѣхъ, но, убивая созданіе Аримана, человѣкъ искупаетъ зло. По поводу этого ученія Darmesteter говоритъ, что "Персія была близка къ обожанію животныхъ".

Человѣчество считается раздѣленнымъ между Ормуздомъ и Ариманомъ. Служитель Ормузда и Аши (огня) приноситъ имъ жертвы съ возліяніямъ святой воды и сока подкрѣпляющаго и цѣлительнаго растенія заомы (ведійской сомы), питье котораго есть богоугодный поступокъ. Вѣрующій помогаетъ Ормузду и святымъ духамъ каждымъ своимъ помышленіемъ, словомъ или дѣломъ, а также — оказывая покровительство всѣмъ существамъ Ормузда. Жрецъ Атгарванъ, прогоняющій враговъ и болѣзни силою чаръ; воинъ, побѣждающій нечестивыхъ; земледѣлецъ, получающій хорошій урожай, — все это слуги Ормузда, а противоположные имъ слуги Аримана. Вѣрующіе будутъ возсѣдать на небѣ съ Ормуздомъ; въ концѣ временъ мертвые воскреснутъ и будутъ жить на землѣ, которая тогда освободится отъ всякаго зла.

Въ связи съ этимъ мы должны указать на въру въ духа (фраваши), который первоначально созданъ отдѣльно отъ тѣла и послѣ смерти опять разлучается съ нимъ. Прежде фраваши считались духами предковъ, но впослѣдствіи они получили значеніе безсмертной составной части каждаго существа: боговъ, животныхъ, растеній и даже неодушевленныхъ предметовъ. 13-й яштъ называетъ ихъ "страшными и всемогущими фраваши", которые подаютъ помощь, доставляютъ радость вѣрующимъ и поддерживаютъ всѣ созданія. Въ виду того, что фраваши помогаютъ въ непре-

 $\mathbf{282}$ 

рывной борьбё между добромъ и зломъ, имъ поклоняются и призываютъ ихъ при всякомъ удобномъ случаё. Они — "могущественнъйшіе двигатели, легчайшіе въ поступательномъ движеніи, медленнъйшіе въ отступленіи, надежнъйшіе мосты; у нихъ самая мъткая рука и оружіе, они никогда не обращаются въ бъгство"; поэтому-то они страшны врагамъ. Однако, гимны говорятъ, что сами фраваши взываютъ слъдующимъ образомъ: "Кто будетъ восхвалять насъ? кто принесетъ намъ жертву? кто будетъ размышлять о насъ? кто будетъ благословлять насъ? кто встрътитъ насъ съ мясомъ и одеждой въ рукахъ и съ молитвой, достойной блаженства?" Выше всъхъ остальныхъ стоитъ фраваши Агура Мазды.

Авеста, несомнѣно, проповѣдуеть ученіе о безсмертіи и о будущемъ мірѣ, который "лучше добра". Идея о томъ, что въ загробный міръ ведетъ мостъ, была свойственна многимъ религіямъ. По описанію Авесты, это— "мостъ воздаяній", гдѣ будетъ оказано правосудіе. Добрые пойдутъ въ жилище свѣта и славы, гдѣ Ормуздъ царствуетъ и восхваляется въ гимнахъ. Злые, лжеучителя и идолопоклонники на вѣчныя времена отправятся въ жилище бѣсовъ, въ вѣчный мракъ, гдѣ ихъ ждутъ насмѣшки демоновъ. ХХП яштъ описываетъ судьбу добрыхъ и злыхъ. Духъ добраго человѣка три дня послѣ смерти остается у изголовья трупа и вкушаетъ столько счастья, сколько можетъ вкусить весь міръ живущихъ. Затѣмъ онъ переходитъ въ благословенную страну, гдѣ его встрѣчаетъ собственная его совѣсть въ лицѣ прекрасной небесной дѣвы, которая перечисляетъ всѣ его добрыя дѣла и ведетъ его въ рай Добраго Помысла, Добраго Слова, Добраго Дѣла и Безконечнаго Свѣта. Дурной человѣкъ три дня несетъ такія страданія, какія можетъ вытерцѣть весь міръ живущихъ, а затѣмъ попадаетъ въ нечистую область Злого Помысла, Злого Слова, Злого Дѣла и, наконецъ, въ Безконечный Мракъ. Позднѣе эта картина была еще полнѣе разработана.

Въ одномъ мѣстѣ гаты говорять, что послѣ окончательнаго распредѣленія наградъ и наказаній, наступитъ разложеніе міра. Вообще же Авеста надѣется на возрожденіе земли и на воскресеніе мертвыхъ, которые соединятся со своими душами. Многіе полагаютъ, что мысль о воскресеніи первоначально зародилась у персовъ, отъ которыхъ ее позаимствовали іудеи. Авеста учитъ, что передъ концомъ міра появятся три великихъ пророка, сверхъестественные сыновья Заратуштры. Послѣдній изъ нихъ, Астватъэрта, или побѣдный Спаситель, воплощенное благочестіе, преодолѣетъ всѣ мученія людей и демоновъ. Онъ обновитъ міръ, сдѣлаетъ живущихъ безсмертными, пробудитъ мертвыхъ отъ сна,

положитъ конецъ смерти, старости и тлёнію и пошлетъ благо честивымъ вёчную счастливую жизнь. Между свётлыми и темными силами произойдетъ послёдняя рёшительная борьба, и Астватъ Эрта съ помощью добрыхъ духовъ побёдитъ демоновъ, искоре нитъ зло. Затёмъ наступитъ мирное и счастливое царство Ор музда и праведниковъ, которое уже не будетъ нарушаться никакими проявленіями зла.

### ГЛАВА XII.

## Зороастрійскія книги. Митраизмъ.

веста. — Мъсто ея происхожденія. — Эпоха. — Гаты. — Народъ, описываемый итами. — Вендидадъ. – Самыя пріятныя и непріятныя мъста. — Нечистота труовь. — Выставленіе покойниковь. — Законы о договорахъ и оскорбленіяхъ. испередъ и Ясна. — Богослуженіе. — Древніе маздейскіе обряды. — Исторія аговь. — Утрата зороастрійскихъ книгъ — Пехлевійскіе тексты. — Бундагешть. — Паясть. Ла-Шаясть. — Дадистанъ-и-Диникъ. — Духъ мудрости. — Митраизмъ. — (ятраическіе памятники. — Враждебное отношеніе христіанъ. — Митраическія церемонів.

#### Авеста,

Изъ данныхъ самой Авесты можно заключить, что она была юздана въ восточномъ Иранъ, на востокъ отъ центральной перидской пустыни, въ бассейнъ Сыръ-Дарьи, такъ какъ почти вск чъста, упоминаемыя въ ней, находились въ этихъ предёлахъ, за исключеніемъ Раги, которая лежала около западной границы. Изъ наменитыхъ западныхъ городовъ упомянутъ только Вавилонъ. Арійская страна названа перво-созданной и самой лучшей. "Перная страна, которую я, Агура Мазда (Ормуздъ) сотворилъ, это — Аріана Вайджа (страна), расположенная на прекрасной Датіи. Поэтому Ангро-Майніу (Ариманъ), полный смерти, создалъ водяныхъ змѣй и лютую зиму". (Geiger). Возможно, что арійская страна, о которой здѣсь идетъ рѣчь, это — Верхній Ферганъ.

Вотъ, что можно судить объ эпохѣ Авесты: кромѣ Раги, въ ней не упоминается ни одинъ изъ городовъ, извѣстныхъ во вреена мидянъ и ахеменидовъ, не названа ни одна изъ позднѣйихъ націй или имперій. Авеста знаетъ только арійцевъ, а не иъ подраздѣленія на персовъ, пароянъ и мидянъ. Въ ней ничего е сказано о битвахъ между мидянами и вавилонянами, а тѣмъ олѣе о завоеваніяхъ Александра Великаго. Что особенно знамеательно, такъ это — намеки на множество внѣшнихъ событій, итвъ, набѣговъ, свидѣтельствующихъ о враждѣ арійцевъ съ нерійцами и осѣдлыхъ земледѣльцевъ съ кочевниками. Племенное

дѣленіе было въ полной силѣ, и только могущественнымъ царямъ удавалось сплотить племена въ царства. Вполнѣ естественно усматривать во всемъ этомъ признави глубокой древности, особенно, если считаться съ первобытнымъ типомъ языка Авести. Разумѣется, нельзя признавать отдѣльныхъ частей ея повѣствованія миеическими по той лишь причинѣ, что утрачены нѣкоторыя имена. Показаніе Геродота, что мидяне прежде называлися арійцами, также подтверждаетъ древность преданія Авесты обт арійцахъ: очевидно, въ тѣ времена мидяне еще не сдѣлались самостоятельнымъ народомъ.

Посмотримъ теперь, что гаты, или гимны Авесты, собранны въ Яснѣ, сообщаютъ о народѣ, въ средѣ котораго они сложились. Всѣ они говорятъ устами Зороастра. Царь Виштаспа описы вается, какъ благочестивый другь и помощникъ Зороастра, жаж дущій возвѣстить егој святое дѣло. Гаты, часто упоминаютъ с лицахъ и событіяхъ того времени. Религія только формируется, и приверженцы ея подвергаются преслѣдованіямъ. Въ гатахъ, не сомнѣнно, есть примѣсь миеологіи, но если бы отрицать историческіе факты въ основѣ всѣхъ литературныхъ памятниковъ, ко торые содержатъ миеическія объясненія или описанія, то, номимо Авесты, пришлось бы еще отвергнуть очень многое.

Весьма важное указание на древность гатъ и на родство описываемаго ими арійскаго народа съ арійцами Риг-Веды заключается въ томъ, что корова играла большое значение въ иха жизни, и на вскармливание и уходъ за нею было обращено особое вниманіе. Итакъ, арійцы переживали пастушескій періодъ который слёдуеть за кочевою жизнью, и становились болёе оста лыми, чёмъ обыкновенные владёльцы овець и козъ, которынт легко перегонять свои стада съ одного пастбища на другое. Гати выясняють, что корова указываеть постоянное жилище, составляет предметъ заботы дъятельнаго землепашца и способствуетъ развитію земледѣлія. Въ Вендидадѣ, наоборотъ, земледѣліе возведено на одну степень со скотоводствомъ. Гаты говорятъ, что между кочевниками и земледбльцами существуеть антагонизмъ и цервые противятся ученію Зороастра. Дъйствительно, кочевники какъ всегда водится, грабили осъдлыхъ жителей и, естественно, не взлюбили духовнаго проповёдника своихъ болёе цивилизованныхъ братьевъ. Зороастръ считается особымъ покровителемъ во ровы и заявляеть, что корова создана для трудолюбивыхъ и дбя тельныхъ людей. Изъ позднъйшихъ частей Авесты мы узнаемъ, что религія Зороастра вполнѣ утвердилась, а съ нею и ордент жрецовъ (атгарвановъ). Население состояло изъ земледъльцевъ и пастуховъ, повседневная его жизнь была тёсно связана съ реля-

гіей, а характеръ народныхъ праздниковъ обусловливался его занятіями. Народъ, повидимому, еще не употреблялъ соли; звонкая монета и желѣзо также не были ему извѣстны; онъ еще не вышелъ изъ бронзоваго вѣка. Одно мѣсто, гдѣ говорится о Гаутамѣ, навело иныхъ на предположеніе, что Авеста написана позднѣе его эпохи, но это ничуть не доказательно, такъ какъ это имя, по всей вѣроятности, древне-иранскаго происхожденія; оно встрѣчается также въ Риг-Ведѣ.

Книга Вендидадъ описываетъ зороастрійскіе обряды очищенія. Первые ея два отдѣла принадлежатъ къ древнѣйшимъ литературнымъ памятникамъ. Въ первомъ отдѣлѣ, между прочимъ, говорится о томъ, какъ Агура Мазда сообщилъ Зороастру, что онъ вселилъ каждому народу привязанность къ своей странѣ, иначе всё устремились бы въ арійскую страну, которая лучше всѣхъ остальныхъ. Далѣе описывается противоположное твореніе Ангро-Майніу (Аримана), — страна, гдѣ десять мѣсяцевъ длится зима. По преданію, послѣ этого были созданы окрестныя страны, а Ариманъ въ отместку сотворилъ различныя бѣдствія, въ томъ числѣ грѣхи, зло и ядовитыхъ насѣкомыхъ. Во второмъ отдѣлѣ Зороастръ спрашиваетъ Ормузда, кто былъ первый смертный, съ которымъ онъ бесѣдовалъ, п получаетъ отвѣтъ: "Прекрасный Яйма, великій пастухъ". Яйма, повидимому, считается основателемъ цивилизаціи; ему было сказано, что приближается пора роковыхъ зимъ, поэтому онъ долженъ въ большой загороди собрать всевозможныя сѣмена и устроить родъ земного рая. Яйма въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ сходенъ съ Ямой, ведійскимъ правителемъ умершихъ душъ.

Въ третьемъ отдѣлѣ Вендидада перечислены пять самыхъ пріятныхъ и пять самыхъ непріятныхъ мѣстъ для земли. Пріятны: 1) мѣсто, куда вступаетъ вѣрующій съ дровами для жертвеннаго огня и со связкой священнаго хвороста, читая молитву Митрѣ, владыкѣ общирныхъ пастбищъ и богу Рамѣ-Свастрѣ, который подаетъ стадамъ хорошій кормъ; 2) мѣсто, гдѣ вѣрующій строитъ домъ для жреца, его жены, дѣтей и стадъ; 3) мѣсто, гдѣ вѣрующій разводитъ больше всего хлѣба, травы и плодовъ; 4) мѣсто, гдѣ бываетъ наибольшій приростъ стадъ и табуновъ; 5) мѣсто, гдѣ скопляется больше всего удобревія. Непріятны тѣ мѣста, гдѣ находятся трупы и другія созданія Аримана, а также плѣнныя жена и дѣти какого-нибудь вѣрующаго.

Инкто не долженъ переносить трупа въ одиночку. Если трупъ погребается <sup>1</sup>), то лишь на время, и въ промежуткъ шести мъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По случаю зимы, дождя или дурной погоды. Прим. перев.

сяцевь его надлежить откопать и выставить. Значительная часть Вендидада посвящена описанію оскверненія оть труповъ или мертвечины и способовъ очищенія. Во всемъ виденъ тотъ руко-водящій принципъ, что чистота, особенно тѣлесная, имѣетъ пер-венствующее значеніе. Нечистота считается дѣломъ демона, ковенствующее значение. нечистота считается деломъ демона, ко-торый пребываетъ въ трупѣ и оттуда переходитъ въ тѣхъ, кто къ нему прикасается. Чтобы изгнать нечистаго духа, нужны осо-быя омовенія и чары. Ни въ одномъ вѣроученіи мысль объ осквер-неніи отъ трупа не достигала такого развитія, какъ въ зороненіи отъ трупа не достигала такого развитія, какъ въ зоро-астризмѣ. Злой духъ можетъ быть изгнанъ изъ трупа при посред-ствѣ "четырехъокой собаки", которую приводятъ посмотрѣть на покойника. Нодъ четырехъокою собакой разумѣютъ такую, у кото-рой два пятна надъ глазами. Здѣсь напрапивается сравненіе съ четырехъокими псами ведійскаго бога Ямы и трехголовымъ Цербе-ромъ, который сторожитъ адскія врата. Вездѣ, гдѣ проносятъ трупъ, ему сопутствуетъ смерть, и ни одинъ человѣкъ, ни одно животное не должны идти по этому пути, пока четырехъокая собака не отгонитъ дыханіе смерти, чему также помогаетъ жрепъ своими заклинаніями.

Своими заклинаніями. Огонь, земля и вода считаются священными стихіями; поэтому трупы надлежить держать какъ можно дальше оть нихъ, относить на высокія вершины, гдё много хищныхъ птицъ и собакъ, и при-вязывать за ноги и за волосы въ подмосткамъ, чтобы кости не были унесены. Оставшіяся кости нужно складывать въ *дахму*, иля башню безмолвія. Смерть части тёла и болёзнь также считается

башню безмолвія. Смерть части тули складавать вы балжу, нля башню безмолвія. Смерть части тули складавать вы балжу, нля оскверненіемъ. Все, что исходить отъ человуческаго тула, — не-чисто, даже обрузки нортей и волось. По зороастрійскому ученію, болузни посылаются Ариманомъ, и ихъ нужно лучить омовеніями и чарами. Если бы предстоялъ выборъ между нусколькими вра-чами, изъ которыхъ одинъ лучитъ ножомъ, другой — травами, а третій — святымъ словомъ или чарами, то предпочтеніе нужно отдать послуднему. Этимъ объясняется то, что большая часть вра-чей принадлежали къ классу жрецовъ. Четвертый отдуль Вендидада излагаетъ законы о различныхъ договорахъ и оскорбленіяхъ. Послуднія раздуляются на семь сте-пеней; при всякой повторной обидъ вина усугубляется. За пре-ступленія полагается тулесное наказаніе и, кромъ того, предстоять страданія послъ смерти. Оскорбленія боговъ наказываются гораздо строже, чъмъ оскорбленія людей. Человъкъ, ложно приписывающій себъ способность очищать нечистое или въ одиночку переносящій трупъ, достоинъ смерти, такъ какъ это особенно оскорбляеть бо-говъ. Только раскаяніе можетъ спасти человъка отъ загробныхъ мукъ. Сожженіе или погребеніе мертвыхъ, употребленіе въ пищу

падали и неестественныя преступленія не могуть быть искуплены; за это человѣка ждетъ смерть и будущія мученія. Виспередъ и Ясна, собственно, составляють одну нераздѣль-

Виспередъ и Ясна, собственно, составляють одну нераздѣльную часть Авесты и излагають зороастрійское богослуженіе. Краткій Виспередъ содержить призываніе Ормузда и добрыхъ геніевъ на предстоящія церемоніи. Ясна буквально означаетъ "жертвоприношеніе съ молитвами" и заключаетъ въ себѣ изть, или гимны, о которыхъ мы уже говорили. Жрецы должны были читать эти гаты (не въ присутствіи мірянъ) во время нѣкоторыхъ религіозныхъ церемоній, которыя заключались въ освященіи воды, баресмы, или вѣтвей, и сока гаомы и въ принесеніи жертвы: драонъ, т. е. маленькихъ круглыхъ пирожковъ съ кусочками варенаго мяса, которые потомъ шли на трапезу жрецамъ. Собственно на обязанности жреца лежало разъ въ сутки прочесть всю Авесту, главнымъ образомъ, въ продолженіе ночн, такъ какъ это подготовляло его къ совершенію очистительныхъ обрядовъ.

Интересъ богослуженія не пропорціоналенъ его продолжительности. Приводимъ отрывки изъ Виспереда: "Мы почитаемъ всевѣдущаго Агуру Мазду. Мы почитаемъ свѣтъ солнца. Мы почитаемъ солнце и Амеша Спентъ. Мы почитаемъ совершенныя Мантры. Мы почитаемъ славныя дѣла чистоты. Мы почитаемъ собранія во имя огня. Мы почитаемъ чистое и благодѣтельное процвѣтаніе и разумъ". — "Напрягайте руки, ноги, волю, о маздейцы, ученики Заратуштры, для совершенія добрыхъ дѣлъ, предписанныхъ закономъ и справедливостью, для избѣжанія злыхъ дѣлъ, беззаконныхъ и несираведливыхъ. Подавайте тѣмъ, кто нуждается".

Ясна даетъ перечень тѣхъ духовъ, въ честь которыхъ приносятся въ жертву различные священные предметы или которымъ жрецы воспѣваютъ хвалу, напр.: "посредствомъ этой баресмы и святой воды я воздаю почтеніе чистымъ духамъ мѣсяцевъ, чистымъ духамъ чистаго міра. Я воздаю почтеніе новолунію, чистымъ духамъ чистаго міра". Иногда намекается на исторію или на подвиги духовъ. О царствѣ Ормузда говорится слѣдующее: "Властвуй неограниченно надъ водами, надъ деревьями, надъ всѣмъ тѣмъ, что хорошо и что чистаго происхожденія! Сдѣлай праваго человѣка могущественнымъ, а неправеднаго безсильнымъ и слабымъ!" Въ уста Зороастра вложенъ длинный очеркъ происхожденія и исторіи Гаомы, которому возносятъ, какъ лицу, молитвы въ вычурныхъ выраженіяхъ. Къ числу благъ, о ниспосланіи которыхъ молятъ Гаому, относятся: рай, здоровье, долгоденствіе, благосостояніе, побѣда, благополучіе, потомство и т. д. Его также просятъ воспрепятствовать тѣмъ, кто намѣревается оскорбить вѣрующаго, и послать имъ самимъ всякія бѣдствія.

Вел. религія Востока.

Всё эти укаванія дають намъ понятіе о томъ, что изъ себя представляла зороастрійская религія за нъсколько въковъ до христіанской эры, но уже позднѣе эпохи самого Зороастра. Въ Авестѣ ничего не говорится о храмахъ; священный огонь хранился на алтарь, устроенномъ на какомъ-нибудь холмъ и обнесенномъ заборомъ, подъ отврытымъ небомъ. Маздейцы не дълали никакизъ изваяний боговъ; символомъ ихъ служилъ единственно огонь, который постоянно поддерживался въ большихъ каменныхъ или мёдныхъ сосудахъ, куда подбрасывали лучшія дрова. Жрецы (атгарваны) преподавали завонъ Божій, читали священные тексты и призыванія, приготовляли гаому, мыли священные сосуды и совершали искупительные и очистительные обряды. Имъ полагалось знать Авесту наизусть, а также поучать и посвящать новообращенныхъ и учениковъ. Повидимому, они переходили съ мъста на мъсто для совершенія своихъ богослужебныхъ обязанностей. Нькоторые изъ нихъ были испусными врачами, но часто лъчни однъми лишь священными формулами. Праздниковъ было довольно много: первое, восьмое, восемнадцатое и двадцать-третье число каждаго мѣсяца посвящалось Ормузду; третье и пятое-Амеша Спентамъ и, вообще, каждый день — какому-нибудь богу или луху. Главными праздниками считались: Повый годъ, въ честь Ормузда, и осеннее равноденствіе, въ честь Митры. Послъдніе десять дней въ году отдавались памяти умершихъ. Оскверненія людей, о которыхъ мы говорили выше, искупались сложными очистительными церемоніями, которыя совершаль жрець.

Во времена Дарія халдейское и семитическое поклоненіе нконамъ оказало нъкоторое вліяпіе на культъ Ормузда. Дарій въ своихъ надписяхъ помъстилъ символический рисуновъ бога. Артаксерксъ II соорудилъ въ Экбатанъ статуи и храмъ Анагитъ. Неизвъстно точно, какимъ образомъ маги сдълались жрецами авестійской религіи; прежде они, повидимому, составляли племя или касту мидянъ и унаслъдовали арійскія традиціи въ обработкъ Зороастра. Они пріобрѣли большое вліяніе въ Персидской имперіи, сдълавшись не только религіозными учителями и жрецами, но также политическими чиновниками и государственными совътниками. Надо думать, что они смъшались, слились съ древне-персидскимъ жреческимъ сословіемъ. Маги носили передъ царемъ Священный Огонь и преподавали царскимъ сыновьямъ религію Зороастра. Едва ли они уже и тогда занимались предсказаниемъ. гаданіемъ, толкованіемъ сновъ и т. п.; есть въроятіе думать, что это лежало на обязанности халдейскихъ жрецовъ. По словамъ греческихъ историковъ, никто въ Персіи не могъ совершать жертвоприношения безъ посредства мага. Маги приносили жертвы на

высокихъ мёстахъ, помолившись предварительно огню (или, върнѣе, поглядѣвъ на священный огонь). Жертва состояла изъ животныхъ, которыхъ они убивали обухомъ. Божеству не оставляли какой - либо части мяса: съ него достаточно было души животнаго. "На западѣ, въ Каппадокіи, — говоритъ Страбонъ, — были отгороженныя мѣста; въ каждомъ изъ нихъ посредниѣ находился алтарь съ кучею пепла, на которомъ маги поддерживали неугасаемый огонь. Ежедневно они пѣли часъ передъ огнемъ, держа въ рукахъ связку прутьевъ". Религія маговъ распространилась даже до городовъ Лидіи, гдѣ ихъ вѣру принялъ Павзаній.

Выставление труповъ уже было въ ходу у древнихъ персовъ, хотя, въроятно, только въ жреческомъ сословии; царей хоронили. Во времена Сассанидовъ, всъхъ покойниковъ выставляли, какъ это практикуется и въ настоящее время.

Не подлежитъ сомнѣнію, что до насъ не дошли нѣкоторыя книги, въ древности входившія въ составъ Авесты. Различныя преданія говорять объ ихъ числѣ (21), объ ихъ содержаніи и о стараніи сохранить ихъ. Александръ Великій во время оргіи сжегь дворецъ Персеподя, гдъ находился одинъ изъ имъвшихся въ то время ивухъ полныхъ экземпляровъ Авесты; другой же, какъ говорятъ, быль похищень греками. Попытки персидскихь царей изъ династіи Сассанидовъ, стремившихся собрать и сохранить зороастрійскія книги, не удались, благодаря разрушительному духу магометанъ; тъ персы, которые отказались принять въру побъдителей, энигрировали въ Индію и поселились, главнымъ образомъ, на запалномъ берегу. Они сохранили нъкоторыя части Авесты вмъстъ съ переводами, комментаріями и оригинальными произведеніями на пехлевійскомъ языкѣ, который преобладалъ въ Персіи съ третьяго до десятаго въка нынъшней эры. Пехлевійскіе тексты дають намъ понятіе о средней исторіи маздензма, которая, какъ говоритъ West, представляла "странную смъсь древнихъ и новихъ элементовъ, гдъ сказывались обычные признаки упадка,стремление къ сложнымъ формамъ и детальной разработкъ".

Одинъ изъ этихъ текстовъ, Бундагешъ, длетъ очеркъ космоговін; легенда описываетъ ходъ мірозданія подъ хорошимъ вліяніемъ Ормузда и дурнымъ вліяніемъ Аримана и столкновенія обоихъ боговъ, вплоть до эпохи древне-персидскихъ царей и Зороастра; дальнъйшая персидская исторія изложена очень кратко. Иного данныхъ свидътельствуютъ о томъ, что это — комментированый переводъ съ авестійскаго оригинала. Бахманъ Яштъ замъчательная пророческая книга, въ которой Ормуздъ предсказываетъ Заратуштръ судьбу его религіи.

Шаясть - ла - Шаясть, книга о "чистомъ" и "нечистомъ", изла-

19\*

гаетъ законы и обычаи, касающіеся грѣха и оскверненія. Въ ней перечислены различныя степени нарушенія законовъ собственности, различныя подраздѣленія добрыхъ дѣлъ и тѣхъ людей, которые могутъ или не могутъ совершать ихъ, способы искупленія грѣха, различные виды культа и множество пространныхъ правилъ. Всѣ они сводятся къ педантическому внѣшнему и формальному очищенію и не свидѣтельствуютъ о высокомъ умственномъ развитіи народа.

Дадистанъ-и-Диникъ, книга, написанная въ девятомъ вѣкѣ великимъ жрецомъ Манускигаромъ, излагаетъ ученіе и обряды современныхъ парсовъ. Заглавіе ея означаетъ: "Религіозныя миѣнія или рѣшенія". Въ ней говорится, что люди созданы для "добра и преуспѣянія". Человѣкъ долженъ прославлять и восхвалять Всеблагого Создателя. "Праведный человѣкъ есть тотъ, который выполняетъ возложенныя на него занятія и держится осторожно, чтобы его не обманулъ жадный врагъ". Зло, которое въ этомъ мірѣ въ широкихъ размѣрахъ выпадаетъ на долю добрыхъ людей, обыкновенно приписывается демонамъ и злымъ людямъ; но за это добрые получатъ въ духовномъ существованіи большую награду и будутъ застрахованы отъ зла и неподобающихъ поступковъ. Въ Дадистанъ-и-Диникѣ также говорится о выставленіи труповъ, о познаніи душою судьбы тѣла и о будущности злыхъ и добрыхъ. Небо описано, какъ свѣтлое и яркое мѣсто, адъ же какъ очень темное. Священный поясъ - шнуръ — означаетъ служеніе священнымъ существамъ, является символомъ искупленнаго грѣха и предвѣстникомъ блаженства. Священные обряды угодны Ормузду, такъ какъ они вполнѣ соотвѣтствують его повелѣніямъ и вызваютъ покровительство добрыхъ духовъ, приростъ удобренія, произрастаніе растеній, благосостояніе міра и всѣхъ живызъ существъ. Въ этой книгѣ описанъ надлежащій способъ богослуженія, который по существу ничѣмъ не отличается оть описанныхъ выше обрядовъ и не носитъ особенно возвышеннаго или оригинальнаго характера.

Другая пехлевійская книга: "Мнѣнія Духа Мудрости", проповѣдуетъ вѣру въ то, что "врожденная мудрость" Ормузда, какъ отдѣльная, созданная Ормуздомъ личность, произвела матеріальный и духовный міръ и, по свидѣтельству преданія, можетъ воплощаться и поучать людей. Еще одна книга въ томъ же родѣ называется: "Объясненія, разсѣивающія сомнѣнія"; она отстаиваетъ маздейскій дуализмъ на томъ основаніи, что другія религіи, объясняя происхожденіе зла, должны или унизить характеръ Верховнаго Существа, или предположить существованіе пагубнаго вліянія, которое на дѣлѣ не что иное, какъ злой духъ.

Эта книга считаетъ несостоятельными магометанскую, іудейскую, пристіанскую и манихейскую доктрины и критикуетъ ихъ.

#### Митраизиъ.

Въ предыдущихъ главахъ мы уже говорили о богъ Митръ. Теперь намъ надлежитъ еще упомянуть о митраизмъ, темномъ культъ, который, по нъкоторымъ мнъніямъ, въ первые въка христіанства былъ самымъ распространеннымъ въроученіемъ въ Римской имперіи, куда онъ былъ занесенъ солдатами 1). Въ Ведахъ богъ Митра тъсно связанъ съ Варуной. Зороастръ считалъ его владыкой общирныхъ пастбищъ, созданныхъ Агура Маздой. Впрочемъ, и здъсь онъ также былъ носителемъ небеснаго свъта, а впослъдствіи сдълался, по преимуществу, богомъ солнца, свъта, правды, нравственной чистоты и доброты, который наказываетъ Митра-Друджа, "того, кто лжетъ Митръ"; благодаря этому, онъ также производитъ судъ въ аду. (Св. Кн. В., IV, XXIII). Rawlinsom говоритъ, что Дарій Гистаспъ отвелъ одинаково почетныя мъста эмблемамъ Агуры Мазды и Митры на скульптурной доскъ своей усыпальницы (485 г. до Р. Х.); его примъру слъдовали и другіе монархи. Имя Митридатъ ("данный Митрою"), очень распространенное среди восточныхъ царей, также свидътельствуетъ о высокомъ значении Митры. На Митру стали смотръть, какъ на посредника между Ормуздомъ и Ариманомъ, въчно юнаго, охраняющаго человъчество отъ зла и совершающаго таинственное жертвоприношеніе, благодаря которомъ кенскаго пола; поэтому

Иногда Митра считается божествомъ женскаго пола; поэтому на нёкоторыхъ митранческихъ памятникахъ встрёчаются двоякіе символы: бога и богини. Греко-романскій барельефъ: "Митра, убивающій быка", который находится въ Британскомъ музеѣ, указываетъ на символическую связь этого быка съ жертвоприношеніями и очищеніями; на другихъ изображеніяхъ Митра убиваетъ не быка, а барана. По показанію Оригена, митранческія мистеріи воспроизводили ходъ свѣтилъ небесныхъ и планетъ и, среди нихъ, человѣческую душу, лишенную уже тѣлесной оболочки.

нихъ, человъческую душу, лишенную уже тълесной оболочки. Митраическій культъ совершался тайно, большей частью въ подземельяхъ, а древніе христіане противились и препятствовали ему. Еще понынѣ сохранились остатки митраическихъ алтарей, висѣченныхъ въ скалахъ и называемыхъ "скалистыми Митрами". Митраическіе обряды, вѣроятно, въ значительной степени были позаимствованы изъ зороастрійской религіи. Во время весенняго равноденствія Митру оплакивали, какъ покойника, и ночью клали

<sup>1</sup>) Cm. J. M. Robertson, «Religions systems in the World», 1890, crp. 225-248.

его каменное изваяніе въ гробъ. Юстиніань мученикъ и Тертулліанъ описываютъ посвященіе и другія митраическія церемонія, представляющія, по ихъ митнію, подражаніе христіанскимъ таинствамъ. По какъ и въ греческомъ миот о Персефонъ, мы видимъ, что это — не подражаніе, а древнее, очень распространенное символическое понятіе о смерти природы и весеннемъ возрожденіи жизни.

Посвященіе представляло очень сложную церемонію, въ составъ которой входило испытаніе водою, огнемъ, холодомъ, голодомъ, жаждой, бичеваніемъ и т. д. Върующіе раздѣлялись на нѣсколько степеней, носившихъ названія различныхъ птицъ и животныхъ. Тертулліанъ говоритъ, что каждому воину Митры предлагался вѣнецъ, отъ котораго онъ долженъ былъ отказаться на томъ основаніи, что самъ Митра — его вѣнецъ. Повидимому, митраизмъ получилъ значительное распространеніе среди римскихъ солдатъ, что извѣстно было даже императорамъ, и можно неоднократно встрѣтить военную надпись: "Deo Soli invicto Mithrae" непобѣдимому богу солнцу Митрѣ. Митра, большею частью, изображается молодымъ человѣкомъ въ восточномъ костюмѣ. Однимъ колѣномъ онъ придерживаетъ повергнутаго быка, откинувъ ему голову лѣвою рукой, а правою вонзая ему въ шею мечъ. Собака, змѣя и скорпіонъ пьютъ кровь, струящуюся изъ раны быка; картину дополняютъ по обѣимъ сторонамъ солнце и луна.

Культъ Митры представляетъ значительный интересъ, но изученіе его еще не поставлено на достовърную почву; поэтому митніе, что христіанство многое позаимствовало у митраизма, совершенно бездовазательно.

#### ГЛАВА ХІП.

#### Современный парсизмъ.

сы. — Преслѣдованіе ихъ. — Принципы парсовъ. — Парсійскій катехи-5. — Жреческое сословіе. — Міряне. — Праздники. — Обряды. — Погревныя церемонія. — Башни безмолвія. — Моленіе за умершихъ. — Домашній бытъ. — Закладка и освященіе башенъ.

#### Парсы.

Парсы — народъ, подобно евреямъ, затерявшійся въ массъ друъ, но достигшій вліянія и богатства, котораго трудно было нать при его малочисленности. Настойчивость составляеть у з наслёдственную черту; держатся они, благодаря своей комоческой жилкъ, а съ ними вмъсть держится и ихъ религія, ъ талмудъ съ евреями. Долгое время они подвергались прездованіямъ и въ Персіи, и въ Индіи; трудность борьбы за суствованіе выработала въ нихъ твердость духа. Они сохраняютъ чистотъ въру въ верховнаго благодътельнаго бога Ормузда, признаютъ даннаго имъ прозванія огнепоклонниковъ и отриотъ всѣ виды идолопоклонства. Они почитаютъ огонь, какъ симв своего бога и никогда не относятся къ нему легкомысленно. ) единственный народъ, который воздерживается отъ куренія баку, такъ какъ оно противоръчитъ ихъ религіознымъ принцииъ. Парсы ставятъ себъ за правило не осквернять ни одного ь созданій Ормузда, будь то земля, вода, животное или растеніе. ь чистота и многократныя омовенія въ значительной мёрё споствуютъ поддержанію здоровья. Больше всего парсовъ живетъ Бомбев, а затемъ въ Суратъ, Ахмедабадъ и др. городахъ Гуата. Кромѣ того, ихъ можно также встрѣтить въ различныхъ ло-индійскихъ поселеніяхъ. Всёхъ парсовъ насчитывается около 000, въ томъ числѣ 8,000 въ Персій (въ Іездѣ и др. мѣстахъ). рсы получили свое названіе отъ области Парсъ или Фарсъ, откуда и родомъ. Того же происхожденія названіе страны— Персія. Парсы, или гебры, живущіе въ Іездѣ, имѣютъ тридцать-четыре ма огня разной величины, но книгъ у нихъ мало. До послъдо времени они находились въ приниженномъ состояніи, жили большой бёдности и терпёли притёсненія отъ магометанъ, но, иодаря настояніямъ бомбейскихъ парсовъ и англійскихъ чивниковъ въ Персіи, положеніе ихъ улучшилось. Въ Баку также е есть храмы огня.

До недавняго времени лишь немногіе парсійскіе жрецы сохра-няли въру въ чистотъ, большинство же изъ нихъ читало заучен-ные наизусть отрывки изъ священныхъ книгъ и формулы, не поные наизусть отрывки изъ священныхъ книгъ и формулы, не по-нимая даже языка, на которомъ они написаны. Въ послъдние годы былъ изданъ катехизисъ для обучения парсовъ, въ которомъ го-ворится, что есть одинъ богъ Ормуздъ, и Зартуштъ (Зороастръ) — его истинный пророкъ; что богъ сообщилъ ему религию Авесты, которая не подлежитъ никакому сомнѣнию; что богъ благъ; что слѣдуетъ дѣлать добро и избѣгать всякаго зла. Нравственность опредѣляется тремя словами: чистые помыслы, чистое слово и чистое дѣло; особенно предписывается говорить правду. Дурные поступки влекутъ за собою загробное наказание въ аду. Судъ происходитъ, по вѣрованиямъ парсовъ, на четвертый день послѣ смерти и рѣшаетъ, долженъ ли покойникъ пойти на небо или въ адъ. Но, кромѣ того. наступитъ воскресение мертвыхъ если только адъ. Но, вромъ того, наступитъ восвресеніе мертвыхъ, если только Богъ можетъ спасти кого-нибудь. Во время молитвы, которая совершается нёсколько разъ на день, вёрующій долженъ обратиться лицомъ къ какому-нибудь свётящемуся предмету. Парсы вёрять также въ ангеловъ, которые помогаютъ людямъ и управляютъ различными отдѣлами мірозданія. Имъ возсылаютъ молитвы, чтобы злые сдѣлались добродѣтельными и, по милосердію Ормузда, по-лучили прощеніе. Парсы не молятся злымъ духамъ и не заискивають ихъ расположения.

Жреческія обязанности переходять по наслёдству отъ отца къ сыну; но мірянинъ также можеть сдёлаться жрецомъ. Главный религіозный авторитеть принадлежить висшимь жрецамь. Главнин *дастурамь*, которые налагають епитиміи и преподають ученіе. Кромѣ того, есть средній классь жрецовь, мобеды, и низшій — гер-бады. Всѣми дѣлами парсійской общины завѣдуеть совѣть, или анчіать, изъ шести дастуровъ и двѣнадцати мобедовъ. Жрецы те-перь совершенствуются; у обѣихъ парсійскихъ сектъ, которыя по существу мало различаются, есть по учебному заведенію съ тол-ковыми преподавателями. Нѣкоторые парсы, получившіе образованіе въ германскихъ университетахъ и свободно владѣющіе европейніе въ германскихъ университетахъ и свободно владѣющіе европей-скими языками, издали крупныя ученыя работы по изслѣдованію древнихъ текстовъ и по исторіи своей религіи. Парсы не счи-таютъ единственною заслугой пожертвованія на храмы и на жре-цовъ: у нихъ много различныхъ благотворительныхъ учрежденій, и нищихъ парсовъ совсѣмъ не бываетъ. Благочестивые міряне молятся по нѣскольку разъ на день на авестійскомъ языкѣ, котораго они не понимаютъ. Молитвы пола-гается читать: вставъ отъ сна, послѣ купанья, по окончаніи ка-ждаго дѣла, до и послѣ ѣды и передъ сномъ. Европейцамъ ка-

жется особенно страннымъ и отвратительнымъ обычай парсовъ натирать руки и лицо ниранномъ (бычачьей мочей), какъ специфическимъ средствомъ отъ девъ и злыхъ духовъ, при чемъ читается молитва или заклинаніе. Поклоняться огню на алтаръ можно въ любое время; при этомъ върующіе, обыкновенно, даютъ что-нибудь жрецамъ.

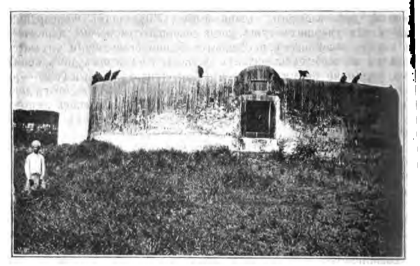
Особое богослуженіе совершается въ дни праздниковъ, которые бываютъ приблизительно разъ въ недѣлю и затѣмъ еще въ установленныя числа; такъ, напр., шесть дней среди зимы празднуются въ память шести періодовъ мірозданія, весеннее равноденствіе — въ честь земледѣлія и его патрона Митры и т. д. Въ десятый день восьмого мѣсяца бываетъ праздпикъ Фравардина, кластителя умершихъ душъ, когда совершаются особыя церемоніи въ память покойниковъ, посѣщаются башни безмолвія и читаются молитвы въ особыхъ маленькихъ храмахъ. Въ каждомъ домѣ, кромѣ того, ежегодно поминаютъ своихъ покойниковъ. Новый Годъ — не только религіозный, но и общественный праздникъ; въ этотъ день парсы посѣщаютъ храмы огня, гдѣ молятся, обратившись лицомъ къ священному алтарю. Послѣ этого они навѣщаютъ друзей и раздаютъ милостыню бѣднымъ.

Ребенокъ парса, родившійся въ нижнемъ этажѣ дома, относится туда же назадъ въ случаѣ смерти. На седьмой день браманскій или парсійскій астрологъ-жрецъ вычисляетъ ему гороскопъ. Когда ему исполнится семь лѣтъ, его очищаютъ нирангомъ и надѣваютъ ему священный поясъ изъ семидесяти шнурковъ въ честъ семидесяти главъ Ясны. Благословляя ребенка, жрецъ посыпаетъ ему голову кусочками плодовъ, пряностей и благовонныхъ веществъ. Это — церемонія кусти. Бракъ устранваетъ астрологъ, но совершается онъ посредствомъ религіозной церемоніи, причемъ чету связываютъ шнуркомъ, которымъ ее постепенно обвиваютъ, читая при этомъ благословенія на зендскомъ и санскритскомъ языкахъ.

Совершенно своеобразны у парсовъ погребальные обряды. Жрецъ читаетъ надъ умирающимъ парсомъ утёшительные тексты изъ Авесты, даетъ ему пить сокъ гаомы и молится объ отпущеніи его грѣховъ. Трупъ относятъ въ комнату нижняго этажа, откуда все убрано. Тамъ его кладутъ на камни, обмываютъ теплою водой, одѣваютъ въ чистыя бѣлыя одежды и укладываютъ на желѣзный катафалкъ. Жрецъ передъ трупомъ увѣщеваетъ родственниковъ покойника вести чистую и праведную жизнь, чтобы снова встрѣтиться съ нимъ въ раю. Затѣмъ приводятъ собаку взглянуть на покойника; эта церемонія извѣстна подъ названіемъ саидида, или взгляда собаки. Прежде, вѣроятно, инстинкту животнаго пре-

#### ВЕЛИКІЯ РЕЛИГІИ ВОСТОКА.

доставляли рёшать, дёйствительно ли въ человёкё угасла жизны, но, по нынёшнимъ толкованіямъ, этотъ обычай обезпечиваетъ душт переходъ черезъ Чинватскій мостъ, по которому только благочестивые идутъ на небо. Перенесеніемъ труповъ на башню безмолвія занимается особый классъ парсовъ, нессусамары, или нечистые, получившіе это прозвище въ силу своего ремесла. Въ Бомбей банни безмолвія находятся на Малабарскомъ холмѣ и даютъ пристанище несмѣтному количеству коршуновъ. Онѣ построены изъ камня и имѣютъ футовъ двадцать-пять высоты. Въ каждой башнѣ лишь одинъ маленькій входъ, внизу. Когда носнльщики прибла-



Башня безмолвія. (Наружный видъ).

жаются съ трупомъ въ башнѣ, то у ближайшаго алтаря, гдѣ горитъ огонь, жрецъ читаетъ молитвы.

Въ теченіе трехъ дней послѣ смерти парса жрецъ непрерывно молится передъ пылающимъ костромъ, куда подбрасываютъ сандаловое дерево, неподалеку отъ того мѣста, гдѣ лежало тѣло усопшаго, такъ какъ предполагается, что въ теченіе этого времени душа еще не покидаетъ здѣшняго міра. На четвертый день бываетъ новое моленіе за спасеніе души покойнаго. Въ память умершихъ раздаютъ милостыню и, кромѣ того, устраиваютъ ежегодный муктадъ, или поминки.

Люди состоятельные въ первый годъ послѣ смерти родственника молятся о немъ ежедневно, но муктаду въ особенности отведены послѣдніе десять дней въ году. Одна изъ комнатъ дома

298

всегда отдёлена и содержится въ чистотё; каждое утро туда приносятъ лучшіе цвёты и плоды, и всё члены семьи молятся тамъ не только за своихъ умершихъ родичей, но и о себѣ лично, объ оставленіи своихъ прошлыхъ грѣховъ.

Парсы считають грѣхомъ ходить съ непокрытою головой и поэтому ни днемъ, ни ночью не снимаютъ головного убора. Парсійскія

женщины нахолятся въ лучшемъ положеніи, чёмъ нничсскія и магометанскія, а въ послѣлніе годы онъ даже были допущены за общій столь сь мужчинами. За послѣлнее время также было многое стблано на пользу женскаго образованія. Семейная жизнь, особенно у закиточныхъ парсовъ. представляеть много симпатичныхъ сторонъ. Олнако, парсы еще достаточно суевърны, у нихъ есть свои примъты и благопріятные дни для каждаго дёла: въ одинъ изъ дней можно вытзжать въ дорогу, въ другой покунать новый домъ, въ третій выбирать невѣсту И Т. Д.



Башня безмолвія. (Внутреній видъ).

Величайшая башня безмолвія въ Бомбев имъетъ около девяноста футовъ въ діаметръ, т. е. триста футовъ въ окружности. Наружная круглая стъна ея построена изъ очень плотнаго камня и оштукатурена. Внутри всю ея площадь занимаетъ круглая платформа, выложенная большими каменными плитами. На платформъ въ три ряда устроены ложа для покойниковъ; въ наружномъ ряду — самыя большія ложа, для мужчинъ, въ среднемъ — поменьше, для женщинъ, а во внутреннемъ — самыя маленькія, для дътей. Сосъднія ложа отдълены бортомъ около дюйма высотою. Въ камнъ высъчены жолобки, по которымъ всъ жидкости стекаютъ въ глубокую яму посрединѣ башни. "Когда хищныя птицы совершенно обгложутъ мясо съ трупа, для чего, обыкновенно, требуется не болѣе часа, и когда кости обнаженнаго скелета совершенно высохнуть подъ могучимъ вліяніемъ тропическаго солнца, то ихъ бросаютъ въ яму, гдѣ онѣ разсыпаются въ прахъ". Четыре канала отъ средней ямы ведутъ къ такому же числу стоковъ. "Входъ въ каждый каналъ выложенъ углемъ и песчаникомъ, чтобы очищать жидкость прежде, чѣмъ она проникнетъ въ почву, и соблюдать зороастрійское правило, въ силу котораго нельзя осквернять матери-земли. Дно сточныхъ ямъ усыпано слоемъ песку, толщиною въ пять-семь футовъ".

Заклалка и освящение новой башни сопряжены съ торжественною церемоніей. Раньше всего площадь, предназначенная для постройки, отмёчается шнуркомъ, который натянутъ на колышкахъ, размёщенныхъ по окружности; затъмъ приносятъ молитвы Сраошъ, властителю умершихъ душъ, Ормузду, Спента-Армати, хранителю земли. умершимъ душамъ и семи Амеша Спентамъ. Признавая, что не слёдуетъ осквернять земли мертвыми тёлами, парсы въ этихъ молитвахъ просятъ, чтобы только данное ограниченное пространство отведено было покойникамъ. При освящении дахмы, вокругъ нея роютъ канаву, а затёмъ два жреца утромъ и вечеромъ, въ продолжение трехъ дней, читаютъ въ центръ башни молитвы Ясны и Вендидада и совершають церемоній въ честь Сраоши. На четвертое утро читается молитва въ честь Ормузда. Затъмъ богослужение совершается снаружи, около дахмы, и тысячи парсовъ посѣщаютъ башню, куда потомъ входъ для всѣхъ будетъ возбраненъ. Башни сооружаются иногда по общественной подпискъ. но, въ большинствѣ случаевъ, частныя лица берутъ на себя всѣ издержки, такъ какъ это вмёняется въ особую заслугу.

Итакъ, среди самыхъ разнородныхъ върованій держится религія, связанная съ именемъ Зороастра и развертывающая передъ нами воззрѣнія и культъ давно минувшихъ въковъ. Поклоненіе верховному богу, Ормузду, который изображается въ видѣ чудеснаго огня, страхъ передъ злымъ духомъ, мѣры къ тому, чтоби изоѣгнуть его вліянія, и благотворительныя дѣла — вотъ основныя черты этого интереснаго остатка древности. По мнѣнію современныхъ ученыхъ парсовъ, призываніе всякихъ другихъ духовъ, помимо верховнаго бога, не составляетъ принадлежности той религіи, которая была первоначально утверждена Зороастромъ: безъ этого можно обойтись, а надлежитъ только соблюдать вѣру во единаго Бога и чистоту помысла, слова и дѣла. Они находятъ также, что всѣ ихъ обряды и церемоніи должны приспособляться къ умственному уровню и нуждамъ общины.

окончание первой части.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

Cmp. . . . IIIX----VIII ВСТУПЛЕНИЕ (проф. А. Н. Краснова). . .

#### Глава I. Первобытная ведійская религія.

Сходство съ греческой и римской религіями. — Эпоха Риг-Веды, до-письменный періодъ. — Языкъ Риг-Веды. — Религіозная основа.-Древнъйщіе гимны. — Поклоненіе олицетвореннымъ силамъ природы. — Діаусь и Притгиви (небо и земля). — Начало міра. – Митра и Варуна. — Индра, богъ яснаго голубого неба. — Маруты или боги грозы — Боги солнца Сурія и Савитаръ. — Пушанъ. — Сома, нидій-скій Діонисій-Вакхъ. — Ушасъ, богиня зари. — Агни, богъ огня. — Тваштаръ. — Ашвины. — Браманаспати. — Вишну. — Яма и будущая жизнь. — Небесная награда за добродътели. — Будущее наказание.-Переходъ къ монотензму и пантеизму. — Вишвакарманъ. — Отсутствіе позднійшихъ индусскихъ предписаній. — Бытъ древнихъ индусовь. - Нравы. - Другія Веды. - Браманы. - Человьческія жертвоприношения. — Животныя жертвоприношения. — Предание о потопь. — Безсмертіе. — Понятіе о движеніи солнца. — Происхожденіе касть. — Увъренія брамановъ. — Содержаніе Браманъ. — Домашнія жертвоприношенія. — Очищеніе. — Пость. — Установленіе жертвеннаго огня. — Упанишады. — Слогъ Омъ. – Происхождение міра изъ зоира. — Атманъ. — Шветашватара. — Переселеніе душъ. — Цѣль Упанишадъ. Доволнение: Основная идея редигіи. — Погоня за богами. — Молит-

озное отношение къ огню. — Культовая религія, теософія и мистика огня. — Культъ и космосъ. — Кат.

21 - 52

#### Глава II. Браманизмъ.

Сутры. — Философы-раціоналисты. — Шесть шастръ. — Общія положенія. — Какъ достигнуть освобожденія. — Значеніе поступковь. — Философская система Санкхія. — Философская система Іога. — Древніе обряды. — Уставь Гаутамы.—Обряды очищенія. — Четыре браманскихъ ордена. — Аскетъ. — Отшельникъ. – Обязанности домохозяина. Цари. Въ какихъ случаяхъ не полагается читать Ведъ.--Различныя запрещенія. — Обязанности женщинь. — Отверженные. — Епитиміи и наказанія. — Законы Ману и ихъ эпоха. — Происхожденіе міра. — Высокій религіозный идеалъ. — Самобичеваніе. — Изученіе Ведь, какъ привилегія. — Боги по закону Ману. — Новыя рожденія и ады. — Обязанности четырехъ касть. — Притязанія бра-мановь. — Четыре періода жизни. — Ученикь. — Либеральныя Катора Катора Катора Саланана Саланана Катора мысли. — Домохозяинъ. — Главные повседневные обряды. -- Жертвоприношенія за умершихъ. — Положеніе женщинъ. — Подарки. — Нравственныя заслуги. — Отшельникъ. — Нищенствующій аскеть. — Обязанности царя. — Превосходство брамановъ. — Преступленія. — Наказанія. — Оправданіе лжи. — Касты. — Смешанныя касты. — Переселение душъ. — Значение законовъ Ману. — Сводъ законовъ Яджнавалькій . . . . . . .

#### ГЛАВА III. Современный индуизмъ I.

Реакція на браманизмъ. — Торжество будлизма. — Упадовъ буддизма въ Индіи. — Система касть. — Матабгарета. — Бъгагавадъгита. — Кришна. — Воплощенія божества. — Ученіе о безсмертіи. — Рамаяна. — Частичныя воплощенія. — Завоеванія Рамы. — Устойчивость брамана. — Кумарила-Бгатта. — Санкара. — Культъ верховнаго Брамана. — Смарты. — Культъ Вишну. — Пураны. — Пурана Вишну. — Описаніе Высшаго Существа. — Великіе пропов'яники и вишнунты. — Раманандъ. — Кабиръ. — Чантанія. — Вліяніе буддизма. — Линга и салаграмъ. — Брама. — Вишну. — Воплощенія Вишну. — Рама. — Кришна-хранитель. — Будда. — Джаганнать. — Лакцими. — Сива - разрушитель. — Аскеты саванты. — Дурга. — Кали. — Ганеза. — Ганга. — Мастыля божества и демоны. — Поклоненіе животнымъ и деревьямъ. — Обоготвореніе героевъ и святыхъ.

Дополнение первое: Обряды при рождения видуса.—Гороскопъ.— Кулинизмъ.— Салаграмъ.— Линга.— Ганеза или Ганена.— Материбогини. Дополнение второе: Легенда о Кришивъ.

#### Глава IV. Современный индуизмъ II.

#### Глава V. Жизнь Будды.

#### Глава VI. Буддійское ученіе и священныя книги.

Реакція на браманизмъ. — Страданіе и незнаніе. — Вѣчно невзмѣнный. — Суста житейская. — Причинная связь. — Отвѣтственность

Digitized by Google

Cmp

70-10

#### Глава VII. Буддійская община.

Буддійская община. — Магавагга. — Собранія два раза въ мѣсяпъ. — Исповѣдь и покаяніе. — Строгія правила. — Буддійскій символъ вѣры. — Отсутствіе корпоративнаго устройства. — Отсутствіе главы послѣ Будды. — Соборы или совѣты. — Отраниченіе пріема въ общину. — Форма пріема. — Средства къ жизни. — Четыре запрещенія. — Выходъ изъ общины. — Преимущество буддійской обцины. — Отсутствіе золота и серебра. — Виѣшная благопристойность. — Товарищество. — Руководители. — Чтенія и обсужденія. — Обособленность и любовь къ природѣ. — Малочисленность церемоній. — Почитаніе Будды. — Святыя мѣста. — Покаянныя собранія. — Чулавагга. — Проступки и наказанія. — Паварана или приглашеніе. — Монахини или сестры. — Міряне. — Тайный буддизмъ. — Карма.

#### Глава VIII. Современный буддизиъ I.

Просветительныя религи. — Различныя проявленія буддизиа. — Первые буддійскіе соборы. — Царь Асока. — Третій соборъ. --Указы цара Асони. — Различіе вь формахь буддизма. — Четвертый соборь (Канншки). — Фа-Сянь. — Соборь Силадитіи. — Добрыя двла Силадитіи. — Хуэнь Сіангь. — Упадокь индійскаго буддизма и его причины. — Великая и Малая Колесницы.— Распространение буддизма. — Число буданстовь. — Сингалевскій будлизмь. — Постеценныя измѣненія. — Статун Будды. — Цейлонскіе вихары. — Под-земные храмы. — Міряне. — Поклоненіе дереву Бо. — Дагобы. — Мощи Будды. — Отпечатки ноги Будды. — Васса и публичныя чтенія. — Пирить. — Буддійскіе монахи на Цейлонв. — Школы. — Богослуженіе во время болізни. — Бирманскій буддизмъ. — Бирманскія монастырскія школы. — Послушники.— Бирманскій монастырь. — Фонган. — Жизнь монаховь. — Монастырскія постройки. — Бирманскія пагоды. — Великій Рангунскій храмъ. — Паганъ. — Бирманскій культь. — Изваянія Будды. — Праздники пагодъ — Наты. — Анимизмъ. — Похороны мірянина. — Похороны монаха. — Сіамскій буддизмъ.-Сіамскіе храмы.- Новорожденныя дѣти.- Реформиро-

#### : Глава IX. Современный буддизиъ II.

Тибетскій буддизмъ. — Тибетское священное писаніе. — Поклоненіе. — Бодги-Сатва. — Майтрея. — Единичные Будды. — Дгіани-Будды. — Буддійскія небеса. — Ламы. — Великій Лама. — Исторія тибетскаго буддизма. — Монгольскіе императоры. — Далай-Лама и Панченъ-Лама. — Преемникъ Великаго Ламы. — Большіе монастыри. — Будійскій Ватикань. — Аудіенція у Великаго Ламы. — Тапи Лунпо. — Молитвенный механизмъ. — Молитвенные цилиндры. — Молитвенныя стівны и молитвенные флаги. — Ежедневное богослуженіе монаховъ. — Праздники и посты. — Папская область буддизма. — Китайскій буддизмъ. — Введеніе буддизма въ Китаъ. — Китайская біографія Будды. — Миеическія подробности. — Будійскіе патріархи. — Переводъ буддійскихъ книгъ. — Оппозиція конфуціанистовь. — Бодги-Дгарма. — Монгольскіе императоры. — Офиціальное

Cmp.

-284

| противодъйствіе буддизму. — Современное состояніе. — Храмы.—Из-<br>ваянія. — Реализмъ статуй. — Кванъ-йинъ. — Амитабла. — Храмъ 500<br>святыхъ.—Тіенъ тай. — Школы китайскаго буддизма. — Линъ ци. —<br>Монастыри и монахи.—Отшельники.— Женскіе монастыри. — Народ-<br>ныя возэрвнія. — Буддійскій календарь. — Вліяніе буддизма въ Ки-<br>тав. — Секта ничегонедълателей.—Японскій буддизмъ.—Шинь-шинъ.<br>Донолненіе: Распространеніе ламаизма въ Тибеть. — Градаціи ла-<br>майскаго духовенства.—Жизнь монаховъ и ихъ одбяніе. — Монастыр-<br>ская жизнь. — Храмы. — Современныя божества ламаистовь. — Бого-<br>служеніе. — Ламайская евхаристія. — Государственная религія Ки-<br>тая. — Японскія религіи. | 2 <b>04</b> —263 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Глава Х. Джайнизмъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                  |

#### Глава XI. Зороастръ и Зенд-Авеста.

#### Глава XII. Зороастрійскія книги. Митраизмъ.

Авеста. — Мѣсто ея происхожденія. — Эпоха. — Гаты. — Народъ, описываемый гатами. — Вендидадъ. — Самыя пріятныя и непріятныя мѣста. — Нечистота труповъ. — Выставленіе покойниковъ. — Законы о договорахь и оскорбленіяхъ. — Виспередъ и Ясна. — Богослуженіе. — Древніе маздейскіе обряды. — Исторія маговъ. — Утрата зороастрійскихъ книгъ. — Пехлевійскіе тексты. — Бундагешъ. — Шаястъ-ла-Шаястъ. — Дадистанъ-и- Диникъ. — Духъ мудрости. — Митраизмъ. — Митраическіе памятники. — Враждебное отношеніе христіанъ. — 285—294

#### Глава XIII. Современный парсизмъ.

Парсы. — Преслѣдованіе ихъ. — Принципы парсовъ. — Парсійскій катехизись. — Жреческое сословіе. — Міряне. — Праздники. — Обряды. — Погребальныя церемоніи. — Башни безмолвія. — Моленія за умершихъ. — Домашній бытъ. — Закладка и освященіе башенъ. 295—300

atte

IV



ВЕТТАНИ и ДУГЛАСЪ.

# ВЕЛИКІЯ РЕЛИГІИ **востока**.

Переводъ съ англійскаго

Л. Б. Хавкиной.

Подъ редакціей и со вступительной статьей профессора А. Н. Краснова.



Типографія Товарищества И. Д. Сытина, Валовая ул., свой д. МОСКВА.—1899.

Дозволено цензурою. С.-Петербугъ, 1-го августа 1898 г.

÷

Digitized by Google

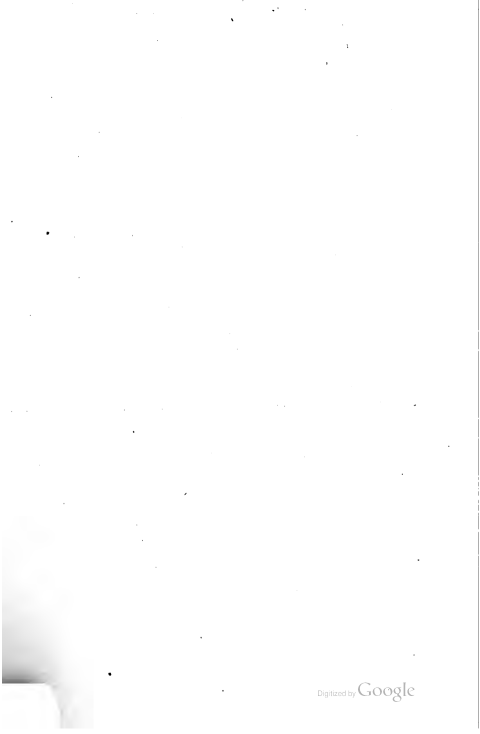
ŝ

# ВЕЛИКІЯ РЕЛИГІИ ВОСТОКА.

## Часть II.

# ДУГЛАСЪ. — КОНФУЦІАНСТВО И ТАОИЗМЪ.





### КОНФУЦІАНСТВО.

#### ГЛАВА І.

#### Введеніе.

Конфуцій не быль оригинальнымъ мыслителемъ и, по собственному выраженію, лишь "передаль, а не создаль" свое ученіе. Поэтому, чтобы понять смысль и значеніе его проповѣди, необходимо заглянуть въ древнюю исторію китайскаго народа и познакомиться съ источниками, откуда мудрецъ почерпнулъ свое вдохновеніе.

Согласно древнѣйшимъ, дошедшимъ до насъ преданіямъ, китайцы составляли небольшое племя, которое кочевало въ дѣвственныхъ лѣсахъ, покрывавшихъ территорію нынѣшней провинція Шанси. О томъ, что они были пришельцами въ этой странѣ, а не туземцами, достаточно свидѣтельствуютъ какъ ихъ этническія особенности, такъ и показанія китайскихъ историковъ.

Существуеть нѣсколько теорій о происхожденіи этой расы, но ло сихъ поръ еще не собрано достаточно данныхъ, чтобы остановиться на какой-либо изъ нихъ. Мы знаемъ только, что въ какой-то отдаленный періодъ сѣдой старины они изъ западной Азіи передвинулись на востокъ; шли они, вѣроятно, вдоль южныхъ склоновъ Тянь-Шаня, пока не достигли сѣвернаго изгиба Желтой рѣки подъ 41° широты. Затѣмъ, послѣ продолжительнаго странствованія по Монгольской пустынѣ, они пришли въ богатую, плодоносную страну, гдѣ эмигранту почти не приходилось затрачивать труда на обработку почвы. Разрыхливъ немного ся поверхность и посѣявъ зерно, онъ получалъ богатѣйшую жатву, а влага, задерживаемая лѣсистыми горами, орошала ниву въ видѣ правильныхъ и умѣренныхъ дождей.

Этотъ "садъ Китая", какъ его называли, былъ первымъ жилищемъ китайцевъ въ "Срединной Имперіи". Не безъ труда завладѣли они страною. Подобно древнимъ израильтянамъ, они нашли землю, текущую молокомъ и медомъ, но и имъ также пришлось шагъ за шагомъ отвоевывать ее у заселявшихъ ее народовъ. Однако, такъ называемыя Свверная, Южная, Восточная и Западная Орды со своимъ примитивнымъ оружіемъ и отсутствіемъ единенія не могли устоять передъ болѣе цивилизованными и болѣе дисциплинированными китайцами, и, по мѣрѣ того, какъ послѣдніе подвигались къ долинамъ, варвары отступали въ горы. Тѣмъ не менѣе, въ виду близости враговъ, необходимы были нѣкоторыя предосторожности, и въ то время, какъ главный корпусъ подвигался впередъ, на стратегическихъ пунктахъ по его пути устраивались колоніи подъ начальствомъ вождей, или "пастырей людскихъ", какъ ихъ называетъ Менцій.

Преданія о событіяхъ этой отдаленной эпохи никакъ нельзя считать за достовърные факты; только со времени царствования Яо (2356 г. до Р. Х.) чистъйший миеъ смъняется историей, хотя еще весьма сомнительною. Съ этого-то момента начинаетъ свое изложеніе Шу-Кингъ<sup>1</sup>), или Книга Исторіи, изданная Конфуціемъ. "Въ древности, — пишетъ онъ, — былъ императоръ Яо, премудрый, разумный, совершенный и глубокомысленный". И если принять на въру данный Конфуціемъ очервъ этого царствованія, то приведенная выше характеристика нисколько не преувеличена. Первою заботой Яо было выдвинуть на государственныя должности людей способныхъ и добродътельныхъ. Ему удалось соединить и согласовать безчисленное множество мелкихъ княжествъ, входившихъ въ составъ имперіи, и совершенно преобразовать народъ. Онъ поручиль астрономамъ вычислить и начертить ходъ солнца, луны и звъздъ, затъмъ опредълилъ протяжение года и его временъ и ввель промежуточные мъсяцы; его календарь до сихъ поръ принятъ въ Китаѣ<sup>2</sup>).

Послѣ смерти Яо, престолъ унаслѣдовалъ его соправитель Шунъ. Какъ и Яо, онъ былъ государь "глубокомысленный, мудрий,

<sup>1</sup>) Въ собственныхъ именахъ мы придерживаемся того правописанія, которое принято французскими, нѣмецкими и англійскими синологами. По ореографіи русскихъ ученыхъ Кингъ=Цзинь, Ки=Цзи, Шангъ-Ти=Шанди и т. л. *Прим. ред.* 

<sup>2</sup>) Китайскій годь ділится на 12 лунныхъ місяцевъ, но такъ какъ число дней вь нихъ меньше, чімъ въ двіяадцати солнечныхъ, то для уравненія времени періодически вставляется еще одинъ місяцевъ. Такимъ образомъ, нуъ каждыхъ 19-ти ліхть—12 иміють по 12 місяцевъ, а семь по 13, и простой годъ состоить изъ 354—355 дней, а високосный изъ 384—385. Новый годъ начинается съ ближайшаго новолунія послі нахожденія солнца на зодіачный знакъ Рыбъ; этотъ день выпадаеть приблизительно между нашимъ 8 январа и 7 февраля. Місяцъ считается отъ новолунія до новолунія. Сутки начинаются съ 11 часовъ вечера и раздіяляются всего на 12 часовъ, такъ что китайскій часъ вдвое больше нашего. Кроміт діяленія на місяцы, существуеть еще ділевіе на времена пода, которыхъ считается своемь. Затімъ, годъ имість еще боліе на подраздіяленія, обусловленныя переміной погоды; такъ, напримізрь, существуютъ дві неділи «большой жары», время «большого «ніка» и т. д.

Примпч. перев.

совершенный и разсудительный, кроткій, почтительный и вполнѣ искренній. Слава объ его таинственныхъ добродѣтеляхъ дошла до Неба, и ему предназначено было вступить на престолъ". Раньше всего онъ усовершенствовалъ астрономическія вычисленія, сдѣланныя при Яо, а потомъ всенародно принесъ жертву Шангъ-Ти, Верховному Владыкѣ, или Богу. "Затѣмъ, — гласитъ Шу-Кингъ, онъ принесъ Шангъ-Ти особую жертву, хотя по обычной формѣ; въ чистотѣ и уваженіи принесъ жертву шести Почетнымъ Существамъ; принесъ должную жертву горамъ и рѣвамъ и поклонился всему сонму духовъ". Это — первый въ китайской исторіи намекъ на религіозный культъ, хотя нѣкоторыя выраженія свидѣтельствуютъ о томъ, что культъ Шангъ-Ти существовалъ еще раньше. Къ этому-то Верховному Существу во всѣ времена относились высшія формы обожанія. По его повелѣнію назначались цари и правители творили судъ. Вт его рукахъ была жизнь и смерть. Кого онъ благословлялъ, тотъ былъ благословенъ, и кого проклиналъ, тотъ былъ проклятъ. По всей вѣроятности, культъ Шангъ-Ти былъ когда-то выраженіемъ чистѣйшаго монотеизма, но постепенно въ него вошли наслоенія, и, хотя Шангъ-Ти неизмѣнно оставался главнымъ объектомъ культа, но китайцы стали одновременно съ нимъ почитать и олицетворенныя силы природы, и духовъ умершихъ предковъ, которые, по ихъ воззрѣніямъ, до

Въ царствованіе Шуна имперія была раздѣлена на двѣнадцать провинцій и назначены были министры: земледѣлія, юстиціи, общественныхъ работъ, лѣсовъ, религіознаго культа и музыки. О томъ, какъ высоко стояла нравственность даже въ эту отдаленную эпоху, можно судить изъ разговора между соправителемъ Шуна, Ю, и однимъ изъ его совѣтниковъ. На вопросъ Ю: "Что такое девять добродѣтелей?" — министръ отвѣчалъ: "Учтивость въ соединеніи съ достоинствомъ; кротость въ соединеніи съ твердостью; отвага въ соединени съ почтительностью; способность къ управленію въ соединени съ уваженіемъ; послушаніе въ соединеніи со смѣлостью; прямота въ соединеніи съ мягкостью; снисходительность въ соединеніи съ разборчивостью; сила въ соединеніи съ искренностью и доблесть въ соединеніи съ прямолушіемъ".

тельность въ соединени съ разоорчивостью; сила въ соединени съ искренностью и доблесть въ соединени съ прямодушіемъ". Хотя достоинства, приписываемыя древнимъ правителямъ Китая, повидимому, сильно преувеличены, но все-таки за ихъ существование говоритъ то обстоятельство, что поступки послъднихъ правителей изъ династии Яо и Шуна въ такой же мъръ осуждаются. Высокая нравственность, характеризовавшая правленiе вышеупомянутыхъ императоровъ, постепенно падала при ихъ преемникахъ. Безнравственность, безпорядокъ и беззаконіе до-

стигли высшей степени при гнусномъ тиранѣ Кіе, который взошелъ на престолъ въ 1818 г. до Р. Х. Этотъ "обилчикъ люлей и убійца многихъ", какъ его называли, разорилъ имперію и ея население непрерывными войнами съ сосъдями. Въ его царствованіе дѣла управленія были запущены, и народъ изнывалъ подъ тяжелымъ гнетомъ. У несчастныхъ подданныхъ Кіе невольно напрашивалось невыгодное сравнение между безпорядкомъ въ ихъ собственныхъ провинціяхъ и народнымъ благосостояніемъ сосёдняго вняжества Шангъ, гдъ правилъ кротвій Т'ангъ. Подъ конецъ деспотизмъ Кіе сдѣлался настолько невыносимымъ, что въ 1765 году до Р. Х. Т'ангъ призвалъ народъ въ возстанію, при чемъ, однаво, счелъ нужнымъ объяснить, что онъ берется за оружіе не какъ мятежникъ, а какъ избранникъ Неба. "Не мнъ, малому ребенку, - говориль онъ, - браться за то, что можеть показаться бунтомъ: но само Небо приказало мнъ уничтожить правителя изъ династіи Xia за его многочисленныя преступленія".

Борьба длилась не долго. Съ одной стороны было правое дёло и сильное войско, съ другой — разногласие и малодушие. Однако, Кіе до вонца сохранялъ самонадъянность. "Случалось ли. чтобы солнце погибало? - говорилъ онъ своему народу. - Если солнце погибнеть, тогда только вы и я можемъ погибнуть!" Легенда гласитъ, что во время послбаней битвы, дъйствительно, случилось чудо: два солнца боролись на небъ, и одно изъ нихъ поглотило другое; земля потряслась и рѣки вышли изъ береговъ. Войска Кіе были разбиты на-голову, и низверженный императоръ попался въ плёнъ къ Тангу. Въ лицъ завоевателя возродились добродьтели Яо и Шуна. Гармонія и миръ воцарились въ имперіи; земледъліе процвътало, и благословение Неба сошло на страну. Впослёдствіи, однако, благой примёръ этого правителя сталъ забываться. Но въ 1401 г. до Р. Х. на престолъ взошелъ П'анъ-Кангъ, который на время вернуль странь ся благосостояние. Опъ положиль конецъ возникшимъ злоупотребленіямъ и далъ новое направленіе своей династіи, перемънивъ ся титулъ Шангъ на Инь, по имени новой столицы, которую онъ основаль къ югу отъ Желтой ръки.

Послѣ смерти П'анъ-Канга въ государствѣ опять начались оѣдствія, которыя достигли максимума при "безнравственномь, невоздержномъ, безпечномъ притѣснителѣ" Шоу (1154—1122 до Р. Х.). Какъ передъ сверженіемъ прежней династіи, такъ и теперь появился вождь, князь Чоу, Ву-Вангъ, сгруппировавшій около себя народъ во имя той же Небесной миссіи, которую выполнилъ Тангъ. Онъ обратился къ народу съ воззваніемъ: "Шоу, царь Шанга, не уважаетъ Неба и тѣмъ навлекаетъ бѣдствія на народъ. Онъ предается пьянству и разврату... Онъ устраиваетъ себѣ дворцы,

башни, бесёдки, плотины, пруды, жестоко обижая васъ, о толпы народа! Онъ сжегъ и спалилъ всёхъ честныхъ и добрыхъ... Онъ сидитъ на корточкахъ и не служитъ Шангъ-Ти или духамъ небеснымъ и земнымъ, не поддерживаетъ храма своихъ предковъ и не приноситъ въ немъ жертвъ... Беззаконіе Шанга достигло крайняго предёла, и потому Небо повелъваетъ уничтожить его... Я, малое дитя, съ утра до ночи не перестаю думать объ этомъ. Я получилъ приказъ отъ своего покойнаго отца Вана; я принесъ особую жертву Богу. Я совершилъ положенное богослуженіе великой Землѣ и веду васъ выполнить наказаніе, опредѣленное Небомъ".

Не только ближайшіе подчиненные Ву-Ванга, но и сосѣднія племена откликнулись на его призывъ. Одна битва ръшила все дъло. Войско Шоу потерпъло пораженіе, и тиранъ, не видя другого исхода, покончилъ самоубійствомъ, предоставивъ свою имперію и народъ на произволъ побѣдителей. Съ энергіей реформатора, Ву возстановилъ прежніе порядки въ государствѣ. Онъ отрѣшалъ отъ должностей всѣхъ несвѣдущихъ чиновниковъ и выдвигалъ только тѣхъ, которые выказывали себя дѣльными и способными. "Онъ придавалъ большое значеніе тому, чтобы народъ твердо зналъ обязанности пяти общественныхъ отношеній, былъ сытъ и правильно выполнялъ погребальные обряды и жертвоприношенія. Онъ на дѣлѣ показалъ свою праведность, почиталъ добродѣтель и награждалъ по заслугамъ. Послѣ того ему оставалось только сидѣть сложа руки, а управленіе уже шло своимъ порядкомъ".

Когда, такимъ образомъ, совершилось завоевание безнокойнаго государства Шанга, то возстановлены были сношения съ пограничными западными племенами. Между прочимъ, представители оть народа Лю пришли засвидѣтельствовать Ву-Вангу свое почтеніе и, въ знакъ върноподданническихъ чувствъ, привезли въ подаровъ свору собакъ. Царь готовъ былъ принять этотъ даръ, но имперскій стражъ отсовѣтовалъ ему, приводя такія же основанія, въ силу которыхъ китайское правительство и донынѣ упорно сторонится отъ изобрътений и совътовъ иностранцевъ. "Разумные цари тщательно поддерживаютъ свою добродътель, и дикія племена со всёхъ сторонъ добровольно покоряются имъ... Совершенная добродътель не допускаетъ презрънной фамильярности... Правитель не долженъ гнаться за иностранными предметами для своего обихода, и тогда его народъ сможетъ удовлетворить всёмъ его требованіямъ... Онъ не долженъ даже держать собакъ и лошадей иноземнаго происхожденія, не долженъ кормить въ своемъ государствъ рёдкостныхъ птицъ и диковинныхъ звёрей. Если онъ не будеть

придавать цьны иностраннымь предметамь, то иностранцы сами придуть кь нему. Если онь цёнить трудь, то его собственный народъ будеть наслаждаться покоемъ". Всё добродётельные государи держались этихъ правилъ, которыя почитаются за выраженіе высшей мудрости и, съ китайской точки зрёнія, дають превосходный результатъ. Эта горделивая обособленность сильно способствовала тому, чтобы въ теченіе многихъ вёковъ поддержевать лесть въ отношеніяхъ окружающихъ народовь къ китайцамь.

Царь Ву имѣлъ еще болѣе могуществепнаго совѣтника, чѣмъ имперскій стражъ, въ лицѣ своего младшаго брата, князя Чоу. Изъ перваго же случая, гдѣ упоминается его имя, видпо, что это былъ человѣкъ съ сильнымъ характеромъ; по тому же поводу мы впервые узнаемъ о культѣ предковъ. Черезъ два года послѣ завоеванія Шанга царь Ву опасно заболѣлъ. Придворные предложили загадать па черепахѣ '). каковъ будетъ исходъ его болѣзни,

<sup>1</sup>) Въ древнемъ Китаѣ очень распространены были всякія гаданія и прорицанія. Никакое государственносе или частное дѣло не предпринималось безъ предварительнаго предсказанія объ его благополучномъ исходѣ. Если же предсказаніе сулило неудачу, то дѣло откладывалось. Знаменіями служили явленія природы, различныя встрѣчи, силы и т. д. Особенно своеобразны были удержавшіяся до сихъ поръ предсказанія по растенію Ши и по черепахѣ, или Щу.

Трава Ши (Achillea millefolium), обладзющая цълебными свойствами, употреблялась древними шаманами для лъкарствъ и впослъдствіи стала предметомъ поклоненія. Въ большомъ количествъ разводять ее на могилъ Конфуціа. Въ каноническихъ книгахъ о ней часто упоминается. Сжигая ея стебель, подучають рисунокъ перекрестныхъ линій, по которымъ и составляють прорицаніе. Еще есть другой способъ гаданія: наръзаютъ Ши на мелкіе куски, которые бросаютъ съ высоты. Порядокъ ихъ расположенія даетъ нужное предсказаніе.

Что касается черепахи, то ея долговѣчность, инстинкты, способность къ защитѣ и медленная, но неутомимая походка, поражали древнихъ китайцевь. Въ началѣ зимы черепаха зарывается въ землю и выходила на свѣть только весной словно знаеть, когда наступитъ перемѣна погоды. Это казалось китайцамъ верхомъ мудрости. Линіи ея щитка считались пророческими знаками. Китайцы различали шесть породъ черепахъ, которыхъ они относили къ небу, западу, востоку, сѣверу, югу, зениту и землѣ. Въ столицѣ былъ особый домъ, гдѣ держали черепахъ, отводя каждой породѣ отдѣльное помѣщеніе. Въ началѣ каждой весны ихъ обмывали кровью жертвеннаго животнаго, вѣроятно, чтобы подновить ихъ пророческій даръ.

подновить ихъ пророческій даръ. Для гаданія полагается вскрыть животное, затѣмъ снять верхнюю часть щитка и оставить только нижнюю, на которой, по обѣимъ сторонамъ средней линіи, идуть пересѣкающіяся черточки, раздѣляющія поверхность пµтка на пять квадратовъ. Срединная линія, это — линія тысячи ли, или ста миль. Пать квадратовъ соотвѣтствують пяти планетамъ или пяти элементамъ. Изъ вихъ различнымъ образомъ составляють 120 фигуръ, которыя пригодны для 1200 отвѣтовъ. Затѣмъ наносять еще восемь символическихъ линій, которыя дають 64 комбинаціи, соотвѣтствующія дождю, хорошей погодѣ, свѣту, мраку, пообъдъ, пораженію, постоянству, перемѣнѣ и т. д. Чтобы получить болѣе точный отвѣть, щитокъ намазываютъ черною краской и затѣмъ держать налъ огнемъ. Трещины, происшедшія отъ жара, образуютъ новыя линіи, которыя выводять заключенія, какъ и при какихъ обстоятельствахъ дожны произойти предлолагаемыя событія. 

10

Но Чоу не допустилъ этого. Воздвигнувъ четыре земляныхъ алтаря, язъ которыхъ три были обращены на югъ, въ честь его отца, дѣда и прадѣда, онъ сталъ передъ четвертымъ, обращеннымъ на сѣверъ, и началъ молиться слѣдующимъ образомъ: "Вашъ главный потомокъ тяжело и опасно боленъ; если вы, о три царя, призваны съ неба слѣдить за нимъ, то позвольте мнѣ пострадать за него. Я былъ любящимъ и послушнымъ сыномъ своего отца; я умѣю хорошо и нскусно служить безплотнымъ существамъ. Вашъ же главный потомокъ не умѣетъ такъ хорошо и искусно служить безплотнымъ существамъ, какъ я. Кромѣ того, въ чертогахъ Господнихъ ему предназначено было простереть свою помощь на всѣ четыре стороны имперіи, такъ что онъ можетъ утвердить вашихъ потомковъ въ этомъ земномъ мірѣ... О, не дайте нарушиться драгоцѣнному небесному повелѣнію, и тогда всѣ наши прежніе цари будутъ вѣчнымъ прибѣжищемъ и источникомъ упованія. Теперь я при посредствѣ великой черепахи буду ждать вашихъ приказаній. Если вы согласитесь исполнить мою мольбу, то я возъму эти символы и жезлъ (эмблемы имперскаго дома Чоу), возвращусь и буду ждать исхода. Если же вы не согласны исполнить ее, то я ихъ не возьму", т. е. смерть царя Ву послужитъ знакомъ паденія династіи, и тогда эти регаліи ужъ больше не понадобятся. На этотъ разъ царь выздоровѣлъ, но все же смерть вскорѣ похитила его. При его преемникѣ Чингѣ имперія распалась на двѣ части, и управленіе одною изъ нихъ досталось князю Чоу.

Принявъ бразды правленія, князь обратился къ жителямъ Иня съ прокламаціей, въ которой изложилъ краткую исторію двухъ предшествовавшихъ династій слѣдующими словами: "Я слышалъ изреченіе, что Шангъ-Ти ведетъ человѣка къ спокойной охранѣ, но правитель изъ династіи Хіа не стремился къ этой охранѣ, и Ти (богъ) выразилъ ему свое порицаніе. Однако, Кіе не внялъ предостереженію Ти, а продолжалъ предаваться разврату и лѣни, подыскивая себѣ оправданія. Тогда Небо окончательно отвернулось отъ него, взяло назадъ данное ему высокое назначеніе и взамѣнъ того послало ему величайшее наказаніе. Оно уполномочило Т'анга Успѣшнаго свергнуть Кіе и съ помощью способныхъ людей править имперіей. Начиная отъ Танга Успѣшнаго и до императора Иха, каждый правитель стремился прославиться добродѣтелями и должнымъ образомъ совершалъ жертвоприношенія. И въ то время, какъ Небо охраняло и направляло домъ Иня, государи, въ свою очередь, старались не лишиться милости Бокіей и совершать достойныя дѣла, угодныя Пебу. Но въ наше время ихъ преемникъ забылъ пути, заповѣданные Небомъ… Предаваясь лѣни и распущенности, онъ уклонился отъ чистыхъ иред-

писаній Неба и лишился народнаго уваженія. Поэтому Шангъ-ти пересталь ему покровительствовать и послаль великое бълствіе. которому мы были свильтелями. Небо отступилось отъ него. потому что онъ не старался проявить добродѣтели... Правителянь нашего Чоу за ихъ заслуги предназначено было выполнить дёло Ти и пресвчь династію Инь. Они это совершили и B03B5стили Богу о своемъ отомщении. Въ нашемъ дѣлѣ мы преслѣдовали только эту единственную цёль; вы, приверженцы царской линасти Инь. должны слёдовать за нами". Тутъ проводился взглядъ, впослѣдствіи подтвержденный Конфуціемъ, что царь можеть занимать престоль лишь до тёхъ поръ, пока онъ слёдуеть предписаніямъ Неба, но если только онъ уклонится отъ истиннаго пути, то народъ въ правѣ свергнуть его. О добродѣли в мудрости князя Чоу Конфуцій не могъ достаточно наговориться и считаль пля себя признавомъ паденія, если хоть на минуту переставалъ возноситься въ этому великому образцу.

Преемникомъ князя Чоу былъ Кьюнъ-Ч'инъ, которому досталось вице-королевство съ восточною столицей. Когда от вступалъ въ должность, то царь Чингъ обратился къ нему съ пространною ръчью, въ которой указывалъ на достойный подражанія примъръ его знаменитаго предшественника. Царь особенно настаивалъ на томъ, чтобы онъ своимъ примъромъ и поведеніемъ вліялъ на народъ, говоря: "Ты — вътеръ, а чернь — трава". Народъ, по его мнѣнію, рождается добрымъ, и виновенъ правитель, который допускаетъ, чтобы онъ познавалъ зло и уклонялся съ пути истиннаго. Судя по всѣмъ отзывамъ, Кьюнъ-Ч'инъ былъ достойнымъ замъстителемъ великаго князя. Имперія продолжала еще процвѣтать до самаго конца царствованія Чинга (въ 1079 г. до Р. Х.).

Сынъ послѣдняго монарха, К'ангъ, вступая на престолъ намѣревался идти по стопамъ Вана и Ву, которые, по его выраженію, были "высокосправедливы и обогатили народъ". Но онъ не достигъ той степени совершенства, какъ вышеупомянутые правители. Царствованіе его было продолжительно, но еще задолго до окончанія его (въ 1051 г.) были посѣяны сѣмепа 'смутъ и раздора, которымъ суждено было скоро взойтн. Книга Исторіи умалчиваетъ объ его смерти и о царствованіи его преемника Чао, но Историческая Лѣтопись, упоминая о смерти К'анга, гласитъ: "Чао нѣсколько уклонился отъ царскаго пути. Царь отправился осматривать юхную границу и ужъ больше не возвращался. Онъ нашелъ смерть въ рѣкѣ".

О слёдующемъ правителё, Мухъ-Вангё, Историческая Лётопнсь говоритъ, что онъ еще больше удалился отъ пути Вана и Ву Самымъ выдающимся событіемъ его царствованія было то, что,

достигнувъ столѣтняго возраста, онъ издалъ уложеніе о наказаніяхъ, въ которомъ опредѣлилъ денежныя пени за различныя преступленія. Китайскіе историки ставятъ ему это въ вину, считая, что онъ такимъ законоположеніемъ далъ толчокъ къ системѣ офиціальныхъ подкуповъ, которая причинила въ Китаѣ такъ много зла.

До сихъ поръ мы слъдили только за судьбой главной провинціи Чоу, такъ какъ до восшествія на престолъ царя Муха, когда, по словамъ Исторической Лътописи, "пути царей Вана и Ву были забыты", исторія этой провинціи въ сущности была исторіей всей имперіи. Но власть верховнаго правителя надъ вассалами стала ослабъвать, и безпокойные, безконтрольные властители отдѣльныхъ провинцій, на которыя подраздѣлялся Китай, стремились расширять свои владѣнія на счетъ сосѣдей и верховнаго правителя.

Въ описываемую эпоху китайцы еще держались береговъ Желтой рѣки, по теченію которой они пришли въ эту страну и образовали въ предѣлахъ Собственнаго Китая, по обоимъ берегамъ Желтой рѣки, нѣсколько провинцій между 33° и 38° широты и 106° и 119° долготы. Царская провинція Чоу занимала часть нынѣшней провинціи Хонанъ. Къ сѣверу отъ нея находилось могущественное княжество Цинъ, занимавшее нынѣшнюю провинцію Шанси и часть Чи-ли. Къ югу отъ Ян-Цзы-Кіанга простиралось варварское княжество Ц'у. Па востовъ до самаго берега моря шелъ рядъ мелкихъ княжествъ, изъ которыхъ главными были: Ц'и, Лу, Вей, Сунгъ и Чингъ; а къ западу отъ Желтой рѣки находилось княжество Ц'инь, которому предназначено было подчинить себѣ другіе враждебные удѣлы.

Съ утвержденіемъ династій Чоу, царь Ву распредѣлилъ эти удѣлы между членами своей семьи, своими союзниками и потомками древнихъ добродѣтельныхъ царей. Каждый князь могь управлять своимъ удѣломъ по собственному усмотрѣнію, не уклоняясь лишь отъ общихъ принциповъ, выработанныхъ исторіей; а въ случаѣ столкновеній между отдѣльными князьями, рѣшеніе спора предоставлялось правителю главнаго удѣла, который долженъ былъ наказать виновнаго. Понятно, что при такой системѣ легко могли возникать недоразумѣнія, и какъ только авторитетъ главнаго правителя сталъ падать вслѣдствіе неспособности преемниковъ Ву, Чинга и К'анга, такъ среди князей появились постоянныя междоусобія. Сосѣдъ возставалъ на сосѣда, и, какъ всегда бываетъ въ подобныхъ случаяхъ, маленькіе удѣлы попадали въ чужія руки, несмотря на то, что они усиленно взывали о помощи къ общественному правителю. Такъ какъ династія Чоу пришла

<page-header><page-header><page-header><text><text><text>

и война.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вплоть до революціи 1868 года, когда феодальная система и шогунать быля упразднены. Прим. перев.

#### ГЛАВА II.

#### Біографія Конфуція.

Таково было положеніе Китая ко времени рожденія Конфуція<sup>1</sup>) (въ 551 г. до Р. Х.). Свёдёнія о родителяхъ мудреца довольно скудны. Извёстно только, что отецъ его, Шу-Ліангъ-Хей, былъ на военной службё и славился необыкновеннымъ ростомъ, силою и удивительною храбростью, и что мать его звали Іенъ-Чингъ-Цай. Хею было семьдесятъ лётъ, когда онъ женился. Онъ уже не чаалъ имѣть наслёдника и потому съ особенною радостью привѣтствовалъ рожденіе сына, которому суждено было увѣковѣчить свою славу.

Преданіе гласить, что ребеновь родился въ пещерь горы Ни, куда Чингъ-Цай удалилась, на основаніи полученнаго ею откровенія. Но это лишь одна изъ многочисленныхъ, излюбленныхъ китайскими историками легендъ о рожденіи Конфуція. Изъ того же желанія возвеличить мудреца, они повъствуютъ, какъ чудесныя знаменія предвозвъстили это событіе, какъ драконы предсказали чингъ-Цай объ ожидавшей ее великой чести и какъ феи были воспріемницами ея сына.

О дётскихъ годахъ Конфуція почти ничего не извёстно. Повидимому, онъ рано сталъ проявлять склонность къ обрядамъ, такъ какъ говорится, что ребенкомъ онъ любилъ въ играхъ разставлять священные сосуды и устраивать церемоніи. Подрастая онъ серіозно взялся за изученіе исторіи. Съ любовью и почтеніемъ мысленно обращался онъ къ великимъ и добрымъ Яо и Шуну, которые царствовали

«Въ золотой вѣкъ, полный золотыхъ дѣяній».

Въ пятнадцать лётъ Конфуцій "склонилъ свой умъ къ ученію", а въ девятнадцать женился на дёвушкъ изъ княжества Сунгъ. Какъ многіе великіе люди, онъ былъ несчастливъ въ супружеской жизни и подъ конецъ развелся съ женою, дождавшись все-таки рожденія сына.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Конфуцій есть латинизированное (Confucius) китайское имя Кунгъ-Фу-Цзы. Мудрецъ носитъ еще прозвище Кунгъ-Кью, такъ какъ голова его своей Формой напоминала вершину горы Кью. Прим. перев.

Бёдность принудила Конфуція вскорё послё женитьбы взять мёсто смотрителя хлёбныхъ амбаровъ, а черезъ годъ онъ получилъ повышение и сдѣлался надзирателемъ государственныхъ земель. Находясь на послёдней должности, онъ уже пользовался такой извёстностью и уваженіемъ, что когда у него родился сынъ, то князь, въ честь этого событія, прислаль ему въ подарокъ карпа, и ребенокъ былъ названъ Ли (что по-китайски означаетъ карпъ). Имя Ли ръдко упоминается въ біографіяхъ Конфуція, и изъ нъкоторыхъ указаній ясно, что онъ не пользовался особенною любовью отца. "Слышалъ ли ты отъ своего отца другія поученія, кромѣ тѣхъ, которыя онъ давалъ намъ всѣмъ?" спрашивалъ его одинъ изъ любознательныхъ учениковъ Конфуція. "Нѣтъ,— отвѣчалъ Ли. — Однажды, когда я поспёшно проходилъ по двору, онъ спросиль меня: "Читаль ли ты оды?" На мой отвёть: "Нёть еще". онъ замѣтилъ: "Если ты не изучишь одъ, то не сможешь толковать о нихъ". Въ другой разъ на томъ же мъстъ и при тъхъ же обстоятельствахъ онъ спросилъ меня: "Читалъ ли ты Правила Благопристойности?" Па мой отвътъ: "Нътъ еще", онъ замътилъ: "Если ты не изучишь Правилъ Благопристойности, то твой характеръ не установится". - "Я спрашивалъ одну вещь, -- воскликнулъ восторженный ученикъ, — а узналъ цёлыхъ три: я узналъ объ одахъ, узналъ о правилахъ благопристойности и узналъ, что

сов одаха, узналь о признала одагопристопости и узналь, что высшій человёкъ относится сдержанно къ своему сыну". Двадцати двухъ лётъ Конфуцій покинулъ службу и посвятилъ свое время на обученіе группы серіозныхъ и восторженныхъ учениковъ. Лёнивыхъ или тупыхъ онъ не принималъ. "Я не открываю истины тёмъ, — говорилъ онъ, — кто не жаждетъ познанія, и не помогаю тёмъ, кто не хочетъ давать себё отчета. Если я покажу одну сторону предмета, а слушатель по ней не сможетъ узнатъ остальныхъ трехъ, то я ему больше не даю урока".

Двадцати-восьми лётъ отъ роду Конфуцій надумалъ учиться стрёльбё изъ лука, а въ послёдующіе годы бралъ уроки музыки у знаменитаго учителя Сіанга.

Въ тридцать лѣтъ онъ, по собственному выраженію, уже "стоялъ твердо". Къ этому времени слава его возрасла, и многіе благородные юноши записались въ число его учениковъ. Когда же онъ выразилъ желаніе посѣтить императорскій домъ Чоу, чтобы побесѣдовать о древнихъ церемоніяхъ съ Лао-Таномъ, основателемъ секты таоистовъ, то правитель тотчасъ же прислалъ въ его распоряженіе колесницу и лошадей.

Питая величайшее уваженіе къ основателямъ династіи Чоу. Конфуцій съ особеннымъ интересомъ посѣтилъ столицу Лу. Съ

восторгомъ обошелъ онъ храмъ, пріемныя комнаты, жертвенныя помѣщенія и дворецъ, а въ заключеніе осмотрѣлъ форму и расположеніе различныхъ жертвенныхъ и церемоніальныхъ сосудовъ и обратился къ ученикамъ съ словами: "Теперь я понкмаю, отчего князь Чоу былъ такимъ мудрымъ, и отчего его домъ достигъ царской власти". Главною цѣлью поѣздки Конфуція въ Чоу было все-таки свиданіе съ Лао-Цзы. О бесѣдѣ этихъ двухъ, весьма не сходныхъ людей, мы имѣемъ различныя показанія. Конфуціанскіе писатели обыкновенно лишь вскользь упоминаютъ объ этомъ



Конфуцій и его ученикъ Менцій.

фактѣ, но послѣдователи Лао-Цзы утверждаютъ, что Конфуцій встрѣтилъ рѣзкій пріемъ отъ своего болѣе аскетическаго современника, который смотрѣлъ свысока на великаго апостола древности. Весьма естественно, что Лао-Цзы, проповѣдывавшій, будть высшія блага — это покой и самоуничиженіе, могъ направито свои нападки на человѣка, стоявшаго за строгое выполненіе церемоній и сознательныя добрыя дѣла. Даже разсчитанныя движенія и интонація Конфуція въ соединеніи съ тою гордостью, которая кроется подъ видомъ смиренія, должны были раздражать метафизика-казначея. Но для Конфуція весьма характерно, что, несмотря на вызовъ противника, онъ воздержался отъ возраженій. Нигдѣ не упоминается, чтобы онъ вообще когда-либо ссо-

Вел. религия Востока.

рился. При столкновеніи съ противникомъ, по его правиламъ, нужно было отступить. "Мудрецъ, — говорилъ Конфуцій, — не войдетъ въ шаткое государство и не будетъ жить въ безпорядочной странѣ. Если правительство держится истинныхъ принциповъ, то онъ показывается, а въ противномъ случаѣ онъ скрывается'. Проводя тотъ же взглядъ въ частной жизни, Конфуцій неизмѣнно отказывался спорить.

Возможно, что именно въ связи съ описаннымъ происшествіемъ, онъ обратилъ вниманіе своихъ учениковъ на металлическую статую человъка съ тройною пряжкой на устахъ, стоявшую въ поминальной кумирнъ. На спинъ статуи находилась слъдующая надпись: "Древніе были осмотрительны въ ръчахъ, и, подобно имъ, мы должны избъгать многословія. Многоръчнвость ведетъ ко многимъ промахамъ. Пе беритесь также разомъ за много дълъ, ибо множество дълъ порождаетъ и множество затрудненій". "Смотрите, дъти мои, — сказалъ Конфуцій, указывая на эту надпись: — вотъ справедливыя слова, которыми намъ нужно руководиться".

Собравъ въ Чоу всѣ желаемыя справки, Конфуцій возвратился въ Лу, гдѣ число учениковъ его быстро возрастало, пока не достигло трехъ тысячъ. Онъ, однако, въ Лу пробылъ недолго, такъ какъ три главныя фамилін этой области: Ки, Шу и Мангъ, послѣ продолжительныхъ смутъ, объявили войну правительствующему князю и разбили его армію. Князь принужденъ былъ искать убѣжища въ области Ц'и, и Конфуцій послѣдовалъ за нимъ. По пути Конфуцій увидѣлъ женщину, рыдавшую у чьей-то могилы, и растроганный ся горемъ, послалъ своего ученика Цзы-Лу узнать объ его причинѣ. "Ты плачешь такъ, какъ будто перенесла цѣлый рядъ страданій!" сказалъ Цзы-Лу. "Ахъ!—отвѣчала женщина.—Моего свекра растерзалъ тигръ, моего мужа постигла та же участь, а теперь такою же смертью погибъ мой сынъ".— "Отчего же ты не уйдешь отсюда?" спросилъ Конфуцій. "Оттого, что здѣсь нѣтъ. притѣсненій правительства", отвѣчала женщина. Тогда Конфуцій сказалъ своимъ ученикамъ: "Замѣтьте, дѣти, что притѣсненія правительства хуже лютаго тигра".

вительства хуже лютаго тагра. Быть можетъ, Конфуція привлекало въ Ц'и то обстоятельство, что тамъ при дворъ еще процвътала музыка императора Шуна. По крайней мъръ, извъстно, что, услышавъ въ столицъ звуки желанной музыки, онъ пришелъ въ неописанный восторгъ и потомъ три мъсяца не вкушалъ мясной пищи. "Я никогда не думалъ,—говорилъ онъ,— что музыка можетъ достигнуть такой степени совершенства".

Узнавъ о прітаді мудреца, князь Ц'и, по имени Кингъ, по-

\_

слаль за нимъ и послё нёсколькихъ бесёдъ со своимъ почетнымъ слаль за нимь и посль несколькихь осседь со своимь почетнымь гостемъ рёшиль взять его подъ свое покровительство и подарить ему городъ Линъ-кью со всёми угодьями. Но Конфуцій отклониль этотъ подарокъ и сказалъ ученикамъ: "Высшій человёкъ прини-маетъ награду только за оказанныя услуги; я, правда, подавалъ совёты князю Кингу, но онъ до сихъ поръ не слёдовалъ имъ и вдругъ хочетъ сдёлать миё подаровъ. Онъ совсёмъ не понимаетъ вдругъ хочетъ сдёлать мнё подаровъ. Онъ совсёмъ не понимаетъ меня". Тёмъ не менѣе Конфуцій продолжалъ бесёдовать съ кня-земъ о политикё и поучалъ его, что хорошимъ можио назвать такое управленіе, "гдё государь бываетъ государемъ, министръ— министромъ, отецъ—отцомъ и сынъ—сыномъ".--- "Прекрасно, -- ска-залъ князь. -- По если государь не будетъ государемъ, министръ не будетъ министромъ, отецъ не будетъ отцомъ и сынъ не бу-детъ сыномъ, а я имѣю доходъ, то могу ли я имъ пользоваться?" Князъ Кингъ не былъ безукоризненнымъ ученикомъ, но прояв-

лялы хорошія наклонности и, между прочимь, надумаль назначить жалованье Конфуцію, чтобы удержать его при себь; однако, Гань-Ингь, первый министрь, убъдиль князя не дълать этого. "Эти ученые, — говорилъ министръ, — непрактичны, и имъ нельзя подра-жать. Они высокомѣрны и такъ мнятъ о себѣ, что не удовлетвожать. Они высокомърны и такъ мнять о сеоъ, что не удовлетво-рятся незначительнымъ положеніемъ. Они придаютъ большое зна-ченіе всёмъ погребальнымъ обрядамъ, всячески выражаютъ свою нечаль и тратятъ все состояніе на пышныя похороны, что не согласно съ нашими простыми обычаями. У этого Кунгъ-Фу-Цзы (Конфуція) тысяча странностей. Нужны вѣка, чтобы выполнить всѣ извѣсттысяча странностен. Нужны въка, чтооы выполнить всъ извъст-ныя ему церемоніи. Теперь не время разбираться въ его прави-лахъ благопристойности. Если ты хочешь, государь, съ его по-мощью измѣнить обычаи Ц'и, то забота о твоемъ народѣ отойдетъ на второй планъ". Эти разсужденія сильно повліяли на князя, и въ ближайшій разъ, выслушивая совѣтъ Конфуція, онъ оборвалъ его замѣчаніемъ: "Я слишкомъ старъ, чтобы принять новое **ученіе"**.

учение". Тогда Конфуцій опять возвратился въ Лу, гдѣ засталъ преж-нія смуты. Бразды правленія находились въ рукахъ вождя самой сильной въ то время партіи. Въ виду неблагопріятныхъ условій, Конфуцій не•взялъ никакой службы и все свободное время упо-треблялъ на составленіе Книги Поэзіи и Книги Исторіи. Мало-по-малу порядокъ былъ возстановленъ, и Конфуцій могъ принять должность намъстника города Чунгъ-ту, предложенную

ему княземъ Тингомъ.

Тутъ ему представился случай провести на дълъ свои прин-ципы управленія, и результать отчасти оправдаль его ожиданія. Онь выработаль правила, касающіяся народнаго быта, и точные

погребальные обряды; опредёлилъ, какая пища подходитъ для старыхъ и какая для молодыхъ, и облегчилъ возможность развода. Слёдствіемъ этихъ мёръ было то, что, какъ при королѣ Альфредѣ, можно было оставить вещь на большой дорогѣ, и она не пропадала. При Конфуціи на сосудахъ не встрѣчалось поддѣльной рѣзьбы, гробы дѣлались положенной толщины, на могилахъ не воздвигали холмовъ и на рынкахъ не существовало двухъ цѣнъ на одинъ и тотъ же товаръ. Изумленный князь спросилъ однажды мудреца, можно ли примѣнить принципы его управленія ко всей провинціи. "Разумѣется,— отвѣтилъ Конфуцій:— и не только къ провинціи Лу, но и ко всей имперіи". Далѣе, князь назначилъ Конфуція помощникомъ надзирателя работъ, а вскорѣ послѣ того миистромъ юстиціи. Здѣсь также начинанія его были чрезвычайно успѣшными. Говорятъ, что съ назначеніемъ его судьею, престуиленія совершенно исчезли, и уголовные законы оставались мертвою буквой.

Конфуцій считаль мужество одною изъ высшихъ добродѣтелей, и къ описанному періоду его дѣятельности относятся два факта, свидѣтельствующіе о томъ, что онъ самъ въ высокой степенн обладалъ и нравственнымъ, и физическимъ мужествомъ. Когда тѣло изгнанника, князя Чоу, было привезено изъ Ц'и для погребенія, то фактическій князь, глава фамилін Ки, распорядился похоронить его въ сторонѣ отъ его предковъ. Конфуцій, узнавъ объ этомъ, приказалъ обнести кладбище рвомъ такъ, чтобы включить въ него и новую могилу. "Клеймить князя и подчеркивать его вину несогласно съ этикетомъ,— говорилъ онъ Ки.— Я велѣлъ включить могилу въ кладбище, чтобы такимъ образомъ скрыть ваше вѣроломство". Смѣлый поступокъ Конфуція остался безнаказаннымъ.

Другое событіе произошло нѣсколькими годами позже, во время свиданія между князьями Лу и Ц'и, на которомъ Конфуцій присутствовалъ въ качествѣ церемоніймейстера. По его настоянію, на мѣстѣ свиданія правителей было устроено возвышеніе съ тремя ступенями, куда поднялись оба князя, и, обмѣнявшись привѣтствіями, приступили къ обсужденію мирнаго договора. Однако, князь Ц'и замыслилъ измѣну, и, по данному имъ знаку, толпа дикарей съ барабаннымъ боемъ обступила князя Лу, намѣреваясь схватить его. Въ минуту величайшей опасности Конфуцій бросился къ возвышенію и увелъ князя Лу. Послѣ смуть, въ которыхъ Конфуцій держался стойко и твердо, договоръ все-таки былъ заключенъ, и даже часть земли, къ югу отъ рѣки Ванъ, захваченная удѣломъ Ц'и, по настоянію мудреца, была возвращена княжеству Лу. Въ память этого происшествія населеніе Лу на

возвращенной территоріи выстроило городъ, который назвали "городомъ исповѣди".

Но возвратимся въ дѣятельности Конфуція на посту министра юстиціи. Какъ ни успѣшны были результаты его системы, все же они нѣсколько преувеличены въ описаніяхъ его послѣдователей. Преступность, несомнѣнно, уменьшилась, по все-таки не исчезла. Біографы Конфуція разсказываютъ объ одномъ дѣлѣ, которое, вѣроятно, было ему особенно непріятно. Къ нему однажды пришелъ отецъ съ жалобой на непокорнаго сына, ожидая встрѣтить поддержку со стороны судьи, который придавалъ такое значеніе сыновней почтительности. Но, къ удивленію всѣхъ присутствующихъ, Конфуцій присудилъ и отца, и сына къ тюремному заключенію, а на увѣщанія главы фамиліи Ки отвѣчалъ: "Долженъ ли я наказывать за нарушеніе сыновней почтительности человѣка, котораго не воспитывали въ этомъ чувствѣ? Развѣ тотъ, кто не внушаетъ сыну его обязанностей, не виновенъ наравнѣ съ согрѣшившимъ сыномъ? Человѣкъ не рождается преступнымъ, поэтому отецъ семейства и правительство страны отвѣтственны за нарушеніе сыновней почтительности и общественныхъ законовъ. Если царь по безпечности не издаетъ законовъ, а только караетъ по буквѣ закона, то это не честно; если онъ взимаетъ налоги произвольно, безъ предупрежденія, то онъ является притѣснителемъ; если же онъ присуждаетъ къ смертному наказанію народъ, котораго не поучалъ, то совершаетъ жестокость".

На этомъ Конфуцій неоднократно настаивалъ и старался словомъ и дёломъ поддерживать вышеупомянутые принципы. Въ присутствіи князя, своего патрона, Конфуцій находилъ нужнымъ держаться съ почтительнымъ смиреніемъ. Когда онъ входилъ во дворецъ или проходилъ мимо трона, выраженіе лица его измёнялось, колёни подъ нимъ подкашивались, и говорилъ онъ, словно ему трудно было произносить слова. Если на него выпадала обязанность нести царскій скипетръ, то онъ сгибался такъ, словно не могъ выдержать его тяжести. Если князь навѣщалъ его во время болѣзни, то онъ принималъ его, лежа головой на востокъ и одѣтый въ придворное платье съ поясомъ. Если князь посылалъ ему въ подарокъ вареное мясо, то онъ тщательно оправлялъ свою рогожку и отвѣдывалъ кушанья. Если мясо было сырое, то онъ приносилъ его въ жертву духамъ предковъ, но животныхъ, присланныхъ въ подарокъ, онъ никогда не убивалъ.

На сельскихъ праздникахъ онъ всегда шелъ позади, а не впереди старшихъ. Во всемъ, что его касалось, онъ держался простоты и искренности. Съ низшими придворными чинами онъ говорилъ свободно, а въ обращении съ высшими чинами былъ

почтительнымъ, но точнымъ. Онъ съ уважениемъ относился ко всёмъ обрядамъ, и даже во время ежегодныхъ дикихъ собраний. имѣвшихъ цѣлью отгонять вліяніе чумы, онъ стоялъ въ придборномъ платьё на восточныхъ ступенькахъ своего дома и принималъ буйныхъ заклинателей, какъ дорогихъ гостей. Если князь посылалъ за нимъ, чтобы присутствовать на пріемѣ гостя изъ царской фамиліи, то онъ совершенно преображался. Онъ низко кланялся чиновникамъ, среди которыхъ находился, и, если его посылали встрѣтить гостя у воротъ, то онъ "спѣшилъ съ руками, распростертыми, какъ крылья птицы". Усматривая въ завываньѣ грозы и бури голосъ Неба, онъ мгновенно мѣнялся въ лицѣ при ударѣ грома или сильномъ порывѣ вѣтра.

Въ основъ этихъ мелочей лежитъ извъстный принципъ. вслълствіе чего онѣ и не производять впечатлѣнія такого искусственнаго формализма, какъ можно было бы ожидать при иныхъ условіяхъ. Подобно другимъ древнимъ мудрецамъ, Конфуцій особенно върилъ въ силу примъра. "Какого вы мнѣнія о томъ, чтобы казнить смертью безнравственныхъ людей ради блага правственныхъ?" спросиль его однажды глава фамилія Ки. "Государь, — отвѣчаль Конфуцій, — зачъмъ вы вообще прибъгаете къ смертному наказа-нію? Пусть всъ ваши, даже сокровеннъйшія желанія будуть направлены къ добру, и тогда вашъ народъ будетъ добрымъ". Затъмъ, приводя слова Чинга, онъ добавилъ: "Высшіе относятся въ низшимъ, какъ вътеръ къ травъ. Трава склоняется туда, куда дуетъ вътеръ". Во всякую минуту, дома или въ пути, за столомъ или въ постели, за занятіями или за отлыхомъ. Конфуній старался своимъ поведеніемъ и примѣромъ оказывать вліяніе на другихъ людей и до извёстной степени достигалъ своей цёли. Ему удалось одольть цёлый рядъ украпленныхъ городовъ, которые служили разсаднивами смуть и раздоровь, и, благодаря ему, могущество главиаго князя еще возрасло. Онъ внушалъ мужчинамъ духъ честности и върности, а женщинъ поучалъ кротости и цёломудрію. По преданію, миръ, господствовавшій въ Лу, привлекъ въ это княжество массу иностранцевъ; такимъ образомъ, на дълъ осуществилось древнее понятие о хорошемъ государствъ, неоднократно приводимое Конфуціемъ: "Народъ былъ счастливъ. и чужеземцы стремились туда издалека".

Самъ Конфуцій убъдился въ невозможности осуществить всъ свои теоріи на практикъ, а его опытъ въ должности министра юстиціи показалъ ему, что простого примъра еще недостаточно, чтобы вести народъ по пути добродътели. Чрезъ нъсколько времени послъ вступленія въ эту должность онъ подписалъ смертный приговоръ одному, очень извъстному гражданину, по имени Шао,

за нарушеніе общественной тишины. Это противорѣчіе съ принципомъ, который Конфуцій такъ настойчиво проводилъ, удивило его учениковъ, и Цзы-Кунгъ, высказалъ ему упрекъ за казнь столь знатнаго человѣка. Но Конфуцій стоялъ за необходимость этой мѣры. "Есть на свѣтѣ пять великихъ золъ, — говорилъ онъ: — это вредный человѣкъ съ мятежнымъ духомъ; человѣкъ, соединяющій въ себѣ порочность дѣлъ съ крутымъ нравомъ; человѣкъ, завѣдомо лживый; человѣкъ, замышляющій пагубные поступки и подстрекающій къ нимъ; человѣкъ, склонный ко злу и питающій зло. Всѣ эти недостатки соединялись въ лицѣ Шао. Его домъ былъ притономъ для ненавистниковъ; слова его были достаточно нравдоподобны, чтобы сбивать людей съ толку, а противодѣйствіе его было достаточно сильно, чтобы погубить даже независимаго человѣка".

Однако, несмотря на нёкоторыя уклоненія Конфуція отъ начёченныхъ имъ принциповъ, народъ гордился его управленіемъ, и въ пёсняхъ, за работой, прославлялъ его, какъ спасителя отъ гнета и несправедливости.

Конфуцій быль энтузіастомь, и неудача предпринятой имъ реформы ни на минуту не вызывала въ немъ сомнѣнія въ непогрѣшимости его системы. Онъ полагаль, что выработанный имъ порядокъ управленія могъ оказать благотворное вліяніе на народъ н правителя не только въ его родномъ княжествѣ, но и во всѣхъ сосѣднихъ странахъ. Но что же вышло на дѣлѣ? Благоденствіе народа Лу не только не побудило князя Ц'и ввести въ своей странѣ такую же систему, а лишь вызвало въ немъ зависть. "Если Конфуцій будетъ стоять во главѣ управленія, то княжество Лу сдѣлается самымъ могущественнымъ, и тогда его ближайшему сосѣду Ц'и не сдобровать. Попробуемъ-ка умилостивить его, устушивъ ему участокъ земли", такъ говорилъ князь Ц'и, но одинъ дальновидный министръ носовѣтовалъ лучше тѣмъ или инымъ путемъ подорвать вліяніе Конфуція и навлечь на него немилость его патрона.

Первымъ дѣломъ князь Ц'и послалъ въ подарокъ князю Тингу восемьдесятъ прекрасныхъ дѣвушекъ, искусныхъ въ музыкѣ и танцахъ, и сто-двадцать великолѣпнѣйшихъ лошадей. Предполокенія министра вполнѣ оправдались. Дѣвушки былв взяты въ княжескій гаремъ, лошади были поставлены въ княжескія конюшни, а Конфуцію предоставлено было размышлять на свободѣ о безуміи людей, которые предпочитаютъ пѣніе дѣвушекъ изъ Ц'и мудрости Яо и Шуна. Время шло, а князь и не думалъ очнуться отъ заблужденій. Онъ запустилъ государственныя дѣла и подъ конецъ три дня вовсе не принималъ министровъ. "Учитель, — сказалъ Цзы-Лу, — пора вмѣшаться!" Но Конфуцій, задѣтый за живое, хотѣлъ произвести еще одинъ опытъ. Приближался срокъ великаго жертвоприношенія Небу во время солнцестоянія, о которомъ онъ не разъ бесѣдовалъ съ княземъ, и онъ надѣялся, что воспоминаніе объ его серіозныхъ рѣчахъ призоветъ князя къ исполненію своихъ обязанностей. Однако, легкомысленныя соперницы Конфуція еще не утратили своей власти надъ княземъ, въ которомъ наступленіе великаго торжества не пробудило ни малѣйшихъ угрызеній совѣсти. Тогда Конфуцій покинулъ свою должность и удалился изъ столицы.

Разочаровавшись въ князъ Лу, онъ, однако, вовсе не помышлялъ отказаться отъ своей роли реформатора. "Если бы кто-нибудь изъ князей призвалъ меня къ себъ, —говорилъ онъ, —то въ двънадцать мъсяцевъ я произвелъ бы значительныя перемъны, а въ три года усовершенствовалъ бы управление". Но духъ времени не благопріятствоваль мудрецу. Борьба за главенство между отдёльными князьями, которая тянулась нёсколько вёковъ, достигла особеннаго напряженія и, хотя еще нельзя было опредѣлить, будеть ли побъда на сторонъ Цинъ, Ц'у или Ц'инъ, но уже не подлежало сомнѣнію, что правитель Чоу лишится своего первенства. Конечно, людямъ, сражавшимся за обладание отживающимъ княжествомъ, странно было бы приглашать къ себъ министра, который первымъ дёломъ постарался бы вдохнуть жизнь въ мертвыя кости Чоу. Это вскоръ сдълалось очевиднымъ и для учениковъ Конфуція, которые наравнъ съ нимъ, если не больше. заинтересованы были въ получении имъ должности; но, менте увлекаясь, чёмъ онъ, воображаемымъ божественнымъ призваніемъ. ученики убъждали его пойти на нъкоторыя уступки. "Ваши правила совершенны, -- говорилъ ему Цзы-Кунгъ, -- но они не примънимы въ имперіи. Не лучше ли немного сбавить ихъ строгость?".--"Хорошій земледѣлець, — отвѣчалъ мудрецъ, — сѣетъ, но не можетъ поручиться за урожай. Человъкъ, очень искусный въ ремесль, можеть не найти рынка для сбыта своихъ товаровъ. Также и высшій человѣкъ можетъ разрабатывать свои принципы, но не сдѣлать ихъ примѣнимыми".

Конфуцій рѣшилъ, однако, употребить всё усилія, чтобы найти желаемую арену дѣятельности, и, покинувъ Лу, отправился въ княжество Вей. Князь Вея Лингъ торжественно принялъ его, но не выказалъ желанія взять его на службу. Тѣмъ не менѣе, разсчатывая, вѣроятно, извлечь какія-нибудь выгоды изъ совѣтовъ мудреца, онъ оставилъ его при своемъ дворѣ и назначилъ ему ежегодное содержаніе въ 60,000 мѣръ хлѣба, соотвѣтствовавшее окладу, который Конфуцій получалъ въ Лу. Если бы жизненный

опыть оправдаль тё розовыя надежды, которыя Конфуцій лелёяль при началѣ своей общественной дѣятельности, то онъ, вѣроятно, отклонилъ бы это предложеніе, какъ за нѣсколько лѣтъ до того отказался отъ приглашенія внязя Ц'и. Но нужда настоятельно побуждала его послёдовать совёту Цзы-Кунга и немного поступиться своими принципами. Въ Вей Конфуцій пробылъ недолго. Придворные опасались, должно - быть, чтобы онъ не пріобрѣлъ вліянія на князя, и стали интриговать противъ него, а онъ счелъ благоразумнымъ отступить передъ надвигавшейся грозой. Воспользовавшись гостепріимствомъ князя лишь въ теченіе десяти мѣсяцевъ, онъ побинулъ столицу Вей, намъреваясь посътить княжество Ч'инъ.

Путь его лежалъ черезъ городъ Куангъ, который много тер-пълъ отъ грабежей извъстнаго разбойника Янгъ-Ху. Конфуцій лицомъ былъ замѣчательно похожъ на этого нарушителя общественнаго покоя, и жители города, въ полной увъренности, что они имъютъ дъло со своимъ злъйшимъ врагомъ, оцъпили домъ, въ которомъ Конфуцій жилъ уже дней пять. Положеніе было критическое, и ученики сильно встревожились. Но Конфуцій твердо върилъ въ свое божественное призваніе и не испугался. .Развъ послъ смерти царя Вана истинное ученіе не вселилось въ меня?— говорилъ онъ.— Если бы Небо желало, чтобы истинное ученіе погибло, то оно не поставило бы меня въ такія отно-шенія съ нимъ. Но такъ какъ Небо не дастъ погибнуть истин-ному ученію, то что же можетъ сдѣлать мнѣ населеніе Куанга?" Съ этими словами онъ взялъ лиру и запѣлъ, вѣроятно, какой-ни-будь гимнъ изъ только что составленной имъ Книги Поэзіи, восхвалявшей мудрость древнихъ императоровъ.

По какой - то неизвъстной причинъ, — върнъе, убъдившись въ своей ошибкъ, а не подъ вліяніемъ пъсенъ Конфуція, — толпа внезапно отхлынула, предоставивъ мудрецу идти на всѣ четыре стороны. Однако, это приключение отбило у него охоту къ дальнъйшимъ странствованіямъ, и, остановившись не-надолго въ Пу, пълшаять странствеваниять, и, остановившись не-надолго въ Пу, онъ возвратился обратно въ Вей. Князь опять привътствоваль его при въёздё въ столицу, хотя едва ли возобновилъ ему со-держаніе, и даже супруга князя Нанъ-Цзы на время прекратила свои интриги и оргіи, узнавъ о возвращеніи мудреца. Въ любез-номъ посланіи она просила у Конфуція аудіенція; онъ сначала отказалъ ей, но она такъ настойчиво повторяла свою просьбу, что ему волей-неволей приплось согласиться. Конфуцій засталь Нанъ-Цзы за ширмой, какъ того требовалъ этикетъ, и, обмѣняв-шись обычными формальностями, они свободно вступили въ бесѣду. Цзы-Лу былъ очень смущенъ этою выходкой Конфуція и на-

шелъ ее нескромной. Отвътъ, полученный имъ отъ учителя, доказываеть, что тоть и самъ усомнился, не переступилъ ли онъ границы мудрой благопристойности. "Если я поступилъ неправильно, -- воскликнуль онъ, -- пусть Небо отвергнеть меня! Пусть Небо отвергнетъ меня!" Тъмъ не менъе онъ поддерживалъ дружественныя отношенія со дворомъ и потерялъ надежду на получение должности въ княжествъ Вей лишь послъ того, какъ князь всенародно доказаль, что не понимаеть серіозности положенія, которое мудрецъ разсчитывалъ занять. Дъло въ томъ, что князь потхалъ кататься по столичнымъ улицамъ въ одной колесницъ съ Нанъ-Цзы, а Конфуцію приказалъ слёдовать за ними въ другой колесниць. Процессія провзжала по базарной площади; столпившійся народъ, сразу понявъ всю нельпость положенія, смѣялся при мысли, что князь заставилъ добродътель идти по пятамъ порока. Это еще увеличило неловкость, которую Конфуцій испытывалъ въ своемъ фальшивомъ положении. "Я не видълъ ни одного человѣка, — говорилъ онъ, — который любилъ бы добродѣтель въ той же мѣрѣ, какъ красоту". Оставаться при дворѣ, гдѣ его такъ оскорбили, было свыше его силь, и онъ опять направилъ свои стопы на югъ въ Чипъ.

Удалившись отъ служебныхъ обязанностей, Конфуцій, въроятно, снова сталъ излагать ученикамъ свои доктрины и взгляды, о которыхъ мы поговоримъ ниже. Извъстно, что даже на пути въ Чинъ онъ поучалъ своихъ учениковъ различнымъ церемоніямъ подъ тънью развъсистаго дерева. Одинъ изъ чиновниковъ, Хуанъ-Туй, воспитанный въ духъ Лао-Цзы, возмущаясь пресловутымъ "гордымъ видомъ, вкрадчивою манерой и непреклонною волей" Конфуція, пытался не допустить его въ Ч'инъ. Эта попытка, однако, не увънчалась такимъ успъхомъ, какъ нападение болъе ръшительныхъ враговъ, которые двумя годами позже аттаковали мудреца въ Пу, когда онъ направлялся въ Вей. Несмотря на мужественное сопротивление учениковъ, враги одолѣли, схватили Конфуція и потребовали отъ него клятвеннаго объщанія не идти въ Вей. Но, несмотря на данную клятву, несмотря на предшествовавшее публичное оскорбление, онъ туда неудержимо стремился и, вырвавшись изъ рукъ враговъ, продолжалъ свой путь въ Вей.

Это сознательное нарушеніе слова со стороны Конфуція, который училъ "считать върность и искренность главными принципами", удивило его учениковъ. Цзы-Кунгъ, который въ такихъ случаяхъ обыкновенно заводилъ съ нимъ разговоръ, спросилъ, подобаетъ ли нарушать данную клятву. Конфуцій, котораго нужда выучила изворотливости, отвъчалъ: "Это была насильственная клятва, а такимъ клятвамъ духи не внимаютъ".

Но возвратимся къ Конфуцію въ то время, какъ онъ бъжалъ отъ своихъ враговъ въ Сунгъ. Когда Хуанъ-Туй преградилъ ему путь, то онъ пошель на западъ въ княжество Ч'ингъ со столицей того же имени. Повидимому, ученики пришли раньше его, а самъ онъ неожиданно появился у восточныхъ вороть города. Видъ самъ онъ неожиданно появился у восточныхъ вороть города. Видъ его настолько обратилъ на себя вниманіе, что ученики скоро узнали о его прибытін. "У восточныхъ воротъ.—разсказывалъ одинъ гражданинъ Цзы-Кунгу.—стоитъ какой-то человѣкъ съ подбород-комъ, подобнымъ Яо, съ затылкомъ, подобнымъ Као-Яо, съ плечами такой же высоты, какъ у Цзы-Чана, съ таліей на три вершка ко-роче, чѣмъ у Ю, имѣющій видъ заблудившейся собаки". Узнавъ въ этомъ описаніи своего учителя, Цзы-Кунгъ поспѣшилъ къ нему навстрѣчу и передалъ ему слова гражданина. Конфуцій очень смѣялся и сказалъ: "Личныя примѣты еще ничего, но сказать, что я похожъ на заблудившуюся собаку, это замѣчательно, замѣчательно!"

Власти Ч'инга, однако, не выказали желанія принять на службу человъка, хотя бы и обладающаго такими видными примътами, и человъка, хотя ом и соладающаго такими видными примътами, и Конфуцій пробылъ въ Ч'ингъ только годъ. Изъ Ч'инга онъ опять намъревался пойти въ Вей, но па пути его задержали, какъ было описано выше. Между Конфуціемъ и княземъ Вей, очевидно, су-ществовала симпатія, если не дружба. Князь всегда радъ былъ его видъть и охотно бесѣдовалъ съ нимъ; но, въ виду того, что Конфуцій безгранично восхищался людьми, чьи кости, по словамъ Лао-Цзы, давно разсыпались въ прахъ, и въ особенности родона-чальниками династіи Чоу, князь не могъ дать ему никакого отвът-ственнаго поста. А Конфуцій, повидимому, не переставалъ на-дбяться, что ему удастся склонить князя на свою сторону, и этимъ Аванься, что ему удастся склонить князя на свою сторону, и этимь объясняется, почему онъ постоянно стремился ко двору князя Линга и столько разъ принужденъ былъ эмигрировать. Князь и на этотъ разъ, какъ всегда, встрътилъ Конфуція привътливо, но ихъ бесъды, касавшіяся, обыкновенно, способовъ миролюбиваго управленія, теперь, по преимуществу, затрогивали военныя дъйствія. Князь замышляль нападеніе на городь Пу, жители восплыя двя-ствія. Князь замышляль нападеніе на городь Пу, жители вотораго, подь начальствомъ Хуанъ-Туя, арестовавшаго Конфуція, возстали противъ него. Сначала Конфуцій расположенъ былъ поддерживать противъ него. Сначала конфуцій расположенъ оылъ поддерживать князя въ его враждебныхъ намъреніяхъ; но, разсудивъ, что эта экспедиція представляла серіозную опасность, такъ какъ другія княжества могли оказать поддержку Пу, онъ пришелъ къ убъжде-нію, что лучше всего предоставить Хуанъ-Тую незаконно захва-ченную имъ территорію. Въ этомъ-то смыслъ Конфуцій и подалъ ръшительный совътъ, которому князь послъдовалъ. Князь старълся, съ годами охотно сталъ предоставлять упра-

вленіе другимъ и тяготился высокопарными поученіями Конфуція. Онъ пересталъ "примънять" Конфуція, какъ выражаются китайскіе историки. Мудрецъ негодовалъ и готовъ былъ принять какое угодно предложение, отвуда бы оно ни исходило. Въ такую минуту его позвалъ къ себъ Пихъ-Гихъ, чиновникъ княжества Цинъ. подстрекавшій городъ Чунгъ-Моу къ возстанію противъ правителя. и Конфуній едва было не согласился. Изучая этоть періодъ дъятельности Конфуція, нельзя не замътить, что въ его поведении произошла большая перемёна. Куда дёвалась та возвышенная любовь къ истинъ и добродътели, которая характеризовала его первые шаги! Борьба не укръпила его, а, напротивъ, научила гнуть спину. Онъ, прежде отказывавшійся принимать незаслуженныя имъ деньги, теперь желаль платы ни болбе, ни менбе, какъ за дипломатические совъты, которыхъ у него по временамъ спрашивалъ князь Лингъ. Онъ, всегда осуждавшій мятежниковъ, готовъ быль теперь пойти ко двору бунтовщика въ надеждъ "установить", какъ онъ однажди выразился, "восточную династію Чоу".

Туть опять вмѣшался Цзы-Лу, доказывая учителю его непослѣдовательность. "Учитель, — сказалъ онъ, — ты намъ говорилъ — кто наноситъ личное оскорбленіе, съ тѣмъ высшій человѣкъ не имѣетъ дѣла. Если ты примешь приглашеніе Пихъ-Гиха, отврыто бунтующаго противъ государя, то что скажетъ народъ?" Но Конфуцій, съ обычною для него въ послѣднее время находчивостью, отвѣчалъ: "Я, дѣйствительно, говорилъ это, но развѣ, если тереть твердый предметъ, онъ не сдѣлается тоньше? Развѣ, если погрузить бѣлую вещь въ черную жидкость, она не почернѣетъ? Развѣ я подобенъ горькой тыквѣ, которую нужно отбросить, чтобы она не попала въ пищу?" Тѣмъ не менѣе доводы Цзы-Лу подѣйствовали на него, н онъ отказался отъ своего первоначальнаго намѣренія.

Отношенія Конфуція съ княземъ оставались натянутыми, и, наконецъ, недовольный своимъ патрономъ, онъ удалился отъ его двора. Въ эту эпоху Конфуцій не имълъ никакихъ опредъленныхъ доходовъ и, въроятно, средства къ жизни зарабатывалъ, поучая учениковъ изъ своей сокровищницы знаній, которую онъ скопилъ путемъ настойчивыхъ занятій и широкаго опыта.

Ревностные ученики Конфуція придавали такое значеніе каждому его слову и поступку, что, по ихъ указаніямъ, мы можемъ начертить полную картину его частной жизни. Для одежды, какъ мы узнаемъ, онъ выбиралъ только "корректные" цвѣта, именно голубой, желтый, тѣлесный, бѣлый или черный, тщательно избѣгая краснаго, такъ какъ онъ въ большомъ ходу у женщинъ и дѣвушекъ. Въ ѣдѣ онъ былъ умѣренъ, но придавалъ значеніе выбору пищи и способу ея приготовленія. Онъ ни за что не прикасался

ъ сомнительному мясу или тухлому рису, не блъ кушанья, негравильно нарфзаннаго или безъ надлежащаго соуса. Онъ позвогялъ себъ вкушать лишь самое небольшое количество мяса и риса, и, хотя подобное ограничение не простиралось на порцію вина, цополнявшую его скромную трапезу, но говорять, что онъ никогда не доходилъ до опьянфнія. Если онъ бхалъ въ экипажъ, то икогда сразу не оборачивался, и, вообще, во всѣхъ дѣлахъ и поступкахъ избѣгалъ поспѣшности.

Всѣ эти подробности представляють особенный интересь въ виду того, что Конфуцій оказаль огромнѣйшее вліяніе на такую значительную часть населенія земного шара, и его указанія не относились исключительно въ высокопоставленнымъ лицамъ, а выразились, главнымъ образомъ, въ интимныхъ бесѣдахъ съ учениками и оправдались на примѣрѣ строгаго выполненія повседневныхъ обязанностей, который онъ имъ самъ подавалъ.

Конфуцій любилъ музыку и считалъ ее не только внѣшнимъ талантомъ, но и необходимымъ элементомъ воспитанія. "Гимны возбуждаютъ умъ. — говорилъ онъ. — правила благопристойности устанавливаютъ характеръ, а музыка вѣнчаетъ все зданіе".

Искусившись въ общественной дъятельности, Конфуцій не хотълъ отказаться отъ надежды на новую должность, и такъ какъ князь Вей не внималъ его совътамъ, то онъ ръшилъ переселиться въ княжество Цинъ, въ надеждъ, что Чао-Кинъ-Цзы, одинъ изъ трехъ фактическихъ правителей страны, окажется болъе податливимъ ученикомъ. Съ этой цълью онъ двинулся на западъ, но, дойдя лишь до Желтой ръки, узналъ о казни двухъ вельможъ Цина: Тухъ-Минга и Тухъ-Шунъ-Хва. Въсть объ этомъ событіи, указывавшемъ на смуты, послужила препятствіемъ къ его дальнъйшему путешествію, такъ какъ онъ въ свое время говорилъ, что "высшій человъкъ не войдетъ въ шаткое государство". Велико было его огорченіе и разочарованіе, и, глядя на желтыя воды у ногъ своихъ, онъ вздыхалъ и шепталъ: "О, какъ эти люди были прекрасны! Эта ръка не болъе величественна, чъмъ они были, а я тамъ не находился, чтобы предотвратить ихъ судьбу!"

Послё этого онъ опять возвратнлся въ Вей, гдё князь, занятый приготовленіями къ войнѣ, попрежнему мало расположенъ былъ слушать его поученія. Когда Конфуцій явился ко двору, то князь отказался говорить о чемъ-либо, кромѣ военной тактики, и, быть-можетъ, съ умысломъ забывая, что Конфуцій былъ сторонникомъ мира, сталъ просить у него указаній насчетъ командованія арміей. "Если вы пожелаете знать, какъ разставлять жертвенные сосуды, то я могу отвѣтить вамъ, — сказалъ мудрецъ, но въ войнѣ я не свѣдущъ". Конфуцій достигь уже шестидесятилѣтняго возраста. Положеніе княжествъ, составляющихъ имперію, все менѣе благопріятствовало его проповѣди, но, несмотря на удары судьбы, онъ не терялъ твердой вѣры въ свои силы и свое призваніе, которая характеризовала всю его дѣятельность. Убѣдившись, что князь Вей глухъ къ его увѣщаніямъ, онъ направился въ Чинъ искать правителя, который оцѣнилъ бы его мудрость.

На слъдующій годъ онъ со своими учениками перешелъ изъ Ч'ина въ Ц'ае, маленькую провинцію, подвластную вняжеству Ц'у. Въ тъ времена имперія подвержена была всевозможнымъ перемёнамъ. Въ одинъ прекрасный день изъ какого-нибудь стараго княжества выкраивалось новое, которому суждено было либо опять исчезнуть, либо разрастись. Когда Конфуцій находился въ Ц'ае то часть И'у объявила себя независимой, подъ именемъ Ie, и провозгласила себѣ отдѣльнаго князя. Прежде подобное возстаніе вызвало бы протесть со сторопы Конфуція, но теперь онъ не только не назвалъ князя узурпаторомъ, а, напротивъ, прибъгнулъ къ его цокровительству. Князь не зналь, какъ ему принять Конфуція, н сдѣлалъ по этому поводу запросъ Цзы-Лу, но послѣдній, вѣроятно, ставилъ князя не выше Пихъ-Гиха и не удостоилъ его отвѣтомъ. Конфуцій нашелъ Цзы-Лу достойнымъ порицанія и спросиль: "Почему жъ ты не сказалъ ему: это просто человѣкъ, который, въ ревностномъ стремленіи къ познанію, забываетъ про свою бду; который такъ радуется, достигая познанія, что забываеть про свои горести; который не замѣчаетъ наступающей старости?"

Несмотря на мнёніе Цзы-Лу, Конфуцій готовъ былъ завязать дружескія сношенія съ княземъ, но князь, повидимому, выказывалъ не больше склонности къ этикъ мудреца, чъмъ другіе правители, которымъ онъ предлагалъ свои услуги. Извъстенъ лишь одинъ разговоръ мудреца съ княземъ, который задавалъ ему вопросм о дѣлахъ государственнаго управленія. Отвътъ Конфуція необыкновенно характеренъ. Большинство опредѣленій хорошаго правительства могло бы непріятно поразить человъка, который только что вышелъ изъ-подъ власти своего государя и стоялъ во главъ возстанія; поэтому Конфуцій постарался подыскать нѣкоторое оправданіе для новаго князя, объяснивъ его вѣроломство, какъ слѣдствіе прежняго дурного управленія страною, и отвѣтилъ словами древняго мудреца: "При хорошемъ управленіи подданные бываютъ счастливы, и чужеземцы издалека приходятъ въ страну".

Возвращаясь изъ Ie въ Ц'ае, Конфуцій дошелъ до рѣки, которую, за неимѣніемъ моста, нужно было переходить въ бродъ. Увидѣвъ, что два человѣка, въ которыхъ онъ узналъ политическихъ отшельниковъ, пахали на сосѣднемъ полѣ, онъ послалъ

своего неизмённаго спутника Цзы-Лу разспросить ихъ, гдё искать броду. "Кто тамъ держитъ возжи?" освъдомился первый пахарь, къ которому обратился Цзы-Лу. "Кунгъ-Кью", отвъчалъ тотъ. — .Кунгъ-Кью изъ Лу?" переспросилъ пахарь. "Да". — "Онъ знаетъ бродъ", загадочно отвѣтилъ собесѣдникъ Цзы-Лу, принимаясь снова за работу. Неизвѣстно, былъ ли его отвѣтъ слѣдствіемъ общей въры во всевъдъніе Конфуція, нли на него нужно смотрёть какъ на попытку показать подъ видомъ притчи, что Конфуцій по своей мудрости могь перейти рёку смуть. заграждаюшую путь къ свободъ. Отъ второго отшельника Цзы-Лу также не добился толковаго отвѣта. "Кто вы такой?" довольно рѣзко спроснять его второй собесёдникъ. Узнавъ, что Цзы-Лу — ученикъ Конфуція, этотъ человёкъ, позаимствовавшій, вероятно, свои взгляды у Лао-Цзы, отвёчаль: "Смуты широкою волной распро-страняются по всей имперіи, и кто же. по вашему, положить ичъ предълъ? Вмъсто того, чтобы слъдовать за учителемъ, кото-рый переходитъ отъ одного двора къ другому, не лучше ли вамъ послёдовать за тёми, которые (подобно намъ) совсёмъ удаляются отъ міра?" Цзы-Лу, по обывновенію, передалъ эти слова Конфуцію, а тоть замѣтиль: "Невозможно жить съ птицами и звѣрями. какъ со своими равными. Съ къмъ же мнъ и сообщаться, какъ не съ людьми, не съ человъчествомъ? Если бы высокіе принципы держались въ имперіи, то мит не пришлось бы странствовать нзъ княжества въ княжество".

Конфуцій въ общемъ прожнять въ Ц'ае три года, ознаменованныхъ смутами и войнами, и совѣты его были тамъ преданы полному забвенію. Въ концѣ третьяго года княжество Ву объявило войну княжеству Ч'инъ, которое получило подмогу отъ лежащаго на югъ могущественнаго Ц'у. Поддерживая своего союзника, князь Ц'у прослышалъ, что Конфуцій находится въ Ц'ае, и рѣшилъ пригласить его къ своему двору. Онъ отрядилъ къ мудрецу пословъ съ богатыми дарами и письмомъ. Конфуцій охотно принялъ предложеніе и приготовился къ отъѣзду. Но эта новость встревожила министровъ Ц'ае и Ч'ина. "Ц'у, —говорили они, — и безъ того могущественное вняжество, а Конфуцій — мудрый человѣкъ. Опытъ показалъ, что всѣ, относившіеся къ нему съ презрѣніемъ, платились за это, и если онъ успѣшно поведетъ дѣла Ц'у, то мы неминуемо погибнемъ. Мы во всякомъ случаѣ должны воспрепятствовать его переѣзду". Подосланный ими отрядъ напалъ на Конфуція въ глухой пустынной мѣстности и преградилъ ему путь. Здѣсь его продержали въ плѣну семь дней, подвергая суровымъ лишеніямъ, и, какъ во всѣ трудныя минуты, ученики громко роптали на судьбу свою и своего учителя.

"Неужели высшій человѣкъ, — спросилъ Цзы - Лу, — долженъ выносить такія страданія?" — "Высшему человѣку случается терпѣть лишенія, — отвѣчалъ Конфуцій, — но только заурядный человѣкъ въ бѣдѣ теряетъ самообладаніе". Въ эту бѣдственную минуту Конфуцій обратился къ своему неизмѣнному утѣшенію: онъ игралъ на лютнѣ и пѣлъ.

Нодъ конецъ ему удалось увѣдомить князя Ц'у о своемъ печальномъ положеніи. Князь отрядилъ пословъ, чтобы освободить Конфуція, и самъ выѣхалъ изъ столицы навстрѣчу ему. Онъ радушно принялъ Конфуція и, повидимому, время до времени приоѣгалъ къ его совѣтамъ, но никакой должности ему не далъ и не отвелъ ему участка земли, какъ предполагалъ раньше, такъ какъ министры воспротивились этому. "Развѣ у вашего величества, — спросилъ одинъ изъ чиновниковъ, — есть слуга, который могъ бы занять мѣсто посла съ такимъ успѣхомъ, какъ Цзы-Кунгъ? Или столь же достойный первый министръ, какъ Іенъ-Хвуй? Или полководецъ, который могъ бы сравниться съ Цзы-Лу? Развѣ цари Ванъ и Ву изъ своихъ маленькихъ княжествъ не возвысились до управленія имперіей? А если Кунгъ-Кью когда-нибудь пріобрѣтетъ землю, и министрами у него будутъ такіе ученики, то Ц'у не сдобровать".

Эти доводы не только показались убѣдительными въ данномъ случаѣ, но, повидимому, повліяли на дальнѣйшія отношенія князя къ Конфуцію, такъ какъ до самой смерти, послѣдовавшей осенью того же года, онъ ни разу не обращался за совѣтомъ къ мудрецу. Въ его преемникѣ Конфуцій, очевидно, не нашелъ себѣ покровителя и опять вернулся въ Вей.

Въ Вей шестидесятитрехлѣтній Конфуцій засталъ, что внукъ его прежняго друга, князя Линга, свергнулъ съ престода п осудилъ на изгнаніе родного отца за то, что тотъ покусился на жизнь своей матери, а его бабки, знаменитой Нанъ-Цзы. Этотъ князь, по имени Чухъ, разсчиталъ, что въ его интересахъ прнвлечь къ себѣ Конфуція, и послалъ къ нему Цзы-Лу сказать: "Князь Вей ожидаетъ вашей помощи въ управленіи страною и желаетъ знать, что вы для этого считаете необходимымъ". — "Первымъ дѣломъ необходимо исправить названія", отвѣчалъ Конфуцій. — "Зачѣмъ же это?" спросилъ Цзы-Лу. — "Какъ ты непонятливъ, Юй! — сказалъ Конфуцій. — Высшій человѣкъ очень осмотрителенъ въ томъ, чего онъ не знаетъ. Если названія неправильны, то рѣчь не соотвѣтствуетъ истинному смыслу. Если рѣчь не соотвѣтствуетъ истинному смыслу, то дѣла не могутъ идти успѣшно. Если дѣла не могутъ идти успѣшно, то благопристойность и музыка не будутъ процвѣтать. Если благопри-

стойность и мувыка не будуть процвътать, то нельзя будеть правильно присуждать наказаній. Если нельзя будеть правильно присуждать наказаній, то народъ не будетъ знать, какъ двинуть рукой или ногой. Поэтому высшій человѣкъ считаетъ необходинымъ, чтобы названія соотвётствовали предметамъ и чтобы его указанія выполнялись должнымъ образомъ. Высшій человъкъ добивается, чтобы его слова были правильными".

Конфуцій, конечно, не могъ одобрить положенія дълъ въ Вей, а такъ какъ князь не намъревался измънить своего поведенія, то

 какъ какъ князъ не намъревался измънить своего поведения, то
 мудрецъ удалился отъ его двора и остальные цять-шесть лѣтъ,
 проведенные въ княжествъ Вей, прожилъ въ полномъ уединении.
 Конфуцій не былъ на своей родинѣ Лу цѣлыхъ четырнадцать
 лѣтъ, и, наконецъ-то, суждено ему было туда вернуться. Однако,
 по ироніи судьбы, онъ дождался исполненія своего завѣтнаго желанія не за свою политическую или этическую мудрость, а за знаніе военной тактики, которую онъ такъ глубово презиралъ. Дъло въ томъ, что Іенъ-Ю, ученикъ мудреца, находившійся въ 310 время на службѣ у Ки-К'анга, совершилъ удачный походъ потивъ Ц'и. По его торжественномъ возвращени Ки-К'ангъ освъдомился, гдѣ онъ научился военному искусству. "У Конфу-ця", отвѣчалъ полководецъ.— "А что это за человѣкъ?" спро-снлъ Ки-К'ангъ.— "Если бы вы пользовались его совѣтами,— от-вѣчалъ Іенъ - Ю,— то слава о васъ прошла бы въ чужія земли. Вашъ народъ могъ бы встрѣчаться лицомъ къ лицу съ демонами и богами, не пугаясь ихъ и ничего у нихъ не спрашивая; а если бы вы приняли его правила, то, даже воздвигнувъ тысячу алтарей чёстнымъ духамъ, вы не могли бы достигнуть большаго благополучія". Увлеченный такою перспективой, Ки-К'ангъ предложилъ пригласить мудреца ко двору. "Помните только,— добавилъ Іенъ-Ю,—что между нимъ и собою вы не должны допускать низкихъ людей".

Прибытіе пословъ изъ Лу было особенно желаннымъ для Кон-фуція въ силу слёдующаго обстоятельства. Одинъ чиновникъ изъ Вей, по имени К'унгъ Ванъ, спросилъ его совъта, какъ напасть на своего сюзерена. Конфуцій, не довольный тёмъ, что его спра-Шивають указаній по такому поводу, отговорился незнаніемь и приготовился покинуть страну, говоря: "Птица выбираеть дерево, чтобы състь, но дерево не выбираеть птицы". Въ это время прибыли послы Ки-К'анга, и Конфуцій безъ колебаній принялъ ихъ приглашение. По притздъ въ Лу онъ явился ко двору и, въ бе-<sup>св</sup>дѣ съ княземъ Гае о дѣлахъ управленія, прозрачно намекнулъ <sup>на то</sup>, что слѣдовало бы ему положить окладъ. "Управленіе, сказаль онъ. — состоить въ правильномъ выборъ министровъ". По

Вел. редигін Востока.

тому же поводу онъ говорилъ Ки-К'ангу: "Бери на службу прямыхъ и отставляй горбатыхъ. Тогда горбатые сдълаются прямыми-.

Ки-К'ангъ не зналъ, что ему дѣлать съ усиливающимся разбоемъ. "Если бы ты не скупился, государь, то хоть бы ты назначилъ награду за кражу, народъ не сталъ бы воровать". Этотъ отвѣтъ показываетъ, какое мнѣніе Конфуцій составилъ себѣ о Ки-К'ангѣ, а, слѣдовательно, и о князѣ Гае, который во всемъ раздѣлялъ взгляды Ки-К'анга. При такомъ режимѣ Конфуцій не могъ служить, но, вмѣсто того, чтобы искать новой должности, онъ углубился въ свои ученыя занятія и взялся за пополненіе своихъ литературныхъ трудовъ.

Ему минуло шестьдесятъ-девять лътъ. Если за счастье человъка считать исполнение его завътной мечты, то Конфуція слъдуеть признать несчастнымъ. Одаренный отъ природы глубокою почтительностью, довольно спокойнымъ темпераментомъ и пытливымъ умомъ, и воспитанный въ традиціяхъ древнихъ царей, добродётельные подвиги которыхъ были черезчуръ возвеличены на счетъ затушеванныхъ слабыхъ сторонъ ихъ дъятельности, Конфуцій считалъ себя способнымъ совершить гораздо больше, чтыть было во власти его или всякаго другого человѣка. Въ началѣ своего поприща онъ имѣлъ возможность въ Лу примѣнить на практивѣ свой теоріи; какъ мы видѣли, ими лишь временно, при его непосредственномъ управления, удалось поднять народное благосостояние. Но твердая непоколебимая въра въ себя и въ свои принципы удержала его отъ единственнаго логическаго вывода, который онъ могъ сдёлать изъ своихъ неудачъ. Горькій опыть не послужиль ему урокомъ, и онъ сошель въ могилу въ возрасть семидесяти-двухъ лётъ, не теряя прежней увъренности, что, если бы ему дать отвётственную должность, то "въ три года онъ усовершенствоваль бы управление".

Считая невозможнымъ придти къ соглашенію съ правителями Лу. онъ, повидимому, рѣшилъ удалиться со службм. Насталъ конецъ его странствованіямъ, и подобно тому какъ "заяцъ отъ собакъ и отъ охотничьихъ роговъ, откуда выскочилъ, туда опять бѣжать готовъ". такъ и онъ напослѣдокъ неудержимо стремился еще разъ посѣтить княжество Лу. Когда же это совершилось, то онъ рѣнылъ остатокъ дней дожить на родинѣ. Теперь онъ могъ на свободѣ окончить изданіе Шу-Кинга, или Книги Исторіи, къ которой онъ написалъ предисловіе. Онъ также тщательно "изложилъ обряды п церемоніи, выработанные древнѣйшими мудрецами и царями, собралъ и записалъ древнія поэтическія произведенія и предпринялъ реформу музыки". Изучая внимательно Книгу Перемѣнъ, онъ написалъ къ ней комментаріи, которые показываютъ, что смысль

34

этого произведенія былъ ему такъ же теменъ, какъ и другимъ. Свою мысль о томъ, каково должно быть зерно, заключенное въ эту необыкновенно твердую скордупу, онъ дополнилъ замѣчаніемъ, что если бы "ему суждено было прожить еще нѣкоторое время, то онъ пятьдесятъ лѣтъ положилъ бы на изученіе Книги Перемѣнъ, и тогда считалъ бы себя свободнымъ отъ великихъ заблужденій".

Въ 482 году до Р. Х. умеръ сынъ его, Ли, а въ слъдующемъ году смерть унесла его върнаго ученика, Іенъ-Хвуя. Узнавъ о послъднемъ несчастът, онъ воскликнулъ: "Увы! Небо уничтожаетъ меня!" Еще годомъ позже одинъ изъ слугъ Ки-К'анга поймалъ на охотъ какое-то странное однорогое животное, и такъ какъ никто не могъ опредълить, что это за звърь, то обратились къ Конфуцію. Конфуцій призналъ въ немъ Килина. Легенда добавляетъ, что тождество этого звъря съ тъмъ, который явился незадолго до рожденія Конфуція, можно было установить по согранившемуся на его рогъ обрывку ленточки, которую Чингъ-Цай повязала волшебному животному на горъ Ни. Смыслъ второго видънія не подлежалъ сомнънію, и Конфуцій былъ глубоко пораженъ этимъ предзнаменованіемъ. "Отъ кого ты явился?—воскликнулъ онъ.— Отъ кого ты явился?— и затъмъ, залившись слезами, добавилъ: — Мое ученіе прошло свой путь, а я неизвъстенъ". "Что вы разумъете подъ неизвъстностью?" спросилъ его Цзы-

"Что вы разумѣете подъ неизвѣстностью?" спросилъ его Цзы-Кунгъ.—"Я не жалуюсь на Провидѣніе, —отвѣчалъ мудрецъ, — и не внню людей за то, что они пренебрегаютъ ученіемъ и покланяются успѣху. Небо знаетъ меня... Никогда высшій человѣкъ не проходитъ, не оставивъ по себѣ имени, но мои нринципы не имѣютъ успѣха. Какъ же на меня будутъ смотрѣть грядущія поколѣнія?"

дать, не оставивъ по сеоъ имени, но мой принципы не имъютъ успѣха. Какъ же на меня будутъ смотръть грядущія поколѣнія?" Въ это время, несмотря на слабѣющія силы и многочисленныя занятія, онъ написалъ Чунъ-Цю, или лѣтопись "Весна и Осень", въ которой изложилъ исторію своего родного княжества Лу, со временъ князя Иня до четырнадцатаго года царствованія Гае, то-есть до тѣхъ поръ, пока появленіе Килина возвѣстило ему близость кончины.

Это — единственное произведеніе, принадлежащее перу самого юнфуція, и здѣсь, какъ говорятъ біографы, "что написано, то написано имъ самимъ, а что вычеркнуто, то вычеркнуто имъ самимъ". Никто не. позволилъ себѣ вставить или измѣнить ни одного выраженія. Окончивъ этотъ трудъ, Конфуцій передалъ рукопись ученикамъ и сказалъ: "По Веснѣ и Осени меня узнàютъ, по Веснѣ и Осени будутъ судить обо мнѣ". Это — одинъ изъ чногочисленныхъ примѣровъ въ исторіи человѣчества, что авторъ дѣлаетъ ощибочную оцѣнку собственныхъ произведеній. Даже по мнѣнію соотечественниковъ Конфуція, которые преклоняются передъ каждымъ его словомъ и взглядомъ, лѣтопись "Весна и Осень" занимаетъ второстепенное мѣсто, и изреченія въ Лунъ-Ю, или Конфуціанскихъ Разговорахъ, по справедливости, ставятся гораздо выше. Два его компилятивныхъ произведенія: Шу-Кингъ и Ши-Кингъ заслуживаютъ большаго вниманія, чѣмъ книга, которою онъ такъ гордился. Иностранцы, которые въ своихъ сужденіяхъ не руководятся предвзятымъ мнѣніемъ, не считаютъ его за выдающагося историка, а признаютъ только, какъ философа и государственнаго дѣятеля.

Конфуцій еще разъ явился ко двору, именно послѣ того, какъ князь Ц'и былъ убитъ однимъ пзъ своихъ чиновниковъ. Надо думать, что это было тяжкое преступленіе, такъ какъ Конфуцій былъ страшно разгнѣванъ, а онъ, неустанно восхвалявшій добродѣтельныхъ людей, которые свергали съ трона нечестивыхъ правителей и тирановъ, не высказалъ бы порицанія, если бы убитый князь походилъ на Кіе или на Шоу. Преступленіе было такого свойства. что Конфуцій считалъ необходимымъ отомстить за него; поэтому онъ совершилъ омовеніе и отправился ко двору.

"Государь, — сказалъ онъ, обращаясь къ князю, — Ч'инъ-Хангъ убилъ своего правителя, и я прошу васъ наказать его". Но князь не расположенъ былъ вмѣшиваться въ это дѣло и сослался на относительное могущество Ц'и. Конфуцій, однако, не такъ легко удовлетворился. "Половина населенія Ц'и, — говорилъ онъ, — не сочувствуетъ совершившемуся дѣянію. Если вы причислите къ населенію Лу половину населенія Ц'и, то смѣло можете разсчитывать на побѣду". Этотъ аргументъ произвелъ на князя не большее впечатлѣніе, чѣмъ самый фактъ, и, чтобы отдѣлаться отъ неугомоннаго Конфуція, онъ посовѣтовалъ ему изложить это дѣло передъ главами трехъ самыхъ вліятельныхъ фамилій княжества. Эта апелляція, на которую Конфуцій согласился неохотно, также не увѣнчалась успѣхомъ, и убійство прошло безнаказанно.

Въ эту эпоху, когда каждый правитель держался на тронѣ лишь благодаря вооруженной силѣ, революція не носили такого преступнаго характера и являлись не вѣроломными возстаніями, а скорѣе борьбой за первенство. Онѣ происходили до того часто. что не вызывали особеннаго удивленія и ужаса. Въ описанный періодъ княжества, граничившія съ Лу, находились въ плачевномъ положеніи. Вскорѣ послѣ убіенія князя Ц'и Конфуцій узналъ, что въ Вей вспыхнуло возстаніе. Это особенно заинтересовало, его такъ какъ возвращаясь въ Лу, онъ оставилъ на государственной службѣ въ Вей двухъ своихъ учениковъ, Цзы-Лу и Цзы-Као. "Цзы-Као вывернется, — замѣтилъ Конфуцій, когда ему сообщили о воз-

станія, — но Цзы-Лу погибнеть!" Это предсказаніе исполнилось въ точности: уб'ядившись въ отчаянномъ положеніи дёлъ, Цзы-Као бѣжалъ, а Цзы-Лу остался защищать своего правителя и палъ, сражаясь за него. Хотя Конфуцій и предвидѣлъ такой исходъ, тѣмъ не менѣе онъ былъ очень огорченъ и горько оплакивалъ своего друга, за которымъ самъ вскорѣ долженъ былъ послѣдовать въ могилу.

Въ одно прекрасное утро, весною 478 года, онъ прохаживался передъ своею дверью и бормоталъ:

«Великая гора должна ужъ рухнуть; Могучій стволъ сломиться долженъ, И, какъ растеніе, мудрецъ увянеть».

Эти слова встревожили вёрнаго Цзы-Кунга. "Если великая гора рухнеть, — сказаль онь, — то куда же я обращу взорь? Если могучій стволь сломится и мудрець увянеть, то гдё же я найду опору? Я боюсь, что учитель заболёваеть". Съ этими словами онь поспёшиль въ домъ за Конфуціемъ. "Отчего ты такъ опоздаль? спросилъ Конфуцій, когда онъ догналь его, и добавиль: — По правиламъ Хіа тёло покойника одёвали и укладывали въ гробъ на восточныхъ ступеняхъ, какъ будто онъ еще попрежнему былъ хозяиномъ. При династіи Инь эту церемонію совершали между цвумя столбами, какъ будто покойникъ былъ въ одно время и хозяиномъ и гостемъ. Чоу предписывали совершать эту церемонію на западныхъ ступеняхъ, считая покойника за гостя. Я изъ рода Инь. Въ прошлую ночь мнѣ снилось, что я сижу между двумя столбами, а передо мной стоятъ жертвоприношенія. Нѣтъ у насъ ни одного разумнаго монарха, никто изъ правителей имперіи не хочетъ сдѣлать меня своимъ учителемъ. Мнѣ время умереть". Чрезвычайно характерно, что въ своей послѣдней рѣчи и снѣ Конфуцій перенесся къ церемоніямъ давно минувшихъ вѣковъ. Но сонъ сбылся: въ тотъ же день онъ слегъ и, проболѣвъ недѣлю, скончался.

Ученики похоронили его на берегу рѣки Сы, къ сѣверу отъ столицы Лу, и три года оплакивали его на могилѣ. Но даже и это выраженіе почета не удовлетворило самаго преданнаго ученика Конфуція Цзы-Кунга, который еще лишнихъ три года изливалъ свою скорбь о кончинѣ мудреца. "Всю жизнь я видѣлъ надъ головою небо, — говорилъ онъ, — но не знаю его высоты; и подъ ногами видѣлъ землю, но не знаю ея толщи. Служа Конфуцію, я былъ подобенъ человѣку, который ходитъ со своимъ ковшомъ къ рѣкѣ и утоляетъ жажду, не зная глубины рѣкп<sup>-</sup>.

Williamson, посѣтившій въ 1865 году могилу мудреца, такъ описываетъ ея нынѣшній видъ. "Отъ сѣверныхъ воротъ прямо къ кладбищу идетъ кипарисовая аллея. Въ рощѣ изъ дубовъ, кипарисовъ и другихъ деревьевъ, обнесенной высокою стѣной, нахо-



Гробница Конфуція.

дится могила мудреца. На самомъ кладбищѣ мы прошли черезъ красивыя ворота и попали въ другую аллею съ неизмѣнными кипарисами и каменными изваяніями львовъ и другихъ животныхъ по обѣимъ сторонамъ. Невдалекѣ отъ могилы, другъ противъ друга, стоятъ два исполинскихъ изваянія мудрецовъ. Ихъ торжественный обликъ какъ бы напоминаетъ посѣтителю о святынѣ этого мѣста. За домомъ, гдѣ приготовляются жертвоприношенія

н гдё поклонники отдыхають и предаются размышленію, намъ показали дерево, посаженное ученикомъ мудреца, Цзы-Кунгомъ, и бесёдку, построенную императоромъ Кинъ-Лунгомъ... Могила Конфуція представляетъ большой холмъ, поросшій деревьями и кустарникомъ; противъ него — обычныя приспособленія для жертвоприношеній. Тутъ стоитъ таблица въ 25 футовъ высотой и шесть футовъ шириной, на которой выгравировано имя и списокъ дѣяній мудреца... Къ западу отъ могилы Конфуція находится могила его сына Ли... а кругомъ — гробницы другихъ представителей его фамиліи".

Современники описывають наружность Конфуція въ такихь аллегорическихъ выраженіяхъ, которыя ничего не говорятъ уму и преднолагаютъ со стороны читателя близкое знакомство съ внѣшностью императоровъ Яо и Шуна. Имя его, Кью, намекаетъ на особенность строенія его головы, которая, по преданію, походила на гору Кью, со впадиной на вершинѣ. Статуя, стоящая въ храмѣ близъ могилы Конфуція, изображаетъ его "высокимъ, сильнымъ и статнымъ, съ полнымъ, румянымъ лицомъ и большою, тяжелою головою".

## ГЛАВА III.

## Ученіе Конфуція.

Безпристрастно судить о чьей-нибудь дёятельности можеть только потомство, такъ какъ на оцёнку современниковъ вліяють многія условія. Если человёкъ раздёляетъ политическія убёжденія большинства, то современники способны превознести его до небесъ; но, защищая противоположные взгляды, онъ можетъ встрѣтить совершенно обратное отношеніе. Подобныя соображенія не вліяютъ на приговоръ потомства: оно отдёлено большимъ промежуткомъ времени отъ прежнихъ страстей и прежнихъ предраз судковъ. Его не столько интересуетъ борьба партій, сколько ся результаты. Нерёдко какой-нибудь прославленный въ свое время герой представляется потомству шарлатаномъ, тогда какъ человёку геніальному, потерпѣвшему при жизни невзгоды и удары судьбы, оно отводитъ должное мѣсто.

Безъ сомнѣнія, нѣтъ ни одной исторической личности, относительно которой приговоръ потомства такъ разошелся бы съ мивніемъ современниковъ, какъ относительно Конфуція. Онъ быль. по преимуществу, государственнымъ дѣятелемъ и проповѣдываль политическія воззрѣнія, для развитія которыхъ необходимъ быль болѣе или менѣе продолжительный періодъ мира и спокойствія. Онъ рожденъ былъ для мирнаго времени, но выросъ подъ оружіемъ. По призванію, ему надлежало быть министромъ, а суждено было находить во главъ управленія лишь вооруженныхъ людей, жившихъ войной. Время не благопріятствовало ему, и онъ долженъ былъ покориться волѣ судебъ. Вмѣсто того, чтобы занимать почетный пость совѣтника при добродѣтельномъ правителѣ, Биторый воскресиль бы героический въкъ Яо и Шуна къ полному довольству своего народа, Конфуцій провель большую часть жизни, предлагая свои услуги князьямъ, которые пренебрегали его планами и смѣялись надъ его теоріями. Это была эпоха смуть и анархін. "Высокіе принципы давно покинули имперію", и сила -сдѣлалась единственнымъ мѣриломъ истины и добродѣтели.

Итакъ, не уднвительно, что Конфуцій при жизни потерпѣлъ неудачу. Онъ не принадлежалъ къ тѣмъ людямъ, которые беззастѣнчиво приноравливаютъ свои паруса къ вѣтру, а протестъ противъ современныхъ ему беззаконій былъ равносиленъ неуспѣху. Но все то, что пропало для его современниковъ, сохранилось для потомства. Многомилліонныя позднѣйшія поколѣнія китайцевъ перестали придавать значеніе тому, что Конфуцій не попалъ въ княжескіе совѣтники, такъ какъ они сами могли руководиться словами мудрости, которыя онъ преподавалъ своимъ ученикамъ. Имъ не было дѣла до презрѣнія, съ которымъ къ нему относились беззаконные вожди, такъ какъ они сами могли воспользоваться его взглядами на дѣла управленія и на обязанности гражданъ.

Едва ли на чью-либо долю выпало такое пренебрежение современниковъ и такое поклонение потомства, какъ на долю Конфуція. И то, и другое достигало крайности. Онъ высоко держалъ знамя нравственности и проповѣдывалъ чистое учение. Но даже тамъ, гдѣ ему представлялся случай оказывать вліяние, онъ не могъ достигнуть благихъ результатовъ, такъ какъ въ его вѣкъ понятія о добрѣ и злѣ были довольно сбивчивы, а общественная и личная нравственность стояла на самомъ низкомъ уровнѣ. Трудно всетаки понять тайну его необычнаго вліянія на потомство, и чѣмъ болѣе изучаешь эту загадку, тѣмъ большія встрѣчаешь затрудненія. Его система философіи далеко не полна и недостаточно жизненна, если такъ позволительно выразиться, несмотря на тотъ фактъ, что она дала руководящія начала, которыя произвели все, что было великаго и благороднаго въ жизни Китая на промежуткѣ двадцати съ лишнимъ вѣковъ.

Нынѣшняя конфуціанская литература очень обширна, но если выдѣлить изъ нея тѣ каноническія книги, которыя, по общему убѣжденію, содержатъ полностью ученіе Конфуція, то передъ нами окажутся только три томика. Первый — Лунъ-Ю, или Конфуціанскіе Разговоры; это — бесѣды всликаго учителя, приведенныя въ систему его учениками. Другіе два — Та-Хіо, или Великос Ученіе и Чунъ-Юньъ, или Ученіе о Серединѣ, заключаютъ въ себѣ ученіе мудреца въ болѣе популярной формѣ; составленіе ихъ, обыкновенно, приписывается внуку Конфуція, Цзы-Сы. Конфуцій не столько былъ оригинальнымъ мыслителемъ, сколько, какъ онъ самъ выражался, "передавалъ" достояніе прежнихъ вѣковъ. Поэтому необходимо сличить его доктрины со взглядами древнѣйшихъ каноническихъ произведеній, каковы: И-Киньъ, или Книга Перемѣнъ, Ши-Кинъъ, или Книга Поэзіи, и Шу-Кинъъ, или Книга Исторіи. Тутъ мы убѣждаемся, что Конфуцій не вполнѣ точно пе-

редавалъ ученіе древнихъ мудрецовъ. Онъ не могъ понять умственнаго склада тёхъ личностей, которымъ онъ воздавалъ такое безпредѣльное поклоненіе, и поэтому свелъ ихъ ученіе до своего, болѣе низкаго уровня. Въ ученіи Конфуція нѣтъ ничего спиритуалистическаго. Онъ

Въ учении Конфуція нѣтъ ничего спиритуалистическаго. Онь старался обходить все сверхъестественное. На предложенный ему вопросъ, что такое смерть, онъ отвѣчалъ: "Когда не знаешь жизни, то какъ же знать, что такое смерть?" Предметомъ его изученія была жизнь, а представителемъ жизни онъ считалъ существующаго человѣка. Онъ никогда не задавался вопросомъ о происхожденіи или о будущности человѣка. Онъ просто считалъ человѣка членомъ общества, и старался, на основаніи древнихъ преданій, выработать путь къ достиженію какъ личнаго, такъ и общаго счастья.

По ученію Конфуція, человѣвъ не только располагаетъ собственною судьбой, но, кавъ равный небу и землѣ, можетъ вліять на развитіе природы. Путемъ совершенной исвренности онъ можетъ дать полное развитіе своей природѣ. Достигнувъ этого, онъ можетъ вліять на природу другихъ людей. Доведя до полнаго развитія природу другихъ людей, онъ можетъ довести до полнаго развитія природу животныхъ и вещей. Доведя до полнаго развитія природу животныхъ и вещей, онъ можетъ содѣйствовать преобразовательнымъ и созидательнымъ силамъ неба и земли. Принимая участіе въ преобразовательныхъ и созидательныхъ силахъ неба и земли, онъ съ небомъ и землей составитъ троицу. Тогда онъ сдѣлается равнымъ небу и землѣ, и когда достигнетъ этого состоянія, то во всемъ мірѣ будетъ царить порядокъ, все будетъ поддерживаться и совершенствоваться.

Таково положеніе идеальнаго человѣка во вселенной. Идеальный человѣкъ одаренъ отъ Неба идеальною природой. Всѣ люди рождаются добрыми и въ равной степени обладаютъ высокими качествами, которыя даютъ имъ возможность пріобрѣсти идеальную природу. Человѣкъ наслѣдуетъ добро, и когда усовершенствуетъ его, то оно становится его природой. По словамъ одного туземнаго комментатора, добро, ниспосылаемое Небомъ, подобно проточной водѣ, которая кристаллизуется, когда человѣкъ совершенствуется, и становится его природой. "Великій Богъ, говоритъ Тангъ, — далъ даже низшимъ людямъ нравственное чувство, слѣдуя которому, они достигнутъ постоянства природы". Другими словами, Небо, порождая людей, подожило на все соотвѣтствующіе законы, а люди обязаны охранять, слушать, понимать ихъ и повиноваться имъ. При выполненіи этого условія министры и чиновники будутъ патріотами, отношенія между

родителями и дётьми усовершенствуются, и народь сохранить постоянную природу, которая направить его къ милосердію, честности, патріотизму и сыновней привязанности. Достигнутая такимъ образомъ идеальная природа подобна водѣ, источникъ которой чистъ и незапятнанъ. Она не измѣняется, но разъ измѣнившись, уже не можеть вернуться къ прежнему состоянію. Она руководитъ сердцемъ и выражается въ привязанностяхъ и желаніяхъ. Подобно тому, какъ въ природѣ золота лежитъ твердость, а въ природѣ огня — жаръ, такъ въ природѣ человѣка — милосердіе, честность, благопристойность, мудрость и вѣрность. Тѣмъ не менѣе бываетъ и дурная природа; такъ, напримѣръ, когда царь Тае-Ки не могъ исправиться, то его министръ И-Инь сказалъ себѣ: "Это нечестіе, которое уже по привычкѣ входитъ въ его природу".

Опредъление природы человъка дано было Конфуціемъ, который особенно превозносилъ вышеупомянутую цитату изъ Шикинга. Однако, Цзы-Кунгъ говоритъ, что "нельзя слушать словъ учителя о природѣ человъка и о пути небесномъ". Такое утвержденіе произошло, какъ надо полагать, или оттого, что Цзы-Кунгъ не понималъ воззрѣній Конфуція, или оттого, что онъ, какъ н другіе, старался исключить изъ ученія мудреца все, что считалъ недоступнымъ для умственнаго или нравственнаго развитія народа. Конфуцій не былъ умозрительнымъ философомъ и поэтому не вдавался въ такія пространныя разсужденія, какъ Менцій и нѣкоторые позднѣйшіе мыслители. Но онъ достаточно высказался, чтобы судить о томъ, что въ данномъ вопросѣ онъ былъ солидаренъ съ древними мудрецами. По его ученію, природа всѣхъ людей приблизительно одинакова, то-есть качества, которыми они одарены, сходны, но съ теченіемъ времени является јазличіе. Конфуцій поддерживалъ также прежнее вѣрованіе, что въ натурѣ человѣка лежитъ добро, и что это врожденное добро выражается жъ склонности къ четыремъ высокимъ нринципамъ: человѣчности, прямотѣ, благопристойности и познанію. По его словамъ, природа человѣка занимаетъ самое почетное мѣсто на ряду съ небомъ и землею, такъ какъ каждый предметъ имѣетъ свою природу, которая отличается отъ природы человѣка тѣмъ, что ея нельзя ни развивать, ни воспитывать.

Добро, унаслѣдованное отъ Неба, къ несчастью, далеко не всегда остается незапятнаннымъ. Оно подобно проточной водѣ, которая не знаетъ застоя и постоянно катитъ свои волны къ морю. Нѣкоторые ручьи загрязняются въ самомъ истовѣ, другіе уже на значительномъ разстояніи, одни загрязняются больше, другіе меньше; но вода не можетъ не загрязниться, иначе она не будетъ водой. Таковъ и удѣлъ человѣческихъ натуръ. Почти всѣ онѣ выходятъ изъ источника чистыми, но потомъ оскверняются, однѣ раньше, другія позже, однѣ больше, другія меньше, но все-таки всѣ онѣ этому подвержены.

Все сказанное относится къ большинству человѣчества, но есть два класса людей — высшіе мудрецы и низшіе глупцы, которые не подвержены перемѣнамъ. Конфуцій устанавливаетъ слѣдующее раздѣленіе на классы: "Тѣ, которые отъ рожденія обладаютъ знаніемъ, составляютъ высшій классъ людей; тѣ, которые учатся и достигаютъ знанія, составляютъ слѣдуюшій классъ; далѣе, идутъ глупые и тупоумные люди, которые, однако, преуспѣваютъ въ ученіи; глупые и тупоумные, которые къ тому же не учатся, составляютъ самый низшій классъ".

Природа достигаетъ высшаго развитія въ представителяхъ избраннаго класса, или мудрецахъ. Мудрецъ отъ рождения обла-даетъ знаніемъ и совершенною чистотой. Онъ безъ усилія повинуется влеченіямъ своей природы и, благодаря этому, поддержи-ваетъ полное прямодушіе и неуклонно пдетъ по небесному путп. Ему одному присущи высочайшія качества: быстрота оцёнки. ясность сужденія, глубокій разумъ и всеобъемлющая мудрость. вслёдствіе чего онъ способенъ къ управленію; великодушіе, милосердіе, кротость, вслѣдствіе чего онъ способенъ къ снисхожденію; отзывчивость, энергія, твердость и выносливость, вслёдствіе чего онъ способенъ въ непоколебимости; душевное равновѣсіе, серіозность, отсутствіе заносчивости и исправность, вслъдствіе чего онъ внушаетъ уважение; совершенство, разборчивость, сосре-доточенность и проницательность, вслёдствие чего онъ способенъ устанавливать различіе. Онъ всеобъемлющъ и широкъ, глубокъ и дѣятеленъ, какъ ручей; онъ своевременно выказываетъ свою добродѣтель. Всеобъемлющій и широкій, онъ подобенъ небу. Глубокій и дѣятельный, какъ ручей, онъ подобенъ безднѣ. Онъ показывается, и всѣ благоговѣютъ передъ нимъ; онъ говоритъ, п всъ върятъ ему; онъ дъйствуетъ, и всъ довольны. Поэтому, слава его озаряеть Срединную Имперію и доходить до варварскихъ плеси вариеть сила человѣка, гдѣ только небо осѣняеть и земля нас проникаеть сила человѣка, гдѣ только небо осѣняеть и земля но-сить людей, гдѣ только свѣтять солнце и луна, гдѣ только бы-вають морозь и роса, — тамъ всѣ, у кого есть кровь въ жилахъ и дыханье въ груди, исвренно любятъ и уважаютъ его. И не даромъ говорится, что "онъ равенъ Небу".

Конфуцій вполнѣ раздѣляетъ взглядъ древнихъ философовъ. которые говорили: "Подобно тому, какъ вода стремится къ влажнымъ низинамъ, а огонь къ сухимъ мѣстамъ, тучи слѣдуютъ за драко-

номъ, а вѣтры за тигромъ, такъ точно миріады вещей идутъ за мудрецомъ, когда онъ дѣйствуетъ". Онъ добродѣтеленъ, какъ небо и земля, лучезаренъ, какъ солнце и луна, точенъ, какъ времена года, въ удачахъ и неудачахъ подобенъ духамъ и демонамъ. Когда онъ идетъ впереди Неба, то Небо не противится, если же онъ слѣдуетъ за Небомъ, то соблюдаетъ Его постановленія. Если Небо ему не противится, то тѣмъ болѣе — люди, духи и демоны. Только мудрецъ понимаетъ, какъ нужно подвигаться и какъ отстунать, какъ сохранять и какъ разрушать, не выходя изъ совершенной исправности.

Онъ съ любовью идетъ по небесному пути, и самъ такъ же неуклоненъ, какъ этотъ путь. Солнце и луна постоянно сіяютъ и посылають свой свёть съ неба на землю; такъ же точно натура воспринимаеть отраженное совершенство мудреца и измѣняется по его нодобію. Мудрецъ въ высшей стецени добродътелень, такъ какъ онъ рождается безъ склонности къ злу, окруженъ всевозможнымъ совершенствомъ и безгранично мудръ. Его слова подобны водѣ: чѣмъ больше вы ее черпаете, тѣмъ глубже она вамъ представляется, чёмъ больше вы за ней гонитесь, тёмъ дальше она вамъ кажется. Они также подобны огню: чъмъ больше вы его разгребаете, тёмъ ярче онъ горитъ, и чёмъ меньше вы его трогаете, тъмъ онъ жарче. Мудрецъ достигаетъ познанія, не прибъгая къ путешествіямъ, описываетъ вещи, не видѣвъ ихъ, и достигаетъ цѣли, не дѣйствуя. Онъ поучаетъ больше примѣромъ, чѣмъ словами. Онъ еще ничего не дълаетъ, а народъ сразу совершенствуется. Онъ чуждъ вожделѣній, и народъ, въ свою очередь, становится простодушнымъ. Онъ постоянно обнаруживаетъ смиреніе, и такъ какъ унижаетъ себя, то его превозносятъ; такъ какъ избытаетъ показного, то сіяетъ; такъ какъ ставитъ себя на послъднее мѣсто, то удостоивается перваго.

Однако, есть обстоятельства, при которыхъ мудрецы лишаются своего высокаго положенія. Такъ, напримъръ, Шу-Кингъ гласитъ, что "мудрецы изъ династіи Шангъ перестали размышлять и сдѣлались глупцами, а глупцы, благодаря размышленію, стали мудрецами". Кажущуюся непослѣдовательность этого утвержденія можно объяснить, предположивъ, что процессъ въ томъ или другомъ случаѣ проходитъ постепенно черезъ рядъ поколѣній. Такъ, мы видимъ, что потомки мудреца Т'анга, которому Шангъ-Ти предназначилъ быть образцомъ для "девяти странъ", постепенно падали, пока порочность и безуміе не достигли высшей степени въ лицѣ послѣдняго представителя этой династіи Шоу. Такимъ же образомъ можно предположить, что мудрость Ву-Ванга была настѣдственною добродѣтелью, которая прогрессировала въ теченіе ряда вѣковъ.

Въ виду такого опредѣленія свойствъ мудреца вполнѣ понятно. что лишь немногіе могутъ быть причислены къ этому избранному классу. Святыми или мудрецами офиціально признаны слѣдующія лица: Фуси (2852—2737 до Р. Х.), Шеннунь (2737—2697), Хуангъ-Ти (2696—2597), Яо (2356—2255), Шунъ (2225—2205), Ю (2205— 2197), Т'ангъ (1766—1753), Эйинъ (около 1709), Пихе (около 1200). Ванъ-Вангъ (около 1200), Ву-Вангъ (1122—1078), Чоу-Кунгъ (1105), .Лью-Хи-Хвуй (около 1600) и Конфуцій.

Всѣ они обладали незапятнанною безгрѣшною природой, которая есть небесный даръ и соотвѣтствуетъ судьбѣ человѣка.

Судьба, вмёстё съ принципами милосердія, праведности, благопристойности и вѣры дается отъ Неба каждому человѣку. Развиваясь въ мысли и дъйствіи, эти принципы становятся идеальною природой. Послё того, какъ судьба воплотится мужскимъ или женскимъ началомъ природы, она становится жизнью. Совершеніе (предназначенной) перемѣны и выполненіе (опредѣленныхъ) чиселъ есть смерть. Итакъ судьба есть начало природы, а смертьконецъ жизни. Но сама жизнь, это – природа, поэтому судьба называется подательницей и заключительницей жизни. Въ этомъ смыслѣ Конфуцій говорить о своемъ ученикѣ Іенъ-Хвуѣ: "Быль Іенъ-Хвуй, онъ любилъ учиться, никогда не предавался габву. нивогда не повторялъ ошибки. Къ несчастью, его судьба была воротка, и онъ умеръ, а теперь нътъ другого, ему подобнаго". Иногда судьбъ придается значение жизни, какъ, напримъръ, въ словахъ Конфуція: "Человѣкъ, который въ виду прибыли думаетъ о праведности, который въ виду опасности готовъ отказаться отъ своей судьбы, который не забываеть даже самыхъ старыхъ соглашеній, — такой человѣкъ можетъ считаться совершеннымъ". Судьба. дарованная людямъ, даетъ имъ одинаковыя преимущества въ существовании, но мірскіе соблазны и искушенія вліяють на нихъ различнымъ образомъ. Только высшій человѣкъ можетъ достигнуть познанія собственной судьбы. Послѣ этого уже онъ можетъ до стигнуть познанія судьбы всёхъ людей и вещей. Вещи, такъ же. какъ и люди, имѣютъ свою судьбу, но, въ отличіе отъ людей, не могутъ ея контролировать. "Если мои правила привьются, — го-ворилъ Конфуцій, — то это ихъ судьба, если же они провалятся. то и это ихъ судьба".

Иногда подъ судьбою разумъется просто приказаніе или назначеніе. Такъ, напримъръ, говорится, что Ву-Вангъ получилъ судьбу на тронъ въ старости. Но судьба въ собственномъ смыслѣ на Небѣ соотвътствуетъ природѣ человъка. То, что Небо подаетъ, есть судьба, а то, что человъкъ получаетъ, естъ природа. Природа, проявляющаяся въ житейскихъ дѣлахъ и въ ве-

, 46

щахъ, есть истинный принципъ. Только тотъ человѣкъ, который проводитъ истинные принципы и даетъ полное развитіе своей природѣ, можетъ понимать глубокія, непреложныя судьбы Неба. Конфуцій говоритъ, что онъ достигъ этой степени, когда ему исполнилось пятьдесятъ лѣтъ.

То же Небо, которое даруеть судьбу, созидаеть все. Его властью всё созданія растуть и процвётають, подъ его вліяніемъ всё челов'яческія существа и вещи совершенствуются. На высочайшемъ Небѣ находится тонкій эеирный огонь, который сходить, чтобы поддерживать земные предметы. Съ полной безпристрастностью и безконечной духовной мудростью слёдить оно за счастьемъ и страданіями людей, за совершенствами или недостатками царей и правителей. Оно все рѣшительно видить и слышить, хотя не смотрить и не слушаеть. Нивакой мракь не укроется оть Его взора и никакая тайна — отъ Его всевбденія. Небо награждаетъ добродътельныхъ и наказываетъ гръшныхъ. Цари правятъ по Его дозволенію и бывають свергнуты по Его приказанію. "Возмущаясь преступностью царя Шоу, — гласить Шу-Кингъ, — Небо поручило царю Вану проявить Его величіе и низвергнуть тирана". Изъ любви въ народу Небо посылаетъ правителей, чтобы охранять и поучать его. Правители служать Шангъ-Ти и обезпечивають миръ во всёхъ четырехъ странахъ свёта. Небо бываетъ подчасъ безпощаднымъ, какъ въ томъ случаѣ, когда оно поразило домъ Инъ и низвергло династію Хіа. Его милость не легко сохранить и на нее нельзя полагаться. Только неуклонно слёдуя по пути небесному, можно заслужить расположение Неба, и только усердно исполняя пять обязанностей, установленныхъ Имъ самимъ, и церемоніи, касающіяся соціальныхъ различій, можно обезнечить Его благоволеніе. Тъмъ, кто исполняетъ предначертанія своей судьбы и развиваетъ идеальную человъческую природу, всъмъ присущую, Небо посылаетъ долгоденствіе, богатство и почести.

Но человѣкъ до извѣстной степени независимъ отъ Неба. Мудрецъ, какъ мы видѣли, равенъ Небу. Оно положило нѣкоторые законы, и, исполняя ихъ, каждый человѣкъ получаетъ право на всю сумму небесныхъ благословеній. Молитва не нужна, такъ какъ Небо не имѣетъ активныхъ сношеній съ душою человѣка. Оно одарило его при рожденіи добромъ, которое, если онъ захочетъ, можетъ войти въ его природу, и тогда осуществится его истинная судьба. Всего этого человѣкъ способенъ достигнутъ собственными усиліями. Вмѣстѣ съ другими созданіями, онъ составляетъ часть Неба, а исполняя свою судьбу, онъ получаетъ возможность участвовать въ преобразовательныхъ и созидательныхъ процессахъ Неба и Земли. Даже долгоденствіе зависитъ отъ него самого, такъ

какъ не Небомъ устанавливается предѣлъ жизни, а слѣдствіями его собственнаго поведенія.

Въ Конфуціанскихъ Разговорахъ и другихъ книгахъ Небу придается нѣкоторый характеръ личнаго божества. Такъ, напримѣръ, стражъ въ И говоритъ ученикамъ Конфуція: "Небо избираетъ вашего учителя, какъ набатный колоколъ". Самъ Конфуцій заявляетъ: "Если Небо не допуститъ, чтобы истинное ученіе погибло, то что могутъ мнѣ сдѣлать жители Куанга". Однако, въ общемъ видно, что Небу приписывается значеніе Провидѣнія, которое повелѣваетъ, но не дѣйствуетъ непосредственно.

Промежуточное положение между Небомъ и людьми занимають духи и демоны, которымъ также воздается культь. Исторія не восходить до такой древности, когда этимъ духамъ еще не воздавали поклоненія. Фуси приносилъ имъ жертвы, и Книга Исторіи неодновратно упоминаеть о нихъ. Ши-Ки, или Историческое Преданіе, гласить, что вначаль духи были союзниками людей. Чоу-Кунгъ, вымаливая жизнь своего брата, царя Ву, обращается въ духамъ своего отца, дъда и прадъда и, какъ причину, по которой его скорѣе можно лишить жизни, чѣмъ царя, выставляеть свое большее умѣніе служить духамъ. Культъ умершихъ быль очень распространенъ. Конфуцій приносилъ жертвы умершимъ такъ, какъ будто они при этомъ присутствовали, и духамъ такъ, какъ будто они передъ нимъ находились. Однако, жертвоприношепія духамъ постороннихъ покойниковъ онъ считалъ заисбиваніемъ. Духи, по его мнѣнію, интересуются только тѣмъ, что касается благополучія ихъ собственныхъ земныхъ потомвовъ. У частныхъ лицъ духи предковъ слъдятъ за семейными дълами. а императоры прибѣгаютъ къ своимъ праотцамъ за совѣтами въ дѣлахъ управленія. Шу-Кингъ повъствуетъ, что императоръ Шунъ. объявляя какое-то важное ръшение, сказалъ: "Я совътовался съ мннистрами и народомъ; духи выразили свое одобреніе при посредствѣ черепахи и травы".

Императоръ и понынѣ сообщаетъ духамъ о всѣхъ важныхъ національныхъ событіяхъ. Legge въ своей статьѣ "Конфуціанство въ отношеніи къ христіанству" приводитъ молитву, съ которой одинъ императоръ изъ династіи Мингъ (1538 г. до Р. Х.) обратился къ духамъ, намѣреваясь измѣнить титулъ Шангъ-Ти. "Прежде всего мы прибѣгаемъ къ вамъ, о духи небесные и земные, молился онъ, — и просимъ потрудиться для насъ, оказать свое духовное вліяніе и проявить свое великое значеніе, передавъ наше слабое желаніс Шангъ-Ти и умоливъ его, чтобы онъ обратилъ на насъ свое милостивое вниманіе и соизволилъ принять титулъ, который мы ему будемъ почтительно приносить". Съ молитвой обра-

48

цались не только къ духамъ предвовъ, но также къ духамъ неба и земли, горъ и рѣкъ, полей и нивъ. Всѣмъ духамъ нужно приносить жертвы, но они принимаютъ ихъ съ разборомъ. Отъ всякаго, кто приближается къ алтарю, раньше всего требуется искренность, и только при этомъ условіи жертва можетъ быть угодна духамъ. "Въ древности, — гласитъ Шу-Кингъ, — первые правители изъ династіи Хіа тщательно развивали въ себѣ добродѣтель, и Небо не посылало бѣдствій. Духи горъ и рѣкъ также были спокойны". Каждый долженъ стремиться къ достиженію этой гармоніи съ духами, такъ какъ только такимъ путемъ можно заслужить благоволеніе Неба. "Царь Хіа, — говорится далѣе въ Шу-Кингѣ, — не могъ сохранить добродѣтели своихъ предшественниковъ въ неприкосновенности, а прогнѣвалъ духовъ и угнеталъ народъ. Поэтому Небо лишило его своего покровительства и стало искать въ безчисленныхъ странахъ, кому бы передать свою милость, гдѣ бы найти представителя чистой добродѣтели, котораго можно было бы поставить владыкой надъ всѣми духами".

Конфуцій обходилъ молчаніемъ все, что касалось духовъ и, вообще, небесныхъ существъ. Его умъ былъ всецъло поглощенъ земными дѣлами, и онъ не вдавался въ область, которую считалъ туманною и безполезною. Онъ утверждалъ, что духи достойны поклоненія, но находилъ, что частое упоминаніе о нихъ можетъ повести къ суевѣрію. "Духовъ нужно уважать, — говорилъ онъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ держаться отъ нихъ въ отдаленіи". На вопросъ, какъ служить духамъ, онъ отвѣчалъ: "Вы не умѣете служить людямъ, какъ же вы можете служить духамъ?" Возставая противъ суевѣрнаго отношенія къ духамъ, онъ, однако, признавалъ ихъ постоянное присутствіе. "Какъ многочисленны способности безплотныхъ существъ, — говорилъ онъ: — мы ихъ ищемъ и не видимъ, слушаемъ и не слышимъ, между тѣмъ они проникаютъ повсюду, и нѣтъ ничего безъ нихъ; они заставляютъ жителей имперіи поститься, очищаться и наряжаться въ богатѣйшія одежды, чтобы совершать имъ жертвоприношенія. Тогда, подобно дождевой водѣ, они окутываютъ поклонника сверху и справа, и слѣва". Культъ духовъ не представляетъ благоговѣйнаго поклононія

Культъ духовъ не представляетъ благоговъйнаго поклононія имъ, какъ божествамъ, а въ сущности сводится только къ почтительному признанію ихъ бытія. Сами по себъ духи не могутъ оказывать вліянія на судьбу людей, и даже иногда люди ставятся выше нхъ; но за почтительность къ нимъ Небо награждаетъ, а за непочтеніе посылаетъ наказанія. Иногда, какъ, напримъръ, въ приведенной выше молитвѣ, они служатъ посредниками между человѣкомъ и Шангъ-Ти и приблизительно соотвѣтствуютъ христіанскимъ святымъ.

Вел. религін Востока.

23

Высшимъ предметомъ поклоненія у древнихъ китайцевъ былъ Шангъ-Ти. Небо высоко и велико, но Шангъ-Ти управляетъ и небомъ и землею. По его милости царствуютъ правители и процвѣтаютъ народы; по его указанію свергаются съ престола недостойные и разрушаются цѣлыя царства. Подобно тому, какъ земной владыка управляетъ царствомъ, такъ Шангъ-Ти управляетъ лазурнымъ небомъ.

Поклонение Шангъ-Ти — самая древняя и самая священная форма китайскаго вульта. Въ царствование Хуангъ-Ти (2697 г. до Р. Х.) въ его честь былъ построенъ храмъ, а въ следующемъ вект къ обрядамъ, совершаемымъ передъ его алтаремъ, присоединена была музыка. Воздавая поклонение Шангъ-Ти, правитель надбвалъ мъховую одежду и корону и приносилъ ему на кругломъ холмѣ все-сожженіе, — первенца мужского пола. Ему молились во всѣхъ важныхъ случаяхъ. Въ глазахъ императора и народа онъ являлся личнымъ богомъ, который направлялъ ихъ на истинный путь. поддерживалъ ихъ въ затрудненіяхъ и каралъ за грѣхи. Когда Т'ангъ, основатель династіи Шангъ, свергнулъ (въ 1766 г. 10 Р. Х.) нечестиваго Кіе, послѣдняго императора изъ династіи Хіа. то, чтобы сложить съ себя обвинение въ мятежъ, онъ выпустиль прокламацію, въ которой говорилъ: "Правитель Хіа былъ оскорбителемъ, а я боюсь Шангъ-Ти и потому не могу не наказать его. Обращаясь къ народу, онъ сказалъ: "Я не осмѣлюсь скрывать добра, которое есть въ васъ, и за зло, которое во мнѣ, не осмѣлюсь оправдывать себя. Я буду смотръть на эти вещи, какъ повелъваетъ Шангъ-Ти". Върование Танга въ то, что Шангъ-Ти принимаетъ участіе въ людскихъ дѣлахъ, выражается слѣдующими словами: "Онъ осыпаетъ благословеніями добрыхъ и изливаетъ несчастія на злыхъ".

Съ теченіемъ времени въра въ личность Шангъ-Ти стушевалась. и онъ со своего главенства былъ низведенъ на уровень безличнаго Неба. Дъйствительно, позднъйшие комментаторы утверждаютъ, что Шангъ-Ти есть Небо, Лазурное Небо, Величайшее Божество въ пурпуровомъ, темномъ дворцъ, самый почитаемый въ небъ, и т. д.: однако, всъ эти эпитеты даютъ очень несовершенное понятие о томъ, какъ на него смотръли Яо, Шунъ и древние мудрецы.

Къ несчастью, въ этомъ пунктѣ Конфуцій также уклонился отъ болѣе высокой вѣры своихъ предковъ. Санкціонируя культь духовъ и совершенно умалчивая о Шангъ-Ти, онъ низвелъ это существо до положенія одного изъ заправилъ Неба. О Шангъ-Ти онъ говоритъ только въ одномъ мѣстѣ, гдѣ указываетъ на тотъ фактъ, что "совершая жертвоприношенія Пебу и Землѣ, цари Ванъ и Ву служили Шангъ-Ти, а церемоніи въ храмахъ они посвящали

своимъ предкамъ". Какъ видно изъ этого замѣчанія, Конфуцій понималъ, что въ основѣ различныхъ религіозныхъ обрядовъ, которые были въ ходу у древнихъ китайцевъ, лежалъ культъ Единаго Бога, но онъ не воспользовался этимъ ученіемъ и не извлекъ изъ него ничего, чтобы одухотворить собственныя доктрины или усовершенствовать собственные обряды. Ему самому достаточно было примѣра земной жизни древнихъ мудрецовъ, чтобы идти по тому же пути добродѣтели, и онъ ошибочно предположилъ, что это вліяніе будетъ въ равной мѣрѣ простираться на всѣхъ людей.

Ученіе Конфуція исходило изъ того върованія, что всъ люди родятся одинаково добрыми. Но даже самъ онъ допускалъ, что мірскія и плотскія искушенія могутъ запятнать первобытную чистоту человъка; а его странствованія отъ одного двора къ другому должны были въ сущности показать ему, что для искорененія преступныхъ страстей, порочныхъ привычекъ и слабости воли нужны болѣе энергичныя мѣры, чѣмъ созерцаніе добродѣтели Яо я чистоты Шуна.

Несмотря на недомолвки Конфуція, культь Шангъ-Ти продолжалъ процвътать, быть-можетъ, нъсколько уклонившись отъ первобытной чистоты. Не подлежить сомнѣнію, что по оказываемому почету Шангъ-Ти занимаетъ высшее мъсто въ китайскомъ пантеонъ. До сихъ поръ императоръ при самой торжественной обстановкъ воздаетъ поклонение Шангъ-Ти на кругломъ холмъ, къ югу отъ Пекина. "Алтарь представляетъ чудное мраморное сооружение, къ которому ведутъ 27 ступенекъ. Каждая изъ его трехъ террасъ обнесена балюстрадой. Надъ нимъ возвышается великолѣцное круглое зданіе 99-ти футовъ высоты, съ трехъэтажною крышей... Эти постройки находятся въ тенистой кипарисовой роще и напоминають постителю обычая ветхозаветныхъ языческихъ народовъ или торжественную сънь некоторыхъ древне-греческихъ храмовъ. Наканунъ жертвоприношенія императоръ удаляется въ комнату Поста, которая прилегаетъ съ запада къ южному алтарю. Предварительно осмотръвъ жертвенные дары, онъ проводитъ здъсь ночь въ бодрствования и размышления. Таблички Верховнаго Правителя Неба (т. е. Шангъ-Ти) и предковъ императора хранятся въ часовняхъ позади каждаго алтаря. Иконъ нигдъ нътъ. Объ часовни круглой формы и врыты синими фарфоровыми черепицами... Юж-ный алтарь преставляеть самое важное изъ всъхъ китайскихъ религіозныхъ строеній. Онъ состоить изъ трехъ круглыхъ террасъ; нижняя имѣеть 210 футовъ въ діаметрѣ, средняя 150, а верхняя 90. Интересно отмѣтить здѣсь значеніе, которое придается кратнымъ отъ трехъ:  $3 \times 3 = 9$ ,  $3 \times 5 = 15$ ;  $3 \times 7 = 21$ . Высота террасъ: верхней – 5,72 фута, средней – 6,23, а нижней – 5 футовъ. Во

23\*

время жертвоприношенія, на вершину алтаря ставятся таблички Неба и предковъ императора. Опъ имъютъ два фута пять дюймовъ въ длину и пять дюймовъ въ ширину; заголововъ написанъ золочеными буквами. Табличка Неба обращена на югъ, а таблички императо-ровъ — на востокъ и на западъ. Императоръ и его свита становятся на колёни противъ таблички Шангъ-Ти, обращаясь лицомъ вятся на колъни противъ таолички Шангъ-Ти, ооращаясь лицомъ на съверъ. Площадка выложена мраморными плитами, образую-щими девять концентрическихъ круговъ. Центральная плита пред-ставляетъ правильный кругъ. Здъсь императоръ становится на колъни. Онъ окруженъ сначала кругами террасъ и ихъ стънами. а затъмъ кругомъ горизонта. Такимъ образомъ, онъ мнитъ себя и свой дворъ въ центръ вселенной, а, обращаясь на съверъ въ смиренной позъ, онъ молитвой и внъщнимъ видомъ показываетъ, и по ма и къ что онъ ниже Неба, но только Неба. Девять круговъ на площадть обозначаютъ такое же число небесъ. Они состоятъ послѣдовательно осозначають такое же число несесь. Они состоять послъдовательно изъ девяти плитъ, затѣмъ изъ слѣдующихъ кратныхъ девяти, а внѣшній кругъ заключаетъ въ себѣ восемьдесятъ-одну плиту, то-есть квадратъ девяти, излюбленное число въ китайской филосо-фіи... Какъ и слѣдовало ожидать, съ жертвоприношеніями свя-заны извѣстныя ограниченія. Животныя, которыя употреблялись въ пищу древними китайцами, и земные плоды, которые имъ въ пищу древними китанцами, и земные плоды, которые имъ были извъстны, считаются пригодными для жертвоприношеній, а продукты, сравнительно недавно введенные въ страну, непригодны. Небу приносятъ въ жертву цилиндрическій кусокъ синяго нефрита. длиною въ одинъ футъ. Прежде нефритъ употреблялся, какъ сим-волъ владычества. Но главная отличительная черта высокаго

волъ владычества. Но главная отличительная черта высокаго жертвоприношенія Небу это — всесожженіе". (Edkins). По конфуціанскому распредѣленію людей, слѣдующее мѣсто за мудрецомъ занимаетъ высшій человѣкъ. Характеристика его выяснена была только Конфуціемъ. Съ незапамятныхъ временъ въ китайской исторіи упоминается о мудрецахъ, но о высшемъ человѣкѣ, какимъ его описываетъ Четверокнижіе, въ Шу-Кингѣ, еще ничего не говорится. Конфуцій развилъ понятіе о высшемъ человѣкѣ, составляющее отличительную черту его философів. Мудрецъ считается неспособнымъ ко злу. Отъ рожденія онъ обладаетъ совершенно чистою натурой, и ему остается только слѣдовать побужденіямъ своей воли, чтобы идти по пути добродѣтели. Онъ не знаетъ искушеній, онъ не поддается обольщеніямъ. Но высшій человѣкъ не таковъ: онъ подверженъ ошибкамъ и заблужденіямъ, которыя, хотя и проходятъ, какъ затменія солнца и луны, но видны всѣмъ людямъ. Отъ природы онъ не одаренъ особыми преимуществами, но, если постарается усовершенствовать врожденное добро, то его "путь отождествится съ путемъ Неба. Земли и всѣхъ вещей", и онъ достигнетъ положенія высшаго человѣка.

Онъ стремится къ девяти вещамъ: вглядываясь, видёть ясно; вслушиваясь, слышать отчетливо; въ выраженіяхъ быть мягкимъ, въ поведеніи — благопристойнымъ, въ рёчи — искреннимъ, въ исполненіи обязанностей — почтительнымъ, въ сомнѣніи наводить справки, въ гнѣвѣ думать о препятствіяхъ, въ выгодныхъ предпріятіяхъ думать о честности. Онъ избѣгаетъ трехъ вещей: въ юности, когда физическія силы еще не установились, онъ избѣгаетъ вожделѣній; въ зрѣломъ возрастѣ, когда физическія силы



Поклонение Небу.

въ полномъ расцвётё, онъ избёгаетъ ссоръ; въ старости, когда организмъ приходитъ въ упадокъ, онъ избёгаетъ скряжничества.

Высшій человѣкъ во всемъ прямодушенъ. Всѣ его поступки отличаются благопристойностью и искренностью. Онъ безупреченъ и безстрашенъ; глубина науки освободила его умъ отъ опасеній и сомнѣній. Его ничто не приводитъ въ замѣшательство, гакъ какъ мудрость, человѣколюбіе и доблесть — его неизмѣнные путники. Къ предписаніямъ Неба и великихъ людей и къ слозамъ мудрецовъ онъ одинъ относится съ почтительнымъ благоговініемъ, и не изъ раболѣпства, а потому что онъ можетъ понять жилюченную въ нихъ мудрость. Простое краснорѣчіе не имѣетъ на него вліянія. Онъ не придаеть значенія жизненнымъ удобствамъ и смѣстся надъ нуждою, такъ какъ его стремленія направлены къ "небесному пути", а не къ ѣдѣ. По той же причинѣ онъ безразлично относится къ богатству и бѣдности. Онъ любитъ общество себѣ подобныхъ ученыхъ и учащихся и старается усовершенствовать свою добродѣтель, бесѣдуя съ друзьями. Онъ никогда не задумается дополнить свои знанія разслѣдованіями. Онъ изучаетъ прошедшее и знаетъ настоящее. Онъ требователенъ только къ себѣ и неудовлетворенъ собою. Пренебреженіе современниковъ не огорчаетъ его, но мысль, что онъ недостаточно добродѣтеленъ, чтобы оставить по себѣ имя, очень тревожитъ его.

Конфуцій самого себя не считалъ высшимъ человѣкомъ. "Въ пути высшаго человѣка, — говорилъ онъ — есть четыре вещи, изъ которыхъ я до сихъ поръ не достигъ ни одной, а именно: служить отцу такъ, какъ я хотѣлъ бы, чтобы сынъ служилъ мнѣ; служить государю такъ, какъ я хотѣлъ бы, чтобы мой слуга угождалъ мнѣ; служить старшему брату такъ, какъ я хотѣлъ бы, чтобы мой младшій братъ служилъ мнѣ; поступать съ другомъ такъ, какъ я хотѣлъ бы, чтобы онъ поступалъ со мной. Высшій человѣкъ настойчиво развиваетъ въ себѣ добродѣтели, но мало говоритъ о нихъ. Если у него есть какой-нибудь недостатокъ въ поведеніи, то онъ сдерживается. Если у него проявляется словоохотливость, то онъ не даетъ ей ходу. Итакъ слова соотвѣтствуютъ его поступкамъ, а поступки словамъ. Не совершенная ли искренность образуетъ высшаго человѣка?"

Высшій человѣкъ постоянно стремится къ усовершенствованію. Конфуцій сравниваетъ его съ путникомъ, которому нужно шагъ за шагомъ пройти всю дорогу къ мѣсту своего назначенія. или, чтобы достигнуть вершины горы, нужно начать съ ея подножія. Онъ твердо и неуклонно идетъ по своему пути, сохраняя невозмутимое спокойствіе и териѣливо ожидая указаній Неба. Заурядные люди, напротивъ, любятъ идти по опаснымъ дорогамъ и предпочитаютъ дожидаться какого-нибудь счастливаго событія вмѣсто того, чтобы наслаждаться спокойною увѣренностью, которая составляетъ удѣлъ идущихъ по "небесному пути". Если же когданибудь нога высшаго человѣка соскользнетъ, то онъ поступитъ, какъ "стрѣлокъ, который, не попавъ въ центръ мишени, оборачивается и ищетъ причины этого въ самомъ себѣ".

Когда Конфуція спрашивали, что такое высшій человѣкъ, то онъ отвѣчалъ: "Высшій человѣкъ просвѣщаетъ себя, чтобы доставить покой народу". Благосостояніе народа было предметомъ постоянныхъ заботъ Конфуція и его послѣдователей, а главною цѣлью ихъ философіи было учредить такой порядокъ, чтобы ихъ соб-

#### учвніе конфуція.

ственный примъръ отвлекалъ людей отъ дурныхъ дълъ и помысловъ и, взамънъ того направлялъ въ добродътели. Высшій человъкъ скромно держитъ себя, почтительно относится къ старшимъ, добръ съ народомъ и справедливо правитъ имъ. Онъ ръдко ссорится, но если это неизбъжно, то сдерживается, и гнъвъ его бываетъ направленъ только противъ такнхъ людей, которые своимъ поведеніемъ заслуживаютъ презрънія. Онъ питаетъ отвращеніе къ тъмъ, кто трубитъ о чужихъ недостаткахъ. Онъ питаетъ отвращеніе къ тъмъ, которые, находясь въ низшемъ состояніи, поносятъ высшихъ. Онъ питаетъ отвращеніе къ тъмъ, у которыхъ доблестъ не уравновъшена съ благопристойностью. Онъ питаетъ отвращеніе къ тъмъ, которые смълы и ръшительны, но въ то же время ограничены въ пониманіи.

Таковы характерныя черты высшаго человѣка, и это, по ученію Конфуція, вовсе не представляется недостижимымъ совершенствомъ. Путь къ положенію высшаго человѣка отврытъ для всѣхъ, и ступени, которыя для этого нужно пройти, ясно обозначены. 0 нихъ рѣчь въ слѣдующей главѣ.

# ГЛАВА IV.

# Какъ воспитать изъ себя высшаго человъка.

Различныя ступени нравственнаго совершенства, которыя нужно пройти для того, чтобы сдёлаться высшимъ человёкомъ, описаны слёдующимъ образомъ въ Великомъ Ученіи: "Древніе, стремясь къ искренности помысловъ, раньше всего расширили до возможнаго предёла свое знаніе. Расширеніе знанія происходитъ отъ изслёдованія вещей. Изслёдуя вещи, они достигли полнаго знанія. Когда они достигли полнаго знанія, то ихъ помыслы сдёлались искренними. Когда ихъ помыслы сдёлались искренними, то ихъ сердца исправились. Когда ихъ сердца исправились, то ихъ личность воспиталась. Когда ихъ личность воспиталась, то установились ихѣ семьи. Когда ихъ семьи установились, то настало праведное управленіе въ княжествахъ. Когда настало праведное управленіе въ княжествахъ, то во всей имперіи водворились миръ и счастье".

Главная цёль ученія Конфуція есть достиженіе мира и счастья въ имперіи. Миръ и счастье — прямой результатъ дѣятельности высшихъ людей или же рѣдкихъ на землѣ мудрецовъ; поэтому весьма естественно, что высшіе люди занимаютъ центръ конфуціанской философіи. Высшій человѣкъ развивается не сразу, а постепенно. Каждую ступень нужно приготовить для того, чтобы идти дальше. Князь, который кочетъ преобразовать своей народъ, долженъ начать съ ученія, какъ гласитъ Ли-Ки. Это — фундаментъ, на которомъ зиждется его будущая постройка. Чівтъ прямой дороги къ достиженію "небеснаго пути". Если передъ человѣкомъ стоитъ сочное мясо, котораго онъ не ѣстъ, то онъ не узнаетъ его вкуса; если бы человѣкъ могъ достигнуть небеснаго пути безъ ученія, то онъ не понималъ бы его совершенства. Но человѣкъ такъ же не можетъ попасть на небесный путь безъ ученія, какъ алмазъ не можетъ идти въ дѣло безъ шлифовки.

Безъ ученія нельзя достигнуть цёли, нельзя сохранить добродётель въ неприкосновенной чистотъ. Если человъкъ не умъетъ

играть върно, то онъ не можетъ настроить инструмента; если играть вырно, то онь не можеть настроить инструшента, если онъ не знаеть метафоръ, то не можеть писать стиховъ; если не изучить цвётовъ платья, то не можеть сообразоваться съ зако-нами благопристойности; если искусства не будутъ процвётать, то онъ не найдеть отрады въ учении. Поэтому, высшій человѣкъ отдается учению, совершенствуется, отдыхаетъ и чувствуетъ удовлетвореніе; любить ученіе значить приближаться въ знанію. Безь этого милосердіе переходить въ безуміе, мудрость — въ ту-манность, искренность — въ безпечность, прямота — въ грубость, сиблость — въ распущенность, твердость — въ легкомысліе. Учиться нужно разсудительно. Нельзя отдёлять ученія отъ

учиться нужно разсудительно. пельзя отделять учена отк высли и наоборотъ. "Ученіе безъ мысли — потерянный трудъ, а мысль безъ ученія опасна". Развитіе самостоятельнаго мышленія не входитъ въ конфуціанскую систему. Совершенная мудрость со-ставляетъ удѣлъ однихъ лишь древнихъ мудрецовъ; слѣдова-тельно, надежнѣйшее средство пріобрѣсти высшее знаніе заключается въ размышления о дёлахъ и рёчахъ этихъ избранниковъ. чается въ размышлении о дълахъ и ръчахъ этихъ изоранниковъ. Никакими умственными усиліями человёкъ не можетъ превзойти или даже достигнуть высшей мудрости Яо и Шуна; поэтому, върнъйшій путь, чтобы пріобръсти хоть крупицу ихъ боже-ственныхъ знаній, лежитъ въ изученіи и созерцаніи ихъ дъятель-ности. "Я провелъ цълый день безъ пищи, — говорилъ Конфуцій, — и цѣлую ночь безъ сна, предаваясь размышленію, но это не при-

вело ни къ чему. Лучше всего учиться". Главнымъ предметомъ изученія должна быть истина, а затёмъ самоусовершенствованіе и познаніе собственныхъ заблужденій. самоусовершенствованіе и познаніе собственныхъ заблужденій. По мнѣнію Конфуція, это лучше всего достигается, если изучать житія древнихъ святыхъ и праведниковъ, Книгу Поэзіи, Правила Благопристойности и Книгу Перемѣнъ. О послѣдней онъ сказалъ, какъ было упомянуто выше: "Если бы мнѣ суждено было прожить еще нѣкоторое время, то я отдалъ бы пятьдесятъ лѣтъ на изу-ченіе Книги Перечѣнъ и тогда могъ бы считать себя освобожден-нымъ отъ великихъ заблужденій". Итакъ, благодаря ученію, че-ловѣкъ долженъ узнать свон ошибки, опредѣлить неровности своего характера и расчистить дальнѣйшій путь къ добродѣтели. Ученіемъ дополняются знанія, и тогда человѣкъ достигаетъ полнаго пониманія сущности вещей. Такое знаніе должно быть основательнымъ, и вырабатывается оно путемъ изслѣдованія. Оно обнимаетъ всѣ предметы отъ самаго высокаго до самаго низмен-наго. Конфуцій говорилъ, что въ пятьдесятъ лѣтъ онъ узналъ

наго. Конфуцій говорилъ, что въ пятьдесять лётъ онъ узналъ рёшенія Неба; такимъ образомъ, можно познавать и самое Небо. Въ данное Конфуціемъ опредѣленіе знанія входитъ также знаніе людей; не знать людей гораздо хуже, чѣмъ если люди васъ не

знаютъ. Человѣкъ долженъ давать себѣ отчетъ въ томъ, что онъ знаетъ и чего не знаетъ. "Сказать вамъ, что такое знаніе? спрашивалъ Конфуцій. — Если вы знаете что-нибудь, то утверждайте, что вы это знаете; а если вы чего-нибудь не знаете, то сознавайтесь, что вы этого не знаете. Это и естъ знаніе". Такимъ образомъ, какъ сказалъ Чуангъ-Цзы, человѣкъ долженъ стоять твердо, подобно стулу на четырехъ ножкахъ, которыя всѣ цѣлы и одинаковой длины. Человѣкъ, неувѣренный или несовершенный въ знаніи, подобенъ стулу, въ которомъ недостаетъ ножки или который стоитъ криво и поэтому непригоденъ для пользованія.

Изучение истории отврываеть богатый источникъ знания. Конфуцій, по словамъ Цзы-Кунга, пріобрѣлъ свое знаніе созерцаніемъ доктринъ и дъятельности царей Вана и Ву. Постановления династіи Хіа можно узнать, какъ говорилъ Конфуцій, изучая постановленія династів Инь; постановленія Инь можно узнать, изучая Чоу, а постановленія Чоу можно узнать, изучая постановленія поздивішихъ династій, даже на промежутвъ многихъ въковъ. Одного знанія еще не достаточно. "Хорошо, если человъкъ достигаетъ знанія, — говорилъ Конфуцій, — но если у него нътъ достаточно добродѣтели, чтобы удержать это знаніе, то онъ по-теряетъ все, что пріобрѣлъ. Если даже у него достаточно добродътели, чтобы удержать знаніе, но онъ не способенъ управлять достойно, то народъ не будетъ уважать его. Опять-таки, если у него достаточно знанія и добродътели, и онъ способенъ достойно управлять, но старается возбудить народъ противъ правилъ благопристойности, то онъ не можетъ достигнуть полнаго совершенства". Истинное знаніе помогаетъ человъку различать истину отъ лжи и во всемъ, что онъ изучаетъ, усвоивать добро и от-вергать зло. Отъ него требуется еще больше: онъ долженъ лю-бить истину въ такой же мъръ, какъ знать ее, и наслаждаться ею въ такой же степени, какъ любить ее. Тогда только можно сказать, что онъ усовершенствовалъ себя и все созданное. Это верхъ знанія.

Благодаря усовершенствованію истиннаго знанія, мысли и намѣренія сердца дѣлаются искренними. Это значить, какъ гласить Великое Ученіе, "что мы не допускаемъ самообольщенія, изъ того же чувства, какъ мы ненавидимъ дурной запахъ и любимъ все прекрасное. Это называются внутреннимъ наслажденіемъ. Поэтому высшій человѣкъ долженъ слѣдить за собою, даже когда онъ одинъ". Мысли или намѣренія исходятъ изъ сердца; тотъ, кто хочетъ исправить свое сердце, долженъ сначала сдѣлать свои намѣренія искренними, подобно тому, какъ человѣкъ, на домъ котораго иапали разбойники, долженъ сначала выгиать враговъ, а

58

затёмъ уже смотрёть, что сталось съ его семьей; или же какъ огородникъ сначала долженъ выполоть грядки, а потомъ уже сбять.

Человѣкъ съ неустановившимися намѣреніями подобенъ кораблю безъ компаса или лошади безъ узды. Намѣренія человѣка столь же часто направляются въ дурную сторону, какъ и въ хорошую. Поэтому онъ долженъ стремиться къ такимъ же намѣреніямъ, какъ И-Инь, который находилъ наслажденіе въ Тао императоровъ Яо и Шуна. По словамъ Шу-Кинга, "намѣренія должны утверждаться на томъ, что справедливо, и словамъ нужно внимать, поскольку они соотвѣтствуютъ справедливости". Желанія и намѣренія сердца должны быть направлены только къ тому, что справедливо; и если воля утверждается на добродѣтели, то испорченность не можетъ имѣть мѣста.

Ничёмъ нельзя совратить съ пути человёка, обладающаго твердою волей. "Правитель большого государства можетъ погибнуть, говорилъ Конфуцій, — но воля не можетъ быть отнята даже у самаго обыкновеннаго человёка". Человёкъ, конечно, можетъ поддаться искушенію и отречься отъ воли, какъ, напримёръ, Хвуй и Шао-Линъ, которые, по словамъ Конфуція, "отреклись отъ воли и поддались сквернё, хотя ихъ рёчи и носили здравый смыслъ, а поступки были такими, какъ ихъ жаждутъ видёть люди". Самая надежная основа для воли, это — ученіе. "Въ пятнадцать лётъ, говорилъ Конфуцій, — мой умъ былъ склоненъ къ ученію; въ тридцать лётъ я стоялъ твердо, въ сорокъ я уже не имёлъ сомнёній, въ пятьдесятъ я зналъ рёшенія Неба, въ шестьдесятъ — мое ухо было послушнымъ органомъ для воспріятія истины, въ семьдесятъ я могъ слёдовать желаніямъ своего сердца, не нарушая справедливости".

Настойчивое изученіе въ связи съ волей, которая твердо и искренно направлена на путь долга, несомитно, приведетъ человъка къ добродътели. Усовершенствовавъ свое знаніе, онъ можетъ безошибочно различать истину; а если его умъ будетъ склоненъ къ истинъ, то онъ уже вступитъ на широкій путь къ исправленію сердца.

Не придерживаясь крайняго мибнія объ испорченности человбческаго сердца, конфуціанцы, однако, полагаютъ, что оно неспокойно и склонно къ заблужденіямъ, а стремленія его къ истинному пути ничтожны. Изъ сердца исходятъ: удовольствіе, гибвъ, печаль и радость, и если не контролировать этихъ чувствъ надлежащимъ образомъ, то они могутъ нарушить гармонію, которая должна царить въ умъ высшаго человъка. Эти дурныя страсти Чу-Хи уподобляетъ грязи, которая лежитъ на днъ бочки, въ то

<table-cell><text><text><text> въ довольствѣ".

въ довольствѣ". Побужденія сердца выражаются въ формѣ привязанностей и желаній; необходимо, чтобы они направлены были надлежащимъ образомъ. Тотъ, кто вырабатываетъ изъ себя высшаго человѣка, любитъ ученіе, такъ какъ отъ него исходитъ знаніе. Но, раньше всего, сердце его направлено къ добродѣтели, такъ какъ съ нею ничто не можетъ сравниться. Онъ также любитъ прямодушіе, бла-гопристойность и вѣрность. Если ко всему этому онъ стремится совершенно искренно, и умъ его свободенъ отъ всякаго само-обольщенія или лицемѣрія, то, можно сказать, что сердце его исправлено.

Слѣдующая ступень въ стремленіи къ совершенству есть развитіе личности. Это перекрестокъ на Конфуціанскомъ "пути", съ котораго начинается поворотъ. До сихъ поръ человъкъ занимался только самоусовершенствованиемъ, но, благодаря развитию личности, онъ начинаетъ вліять сначала на своихъ окружающихъ, а затѣмъ и на всю имперію. Поэтому каждый долженъ тщательно развивать свою личность не только ради себя, но и ради другихъ. Это особенно относится къ императору, который, съ искреннею добродътелью развивая свою личность, достигаетъ гармоническаго единенія съ подданными. Воспитаніе личности должно начинаться съ самоуглубленія. Каждый человѣкъ долженъ быть осмотрительнымъ въ словахъ и осторожнымъ въ поведении. Онъ долженъ избъгать всего низваго и тревожнаго и избирать: мъстомъ жительства — милосердіе, дорогой — праведность одеждой пристойность, свътильникомъ — мудрость, и обаяніемъ — върность. Конфуцій говориль, что достоянство, почтительность, преданность и върность — качества развитого человъка. Достоинство отдъляетъ его отъ толпы: за почтительность его любятъ: за преданность ему подчиняются; за върность ему довъряютъ.

Всё эти качества, разумёется, выражаются въ словахъ и въ поведеніи, поэтому люди первымъ дѣломъ должны слѣдить за своими рѣчами и поступками. Нужно внимательно относиться ко всѣмъ дѣламъ и обдуманно выражаться. Поведеніе должно соотвѣтствовать словамъ, потому что, если поведеніе людей лучше ихъ словъ, то ихъ рѣчи не будутъ казаться мудрыми, а если ихъ слова лучше поведенія, то это — непоправимый уронъ справедливости. Хотя слова н поведеніе исходятъ отъ отдѣльнаго лица, но пріобрѣтаютъ широкое значеніе и для другихъ. Высшему человѣку они служатъ источникомъ вліянія и управляютъ славой и позоромъ. "Высшій человѣкъ, — говоритъ Конфуцій, —словами направляетъ людей, а своимъ поведеніемъ предостерегаетъ ихъ".

Для этой цёли слова его должны быть искренними и тщательно взвёшенными. Ему надлежить быть осторожнымъ и медленнымъ въ рёчахъ, которыя всегда должны быть наготовё и подходить къ случаю. "Конфуцій, — какъ гласятъ источники, — въ своей деревнё держался просто и искренно, какъ будто не умёлъ говорить. Въ княжеской кумирнё или при дворё онъ говорилъ обо всемъ подробно, но осмотрительно. Прислуживая при дворё и разговаривая съ низшими чиновниками, онъ выражался свободно и прямо. Разговаривая съ высшими чиновниками, онъ выражался мягко, но точно".

Конфуцій говорилъ словами Шу-Кинга: "прекрасныя ръчи и вкрадчивая наружность ръдко соединены съ истинною добродѣ-

телью". Гдѣ есть добродѣтель, тамъ будутъ и соотвѣтственныя слова; но изъ этого не слѣдуетъ, чтобы добродѣтель была нензмѣнной спутницей прекрасныхъ рѣчей. Конфуцій вначалѣ, какъ онъ самъ говоритъ, судилъ о людяхъ по ихъ рѣчамъ, но впослѣдствіи сталъ взвѣшивать ихъ слова съ ихъ поведеніемъ. Къ словамъ не надо относиться презрительно, такъ какъ по нимъ мы узнаемъ людей, а изреченія высшаго человѣка служатъ примѣромъ для всѣхъ временъ.

Для высшаго человѣка позорно, если его поведеніе не согласуется со словами, и поступки и рѣчи его должны отличаться полною искренностью и добросовѣстностью. Онъ долженъ быть терпѣливымъ, кроткимъ и снисходительнымъ. "Есть ли такое слово, спрашивалъ Цзы-Кунгъ, — которое можетъ служить правиломъ для всей жизии? Учитель сказалъ, не взаимность ли это? Чего вы не хотите себѣ, того не дѣлайте другимъ". Эту отрицательную форму Конфуцій измѣнилъ на положительную, говоря: "На пути высшаго человѣка есть четыре вещи, изъ которыхъ я до сихъ поръ еще не достигъ ни одной, а именно: служить моему отцу, какъ я хотѣлъ бы, чтобы сынъ служилъ мнѣ; служить государю такъ, какъ я хотѣлъ бы, чтобы мой слуга угождалъ мнѣ; служить старшему брату, какъ я хотѣлъ бы, чтобы мой младшій братъ служилъ мнѣ; сперва предлагать друзьямъ то, чего желаешь отъ нихъ.

Искреннее поведеніе человѣка служитъ внѣшнимъ видимымъ признакомъ имѣющейся въ немъ добродѣтели. Прежде всего необходимо, чтобы человѣкъ обладалъ добродѣтелью. Ее нужно хранить, развивать, совершенствовать и твердо держатѣ, такъ какъ безъ нея погибнетъ даже величайшая дѣятельность, и самый гордый правитель будетъ униженъ. Она достаточно сильна, чтобы вліять на небо, и нѣтъ такого разстоянія, котораго она не могла бы пройти. Слава о таинственной добродѣтели Шуна, какъ гласитъ Шу-Кингъ, была услышана наверху, и ему опредѣлено было занять императорскій тронъ. Но могущество добродѣтели этимъ еще не ограничивается: она ставитъ человѣка на одну доску съ божествомъ, какъ, напримѣръ, Танга, который, неустанно и ревностно развивая свою добродѣтель, сдѣлался равнымъ Богу.

Конфуціанцы увѣрены, что добродѣтель государя, подобнаго Као-Яо, нисходитъ на народъ, какъ дождь или роса на землю. оплодотворяя почву сердецъ своимъ благотворнымъ примѣромъ, и полагаютъ, что если царь управляетъ страною, то этимъ признается его добродѣтель. Пусть только его добродѣтель ежедневно поддерживается, и не только населеніе имперіи, но и подданные всѣхъ сосѣднихъ государствъ будутъ любить его. Съ другой сто-

роны, если онъ будетъ своеволенъ, то отъ него отвернутся даже девять классовъ его родственниковъ. Добродѣтельный князь подобенъ полярной звѣздѣ, которая неподвижна, тогда какъ всѣ остальныя звѣзды обращаются вокругъ нея. Дикія племена со всѣхъ сторонъ добровольно покоряются ему; тронъ его утверждается на мудрости, такъ какъ добродѣтельный никогда не бываетъ одинокъ: въ его распоряженім услуги мудрѣйшихъ людей имперіи.

Добродътель есть основной принципъ человъческой природы, а радость есть сіяніе добродѣтели, какъ гласитъ Ли-Ки. Но добродѣтель не пріурочена къ неизмѣнному образцу и по необходимости ограничена способностями къ добру, свойственными каждой отдѣльной личности. По описанію Конфуція, она состоить изъ знанія, человѣколюбія и доблести. Конфуцій также говориль: .Считайте върность и искренность основными принципами и поступайте справедливо; это — путь къ возвышению добродътели". Къ счастью тёхъ, кто къ ней стремится, она хотя возвышенна, но въ то же время очень скромна. Конфуцій про себя говорилъ, что онъ не можетъ равняться съ мудрецомъ или человъкомъ, обладающимъ совершенной добродътелью; однако, его идеаломъ была "высшая степень добродътельныхъ поступковъ". Въ силу такихъ же побуждений Т'ас-Пихъ, старший сынъ царя Тас . трижды отказывался отъ престола, а народъ, не зная, чёмъ онъ руководился, не одобрялъ его поведенія". Добродътель можно еще понимать, какъ исполнение обязанностей. Во времена Конфуция добродътель стояла на низкомъ уровнъ; проявлялась она ръдко, а любовь къ ней исчезла почти вездъ, за исключеніемъ "меньшой братін", "добрыхъ, старательныхъ поселянъ, которыхъ можно назвать ворами добродѣтели".

Всякому, кто дъйствительно настойчиво стремится къ добродътели, искать ее не приходится далеко, а разъ она найдена, то человъкъ обрълъ безцънное сокровище. Она лучше жизни; а богатство и почести не могутъ даже сравниться съ нею. Она даетъ сердцу покой и ставитъ человъка выше заботъ, стремленій и вожделъній земной жизни. Она дъйствуетъ безмолвно и не нуждается въ глашатаяхъ, чтобы возвъщать о своемъ присутствіи. "Дъйствія высшаго Неба не имъютъ ни звука, ни запаха. Это совершенная добродътель".

Значеніе, которое Конфупій придаетъ доблести, какъ составной части добродътели, стоитъ, очевидно, въ связи съ тъмъ, что самъ онъ занимаетъ скоръе положеніе политика - философа, чъмъ моралиста. Главною цълью его было обереганіе государства. Къ этому направлено все его ученіе, и, разумъется, онъ придаетъ

высокое значение тъмъ качествамъ, которыя, по его, мнѣнию, могутъ привести къ желанному результату. Его понятіе о доблести не сводится къ простой физической храбрости. Наобороть, онъ придаетъ большое значение нравственному мужеству, которое по-могаетъ человѣку стряхнуть съ себя вину и ошибки и заявить, несмотря на искушения и соблазны, что онъ ищетъ справедлинесмотря на искушенія и соблазны, что онъ ищеть справедли-вости. "Плыть по водѣ и смѣло смотрѣть въ лицо драконамъ, — говорилъ онъ, — есть доблесть рыбака; охотиться и не страшиться ни носороговъ, ни тигровъ — есть доблесть охотника; встрѣчать опасность съ оружіемъ въ рукахъ и смотрѣть на смерть, какъ на жизнь, есть доблесть солдата; но признавать, что бѣдность является по волѣ Неба и что людскими дѣлами управляютъ те-ченія, и не страшиться трудностей — такова доблесть мудреца'. Высшая доблесть идетъ объ руку со знаніемъ, и такую до-блесть наглядно проявилъ Конфуцій, когда на него съ учениками въ Куангѣ напали многочисленные враги. Ученики высказывали опасенія за его участь, но онъ отвѣчалъ: "Развѣ послѣ смерти царя Вана истинное ученіе не вселилось въ меня? Если бы Небо хо-тѣло, чтобы истинное ученіе погибло, то оно не поставило бы меня въ такія отношенія съ нимъ. Но такъ какъ Небо не дастъ погибнуть истинному ученію, то что же можетъ сдѣлать мнѣ на-

погибнуть истинному ученію, то что же можеть сдёлать мнё население Куанга?"

Когда въ странъ царитъ миръ, то, какъ гласитъ Ли-Ки, до-бродътель служитъ для того, чтобы утвердить благопристойность и справедливость; если же въ странѣ господствуютъ смуты, то она помогаетъ въ борьбѣ и въ побѣдѣ. Такимъ образомъ, доброона помогаеть въ обръбъ и въ посъдъ. Гакимъ образомъ, добро-дътель нужна во всякое время, потому что безъ нея люди ста-новятся непокорными и мятежными. Доблесть, которая не сдер-живается разумомъ, переходитъ въ безпорядочность и распущен-ность. Людскія сердца тогда "попадаются въ плънъ къ глазамъ и ушамъ". Люди стремятся къ дъятельности и падаютъ жертвой перваго дурного совѣта или перваго порыва страсти. Но истинно мужественный человѣкъ долженъ быть праведнымъ и милосердмужественный человёкъ долженъ быть праведнымъ и милосерд-нымъ; онъ долженъ поступать такъ, какъ считаетъ справедливымъ. и спокойно встрёчать невзгоды. Кто-то сказалъ, что солдату нужно больше мужества, чтобы бёжать съ поля битвы, чёмъ встрётить лицомъ къ лицу непріятеля. Конфуцій, повидимому, раздёлялъ это мнёніе, такъ какъ онъ говорилъ: "Испытывать чувство стыда. значитъ приближаться къ доблести". По словамъ Конфуція, совершенная добродётель характери-зуется милосердіемъ, такъ какъ оно есть корень прямодушія. Имъ держатся всё отношенія въ обществё. Высшій человёкъ, предста-вляющій воплощеніе милосердія, при его посредствё охраняеть

народъ. Особеннаго развитія оно достигаетъ въ привязанности къ родственнякамъ, но оно простираетъ свое гуманное вліяніе даже внъ круга друзей и за предълами отношений между правителями и подчиненными. Оно распространяется на все человъчество. По опредълению Ханъ Фей-Цзы, милосердие есть любовь къ людямъ, радостно исходящая изъ искренняго сердца. а. по опредѣленію Конфуція, милосердіе есть любовь ко всѣмъ людямъ. Главный врагъ, съ которымъ милосердію приходится бороться, этоэгонзмъ. Трудно быть милосерднымъ посреди себялюбивыхъ желаній, гласить Ли-Ки. Однако, милосердіе можеть служить рычагомъ, чтобы поднять и удалить скупость. Понятно, что истинное милосердіе не можетъ существовать рядомъ съ эгонзмомъ. Кротость есть корень милосердія, почтительная настойчивость — его почва, а благородное великодушіе — его результать. Человѣкъ долженъ побѣдить свое *Я*, чтобы сдѣлаться поистинѣ милосерд-нымъ. Достоинство, по словамъ Конфуція, приближается къ благопристойности, умъренность – къ милосердію, а върность – къ любви.

Милосердіе должно идти объ руку съ разсудительностью, а не вытекать изъ одного лишь минутнаго побужденія. "Если милосердный человѣкъ узнаетъ, что кто-нибудь упалъ въ колодецъ, спросилъ Конфуція одинъ изъ учениковъ, — то бросится ли онть на помощь?" — "Зачѣмъ же? — отвѣчалъ мудрецъ. – Высшаго человѣка можно убѣдить, чтобы онъ пошелъ къ колодцу, но нельзя заставить броситься въ середину. Его можно надуть, но нельзя одурачить". Хотя милосердіе близко отъ тѣхъ, кто къ нему стремится, но случается, что и высшіе люди не познають его; однако, не было примѣра, чтобы оно свойственно было человѣку обыкновенному. Для высшихъ людей эта добродѣтель имѣетъ особенную цѣну, и ни въ какомъ случаѣ они не дѣйствуютъ несогласно съ нею. Въ минуту спѣха они хватаются за нее, во время опасностн они цѣпляются за нее.

Милосердіе тёмъ труднёе достижимо для ученика, что противовёсъ ему оказываетъ эгоизмъ. Эгоизмъ сильно вліяетъ на человѣка, и избавить отъ него можетъ только могила. Но тотъ, кто поистинё стремится къ милосердію, обладаетъ совершенно достаточною силой для борьбы съ нимъ. Къ несчастью, въ сердцахъ большинства людей эгонзмъ сильнѣе, чѣмъ милосердіе, и многіе стряхиваютъ съ себя то, что сидитъ въ нихъ легко, а не то, что такъ трудно нести. "Милосердіе, — говорилъ Конфуцій, для человѣка значитъ больше, чѣмъ вода или огонь, однако. я видѣлъ людей, которые умирали, вступая въ воду или въ огонь, но никогда не видѣлъ, чтобы человѣкъ умеръ оттого, что всту-

Вел. религія Востока.

нилъ на путь мплосердія". Нѣкоторые люди тщетно борются. чтобы достигнуть его. Самъ Конфуцій не причислялъ себя къ совершенно милосерднымъ людямъ.

Есть, однако, различныя степени милосердія. Существуетъ милосердіе мудреца, милосердіе разумнаго человъка, милосердіе добродътельнаго человъка и милосердіе лицемъра. Милосердіе даеть мудрецу возможность узнать небо и пользоваться его явленіями. узнать землю и пользоваться ея богатствомъ, узнать людей, умиротворять и удовлетворять ихъ. Милосердный лицембръ только съ виду умбренъ и церемоніально чисть. Когда наступають смуты, то онъ не можетъ ихъ уладить и ничего не дълаетъ, чтобы искоренить порокъ и върооступничество. Хотя бы онъ жилъ въ деревић, онъ имћетъ видъ сидящаго въ грязи и углћ. Если ему велять явиться ко двору, онъ выражаеть свою готовность идти въ огонь и въ воду. Но онъ беретъ на службу только своихъ и всть только свою пищу. Онъ легко относится къ смерти, пренебрегаетъ своими братьями, и всъ его планы разстраиваются. Таково милосердіе лицемъра. Но съ другой стороны, "если воля будетъ направлена къ милосердію. то испорченность не будетъ имъть мъста".

Чтобы правильно понять то, что Конфуцій разумѣлъ подъ милосердіемъ, мы должны разсмотрѣть качества, изъ которыхъ, по его мнѣнію, слагается вышеупомянутая добродѣтель. Эти чувства: взаимность, преданность, почтительность и вѣра. Первыя два настолько близки между собою, что китайскіе философы всегда трактуютъ о нихъ вмѣстѣ. Взаимность, какъ говорятъ онп. вытекаетъ изъ преданности; послѣдняя есть корень, а взаимность стволъ; преданность есть сущность, а взаимность — отраженіе. Объясняя, что такое взаимность, Конфуцій счелъ болѣе удобнымъ на примѣрѣ показать, гдѣ ея нѣтъ. Если правитель, неспособный вести дѣла, ожидаетъ, чтобы министры служили ему; если человѣкъ, не питающій сыновняго чувства, ждетъ, чтобы дѣти относились къ нему должнымъ образомъ; если старшій братъ, не знающій уваженія, ждетъ, чтобы младшій относился къ нему подобострастно, то, во всѣхъ этихъ случаяхъ, взаимности нѣтъ. Ставить себя на мѣсто другого, это — взаимность, а отдавать кому-нибуль всю свою душу, это — преданность.

Отдаваться всею душой исполненію обязанностей, значить быть преданнымъ, сказалъ Конфуцій. Такимъ образомъ, эта добродътель входитъ во всъ жизненныя сношенія. Нътъ того случая, гдъ нельзя было бы проявить самопожертвованія, но это особенно примънимо въ высшему виду преданности, именно въ патріотизму. Министры съ преданностью должны служить своему повелителю.

1

ародъ — императору, и даже цари — своимъ подданнымъ. Люди лжны съ преданностью исполнять свои обязанности по отноенію бъ ближнимъ, а друзья должны съ преданностью увъщеать одинъ другого въ затрудненіяхъ и соблазнахъ. Но есть преълъ для послъдняго проявленія преданности. "Увъщевай своего руга и кротко старайся направить его на путь, — говорить Кон-уцій, — если же онъ окажется несговорчивымъ, то остановись, е унижайся!" Главная цёль преданности — принести благо. "Мо-етъ ли быть преданность, не ведущая къ поученію лица, на оторое она направлена?" — восклицалъ Конфуцій. Итакъ, она двойнъ благословенна, и для лица дъйствующаго, п для лица двоинъ одагословенна, и для заца двогодогодито, и для заща оспринимающаго. Хотя Кунгъ-цзы-ки-ю и гласитъ, что предан-юсть приближается къ искренности, но она не всегда служитъ юказателемъ совершенной добродътели. Такъ, напримъръ, Цзыlангъ спрашиваль: "Министръ Цзы-Ванъ трижды поступалъ на лужбу, не выражая при этомъ радости, и столько же разъ остаияль службу, не вывазывая огорчения. Онь всегда считаль нужныть познакомить новаго министра со своими способами упраменія. Что вы думаете о немъ?" Учитель отвѣчалъ: "Онъ былъ преданнымъ." — "Былъ ли онъ вполиъ добродътельнымъ?" допыгывался ученикъ. "Какъ можно признать его вполнъ добродътельнымъ?" гласилъ отвътъ. Хотя преданность можетъ существовать независимо отъ совершенной добродътели, но обратный случай невозможенъ. Безъ преданности патріотизмъ не имѣлъ бы мѣста, всякій высокій, благородный поступокъ былъ бы запятнанъ примъсью личнаго интереса, который и уничтожается преданностью.

Подобно тому, какъ преданность близка къ взаимности, такъ юстоинство сродни почтительности, которая таится въ сердцѣ. Благодаря почтительности, высшій человѣкъ охраняетъ внутренною честность, а благодаря прямотѣ поддерживаетъ внѣшнюю правильность поведенія. Какъ и можно было ожидать, по ученію бонфуція, бысшее проявленіе почтительности состоитъ въ должюхъ уваженіи къ родителямъ. Это не должно быть небрежное сполненіе обыкновенныхъ обязанностей, "такъ какъ собаки и лонади способны сдѣлать то же"; нѣтъ, человѣкъ долженъ съ стиннымъ почтеніемъ служить и повиноваться родителямъ, какъ повникамъ его существованія. На ряду съ родителями нужно очитать всѣхъ начальниковъ. Министры должны почтительно сполнять обязанности по отношенію къ своему правителю, и даже иператоръ имѣетъ своего начальника въ Небъ, къ которому онъ лженъ относиться почтительно. "Небо, — гласитъ Шу-Кингъ, ышитъ и видитъ глазами и ушами народа. Небо одобряетъ или раетъ тогда, когда нашъ народъ одобряетъ или трепещетъ.

Таково отношеніе между низшимъ и высшимъ мірами. Какимъ почтительнымъ долженъ быть земной владыка!" Правитель дол-женъ относиться\_ къ своимъ обязанностямъ съ почтительною

почтительным: долженъ быть земной владика!" Правитель дол-женъ относиться къ своимъ обязанностямъ съ почтительною заботливостью. "Въ моихъ снопеніяхъ съ милліоннымъ населе-ніемъ, — говорялъ Т'ай-Кангъ, — я испытывалъ такую же тревогу, какъ если бы правилъ шестью лошадьми съ перебитыми ногами. Какимъ почтительнымъ долженъ быть правитель людей!" Эта по-чтительность должна быть взанмной и, до извѣстной степени, условной. Правитель имѣетъ право на почтительность своихъ под-данныхъ лишь до тѣхъ поръ, пока онъ управляетъ съ достоин-ствомъ и благопристойностью: въ этомъ случаѣ ему воздается должное; но онъ теряетъ право на народное уваженiе, какъ толь-ко перестаетъ служить на пользу добра. Къ духамъ также надлежитъ относиться съ почтенiемъ. Одна-ко, Конфуцій со свойственной ему нелюбовью ко всему сверхъ естественному совътовалъ выказывать уваженiе духамъ, но дер-жаться въ отдалени отъ нихъ. Наконецъ, люди должны быть почтительными между собою. "Пусть высшій человъкъ всегда почтительными между собою. "Изсть высшій человъкъ всегда почтительными между собою. "Изсть высшій человъкъ всегда почтительными между собою. "Какъ лодка для переправы черезъ морей всѣ будутъ его братьями". Вѣрность дополняетъ всѣ перечисленныя качества. Безъ нея они ничего не значатъ и выродятся въ пустое лицемѣрie. Вѣр-ность есть основа поведенія, сакъ лодка для переправы черезъ рѣку или весла для лодки. Если человѣкъ и хочетъ быть дой-римъ, но въ своемъ поведенія, какъ лодка для переправы черезь ръку но въ своемъ поведени не руководится вѣрностью, то онъ подобенъ лодочнику безъ лодки нли лодкѣ безъ веселъ. Ученый долженъ одъваться вѣрпостью, какъ броней. "Считай вѣрность и искренность основными принципами", говорилъ конфуцій, на-стойчивоть, съ которой онъ многовратно повторяль эти слова. заслуживаетъ вниманія. "Я не знаю, – говорилъ онъ, — какъ чело-вѣкъ можетъ обойт

чтобы впрягать лошадей?" Върность имъетъ большое значеніе для всъхъ людей вообще. но особенно важна она въ отношеніяхъ между друзьями, а так-же между правителями и ихъ подчиненными. Философъ Цангъ говоритъ, что онъ ежедневно провърялъ свою върность друзьямъ. А всего важнъе, чтобы правители сохраняли върность къ своимъ подданнымъ. Слово правителя должно ходить между подданными какъ неподдъльная монета, иначе они перестанутъ почитать его и съ презръніемъ отвернутся отъ него. "Чтобы управлять стра-

68

ною съ тысячью телёгъ, — говорилъ Конфуцій, — нужны: почтительное вниманіе бъ дёлу, вёрность, экономія въ расходахъ и любовь къ народу".

Человѣкъ, который достигъ этихъ добродѣтелей и, такимъ образомъ, развилъ свою личность, способенъ управлять семьей. Въ семьъ Конфуцій признавалъ средоточіе всёхъ государственныхъ отношеній. Глава семейства долженъ обладать тъми же добродътелями, какъ и правитель, а дъти должны относиться въ отцу съ такимъ же уваженіемъ, какъ подданные къ государю. Поэтому человѣкъ, который можетъ управлять семьею, можетъ управлять и государствомъ. Какъ глава семьи, онъ есть представитель Неба и прототипъ государя. "Когда существуютъ Небо и Земля, - гласптъ И-Кингъ, -- то существуетъ все; если существуетъ все, то существують мужское и женское начала; если существують мужское и женское начала, то существують супружеския отношения. Изъ супружескихъ отношений вытекаютъ отношения между отцомъ и сыномъ; если существуютъ отецъ и сынъ. то существуютъ внязь и министръ; если существуютъ князь и министръ, то есть высшій и низшій классь; если есть высшій и низшій классь, то есть обмѣнъ приличія и благопристойности".

"Человъкъ не можетъ учить другихъ, если не въ состояни поучать собственной семьн, — говоритъ Конфуцій въ Великомъ Ученіи. — Поэтому правитель, не выходя изъ семьи, почерпаетъ государственную науку. Существуетъ сыновняя почтительность,съ тавимъ же чувствомъ нужно служить государю. Существуетъ братская покорность, - съ такимъ же чувствомъ нужно относиться къ старшимъ и начальникамъ. Существуетъ кротость въ обращеніи со всёми людьми.... Примёръ любящей семьи дёлаетъ все государство миролюбивымъ. Любовь и въжливость семьи передаются всему государству. Въ то же время отъ честолюбія и испорченности одного человъка все государство можетъ прійти въ разстройство. Такова сила примъра". Этимъ подтверждаются слъдующія слова: "Дѣла могутъ погибнуть отъ одного рѣшенія; царство можетъ утвердить одинъ человѣкъ. Яо и Шунъ милосердно управляли народомъ, и народъ шелъ по ихъ стопамъ. Приказы послъднихъ противоръчили ихъ дъламъ, и народъ не повиновался имъ. Правитель долженъ самъ обладать достоинствами прежде, чѣмъ ихъ требовать отъ народа... Итакъ, управленіе государ-ствомъ зависитъ отъ порядка въ семьѣ". Въ Книгѣ Поэзіи говорится: "Какъ красиво и нъжно это персиковое дерево! какъ роскошна его листва! Эта дъвушка идетъ въ домъ мужа. Она будетъ должнымъ образомъ управлять семьею". Если въ семьё бу-детъ царить порядокъ, то население государства будетъ поучаться.

Въ Книгѣ Поэзін также сказано: "Они могутъ исполнять обязанности по отношенію къ старшимъ братьямъ. Они могутъ исполнять обязанности по отношенію къ младшимъ братьямъ". Пусть правитель исполняетъ обязанности по отношенію къ старшимъ и младшимъ братьямъ, и тогда онъ можетъ поучать населеніе государства!

Въ Книгъ Поэзіи еще сказано: "Въ его поведеніи нътъ ничего предосудительнаго; онъ совершенствуетъ населеніе государства". Да, если правитель служитъ образцомъ, какъ отецъ, сынъ и братъ, то народъ подражаетъ ему.

Мы разсмотрѣли совершенства, которыя свойственны высшему человѣку и благодаря которымъ онъ можетъ управлять семьею. Теперь намъ остается разсмотръть, каковы должны быть отношенія членовъ добродътельной семьи къ ся главъ. Первою добродътелью въ сынѣ или въ подданномъ должно быть сыновнее благочестіе. Оно-то отличаетъ человѣка отъ животнаго; въ немъ-то проявляется истинное отношение между ребенкомъ и родителями, между отцомъ и Небомъ, и, благодаря ему, сохраняется гармонія въ мірѣ. Эта мысль не принадлежитъ Конфуцію: еще за нѣсколько столётій до него она привилась въ народномъ умъ. "Примѣръ любви, — говоритъ И-Йинъ царю Чингу, — это — когда вы любите старшихъ, примъръ уваженія, — когда вы уважаете своихъ родственниковъ. Пачало – въ семът и княжествъ, завершение въ имперін". Чиңгъ также говоритъ, обращаясь къ своему министру: "Фунгъ! Такіе преступники, (какъ ты описываешь), отвратительны, но еще ужаснъе люди, не питающіе сыновнихъ и братскихъ чувствъ. Таковъ, напримъръ, сынъ, который не исполняетъ почтительно своихъ обязанностей къ отцу, а глубоко поражаетъ сердце отца, вызывая въ немъ къ себъ ненависть; или младшій братъ, который пренебрегаетъ явною волей Неба и отказывается почитать старшаго брата, вслёдствіе чего старшій брать забываеть. съ какимъ трудомъ родители воспитали его, и не по-братски относится къ младшему. Если мы, уполномоченные управлять государствомъ, не будемъ считать за обидчиковъ людей, столь нечестивыхъ, то законы природы, данные Небомъ нашему народу, придутъ въ упадокъ или полное забвеніе. Вы должны быстро расправляться съ такими людьми по уголовнымъ законамъ царя Вана (XII въкъ до Р. Х.), строго карая и не щадя".

Царь Ванъ, о которомъ здѣсь говорится, въ своей рѣчи противъ употребленія спиртныхъ напитковъ, дѣлаетъ исключеніе для тѣхъ, кто благочестиво относится къ родителямъ. "О, жители страны Meä! — говоритъ опъ. — Если вы разводите просо и присматриваете за нимъ на пользу своихъ отцовъ и старшихъ, или

если со своими телѣгами и волами вы отправляетесь на заработки, чтобы доставить все необходимое своимъ родителямъ, то вы можете очистить свои хмельные напитки и употреблять ихъ". Итакъ Конфуцій формулировалъ ходячія понятія, говоря: "Сыновнее благочестіе и братская покорность, развѣ это не корень всѣхъ милосердныхъ дѣяній?"

Въ чемъ же состоитъ сыновнее благочестие? По мнѣнию Конфуція, оно заключается въ послушаній, въ благопристойномъ служении родителямъ при жизни, въ благопристойномъ погребении ихъ послѣ смерти и въ благопристойныхъ жертвоприношенияхъ ниъ. Эта схема разработана до мельчайнихъ подробностей, направленныхъ къ тому, чтобы сынъ не причинялъ родителямъ никакого безпокойства, помимо болѣзни, къ которой онъ не властенъ. При жизни родителей сынъ не долженъ отлучаться; если же этого нельзя избъгнуть, то онъ можетъ поъхать только въ опредбленное мъсто. Дона онъ долженъ вставать съ пътухами и затёмъ, тщательно умывшись и одёвшись, освёдомиться у родителей, какіе кушанья и напитки они желають имъть къ объду. Инъ не долженъ входить въ комнату безъ зова отца или выходить безъ его разръшенія; не долженъ заговаривать первый. Изъ дому онъ не долженъ уходить безъ спросу и, возвращаясь, долженъ показаться родителямъ. Ребенокъ долженъ чинно играть, прислушиваться, не позовуть ли его, быть твердымъ въ рѣчи и не упоминать о старости. На послъднемъ пунктъ особенно настаиваютъ, и каждому мальчику въ примъръ ставятъ поведеніе Лао-Лан-Цзы, который изъ опасенія, что его семидесятилътній возрасть можеть напомнить родителямъ объ ихъ глубокой старости. постоянно носиль дътское платьице и забавлялся дътскими вграми!

Итакъ высшее проявленіе сыновняго благочестія бываетъ по отношенію къ родителямъ. Сынъ долженъ питать къ нимъ глубочайшее уваженіе, при этомъ онъ, разумѣется, съ радостью будетъ заботиться о нихъ. Сознавая, что онъ унаслѣдовалъ тѣло отъ родителей, онъ будетъ любить ихъ, какъ частицу самого себя, и постарается не обезславить ихъ и не опозорить собственнаго имени. "Изъ всѣхъ существъ, происходящихъ отъ нсба и земли, — говоритъ Конфуцій, — человѣкъ самое благородное. Изъ всѣхъ, возложенныхъ на него обязанностей, ни одна не можетъ сравниться съ сыновнимъ благочестіемъ. При этомъ нѣтъ ничего существеннѣе почитанія отца, а для выраженія этого почитанія нужно ставить отца на одну высоту съ Небомъ. Такъ поступилъ благородный Чоу. Раньше всего онъ принесъ жертвы на кругломъ алтарѣ духамъ своихъ отдаленныхъ предковъ, какъ равныхъ Небу.

а на открытой площадът онъ принесъ жертву Ванъ-Вангу (своему отцу), какъ равному Шангъ-Ти". Это — одинъ изъ многочислевныхъ литературныхъ примъровъ сыновняго благочестія. Конфуцій самъ еще не такъ настаивалъ на вышеупомянутой добродътели, какъ древніе мудрецы, авторы изложенныхъ имъ доктринъ; но все же этотъ принципъ красной нитью проходитъ черезъ всю конфуціанскую систему и неразрывно слитъ съ нею. Пришлось бы совершенно подорвать конфуціанство, чтобы китайцы могли легко смотръть на обязанность, обусловленную однимъ изъ благороднъйшихъ побужденій сердца и тъсно связанную со всъмъ, что есть хорошаго въ государственномъ устройствъ Китая.

Хотя сынъ и долженъ повиноваться желаніямъ родителей, но на его обязанности лежитъ также выговаривать имъ, если они нарушаютъ правила благопристойности. Такого рода указанія надлежитъ дѣлать смиренно и шопотомъ. Если они не оказываютъ дѣйствія, то ихъ можно повторять до трехъ разъ. Сверхъ этого почтительный сынъ не позволитъ себѣ высказывать упрековъ, а будетъ молча скорбѣть о закоснѣлости своихъ родителей. Въ случаѣ болѣзни родителей онъ не только долженъ удвонтъ къ нимъ вниманіе, но еще внѣшнимъ образомъ выражать свое горе: не чесать своей косы, не выходить изъ дому, воздерживаться отъ вкусной ѣды и хорошаго вина, отъ музыки и громкаго смѣха

Послѣ смерти онъ долженъ похоронить родителей по чину и "такъ какъ они вскармливаютъ сына три года", то онъ долженъ столько же времени носить трауръ по нимъ. Изъ уваженія къ отцу за этотъ трехлѣтній періодъ онъ соблюдаетъ всѣ его привычки. Жертвоприношеніе на могилѣ не должно совершаться скупо, и нужно помнить, что самъ покойникъ присутствуетъ при этомъ.

Сыновнее благочестіе не ограничивается одними родителями. Оно предписываетъ министру върно служить своему князю, мандарину — почтительно выполнять свои обязанности, солдату — быть храбрымъ на войнъ и всякому человъку — не измънять своему другу. Но это еще не все. "Каждому дереву опредъленъ срокъ, чтобы зачахнуть, — гласитъ Ли-Ки, — и каждому животному назна чено время, чтобы умереть. Кто преждевременно срубитъ дерево или убьетъ животное, гръщитъ противъ сыновняго благочестія".

Понятно, что государство, придающее такое значение сыновнимъ обязанностямъ, караетъ за всякое ихъ нарушение. Самыя тяжелыя наказания въ китайскихъ уголовныхъ законахъ полагаются именно за такия преступления. Пекинская газета за 1877 годъ сообщаетъ, что пять преступниковъ (въ томъ числъ одинъ лунатикъ) были четвертованы за совершонныя ими убитства родителей.

, Сыновнее благочестіе есть начало добродвтели, — говоритъ Конфуцій, — а братская любовь — ея продолженіе". Второе чувство вытекаетъ изъ перваго, такъ же точно, какъ сыновнее благочестіе изъ родительской изжности. Членовъ семьи скрвпляетъ братская любовь, которая, вмёстё съ сыновнимъ благочестіемъ, составляетъ кодень всёхъ милосердныхъ поступковв. "Счастливое единеніе между родителями и дътьми, -- говорится въ Книгъ Поэзіи, -- подобно музыкѣ лютней и арфъ, а когда существуетъ согласие между братьями, то получается восхитительная несмолкающая гармонія". "Нѣтъ друга, подобнаго брату: онъ одного съ тобою происхожденія и былъ вскормленъ тою же грудью". Эти-то соображенія сливали между собою сердца братьевъ "въ доброе старое время". Братья тогда любили жить подъ одною кровлей и лежать рядомъ въ могилъ. А теперь китайские моралисты скорбять, что привязанность къ женѣ и дътямъ превосходитъ братскую любовь. "Я слышаль, — говорить одинь извъстный пи-сатель, — что братья иногда расходятся, но никогда не видёль, чтобы мужь и жена жили врозь". Узы, соединяющія братьевь и скованныя Небомъ, нужно считать гораздо священнёе, чёмъ супружескій союзъ, установленный людьми. Взаимная любовь братьевъ занимаетъ слёдующее мёсто послё чувства дётей въ родителямъ. Она заключается въ дружбъ, пріятной гармоніи и покорности младшихъ старшимъ.

Младпий сынъ не можетъ ступить ни шагу, не посовѣтовавшись съ отцомъ и старшими братьями, и въ отвѣтъ на симпатію и любовь, которую они ему выказываютъ, онъ долженъ безъ утайки открывать имъ свое сердце. Младшій братъ всегда долженъ относиться почтительно къ старшему, уступать ему первое мѣсто во всемъ. Съ другой стороны, старшіе братья должны подавать хорошій примѣръ младшимъ. Потомки мудреца Конфуція, какъ говорятъ, никогда не знали гнѣва, а потомки Цангъ-Цзы, одного изъ знаменитѣйшихъ учениковъ мудреца, никогда никого не бранили. Такъ, собственно, и должно быть, потому что братья одна плоть; и не будетъ ли неуваженіе къ брату, въ сущности, неуваженіемъ къ родителямъ?

Низвое положеніе, которое женщины занимають въ Китаѣ съ незапамятныхъ временъ, лишаетъ ихъ всякаго права на братское уваженіе. Рабская покорность считается высшею обязанностью женщины. Различіе между судьбою сыновей и дочерей особенно ярко описано въ слѣдующемъ отрывкѣ изъ Книги Поэзіи:

> Сыны его на ложахъ почиваютъ И, пышно разодъты, скипетромъ играютъ. Ребенка крику будутъ всъ, какъ есть, внимать

И ножки одбяльцемъ краснымъ укрывать. Впослѣдствіи его царемъ почтутъ, А государства и князья миръ обрѣтутъ.

А если дочки у царя родятся, То на полу ужъ спать онѣ ложатся. Играютъ черепицами, простое платье носятъ И радости и горести отъ жизни переносятъ; Родительскаго сердца никогда не огорчаютъ, Обѣдъ варятъ и солодъ на семью приготовляютъ. (Legge).

Только становясь матерью, женщина получаетъ право на уваженіе, и тогда неравенство половъ стушевывается передъ требованіями сыновней любви, которая составляетъ вѣнецъ и славу Китая.

Въ основѣ семьи лежатъ отношенія мужа и жены, подобныя отношению Неба и Земли. О нихъ Конфуций страннымъ образомъ умалчивалъ, быть - можетъ, потому, что самъ былъ несчастливъ въ супружествъ. Человъкъ, которому пришлось развестись съ женой, едва ли будетъ лестнаго мнѣнія о женщинахъ вообще. Конфуцій смотрѣлъ на женщинъ, какъ на необходимое зло, съ которымъ можно мириться только ради материнства. "Изъ всбуъ людей, — замѣчалъ мудрецъ, — труднѣе всего управляться съ женщинами и слугами. Если приближать ихъ къ себъ, то они зазнаются, если держать ихъ въ отдалении, то они обижаются". Конфуцій не требовалъ върности отъ мужа и даже съ презръніемъ отзывался о "мелочной върности" простыхъ людей, связанныхъ съ одною женой. Въ то же время онъ, однако, возставалъ противъ разврата. Когда князь Ц'и прислалъ правителю Лу въ подарокъ искусныхъ музыкантшъ, то Конфуцій выразиль протесть противъ оказаннаго дъвушкамъ пріема, удалившись отъ двора. "Женщина, говориль онь пренебрежительно, - не можеть быть самостоятельной; поэтому въ юности она зависитъ отъ отца и братьевъ, въ супружествѣ отъ мужа, а если овдовѣетъ, то отъ сыновей".

Главная цёль брака – имёть дётей и, преимущественно, сыновей, которые совершали бы положенныя жертвоприношенія на могилахъ родителей. Бездётный вдовець можеть и даже должень жениться во второй разъ, но со стороны вдовы вторичный бракъ считается нарушеніемъ вёрности. Желаніе имёть дётей такъ велико у китайцевъ, что безплодіе составляетъ одну изъ утвержденныхъ Конфуціемъ "семи причинъ" для развода. Вотъ эти причины: 1) неповиновеніе свекру или свекрови, 2) безплодіе. 3) невёрность, 4) ревность, 5) проказа, 6) болтливость и 7) воровство.

#### какъ воспитать изъ себя высинаго человъба.

Такой законъ, конечно, ставитъ жену въ зависимое положеніе отъ мужа. Не только на ея обязанности, но и въ ея интересахъ выказывать ему величайшее уваженіе, быть учтивой, смиренной и кроткой въ обращеніи съ нимъ и безпрекословно повиноваться каждому его слову. Если онъ въ чемъ-нибудь грѣшитъ противъ истинныхъ принциповъ, то она можетъ мягко сдблать ему выговоръ, стараясь, однако, не раздражать его и не докучать ему. Такимъ образомъ поддерживается гармонія семейнаго очага. Если же мужъ и жена враждебно отпосятся другъ въ другу, то семья скоро распадается. По ученію конфуціанцевь, жизнь женщины раздълена на семимъсячные и семилътние періоды, жизнь мужчины на восьмимѣсячные и восьмилѣтніе. Тавъ, у дѣвочки прорѣзываются зубы въ сомь мъсяцевъ, а мъняются въ семь лътъ; въ четырнадцать лѣтъ она достигаетъ зрѣлости, а въ семьдесятъ должна приготовиться къ смерти. У мальчика же зубы прорѣзываются въ восемь мѣсяцевъ, выпадаютъ въ восемь лѣтъ, зрѣлости онъ достигаетъ въ шестнадцать лётъ, а предёла жизни въ восемьлесять.

Брачный возрастъ для женщины — пятнадцать лѣтъ, а для мужчины двадцать. Таково, приблизительно, должно быть соотношеніе между лѣтами мужа и жены. Старикъ, который женится на молодой, уподобляется увядшей ивѣ, пускающей отростки, и добра отъ этого не будетъ. Но все же это сколько-нибудь лучше, чѣмъ если старуха выходитъ замужъ за молодого: она подобиа увядшей ивѣ, которая цвѣтетъ, и во всѣхъ отношеніяхъ отвратительна.

Изъ всего сказаннаго видно, что Конфуцій, подобно іудей-Скимъ законодателямъ, поощрялъ многоженство, и на такихъ же точно основаніяхъ. Китаецъ, не менѣе древне-еврейскаго патріарха, жаждетъ имѣть сына; это желаніе считается настолько законнымъ, что, за неимѣніемъ дѣтей, мужъ въ правѣ взять наложницу, чтобы оставить послѣ себя потомство. Если частныя лица такъ стремятся имѣть дѣтей, то тѣмъ важнѣе, чтобы государь оставилъ наслѣдника. Поэтому, Уставы династіи Чоу, чтобы застраховать императора отъ бездѣтности, предписываютъ, кромѣ жены, давать ему трехъ наложницъ перваго разряда, девять второго, двадцать - семь третьяго и восемьдесятъ - одну четвертаго. Нужно ли говорить, какое зло приноситъ эта имперская система, которая, къ тому же, не всегда достигаетъ цѣли? Существованіе наложницъ въ частныхъ семьяхъ составляетъ источникъ большого горя. Брачныя узы не считаются священными, и это крупный недостатокъ конфуціанства. Оно въ значительной мѣрѣ подорвало домашній бытъ, лишило женщинъ ихъ законнаго вліянія и довело

ихъ до положенія, которое немногимъ лучше рабства. "Мужчини. твердые отъ природы, добродѣтельны, — говоритъ Сюнъ-Цзы, — а мягкія женщины — полезны". Эти слова удачно передаютъ общій взглядъ китайцевъ на неравенство половъ.

"Супружество, — говоритъ Чу-Хи, — есть установленное Небомъ отношение, которымъ обусловливается потомство, а дружба есть установленное Небомъ отношение, которымъ обусловливается исправленіе характера. Дружба нам'ячаетъ путь людей, и на ней зиждятся ихъ высшіе принципы". Конфуцій и его ученики придавали большое значение дружбь; если бы всегда следовать ихъ совѣтамъ въ выборѣ друзей, то ожидаемые ими великіе результаты, несомнѣнно, могли бы оправдаться. Напримъръ, если бы люди знались только съ тёми лицами, которыя раздёляють ихъ мнёнія, преслёдують одинаковыя съ ними цёли и при этомъ добродътельны и честны, тогда міръ былъ бы гораздо лучше. Какъ и всегда. Конфуцій не указываетъ, почему люди должны держаться добродътельнаго пути, а не другого. Правда, онъ говоритъ: "Выгодно имъть много достойныхъ друзей" и "есть три рода выгодныхъ друзей, именно: честные, искренніе и опытные, и три рода предосудительныхъ друзей, именно: высокомѣрные, нахалы и болтуны". Однако, онъ не приводитъ иныхъ доказательствъ, почему нужно выбирать друзей изъ числа хорошихъ людей. Но такъ или иначе дружбѣ придается большое значение.

"Начиная отъ императора, всё должны имёть друзей. Дружба первое изъ общественныхъ отношеній, и имъ не надо пренебрегать ни на одинъ день". Никто не долженъ имёть друга ниже себя. Лучшіе друзья — тё, которыхъ почтительный сынъ наслёдуетъ отъ своего отца. Такіе друзья въ горё и бёдё всегда желанны; они раздёляютъ горе человѣка и удваиваютъ его радость. Они богатство для бёдныхъ, сила для слабыхъ и лѣкарство для больныхъ. Они всегда готовы забыть нанесенныя имъ обиды и помнить только о добродѣтеляхъ; гдё бы они ни находились, въ нихъ никогда не зарождается ни подозрѣнія, ни сомнѣнія.

Письменныя сношенія соединяють людей самою истинною дружбой. Высшій человѣкъ пріобрѣтаетъ друзей цисьменными упражненіями и возвышаетъ свое человѣколюбіе дружбой. "Если ты живешь въ княжествѣ, — говоритъ Конфуцій, — то поступай на службу къ самому достойному изъ высшихъ чиновниковъ и выбирай друзей изъ самыхъ добродѣтельныхъ ученыхъ". Человѣкъ долженъ обращаться съ другомъ такъ, какъ хочетъ, чтобы тотъ обращался съ нимъ. Онъ долженъ съ преданностью увѣщевать его и стараться кротко руководить имъ. Но, если это не удается, то онъ долженъ остановиться, чтобы не унизиться. Подобно

ученику, Цзы-Лу, онъ долженъ желать себѣ колесницъ, лошадей и легкія мѣховыя одежды, чтобы имѣть возможность раздать ихъ друзьямъ. Когда умиралъ какой-нибудь другъ Конфуція, не имѣвшій родственниковъ, чтобы совершить надъ нимъ положенные погребальные обряды, то мудрецъ самъ хоронилъ его, считая это за долгъ дружбы. Онъ не допускалъ, чтобы друзья дѣлали ему самому какiе - нибудь подарки, за исключеніемъ жертвеннаго мяса, которое они приносили духамъ его родителей или предковъ.

Между друзьями раньше всего должна существовать полная откровенность. Скрывать обиду и прикидываться другомъ стыдно, такъ какъ это есть нарушеніе искренности, которая присуща дъйствительной дружбъ. "Тотъ, кому не върятъ его друзья, – говорилъ Конфуцій, — никогда не заслужитъ довърія государя... кто не повинуется своимъ родителямъ, тому друзья не будутъ върить".

## ГЛАВА V.

# Управленіе государствомъ.

Это — слѣдующая ступень, которую достигаетъ высшій человъкъ. Научившись хорошо управлять семьею, онъ уже можетъ управлять государствомъ. Тутъ онъ впервые вступаетъ непосредственно на "путь Неба и Земли", который онъ можетъ усовершенствовать, развивая природу людей и вещей, и такимъ образомъ. "охранять народъ". Благо народа составляетъ главную цѣль хорошаго управленія. "Нѣтъ добродѣтели, — говорилъ императоръ Кухъ (2435 г. до Р. Х.), — выше любви ко всѣмъ людямъ, и нѣтъ цѣли управленія шире, чѣчъ всеобщее благо". Когда Конфуція спрашивали, что нужно сдблать для народа, то онъ отвѣчаль: "Обогатить его!" А когда его спрашивали, что еще больше можно сдёлать, то онъ отвёчаль: "Научить его!" Трудно не согласиться съ тёмъ мнёніемъ, что народное благосостояніе п образование входять въ интересы государства. Но въ данномъ случат мы опять видимъ непрактичность совтовъ мудреца. Онъ не пытается объяснить, какимъ способомъ можно обогатить народъ, а только мечтаетъ воскресить времена Яо и Шуна, описанныя въ Шу-Кингъ, когда сила и обаяние ихъ личностей изгнали изъ имперія зло, а съ нимъ бъдность и невъжество. Тщетно хвалился Конфуцій: "Если бы вто-нибудь изъ внязей призвалъ меня. то въ двънадцать мъсяцевъ я произвелъ бы значительныя перемѣны, а въ три года усовершенствовалъ бы управленіе".

Всѣ его совѣты по части управленія заимствованы изъ Шу-Кинга и, какъ часто бываетъ, многое потеряли въ передачѣ. Такъ, напримъръ, Шу-Кингъ гласитъ, что добродѣтель сказывается въ качествѣ управленія, а что управленіе сказывается въ продовольствіи народа. Конфуцій же говоритъ: "Необходимыя условія управленія: чтобы было достаточно пищи и вооруженія и чтобы народъ довѣрялъ своимъ правителямъ". Это лишь несовершенное извлеченіе изъ того пункта Шу-Кинга, который онъ, вѣроятно, припоменлъ въ данный моментъ. Тамъ также говорится, что въ

управленіи нужны восемь вещей: пища, торговля, поддержаніе положенныхъ жертвоприношеній, министерство работъ, министерство народнаго просв'ященія, министерство юстиціи, приготовленія для иріема прібзжихъ гостей и заготовленіе провіанта для армів. Это уже болѣе полное описаніе механизма управленія: здѣсь указаны источники, откуда берется пища для народа, способы поддерживать его нравственное благосостояніе, поощрять образованіе, защищать честныхъ людей отъ беззаконниковъ, вести дружбу съ сосѣдними государствами и поддерживать національную честь.

Отрицая оригинальность ученія Конфуція, мы этимъ самымъ только присоединяемся къ его собственной характеристикѣ. Почти всѣ свои доктрины, и въ томъ числѣ самыя замѣчательныя изреченія, онъ позаимствовалъ у древнихъ классиковъ; но, разумѣется, на оригинальной монетѣ тисненіе всегда глубже, чѣмъ на копіи. Конфуцій нигдѣ не подаетъ такого радикальнаго совѣта относительно управленія, какъ великій Ю своему государю. .Смотри въ корень вещей и изучай устойчивость". Зато онъ распространяется объ условіяхъ существованія хорошаго правительства и объ его результатахъ. По мнѣнію Конфуція, хорошее управленіе можетъ быть въ томъ случаѣ, если князь будетъ княземъ, министръ — министромъ, отецъ — отцомъ, а сынъ — сыномъ. Это довольно вѣрно, но Ю выражается сильнѣе: "Если государь можетъ справиться съ затрудненіями въ своемъ государствѣ, и иинистръ съ затрудненіями въ министерствѣ, то въ управленіи будетъ порядовъ".

Чтобы управленіе было устойчивымъ, нужно, чтобы оно велось по принципамъ добродѣтели; а для этого необходимо не только, чтобы государь во всемъ высказывалъ себя честнымъ, но также, чтобы не было кумовства въ раздачѣ должностей, и чиновниками были бы исключительно люди достойные и искусные. "Такое поведеніе призоветъ на страну дары Шангъ-Ти и благословеніе Неба", добавляетъ Ю. Конфуцій не могъ обѣщать небесной награды: его, по существу языческій умъ отвергалъ всякую мысль о вмѣшательствѣ духовъ въ дѣла людскія. Онъ хотѣлъ, чтобы люди были добродѣтельными ради самой добродѣтели, и пытался приложить къ измѣнчивой природѣ людей извѣстную нравственную систему; онъ самъ могъ ею руководиться, и на этомъ основаніи считалъ ее удовлетворительною для духовныхъ запросовъ своихъ согражданъ. Ошибка Конфуція повторялась у людей во всѣ времена и во всѣхъ странахъ, но у него она, по крайней мѣрѣ, оправдывается результатами. Взгляды, которые въ другихъ странахъ составляли удѣлъ сравнительно немногихъ, въ Китаѣ

приняты большинствомъ населенія въ продолженіе болѣе, чѣмъ двадцати-трехъ вѣковъ.

Сила примѣра составляеть одну изъ главныхъ доктринъ конфуціанства. Если государь хочетъ дѣлать добро, то народъ будетъ добрымъ; если правитель не скупъ, то хотя бы онъ положилъ награду за кражу, а народъ будетъ честнымъ, говоритъ мудрецъ. Трудно отрицать великую силу примѣра. "Отъ дохлыхъ мухъ мазь аптекаря принимаетъ дурной запахъ", писалъ Соломонъ. Повседневный опытъ показываетъ, какъ могущественно вліяніе хорошаго и дурного примѣра во всѣхъ случаяхъ жизни: въ школѣ, въ семьѣ, на службѣ, въ обществѣ. Конфуцій развивалъ эту доктрину до невѣроятныхъ подробностей при каждомъ поучительномъ урокѣ исторіи и при малѣйшемъ событіи въ собственной жизни.

Однако, многое изъ поученій Конфуція объ управленія не подлежить критикь. На вопросъ Цзы-Чанга, какъ долженъ дъйствовать государь, чтобы достигнуть хорошаго управления. Конфуцій отвътиль: "Пусть онъ почитаетъ пять прекрасных качествъ и изгоняетъ четыре дурныхъ..." Вотъ эти пять хорошихъ качествъ: 1) когда человъкъ, имѣющій власть, приноситъ пользу безъ большихъ затратъ, т. е. когда онъ дѣлаетъ болѣе доступными для населенія тѣ предметы, изъ которыхъ оно пзвлекаетъ пользу; 2) когда онъ назначаетъ общественныя работы, не вызывающія ропота, то-есть подбираетъ подходящіе труды; 3) когда онъ добивается желаемаго безъ жадности, то-есть стремится къ милосердному управленію и достигаеть его; 4) когда онъ поддерживаетъ достоинство безъ примѣси гордости, то-есть въ сношеніяхъ со многими или съ немногими, въ велибихъ дълахъ или въ малыхъ никогда не выказываетъ непочтенія; 5) когда онъ величественъ безъ надменности, то-есть должнымъ образомъ носитъ платье и шляну и во взглядахъ выражаетъ достоинство, а народъ при видѣ его величія относится къ нему съ уваженіемъ. Четыре дурныхъ качества: 1) казнить людей, не поучавъ ихъ, это называется жестовостью; 2) безъ предупрежденія сразу требовать отъ нихъ полностью всю работу, это называется притеснениемъ; 3) давать приказанія, какъ будто не спѣшныя, а затѣмъ строго требовать отчета, это называется оскорбленіемъ, и 4) выдавать людямъ плату или награду скупо, это называется оффиціальнымъ отношеніемъ къ дблу.

Въ дълахъ управленія главную роль играетъ характеръ правителя, а затъ́мъ характеръ его чиповниковъ. Какъ гласитъ Шу-Кингъ, достоинства или недостатки управленія зависятъ отъ чиновниковъ. Конфуцій неоднократно приводилъ это изреченіе и

настаиваль на необходимости привлекать къ службѣ только добродѣтельныхъ и талантливыхъ людей. "При хорошихъ людяхъ, добавлялъ онъ, — управленіе быстро процвѣтаетъ, какъ растительность на землѣ, и его можно уподобить легко разрастающемуся камышу. Поэтому, управленіе государствомъ зависитъ отъ подбора надлежащихъ людей. Такому подбору способствуетъ характеръ самого правителя, и этотъ характеръ развивается, когда онъ идетъ по пути долга. Ученіе о пути долга развивается при существованіи милосердія". Такая администрація вполнѣ соотвѣтствовала излюбленному вритерію Конфуція, что подданные будутъ счастливы, а чужеземцы будутъ приходить издалека. Подъ "людьми издалека" Конфуцій разумѣлъ сосѣднія племена, которыхъ контрастъ между ихъ собственными грубыми законами и образцовымъ управленіемъ имперіи такъ поразитъ, что они захотятъ перейти въ китайское подданство.

О современныхъ ему чиновникахъ Конфуцій отзывается съ нескрываемымъ презрѣніемъ, быть-можетъ, потому, что они насмѣзались надъ его ученіемъ. "Фу. — говоритъ онъ, — это обезьяны, незаслуживающія вниманія". Для оскорбленной добродѣтели нѣтъ ничего обиднѣе успѣховъ шарлатанства, и Конфуцій не прочь былъ излить свою желчь на сильныхъ міра сего. По контрасту съ ними, онъ описываетъ три степени достойныхъ чиновниковъ. Іъ первой и самой лучшей относятся тѣ, которые въ своемъ поведеніи не забываютъ чувства стыда, и когда имъ даютъ назначеніе, вполнѣ оправдываютъ довѣріе государя. Далѣе идутъ тѣ, которые почтительно относятся къ своимъ родственникамъ и побратски — въ членамъ своей фамиліи. Третье мѣсто занимаютъ люди, искренніе въ своихъ рѣчахъ и выполняющіе то, что они себѣ намѣтили. "Это настойчивые людишки", добавляетъ мудрецъ.

Итакъ, въ управленіи, какъ и во всемъ остальномъ, Конфуцій всёми силами старался вернуть своихъ соотечественниковъ къ идеальнымъ временамъ царей Вана и Ву. Онъ упорно отказывался признать перемёны, происшедшія въ имперіи отъ развитія новыхъ и сильныхъ княжествъ и отъ упадка имперской провинціи Чоу и старался всячески поддержать послёднюю, дни которой уже были сочтены, и подавить стремленія тёхъ правителей, которымъ, какъ сознавали всё, кромё него самого, суждено было бороться за главенство на развалинахъ царскаго дома. Итогъ его ученія можно формулировать его собственными словами. "Держись временъ года Хіа. Разъёзжай въ государственныхъ колесницахъ Иня. Носи церемоніальную шапочку Чоу. Устраивай у себя музыку и пантомины Шао. Изгоняй пёсни Ч'инга, и держись въ «торонѣ отъ праздныхъ болтуновъ".

Вел. религін Востока.

По мнѣнію Конфуція, двумя руководящими принципами упранленія являются справедливость и соблюденіе церемоній, а при-сутствіе ихъ сказывается на современной музыкѣ. "Высшій чело-вѣкъ, благодаря уваженію, сохраняетъ внутренюю честность, а, благодаря прямотѣ, внѣшнюю благопристойность поведенія", пиолагодаря прямоть, внъшнюю олагопристоиность поведения, ин-салъ князь Чоу. Справедливость есть законъ міра, а церемоніи— правила сердца. Въ системъ Конфуція, основанной на взаимныхъ отношеніяхъ людей, весьма важно было установить полный и точный сводъ церемоній, чтобы разграничить степени почтенія къ болѣе или менѣе близкимъ родственникахъ и въ лицамъ занимающимъ различное общественное положение. Такимъ образомъ. установлены были степени родства, предусмотрёны были различныя затрудненія и сомнѣнія, строго разграничены сходное и несходное, и истинное отдълено отъ ложняго. Но Конфуцій придавалъ церемоніямъ еще большее значеніе. Онъ должны были обуз-дывать безпорядочныя страсти и вырабатывать общее почтительное отношеніе во всёхъ классахъ населенія. Сыновья всегда должны были точно выполнять однѣ и тѣ же сложныя церемоніи по оыли точно выполнять однъ и тъ же сложныя церемони по отношенію къ родителямъ, независимо отъ соціальнаго положенія послѣднихъ. Чиновники и народъ должны были строго соблюдать положенныя правила этикета, чтобы при помощи церемоній всъ научились быть членами семьи и государства. Соблюденіе цере-моній, несомнѣнно, имѣетъ умѣряющее вліяніе. Трудно ждать внезапной рѣзкой выходки отъ человѣка, котораго всю жизнь учили говорить не иначе, какъ привѣтственными фразами и вы-ражать свое почтеніе глубокими поклонами и колѣнопреклоненіемъ. Если бы было возможно распространить эту систему на население цёлой страны, то данное Конфуціемъ опредѣление хорошаго упраплот страны, то данное конфуцемь опредвление хорошаю упра вленія, несомнённо, осуществилось бы, и князь быль бы княземь, министръ — министромъ, отецъ — отцомъ, а сынъ — сыномъ. Вездѣ царило бы смиреніе и не было бы мёста невоздержности, злоупотребленіямъ и непочтительности.

Треолениямъ и непочтительности. Но и здѣсь опять-таки Конфуцій придавалъ слишкомъ большое значеніе силѣ примѣра, упуская изъ виду то обстоятельство. что въ каждой странѣ есть безпокойный элементъ, и удержать его можетъ лишь твердая рука закона. Только въ своемъ объяс-неніи къ И-Кингу онъ какъ будто призналъ этотъ фактъ, го-воря: "Высшій человѣкъ живетъ въ безопасности, но не забываеть воря. "Бысши человыкъ живетъ въ безопасности, но не забываетъ осторожности. Онъ хранитъ то, что имъетъ, но не забываетъ, что можетъ этого лишиться. Онъ управляетъ мирно, но не забываетъ, что возможенъ мятежъ. Только тогда онъ можетъ обръсти личный нокой и покровительствовать подданнымъ своего государства". Характеръ устанавливается правилами благопристойности, какъ

82

говоритъ Конфуцій, но все завершаетъ музыка. По системъ Конфуція, музыка играєть видную роль въ управленіи государствомъ; она вліяеть на народъ въ хорошую или въ дурную сторону. Это вліяніе такъ очевидно для мудреца, что, какъ разсказывають, на пути въ Ц и Конфуцій въ походкъ и манерахъ встръчнаго мальчика съ кувшиномъ усмотрѣлъ вліяніе музыки Шао и велѣлъ своему кучеру погнать лошадей къ столидѣ. Въ другомъ отрывкѣ говорится, что въ мѣстечкѣ Ву-Шингъ игра на струн-пыхъ инструментахъ и пѣнiе доставили Конфуцію величайшее наслаждение, такъ какъ онъ въ звукахъ этой музыки различилъ вліяніе, которое его ученикъ Цзы-Ю оказалъ своимъ, мудрымъ и милосерднымъ управленіемъ на буйный отъ природы народъ. Но музыка, какъ и всякое другое совершенство, должна быть слъдствіемъ искренности. Безъ искренности не бываетъ добра. Колокола и барабаны сами по себѣ такъ же мало выражаютъ смыслъ музыки. какъ прагоцённости и шелкъ сами по себё не состакляютъ благопристойности. "Если человѣкъ не имѣетъ человѣческихъ добродътелей, — говоритъ Конфуцій, – то что можетъ онъ извлечь изъ правилъ благопристойности или изъ музыки?"

Великая цёль и назначеніе всей жизни мудреца — доставить ниперіи миръ и счастье. Это достигается, когда "государь, относясь надлежащимъ образомъ къ старикамъ, даетъ народу примёръ синовней почтительности; когда, обращаясь должнымъ образомъ со старшими, онъ научаетъ народъ братскому повиновенію; когда, относясь сострадательно къ молодымъ и безпомощнымъ, онъ учитъ народъ такому же обращенію". Таково было положеніе вещей при идеальныхъ царяхъ Яо и Шунѣ. Они царствовали по волѣ Шангъ-Ти и, одаренные отъ Неба совершенною природой, безъ труда шли по небесному пути, призывая на себя и на свой народъ благословеніе Шангъ-Ти и милость Неба.

### ГЛАВА УІ.

# Второстепенныя поученія Конфуція.

Конфуція больше всего интересовало благо народа, хорошее управленіе государствомъ и процвѣтаніе имперіи; но попутно онъ затрогивалъ многія другія темы, не имѣющія прямого отношенія къ вышеупомянутымъ. Онъ часто бесѣдовалъ о Книгѣ Поэзіи, о Книгѣ Исторіи и о Правилахъ Благопристойности, говорилъ также о словесныхъ наукахъ, этикѣ, душевной преданности и вѣрности. Но о сверхъестественныхъ предметахъ, о подвигахъ храбрости, о государственныхъ смутахъ и безплотныхъ существахъ онъ не любилъ говорить.

Какъ моралистъ, онъ занимаетъ почетное мѣсто среди другихъ учителей человѣчества. За пять вѣковъ до Христа онъ проповѣдывалъ, правда, въ отрицательной формѣ, "непоколебимыя правила нравственности и основу общественной добродѣтели": "дѣлай людямъ то, что хочешь, чтобы они тебѣ дѣлали". Онъ говорилъ: "Не дѣлай другимъ того, чего не хочешь, чтобы онн тебѣ дѣлали". Разница между этимъ правиломъ и правиломъ христіанскимъ видна сразу, тѣмъ не менѣе весьма знаменательно. что Конфуцій такъ близко подошелъ къ нему. Какъ и все его ученіе, это правило было позаимствовано у древнихъ классиковъ. а они проповѣдывали, что вѣрноподданническихъ и сыновнихъ чувствъ могутъ ожидать только тѣ люди, которые сами проявляютъ такія же чувства. Итакъ, на практикѣ существовали извѣстныя правила взаимныхъ отношеній, но уже Конфуцію суждев» было выразить ихъ въ отвлеченной формѣ.

Дальше этого онъ не пошелъ. По его мнѣнію, люди въ своихъ сношеніяхъ должны руководиться только взаимностью. "Нужно ли платить за зло добромъ"? спросилъ его одинъ ученикъ, а Конфуцій отвѣтилъ на это: "Чѣмъ же вы тогда вознаградите за добро? Платите справедливостью за зло и добромъ за добро".

Здѣсь нѣтъ духа всепрощенія, а только суровый законъ: око за око, и зубъ за зубъ. О чело́вѣкѣ, который платитъ добромъ за зло, Конфуцій отзывается съ презрѣніемъ, какъ о трусливомъ

существѣ, которое "бонтся за себя". Онъ не только не нытается вывести ищенія, но даже иногда вибняеть его въ обязанность. .Какъ долженъ вести себя человъкъ, у котораго убили отца или жать?" — спрашивалъ Цзы-Хи. "Сынъ, — отвъчалъ мудрецъ, — дол-женъ спать на травъ, подложивъ щитъ подъ голову. Онъ долженъ отказаться отъ службы и не жить подъ однимъ небомъ съ убійцею. Встрътивъ его на рынкъ или во дворъ, онъ долженъ держать оружіе наготовѣ, чтобы убить его". "А какъ нужно мстить за смерть брата?" — "Оставшійся въ живыхъ братъ не долженъ служить въ одномъ государстве съ убійцею; но если онъ по приказанію своего начальника идеть въ то мёсто, гдё находится убійца, то не долженъ сражаться съ нимъ". ... "А что нужно дѣлать въ случат убійства дяди или двоюроднаго брата?" - "Племянникъ или двоюродный братъ не есть главный родственникъ. Если главный родственнивъ берется выполнить мщеніе, которое лежитъ на его обязанности, то племянникъ или двоюродный братъ можеть только стоять позади него съ оружіемъ въ рукахъ, чтобы помогать ему".

Съ такими законами мы встръчаемся и въ ветхозавѣтной исторіи, а китайское общество во времена Конфуція въ этомъ отношеніи ушло не многимъ дальше, чъмъ іудейское во времена Монсея. Правила Конфуція нъсколько мягче, чъмъ еврейскіе законы. Конфуцій предписывалъ обязательное мщеніе только за убійство отца или брата, а Монсеевъ законъ — за убійство всякаго кровнаго родственника. Въ пользу Конфуція говоритъ еще и то обстоятельство, что къ мести за убійство родителей онъ взываетъ во имя своего неограниченнаго уваженія къ сыновнему долгу.

Восхваленіе сыновней преданности завело, однако, Конфуція слишкомъ далево. Онъ, напримъръ, предписывалъ отцу скрывать безчестіе сына и сыну—скрывать безчестіе отца. "Въ этомъ выражается прямодушіе", говорилъ онъ. Такое чрезмърное возвеличеніе одной добродътели въ ущербъ другимъ вытекало изъ нравственнаго ослъпленія, а не изъ склонности къ обману, такъ какъ врядъ ли кто-нибудь энергичнъе Конфуція ратовалъ за искренность и честность. Подобно человъку, который держитъ передъ глазами какой-нибудь предметъ, скрывающій отъ его взора все остальное, такъ и Конфуцій, сосредоточивъ вниманіе исключительно на сыновнемъ долгъ, забылъ обо всъхъ другихъ обязательствахъ. А онъ говорилъ: "Искренность есть начало и конецъ всето. Безъ нея ничто не могло бы существовать".

Нельзя не относиться съ величайшимъ уваженіемъ въ личности самого Конфуція. Не многіе люди на свётё обладали такими почтенными достопнствами и такъ чужды были всяваго поро-

ка, какъ онъ. Его обвиняютъ въ недостаточной правдивости, но все зависитъ отъ того, что разумѣть подъ правдой. Главный фактъ противъ него тотъ, что, когда на него напалъ отрядъ въ Ц'у, онъ далъ клятву не идти въ княжество Вей и на этомъ основании получилъ свободу. Но какъ только враги отпустили его, то онъ все-таки отправился въ Вей. Оправдывался онъ тѣмъ, что клятва была вынужденная и поэтому не дъйствительная. Разрћшеніе этого труднаго вопроса мы предоставляемъ казуистамъ, а сами не будемъ въ него вдаваться, такъ какъ увѣрены, что большинство не слишкомъ осудитъ Конфуція, который, въ худшемъ случаѣ, превратно понималъ правдивость.

Замбчательною чертой Конфуція было его смиреніе; онъ добросовъстно отрицалъ оригинальность своихъ доктринъ. "Я передаю, а не создаю; я върю и люблю древнихъ и поэтому осмъливаюсь сравнить себя съ нашимъ старымъ П'ангомъ", такъ характеризоваль онъ себя самъ. Никогда онъ не уклонялся отъ этого образа мыслей и не поддавался искушенію присвоить себѣ незаслуженныя почести. Онъ зналъ литературу родной страны лучше всёхъ своихъ современниковъ и тёмъ не менёе считалъ себя не достаточно ученымъ, а только глубоко пристрастившимся къ ученію. Соотечественники смотрѣли на него, какъ на мудреца, но онъ отрицаль въ себъ качества даже "высшаго человъка". "Я недостаточно добродътеленъ, - говорилъ онъ, - чтобы быть свободнымъ отъ безповойства, недостаточно мудръ, чтобы быть свободнымъ отъ замъшательства и недостаточно смълъ, чтобы быть свободнымъ отъ страха". Въ своихъ обязанностяхъ: чиновника, сына, поклонника умершихъ, онъ считалъ себя недостойнымъ. Занимая по временамъ привилегированное положение княжескаго совѣтника, онъ никогда не стремился завоевать себѣ болѣе высокаго поста и не злоупотребляль своимъ вліяніемъ, чтобы возвеличить себя въ глазахъ соотечественниковъ.

Какъ онъ самъ говорилъ, онъ искалъ такого прочнаго единенія, при которомъ строго поддерживались бы жизненныя сношенія, оказывалось бы почтеніе всёмъ, кому слёдуетъ, а побужденія гнёва, печали, удовольствія или радости удерживались бы въ должныхъ границахъ. Личность надлежало подавить, а стремленія подвергнуть строгому контролю. Нужно было развить степенность, великодушіе, искренность, настойчивость и кротость, и съ чистыми качествами ума соединить прелесть внёшняго лоска "Если солидныя качества преобладаютъ надъ внёшнею выдержкой, то получается неотесанность, а если внёшній лоскъ преобладаетъ надъ качествами, то получаются манеры писаря. Только при ихъ равновёсіи у человёка будетъ совершенная добродётель".

Конфуцій неоднократно высказывался о необходимости уравновѣпеннаго характера, который выражается въ самообуздываніи. .Почтительность, — говорилъ онъ, – безъ правилъ благопристойности превращается въ утомительную суетливость; заботливость безъ правилъ благопристойности превращается въ робость; смѣлость безъ правилъ благопристойности превращается въ непослушаніе, и прямота безъ правилъ благопристойности превращается въ грубостъ". Его поведеніе дома и внѣ дома свидѣтельствуетъ о томъ, что онъ самъ безусловно выполнялъ всѣ указанныя имъ правила. При дворѣ или у себя на квартирѣ онъ не допускалъ ни малѣйшаго отклоненія отъ строгихъ предписаній древнихъ мудрецовъ относительно одежды, пищи и тѣлодвиженій.

Удбломъ его была бъдность, и онъ на нее никогда не ропталъ. .Имбя грубый рисъ для там, воду для питья, н подложивъ руку подъ голову, вмъсто подушки, я все-таки чувствую себя довольнымъ и счастливымъ. Богатство и почести, пріобрътенныя неправеднымъ путомъ, я уподобляю плывущимъ облакамъ". Однако, такая крайность выпадала на его долю ръдко. При обыкновенныхъ ке обстоятельствахъ онъ очень слъдилъ за тъмъ, чтобы имъть положенное количество пищи, приготовленной, вдобавокъ, надлежащимъ образомъ; тщательно выбиралъ вино и въ его употребленіи себя не стъснялъ. Во всъхъ поступкахъ онъ выказывалъ себя искреннимъ поклонникомъ древнихъ, а въ своемъ ученіп руководился искреннею любовью къ ближнимъ. Въ умъ его сложилось понятіе о совершенномъ состояніи общества, къ которому онъ старался направить людскія желанія и способности. Средства, къ которымъ онъ прибъталъ, оказались совершенно недостаточными; но поклонники его справедливо могутъ гордиться тъмъ, что онъ установилъ уровень нравственности, который поднялъ его соотечественниковъ надъ всъми народами Азіи и помогъ имъ сохранить имперію въ неприкосновенности, несмотря на всъ превратности внутреннихъ смутъ и внѣшнихъ войнъ, постигавшія ее въ теченіе двадцати-четырехъ въковъ.

Ничто такъ не способствовало сохраненію нынѣшняго порядка вещей, какъ выдвинутая Конфуціемъ древняя доктрина о томъ, что правители вступаютъ на царство по волѣ Неба и что ихъ право на престолъ сохраняется лишь до тѣхъ поръ, пока они идутъ по небесному пути п повинуются небеснымъ повелѣніямъ. Уклоняясь отъ добродѣтели, они произносятъ себѣ приговоръ, освобождающій подданныхъ отъ долга повиновенія. Такимъ образомъ, Конфуцій уже предрекаетъ право, котораго открыто требовалъ Менцій, именно — право возстанія противъ нечестивыхъ правителей. И оно не осталось безъ примѣненія. Со временъ Конфу-

ція династіи мѣнялись уже больше тридцати разъ, и въ каждомъ случаѣ революція оправдывалась ссылками на ученіе мудреца и его великаго послѣдователя Менція.

Это разграничение сана отъ личности исключило преданность какой-либо одной династіи, и народъ совершенно равнодушно смотрёль, какъ одна фамилія свергала другую и какъ престоль ноставался постороннимъ лицамъ, иногда даже чужеземцамъ. Этимъ объясняется, отчего революціи въ Китав проходять сравнительно мирно. Въ большинстве случаевъ провинціальные чиновники, назначенные павшимъ правителемъ, остаются на своихъ мъстахъ и при его счастливомъ преемникъ. Народъ считаетъ императора сыномъ Пеба, безразлично, будетъ ли онъ потомкомъ цѣлаго ряда императоровъ, или выйдетъ изъ-за верстака, какъ основатель династіи Мингъ, чтобы по повельнію Неба свергнуть недостойнаго представителя великихъ Яо и Шуна. Императоръ теряетъ свою индивидуальность, слагая съ себя прежнее имя, которое для даннаго царствованія зам'бняется двумя тщательно подобранными јероглифами, сулящими счастье. Но такъ какъ вплоть до возвышенія нынъшней Манчжурской династія эти іероглифы неоднократно мёнялись даже при одномъ и томъ же государѣ, то имъ не придается особаго значения. Такимъ образомъ, всякий новый титулъ, присвоенный счастливымъ мятежникомъ, не нарушаетъ никакихъ дорогихъ традицій, не оскорбляетъ ничьей священной памяти.

Съ политической точки зрѣнія, это—сильная сторона конфуціанской системы. Благодаря тому, что въ Китаѣ императорскій домъ существуетъ не только номинально, но и фактически, доктрину эту охотно принималъ каждый государь, такъ какъ его притязанія на тронъ основывались наволѣ Неба, которая совпадаетъ съ волей народа.

Мы уже видёли, въ какое смутное время жилъ Конфуцій. Въ ту эпоху первенствующую роль играли военные, а люди науби должны были отступить на второй планъ. Вся словесность огра ничивалась народными пёснямн, и древнія литературныя произведенія были почти позабыты за войнами и борьбою партій. Конфуцій взялся записать ихъ, издать, а гдё нужно, дополнить, и такимъ образомъ возстановилъ, и предоставилъ своимъ соотечественникамъ полное собраніе классическихъ сочиненій, существовавшихъ въ Китаѣ до него. Благодаря этому, Конфуція стали считать за основателя ученія. Когда же его произведенія были спасены отъ великаго сожженія внигъ императоремъ Чи-Хуангъ-Ти (около 220 г. до Р. Х.), то слава всѣхъ предшествовавшихъ иисателей потонула въ славѣ Конфуція, который сохранилъ знаменитыя преданія о золотомъ вѣкѣ китайской исторіи.

88

Ученые съ восторгомъ встрѣтили возрожденіе литературы, всторая считалась совершенной. Для нихъ послъ дикаго указа Чи-Хуангъ-Ти наступилъ періодъ умственнаго застоя, и они даже преувеличили важность новаго движенія. Такъ какъ нѣкоторыя произведенія были возстановлены по частямъ, а другія даже по устнымъ преданіямъ, то спеціалисты съ жадностью набросились на изученіе текстовъ. Вскорѣ появились комментарія и критическія толкованія. и нынѣшніе ученые, вмѣсто самостоятельныхъ изслёдованій и работъ, изощряются въ подробнёйшихъ трактатахъ о различныхъ грамматическихъ формахъ. Сочиненія Конфуція и его учениковъ, къ которымъ также причислены были произведенія Менція, вызывали всеобщій восторгь и признаны были единственными каноническими книгами въ національной литературѣ. Они получили названіе "пятикнижія" п "четверокнижія". Къ первой категоріи отнесены были древнія произведенія, цѣливомъ или частью составленныя Конфудіемъ, а именно: И-Кинъъ, или Книга Перемѣнъ, Ши-Кингъ, или Книга Поэзіи, Шу-Кингъ, пли Книга Исторіи, Ди-Ки, или Книга Обрядовъ, и единственное, написанное имъ самимъ произведеніе, Чунг-Цю, или Весна и Осень. Въ составъ четверокнижія входятъ: Та-Хіо, или Великое Ученіе, Чунгг-Юнгг, или Ученіе о Серединѣ, Дунг-Ю, или Конфуціанскія бесталь, и Манъ-Цзы, или сочинения Менція 1).

Народу не съ чёмъ было сравнивать этихъ произведеній, содержаніе которыхъ вполнѣ соотвѣтствовало его духу, и онъ привыкъ почитать ихъ за выраженіе высшей мудрости. Эти книги приняты, какъ руководство, во всѣхъ школахъ и служатъ единственнымъ предметомъ изученія въ имперіи. Съ тѣхъ поръ, какъ въ Китаѣ введена была система конкурсныхъ экзаменовъ (въ 631 г. послѣ Р. Х.), экзаменаціонныя темы даются исключительно по нимъ, и этотъ обычай освященъ вѣками. Такимъ образомъ, уже больше двѣнадцати столѣтій каждое китайское поколѣніе съ дѣтства и до могилы изучаетъ девять конфуціанскихъ классиковъ. Такое соотвѣтствіе конфуціанской системы съ національнымъ

Такое соотвётствіе конфуціанской системы съ національнымъ духомъ поддерживаетъ вліяніе мудреца въ прежней, если не въ большей степени. Буддизмъ и таоизмъ нашли адептовъ почти исключительно въ некультурныхъ классахъ, но даже и тѣ отрицаютъ доктрины, несогласныя съ ученіемъ Конфуція. Ни одинъ образованный китаецъ не допуститъ, чтобы его причисляли къ одной изъ этихъ двухъ религій. Такіе люди считаютъ Конфуція своимъ руководителемъ, философомъ и другомъ, и хотя признаютъ его за человѣка, но чтятъ, какъ Бога.

<sup>1</sup>) Подробности объ этихъ книгахъ см. Васимевъ, В., Очеркъ исторіи китайекой литературы. Всеобщая исторія литературы, подъ ред. Корша, т. І.

## ГЛАВА VII.

# Менцій.

Послё смерти Конфуція положеніе государства еще ухудшилось. Борьба между отдёльными княжествами все обострялась, а мелкіе удёлы постепенно подпадали подъ власть своихъ болёе могущественныхъ сосёдей. Въ довершеніе смутъ, стали появляться люди, проповёдывавшіе новое ученіе и опровергавшіе общепризнанные принципы добра и зла. Въ настроеніи умовъ чувствовалась та же перемѣна, которая въ Индіи породила буддизмъ. Лао-Цзы проповёдывалъ, что стремленіе ко всему земному суетно, и обѣщалъ возвращеніе къ Абсолюту всѣмъ тѣмъ, кто развивалъ въ себѣ самоуничиженіе и смиреніе. Нѣкоторые послѣдователи настолько извратили его ученіе, что считали возможнымъ обоготвореніе человѣка и пріобрѣтеніе имъ магической силы путемъ постояннаго созерцанія. Всѣ прежніе умственные и нравственные устои пошатнулись, и страна объята была смутами и волненіями.

Таково было положеніе имперіи, когда (въ 371 г. до Р. Х.) въ княжествѣ Цоу родился Менцій, которому суждено было стать преемникомъ Конфуція. Возмужавъ, онъ, подобно своему великому предшественнику, сдѣлался учителемъ и постепенно пріобрѣлъ цѣлую толпу вѣрныхъ и преданныхъ учениковъ, которыхъ онъ наставлялъ, какъ увѣковѣчить доктрины мудреца. Не создавая собственной новой системы, но облачаясь въ броню, изготовленную его учителемъ, онъ вступилъ въ борьбу со злобами дня. Насколько онѣ стали сложнѣе и запутаннѣе, чѣмъ во времена Конфуція, настолько и онъ былъ смѣлѣе въ нападкахъ и изобрѣтательнѣе въ аргументахъ, чѣмъ его учитель. Тамъ, гдѣ Конфуцій наказывалъ бичами, онъ наказывалъ скорпіонами, и громилъ не только себѣ равныхъ или низшихъ, а не щадилъ также князей и правителей.

"Можетъ ли подданный умертвить правителя?" спрашивалъ его царь Сюанъ. "Тотъ, кто грѣшитъ противъ милосердія, — отвѣчалъ Менцій, — называется злодѣемъ, а кто грѣшитъ противъ праведности, называется негодяемъ. Злодѣя или негодяя мы называемъ простымъ гражданиномъ. Я слышалъ, что обезглавили гражданина Шоу (послѣдняго императора изъ династіи Шань); но мнѣ не доводилось слышать, чтобы умерщвляли правителя". По его мнѣнію, права народа стоятъ выше всего. "Народъ, — говорилъ онъ, — есть самый

важный элементъ въ странб... а правитель самый неважный". Такимъ образомъ, благо народа должно быть на первомъ планъ у правителей. Менцій ръшительнымъ образомъ высказывался противъ царей, которые ведутъ безполезныя войны, разоряющія ихъ подданныхъ. Его "изреченія" дышатъ такою свѣжестью п силой, какъ ни одно изъ произведений китайской литературы. Онъ умълъ прямо и рѣшительно подойти въ сути каждаго дѣла. Сталкивался ли онъ съ мечтателями, какъ Янгъ-Чу или Михъ-Тейхъ (изъ которыхъ первый проповѣдывалъ воззрѣніе "каждый для себя", а второй "всемірную любовь"), съ нечестивыми государями, какъ Хвуй изъ Ліанга, или съ резонирующими учениками, какъ Као-Цзы, — онъ сразу умѣлъ опредѣлить ихъ заблужденія. Онъ опро-вергалъ всѣ ихъ ложные выводы и напиралъ на ошибочныя доказательства или неправильныя основы, разбивая ихъ теоріи и выясняя несостоятельность ихъ взглядовъ. Самъ онъ говорилъ: "Я понимаю слова... Если рёчи односторонни, то я знаю, въ чемъ умъ говорящаго помраченъ; если онѣ нелѣпы, то я знаю, въ чемъ его умъ заблуждается; если онъ безиравственны, то я знаю. въ чемъ его умъ отступилъ отъ принциповъ; если онъ уклончивы,

то я знаю, передъ чёмъ его умъ сталъ втупикъ". Подобно Конфуцію, Менцій страстно желалъ найти правителя, который слёдовалъ бы его совѣтамъ и, также, подобно Конфуцію, посѣщалъ различные дворы, гдё его принимали гостепріимно; но главной своей цѣли ему не удалось достигнуть. И хотя судьба не улыбалась ему, но онъ утѣшался въ своемъ уединении тою мыслью, что неудача его была опредѣлена Небомъ. "Небо не желаетъ, чтобы въ имперіи былъ покой и порядокъ", говорилъ онъ, и, поэтому, безъ всякой злобы отказался, наконецъ, отъ надежды увидѣть примѣненіе своихъ принциповъ. Послѣднія пятнадцать лѣтъ жизни онъ посвятилъ на обработку своихъ сочиненій и на проповѣдь ученикамъ.

Менцій не обладалъ качествами придворнаго. При жизни дичный характеръ спасалъ его отъ печальныхъ послѣдствій, которыхъ можно было бы ожидать отъ взглядовъ, высказанныхъ имъ въ разговорахъ съ правителями. Но послѣ его смерти, когда остались только его слова и когда его безкорыстный патріотизмъ и почтенная независимость были забыты, заслуги его, при цѣломъ рялѣ императоровъ, почти не признавались. Съ возрожденіемъ наукъ при Ханьской династіи, его сочиненія привлекли вниманіе ученыхъ. Но только въ царствованіе Шинъ-Цунга (1068 — 1085 г. по Р. Х.) изъ династіи Сунгъ, они были причислены къ конфуціанскимъ классикамъ, и съ тѣхъ поръ Менцій, во мнѣніи своихъ сооте чественниковъ, занялъ слѣдующее мѣсто за Конфуціемъ.

### ГЛАВА VIII.

### Современное конфуціанство.

Мы видѣли, что солнце Конфуція зашло за тучи. Современные ему правители не внимали его указаніямъ, а доктрины его безъ ихъ помощи не могли проникнуть въ народъ. Учение его главнымъ образомъ относилось въ правительствующему классу и ничёмъ не удовлетворяло духовныхъ запросовъ человёка. Это была просто политиво-моральная система, воторая нуждалась въ верховномъ покровительствъ, чтобы пріобръсти право гражданства въ имперіи. При жизни Конфуція ей не удалось встритить такого повровительства, съ одной стороны изъ-за государственныхъ смутъ, а съ другой изъ-за безусловной преданности Конфуція отживающему дому Чоу. Но не успѣлъ онъ умереть, какъ князь Гае, всегда оказывавшій ему уваженіе, но никогда не приглашавшій его своимъ руководителемъ, разразился сътованіями. "Небо, -- говорилъ онъ, -- взяло отъ меня старика! Некому помочь мнѣ въ управленіи. О горе мнѣ! Увы! О почтенный Ни!" Нътъ основанія заподозрить эти слова въ неискренности. Князь постоянно вель длинныя бесёды съ Конфуціемъ о делахъ управленія и. безъ сомнѣнія, извлекалъ пользу изъ данныхъ ему совѣтовъ. Онъ. очевидно, считалъ систему Конфуція, въ полномъ видъ, непримѣнимой при тогдашнемъ положении дѣлъ, но могъ убъдиться въ практической мудрости многихъ поучений мудреца.

Ученики Конфуція также, несомнѣнно, оказали сильное вліяніе. Ихъ уваженіе къ его памяти и преклоненіе передъ его ученіемъ въ связи съ проповѣдью Менція доставили право гражданства общимъ основамъ его системы, даже при тогдашнемъ неблагоустройствѣ общества. Когда же борьба враждующихъ княжествъ окончилась торжествомъ Ц'иня, то Чи-Хуангъ-Ти приказалъ скечь всѣ существовавшія книги и, главнымъ образомъ, сочиненія Конфуція. Но они не погибли отъ огня, такъ какъ были замуравлены ревностными послѣдователями въ стѣны домовъ или зарыты въ землю и, кромѣ того, сохранились въ памяти вѣрныхъ учениковъ.

Со вступленіемъ на престолъ династіи Хань (206 г. до Р. Х.) открылась новая эра для конфуціанской литературы. Императоръ открылась новая эра для конфуцианской литературы. императоръ Као-Ти поощрялъ всё отрасли науки, а, въ особенности, стоялъ за изучение сочинений Конфуция. Проникнутый сознаниемъ ихъ глубины и мудрости, императоръ посётилъ гробницу Конфуция въ Лу и тамъ, въ его честь, принесъ въ жертву тельца. Преем-пикъ Као-Ти, Пингъ-Ти (въ 1 году послѣ Р. Х.) назначилъ мудрецу посмертный титуль "совершенный и славный князь Ни". Этотъ титулъ присвоенъ былъ ему до тъ́хъ поръ, пока импера-торъ Хо-Ти, изъ восточной Хапьской династіи, не переименовалъ его въ "славнаго и почтеннаго графа". Лётъ черезъ четыреста онъ былъ канонизированъ, какъ "совершенный мудрецъ". Впослъдствіи, по приказанію императоровъ, этотъ титулъ неодно-кратно измънялся и въ царствованіе императора Юангъ-Цунга изъ династіи Тангъ (715—742) Конфуцій удостоенъ былъ званія "совершеннаго и проницательнаго царя". Данный ему та-кимъ образомъ царскій санъ повелъ къ тому, что его изображе-ніе въ Имперской коллегін перенесли изъ съней, гдъ оно прежде стояло, на средину зала и поставили лицомъ къ югу, какъ подобаетъ царю. Шинъ-Цунгъ изъ династіи Сунгъ (1068 - 1086), желая, въроятно, показать, что онъ уважаетъ мудреца больше, чъмъ его предшественники, возвелъ Конфуція въ императорское достоинство и величалъ "императоромъ". Еще позже Чингъ-Цунгъ, изъ династіи Юанъ (1295–1308), именовалъ его "совершеннъйшимъ и проницательнымъ царемъ". А титулъ, который онъ носитъ тенерь — "совершенный мудрецъ и древній учитель Конфуцій"--опре-дѣленъ былъ императоромъ Ши-Цунгомъ изъ династіи Мингъ (1506 - 1522).

Императоры нынѣшней династіи благоразумно воздерживались отъ назначенія новыхъ почетныхъ титуловъ мудрецу. Они считали ревностное служеніе его доктринамъ болѣе похвальнымъ дѣломъ, чѣмъ какія-нибудь перемѣны и добавленія къ его посмертнымъ почестямъ. "Царь безъ трона", вотъ удачное и ходячее наименованіе того, кто въ теченіе столькихъ вѣковъ оказывалъ подавляющее вліяніе на умы своихъ соотечественниковъ.

Титулы, данные Конфуцію китайскими императорами, не были пустымъ звукомъ. Со временъ Као-Ти и понынъ Конфуцій, по крайней мъръ, внъшнимъ образомъ, является предметомъ высшаго почитанія и благочестиваго культа для каждаго изъ богдыхановъ. Во всъхъ городахъ имперіи воздвигнуты были храмы въ его честь. Культъ его, первоначально ограничивавшійся его роднымъ княжествомъ, за послъдніе 12 въковъ сдълался такимъ же общимъ достояніемъ, какъ изученіе литературы, связанной съ его именемъ.

Близъ могилы мудреца, въ Шантунгъ, находится самый важный и священный храмъ, въ которомъ сосредоточены всъ чудеса китайской архитектуры. Главная постройка — въ два этажа: веранда. окружающая верхній этажъ, "поконтся на великолбпныхъ моаморныхъ колоннахъ въ 22 фута высотою и около двухъ футовъ въ ліаметръ. Издали кажется, что онъ обвиты огромными драконами, которые свъшиваются внизъ... Крыша, какъ и въ Пекинъ. состоить изъ желтыхъ фарфоровыхъ черепицъ, а украшенія карнизовъ покрыты проволочною съткой для защиты отъ птицъ. Внутри храма, на алтаръ, подъ роскошнымъ балдахиномъ, находится статуя Конфуція. Въ рукахъ у нея бамбуковая палочка, какою писали во времена мудреца. Статуя размѣромъ въ 18×6 футовъ и какъ будто живая. Конфуцій былъ высокимъ, сильнымъ, статнымъ съ полнымъ румянымъ лицомъ и большою тяжелою головой... На таблицъ простая надпись: "Здъсь поконтся духъ святѣйшаго пророка, мудреца Конфуція". Съ восточной стороны стоять изображенія его любимыхъ учениковъ въ томъ порядкѣ, какой они, по преданію, занимали въ сердцѣ мудреца... Подъ самою крышей развѣшано множество табличекъ въ честь мудреца, наперерывь воздающихъ ему хвалу... Передъ нимъ, а также передъ его учениками, находились обычныя сооруженія для жертвоприношеній, а противъ нихъ великолъпныя курильницы; рядожъ были интересненшія древности, какъ-то: вазы великолепной работы, якобы изъ временъ династіи Шангъ (1610 г. до Р. Х.), два бронзовыхъ слона, относящіеся, по преданію, въ династін Чоу, и столь краснаго дерева изъ той же эпохи.

"Съ западной стороны два храма: передній въ честь отца Конфуція, а слёдующій за нимъ въ честь его матери... Съ восточной стороны — храмы его пяти предковъ и большая мраморная глыба съ родословнымъ деревомъ, показывающимъ всъ развътвленія его фамилін... Позади большого храма находится храмъ въ честь жены мудреца; тамъ нътъ никакихъ изображеній, а одна лишь табличка. За нимъ идетъ еще одинъ храмъ, гдъ находятся четыре таблицы, сооруженныя императоромъ Кангъ-Хи въ честь Конфуція. На нихъ по одному ісроглифу, и эту надпись толкують такъ: "мудрый учитель десяти тысячъ царствъ". Тутъ же находятся три мраморныя статуп мудреца. Первая во весь рость изображаеть его довольно мрачнымъ старикомъ; на второй, поменьше, - сбоку отпечатки јероглифовъ; третья и самая лучшая изображаеть только бюсть мудреца. Онъ представляють нъкоторыя различія, но въ общемъ сходны между собою. На всъхъ трехъ Конфуцій представленъ съ полуоткрытыми губами, за которыми видны верхніе зубы, и съ задумчивыми глазами. Непосредственно

за статуями идутъ выгравированныя на мраморѣ сцены изъ жизни Конфуція съ соотвѣтствующимъ объяснительнымъ текстомъ. Всего такихъ плитъ, вдёланныхъ въ стёну, было сто-двадцать" 1).

Слёдующее мёсто за этимъ храмомъ занимаетъ Коо-Цзы-Кинъ въ Пекинѣ, который отличается тёмъ, что въ немъ нётъ статуй. Зато тамъ находятся шесть памятниковъ съ желтыми черепичными крышами, свидѣтельствующихъ о политическомъ уваженіи къ Конфуцію и напоминающихъ о завоеваніяхъ императоровъ К'ангъ-Хи, Юнгъ-Чинга и К'инъ Лунга:

- 1704. К'ангъ-Хи, завоеваніе Шомо въ западной Монголіи. 1726. Юнгъ-Чингъ, завоеваніе Цингъ-Хая, или восточнаго Тибета.
- 1750. К'инъ-Лунгъ, завоевание Квей-Чоу.
- 1760. К'инъ-Лунгъ, завоеваніе Джунгарін. 1760. К'инъ-Лунгъ, завоеваніе Кашгара.
- 1777. К'инъ-Лунгъ, завоевание страны Мяо въ Цзы-Чуанъ.

Императоръ два раза въ году торжественно отправляется въ этотъ храмъ и, преклонивъ дважды колъни и положивъ шесть земныхъ поклоновъ, призываетъ мудреца слъдующими словами: "Ты великъ, о совершенный мудрецъ! Твоя добродътель полна, твое ученіе несравненно! Среди смертныхъ нѣтъ тебѣ равнаго. Всѣ цари почитаютъ тебя. Твои правила и законы прошли слав-Всѣ цари почитаютъ тебя. Твои правила и законы прошли слав-ный путь. Ты — образецъ для этой императорской школы. Жер-твенные сосуды были нами почтительно разставлены. Благоговѣйно ударяемъ мы въ барабаны и колокола". Предполагается, что послѣ этого появляется духъ самого мудреца, и дальнѣйшая це-ремонія состоитъ изъ сообразныхъ случаю жертвоприношеній, для которыхъ употребляются: куски шелку, вино, соленое мясо тигра, сушеная рыба, сушеная и рубленая дичь, рубленый заяцъ, рубленое мясо, чистый черный теленокъ, овца или свинья. Манарина, сорванизовий служби интрета тогда слёдкющию

Мандаринъ, совершающій службу, читаетъ тогда слёдующую молитву: "Такого-то мъсяца, такого-то года я, императоръ (имя-рекъ), приношу жертву философу Кунгу, древнему учителю, совер-шенному мудрецу и говорю: о, учитель, по добродътели равный Небу и Землѣ, чьи доктрины охватываютъ прошлое и настоящее! Ты привелъ въ порядокъ и сообщилъ шесть классическихъ книгъ и преподалъ наставленія для всёхъ поколёній. Сегодня, во втои преподаль наставления для всяхь покольния. Сегодня, во вто-рой весенній (или осенній) мѣсяцъ, почтительно соблюдая древ-ній уставъ, я приношу тебѣ въ жертву животныхъ, шелка, на-питки и плоды. Тебя окружаютъ: философъ Іенъ, твой продол-жатель, философъ Цангъ, изложившій твои основные принципы, философъ Цзы-Сы, передававшій твое ученіс, и философъ Мангъ,

<sup>1)</sup> Williamson. Journies in North China.

(Менцій), занимающій слёдующее за тобою мёсто. Прими же наши жертвы". (Legge).

Какъ упомянуто въ этой молитвѣ, изображеніе Конфуція окружено статуями его главныхъ учениковъ, а позади, въ особомъ придѣлѣ, находятся статуи его предковъ. Различные императоры въ свое время посѣщали гробницу мудреца въ Шантунгѣ, при чемъ воздавали необыкновенно торжественное поклоненіе въ святилищѣ близлежащаго храма. К'ангъ-Хи, знаменитѣйшій изъ императоровъ нынѣшней династіи, какъ правитель и какъ ученый, тоже совершилъ это паломничество и "показалъ примѣръ троекратнаго колѣнопреклоненія и троекратнаго земного поклона предъ статуей мудреца".

Культу Конфуція въ различныхъ провинціяхъ посвящено 1500 храмовъ. Перваго и пятнадцатаго числа каждаго мѣсяца передъ его статуей совершается жертвоприношеніе, а два раза въ году, весною и осенью, всѣ мѣстные чиновники принимаютъ участіе въ особенно торжественномъ поклоненіи. Согласно Шиню-мяю-ки, или Исторіи храмовъ мудреца, въ такихъ случаяхъ приносятъ въ жертву 6 тельцовъ, 27.000 свиней, 5.800 овецъ, 2.800 оленей, 2.700 зайцевъ и возлагаютъ на алтарь до 27.600 кусковъ шелковой матеріи.

Изъ культа Конфуція, естественно, вытекаетъ глубовое почтеніе и уваженіе ко всѣмъ произведеніямъ, которыя были имъ написаны нли изданы. Въ пекинскомъ храмѣ Кво - Цзи - Кинъ. надъ большимъ квадратомъ возвышаются своды изъ каменныхъ плитъ, на которыхъ вырѣзаны классическіе тексты, а "въ центрѣ находится одинъ изъ замѣчательныхъ образцовъ китайской архитектуры, именно большая бесѣдка на бѣлой мраморной площадкѣ посреди круглаго бассейна съ водой, также выложеннаго мраморомъ. Къ ней переброшены четыре мраморныхъ мостика, соотвѣтствующихъ странамъ свѣта. Въ этомъ строеніи, изображающемъ Пи-Юнгъ, или Древнюю Императорскую коллегію, каждый богдыханъ долженъ хоть разъ въ свое царствованіе предсѣдательствовать на торжественномъ собраніи всѣхъ столичныхъ ученыхъ, на которомъ читается классическое разсужденіе, номипально составленное его величествомъ и поэтому носящее названіе 10-Лунъ" 1).

Хвалебный хоръ, который ученые много въковъ воспъвали конфуцію, ръдко нарушался диссонансами. Бывали пререканія относительно его доктрины о врожденномъ совершенствъ человъческой природы, и вообще главныя положенія его подвергались

<sup>1)</sup> Mayer. Chinese Government.

различнымъ толвованіямъ. Одни комментаторы относились къ нимъ, какъ къ изреченіямъ бога, другіе же считали ихъ за слова дѣлового человѣка, который стремился выполнить все доступное ему добро. Самый выдающійся писатель, осмѣлившійся открыто возражать Конфуцію, былъ Вангъ-Чунгъ (19—90 г. по Р. Х.). Въ сочиненіи, состоящемъ изъ тридцати внигъ и озаглавленномъ Лунъ-Хангъ, или Критическія Изысканія, онъ "трактуетъ объ умственныхъ и физическихъ проблемахъ съ неслыханной въ китайской литературѣ дерзостью" и посвящаетъ цѣлую главу описанію преувеличеній и противорѣчій, въ которыхъ онъ обвиняетъ Конфуція. При жизни Конфуція, доктрины его встрѣтили такой холод-

При жизни Конфуція, доктрины его встрѣтили такой холодный пріемъ, что трудно понять, какимъ образомъ позднѣйшіе конфуціанцы стояли за нихъ. Объясняется это, вѣроятно, тѣмъ, что изреченія мудреца были сведены его учениками въ систему, чего онъ самъ не сдѣлалъ. Тщательное изученіе рѣчей Конфуція показываетъ, что онъ, въ сущности, не изобрѣлъ системы ни въ этикѣ, ни въ политикѣ, а по мѣрѣ надобности давалъ отдѣльныя правила, большей частью позаимствованныя у древнѣйшихъ классиковъ, и многія изъ нихъ были, вдобавокъ, невѣрно истолкованы.

Все-таки въ его ученіи заключается основа мудрости, составляющая raison d'être конфуціанства. Кое-что уже отжило свой вѣкъ, но многое еще держится до сихъ поръ. Въ настоящее время мало кто согласится съ Конфуціемъ въ его воззрѣніп на необычайное вліяніе, которое можетъ произвести отдѣльный человѣкъ, будь то врожденный мудрецъ, или выработавшійся путемъ саморазвитія "высшій человѣкъ"; мало кто вполнѣ присоединится къ его взгляду на природу человѣка и на дѣйствительность средствъ къ ея усовершенствованію. Но на ряду съ этимъ, его правила всеобщей нравственности могутъ внушать уваженіе во всѣ времена. Въ Китаѣ они теперь въ такой же силѣ, какъ въ ту эпоху, когда возрожденіе наукъ при вступленіи на престолъ древней Ханьской династіи впервые заставило преклониться предъ его сочиненіями.

Въ концѣ XVII вѣка императоръ К'ангъ-Хи, который, какъ было указано выше, благоговѣйно относился къ Конфуцію, издалъ шестнадцать правилъ, основанныхъ на ученіи мудреца, для того, чтобы руководить народомъ, такъ какъ его нравственность "съ нѣкоторыхъ поръ стала постепенно падать и сердца уже не были такими, какъ въ старину". Онъ слѣдующимъ образомъ формулировалъ главныя положенія конфуціанской доктрины:

1. Уважай больше всего сыновнюю почтительность и братсвую покорность, чтобы должнымъ образомъ поднять общественния отношения.

Вел. религія Востока.

2. Обращайся великодушно со всёми родственниками, чтобы вызести на свётъ гармонію и вротость.

3. Поддерживай миръ и согласіе съ сосёдями, чтобы предупредить ссоры и тяжбы.

4. Признавай важность земледблія и культуры тутоваго дерева, чтобы обезпечить достаточное количество пищи и одежды.

5. Покажи, что ты цёнишь умёренность и экономію, чтобы предупредить растрату своихъ средствъ.

6. Ставь высоко школы и училища, чтобы занятія ученыхъ шли правильно.

7. Порицай и изгоний постороннія ученія, чтобы возвысить истинное ученіе.

8. Излагай и объясняй законы, чтобы предостеречь невъждъ и упрямцевъ.

9. Выказывай благопристойность и учтивость, чтобы упорядочить нравы и обычаи.

10. Работай усердно на собственномъ поприщѣ, чтобы люди стремились къ своей цѣли.

11. Поучай сыновей и младшихъ братьевъ, чтобы удержать ихъ отъ дурныхъ дѣлъ.

12. Ставь преграду ложнымъ обвиненіямъ, чтобы покровительствовать честнымъ и хорошнмъ людямъ.

13. Предостерегай отъ укрывательства перебѣжчиковъ, чтобы укрыватель не подпалъ подъ ихъ наказаніе.

14. Во-время и полностью плати подати, чтобы съ тебя безотлагательно не потребовали недоимокъ.

15. Собирайтесь по десяти и по сто, чтобы положить конецъ воровству и кражамъ.

16. Учись подавлять злобу и гнёвъ, чтобы придавать должное значение личности и жизни.

Естественно возникаетъ вопросъ, въ чемъ же тайна того широкаго вліянія, которое оказалъ Конфуцій? На это мы отвѣтимъ, во-первыхъ, что онъ былъ китайцемъ до мозга костей, и его ученіе необычайно подходило его соотечественникамъ, для которыхъ оно и предназначалось. Разсудокъ монголовъ, холодный и несклонный къ умозрѣніямъ, не лежитъ къ изслѣдованію вопросовъ за предѣлами повседневной жизни, а свойственный имъ спокойный, мягкій темпераментъ не даетъ разыграться пылкимъ страстямъ и ужаснымъ преступленіямъ. Простая, дѣловая система нравственности, изложенная Конфуціемъ и вовсе не затрогивавшая вопроса о будущей жизни, вполнѣ удовлетворяла требоваціямъ китайцевъ. Во-вторыхъ, въ интересахъ и правителей, и подданныхъ было поддерживать ученіе Конфуція. Фактическій

правитель почерпаль въ немъ источникъ могущества. Разъ тронъ есть награда, пожалованная Небомъ за выдающуюся добродътель, то государь, мирно царствующій, очевидно, имъетъ на него неотьемлемое право. Требованіе върноподданническихъ чувствъ, которое встръчается на каждой страницъ конфуціанскихъ книгъ, не могло также не ласкать слуха правителей.

Съ другой стороны, подданные чувствовали, что мудрецъ имъ отводилъ цервое мъсто. Забота объ ихъ интересахъ и матеріальномъ благосостояніи составляла главную обязанность правителя, и степень ихъ върноподданническихъ чувствъ измърялась его успъхомъ въ этомъ направленія. Конфуцій признавалъ раздачу чиновъ и титуловъ только по заслугамъ, и такимъ образомъ любая государственная должность была доступна для всъхъ безъ различія. Народъ видълъ, что о немъ заботятся, а въ случаѣ небрежности или притъсненія имълъ право возстать. Правитель былъ намъстникомъ Неба, но подданные обязаны были относиться въ нему съ преданностью и почтеніемъ лишь до тъхъ поръ, пока онъ шелъ по небесному пути.

Наконецъ, существование столь прославленной дитературы въ такую древнюю эпоху поведо къ тому, что она была принята въ школахъ и на конкурсныхъ экзаменахъ; народъ, не зная ничего другого, привыкъ считать ее за квинтъ-эссенцію мудрости, а ея автора за мудръйшаго изъ людей. Быть-можетъ, скажутъ, что нельзя опредълить, какія послъдствія дастъ въковое сосредоточиваніе народнаго ума на изученіи даннаго руководства; но въ Китаъ мы видимъ его наглядный результатъ и находимъ, что оно привело къ полному порабощенію, болѣе, чъмъ сорока поколѣній, предписаніямъ одного человѣка.

# ТАОИЗМЪ.

### ГЛАВА І.

#### Введеніе.

Описывая положеніе Китая при династіи Чоу, мы указывали на побужденія, которыя оторвали Конфуція отъ ученой дѣятельности и принудили бороться со злобами дня. Смуты, насилія и страсти, которыя онъ видѣлъ вокругъ себя, заставляли его кстати и некстати предостерегать и увѣщевать своихъ соотечественниковъ и ихъ правителей. Изученіе исторіи показало ему, какъ много можетъ сдѣлать даже одинъ человѣкъ. Онъ узналъ, что Яо и Шунъ, Ву и Ванъ въ различныя эпохи спасали имперію отъ анархіи и силою своего примѣра и вліяніемъ своего ученія доводили ее до состоянія мира и покоя. Конфуцій вѣрилъ, что Небо призываетъ его къ такой же реформѣ, и денно и нощно стремился пробудить въ своихъ закоснѣлыхъ современникахъ сознаніе ихъ заблужденій.

Мы видёли, что его крестовый походъ противъ современныхъ беззаконій не удался, тёмъ не менёе нельзя не признать, что Конфуцій обладалъ многими качествами реформатора. Онъ отличался безупречною нравственностью, огромною настойчивостью, высокимъ умственнымъ развитіемъ, и доводы его были не менёе убёдительны, чёмъ всякіе другіе, когда-либо слышанные въ Китаѣ. На его мѣстѣ каждый потериѣлъ бы неудачу. Попытки многихъ другихъ дѣятелей подтверждали принципъ Конфуція, что "высшій человѣкъ не долженъ входить въ шаткое государство". Такимъ людямъ приходилось удалиться съ политической арены, и они съ презрѣніемъ относились къ начинаніямъ Конфуція. Онн видѣли, какъ онъ, окруженный толпою восторженныхъ учениковъ, переходилъ отъ одного правительства къ другому и какъ, въ столицѣ за столицей встрѣчая пренебрежительное отношеніе, уходилъ, отрясая прахъ отъ ногъ своихъ. Немудрено, что они при-

исывали ему честолюбивыя и недостойныя побужденія; немудрео, что они издёвались надъ нимъ, какъ тотъ отшельникъ, у ютораго онъ спрашивалъ дорогу въ Ц'ас, и укоряли его за приворныя манеры и горделивый видъ.

Одинъ изъ такихъ отшельниковъ выказалъ себя глубокимъ и ригинальнымъ мыслителемъ и сдёлался основателемъ таоизма. то былъ старый философъ Лао-Цзы, родившійся лётъ на иятьесятъ раньше Конфуція. Такимъ образомъ, Лао-Цзы былъ уже в преклонномъ возрастѣ, когда выдвинулся его великій совреенникъ. Давно убѣдившись въ безполезности борьбы съ испорсеннымъ вѣкомъ, онъ съ горделивымъ презрѣніемъ смотрѣлъ на калкія попытки Конфуція въ этомъ направленіи.

Исторія сообщаеть массу свёдёній о жизни Конфуція, но почти учалчиваеть о жизни Лао-Цзы. Мы въ подробности знаемъ все, что пережиль Конфуцій оть юности и до могилы. Насъ вводять въ его кабинеть, въ его столовую и даже въ его спальню. Мы знаемъ, что онъ дёлалъ во время грозы и какъ онъ кушалъ свой рисъ. И нельзя пренебрегать этими мелочами, такъ какъ онъ характеризують мудреца и его ученіе. Но что касается Лао-Цзы, то невыяснено даже его происхожденіе. Изъ его жизни до насъ дошли два-три факта, и даже неизвёстно, какъ онъ умеръ и гдё похороненъ. А это былъ одинъ изъ величайшихъ мыслителей Китая!

Какъ сообщаетъ извъстный историкъ Сы-ма-Цянъ, фамилія Лао-Цзы была Ли (сливное дерево), имя его — Урхъ (ухо), почетный титулъ – Пихъ-Янгъ, а посмертное прозвище Танъ (плоскоухій). Говорять, что отець его быль врестьянинь и женился семидесяти лътъ на женщинъ вдвое моложе себя. Совпадение этого показания сь неравенствомъ возраста родителей Конфуція заставляетъ усоиниться въ его правдоподобности. Предполагаютъ, что Лао-Цзы родился въ 604 г. до Р. Х. въ деревн'в Кейхъ-Джинъ, или "угнетенное милосердіе", въ приходъ Ли, или "жестокость", въ округъ К'у, или "горечь", и въ княжествъ Ц'у, или "страданіе". Иные даже сомнъвались въ существовании самого Лао-Цзы. Но если бы его личность и представлялась вымышленной, то нельзя было подыскать болёе подходящихъ названій для мёсторожденія добродётельнаго человѣка, который подъ гнетомъ времени долженъ былъ промѣнять службу на уединеніе и забвеніе. Тв лица, которыя вѣрять въ существование Лао-Цзы, отождествляють вышеупомянутый городъ "Горечи" съ древнимъ К'у, находившимся близъ нынъшняго Квей-ти-Фу, въ восточной части провинціи Хонанъ. Въ К'у-Янгъ показываютъ домъ, гдъ, будто бы, жилъ Лао-Цзы; тамъ же нахолится посвященный ему храмъ.

Сы-ма-Цянъ ничего не сообщаеть о дътствъ или юности Лао-Цзы, а упоминаетъ только, что онъ занималъ при имперскомъ дворъ въ Чоу должность "Шоу-Цангъ Шихъ-Чи-Ши", или "хранителя архивовъ".

Всё авторитсты признають, что именно въ то время, какъ Лао-Цзы занималъ вышеупомянутый постъ при дворъ Чоу, Конфуцій, какъ нёкогда Аристотель, посётилъ китайскаго Сократа. За цятьдесять-одинъ годъ жизни Конфуцій натерпълся разочарованій и, по словамъ Чуангъ-Цзы, излилъ повёсть своихъ похожденій въ уши стараго философа, который осадилъ его слёдующими словами: "Если извёстно, что болтунъ грёшитъ въ доводахъ, и что слушателя сбиваетъ съ толку чрезмёрная болтовня, то Путь никогда не можетъ быть забытъ".

Въ другой разъ, когда Конфуцій восторгался древними мудрецами, циникъ-отшельникъ срѣзалъ его, говоря: "Кости этихъ людей уже давно истлѣли и остались только ихъ слова. Если висшему человѣку благопріятствуютъ обстоятельства, то онъ будетъ разъѣзжать въ колесницахъ и занимать должность, если же нѣтъ, то онъ будетъ катиться по жизненному пути, какъ былинка по песку. Я слышалъ, что хорошій торговецъ, у котораго сокровищница доверху полна, на видъ кажется бѣднякомъ, а что совершенный высшій человѣкъ выглядитъ глупцомъ. Отбросьте свой высокомѣрный видъ и многочисленныя желанія, свои напыщенныя манеры и сумасбродныя фантазіи. Это вамъ пользы не принссетъ.

Конфуція разстроило это свиданіе, и онъ сказалъ своимъ уче никамъ: "Я знаю, что итицы летаютъ, рыбы плаваютъ, а звѣри сѣгаютъ; однако, бѣгущихъ можно остановить тенетами, плавающихъ — сѣтями, а летящихъ — стрѣлою. Но что касается дракона, то я не знаю, отчего онъ носится на облакахъ и поднимается къ небу. Сегодня я видѣлъ Лао-Цзы и могу уподобить его только дравону". Формализмъ и исповѣданіе добродѣтели, которымъ Конфуцій придавалъ такое значеніе, въ глазахъ Лао-Цзы лишь удаляли его отъ достиженія Тао. Все это только раздражало "храннтеля архивовъ", которому, повидимому, пріятно было уязвлять и высмѣивать своего дѣлового посѣтителя.

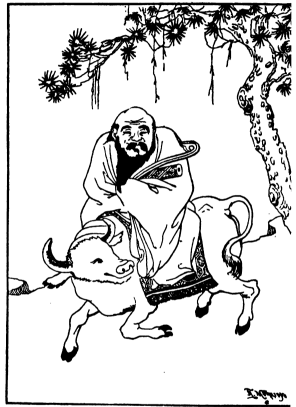
Это единственное свиданіе между Конфуціемъ и Лао Цзи, о которомъ сообщаєть Си-ма-Цянъ. Тотъ же историкъ говоритъ, что вскорѣ послѣ этого событія Лао-Цзы, предвидѣвшій неизоѣжное паденіе княжества Чоу (фактъ, котораго Конфуцій не допускалъ), покинулъ службу и поселился въ уединеніи. Нерѣдко случается, что во времена гражданскихъ смутъ и неурядицъ наступаеть переворотъ въ міровоззрѣніяхъ. Умы людей, отвлекаясь отъ внутрен-

ней политики, направляются въ созерцанію невещественнаго. Такъ было и съ Лао-Цзы: освободившись отъ служебныхъ обязанностей, онъ "развивалъ Тао и Добродътель и жилъ въ уединеніи и забвеніи". Но скоро общество дошло до такого разложенія, что убъжище

Лао-Пзы ужь не

представлялось на-Поэтому лежнымъ. предпринялъ đНO путешествіе въ отдаленную страну, княжество, черезъ гдѣ онъ служилъ столько лётъ, и Ханкусскій проходъ, въ округъ Ченъ-Чоу провинціи Хонанъ. Нѣкоторое время онъ удѣлилъ на по-ученіе Инъ-Хи, страла прохода, доктринамъ Тао. Затъмъ онь продолжалъ свой путь на вападъ, но дальнъйшая судьба его не-ИЗВБСТНА.

У него былъ сынъ, по имени Цунгъ, который саблался полвоводцемъ въ княжествъ Вей и въ награду за свою службу получилъ помъстье въ Туанъ-Канв. Отъ Цунга по прямой линій про-



Лао-Цзы.

прамои лини про-исходили пять поволёній, изъ воторыхъ послёднее поселилось въ княжествё Ц'и. Съ этого момента исторія опять-таки перестаеть слёдить за судьбой его рода. И тутъ сказывается полный контрасть съ Конфуціемъ, потомки котораго и понынё носятъ княжескій ти-тулъ и получаютъ большую пенсію. Хотя исторія сообщаетъ мало свёдёній о Лао-Цзы, зато рели-гіозныя преданія изобилуютъ чудесными сказаніями объ его рожде-

ніи и жизни. Некоторые писатели стали увёрять, что Лао-Цзы духъ и воплощение Тао; безначальный и безконечный источникъ бытія, безформенный, безцвётный и беззвучный, не имѣющій на предковъ ни потомковъ; темный, но заключающій въ себь духовную сущность, и сущность эта — истина. По словамъ этихъ авторовъ, появление его во времена династи Чоу было лишь однимъ изъ его аватаровъ (воплощеній). Въ царствованія трехъ первыхъ императоровъ онъ жилъ въ образѣ человѣка, по имени Юанъ-Чунгъ-Фа-Сы. Въ промежуткъ между этимъ рождениемъ и послёднимъ, какъ Лао-Цзы, онъ воплощался не менёе десяти разъ. Смёлые фабриканты легендъ утверждають также, что мать ... зачала его отъ испуга при видъ падучей звъзды; что весемьдесятъ-одинъ годъ она носила его во чревъ и, наконецъ, родила подъ тёнью Ли, или сливнаго дерева. При рожденіи онъ выглядёль сёдымь старикомь, отчего и дано ему было имя Лао-Цзы, т. е. Старый Мальчикъ. Съ минуты появленія на свътъ, онъ быль уже совершенно разумнымь и умёль говорить. Указывая на дерево, подъ которымъ мать за нъсколько минутъ до того родила его, онъ сказалъ: "Мое прозвище будетъ Ли (слива)". Позднъйшіе писатели говорять, что какъ только онъ родился, такъ, подобно Сакія-Муни, Игнатію Лойоль и другимъ святымъ, поднялся на воздухъ и, указывая лёвою рукой на небо, а правою на землю, промолвиль: "На небѣ вверху и на землѣ внизу только Тао достойно почитанія". У него быль желтовато-бёлый цвёть лица, огромныя уши, съ тремя слуховыми проходами, красивыя брови, больше глаза, ръдкіе зубы, носъ съ желобкомъ и четырехугольный роть. На каждой ногъ у него было по десяти пальцевъ, а на каждой рукъ по десяти линій.

Такъ какъ Лао-Цзы по виду рѣзво отличался отъ обыкновенныхъ людей, то немудрено, что Инъ-Хи, стражъ Ханкусскаго прохода сразу призналъ въ немъ необычайную личность. Въ свою очередь, Лао-Цзы, убѣдившись, что Инъ-Хи обладаетъ качествами хорошаго ученика, охотно согласился пробыть у него нѣкоторое время и посвятить его въ основы Тао. Но, наконецъ, пришла пора, когда философъ объявилъ о своемъ предстоящемъ отъѣздѣ на западъ. Инъ-Хи умолялъ, чтобы Лао-Цзы взялъ его съ собою, увѣряя въ своей готовности идти за нимъ въ огонь и въ воду, но Лао-Цзы воспротивился этому. "Въ такомъ случаѣ, — сказалъ ученикъ, — оставьте мнѣ, пожалуйста, памятникъ вашей философіи". И Лао-Цзы, изъяснивъ свои доктрины, оставилъ ему сочиненіе изъ пяти тысячъ іероглифовъ о Тао (пути) и Те (добродѣтели).

Передъ отъёздомъ встрътилось еще одно затруднение. Слуга философа, Сю-Кя, воторый жилъ у него двъсти лътъ и не полу-

чалъ жалованья, узнавъ, что его хозяинъ собирается ёхать въ невѣдомую страну, внезапно потребовалъ уплаты зажитыхъ денегъ въ суммѣ семидесяти-двухъ тысячъ унцій серебра. Опасаясь лично вести переговоры съ хозяиномъ, онъ, черезъ посредство одного своего знакомаго, попросилъ Инъ-Хи сообщить объ этомъ философу. Знакомый, не подозрѣвая, въ какихъ отношеніяхъ находнлись господннъ и слуга, но, видя, что Сю-Кя предстоитъ получить цѣлое состояніе, обѣщалъ выдать за него свою дочь. Красота дѣвушки еще больше подзадоривала слугу въ настойчивымъ требованіямъ. Лао-Цзы призвалъ его въ себѣ и сказалъ: "Я нанялъ тебя, чтобы исполнять черную работу. Ты былъ бѣденъ, и никто не хотѣлъ брать тебя. Я далъ тебѣ талисманъ долгоденствія, благодаря которому ты живешь до сихъ поръ. Какъ же ты могъ настолько забыть мои благодѣянія, чтобы осыпать меня упреками? Я теперь готовлюсь ѣхать въ Западному (Каспійскому) морю; думаю посѣтить царства: Та-Цинъ (Римскую имперію), Ки-Пинъ (Кабулъ), Тинъ-Чу (Индію) и Ганъ-Сн (Пареію), и приказываю тебѣ быть моимъ кучеромъ и везти меня туда. По возвращеніи я заилачу тебѣ все слѣдуемое".

Однако, Сю-Кя не повиновался. Тогда Лао-Цзы приказалъ ему нагнуться впередъ и открыть ротъ, откуда у него выпалъ талисманъ; въ ту же минуту тъло его превратилось въ груду сухихъ костей.

По усиленной просьбѣ Ииъ-Хи, Лао-Цзы воскресилъ неблагодарнаго слугу и разсчиталъ его, подаривъ ему двѣсти тысячъ унцій серебра. Такъ какъ всѣ задержки ужъ были устранены, то Лао-Цзы простился съ Инъ-Хи и, поднявшись на облакѣ, исчезъ въ пространствѣ.

Нъкоторые таоистскіе писатели считають Лао-Цзы авторомъ девятисотъ-тридцати сочиненій о суевърныхъ обрядахъ современнаго таоизма, при чемъ оговариваются, что никакія другія книги не заслуживаютъ уваженія, потому что послъдователи Тао негласно добавили ихъ уже гораздо позднъе.

Какъ было сказано выше, Сы-ма-Цянъ упоминаетъ только объ одномъ свиданіи Конфуція съ Лао-Цзы. Но мудрецъ посътилъ Чоу, главнымъ образомъ, для того, чтобы кое-чему поучиться у хранителя архивовъ, и весьма въроятно, что, какъ свидътельствуютъ Кя-Ю, Ли-Ки и другіе источники, они видълись не разъ. Однажды Лао-Цзы спросилъ углубленнаго въ занятія Конфуція, какую книгу онъ читаетъ. "И-Кингъ (Книгу Перемънъ), — отвъчалъ Конфуцій. Древніе мудрецы также постоянно ее читали". — "Мудрецы способны были ее читать, — возразилъ Лао-Цзы, — но для чего вамъ ее читать? Какова основа этой книги?" — "Въ ней говорится о че-

ловѣколюбіи и справедливости", отвѣчалъ мудрецъ. "Нынѣ справедливость и человѣколюбіе только звукъ нустой, — сказалъ Лао-Цзы. — Они лишь прикрываютъ жестокость и смущаютъ сердца людей. Никогда не было большихъ смутъ, чѣмъ теперь. Голубь не купается каждый день, чтобы выглядѣть бѣлымъ, и ворона не красится каждое утро, чтобы выглядѣть черной. Цебо естественно высоко, земля естественно плотна, солнце и луна естественно свѣтятъ, звѣзды и планеты естественно занимаютъ свои мѣста, растенія и деревья естественно распадаются на классы, согласно своимъ породамъ. Такимъ же образомъ, если вы развиваете Тао, если вы стремитесь къ нему всей душой, то вы достигнете его. Что значатъ человѣколюбіе и справедливость? Вы подобны человѣку, который бьетъ въ барабанъ, чтобы найти заблудившуюся овцу. Учитель! вы только смущаете природу человѣка".

Въ этомъ отрывкъ ярко сказывается различіе между основными положеніями Конфуція и Лао-Цзы. Конфуцій находиль, что въ его вукъ нужнуе всего исправить имена. Онъ хотълъ, чтобы люди были человѣколюбивыми и называли это человѣколюбіемъ; чтобы они исполняли обязанности по отношению въ родителямъ и называли это сыновнимъ благочестиемъ; чтобы они всею душой служили своему государю и называли это преданностью. Лао-Цзи, наоборотъ, находияъ, что если люди считаютъ себя человъколюбивыми, почтительными и преданными, то это върный признавъ того, что сущность исчезла и осталась только ея тёнь. Голубь не отъ купанья бываетъ бълымъ, и ворона не красится, чтобы быть черной. Если бы голубь началь купаться, а ворона краситься, то не было бы это признакомъ того, что они утратили естественную окраску? То же и съ люльми. Если бы всѣ были человѣколюбивыми, почтительными и преданными, то никто не толковаль бы объ этихъ качествахъ, а слъдовательно, ихъ никогда и не называли бы. Если бы всё люди были добродётельными, то самыя названія пороковъ не были бы извёстны.

Неудивительно, что Конфуцій двадцать лѣтъ добивался Тао, о которомъ проповѣдывалъ Лао-Цзы. "Если бы можно было предложить людямъ Тао, — говоритъ Лао-Цзы, — то всѣ захотѣли бы предложить его своему повелителю; если бы его можно было подарить людямъ, то всѣ захотѣли бы подарить его своимъ родителямъ; если бы его можно было возвѣстить людямъ, то всѣ захотѣли бы возвѣстить его своимъ братьямъ; если бы его можно было передать людямъ, то всѣ захотѣли бы передать его своимъ дѣтямъ. Почему же вы не можете пріобрѣсти его? Потому, что вы неспособны дать ему мѣсто въ глубинѣ вашего сердца".

На это Конфуцій могъ только отвѣтить въ духѣ фарисеевъ,

ссылаясь на свои заслуги. "Я издалъ Книгу Поэзіи,—говорилъ онъ,— Книгу Исторіи, Книгу Обрядовъ, Трактатъ о музыкъ и Книгу Перемънъ. Я написалъ лътопись Весна и Осень. Я читалъ правила древнихъ царей. Я освътилъ высокія дъянія мудрецовъ, и никто не удостаиваетъ взять меня на службу. Трудно, какъ вижу я, убъдить людей".

"Шесть свободныхъ искусствъ, — отвѣчалъ Лао-Цзы, — составляютъ наслѣдіе древнихъ царей. То, чѣмъ вы заннмаетесь, основывается исключительно на устарѣлыхъ примірахъ. Вы только идете по слѣдамъ прошлаго, не производя ничего новаго".

Послѣ этого свиданія Конфуцій возвратился къ своимъ ученикамъ и три дня не произносилъ ни слова. Какъ онъ самъ говорилъ, Лао-Цзы произвелъ на него глубокое впечатлѣніе. Бесѣдуя съ древнимъ философомъ, онъ чувствовалъ, что имѣетъ дѣло съ недюжиннымъ умомъ, а безпощадная критика, которой подверглись его доктрины, нѣсколько поколебала его собственную вѣру въ нихъ. "При звукѣ его голоса,— говорилъ Конфуцій,— я широко открылъ ротъ, высунулъ языкъ, и душа моя поверглась въ смущеніе".

Въ томъ же духѣ Лао-Цзы бесѣдовалъ съ ученикомъ Конфуція, Янгъ-Цзы. "Иятна тигра и леопарда и подвижность обезьяны привлекаютъ къ нимъ стрѣлы охотника", говорилъ онъ. На вопросъ, что онъ думаетъ объ управленіи знаменитыхъ древнихъ царей, Лао-Цзы отвѣчалъ: "Знаменитые цари управляли такъ, что ихъ заслуги распространялись по неизвѣстной имъ самимъ имперіи. Вліяніе ихъ примѣра простиралось на всѣ существа. Они вызывали счастье народа, не давая ему чувствовать своего присутствія. Добродѣтель ихъ была такъ высока, что ея нельзя выразить словами. Они жили въ непроницаемомъ уединеніи и были погружены въ Тао".

### ГЛАВА II.

## Тао-те-кингъ.

Какъ было сказано выше, Лао-Цзы, отправляясь изъ Китая въ неизвъстное путешествіе, передалъ стражу Ханкусскаго прохода плодъ своихъ многолётнихъ уединенныхъ размышленій – книгу, состоящую изъ пяти тысячъ јероглифовъ. Врядъ ли какая-нибудь распространенная религія основывалась на такомъ маленькомъ фундаменть. Широко разрастающаяся таоистская литература в суевърное учение, къ которому свелся весь современный таоизмъ, подобно перевернутой пирамидъ, имъющей маленькое основание, первоначально зиждились на этомъ крошечномъ томикъ. Мы говоримъ "первоначально", такъ какъ другія таоистскія произведенія теперь пріобрѣли уже большую популярность. Философія вышеупомянутой книги совершенно непоступна заурядному читателю, н даже ученые должны сознаться, что понимають мысли старато отшельника только въ общихъ чертахъ. "Не легко, – говоритъ одинъ извъстный туземный комментаторъ, — объяснить, какъ слъдуетъ, глубочайшія изреченія Лао-Цзы, и наука можетъ представить только ихъ общій смыслъ".

Европейскіе ученые встрѣчаютъ еще большія затрудненія. Какъ говоритъ *Rémusat* въ своемъ *Mémoire de Lao-tseu*: "Текстъ такъ теменъ, наши средства разобраться въ немъ такъ ничтожны, ми такъ мало знаемъ о событіяхъ, на которыя намекаетъ авторъ, однимъ словомъ, мы во всѣхъ отношеніяхъ такъ далеки отъ впечатлѣній, подъ которыми онъ писалъ свое сочиненіе, что было бы слишкомъ смѣло претендовать на точное воспроизведеніе его смысла, когда этотъ смыслъ намъ недоступенъ". Однако, даже тамъ, гдѣ нельзя дать точнаго объясненія, всегда легко подыскать болѣе или менѣе правдоподобное толкованіе, и вотъ появились цѣлыя полчища комментаторовъ и переводчиковъ, которые находили въ Тао-те-кингѣ подтвержденіе своихъ предвзятыхъ мнѣній и теорій.

Оставляя въ сторонѣ всѣ эти фантастическія разсужденія, мы видимъ, что Лао-Цзы въ Тао-те-кингѣ развиваетъ мысль о со-

отношеніи между міромъ и Тао. Тао, въ собственномъ смыслѣ, значить "путь" и относится въ предмету, который Лао-Цзы признаеть "безыменнымъ". Символически оно означаеть "истинное поведеніе", "разумъ", а также "слово". Переводчики знаменитаго сочиненія Лао-Цзы различно передавали его. Нриписывая ему то или иное значеніе, можно основываться на отдѣльныхъ выдержкахъ изъ текста, но нѣтъ такого названія, которое буквально соотвѣтствовало бы термину Тао. Это слово не есть измышленіе Лао-Цзы. Конфуцій постоянно употреблялъ его въ смыслѣ "Путь". Буддисты также употребляли его въ смыслѣ "Разумъ" и называли своихъ единовѣрцевъ Тао-джинъ, т. е. люди Разума. Если бы намъ пришлось однимъ словомъ перевести Тао, то мы предпочли бы то значеніе, которое ему придавалъ Конфуцій, а именно — путь, т. е. методъ. "Если бы я былъ одаренъ благоразуміемъ, то я шелъ бы по великому Тао... Великій Путь совершенно ровенъ, но люди любятъ ходить по тропинкамъ, — говоритъ Лао-Цзы. Тао больше, чѣмъ путь; это путь и путникъ вмѣстѣ. Это вѣчная дорога, которую проходятъ всѣ существа и предметы. Ее не создало никакое существо, такъ всѣ существа и предметы. Ее не создало никакое существо, такъ какъ она сама есть Существо. Она все и ничто, причина и слѣдствіе. Всѣ предметы происходять оть Тао, соотвѣт-

Тао неощутимо. На него смотришь, а не видишь. Его слушаешь, а не слышишь. Пытаешься коснуться его, а не можешь его схватить. Имъ пользуешься, а не можешь его исчерпать. Оно спокойно и пусто; оно обособленно и неизмѣнно; оно циркулируетъ вездѣ и не подвержено опасности. Оно всегда бездѣйствуетъ, а не оставляетъ ничего не сдѣланнымъ. Отъ него исходятъ явленія; благодаря ему они измѣняются, въ немъ они исчезаютъ. Безформенное, оно есть причина всѣхъ формъ. Безыменное оно даетъ начало небу и землѣ, съ именемъ, оно — мать всѣхъ вещей. Оно есть этическая сторона хорошаго человѣка и принципъ его дѣятельности. Итакъ, мы передали бы значеніе Тао слѣдующимъ образомъ: во-первыхъ, это абсолютъ, совокупность существованія и предметовъ; во-вторыхъ, — міръ явленій и его порядокъ, и вътретьихъ — этическая сторона хорошаго человѣка и принципъ его дѣятельности.

Пространное опредѣленіс, которое намъ необходимо, чтобы передать смыслъ одпого лишь слова Тао, уже показываетъ, какъ трудно объяснить туманныя и краткія выраженія Тао-те-кинга. Предметъ этого произведенія, какъ справедливо замѣчаетъ Watters, трудно поддается толкованію, даже при ясномъ, простомъ слогѣ и богатомъ языкѣ; а тѣмъ больше трудностей онъ представляетъ при краткихъ, загадочныхъ изреченіяхъ. Лао-Цзы, подобно дру-

гимъ философамъ, жившимъ и писавшимъ въ ту пору, когда литературный языкъ былъ въ зачаточномъ состояніи, имѣлъ въ своемъ распоряженіи весьма несовершенныя средства для передачи своего ученія. Языкъ его времени былъ бѣденъ, необработанъ и не могъ выразить глубокихъ мыслей созерцательнаго ума; въ лучшемъ случаѣ онъ могъ только "на половину открывать, а на половину скрывать душу". Краткія изреченія, несомнѣнно, служили текстами для проповѣдей, которыя старый философъ говорилъ своимъ ученикамъ. До насъ эти устные комментаріи и объясненія не дошли, а остались только заглавія.

Подобно Пислгору, Лао-Цзы первый пробудилъ въ Китак мысль. Въ отличіе отъ Конфуція, который въ выродившійся въкъ стремился воскресить ученіе древнихъ китайскихъ мудрецовъ, Лао-Цзы, повидимому, почерпнулъ свое вдохновеніе извит. Вся его система, цёликомъ и въ частностяхъ, носитъ вліяніе браманизма; и данныхъ для толкованія Тао-те-кинга нужно поэтому искать не въ древнихъ китайскихъ книгахъ, а въ сочиненіяхъ индійскихъ философовъ, главнымъ образомъ, школы Веданты.

Туманность Тао-те-кинга породила ложныя представленія о предметѣ, который старый философъ имѣетъ въ виду. Многіе въ затруднительныхъ случаяхъ склонны искать гдѣ-то далеко какогонибудь скрытаго и хитроумнаго объясненія вмѣсто того, чтобы допустить простое и очевидное толкованіе. Такая же судьба, большею частью, постигала сочиненія Лао-Цзы. Въ нихъ усматривали изліянія человѣконенавистника, проповѣдывавшаго строгое удаленіе отъ мірскихъ заботъ и тревогъ и даже отъ лицезрѣнія міра. Иные обвиняли автора въ томъ, что онъ писалъ безсмыслицу, а другіе, какъ мы видѣли, считали, что онъ предрекъ многія изъ великихъ христіанскихъ истинъ.

Безпристрастный изслёдователь, однако, убёдится, что, подобно Конфуцію, Лао-Цзы даетъ политико-этическую систему, но не стремится, какъ Конфуцій, произвести реформу путемъ обязательныхъ формальностей и установленій, а хочетъ вернуть народъ къ первобытному состоянію, когда формальностей еще не было и установленій еще не существовало. "Тамъ, гдѣ существуетъ много запрещеній, — говорилъ онъ, — народъ все бѣднѣетъ. Тамъ, гдѣ у народа много оружія, правительство имѣетъ все больше и больше хлопотъ. Чѣмъ больше хитрости и изобрѣтательности у людей, тѣмъ больше обнаруживается странныхъ вещей. Чѣмъ больше хитроумныхъ выдумокъ, тѣмъ больше появляется воровъ". Онъ далеко не человѣконенавистникъ, какъ утверждали иные: его сочиненія дышатъ теплою привязанностью къ людямъ и страстнымъ желаніемъ ихъ общественнаго и политическаго усовершенствованія.

Самоотреченіе онъ считаетъ главнымъ правиломъ и для государя и для народа. Любимое его сравненіе идеальной жизни — съ быстрымъ ручьемъ. Въ то время, какъ воды его оплодотворяютъ, очищаютъ и освѣжаютъ все на пути, онъ течетъ къ мѣсту, которое всѣ презираютъ. Мудрый правитель, который хочетъ быть выше народа, на словахъ будетъ ставить себя ниже его. Если онъ хочетъ быть впереди народа, то самъ долженъ держаться позади. Такимъ образомъ, хоть онъ и стоитъ выше, а народъ не чувствуетъ его давленія; хоть онъ и стоитъ выше, а народъ не чувствуетъ его давленія; хоть онъ и стоитъ впереди, а народъ не испытываетъ неудобствъ. Поэтому, вся имперія прославляетъ его, и никто не обиженъ. "Тотъ, кто приметъ на себя безчестіе страны, назовется ея властителемъ, а тотъ, кто приметъ на себя ея бъдствія, назовется царемъ міра".

Посредствомъ такихъ-то кроткихъ увъщаний хотълъ бы Лао-Цзы управлять имперіей и вернуть людей отъ бурныхь страстей. вызванныхъ въ нихъ княжескими междоусобіями, тиранніей и гнетомъ, къ первобытному состоянію, когда правиломъ жизни былъ "Великій Тао", когда человѣколюбіе и справедливость еще не имѣли названій; когда въ семьяхъ царило совершенное согласіе, а сыновнее почтение и отцовская нъжность еще не имъля мъста; когда въ государствъ былъ полный порядокъ, и върность отечеству еще не была извъстна. Развивая эту мысль, Лао-Цзы высказывается противъ современныхъ ему фарисеевъ, конфуціанцевъ. "Оставьте свою мудрость, — говоритъ онъ, — и отбросьте свое благоразуміе: тогда народъ будетъ во сто разъ счастливѣе. Откажитесь отъ своего человѣколюбія и отрѣшитесь отъ своей справедливости: тогда народъ возвратится къ сыновней преданности и родительской любви. Забудьте свое искусство и пожертвуйте своими доходами, и тогда воры исчезнуть... Показывайтесь въ собственномъ неприкрашенномъ видъ, сохраняйте чистоту, подавляйте эгонзмъ и обуздывайте свои честолюбивыя желанія".

Отрицая одни пункты въ ученіи Конфуція, Лао-Цзы соглашался съ другими. Въ Шу-Кингѣ неоднократно говорится, что истинно добродѣтельный государь, окруженный честными минисграми, силою своего примѣра больше вліяетъ на народъ, чѣмъ какими-либо законоположеніями или наказаніями. Вотъ къ этомуто состоянію онъ и хотѣлъ вернуть свою страну. Политическимъ дѣятелямъ, которые трубили на всѣхъ перекресткахъ о своей мудрости и объ испорченности своихъ противниковъ, онъ старался внушить, что многословіе есть безуміе и лучше не открывать рта, чѣмъ болтать безъ-толку; что многіе говоруны только больше запутываютъ государственныя дѣла, которыя каждый истинный гражданинъ долженъ приводить въ порядокъ, и что

блескъ искусственной политики можно смягчить лишь скромностью и самоотречениемъ.

Такъ было въ древнія времена, на которыя Лао-Цзы не менѣе Конфуція любить ссылаться. Тогда вст, обладающіе Тао, стремились не въ тому, чтобы сдёлать народъ умнымъ, а чтобъ сдёлать его простымъ; не въ тому, чтобы поощрять въ немъ лицемъріе н обманъ, а къ тому, чтобы научить его истиннымъ добродътедянъ: честности и безкорыстію. Такіе люди приносять благословеніе своей странь и дълають честь всему міру. Но философъ жалуется, что современные ему люди забыли сущность и гонятся за при-зракомъ. Лао-Цзы хотълъ бы, чтобы они обладали добродътелями, отъ которыхъ у нихъ есть только поверхностный налетъ. "Я цёню и уважаю три драгоцённыя вещи, - говорилъ Лао-Цзы, - а именносострадание, экономію и смирение. Будучи сострадательнымъ, я могу быть храбрымъ, будучи экономнымъ, я могу быть щедрымъ. будучи смиреннымъ, я могу сдёлаться начальникомъ надъ людьми. Но въ настоящее время люди отказались отъ состраданія и развивають въ себѣ только храбрость, отказались отъ экономіи н стремятся только въ щедрости, отказались отъ послъдняго мъста и ищутъ только перваго. Состраданіе побъждаетъ въ нападеніи и охраняеть въ защитъ. Когда Небо хочетъ спасти человъка, то оно окружаетъ его состраданиемъ".

Въ этихъ изреченіяхъ Лао-Цзы стоитъ настолько же выше Конфуція, насколько христіанская проповѣдь выше Моисеева закона. Конфуцій добивался внѣшняго очищенія сосуда. Онъ хотѣлъ точнаго выполненія обрядовъ и церемоній, какъ при дворѣ, такъ и на службѣ или въ кругу семьи, и соблюденія предписаній, до числа кушаній за обѣдомъ и позы въ постели включительно. Но Лао-Цзы пошелъ дальше и, исходя изъ неизмѣннаго закона природы, по которому во всемъ мірозданіи сила чередуется со слабостью и наоборотъ, проповѣдывалъ христіанскую мысль, что "кто возвышается, униженъ будетъ, и кто унижается, будетъ возвышенъ". Кто знаетъ свѣтъ и въ то же время держится въ тѣни, тотъ сдѣлается примѣромъ всего міра. Кто будетъ примѣромъ всему міру, тотъ не утратитъ вѣчной добродѣтели и возвратится къ абсолюту. Кто знаетъ сдълается долиной вселенной. Кто будетъ долиной вселенной, тотъ исполнится вѣчной добродѣтели и возвратится къ Тао.

Лао-Цзы раздёлялъ мнёніе Конфуція, что человёку по природё свойственно добро; что, избёгая мірскихъ искушеній и слёдуя чистымъ побужденіямъ своей природы, онъ будетъ обладать Тао и возвратится къ Тао. Житейская мудрость и познаніе добра и

кла губять человёка. Пусть онь возвратится къ той первобытной простотё, когда онъ находиль величайшее удовольствіе и наслажденіе въ семейныхь радостяхь, когда онъ вкушаль плоды отъ трудовъ своихъ и не зналь ни нужды, ни заботь! Только при такомъ условін онъ можеть выполнять человѣческія и гражданскія обязанности въ настоящемъ смыслё этого слова. Пусть лучше онъ будетъ невѣждой, чѣмъ обладаетъ житейской мудростью. Пусть лучше для передачи своихъ мыслей онъ завязываетъ узелки на веревкѣ, чѣмъ владѣетъ перомъ, какъ Конфуцій. Лучше быть скромнымъ и смиреннымъ, чѣмъ неугомоннымъ и борцомъ. Древніе философы были робки, подобно людямъ, переходящимъ черевъ рѣку. Они были благоразумны, подобно боящимся своихъ сосѣдей. Они были осмотрительны, какъ гости въ чужомъ домѣ. Они стушевывались, какъ тающій ледъ. Они были просты, какъ неотесанное дерево. Они были пусты, подобно долинѣ. Они были мрачны, подобно мутной водѣ. Поэтому они награждены были долгодеиствіемъ, и ихъ добродѣтель была совершенна.

Но дни борьбы человѣка по необходимости должны быть сочтепы. Сильный вѣтеръ не дуетъ цѣлое утро, и проливной дождь не идетъ цѣлый день. Такъ же и усилія человѣка: чѣмъ они напряженнѣе, тѣмъ они кратковременнѣе. Небо и земля постоянна. Мудрецъ ставитъ себя на послѣднее мѣсто и поэтому занимаетъ первое. Онъ не заботится о себѣ и поэтому живетъ долго. Лучше спокойное довольство, чѣмъ стремленіе къ изобилію. Когда домъ наполненъ золотомъ и драгоцѣнными камнями, то невозможно сохранить его въ цѣлости. Такимъ же образомъ богатство и почести вмѣстѣ съ гордостью влекутъ за собой наказаніе. Эти вещи не прочны: это лишь внѣшняя выставка, въ которой нѣтъ принадлежностей исгиннаго Тао. Когда Тао утрачивается, то приходитъ добродѣтель; когда добродѣтель утрачивается, то приходитъ милосердіе; когда справедливость утрачивается, то приходитъ благопристойность. Благопристойность — только остовъ вѣрности и вѣры и предтеча смущенія.

Привести народъ въ это состояніе аркадской простоты — вотъ главная цёль государя. Благо народа должно быть его первою и единственною зъботой; а такъ какъ въ его власти призывать на народъ благословеніе, то онъ отвётствененъ также и за каждое объдствіе. Все для народа и все посредствомъ народа — вотъ девизъ его далеко не деспотическаго управленія. Государь назначается Небомъ, и народъ утверждаетъ это назначеніе. Пока правитель оправдываетъ довёріе и слёдуетъ побужденіямъ своей иде-

Вед. религи Востока.

27

альной природы, тронъ остается за нимъ; но та же сила, которая его возвела на престолъ, можетъ и лишить его власти. Если онъ уклонится отъ Тао, то Небо перестанетъ ему покровительствовать, и народъ нарушитъ свою присягу. "Благородные приписываютъ себб простое происхожденіе, и высокопоставленныя лица считаютъ своею опорой и поддержкой низкихъ. По этой-то причинъ цари и князья именуютъ себя "сиротами", "одинокими" и "людьми, лишенными добродътели". Развъ это не признаніе, что они держатся на низшихъ? Опровергните это! Карта, разорванная на клочки, не есть уже карта. Мудрецъ не хочетъ, чтобы къ нему относились какъ къ нефриту, или чтобы съ нимъ презрительно обращались, какъ съ камнемъ".

Мудрый правитель помнить, что "народъ растеть, а не со-здается руками человѣческими", и что духовнаго оружія міра нельзя сдёлать ни законами, ни постановленіями. Онъ будеть стараться поэтому, чтобы сердца его подданныхъ были пусты, а желудки ихъ были наполнены; будетъ стараться ослабить ихъ волю и укрѣпить ихъ кости; будетъ охранять ихъ отъ желаній и познанія зла, и будеть держать въ покорности тёхъ, которые внусили отъ древа познанія добра и зла. Онъ будетъ вызывать бездѣятельность, и тогда все будетъ въ порядвѣ. Вотъ что требуется, чтобы обезпечить счастье народа. Различныя запрещенія и постоянное вытыпательство въ политическія и общественныя дёла лишь увеличиваютъ зло, которое нужно предотвратить. Если только государь любить повой, избъгаеть законодательства и свободень оть вождельний, то все добровольно покорится ему. Небо и Земля въ совокупности пошлютъ ему прохладительную росу, и люди сами будуть жить въ согласіи. Посягать на свободу народа, значить отрицать въ немъ существование Тао и делать подданныхъ рабами правилъ, а не свободными людьми принциповъ. Такимъ именно образомъ правили древніе цари, и "въ тъ добрыя и старыя времена" рука, державшая бразды правленія, бывала такъ легка, что народъ лишь по имени зналъ о существованіи своихъ властителей. Въ слёдующій вёкъ, когда правители стали считаться мудрецами, народъ почувствовалъ къ нимъ при-вязанность и началъ льстить имъ. Еще позже, когда они стали хвалиться мудростью, народъ началъ ихъ бояться и, подъ конецъ, вогда они принялись твердить о милосердіи и справедливости, народъ сталъ презирать ихъ. Итакъ, народъ потерялъ врожденное ему обуздывающее вліяніе и, чтобъ поддерживать добродътель, сталь зависёть оть законовь и постановленій. Но такъ какъ, если Тао утрачено, то всё они-лишь призраки, сбивающіе людей все дальше и дальше съ истиннаго пути, то народъ постепенно па-

далъ все ниже и ниже, пока страна не достигла современнаго Лао-Цзы состоянія смутъ и разоренія.

Отличительною чертой этой эпохи было полнайшее беззаконіе. Необузданныя страсти, вызванныя честолюбіемъ и поддерживаемыя алчностью, охватили все общество. Люди добивались только своихъ личныхъ цёлей, не признавали никакихъ правъ и не уважали никакихъ учреждений. Война и распри, расхищение и грабежъ сделались обычными явленіями. Правители, вибсто того, чтобы охранять подданныхъ и заботиться объ ихъ благъ, увеличивали налоги, требовали добавочныхъ податей и высылали войска навстричу непріятелей прямо черезь заскянныя поля. Народъ разорялся отъ ихъ непомърныхъ взысканій и приходиль въ отчаяніе оть своей безысходной нужды. Немудрено поэтому, что человёкъ, который отказался отъ должности архиваріуса при дворъ Чоу, чтобы своимъ присутствіемъ не потворствовать беззаконію правителя, возвысних свой голосъ противъ современнаго гнета, противъ грёха отъ необузданныхъ желаній, противъ бёды отъ неудовлетворенности и противъ несчастья отъ жажды пріобръсти многое.

Глядя на невоздёланныя поля и заброшенные дома своего родного вняжества, онъ указываеть, что тамъ, гдё стояли войска, растуть колючки и шипы. Онъ говорить, что по слёдамъ большой арміи всегда двигаются нужда и голодъ. Вмёсто полей, гдё пашутъ на рабочихъ лошадяхъ, здёсь огромиый выгонъ, гдё пасутся кавалерійскія лошади. Сошники перекованы на "злополучныя орудія", т. е. военные доспёхи. Лёвая, слабая сторона, которая въ мирное время считается почетнымъ мёстомъ, забыта для сильной правой руки, которою воины сёютъ вокругъ себя смерть и разореніе. Быть на сторонё мира, значитъ вызывать презрёніе людей, которые особенно хвалятся тёмъ, что покорили своихъ и отняли у нихъ земли и сокровища.

Какъ отличается отъ этого поведеніе высшаго человёка! Миръ его главная цёль, и жизнь подобныхъ ему существъ составляетъ предметъ его главныхъ заботъ. Онъ берется за оружіе только въ врайности, когда всё другія средства испробованы, и сражается грабро, но все лишь во имя доброй цёли. "Онъ ничего не предпринимаетъ ради силы. Овъ наноситъ рёшительный ударъ вовремя, но не хвалится имъ. Онъ наноситъ рёшительный ударъ, вовремя, но не хвалится имъ. Онъ наноситъ рёшительный ударъ, но не гордится имъ. Онъ наноситъ рёшительный ударъ, но не гордится имъ. Онъ ваноситъ рёшительный ударъ, но не кичится имъ". Напротивъ, онъ горючими слезами оцлакиваетъ каждаго убитаго и складываетъ оружіе тотчасъ же по миновани необходимостн. Когда походъ оконченъ, онъ занимаетъ чёсто справа, какъ будто на похоронахъ, такъ какъ чувствуетъ, что служилъ орудіемъ гибели своихъ ближнихъ и хочетъ

оплакивать ихъ смерть. Истинно великій полководецъ не любить войны; онъ чуждъ страстности и мстительности. Онъ командуеть битвой, но предпочитаетъ не вести отряда. Онъ охотнѣе выжндаетъ нападенія, чѣмъ самъ наступаетъ. Если бы всё люди такъ думали, то не было бы натиска въ рядахъ; жаждущіе битвы не обнажали бы оружія, никто не кидался бы на непріятеля съ безразсудною поспѣшностью и не хватался бы за оружіе, нока непріятель не бросится на него. Хорошій полководецъ никогда легкомысленно не затѣетъ войны, такъ какъ онъ знаетъ, что это самый върный способъ лишиться сокровищъ. Если въ битвѣ сталкиваются враждебные воины, то всегда побѣждаетъ сострадательный.

Возвращаясь послѣ заключенія мира, онъ знаетъ, что противъ него должно остаться злобное чувство и потому не измѣняетъ порядка вещей. Онъ со своей стороны исполняетъ договоръ, а отъ другой — ничего не требуетъ. Онъ придерживается только соб ственныхъ обѣщаній и собственныхъ правъ. Если бы такимъ образомъ руководитъ и управлять народомъ, то, даже имѣя панцыри, онъ не надѣвалъ бы ихъ и тогда избѣжалъ бы смертельной опасности, которая неминуемо слѣдуетъ за употребленіемъ оружія, какъ смерть неминуемо ожидаетъ рыбу, вынутую изъ воды. Изреченія Лао-Цзы по этому вопросу полны глубокой мудрости

и такъ же примънимы къ современнымъ западнымъ странамъ, кавъ они были примёнимы въ витайскимъ вняжествамъ двё тысяче явть тому назадъ. Не такъ давно мы видбли войны, начатыя "легкомысленно" и окончившіяся "дорогою цёной" для зачинщековъ. Мы видёли, что миръ былъ заключенъ на тяжелыхъ условіяхъ, вызывающихъ горькое чувство несправедливости, и, нако-нецъ, видѣли, что побѣдители поплатились за притѣсненіе побѣжденныхъ. Идеалъ Лао-Цзы въ нашъ матеріальный въкъ можетъ показаться непримённымъ или непригоднымъ. Но эпоха Лао-Цзы отличалась исключительными безпорядками, и бъдствія, о которыхъ мы имѣемъ лишь смутное понятіе по дошедшимъ до насъ преданіямъ, со всѣхъ сторонъ окружали его. Онъ собственными глазами видёль злополучные результаты ненасытнаго честолюбія правителей и крайней распущенности народа. "Увы! — говориль онъ. — Народъ не хочеть очнуться отъ своего безумія и исполненъ честолюбивыхъ желаній". При такомъ положеніи дѣлъ, по его мнёнію, нужны были исключительныя мёры. Конфуцій думаль свести ученіе древнихъ мудрецовъ въ сводъ подробнѣйшихъ обря-довъ, и потерпѣлъ неудачу. Лао-Цзы попытался отбросить всякія формальности и церемоніи и достигнуть принциповъ, на кото-рыхъ онѣ основывались, но тоже потерпѣлъ неудачу. Въ смутныя

времена, когда люди предаются страстямъ и руководятся правиломъ: "каждый для себя", учитель, желающій подавить эгонстическія стремленія и личное честолюбіе, долженъ представить, взамѣнъ требуемой имъ жертвы, какое-нибудь осязательное преимущество. Заманчивыя обѣщанія обонхъ философовъ ограничивались тѣмъ, что добродѣтель сама себя вознаграждаетъ. Правда, Лао-Цзы обѣщаетъ, что человѣкъ, который слѣдуетъ Тао, такъ же глубово узнаетъ дѣла Тао, какъ тотъ, который не одержимъ страстями; что онъ узритъ начало вещей и постигнетъ свѣтъ, который приведетъ его къ сіянію, что онъ будетъ "подобенъ ребенку, котораго не жалятъ ядовитые гады, не терзаютъ днкіе звѣри и не клюютъ хищныя птицы"; что дни его земного существованія продлятся не вслѣдствіе заботъ о собственномъ благополучіи, а благодаря отрѣшенію отъ эгонзма. И когда на склонѣ дней придетъ смерть, ему нечего бояться зла, такъ какъ ему ужъ не грозить погибель. Какъ онъ исходить отъ Тао, такъ точно онъ и возвратится къ Тао, и будетъ существовать до тѣхъ поръ, пока Тао или Небо существуютъ. Вѣчная мать всего существующаго съ восторгомъ приметъ его въ себя, и онъ возвратится къ спокойной вѣчности.

По тѣмъ же причинамъ, которыя дѣлали его врагомъ войны и всякаго притѣсненія, Лао-Цзы возставалъ и противъ смертнаго наказанія. Кромъ того, онъ полагалъ, что при хорошемъ управле-ніи государство не можетъ нуждаться въ смертныхъ или другихъ наказаніяхъ. По его мнёнію, если бы внушить народу любовь къ простотъ и чистотъ, то преступность исчезла бы. Но стремление въ богатству, учености и чинамъ развращаетъ умы людей, возбуждаеть ихъ страсти и заставляеть ихъ легкомысленно относиться къ смерти. Человъкъ, который склоненъ къ удовольствіямъ и удовлетворяеть своимъ страстямъ, никогда не цёнитъ жизни. Только для тёхъ, которые видятъ въ жизни серіозную цёль и твердо върять въ будущее существованіе, она имбеть настоящій смыслъ. Люди, живущіе единственно для наслажденія или для потворства своимъ эгонстическимъ фантазіямъ, готовы лишиться жизни, если по той или иной причнит ихъ прихоти не бываютъ удовлетворены или ихъ честолюбивые замыслы разстраиваются. Разъ люди достигли этого состоянія, то никакія наказанія не предотвратятъ ихъ отъ гръха. "Если люди не боятся смерти, то зачъмъ же казнить ихъ смертью?" Но если находится человъкъ, достойный смерти, то это дъло Великаго Палача, такъ какъ въ его рукахъ жизнь и смерть. Кого захочетъ, онъ умертвитъ, кого захочетъ, оставитъ въ живыхъ. Что такое человъкъ, чтобы онъ смѣлъ становиться между злодѣемъ и судьею? "Если человѣкъ

беретъ на себя роль палача, то это все равно, что тесать работу за Великаго Архитектора. А кто берется тесать работу за Великаго Архитектора, тотъ въ ръдкомъ случат не поранить себт рукъ".

Лао-Цам идетъ еще дальше и говоритъ: "Не судите своихъ ближнихъ. Будьте довольны собою. Будьте цѣломудренными и не карайте другихъ. Будьте сами вполнѣ благопристойными, не рѣжьте и не душите другихъ. Учитесь прощать несчастному его испорченность. Если одинъ человѣкъ умираетъ, а другой остается въ живыхъ, то почему же считать, что на того или другого сошелъ небесный гнѣвъ? Истинно добрый человѣкъ любитъ всѣхъ людей и не отвергаетъ никого. Онъ уважаетъ все и ничего не отрицаетъ. Онъ водится съ хорошими людьми и обмѣнивается съ ними наставленіями, а надъ дурными людьми онъ работаетъ, какъ надъ матеріаломъ, и ставитъ главной цѣлью своей жизни вернуть ихъ къ Тао. Но тотъ, вто не уважаетъ своего наставника и не любитъ своего матеріала, сильно заблуждается, хотя бы его и считали мудрымъ".

### ГЛАВА III. <sup>•</sup>

### Тао-те-кингъ.

#### (Продолженіе).

По вопросамъ этики Дао-Цзы высказывался совершенно ясно. Но, давая правственную оцёнку его изреченій, необходимо помнить, что хотя многія его правила примѣнимы ко всему міру, но самъ онъ не столько былъ общимъ учителемъ, сколько протестовалъ противъ современныхъ ему пороковъ. Онъ видълъ честодюбивыхъ и жестовихъ людей и проповъдывалъ имъ скромность и самообузданіе. Онъ видѣлъ людей алчныхъ, стремящихся къ наживѣ, и распущенныхъ — и проповъдывалъ имъ самоотречение и сдержанность. Но этимъ онъ и ограничился. О доблести, истинъ и честности онъ высказывался мало, и тутъ ему далево до Конфуція, который придаваль большое значение вышеупомянутымь добродьтелямъ. Быть-можетъ, Лао-Цзы полагалъ, что въ большемъ заключается и меньшее, и если удастся сдёлать людей скромными, самоотверженными и добродътельными, то ужъ не понадобится проповъдывать имъ истину, честность или доблесть. Но если онъ въ этомъ и уступалъ Конфуцію, то значительно превзошелъ его, проповъдуя поистинъ христіанское правило: "плати добромъ за зло". До такой высоты Конфуцій не поднялся, и когда спрашивали его мибнія о чувствъ, выраженномъ его современникомъ, то, какъ мы видёли, его дёловой умъ не могъ осилить этого великаго правила.

Подобно Конфуцію, Лао-Цзы считаетъ идеальнымъ человѣкомъ мудреца. Онъ есть средоточіе всякой добродѣтели. Онъ великодушенъ, онъ правовѣренъ, онъ равенъ Небу, онъ воплощеніе Тао, онъ знаетъ вѣчность. Всѣ люди должны стремиться къ тому, чтобы достигнуть этого высокаго состоянія, и поэтому должны быть свромными, сдержанными. Они не должны возвеличивать себя; тогда они смогутъ пріобрѣсти величіе. Знать другихъ, значитъ быть мудрымъ, а знать себя самого, значитъ быть просвѣщеннымъ. Кто побѣждаетъ другихъ, силенъ, а кто побѣждаетъ себя, могучъ. У кого удовлетворенный умъ, тотъ богатъ. Кто дѣй-

Digitized by Google

ствуетъ энергично, тотъ имбетъ передъ собою цёль. Кто не дбйствуетъ противъ своей природы, тотъ долгоденствуетъ, а кто умираетъ и не погибаетъ, получаетъ въчность.

Принято уважать сильныхъ и презирать слабыхъ. Но люде забывають, что изъ слабости вытекаеть сила и что нъжныя веща часто побъждають твердыя. Во всемъ мірь нать болье слабаго тёла, чёмъ вода, и тёмъ не менёе она сильнёе всего разрушаеть плотныя и твердыя тёла. Развё мягкое и гибкое ползучее растеніе не истощаеть, а подчась и не губить сильнаго дерева, вокругъ котораго оно обвивается? Какая скала можетъ устоять передъ непрерывно подтачивающей ее каплей воды? Все трудное на свътъ должно начинаться съ легваго и все веливое – происходить изъ малаго. "Мудрецъ никогда не берется за великое и поэтому можетъ выполнить великое. Тотъ, кто безъ труда соглашается, рёдко держить слово, а тоть, кому многое дается легко, будеть также имъть много затруднений. Мудрецъ считаеть всь вещи трудными и никогда не имбетъ затрудненій". Другими словами, онъ предвидитъ наступление дурныхъ временъ и благодаря своей осмотрительности, принимаеть мѣры. Онъ помнитъ, что дерево, широко раскинувшее вътви, выросло изъ слабаго побъга, и что девятиэтажный замокъ былъ воздвигнутъ на маленькой насыпи. Поэтому онъ берется за работу, когда она еще не оформлена, и устранваетъ дъла до наступления безпорядковъ. Все хрупкое легко разбивается и все мелкое легко разсыпается. Онъ такъ же тщательно доканчиваетъ дъло, какъ и начинаетъ его. и поэтому всегда даеть ему успѣшный обороть.

Мудрый человѣкъ остерегается мелкихъ проявленій зла, какъ въ своемъ сердцѣ, такъ и въ окружающемъ мірѣ, и, такимъ образомъ, совершаетъ великія дѣла. Уничтожая стмена, онъ разрушаетъ огромный лѣсъ, который выросъ бы изъ нихъ. Онъ смиряется и этимъ избѣгаетъ грозныхъ пораженій, которымъ подвержена высокомѣрная гордость. Онъ унижается и этимъ предохраняетъ себя; онъ сгибается и отъ этого выпрямляется; онъ смирается и отъ этого удовлетворяется. Онъ умалястъ себя и отъ этого преуспѣваетъ. Онъ отрѣшается отъ страстей и тогда овладѣваетъ духовною сущностью Тао. Онъ тщательно охраняетъ "внутренняго человѣка" и неприкосновеннымъ возвратится туда, откуда произошелъ. Онъ привязывается только къ дѣйствительному и отстраняется отъ всего показного и поверхностнаго. Онъ цѣнитъ состраданіе, экономію и смиреніе.

Лао-Цзы, такъ же, какъ и Конфуцій, считалъ болтуна подозрительною личностью. Человъкъ не можетъ спокойно стоять на ципочкахъ; и человъкъ, который ностояно старается занять первое

<page-header><page-header><text><text><text>

ство — какъ будто глупость. Его величайшее красноръчіе — какъ будто заиканіе. Дъятельность побъждаетъ холодъ, и спокойствіе побъждаетъ жаръ; но есть чистота и покой, при помощи которыхъ человъкъ можетъ управлять всъмъ міромъ". Какъ можно судить изъ Тао-те-кинга, Лао-Цзы не признавалъ

Какъ можно судить изъ Тао-те-кинга, Лао-Цзы не признаваль личнаго Бога, и, дёйствительно, такое върованіе шло бы въ разрѣзъ со всею его философіей. Въ его системѣ не отведено мѣста высшему Богу, и онъ единственный разъ упоминаетъ о небесномъ "правителѣ". "Тао пусто, — говоритъ онъ, — въ дѣйствіи оно не истощимо, въ своей глубинѣ оно даетъ начало всѣмъ вещамъ. Оно притупляетъ острые углы. Оно распутываетъ безпорядки. Оно смягчаетъ ослѣпительный свѣтъ. Оно разсыпаетъ пыль. Оно какъ будто въ вѣчномъ покоѣ. Я не знаю, чье оно порожденіе. Оно, повидимому, существовало раньше Бога". Тао — безусловное существо, которое въ отвлеченномъ смыслѣ не можетъ быть выражено словами, и даетъ начало небу, землѣ и даже самому Богу, а съ именемъ оно — мать всѣхъ вещей.

Подобно любящему отцу, оно заботится о всёхъ созданіяхъ. Черезъ его двери всё они вышли въ жизнь, и, несмотря на перемёны и превратности существованія, оно тянется направо и налёво отъ нихъ, любовно поддерживая ихъ, подавая всёмъ жизнь и никому не отказывая. Хотя оно впереди всего, выше всего и во всемъ, но не приписываетъ себё власти, и хотя все покоряется ему, но оно не считаетъ себя владыкой; хотя оно совершенствуетъ, охраняетъ и покрываетъ все, но не 'хвалится силой, а признаетъ своею главною чертой слабость. Оно не борется съ человъкомъ. Обладающіе имъ находятъ въ немъ благодѣтельнаго и всемогущаго покровителя, а отвергающимъ его приходится убѣ диться въ ложномъ направленіи своего пути. "Держитесь великой формы Тао, и весь міръ пойдетъ къ вамъ. Онъ пойдетъ къ вамъ и останется невредимымъ; а его покой и миръ прославятся". Можно достигнуть Тао даже при жизни, и созданіе способно отождествиться съ создателемъ, благодаря отрѣшенію отъ личности.

Нельзя не замѣтить сходства между возвращеніемъ къ Тао и достиженіемъ буддійской Нирваны. Но есть между ними существенная разница: достиженіе Нирваны, это — прекращеніе существованія, а возвращеніе къ Тао — только призывъ конечнаго къ безконечному, творенія къ творцу.

Ствования, а возвращение из тао — только призыва консчнато из Судя по даннымъ Тао-те-кинга, Лао-Цзы лишь слабо вёрнлъ въ духовъ и то лишь низшихъ, какимъ и донынѣ поклоняются послѣдователи Тао. Подобно Конфуцію, и онъ считалъ, что мудрецъ имѣетъ власть надъ духами. Нусть же мудрецъ занимаетъ тронъ, и тогда отраженіе его добродѣтели заставитъ демоновъ

прятать головы, не потойу, чтобы они потеряли способность къ злу, а потому, что зло никогда не можетъ побъдить добра.

Лао-Цзы создалъ не духовную религію, а родъ мистицизма, обусловленный его огорченіемъ отъ безнадежной будущности, которую онъ видѣлъ въ своей странѣ, и его страстнымъ стремленіемъ къ покою, котораго онъ не могъ найти среди людей, искавшихъ въ жизни только личнаго блага, наперекоръ справедливости. Много лѣтъ онъ таилъ все это въ себѣ и молчалъ, но, наконецъ, не выдержалъ и выразилъ свой протестъ противъ современныхъ ему буквоѣдства, лицемѣрія, формалнзма и схоластиви. У него не находилось комплиментовъ для такихъ людей, какъ Конфуцій, которые щеголяли передъ міромъ своею добродѣтелью и хвалились превосходствомъ своихъ рѣчей и поступковъ. Въ его глазахъ "чистое дѣйствіе виутренняго отреченія было цѣннѣе, чѣмъ сто тысячъ проявленій собственной воли". И кто не согласится съ тѣмъ, что онъ былъ правъ?

Какъ уже было указано, система Лао-Цзы — политико-этическая. Такою онъ считалъ ее самъ и того же мнёнія о ней держались его ближайшіе послёдователи. Было ли это слёдствіемъ глубокой умозрительной вёры въ происхожденіе вселенной, или же вело къ такой вёрё, но изъ показаній, разбросанныхъ по Тао-те-кингу, очевидно, что Лао-Цзы выработалъ въ своемъ умё полную теорію о существованіи матеріальнаго міра и о положеніи человёка.

По его мнёнію, всё существа произошли отъ Тао, "матери бездны" или "матери всёхъ вещей". Виачалё было Тао, хотя отвлеченное, не поддающееся словамъ, но Лао-Цзы смотрёлъ на него, какъ на скрытое существованіе или, какъ онъ иначе выражался, на несуществованіе. "Съ этой точки зрёнія оно неощутимо для человёка, и о немъ можно говорить только отрицательно. Въ өтомъ смыслё названія: несуществующій, неограниченный или безконечный, неявный, нематеріальный, особенно употребительны по отношенію въ Тао". (Watters). Оно соотвётствуетъ хаосу и есть начало земли и неба. Послё такого созданія оно переходитъ отъ скрытаго къ явному существованію, и изъ несуществованія вытекаетъ существованіе. Но въ скрытомъ или въ явномъ существованіи оно все-таки Тао, а существованіе и несуществованія считаются за одно, такъ какъ, хотя въ явленіяхъ ихъ два, но по имени только одно. Въ скрытомъ существованіи Тао "пусто", "спокойно", "свободно", "безформенно" и "нематеріально". "Паверху оно не ярко, а внизу оно не мрачно. Оно безграничено въ дъйствіи и его нельзя назвать именемъ. Возвращаясь, оно переходитъ въ ничто. Это я называю явленіемъ неявленія, формой ничтожности, это разбиваетъ изслёдованіе". Оно невидимо, несышно, несышно

и недостижимо. Въ то же время оно въ скрытомъ видѣ содер-житъ жизнь, форму и сущность, и отъ него происходитъ все со-зданное: небо наверху, земля внизу и всѣ обитатели земли. Но мало того, что оно создаетъ, оно еще печется о своемъ созданіи съ нѣжностью отца. Оно входитъ въ жизнь каждаго от-дѣльнаго предмета. Оно проникаетъ въ непроницаемое; оно прозабдини об измостию отдан опо влодить вы шпов имадаго от дѣльнаго предмета. Оно проникаетъ въ непроницаемое; оно про-изводитъ, питаетъ, расширяетъ, кормитъ, совершенствуетъ, дѣ-лаетъ зрѣлыми, охраняетъ и покрываетъ всѣ вещи. Оно есть слава хорошаго человѣка и надежда дурного. Оно возвышаетъ смирен-наго и сбиваетъ спесь съ надменнаго. Оно уравниваетъ положе-нія людей, отнимая у того, кто имѣетъ избытокъ, и отдавая тому, кто терпитъ нужду. Оно благословляетъ тѣхъ, кто помогаетъ другимъ въ несчастіи, и подаетъ вдвойнѣ тѣмъ, кто выручаетъ нуждающихся. Опо всеобъемлюще, но дѣла его видны. Оно всегда бездѣятельно, но не оставляетъ ничего несдѣланнымъ. Оно все н ничего, мельчайшій атомъ и цѣлое. Оно единство міра и вслѣд-ствіе этого поддерживаетъ, укрѣпляетъ и питаетъ всѣ созданія. Первая глава Тао-те-кинга гласитъ, что "безыменное есть на-чало земли и неба". Въ другомъ мѣстѣ мы узнаемъ тайну про-цессовъ, которые ведутъ къ этому созданію. Тао произвело одну великую первопричнну. Отъ одного произошли два: мужское и женское начала природы. Отъ двухъ произошли три, а отъ трехъ произошли уже всѣ вещи, начиная отъ неба и земли. О Небѣ Лао-Цзы трактуетъ въ томъ же духѣ, какъ Конфуцій, но гораздо

Лао-Цзы трактуеть въ томъ же духѣ, какъ Конфуцій, но гораздо сдержаннѣс. Оба учителя подъ этимъ названіемъ разумѣють н видимое небо и олицетворенное Небо. Конфуцій говорить, что видимое небо и олицетворенное Небо. Конфуцій говорить, что мудрецъ равенъ Небу. Лао-Цзы говорить, что мудрецъ союз-никъ Неба, что онъ — само Небо. По его словамъ, Небо даетъ землѣ законы такъ же точно, какъ оно само получаетъ законъ отъ Тао. Оно не имѣетъ привязанностей, а смотритъ на все суще-ствующее, какъ на траву, пригодную для жертвоприношеній, то-есть для временной цѣли. Оно въ равной степени чуждо эгонзма и пристрастія. Оно не стремится къ жизни, и поэтому долговѣчно. Оно велико и сострадательно, и всегда готово спасти людей. Какъ вещественное небо, оно поддерживаетъ свое существованіе "яс-ностью", которая обусловливается его единствомъ съ Тао. О землѣ говорится приблизительно такъ же. Она ниже Неба и

ностью, которая обусловливается его единствомъ съ тао.
 0 землѣ говорится приблизительно такъ же. Она ниже Неба п
 какъ личность и какъ часть вещественнаго міра, но соединена
 съ Небомъ въ своемъ существованіи и въ своихъ отношеніяхъ къ
 людямъ. Въ качествѣ вещественной земли ее охраняетъ отъ рас паденія ея единство съ Тао.

Далбе, изъ могучихъ нъдръ Тао вышли всъ существа, подтвер-ждающія въчный законъ природы, именно, — постояннаго чередова-

нія силы и слабости. Существованіе и несуществованіе взанмно порождають другь друга; такія же соотношенія бывають между труднымь и легкимь, длиннымь и короткимь, высокимь и низкимь, тихимь и громкимь, предыдущимь и послёдующимь. Человѣкь тоже при жизни гибокь и нѣжень а послё смерти неподвижень и твердъ. Такь и все остальное. Когда кусты и деревья, которые постоянно были нѣжными и мягкими, засыхають и твердѣють, то это признакь ихъ увяданія. Когда дерево дѣлается крѣпкимь, то его срубають. Итакъ, крѣпкое низвергають, а слабое и нѣжное возвышають. Тяжелое есть корень легкаго. Покой управляеть движеніемъ.

Всё предметы существують нёкоторое время, а затёмь погибають. Всё они вмёстё были призваны къ существованію, и каждому изъ иихъ опредёлено время роста и зрёлости, но, достигнувъ высшей силы, онъ сразу старбеть и возвращается къ своему корню. "Это называется возвращеніемъ судьби". Прочна только пустота, которая приноситъ большую пользу. Такъ, напримёръ, пространство между небомъ и землею можно уподобить кузнечному мёху, который хотя и пустъ, но никогда не спадается, и чёмъ больше онъ въ ходу, тёмъ больше раздувается. То же можно сказать про колесо телёги, про глиняный сосудъ, про окна и двери. Вездѣ есть несуществующая или пустая часть, которая полезна. Спицы и ступица колеса, стёнки глинянаго сосуда, дверныя и оконныя рамы нужны, но польза ихъ обусловливается пустою частью. "Можно сказать, что существованіе соотвѣтствуетъ прибыли, а несуществованіе—пользѣ". Чтобы ослабить предметъ, нужно сначала его укрѣнить; чтобы опрокинуть его, нужно его сначала поднять. То, что нужно отнять, нужно сначала дать.

Въ преимуществъ существованія надъ несуществованіемъ заключается тотъ урокъ, который Лао-Цзы особенно хотъ́лъ запечатлѣть въ человѣкѣ. Всѣ дюди и во всѣ времена главнымѣ образомъ заботились о своемъ тѣлѣ и пренебрегали развитіемъ личности, искали чувственныхъ наслажденій и забывали о важности души. Каковы же послѣдствія? Пять цвѣтовъ, которые такъ восхищаютъ нашъ взоръ, нерѣдко производятъ слѣпоту. Пять звуковъ, которые очаровываютъ нашъ слухъ, нерѣдко производятъ глухоту. Нёбо человѣка, которое сначала наслаждается пятью вкусами, вскорѣ теряетъ способность ихъ различать. Стремленіе къ наслажденію и честолюбію также обманчиво. Катаніе и охота сводятъ человѣка съ ума, а трудно достижимыя вещи навлекають на него бѣду. "Поэтому мудрецъ дѣлаетъ для внутренней личности, а не для глазъ. Онъ отстраняетъ одно, чтобы взять другое". Онъ помнитъ, что покой управляетъ движеніемъ, и нц-

когда не позволяетъ себѣ выйти изъ состоянія спокойствія и серіозности.

Таково ученіе, которое Лао-Цзы изложиль въ Тао-те-кингь. Мы встрѣчаемъ много аналогій съ этимъ древнимъ вѣрованіемъ въ восточныхъ и западныхъ странахъ. Интересно, что созерцание однихъ и тъхъ же предметовъ, имъющихъ высшее значение для человѣка. породило одинаковые результаты у проницательныхъ грековъ, у хитроумныхъ индусовъ и у прозаичныхъ китайцевъ. О жизни Лао-Цзы такъ мало извёстно, что мы не можемъ сказать, позаимствоваль ли онъ свое учение изъ Индіи, или нѣтъ. Но какъ бы то ни было, а сходство между основами индусскаго мистицизма и таоизма поразительное. Когда мы узнаемъ, что индусский мистицизмъ "требуетъ безворыстной любви взамънъ корыстной религін; что онъ реагируетъ противъ церемоніальныхъ предписаній и педантической литературы Ведъ; что онъ отождествляетъ въ своемъ пантеизмъ субъекта съ объектомъ, поклонника съ предметомъ поклоненія; что онъ стремится къ сліянію съ безконечнымъ; что онъ считаетъ нужнымъ для этого полнъйшее бездъйствіе, самоуглубленіе и прекращеніе всякихъ силъ; что онъ имбетъ свои миеическія чудодвиственныя объясненія, т. е. свою сверхъестественную область" (Vaughan), то мы, словно въ зеркалѣ, видимъ различныя фазы, которыя табизмъ пережилъ съ того времени, какъ онъ впервые зародился въ умѣ Лао-Цзы, и вплоть до позднъйшаго его суевърнаго развитія.

Лао-Цзы не раздёляль многихъ заблужденій, которыя впослёдствін вкрались въ его систему. Онъ пропов'єдываль не суев'єрное ученіе, а отвлеченную въру въ безконечную сущность. Хотя его ученіе и повело въ пантеистическому отождествленію творенія съ творцомъ, а въ нѣкоторыхъ его изреченіяхъ усмотрѣна была система чаръ и заклинаний, которая въ поздивишія времена уронила религію, но все же Тао-те-вингь, безспорно, свидѣтельствуеть, что его авторъ былъ чуждъ всъхъ этихъ суевърій. Обоготвореніе человъка прямо противоръчитъ смиренію и самоуничиженію, которыя Лао Цзы проповѣдывалъ совершенно искренно, а магія его выродившихся послёдователей идеть въ разрёзъ съ его ненавистью ко всякому обману. Онъ создалъ возвышенную чистую систему, въ нравственныхъ предписаніяхъ не только не уступалъ другимъ языческимъ философамъ, а даже значительно превзошелъ изъ всёхъ, провозгласивъ одно изъ славнёйшихъ христіанскихъ правилъ: "плати добромъ за зло".

126

#### ГЛАВА ІУ.

## Лей-Цзы и Чуангъ-Цзы.

Судьба, неизмённо постигавшая всё религіозныя системы, выпала и на долю доктринъ Лао-Цзы. Ни одно чистъйшее въроучение, даже само христіанство, не могло удержаться въ первобытной чистотъ. Послъ смерти основателя религи, который своимъ личнымъ вліяніемъ поддерживаетъ выработанные имъ принципы и къ которому обращаются за разрѣшеніемъ спорныхъ вопросовъ, остаются только преданія объ его двлахъ и ръчахъ. Какъ быстро изученіе преданій порождаеть расколь и среси, показываеть исторія христіанства. Но въ средѣ таоистовъ, послѣдователей Лао-Цзы, преданія не играли такой роли. Лао-Цзы не совершиль великихъ дбяній; онъ избъгаль людныхъ центровъ. Жизнь его не была ознаменована чулесными событіями или полвигами силы и самоотверженія, а о смерти его ничего неизвъстно. Онъ жилъ уединенно, предаваясь размышленію. То направленіе, которое его мысли приняли за много лётъ отшельничества, расходилось съ предвзятыми идеями и народнымъ духомъ. Къ тому же его взгляды встрътили серіознаго противника въ лицъ Конфуція, который шествоваль по страня, окруженный толпою учениковь, вступаль въ сношения съ царями и внязьями и проповёдывалъ славу своей родины и несравненное превосходство древнихъ государей Китая.

Гораздо большую притягательную силу должны были имёть слова и дёла Конфуція, которыя были пріятны народу, гордившемуся исторіей своей страны. Почва ужъ была приготовлена для воспріятія брошеннаго сёмени, и когда потомъ появились всходы, то оказалась обильная жатва между богатыми и великими, могущественными и мудрыми. Таоизмъ же, какъ Адолламская пещера, служилъ убѣжищемъ, гдѣ скрывались всѣ, недовольные судьбою и отчаивавшіеся въ будущемъ своей родины. Конечно, такіе люди не могли быть хорошими хранителями ученія Лао-Цзы. Геніальный духъ и краткія мысли "стараго философа" превратились у нихъ въ насмѣшки и жалобы, а его философія существованія обращена была въ основу для равнодушнаго отношенія къ жизни и смерти.

Изъ древнихъ таоистскихъ писателей особенно выдавались Лей-

Ю-Коу, больше извёстный подъ именемъ Лей-Цзы, и Чуангъ-Чоу или, какъ его иначе называютъ, Чуангъ-Цзы. Первый изъ нихъ родился въ V въкъ до Р. Х. въ слъдующемъ поколъніи за Конфуціемъ и Лао-Цзы. Въ его сочиненіяхъ уже сказалось направленіе, которое стало принимать ученіе Лао-Цзы. Въра въ тождество существованія и несуществованія и ихъ постоянную смѣну, наблюдаемую въ природъ, въ глазахъ Лей-Цзы приняла окраску древней доктрины: "будемъ ѣсть и пить, такъ какъ завтра мы умремъ". "Зачъмъ безпоконться о житейскихъ дѣлахъ? — спрашнвастъ онъ. — Не близка ли всегда смерть, которая есть только возвращеніе отъ существованія къ несуществованію? Тѣло мнѣ не принадлежитъ. Я лишь его временный обитатель и покину его, возвращаясь къ матери безднѣ. Зачъмъ же мнѣ предаваться полнтикѣ или разнымъ заботамъ, которыми иные люди такъ любять себя мучить? Лучше я воспользуюсь благами, полученными отъ боговъ, и буду сегодня наслаждаться, предоставивъ завтрашнему дню самому о себѣ заботиться".

самому о себѣ заботиться". Въ томъ же смыслѣ онъ ведетъ разсказъ о свиданіи между Конфуціемъ и однимъ изъ послѣдователей Лао-Цзы. Этотъ человѣкъ, по имени Ингъ, котораго Конфуцій встрѣтилъ въ полѣ, недалеко отъ города Чинга, развлекался въ своемъ уединеніи пѣніемъ подъ гитару. "Отчего вы такъ веселы?" спросилъ Конфуцій. — "О, мнѣ есть чему порадоваться! — отвѣчалъ Ингъ. — Изъ всѣхъ созданій Неба развѣ люди не самыя почетныя? Я человѣкъ вотъ одна причина для радости. Развѣ мужчины не благородны, а женщины не презрѣнны? Я мужчина — вотъ другая причина для радости. Затѣмъ, развѣ нѣтъ людей, которые отъ роду не видѣли солнечнаго и луннаго свѣта и за всю жизнь не выходили изъ пеленовъ? Я хожу по землѣ девяносто лѣтъ — вотъ третья причина для радости. Бѣдность — обычная спутница ученыхъ, а смерть иохищаетъ всѣхъ: зачѣмъ же мнѣ печалиться, что я живу, кавъ другіе, и умру, какъ всѣ?" — "Да, — сказалъ Конфуцій, — вы, дѣйствительно, мудры".

тельно, мудры". Сновидѣніе есть обычный пріемъ, къ которому Лей-Цзы приоѣгаетъ, чтобы нарисовать идеальное положеніе общества. Такъ, онъ разсказываетъ, что императоръ Хуангъ-Ти, послѣ продолжительнаго поста, которому онъ подвергся, чтобы подавить въ себѣ сладострастныя стремленія, заснулъ, и ему пригрезилось, что онъ безъ труда перенесся въ далекую страну, гдѣ не было правителей, такъ какъ люди сами управляли собою, гдѣ не было страстей, такъ какъ люди контролировали свои желанія. Жизнь не возбуждала въ нихъ удовольствія, а смерть — ужаса, поэтому ихъ не постигала неожиданная судьба. Они не знали родственныхъ или

другихъ отношеній и были чужды любви и ненависти. Мятежъ и угодливость были имъ незнакомы, поэтому они не терпѣли обидъ. Они ничего не любили, инчѣмъ не интересовались, ничего не почитали и ничего не боялись. Они ходили по водѣ и ие тонули, бросались въ огонь и не горѣли; раны и удары не причиняли имъ поврежденій. Они подымались по воздуху и шли, словно по землѣ. Они спали въ пространствѣ, какъ на своихъ постеляхъ, а облака и туманы не мѣшали имъ. Они внимали грому, и онъ не оглушалъ ихъ. Они видѣли красоту и безобразіе, и сердца ихъ не волиовались. Горы и долины не составляли для нихъ препятствій, такъ какъ они шли по пути боговъ. Тутъ царь проснулся.

Въ этой аллегорін мы уже видниъ зачатки грубыхъ суевърій, которымъ вскоръ суждено было свести чистую фантазію Лао-Цзы на степень шаманства. Ученіе Лао-Цзы о возможномъ сліяніи созданія съ Создателемъ, породило пантеистическое върованіе, что люди даже въ нынъшней жизни могутъ сдѣлаться богами и, подобно богамъ, стоять выше законовъ природы. Объ этомъ Лей-Цзы разспрашивалъ того сторожа прохода, которому Лао-Цзы вручилъ Тао-те-кингъ. Инъ-Хи сначала не хотѣлъ отвѣчать, но подъ конецъ согласился съ тѣмъ, что люди могутъ ходить по воздуху и безъ риска броситься въ огонь. Однако, онъ добавилъ: "Это приходитъ только тогда, когда духъ совершенно чистъ, и искусственнымъ путемъ этого нельзя пріобрѣсти".

Но Лей-Цзы держался другого мнѣнія. Онъ выдавалъ за фактъ чудесныя сказанія о Мухъ-Вангѣ, который съ помощью одного западнаго чародѣя посѣтилъ волшебную страну и познакомился съ божествомъ, извѣстнымъ подъ именемъ Си-Вангъ-Му, или Западной Царственной Матери. Дальше Лей-Цзы увѣрялъ, что нѣкто Лао-Чингъ-Цзы научился отъ самого Инъ-Хи искусству созиданія и заклинанія. Такъ, послѣ трехмѣсячнаго глубокаго размышленія, онъ могъ измѣнить времена года, произвести громъ зимою и ледъ лѣтомъ; заставить летать тѣ существа, которыя ходили по землѣ, и лишить птицъ употребленія крыльевъ.

Понятно, что человѣку, поддерживавшему такія возарѣнія, непріятно было воспоминаніе о Конфуціи, который рѣшительно возставалъ противъ суевѣрныхъ заблужденій, и онъ постоянно старался высмѣивать мудреца и доказывать превосходство необразованности надъ его такъ называемой мудростью. "Однажды, — говоритъ онъ, — путешествуя на востокѣ, Конфуцій встрѣтилъ двухъ мальчиковъ, которые горячо спорили. Онъ спросилъ, о чемъ они пререкаются, и одинъ изъ мальчиковъ отвѣчалъ: "Я говорю, что солнце при восходѣ ближе къ намъ, чѣмъ когда оно стоитъ надъ

Вал. религи Востока.

головою, и говорю это на томъ основаніи, что цри восходѣ оно величиною съ верхъ телѣги, а въ полдень оно не больше деревянной миски". Другой же сказалъ: "При восходѣ лучи солнца холодны и нечувствительны, а въ полдень они горячи. Поэтому я увѣряю, что солнце въ полдень ближе къ намъ, чѣмъ утромъ". Конфуцій былъ смущенъ такимъ затрудненіемъ и не могъ дать рѣшительнаго отвѣта. "Гдѣ же ваша великая мудрость?" смѣясь крикнули мальчики вслѣдъ удалявшемуся философу".

Въ вопросѣ о происхожденіи и свойствахъ міра Лей-Пзы совершенно увлонился отъ Лао-Цзы и провозгласилъ теорію мірозданія до того непонятную, что мы здѣсь приводимъ только его буквальныя слова. Онъ училъ, что вначалѣ существовали: Тай-И, или Великая Перемѣна; Тай-Чу, или Великое Начало; Тай-Чи, или Великое Первое; и Тай-Су, или Великое Чистое. Въ Великой Перемънъ не было духа. Великое Начало было источникомъ духа. Великое Первое было началомъ формы, а Великое Чистое – началомъ сущности. Не было раздъленія между духомъ, формою и сущностью, и все представляло хаосъ. Хаосъ былъ невидимъ, неслышимъ и неощутимъ и потому былъ названъ И, то-есть Перемъна. Послъдняя была безформенна и пуста. Она подверглась превращенію и сдёлалась Единицей. Единица измёнилась и превратилась въ Семь. Семь послё измёнія превратилось въ Девять, а такъ какъ перемѣны были исчерпаны, то Девять опять превра-тилось въ Единицу. Единица была началомъ формы. Все чистое и легкое поднялось и сдёлалось небомъ, а все нечистое и тяжелое осбло и сдблалось землею. Нельзя относиться серіозно въ этимъ страннымъ бреднямъ, но то обстоятельство, что Лей-Цзы серіозно излагалъ ихъ, наводитъ на мысль, что онъ самъ върилъ въ чудеса и колдовство, о которыхъ онъ говоритъ въ своихъ произведеніяхъ, и, вотръчая, напримъръ, такія увъренія, что пустельга иногда превращается въ фазана, ласточки въ лягушекъ, а полевия мыши въ перепелокъ, мы ужъ не сочтемъ ихъ непослъдовательными.

Къ несчастью, вліяніе сочиненій Лей-Цзы на его соотечественниковъ не встрёчаетъ противодъйствія, вслёдствіе незнакомства китайцевъ съ основными элементами естественныхъ наукъ, которые для этого нужны. Итакъ нельзя считать его незначительнымъ писателемъ. Онъ настойчиво проводитъ свой взглядъ на значеніе человѣка въ мірѣ. Къ этому - то пункту его послѣдователи пристегнули свою вѣру, и отсюда ведетъ начало ихъ нынѣшнее потворство чувственнымъ удовольствіямъ и отрицаніе нравственныхъ преградъ, какъ чего-то безумнаго. Эта фаза ученія Лей-Цзы лучше всего иллюстрируется разсказанной имъ самимъ исторіей о Цзы-Чанѣ, министрѣ княжества Ч'ингъ. Благодаря трехлѣтнему

корошему управленію, онъ довель это княжество до процебтанія. 1 благосостоянія, но этоть успёхь омрачался мыслью, что его цва брата, Кунгъ-Сунъ-Чао и Кунгъ-Сунъ-Мухъ, вели самую безпабашную жизнь. Такъ какъ Конфуцій положиль за правило. что передъ тёмъ, какъ управлять государствомъ, человъкъ долженъ научиться управлять собственною семьей, то Цзы-Чанъ считалъ несогласнымъ съ Тао, чтобы его братья продолжали нарушать благопристойность. Посовѣтовавшись съ однимъ изъ друзей, онъ самъ отправился въ своимъ порочнымъ братьямъ и обратился въ нимъ со следующими словами: "Человека облагораживаетъ и возвышаеть надъ животными знание и предусмотрительность. Доброцътели, вытекающія изъ знанія и предусмотрительности, это благопристойность и прямота. Усовершенствование этихъ качествъ создаеть извёстность и положеніе, но тоть, кто потакаеть страстямъ и настораживаетъ уши въ чувственнымъ наслажденіямъ, губить свою жизнь. Слушайте меня: если завтра утромъ вы раскаетесь въ своемъ поведении, то къ вечеру вы будете на службъ" (буквально "вкушать выгоды").

На это виновные отвѣчали: "Все это мы давно знаемъ и сознательно сдълали выборъ. Вы думаете, мы васъ ждали, чтобы услышать это? Земная жизнь достается съ трудомъ, но смерть приходить легко. Кто жъ хочетъ проводить жизнь, которая такъ трудно достается, въ томъ, чтобы присматриваться къ смерти, которая такъ легко приходитъ? Вызывать благопристойность и прямоту, чтобы хвастаться предъ людьми, и скрывать наши стреиленія и влеченія, чтобы пріобръсть извъстность, это — для насъ хуже смерти. Мы хотимъ нользоваться наслажденіями жизни и испить до дна чашу мимолетныхъ удовольствій. Мы жалбемъ только о томъ, что не можемъ пользоваться чувственными удовольствіями въ такой мёрё, какъ этого желали бы, и что силы измёняють намъ, когда наши страсти еще не удовлетворены. Намъ некогда горевать о томъ, что наше имя обезславлено или жизнь въ опасности. Если вы, гордясь темъ, что способны управлять. народонь, думаете своею проповёдью потревожить нашу совёсть и объщаніями славы или выгоды увлечь наше воображеніе, то вы играете презрѣнную и жалкую роль. Мы вамъ покажемъ разницу чежду вашей философіей и нашей. Вы стремитесь въ внёшнему управленік, и такъ какъ ваши средства не всегда достигаютъ цёли, то вы навлекаете бёдствія на своихъ соотечественниковъ. Мы же находимъ удовольствіе во внутреннемъ управленіи, ръдко даемъ поводъ къ смутамъ, и наша природа упивается наслажденіемъ. Правда, ваша система управленія можетъ нѣкоторое время примъняться въ царствъ, но она не согласуется съ народнымъ

мнѣніемъ. Наше же внутреннее управленіе выполнимо во всей имперіи, и тогда Тао правителей и миннстровъ можеть предаться покою. Мы давно хотёли подёлиться этой системой съ вами, а вы рёшаетесь поучать насъ своимъ взглядамъ". Цзы-Чанъ былъ пораженъ и не могъ отвётить ни слова. Черезъ день другой онъ разсказалъ о происшедшемъ Тангъ-Сею. "Вы жили съ истинными людьми, — замётилъ его совётникъ, — и не знали этого. Кто можетъ назвать васъ мудрымъ? Что касается до порядка въ княжествѣ Ч'ингъ, то это простая случайность, нисколько не зависящая отъ вашихъ заслугъ".

Такова философія Лей-Цзы. Насколько она отличается отъ ученія Лао-Цзы, видно изъ сравненія этой главы съ предшествующими. Но, къ счастью, хотя ученые высоко ставятъ Лей-Цзы, однако, не раздѣляютъ его взглядовъ. При своей удивительной способности усвоивать изъ литературы и науки только то, что совпадаетъ съ ихъ собственными взглядами, китайцы приняли только тѣ мнѣнія Лей-Цзы, которыя не противорѣчили ученію Конфуція. Остальное же они считаютъ за пустыя бредни.

# Чуангъ-Цзы.

Замвчание знаменитаго комментатора Чу-Хи, что ученики Лао-Цзы съ течениемъ времени все дальше и дальше уклонялись отъ его ученія, не вполнѣ примѣнимо въ Лей-Цзы и Чуангъ-Цзы. Въ предыдущей главъ указано было, какъ ложно Лей-Цзы понималь таоизмъ. Чуангъ-Цзы хотя и не былъ правовърнымъ, а больше придерживался доктринъ ихъ общаго учителя. Китайские ученые признають его сравнительное единомысліе съ Лао-Цзы и неръдко издаютъ большое его сочинение Нанъ-хва-книгъ вмъстъ съ Таоте-кингомъ. Излюбленною темой его была суета мірская, а нападки его были направлены, преимущественно, противъ конфуціанцевъ. Хлопотливому политику, который кичится своимъ управленіемъ имперіей, онъ даетъ понять, что безъ его вмъшательства государственныя дёла шли бы гораздо лучше, а человёку, который хочеть достигнуть извёстности, онь говориль, что извёстность только "гость дёйствительности". "Птица-портной устраиваеть гитздо въ лёсной чащё, но на одномъ лишь сучкъ; полевая мышь пьетъ изъ ръки, но только пока утолитъ жажду". Вотъ такимъ примърамъ люди должны слъдовать, а не подражать политическимъ пуристамъ или честолюбивымъ охотникамъ до перемоній. Если бы предоставить міръ самому себѣ, то народъ носиль бы одежду, вытканную собственными руками, и ѣлъ бы то, что ра-

стетъ въ полѣ. На горахъ не было бы проложено дорогъ и на водахъ не плавали бы корабли. Всъ созданія наслаждались бы жизнью. Дивія животныя ходили бы стадами, деревья и кустарники цвъди бы, а въ ихъ чащъ жили бы птицы и звъри. Люди переживали бы золотой вёкъ. Познаніе не отдёляло бы ихъ отъ добродътели, а желанія не оскверняли бы ихъ чистоты. Каково же нынѣшнее положеніе вещей? Мудрецы бьются, чтобы сдѣлаться иилосердными, рвуть и мечуть, чтобы сделаться прямодушными. и народъ опасается ихъ. Они употребляють неистовыя усилія. чтобы выдвинуть музыку, кланяются и кривляются, стараясь поддержать благопристойность, и имперія начинаеть распадаться. Чтобы приготовить церемоніальныя чаши, нужно погубить девственный лёсь. Чтобы спёлать скипетрь, нужно отколоть и отточить бълый нефритъ. Если бы Тао и добродътель не были испорчены, то отвуда взялись бы милосердіе и прямота? Если бы не отступать отъ естественныхъ склонностей, то въ чему понадобились бы церемоніи и музыка? Если бы пять цветовъ не были слиты, то откуда взялись бы различные оттёнки? Если бы пять звуковъ не давали разногласія, то кто повторилъ бы шесть нотъ? Уничтожение лъса для производства утвари есть вина мастерового, а уничтожение Тао и добродътели для утверждения милосердія и прямоты есть вина мудреца.

Такимъ образомъ, Чуангь-Цзы выступилъ противъ Конфуція и своего современника Менція. По его мнѣнію, эти люди были представителями безпорядка въ дълахъ. Если мудрецы проповъдуютъ милосердіе, то это несомнѣнный признакъ наступающаго зла. Если они говорять о честности, то, очевидно, назръвають грабежи. Сами они, поучая, что люди должны зависъть отъ внѣшнихъ условій, и заключая въ неестественныя рамки дътоподобную природу человѣка, виновны наравнѣ съ величайщими преступниками. Заурядные люди всю жизнь стремятся въ прибыли, ученыекъ извъстности, а мудрецы — къ управленію имперіей. Но хотя цёли этихъ людей различны и носять другія имена, но всё онъ сходны въ томъ, что насилуютъ свою природу. Пихъ-И умеръ за свое доброе имя у подножія горы Шоу-янга, а разбойникъ Чихъ умеръ отъ жадности на вершинъ Тунгъ-линга. Хотя они пожертвовали жизнью по различнымъ причинамъ, но оба встрътили смерть и осворбили свою природу. Кто скажеть, что правъ Пихъ-И, или неправъ разбойникъ Чихъ? Весь міръ жаденъ. Одни гонятся за иилосердіемъ и прямотою и называются "высшими людьми": другіе ищуть богатства и называются "простыми людьми". Но всѣ чего-нибудь да добиваются съ жадностью.

Отъ сомнѣнія въ существованіи дѣйствительной разницы между

побужденіями людей недалево до сомнѣнія въ дѣйствительности людскихъ мыслей и чувствъ, а слѣдовательно и личнаго существованіи. Чуангъ-Цзы былъ заодно съ законами Ману и считаль бодрствованіе обманчивою дѣйствительностью, призрачною жизнью. Однажды ему снилось, что онъ превратился въ бабочку и порхалъ съ цвѣтка на цвѣтокъ, совершенно забывая о своемъ существованіи въ лицѣ Чуангъ-Цзы; но внезапно онъ проснулся и почувствовалъ себя прежнимъ человѣкомъ. Тогда ему пришла слѣдующая мысль: "Былъ ли я бабочкой во снѣ, или наяву? или же и теперь бабочка, которая снится Чуангъ-Цзы?"

Но, несмотря на недёйствительность существованія, нужно заботиться о жизни. Не такъ заботиться, какъ простые люди, которые хотятъ прожить нёсколько лишнихъ лётъ; не такъ, какъ богатые и великіе, которые окружаютъ себя роскошью, чтобы холнть свое тёло, и — наслажденіями, чтобы удовлетворять своей чувственности: они забываютъ, что это лишь сёкиры, которыя векорё срубятъ дерево жизни, тщетно ими поддерживаемое. Нётъ, надо сохранять жизнь, какъ истинные таоисты, которые ищутъ чего-то внё тёла и поэтому сберегаютъ тёло.

"Какъ мнѣ продолжить жизнь?" — спросилъ императоръ Хуанъ-Ти знаменитаго Куангъ-Чингъ-Цзы. "Соблюдайте чистоту и покой, — отвѣчалъ отшельникъ, — а больше всего избѣгайте сладострастія. Пусть ни одна женщина не попадается вамъ на глаза, и мысль о ней не потревожитъ вашего ума. Это самое опасное изъ всѣхъ искушеній, которымъ подверженъ человѣкъ. Слѣдуя этимъ правиламъ, я дожилъ до своихъ преклонныхъ лѣтъ".

Забота о жизни, по мибнію Чуангь-Цзы, вполиї совмістима съ равнодушіемъ въ смерти. Самъ онъ чрезвычайно спокойно встрітилъ кончину и просилъ родныхъ не горевать о томъ, что неизобжно. Относительно своихъ похоронъ онъ распорядился такъ: "Я хочу, чтобы небо и земля были моими гробницами, чтобы солнце и луна отмізчали місто моего упокоенія и всё созданія оплакивали бы меня на похоронахъ". На возраженія родныхъ, что птицы небесныя расклюютъ его тіло, онъ отвітилъ: "Что жъ такого? Птицы небесныя — наверху, а внизу черви и муравыя; если вы ограбите однихъ, чтобы накормить другихъ, го какая же тутъ несправедливость?"

## ГЛАВА V.

#### Позднъйшій таоизмъ.

Китайцы оть природы не склонны къ философскому мышленію, поэтому таонсты отвергли самыя глубокія разсужденія Лао-Цзы съ такимъ же непринужденіемъ и равнодушіемъ, какъ конфуціанцы исключили самые непонятные пункты изъ системы своего учителя. Нёсколькихъ лётъ достаточно было, чтобы отодвинуть на задній планъ отвлеченныя размышленія стараго философа, и на остаткахъ его ученія построить систему, которая была бы примёнима къ практической жизни. Неизвёстно, какъ зародилась эта новая школа и кто былъ ея апостоломъ, но тотъ фактъ, что Чи-Хуангъ-Ти, распорядившись сжечь всё существовавшія книги, сдёлалъ исключеніе для таоистскихъ сочиненій, свидётельствуетъ, что въ третьемъ вёкё до Р. Х. ея приверженцы, повидимому, составляли большое и могущественное общество.

Надо думать, что въ самомъ началъ послъдователи Тао отвергли не удовлетворявшую ихъ доктрину Лао-Цзы о самоуничижении, и старались замёнить ее способомъ достигнуть вёчной жизни. Возможно, что легенда о смерти самого Лао-Цзы породила такое стремление, или же. наобороть, это стремление породило легенду о торжестве Лао-Цзы надъ смертью. Какъ бы то ни было, но во времена Чи-Хуангъ-Ти очень распространена была въра въ чары, которыя могуть доставить вѣчную жизнь. Самъ Чи-Хуангъ-Ти раздѣлялъ эти суевѣрныя воззрѣнія. Его убѣдили, что въ Восточномъ моръ существуютъ Золотые Благословенные острова, гдъ живуть геніи, которые занимаются только тёмъ, что раздають всёмъ посётителямъ ихъ гостепріимныхъ береговъ напитокъ безсмертія, составленный изъ растущихъ у нихъ въ изобиліи душистыхъ травъ. Онъ такъ искренно вкрилъ этому, что снарядилъ морскую экспедицію на поиски желанныхъ острововъ, поставивъ въ ся главъ знатока магіи, по имени Сю-Ши. Основываясь на полученномъ откровеніи, что экспедиція встрѣтить лучшій пріємъ на Золотыхъ островахъ, если ее будутъ сопровождать юноши и

дёвушки, Сю-Ши убёдиль императора послать съ нимь нёсколько тысячь дёвиць и молодыхь людей. По возвращении путешественники донесли, что они проплыли мимо острововь, но попутный вётерь отогналь ихь назадь.

Не смущаясь этимъ, императоръ послалъ вторую экспедицію, чтобы привезти ему жизненнаго элексира. Ее также постигла неудача, но, говорять, частнымь лицамь посчастливилось больше, чёмъ императору. Прибрежные жители Ц'и и Іеня, т. е. нынъшнихъ провинцій Шантунга и Чили, неразъ принимали у себя путешественниковъ, которые побывали на островахъ и сообщили своимъ соотечественникамъ вывъданныя ими тайны. Такъ, они научились плавить металлы и совершать надъ собой превращения посредствомъ заклинаній. Никакія неудачи не отврыли императору глазъ на обманъ, которому онь подвергался. Онъ тратилъ неситныя суммы на безполезныя похожденія подъ руководствомъ Сю-Ши или другихъ знатоковъ магіи. Стоило только объявить ему пророческое предсказание, что его династия будетъ свергнута Гу (гуннами). чтобы онъ выслалъ трехсоттысячную армію противъ этнхъ съверныхъ враговъ. Походъ окончился удачно, и императоръ остался въ убъжденіи, что онъ опровергъ пророчество, но таоисты считають, что оно сбылось съ прекращениемъ династи при его преемникъ Гу-Гай.

Въ царствованіе Чи-Хуангъ-Ти выдающіеся знатови магіи стали именоваться чинъ-джинъ, или истинными людьми. Они приписывали себѣ власть надъ силами природы. Они бросались въ огонь и не сгорали, бросались въ воду и не тонули. По желанію они могли поднимать бурю и знали тайны философскаго вамня. Они вели сношенія съ безсмертными обитателями благословенныхъ острововъ, которые отврывали имъ будущее и посвящали ихъ въ тайны Тао. Но каждый изъ нихъ рано или поздно долженъ былъ умереть, а такъ какъ признаніе смерти противорѣчило бы всей ихъ жизни, то съ исчезновеніемъ каждаго распространяли слухъ, что онъ взятъ въ невѣдомый рай.

Таонсты не желають признать, что ихъ религія ведеть начало лишь со времени Лао-Цзы, и приписывають ея основаніе третьему изъ пяти миеическихъ царей, Хуангъ-Ти, который взошелъ, будто бы, на престолъ въ 2697 году до Р. Х. и не умеръ, а взять былъ съ земли на спинѣ дракона. Къ несчастью, однако, извѣстно было о существованіи могилы Хуангъ-Тн, и на это противорѣчіе обратилъ вниманіе таоистовъ императоръ Ву изъ Ханьской династія (140-86 до Р. Х.), который, повидимому, подобно Чи-Хуангъ-Тн. принялъ новую секту подъ свое покровительство. На это жрепы отвѣтили, что тогдашніе придворные не хотѣли разглашать о

вознесении императора, а торжественно похоронили одежду своего обоготвореннаго учителя, и если бы открыть гробъ, то можно было бы въ этомъ убѣдиться.

Ву приняль это объясненіе и самъ постепенно подпаль подъ власть жрецовъ. Сначала онъ удостовѣрялся въ ихъ объясненіяхъ; но потомъ разсудовъ его настолько извратился, что онъ сталъ всему вѣрить. Подобно Чи-Хуангъ-Ти, онъ снарядилъ нѣсколько экспедицій на поиски Счастливыхъ острововъ, увѣнчавшихся не большимъ успѣхомъ, чѣмъ при его предшественникъ. Самъ онъ посѣтилъ восточную гору Пунгъ, гдѣ ему показали слѣдъ гигантагенія, который наканунѣ явился придворнымъ чародѣямъ подъ видомъ старика съ собакой из привязи. Это было еще до того, какъ онъ сталъ вѣрить слѣпо, и онъ позволилъ себѣ усомниться въ подлинности слѣда. Чародѣи, однако, настаивали на своемъ, и, судя по тому, какое вліяніе на него они пріобрѣли впослѣдствіи, они успѣшно обманывали его.

Въ эту эпоху уже исчезли всякіе слёды таоизма Лао-Цзы, и вниманіе его воображаемыхъ послёдователей направилось къ добыванію жизненнаго элексира и философскаго камня. Человъкъ всегда считалъ величайшими для себя несчастіями бъдность и смерть. Вездё въ отдаленныя и темныя времена исторіи, колдуны и алхимики приписывали себѣ искусство врачеванія этихъ язвъ человъчества. Подобно китайскимъ таоистамъ, европейские средневъковые алхимики искали зачатковъ своего искусства въ глубокой древности. По ихъ върованіямъ, Ною былъ извъстенъ жизненный элексиръ; нъкоторые дошли даже до того, что производили первый слогъ въ словъ химія и второй въ словъ алхимія отъ имени его сына Хама, котораго они считали знатокомъ этого искусства. Моисей, по словамъ этихъ писателей, также хорошо былъ знакомъ съ алхиміей, такъ какъ онъ могъ то растворять золото въ водё, то заставлять его всплывать на поверхность. Въ Рамъ и Константинополь мнимые дълатели золота и серебра бойко торговали въ течение двухъ первыхъ въковъ христіанской эры, а еще стольтіемъ позднѣе Каліостро и его жена заработали груды золота, продавая въ Брюсселѣ жизненный элексиръ.

Увлеченіе китайцевъ магіей при династіяхъ Цинъ и Западной Ханьской было, повидимому, такъ же сильно, какъ южно-океанская манія у нашихъ предковъ. Весь народъ, начиная отъ императора, искалъ избавленія отъ болѣзни и бѣдности. Всѣ дѣла были запущены, поля заброшены, рынки опустѣли, и только таоистскіе жрецы, наживались на счетъ легковѣрія и безумія своихъ соотечественниковъ.

Къ числу самыхъ легковърныхъ принадлежалъ императоръ Ву,

который не жалёль денегь на всё затёи таоистовь. Стоило только сказать ему, что Хуангь-Ти построиль такіе-то и такіе-то храмы вь честь геніевь, и онъ тотчась же приказываль соорудить точно такіе же. Его, напримёрь, уб'ёдили построить дворець, который служиль бы сторожевою башней для геніевь. Вь этоть дворець вело безчисленное множество дверей; онъ быль окруженъ садами, гдѣ въ прудахъ плавали рыбы и гады, вывезенные, будто бы, со Счастливыхъ острововъ, а въ большихъ каменныхъ птичникахъ содержались птицы всѣхъ породъ и величинъ. Императоръ Ву посвятилъ культу геніевъ гору Тай и воздвигъ жертвенный холмъ у ея подножія. На освященіи этихъ мѣстъ императоръ присутствовалъ самолично, а ночью, послѣ церемоніи, яркій сверхьестественный свѣтъ озарилъ холмъ, который, такимъ образомъ, сдѣлался священнымъ.

Такое чрезмѣрное усердіе не могло продолжаться долго. Многочисленныя предсказанія и льстивыя обѣщанія таоистскихъ жрецовъ не оправдывались, и даже самые суевѣрные люди съ теченіемъ времени перестали имъ довѣрять. Смерть силошь да рядомъ полагала предѣлъ долгоденствію, которое жрецы обѣщали въ награду, и люди сплошь да рядомъ убѣждались, что пресловутое производство золота лишь обманъ; поэтому немудрено, что они стали тяготиться такою системой надувательства.

Въ эту эпоху таоизмъ уже не представлялъ религіи и не оказывалъ вліянія на поведеніе върующихъ. При дворъ императора Ву царила величайшая безнравственность, и таоистскіе писатели безъ стѣсненія разсказываютъ о легендарномъ романѣ императора и прекрасной посътительницѣ Си-Вангъ-Му. Жрецы только эксплуатировали общую жажду наживы и долголътія, и, кто приписывалъ себъ бо́льшее могущество, тотъ получалъ бо́льшіе барыши. "Я умъю, — говорилъ Ли-Шао-Кюнъ императору, — затвердить снъ́гъ и превратитъ его въ бълое серебро. Я умъю превратить киноварь въ желтое золото. Я могу управлять дракономъ и летать на край земли. Я могу съ́сть верхомъ на сѣдого журавля и подняться надъ девятью небесами". За эти мнимыя способности онъ сдѣлался избраннымъ совѣтникомъ императора и удостоился высшихъ почестей.

Смерть императора Ву (въ 87 г. до Р. Х.) была невознаградимою потерей для таоистскихъ жреповъ. Пикто изъ государей не бралъ ихъ подъ свое покровительство и не оказывалъ имъ существенной поддержки. Даже перемъна династіи не была для нихъ благопріятною. Прошли ихъ золотые дни, и въра въ ихъ бредни смънилась возрожденіемъ этики Конфуція и мистицизма Лао-Цзы. Въ царствованіе императора Хуана (147—168 г. послъ Р. Х.) на

138

систему Лао-Цзы было обращено большое вниманіе; съ того же времени начались императорскія жертвоприношенія въ храмѣ, посвященномъ старому философу въ Ку-Хинѣ, на его предполагаемой родинѣ. Въ принятіи народомъ ученія Лао-Цзы уже сказывалось вліяніе буддизма. Пощада жизни была причислена въ основнымъ доктринамъ философа. Появились также легенды о дальнѣйшей судьбѣ Лао-Цзы послѣ его отъѣзда изъ Ханкусскаго прохода, до того сходныя съ жизнеописаніемъ Будды, что нельзя усомниться, нзъ какого источника онѣ произошли. Перейдя въ глухую страну, за границей Китая, Лао-Цзы провелъ трое сутокъ подъ тутовымъ деревомъ, гдѣ его искушалъ лукавый. Прекрасныя женщины манили его въ свои объятія, и онъ, почти словами Будды, отклонилъ ихъ предложенія. "Онѣ лишь кожаные мѣшки, наполненные кровью. Если отводишь отъ нихъ взоръ и не имѣешь ничего имъ сказать, тогда только можешь усовершенствовать Тао. Въ нынѣшній вѣкъ чувственныя дѣвушки и легкомысленныя женщины считаются земными совершенствами. Роскошь и дорогія вина испортили вкусъ имперіи".

Затімь відог напорни і Затімь, въ теченіе нісколькихъ віковъ, таоизмъ былъ въ загонѣ. Въ царствованіе Тай-Кина (569-583 г. послѣ Р. Х.) изданъ былъ указъ, уничтожавшій всякія религіозныя братства буддійскихъ жрецовъ и монахинь и таоистскихъ ученыхъ и запрещавшій проповѣдь всякаго ученія, которое не содержится въ Конфуціанскихъ классикахъ. Послѣ смерти этого монарха для еретиковъ настали лучшія времена; при сѣверной династіи Вей и таоизмъ, и буддизмъ отчасти пользовались императорскимъ покровительствомъ. При императерѣ Тай-Ву-Ти (424-452) былъ возврать къ суевѣрной погонѣ за жизненнымъ элексиромъ и философскимъ камнемъ, и таоистскій ученый Као-Кинъ-Чи сдѣлался совѣтникомъ императора. Императоръ призналъ, что, благодаря его совѣтамъ, на имперію сошелъ миръ, и, по его настоянію, открыто перешелъ въ таоизмъ, а во время торжественнаго жертвоприношенія, получилъ чудодѣйственный талисманъ въ знакъ своей приверженности доктринамъ Лао-Цзы.

доктринамъ Лао-Цзы. Въ силу строгихъ правилъ нелегко было получить такой талисманъ. Кандидатъ милосердіемъ, любовью, покоемъ и самоисправленіемъ долженъ былъ сначала заслужить долгоденствіе, а затъ́мъ, сдѣлавшись геніемъ, онъ уже могъ достигнуть сліянія съ Тао. Каждому, кто такимъ образомъ совершенствовалъ себя, давался талисманъ въ видѣ бѣлой книги, въ которой были записаны пять тысячъ іероглифовъ (по числу іероглифовъ Тао-те-кинга), состоявшихъ изъ именъ небесныхъ чиновъ и непонятныхъ для мірянъ заклинаній отъ демоновъ. Передъ полученіемъ талисмана

кандидать подвергался посту. Въ день самой церемоніи онъ приноснлъ жрецу подарокъ и золотое кольцо; жрецъ принималъ подарокъ, а кольцо перерѣзалъ пополамъ и возвращалъ ему одну половину, а другую оставлялъ у себя въ залогъ произнесеннаго объта. Вмѣстѣ съ талисманомъ иногда давалась цечать съ изображеніемъ солнца, луны и звѣздъ, которая помогала владѣльцу излѣчивать болѣзни, безъ пораненія наступать на ножи и безъ ожоговъ проходить черезъ огонь.

Эти талисманы цёлое столётіе были въ ходу у таоистовъ. Подобно другимъ суевърнымъ наслоеніямъ таоизма и это приписывалось Лао-Цзы. Тутъ еще разъ сказалось, какъ мало китайцы понимали ученіе "стараго философа". Въ подтвержденіе этого приведемъ отрывовъ изъ сочинения Ко-Хунга, одного изъ знаменитъйшихъ таоистскихъ ученыхъ четвертаго въка, гдъ говорится о пъли вышеупомянутыхъ талисмановъ. "Всъ горы, - говорилъ онъ, — населены злыми духами, болѣе или менѣе могущественными, смотря по величинѣ горы. Если путникъ не имѣетъ протекція, то ему грозить бъда. Онъ заболъетъ или произенъ будетъ колючками, или же его поразятъ странныя видънія и необычайные звуки. Онъ увидитъ, что деревья движутся, но не отъ вътра, а камни, безъ явной причины, будутъ срываться съ грозныхъ скалъ и обрушиваться на него. Онъ собъется съ пути и попадеть въ пропасть или будетъ растерзанъ волками и тиграми. Пе нужно переходить черезъ горы зимою. Третій мѣсяцъ года — самый благопріятный для такихъ путешествій, а для отъёзда нужно выбирать счастливый лень. Необходимо также за нъсколько дней до этого поститься в очишаться и носить полхоляшій талисмань.

"Иногда нужно имѣть при себѣ зеркало, такъ какъ живыя существа къ старости, благодаря своей чистой части, могутъ принимать человѣческую форму. Въ такомъ случаѣ зеркало покажетъ ихъ въ настоящемъ видѣ. Оно должно быть девяти вершковъ въ поперечникѣ и его нужно привѣшивать на шею. Обманщики-духи не смѣютъ приблизиться къ нему. Если кто-нибудь изъ нихъ подойдетъ къ путнику съ дурными намѣреніями, то въ зеркалѣ получитъ настоящее изображеніе чудовища. Если же это будетъ геній, или какой-нибудь добрый горный духъ, то и это видно будетъ въ зеркалѣ".

Чтобы подтвердить значеніе талисмановъ, тоть же таоистскій писатель приводить слёдующій разсказь: "Подъ горою Линь-Лу была живая бесёдка — жилище демона. Путешественникъ, который тамъ останавливался, заболёвалъ и умиралъ. Ночью тамъ показывались сорокъ-пятьдесятъ лицъ, одётыхъ въ желтыя, черныя

нли бѣлыя платья. Однажды Пихъ-И остался переночевать въ этомъ мѣстѣ. Онъ зажегъ свѣчу и пѣлъ священныя пѣсни до полуночи. Въ это время пришли человѣкъ десять и усѣлись играть противъ него. Пихъ-И потихоньку вынулъ веркало и увидѣлъ въ немъ отраженіе группы собакъ. Тогда онъ взялъ свѣчу, ноднесъ ее близко къ платью одного изъ присутствующихъ и подпалилъ его. Внезапно пронесся запахъ присутствующихъ и подпалилъ его. Внезапно пронесся запахъ присутствующихъ и подпалилъ его. Внезапко пронесся запахъ присмоленной шерсти. Тогда онъ выхватилъ ножъ и вонзилъ его въ одного изъ демоновъ. Раздался возгласъ: "я убитъ", и на землѣ осталась бездыханная собака. Остальныя же убѣжали".

Таковы были суевёрныя воззрёнія, къ которымъ примкнулъ Тай-Ву-Ти, принявъ талисманъ отъ Тао-Кинъ-Чи. Послёдній еще больше постарался воспользоваться довёріемъ своего патрона, доказывая, что ему удалось открыть секретъ жизненнаго элексира. Но напитокъ, который онъ давалъ людямъ, не продлилъ его собственной жизни. Онъ умеръ отъ болёвни, не достигнувъ старости. Хотя историки сообщаютъ подребности его смерти и упоминаютъ о роскошныхъ похоронахъ, которыя ему устроилъ императоръ, п о таоистскихъ церемоніяхъ, совершенныхъ при этомъ случаѣ, все же его послёдователи утверждаютъ, что онъ не умеръ, а драконъ унесъ его на небо.

Конъ унесь его на неоо. Какъ показываетъ вышеупомянутое повъріе, въ народъ уже проникли нъкоторыя буддійскія понятія. На ряду съ талисманами развилась система, извъстная подъ именемъ Линъ-Янга или самообузданія. Ея приверженцы, аскеты, должны были сидъть прямо и поджавъ ноги, но не для того, чтобы подчинить плоть духу и, такимъ образомъ, слиться съ Тао, и не для того, чтобы, подобно буддистамъ, войти въ Нирвану, а для того, чтобы прожить нѣсколько лишнихъ лѣтъ и соперничать въ долгоденствіи съ древними таоистами. Предполагалось, что это положеніе можетъ продлить жизнь, такъ какъ оно сохраняетъ дыханіе въ легкихъ и предотвращаетъ смерть, которая есть результатъ непрерывнаго выдыханія. Спокойствіе и отрѣшеніе отъ міра помогало также побѣдить друкого житейскаго врага — страсти. Итакъ, аскетъ, въ молчаніи сидъвшій въ своей уединенной пещерѣ, осиливалъ разрушеніе, свойственное и тѣлу и духу человѣка, и на счетъ радостей жизни выгадывалъ нѣсколько лѣтъ заточенія. Возможно, что такое существованіе содъвствовало долголѣтію, и вѣра въ то, что древніе таоисты жили дольше обыкновеннаго, имѣетъ свои основанія. Извѣстно, напримѣръ, что квакеры долговѣчны; это обыкновенно, приписываютъ тому, что они изоѣгаютъ всякихъ возбужденій. Древніе таоисты, достигая покоя, чистоты и бездѣя-

тельной мёрё, избёгали того тренія, которое сокращаеть жизнь людей, пробивающихъ себё путь въ жизни.

Поден, проонвающих сооб путь вы выси. Тѣло, по миѣнію таоистовъ, возстановляется важдыя сутки, въ теченіе которыхъ человѣкъ дѣлаетъ тринадцать тысячъ пятьсотъ вдыханій. Человѣкъ вбираетъ въ себя совершенное дыханіе неба и земли, которое не только сохраняетъ тѣло отъ разрушенія, но еще увеличиваетъ количество и чистоту четырехъ стихій (земля, вода, огонь и воздухъ), изъ которыхъ тѣло состоитъ. При такомъ положеніи вещей нравъ бываетъ веселымъ, здоровье не страдаетъ ни отъ жара ни отъ холода, и ни заботы, ни волненія не тревожатъ ума. Тѣло легко, кости крѣпки, дыханіе сильно, духъ чистъ, и жизнь длится безконечно.

Если же источникъ жизни не силенъ, жизненная эссенція жидка и дыханіе слабо, то тъло разрушается и не возстановляется. Вмъсто того, чтобы пріобрътать совершенное дыханіе неба и земли, оно скопляетъ въ себъ избытокъ женскаго начала природы и лишь малое количество мужского начала. Въ результатъ дыханіе слаобъетъ, — наступаетъ болъзнь; дыханіе прекращается, — человъкъ умираетъ.

умираеть. Аскетизмъ и общественное богослуженіе скоро привились къ ученію Лао-Цзы, и императоръ Тай-Хо (477—500) ознаменовалъ свое парствованіе построеніемъ храмовъ и убѣжнщъ для таоистскихъ ученыхъ въ подражаніе буддійскимъ монастырямъ, которые уже были распространены по всей имперіи. Виѣшнее сходство, которое установилось въ обрядахъ и церемоніяхъ таоистовъ и буддистовъ, повело къ постояннымъ спорамъ между представителями обѣихъ религій. Буддисты были озлоблены за то, что таоистскіе кудесники и алхимики пользовались покровительствомъ императора и утверждали, что ихъ противники не больше, какъ фокусники. Таоисты, въ свою очередь, доказывали, что буддисты — пришельцы въ Китаѣ и, если не принять рѣшительныхъ мѣръ, то они неизоѣжно навлекутъ бѣду, внося иностранный элементъ въ имперію.

Таково было положение враждебныхъ сторонъ при встушлении на престолъ императора Ву (566—578). Таоисты и буддисты такъ добивались его покровительства, что онъ созвалъ совётъ изъ двухъ тысячъ ученыхъ и жрецовъ, чтобы рёшить вопросъ о превосходствё той или другой системы. По зрёломъ размышлении императоръ объявилъ свой приговоръ. Онъ отвелъ обёимъ религіямъ мёсто послё конфуціанства, но поставилъ таоизмъ выше буддизма. Къ этому времени буддисты такъ же уклонились отъ ученія Будды, какъ таоисты отъ ученія Лао-Цзы, н обряды обёнхъ сектъ сдёлались въ высшей степени безнравственными. Это обстоятельство, въ связи съ ихъ взаниными столкновеніями, побудило императора,

142

вскорѣ послѣ рѣшенія совѣта, издать указъ, запрещающій обѣ упомянутыя формы культа. Но это запрещеніе было вскорѣ опять снято, и императоръ Цингъ (580—581) не только призналъ обѣ религіи, но приказалъ, чтобы во всѣхъ храмахъ, гдѣ стояли изображенія Будды и Тинь-Цуня, "почитаемаго на небѣ", т. е. Лао-Цзы, они занимали бы одинаково почетное мѣсто и обращены были бы на югъ.

Со вступленіемъ на престолъ династіи Тангъ, таоизмъ сталъ брать верхъ надъ своимъ чужеземнымъ соперникомъ. Мечты о жизненномъ элексирѣ и о философскомъ камнѣ опять стали волновать умы. Всегда находятся обманщики, готовые воспользоваться слабостями человѣчества, и съ возрожденіемъ этихъ суевѣрій появились колдуны, приписывавшіе себѣ знаніе завѣтныхъ тайнъ. Въ царствованіе Чингъ-Куана (627—650) въ числѣ другихъ алхимнковъ былъ иностранецъ, нѣкто Набуръ Сопо, вѣроятно, монголъ но происхожденію, и его-то считаютъ изобрѣтателемъ жизненнаго элексира. При слѣдующемъ императорѣ (650—684) таоисты продолжали господствовать, и Лао-Цзы былъ канонизированъ по императорскому указу, который провозгласилъ его Юанъ-Юанъ-Хуангъ-Ти, т. е. Императоромъ Первой Темной Причины. Императоръ такъ преклонялся передъ его личностью, что рѣщился на новшество и ввелъ его сочиненія для экзаменаціонныхъ темъ на ряду съ произведеніями Конфуція. Мало того, онъ требовалъ отъ подвластныхъ ему народовъ, чтобы они изучалн таоизмъ. До того времени офиціальныя должности раздавались только

До того времени офиціальныя должности раздавались только конфуціанцамъ, но отнынѣ не только таоисты, но даже будисты были признаны пригодными для общественной службы. Зато они принуждены были подчиниться конфуціанскимъ обрядамъ, а особый указъ императора Кай-Юана (713—742) повелѣвалъ имъ относиться къ родителямъ съ почтительностью, какъ предписывалъ мудрецъ. Паподобіе главныхъ учениковъ Конфуція, Кай-Юанъ канонизировалъ Чуангъ-Цзы и нѣкоторыхъ другихъ послѣдователей Лао-Цзы и, такимъ образомъ, поставилъ таоизмъ на одинъ уровень съ конфуціанствомъ. Онъ также сочувствовалъ алхиміи и вызвалъ упреки министровъ за то, что принялъ порцію "золотого лѣкарства". Благодаря покровительству императоровъ, таоистскія чудеса стали появляться все чаще, и завершились, наконецъ, явленіемъ самого Лао-Цзы, который возвѣстилъ, что въ бесѣдкѣ Инъ-Хи, въ Ханкусскомъ проходѣ, хранится мистическій талисманъ. Императоръ послалъ на розыски, и, разумѣется, талисманъ былъ найденъ. Въ царствованіе этого императора Лао-Цзы явился еще разъ; въ благодарность за такую великую милость, императоръ назначилъ святому титулъ: "Великій мудрецъ-предокъ", и цовелѣвъ

раздавать по всей имперіи Тао-те-кингъ. При остальныхъ императорахъдинастіи Тангъ таоизмъ лишь изръдка встръчалъ поддержву, а временами даже подвергался гоненію. Въ царствованіе Пао-ли (825—827), таоистскіе ученые своими интригами и притъсненіями навлекли гитвъ императора и въ силу указа изгнаны были изъ провинцій Куангъ-тунгъ и Куангъ-си. Но при Хвуй-Чангъ судьба опять улыбнулась имъ, и, по ихъ настояніямъ, буддизмъ былъ офиціально признанъ чужеземною религіей.

Все это время таоистскіе жрецы не подчинялись строгой дисциплинѣ. Законъ или, вѣрнѣе, обычай безбрачія, установившійся у нихъ съ распространеніемъ буддизма, не ставился ни во что. Въ общественныхъ дѣлахъ они ничѣмъ не отличались отъ мірянъ. Они женились, воспитывали дѣтей, занимались земледѣліемъ, посѣщали рынки и были на такомъ же положеніи, какъ простые торговцы, за исключеніемъ уплаты налоговъ, отъ которыхъ ихъ избавляли указы обращенныхъ въ таоизмъ императоровъ. Однако, при первомъ императорѣ изъ династіи Сунгъ (960—976) возстановлены были прежнія строгости, и таоистскимъ жрецамъ запрещено было вступать въ бракъ. Въ царствованіе Хвей-Цунга (1101—1126) буддистамъ предиисано было принять таоистскія наименованія для своей іерархіи. Сакія долженъ былъ называться Тинъ-Цинъ, Почетный въ Небѣ, Будда — То-Зъ, Великій Учитель, логанъ — Цунъ-Чай, Почетный, а жрецъ — Тихъ Зы. Нѣкоторымъ таоистскимъ жрецамъ даны были офиціальные чины и право суда надъ церковью.

Благоволеніе императоровъ династіи Сунгъ навлекло на нихъ преслѣдованіе, когда въ сѣверной части имперіи манчжуры водворили Кинъ, или Золотую династію. Быть другомъ Сунговъ, значило быть врагомъ династіи Кинъ; поэтому завоеватели манчжуры съ презрѣніемъ и отвращеніемъ относились къ таоистамъ. Свобода исповѣданія быда значительно стѣснена, и мандаринамъ выше третьяго чина запрещено было поддерживать какія бы то ни было сношенія съ жрецами этой секты.

Зато у монголовъ, воспитанныхъ на суевъріяхъ, таонсты напли значительную поддержку. Лишь только арміи Чингизъ-Хана появились на съверной границъ имперіи, какъ таонстскіе алхимики и кудесники стали подъ его знамена. Исторія гласитъ о томъ, что они объяснили многія странныя знаменія и сообщили предсказанія, которыя впослъдствіи сбылись. Ихъ искусство имъло такой успѣхъ, что появилось нъсколько таонстскихъ сектъ, которыя всъ приписывали себъ сверхъестественныя силы и пользовались покровительствомъ императоровъ. Говорятъ, что Кублай-ханъ во время болѣзни своей жены просилъ таонстскихъ жрецовъ помо-

литься объ ея выздоровленіи, и ихъ молитвами — неизвёстно кому она поправилась. За эту услугу Кублай осыпалъ жрецовъ ночестями и сдѣлалъ щедрые вклады въ ихъ храмы и монастыри. Полковникъ Yule говоритъ слѣдующее о таоистахъ этой эпохи: "На праздникѣ одного изъ ихъ божествъ, такъ называемаго Великаго Императора Темнаго Неба, они собираются передъ храмомъ, разводятъ костеръ пятнадцати или двадцати футовъ въ поперечникѣ, и переходятъ черезъ него босикомъ со жрецами во главѣ и со своими богами на рукахъ. Они увѣряютъ, что истинно-вѣруюцій не пострадаетъ отъ огня. Но жрецы и народъ получаютъ при этомъ отчаянные ожоги. Ехсаугас de Lauture говоритъ, что они прыгаютъ, пляшутъ и кружатся около огня и пронзаютъ воображаемыхъ чертей прямыми, похожими на римскiе, мечами, а иногда наносятъ себѣ раны, какъ древніе жрецы Ваала и Молоха".

Вступившій въ 1368 году на престолъ основатель витайской династіи Лингъ, Хуніъ-Ву, нашелъ, что таоисты составляли могу-щественную и популярную секту. Разсудивъ, что не выгодно объявить войну такой многочисленной корпораціи, онъ попытался направить теченіе, котораго не могъ преградить. Онъ издалъ указы. запрещающіе таоистскимъ жрецамъ жить отдѣльно или носить красное платье на манеръ монгольскихъ буддистовъ и шамановъ. Онъ распорядился также, чтобы всѣ жрецы, желающіе офиціальнаго признанія, сдавали конкурсный экзаменъ по конфуціанскимъ классикамъ и, такимъ образомъ, сохранялась бы связь между ними и населеніемъ имперіи. У преемниковъ Хунгъ-Ву таоисты встрѣ-чали то поддержку, то немилость. Такъ, при Юнгъ-Ло ихъ притязанія на сверхъестественное могущество не пользовались вниманіемъ, хотя ученіе Лао-Цзы встр'ячало должное уваженіе. Одинъ честолюбивый жрецъ думалъ убъдить Юнгъ-Ло въ подлинномъ существовании жизненнаго элексира, но императоръ отвѣтилъ ему: "Единственное средство, чтобы пріобрѣсти долговѣчность, состоитъ въ томъ, чтобы очистить сердце и освободиться отъ желаній". Такимъ образомъ, онъ позаимствовалъ наставление, которое Куангъ-Чингъ-Цзы далъ за четыреста лётъ до того людямъ, желавшимъ долго жить на землѣ: "Не насилуйте своего зрѣнія и слуха. Держите тъло въ поков и умъ въ мирв, и наградой за это вамъ будетъ долгоденствіе".

При Хунгъ-Чи (1488—1506) покровительство прежнихъ императоровъ смѣнилось явною враждебностью. Алхимія была строго запрещена, какъ нелѣпое суевѣріе, и императоръ открыто смѣялся надъ догматами таоизма. Однажды, указывая на горящій храмъ, Хунгъ-Чи сказалъ жрецу: "Если бъ тѣ, кому вы поклоняетесь, были богами, то развѣ они допустили бы, чтобъ ихъ жилище

Вел. религии Востока.

сгорѣло, нли, по крайней мёрѣ, не спаслись бы сами?" Хотя слѣнующіе императоры изъ линастін Мингъ не выказывали такого неловёрія. все же таоисты не встрёчали того покровительства, какъ при династіи Чингизъ-Хана. Съ возстановленіемъ манчжурекаго владычества, въ 1636 году, таоисты лишились даже ничтожной поддержки послёдняго времени. Одниъ изъ первыхъ указовъ императора Ц'унгъ-Тиха (1636—1644) былъ направленъ противъ твоистовъ, кулесниковъ и другихъ еретиковъ, которые смущають людей своимъ ученіемъ, в поэтому ихъ нужно устранить. Но подобные люди не вымирають, и въ царствование Кангхи (1661-1721) они попрежнему занимались своимъ ремесломъ и пріобрѣли тавую снлу. что императоръ ръшилъ воспрепятствовать ихъ вліянію на народъ. По его указу, всякій кудесникь или таоисть, который лёчнаь отъ болёзни чарами, подлежаль Денартаменту Наказаній, и всякій больной, который прибъгаль къ услугамъ этихъ шарлатановъ, долженъ былъ понести возмездіе. Далбе, онъ приказаль считать преступниками членовъ сектъ: "Ничегонедълателей", "Бълой Лилін", "Возжигателей симіама", "Хунгъ", "Происхожденін Хаоса", "Происхожденія Дракона" и "Великой Колесницы", а лицъ, собирающихся для чтенія сутръ или устраивающихъ пропессін со знаменами и колокольнымъ звономъ. повелблъ наказивать розгами или же надбвать имъ кангъ 1).

<sup>1</sup>) Канъ — доска, въ которую просовывали голову и руки осужденна<sup>10</sup>. Прим. нер.



# ГЛАВА VI.

### Книга Наградъ и Наказаній.

Хотя современный таоизмъ, какъ мы видѣли, имѣетъ много общаго съ буддизмомъ, ко онъ отличается отъ него въ тѣхъ именно чертахъ, гдѣ буддизмъ противорѣчитъ національному духу. Со временъ Конфуція, китайцы держались убѣжденія, что слѣдствія ихъ поступковъ не идутъ за предѣлы могилы, и поэтому нужно въ нынѣшней жизни ожидать награды за добродѣтельное поведеніе или наказанія за нечестивое. Во всемъ, что буддизмъ проповѣдуетъ о небѣ и адѣ, таоизмъ расходится съ нимъ и стоитъ заодно съ конфуціанствомъ.

Подобно конфуціанству, современный таонамъ исключилъ непонятную философію и туманныя изреченія Тао-те-кинга, а только вывелъ изъ него систему нравственности. Насколько правила Кангъ-Хи резюмируютъ народное конфуціанство, настолько же Канъ-ингъ пинъ, или Книга Наградъ и Наказаній, и Инъ-чихъ-ванъ, или Книга Тайныхъ Благословеній, содержатъ все, что нынѣшній народъ считаетъ существеннымъ въ таоизмѣ.

Эпоха перваго произведенія неизвъстна, но во всякомъ случаъ авторомъ его не можетъ быть Лао-Цзы, какъ увъряютъ таоисты. Эта книга состоить изъ двухсотъ-двенадцати правиль, снабженныхъ примърами изъ исторіи Китая до временъ династіи Мингъ. Мы знаемъ также, что Книга Наградъ и Наказаній входила въ большое собрание таоистскихъ сочинений, которое было напечатано въ концъ XVI въка, подъ заглавјемъ Тао-Чангъ. Въ силу этого въроятно, что она появилась не ранбе пятнадцатаго или шестнадцатаго столътія. Если древность ся и подлежить сомньнію, то по простотѣ и практической мудрости своего ученія она сдълалась однимъ изъ популярнъйшихъ таоистскихъ сочинений. Китайцы такъ върятъ въ ся поучительность, что возводятъ раздачу этой книги въ религіозную обязанность. Изъ мёстныхъ типографій выходить изданіе за изданіемь по требованію благотворителей, которые распространяють множество экземпляровъ среди липь неимушихь.

Digitized by GOO29\*C

Въ виду того, что это сочинение больше другихъ оказываетъ вліянія на современныхъ таоистовъ, мы приводимъ его переводъ.

"Лао-Цзы сказалъ, что счастье и несчастье не предопредълено заранъе, а человъкъ вызываетъ то или другое своимъ поведеніемъ. Награда за добро и зло слъдуетъ, какъ тънь за человъкомъ".

"Для этого на небѣ и на землѣ существуютъ духи, на обязанности которыхъ разслѣдовать грѣхи людей. Смотря по степени проступковъ, они уменьшаютъ жизнь людей на стодневные періоды. Если отбавленъ стодневный періодъ, то человѣкъ мало-помалу впадаетъ въ бѣдность, подвергается различнымъ бѣдствіямъ и затрудненіямъ. Всѣ люди ненавидятъ его. Наказаніе и несчастіе сопровождаютъ его, удача и счастье покидають его. Злополучныя планеты посылаютъ на него бѣды, а когда всѣ стодневные періоды исчерпаны, тогда онъ умираетъ".

"Есть также Три Совѣтника и "Сѣверный Вѣнецъ", Князь Духовъ, которые поставлены надъ людьми. Они ведутъ счетъ людскимъ преступленіямъ и грѣхамъ и отсчитываютъ цвѣнадцатидѣтніе и стодневные періоды".

"Есть также три духа, по имени Санъ-Чихъ, которые обитають въ тѣлахъ людей. Когда наступаетъ день Каниъ-Шинъ<sup>1</sup>), то они являются въ небесный дворецъ и даютъ отчетъ о людскихъ преступленіяхъ и грѣхахъ".

"То же дѣлаетъ духъ семейнаго очага (который завѣдуетъ жизнью всѣхъ членовъ семьи) въ послѣдній день каждаго мѣсяца".

"За тяжелый гръхъ изъ жизни человъка вычита тся двънадцать лътъ. За прегрътеніе — сто дней".

"Существуетъ нѣсколько тысячъ большихъ и малыхъ грѣховъ. Кто хочетъ достигнуть безсмертіа, долженъ заранѣе избѣгать ихъ".

"Иди по истинному пути и отступай съ дурного пути".

"Не ходи по извилистой тропинкъ".

"Не выдавай семейной тайны".

"Собирай добродътели и накопляй достоинства".

"Обращайся кротко съ животными".

"Вывазывай прямодушіе и сыновнее благочестів. «удь ласковъ съ младшими братьями и почтителенъ со старшими братьями". "Исправляйся самъ и исправляй людей".

"Жалъй сиротъ и сострадай вдовамъ".

"Почитай старивовъ и покровительствуй дътямъ".

"Не губи ни насъкомыхъ, ни животныхъ, ни деревьевъ".

"Сочувствуй чужому несчастью".

"Радуйся чужому благополучію".

<sup>1</sup>) 53 день по счету.

"Помогай нуждающимся".

"Спасай людей въ опасности. Радуйся успёху другихъ и сочувствуй ихъ неудачамъ, какъ будто бы ты былъ бы на ихъ мъств".

"Не выдавай чужой вины".

"Не хвались своимъ превосходствомъ".

"Предупреждай зло и превозноси добро".

"Воздерживайся много, а бери мало".

"Принимай княжескія милости со страхомъ".

"Оказывай милость, не разсчитывая на награду".

"Подавай охотно".

"Человѣкъ, который все это дѣлаетъ, называется добродѣтельнымъ. Всѣ люди уважаютъ его. Провидѣніе покровительствуетъ ему. Его ожидаютъ удачи и чины. Демоны бѣгутъ отъ него. Богоподобные духи охраняютъ его. Онъ преуспѣваетъ во всемъ, за что берется, и можетъ надѣяться на безсмертіе".

"Кто хочеть сдёлаться безсмертнымъ на небъ, долженъ совершить тысячу-триста добрыхъ дёлъ".

"Кто мыслить неправедно, тотъ будетъ поступать противъ здраваго смысла".

"Не считай насилія довазательствомъ ловкости".

"У вого безчеловѣчное сердце, тотъ будетъ жестокъ въ обращенін".

"Не клевещи тайно на добродътельныхъ".

("Кто клевещетъ явно, — говоритъ Чуангъ-Цзы, — того накажутъ люди. ч кто клевещетъ тайно, того накажутъ демоны").

"Не презирай въ душъ своего князя и своихъ родителей".

"Не будь непочтительнымъ къ своимъ наставникамъ".

"Не возставай противъ тъхъ, кому служишь".

"Не пользуйся невъжествомъ людей, чтобы обманывать ихъ лживыми ръчами".

"Не клевещи на своихъ соучениковъ".

"Не лги. не прибъгай въ хитрости и обману".

.Никогда не разглашай вины своихъ родителей.

"Не будь рёзкных, жестокимъ или безчеловёчнымъ".

"Никогда не торопись удовлетворять своихъ причудъ".

"Никогда не смъшивай справедливаго съ несправедливымъ".

"Учись различать, какихъ друзей нужно выбирать и какихъ изобгать".

"Никогда не обращайся дурно съ низшими, чтобы пріобрѣсти заслугу".

"Не льсти начальству въ надеждъ на его милость".

"Не забывай благодъяній".

Digitized by Google

"Не питай злобы".

"Не относись легко въ жизни людей".

"Не вноси тяжелыхъ реформъ въ управлении империей".

"Не награждай нечестивыхъ".

"Не наказывай невинныхъ".

"Не совершай убійства ради прибыли".

"Не сталкивай другого, чтобы занять его мъсто".

"Не убнвай враговъ, которые сдаются, и не казни тѣхъ, которые покоряются".

"Не изгоняй доброд тельныхъ, и мудрецовъ не подвергай нуждъ".

"Не обижай сироть и не притесняй вдовь".

"Не нарушай закона и принимай подарки".

"Не дълай кривымъ того, что прямо, и прямымъ того, что криво".

"Не равняй ошибокъ съ преступленіями".

"Не поддавайся гнёву, наказывая подсудимаго".

"Чувствуя за собой вину, исправь ее".

"Если знаешь, что справедливо, дълай это".

.Не сваливай своей вины на другого".

"Не препятствуй искусствамъ и торговлъ".

"Не навлекай презрънія и не клевещи на святыхъ и мудрецовъ".

"Не обращайся жестово и не оскорбляй твхъ, кто изучаетъ истину и добродътель".

"Не стръляй птицъ, не охоться на звърей".

"Не выгоняй насъкомыхъ изъ ихъ норокъ, не спугивай птицъ съ вътки".

"Не забивай насъкомымъ норокъ, не разоряй птичьихъ гитздъ".

"Не убивай самокъ съ дътенышами, не разбивай птичьихъ яицъ".

"Не желай другому несчастья".

"Не умаляй чужихъ заслугъ".

"Не подвергай другихъ опасности ради собственнаго благополучія".

"Не добивайся прибыли на счетъ другихъ".

"Не давай дурного товара взамёнь хорошаго".

"Не поступайся общественнымъ благомъ изъ личныхъ соображеній".

"Пе ѣшь людей повдомъ".

"Не скрывай чужихъ добродътелей".

"Не указывай на чужіе недостатки".

"Не раскрывай частныхъ дёлъ".

"Не воруй чужого имущества и богатства".

"Не разлучай мужа и жену, которые соединены между собор какъ плоть съ костями".

150

"Не помегай другому дълать зло".

"Не поддавайся своенравнымъ страстямъ и не старайся дъйствовать на другихъ силой".

"Не осворбляй людей, чтобы восторжествовать надъ ними".

"Не уничтожай зръющей нивы".

"Не разстраивай браковъ".

"Не добывай денегъ нечестнымъ путемъ и не гордись своимъ богатствомъ".

"Если ты счастливо избѣжалъ наказанія, то все-таки краснѣй за свое преступленіе".

"Не приписывай себѣ чужихъ преимуществъ и не взваливай на другихъ позора своей вины".

"Не навязывай другимъ своихъ несчастій и не торгуй своими преступленіями".

"Не покупай незаслуженной похвалы".

"Не тан въ себъ въроломнаго сердца".

"Не хули чужихъ совершенствъ и не скрывай собственныхъ несовершенствъ".

"Не пользуйся своею силой, чтобы угнетать и притеснять другихъ".

"Не позволяй себѣ жестокости, убійства и пораненій".

"Не ръжь матеріи безъ надобности".

"Не убивай домашнихъ жнвотныхъ и не приготовляй ихъ мяса иначе, какъ по обрядамъ".

"Не уничтожай и не выбрасывай пяти сортовъ зерна".

"Не изнуряй людей и животныхъ и не причиняй имъ страданія".

"Не разоряй семействъ и не отнимай у людей ихъ имуществъ".

"Не отврывай шлюзовъ и не дълай поджоговъ съ тъмъ, чтобы уничтожать чужія жилища".

"Не разстраивай людямъ плановъ и надеждъ съ тёмъ, чтобы отнять у нихъ заслуги".

"Не лишай людей ихъ орудій, напримъръ: ученаго — кисти, солдата — меча, плотника — инструментовъ, съ тъмъ, чтобы сдълать ихъ безпомощными".

"Если видишь человѣка, пользующагося славой и почетомъ, то не желай ему изгнанія изъ страны".

"Если видишь богатаго человъка, то не желай ему разорения или растраты".

"Не завидуй красотв".

("Красивое лицо вызываетъ восхищение міра, но не обманываетъ Неба").

"Не желай смерти своему заимодавцу".

"Не проклинай тъхъ, которые не хотятъ исполнить твоей просьбы, и не питай къ нимъ ненависти".

"Не приписывай потери, которую понесъ человѣкъ, его собственной винъ".

"Не смъйся надъ чужимъ уродствомъ".

"Не препятствуй возвышенію талантливаго или достойнаго человѣка".

"Не зарывай изображенія человѣка, чтобы навлечь на него кошмаръ".

(Здъсь намекается на обычай погребать деревянное изображеніе человѣка, чтобы околдовать его. Позднѣе въ Шанчаѣ и другихъ мѣстностяхъ нерѣдки бывали обвиненія въ производствѣ бумажныхъ людей, которые душили живыхъ людей во снѣ).

"Не отравляй деревьевъ твоего сосъда".

"Не питай дурныхъ чувствъ къ своимъ наставникамъ".

"Не сопротивляйся и не наноси осворбленія отцу и старшимъ братьямъ".

"Не занимайся кражами и воровствомъ".

"Не обогащанся грабежомъ и насиліемъ".

"Не старайся возвыситься путемъ обмана и плутовства".

"Не жалуйся на несправедливое присужденіе наградъ и наказаній".

"Не предавайся удовольствіямъ и наслажденіямъ".

"Не вникай подробно въ ошибки подчиненныхъ и не обращайся съ ними дурно".

"Не пугай и не ужасай огорченныхъ".

"Не ропщи на Небо и на свою судьбу и не обвиняй людей".

"Не брани вътра и не ругай дождя".

"Не возбуждай ссоръ и тяжбъ между людьми",

"Не знайся со злодъями".

"Не слушай, что тебъ говоритъ жена и наложницы".

"Не нарушай повельній отца и матери".

"Изъ-за новыхъ вещей не забывай старыхъ".

"Не говори никогда того, чего ты не думаешь".

"Не домогайся слъпо богатства и не обманывай своего начальства".

"Не клевещи на невинныхъ".

"Не позорь другихъ и не выставляй себя честнымъ и искреннимъ".

"Не злоупотребляй хмельными напитками и не выставляй себя добродѣтельнымъ".

"Не отказывайся отъ обязанностей, предписанныхъ разумомъ, и не дълай того, что не согласно съ разумомъ".

"Не поворачивайся спиной къ своимъ настоящимъ родителямъ и не ищи родителей на сторонъ".

"Не призывай Небо и Землю свидътелями твоей невинности въ преступныхъ сношеніяхъ".

"Ĥе направляй проницательнаго взора боговъ на нечестивыя дѣла".

"Не жалъй о поданной милостынъ".

"Плати долги".

"Не добивайся большаго, чъмъ тебъ предназначено Небомъ".

"Не растрачивай всей силы на достижение цъли".

(Древніе говорили: "Если у тебя есть сила и могущество, то не злоупотребляй ими").

"Не предавайся удовольствіямъ выше мёры".

"Не показывай кроткаго внда, если ты жестовъ въ сердцѣ своемъ".

"Не угощай людей тухлою вдой".

"Не совращай народа лжеученіями".

"Не употребляй фальшивой мёры, короткаго аршина, легкихъ вѣсовъ и маленькой кварты".

"Не поддѣлывай товара".

"Не ищи мошеннической прибыли".

"Не заставляй почтенныхъ людей заниматься низкимъ ремесломъ".

"Не обманывай невинныхъ и не разставляй имъ сътей".

"Не домогайся ненасытно чужого имущества".

"Не клянись своей невинностью передъ богами".

"Не люби вина и не будь расточительнымъ".

"Не вступай въ ръзкіе споры съ близкими родственниками".

"Если хочешь быть мужчиной, будь искреннимъ и прямодушнымъ".

"Если хочешь быть женщиной, будь кроткой и послушной". "Живи въ согласіи съ женой".

"Жены, почитайте мужей".

"Не хвастайся".

"Не ревнуй и не завидуй".

"Обращайся разумно съ женою и дътьми".

"Жены, не забывайте обязанностей къ свекру и свекрови".

"Не относись съ презрѣніемъ къ душамъ своихъ предковъ".

"Не сопротивляйся приказаніямъ начальства".

"Не дълай ничего безполезнаго".

"Не будь двуличнымъ".

"Не проклинай себя и другихъ".

"Не будь несправедливымъ ни въ любви, ни въ ненависти".

("Кто видитъ мудреца, тотъ любитъ его; кто любитъ пороч-наго человѣка, тотъ ненавидитъ его. Если ты кого-нибудь незаслуженно ненавидишь, то, значить, закрываешь гляза на его до-стоинства, а если кого пристрастно любишь, то, значить, слъпъ къ его недостаткамъ").

"Не прыгай черезъ колодецъ или очагъ".

("Въ колодцахъ и очагахъ живутъ особые духи, и, прыгая че-резъ нихъ, ты не только оскорбляешь боговъ, но и показываешь, что забылъ двъ вещи, лежащія въ основъ человъческой жизни").

"Не переступай ни черезъ пищу, ни черезъ людей".

«по порослуния ил переов импу, ил переов люден с (Санз-кванз-киниз гласитъ: "Кто не уважаетъ зернового хлѣба и загрязняетъ его, переступая черезъ него, того будутъ прези-рать"... Конфуцій говорилъ: "Тотъ, вто первый сталъ вырѣзывать людей изъ дерева, былъ лишенъ потомства, такъ какъ онъ дѣлалъ ихъ по подобію человѣка и употреблялъ при похоронахъ").

.Не убивай своихъ дётей ни послё рожденія, ни до того, какъ они увидять свътъ".

"Не дълай ничего тайнаго или необычайнаго".

(Конфуцій говорилъ: "Я не подражаю тёмъ, которые ищутъ сокровенныхъ вещей или прибёгаютъ къ чудесному, чтобы угадать будущее").

"Не цой и не пляши въ послъдний день мъсяца или въ послѣдній день года".

("Въ послёдній день мёсяца Духъ Очага, который завёдуетъ жизнью людей, возносится на небо, чтобы доложить объ ихъ за-слугахъ и прегрёшеніяхъ... Въ послёдній день года Духи Неба и Земли разсматриваютъ добродѣтели и грѣхи людей и присуждаютъ имъ награды и наказанія").

"Не вричи и не сердись въ первый день мѣсяца или утромъ". "Не плачь и не плюй, обратившись на сѣверъ". ("На сѣверѣ живетъ князь Сѣверныхъ Звѣздъ. Сѣверный по-люсъ — ось Неба... Если ты осмѣливаешься плакать или плевать, обратившись на сѣверъ, то ты оскорбляешь боговъ и оскверняещь ихъ присутствіе, и этимъ укорачиваешь жизнь, предназначенную тебѣ Небомъ").

чеов несомъ ). "Не пой и не плачь передъ очагомъ". "Не воскуривай оиміама на огнъ, взятомъ изъ очага". "Не приготовляй пищи на грязныхъ дровахъ". "Не вставай ночью нагимъ и непокрытымъ". ("Боги выходятъ ночью. Люди, которые въ это время встаютъ нагими и непокрытыми, совершаютъ тяжкое преступленіе").

"Не назначай наказаній въ восемь дией или Па-Цехъ, т. е. 4-го февраля, 21-го марта, 6-го мая, 21-го іюня, 8-го августа, 23-го сентября. 8-го ноября и 22-го декабря.

("Въ каждый изъ этихъ дней чередуются мужское и женское начала природы и такая же перемёна происходить въ человёче-скомъ тёлё. Если въ это время назначать тёлесное наказаніе, то осужденный можетъ умереть подъ розгами").

"Не плюй на падучія звѣзды".

("Это явленіе, Верховный Владыка посылаетъ, чтобы пред-остеречь людей и отвратить ихъ отъ гръховъ. Поэтому люди должны быть исполнены страха, выказывать добродътель и приносить жертвы, чтобы предотвратить угрожающія опасности").

"Не указывай на радугу".

("Окончивъ книгу о Сыновнемъ Благочестін, Конфуцій выдержалъ строгій постъ и затёмъ, обратившись къ созвѣздію Сѣвернаго Вънца, онъ почтительно объяснилъ побужденія, въ силу которыхъ онъ написалъ это произведение. Тогда съ неба упала радуга и превратилась въ кусокъ желтаго нефрита, который Конфуцій принялъ съ глубокимъ поклономъ").

"Не указывай дерзко на солнце, луну и звёзды". "Не поджигай хвороста, чтобы охотиться весною".

("Весною растенія и деревья начинають пускать побъги, и насѣкомыя выводятъ дѣтенышей. Въ это время природа даетъ жизнь и ростъ всѣмъ существамъ. Если мы имъ приносимъ погибель, то противимся Небу и убиваемъ множество его созданій").

"Не бранись, обратившись на свверъ".

"Не убивай безъ надобности черепахъ и змъй".

("Черепаха и змёя соотвётствують сёверному созвёздію, такъ называемому Хуанъ-Ву. Убивая этихъ животныхъ безъ законнаго основания, человъкъ навлекаетъ на себя ужасныя несчастья").

"Богъ, завъдующій жизнью человъка, записываетъ всъ его грбхи и, смотря по ихъ тяжести, высчитываетъ изъ его жизни двѣнадцатилѣтніе или стодневные періоды. Когда исчерпаны дии, то человѣкъ умираетъ, а если къ смерти какой-нибудь грѣхъ останется неискупленнымъ, то наказание падаетъ на его сыновей И ВНУКОВЪ".

"Если человъвъ неправедно присвоиваетъ чужое богатство, то духи пересчитывають его жень и дътей и поочередно посылають имъ смерть, пока не будетъ достигнуто извъстное искупленіе. Если же домочадцы останутся въ живыхъ, то бъдствія, пожары, наводненія, кражи, обманы, потери, болъзни, клевета или доносы уравновъсять неправедно пріобрътенное имущество".

"Убивающіе невинныхъ подобны врагамъ, которые обмёниваются оружіемъ и умерщвляютъ другъ друга".

"Тотъ, кто неправедно отнимаетъ чужое имущество, подобенъ человѣку, который утоляетъ голодъ испорченнымъ мясомъ или жажду — отравленнымъ виномъ. На минуту онъ чувствуетъ удовлетвореніе, но вскорѣ неминуемо долженъ умереть".

"Если ты замыслишь въ сердцё добро, хотя ничего добраго не сдёлаль, то добрые духи послёдують за тобою. Если ты замыслишь въ сердцё здо, хотя зда не сдёлаль, то здые духи послёдують за тобою".

"Если согрѣшившій раскается, исправится, будетъ воздерживаться отъ дурныхъ поступковъ и совершать всякія добрыя дѣла, то, подъ конецъ онъ достигнетъ радости и блаженства. Это называется перемѣной злосчастья на счастье".

"Хорошій человёвъ добродётеленъ въ словахъ, взглядахъ и дёлахъ. Если онъ ежедневно проявляетъ эти три добродётели, то, по истечении трехъ лётъ, Небо ниспошлетъ на него благословения. Дурной человёкъ пороченъ въ словахъ, взглядахъ и дёлахъ. Если онъ ежедневно проявляетъ эти три порока, то, по истечении трехъ лётъ, Небо ниспошлетъ на него бёдствія".

"Почему же намъ не стараться дёлать добро?"

### ГЛАВА VII.

### Книга Тайныхъ Благословеній.

Въ Инъ-Чихъ-Ваню также нётъ ссылокъ на доктрины таонзма; эта книга содержитъ только рядъ высоконравственныхъ правилъ. Обыкновенно приписываютъ ея составление Ванъ-Чангу Ти-Кюнъ, но имя ея настоящаго автора неизвёстно. Духъ милосердія, который сквозитъ въ ней, вызываетъ одинаковое сочувствие буддистовъ, конфуціанцевъ и таоистовъ. Послѣ Канъ-иниъ-пина это самая популярная религіозная книга въ Китаѣ.

Ея ученіе основано на необходимости очищенія сердца для того, чтобы приготовиться въ праведнымъ дёламъ. Будь честнымъ и прямодушнымъ, говорится въ ней, и обновляй свое сердце. Будь сострадательнымъ и любящимъ. Будь преданъ своему господину и оказывай почтеніе родителямъ. Уважай старшихъ братьевъ и будь въренъ друзьямъ. Помогай несчастнымъ. Спасай тъхъ, кто въ опасности. Выпускай на свободу птицу, попавшую въ силокъ. Жалъй сиротъ и вдовъ. Почитай стариковъ. Будь ласковъ съ бъдными. Накорми голоднаго; одънь нагого; похорони покойника. Употребляй правильный въсъ и мъру и не обременяй народъ налогами. Помоги больному и напой жаждущаго.

Щади жизнь животнымъ и воздерживайся отъ кровопролитія. Старайся не раздавить насъкомыхъ на дорогъ и не выжигай лъсовъ, чтобы не сгубить жизни. Держи на окнъ зажженую свъчу, чтобы освътить дорогу путнику, и имъй наготовъ лодку, чтобы онъ могъ переправиться черезъ ръку. Не раскидывай сътей на горъ для ловли птицъ и не отравляй рыбъ и гадовъ въ водъ.

Никогда не уничтожай писанной бумаги. Пе заключай союзовъ противъ твоего сосёда. Избёгай ссоръ и остерегайся волновать дурную кровь. Не пользуйся своею властью для того, чтобы обезчестить добрыхъ, и своимъ богатствомъ для того, чтобы угнетать бёдныхъ. Люби добро и убёгай отъ лица дурного человёка, чтобы не подпасть злу. Скрывай вину твоихъ сосёдей и говори только объ ихъ добрыхъ дёлахъ. Пусть твои уста выражаютъ истинныя чувства твоего сердца. Убирай камни и мусоръ съ дороги, поправляй тропинки и строй мосты. Въ чужихъ враяхъ произноси поученія, чтобы усовершенствовать человёчество, и жертвуй свое состояніе на благо ближнимъ. Во всёхъ дёлахъ слёдуй правиламъ Неба, а въ словахъ руководись чистымъ человёческимъ сердцемъ. Помни всегда о древнихъ мудрецахъ и тщательно слёди за своею совёстью. Что хорошаго оставитъ тотъ, кто занимается "тайными благодѣяніями?"

Таковы главныя правила этого произведенія, которое состоить всего изъ пятисоть-сорока-одного слова, но оказывало, и до сихъ поръ оказываетъ, невъроятное вліяніе на народную массу. Оно выдержало не одну тысячу изданій; а выраженія его сдълались ходячими по всей имперіи. Благотворители безплатно раздаютъ его на улицахъ, а стараніями граверовъ и комментаторовъ оно по размъру достигло изящнаго томика.

Упомянутыя два произведенія смёло можно считать выразителями нравственной стороны современнаго таоизма. Изъ нынёшнихъ таоистовъ мало вто интересуется разсужденіями Лао-Цзы или мечтаніями его первыхъ послёдователей. Всё гонятся только за личными благами, главнымъ образомъ, земными, но тавже и нравственными. Чтобы заполучить первыя, они прибёгаютъ въ магическимъ сочиненіямъ своей секты и въ ихъ толкователямъ, таоистскимъ жрецамъ. Они покупаютъ талисманы, подвергаются заклинаніямъ по требованію жаждущихъ барыша шарлатановъ, съ неослабѣвающимъ интересомъ изучаютъ совёты и рецепты, указанные въ многочисленныхъ книгахъ и брошюрахъ.

Нѣкоторыя изъ этихъ книгъ содержатъ буддійскія воззрѣнія; такъ, въ нихъ обыкновенно проповѣдуется ученіе объ адѣ, не осващенное таоистскимъ церковнымъ уставомъ. Нерѣдко встрѣчаются литургіи на подобіе буддійскихъ, а иногда въ этихъ молитвенникахъ воспроизведена не только форма, но даже и выраженія индусскихъ книгъ.

# ГЛАВА VIII.

#### Таоистскія божества.

Мы уже говорили о тёсной связи, которая существуеть между таоизмомъ и буддизмомъ, и ни въ чемъ она не выражается такъ ярко, какъ въ таоистскомъ сонмё боговъ. Основатель религіи, Лао-Цзы, не признаваль боговъ и богинь, и только со времени введенія буддизма послёдователи его стали воздвигать святилища и статуи. Естественно, первымъ обоготвореннымъ лицомъ былъ самъ Лао-Цзы. По примёру буддистовъ, которые поклоняются Сакія-Муни въ трехъ лицахъ, какъ Татхагатѣ трехъ временъ: настоящаго, прошедшаго и будущаго, они сдёлали Лао-Цзы высшимъ предметомъ поклоненія съ титуломъ Санъ-Цингъ, или "три чистыхъ". Каждое лицо этой троицы стали изображать иконой. Подобно тому, какъ при входѣ въ буддійскій храмъ, взоръ останавливается на трехъ изображеніяхъ Татхагаты трехъ временъ, такъ въ таоистскихъ "дворцахъ", главное мѣсто занимаетъ Лао-Цзы въ тройственномъ видѣ.

Хотя Лао-Цзы является главнымъ предметомъ почтительнаго поклоненія, но такъ какъ онъ -- чистый представитель отвлеченнаго созерцанія, то невозможно было допустить, что онъ свёдущъ въ земнымъ дълахъ. Нужно было создать бога, который, какъ владыка вселенной, взялъ бы на себя непосредственное управление людскими дёлами, и воторому люди могли бы повёрять свои надежды и печали. Такое существо было изобрѣтено подъ именемъ Юхъ-Хуангъ-Шангъ-Ти, или Драгодённаго Императорскаго Бога, который управляеть вещественнымъ міромъ. Съ теченіемъ времени, вогда возвысились вудесниви и алхимики, мысль о томъ, что все въ природъ состоитъ изъ двухъ частей, матеріи и ся сущности, породила върование, что звъзды — утонченныя сущности вещей, и поэтому ихъ нужно считать богами, достойными обшества Юхъ - Хуангъ - Шангъ - Ти. Въ землъ считали пять элементовъ, именно: металлъ, дерево, вода, огонь и земля, которымъ въ небъ соотвётствують планеты: Венера, Юпитеръ, Меркурій, Марсъ и Сатурнъ. Многія другія звёзды также были обоготворены, и имъ

приписывалось непосредственное могущественное вліяніе на судьбы людей. Таоистъ усматриваетъ въ небѣ эеирную копію окружающаго міра. Вѣруя, что между оригиналомъ и копіей существуетъ такое же отношеніе, какъ между тѣломъ и душой, таоисты не ограничились почитаніемъ сущностей, а стали поклоняться соотвѣтствующимъ видимымъ предметамъ, какъ-то: горамъ, долинамъ, потокамъ и рѣкамъ.

Большая Медвёдица играетъ большую роль въ культё звёздъ; одна часть ея считается дворцомъ женскаго божества Тоу-Му, а другая посвящена богу Квей-Сингъ. Силы природы также олицетворены въ таоистской мисологіи. Богу грома повсемъстно воздается поклопеніе. Говорятъ, что онъ является подъ различными видами и наполняеть всё страны своими воплощеніями. Когда онь разсуждаеть о доктринахъ, то его нога покоится на девати преврасныхъ птицахъ. Тридцать-шесть полководцевъ ждутъ его приказаній. Отъ него изошла одна знаменитая поучительная книга. Его приказанія быстры, какъ вѣтеръ и огонь. Онъ побѣждаетъ демоновъ силою своей мудрости. Онъ отецъ и учитель всъхъ живыхъ существъ. Изъ другихъ подобныхъ божествъ отмѣтимъ: Мать Мол-ніи, Духа Моря, Царя Моря и Владыку Теченія. Храмы Царя Дракона привлекають особенно много поклонниковь, которые всевозможными вривляніями признають могущество этого сильнаго чудовища. Змби считаются проявленіями этого божества; при наводненіяхъ образованные и необразованные люди одинаково воздають имъ поклоненіе. Во время наводненія въ Тянъ-Цинъ въ 1874 г. змёя укрылась въ храмё близъ города и забралась въ алтарь. Жрецы не только не подумали выгнать ся, а, напротивъ, привѣтствовали ее, какъ священную гостью, предвѣщающую счастье, и вице-король этой провинціи Ли-Хунъ-Чангъ самолично воздаль ей поклонение, какъ олицетворению Царя Дракона.

Кромѣ этихъ общихъ божествъ, есть еще боги, завѣдующіе различными дѣлами и ремеслами людей. Число боговъ, въ сущности, неограничено, а такъ какъ въ интересахъ жрецовъ — поощрять всякое поклоненіе въ храмахъ, то всегда легко присоединить къ таоистскому сонму пару-другую новыхъ боговъ. Учащіеся приспособили себѣ бога, который слѣдитъ за литературными работами своихъ поклонниковъ. Вамъ-Чанъ-Ти-Кюнъ или богъ литературы, согласно легендѣ, есть духъ Чангъ-Чунга, одного чиновника взъ временъ династіи Чоу. При слѣдующихъ династіяхъ онъ появлялся на землѣ въ образѣ людей, извѣстныхъ ученостью и добродѣтелью; наконецъ, при династіи Юанъ онъ былъ обоготворенъ и получилъ титулъ: "Покровитель династіи Юанъ, распространитель возобновляющихъ вліяній Зы-Лу-Ванъ-Чангъ, богъ и владыка".

Съ этого обоготворенія начался его офиціальный культь въ имперіи. Два раза въ году, именно третьяго числа второго и восьмого мѣсяца, въ каждомъ алтарѣ представители императора взываютъ къ нему и приносятъ ему жертвы. При этомъ особый чиновникъ читаетъ слѣдующую положепную молитву: "Въ (такой-то) день, (такой-то) луны, (такого-то) года, импе-раторъ посылаетъ своего чиновника (имярекъ) принести жертву богу Ванъ-Чангу и сказать: "О божественный, ты проявилъ свое присутствіе въ Тунгѣ, въ западной странѣ. Твоей (планеты) ось (небесная) обращается вокругъ сѣвернаго полюса; ты сіяешь ярко въ созвѣздіяхъ; ты придаешь блескъ благопріятнымъ судьбамъ. Изъ поколѣнія въ поколѣніе ты посылалъ на землю свое чуло-

"Изъ поколѣнія въ поколѣніе ты посылалъ на землю свое чудо-"ИЗЪ ПОКОЛЪНІЯ ВЪ ПОКОЛЪНІЕ ТЫ ПОСЫЛАЛЪ НА ЗЕМЛЮ СВОЕ ЧУДО-дъйственное вліяніе. Ты былъ владыкой ученія среди людей. Под-держивая все справедливое, ты давно ярко сіяешь и вызываешь благодарность въ сердцахъ людей. Тебъ надлежитъ приносить почтительную дань въ видъ благоуханной жертвы. Нынъ, посреди весны (или посреди осени), мы совершаемъ должное поклоненіе. Да будетъ тебъ угоденъ дымъ этого жертвоприношенія и его ароматъ. Брось взоръ, мы умоляемъ тебя, на наше благоговъніе и смиреніе".

Культъ, воздаваемый самимъ императоромъ, отражается и на народной массъ. Въ каждомъ городъ на частныя средства или же по подпискъ устраиваются храмы въ честь Ванъ-Чанга, гдъ таоистпо подпискъ устраиваются храмы въ честь Банъ-чанга, гдъ таоист-скіе жрецы и предсказатели съ успѣхомъ занимаются своимъ ре-месломъ. Иногда храмы примыкаютъ къ школамъ. Дѣлается это для того, чтобы ученики всегда имѣли доступъ въ святилищу божества, отъ благосклонности котораго зависитъ ихъ успѣхъ или провалъ на конкурсныхъ экзаменахъ. Въ главномъ придѣлѣ храма проваль на конкурсныхъ экзаменахъ. Бъ главномъ придълъ храма находятся алтарь и святилище. Внутренность святилища зани-маетъ "почтенная фигура, сидящая въ покойной и полной до-стоинства позъ. Позолоченныя черты ея лица носятъ кроткое вы-раженіе; птица спускается къ ней на колъни, гдъ она держитъ сложенныя руки. Противъ нея стоятъ узкія перпендикулярныя таблицы въ глубокихъ ръзныхъ рамахъ, перечисляющія титулы обожаемаго существа".

Въ Кантонъ до десятка подобныхъ храмовъ, поддерживаевъ кантонъ до десятка подооныхъ храмовъ, поддерживае-мыхъ честолюбивыми учениками или ихъ родственниками. Въ Чу-тунгъ-юнѣ, гдѣ, по преданію, родился Ванъ-Чангъ, находится глав-ный храмъ въ его честь. На одной изъ среднихъ балокъ этого зданія укрѣпленъ мѣдный орелъ, и изъ его клюва къ алтарю сиу-скается веревочка. Къ ней привязана кисть, которою богъ, будто бы, пишетъ таинственныя слова на столѣ, усыпанномъ пескомъ. Эти небесныя посланія, обыкновенно, предвѣщаютъ наступленіе

Вед религи Востока.

бъдствій. Говорять, что въ 1853 году жрецы храма такимъ путемъ намекнули знаменитому вице-королю Ісху на политическія смуты, которыя стали угрожать провинціямъ.

Солдаты поклоняются богу войны Куанъ-Ти, который на землё носилъ имя Куанъ-Ю. Въ началё земной жизни онъ торговалъ бобами; но душа его не лежала къ такому низкому ремеслу, и такъ какъ время (онъ жилъ при Ханьской династіи во II вѣкѣ), благопріятствовало честолюбивымъ предпріятіямъ, то онъ поступилъ въ солдаты и завоевалъ себѣ почести и извѣстность. Онъ удостоенъ былъ даже баронскаго титула. Коварные враги обманомъ захватили его и обезглавили. Много вѣковъ память о немъ жила только въ исторіи; но въ XII столѣтіи онъ былъ канонизированъ подъ именемъ Чунгъ-Хву-Кунга, или "патріотическаго п искуснаго герцога", а вслѣдъ затѣмъ былъ возведенъ въ княжескій санъ. Обоготворенъ онъ былъ при императорѣ Тао-Куангѣ. Когда магометанское возстаніе при Чангъ-Кихурѣ (1828 г.) было нодавлено, то императоръ издалъ слѣдующій указъ:

"Съ тъ́хъ поръ, какъ установлено было троецарствіе нашей династіи, его величество Куанъ-Ти часто со славой оказываль намъ свою духовную и божественную помощь".

"Главнокомандующій Чангь-Лингъ доложилъ въ прошломъ году что когда мятежники подъ начальствомъ Чангъ-Кихура приблизи лись въ Аксу и на нихъ напали наши войска, то внезапно поднялся вътеръ, который наполнилъ воздухъ пескомъ и пылью. Въ это время мятежники въ отдаленіи увидѣли на небъ зарево, п всѣ были перебиты или взяты въ плѣнъ.

"Въ другой разъ, когда Чангъ-Лингъ велъ войска къ ръ́къ Хуанъ, мятежники всю ночь тревожили нашъ лагерь, пока не поднялась сильная буря, которая помогла нашимъ войскамъ незамътно броситься на враговъ. Безчисленное множество ихъ попало въ плёнъ, и имъ отръзали уши.

"Па слъдующее утро мятежники признали, что видъли посреди зарева огромныхъ лошадей и рослыхъ людей, съ которыми они не могли бороться и поэтому принуждены были бъжать.

"Всѣ эти знаменія произошли отъ нашего упованія и надежды на духовное величіе и грозное могущество Куанъ-Ти, который молча исторгъ души мятежниковъ и помогъ намъ живьемъ схватить злое чудовище (Чангъ-Кихура) и навѣки успокоить границу.

"Поэтому должно усугубить нашу искреннюю преданность Куанъ-Фу-Цзы, чтобъ обезпечить его покровительство и покой народа на десятки и сотни тысячъ лѣтъ.

"И я приказываю, чтобы Департаментъ Церемоній изготовиль новыя выраженія, чтобъ прибавить къ титулу Куанъ-Фу-Цзы въ

знакъ благодарности за покровительство славнаго бога. Внимайте этому".

Еще разъ (въ 1855 г.), когда войско подъ начальствомъ главнаго тайнинга предавало огню и мечу центральныя провинціи имперіи, Куанъ-Цзы сталъ на сторону государственной арміи и помогъ ей одержать блестящую побёду надъ мятежниками. За эту милость царствующій императоръ Хингъ-Фунгъ указомъ повелѣлъ воздавать Куанъ-Ти такія же божескія почести, какъ Конфуцію. Трудно сказать, дъйствительна или притворна въра властей въ это божество.

Образованные люди, большею частью, считають такія воззрѣнія за суевѣрія; однако, правительство охотно пользуется ими, чтобы поддержать свой авторитеть и убѣдить народь, что даже боги сражаются противъ враговъ Великой Чистой Династіи.

Въроятно, ни одному богу не воздается такого ревностнаго поклоненія, какъ Цай-Шину, богу богатства. Хотя главные таоистскіе писатели и не одобряють стремленія къ наживѣ и почестямъ, но естественная жажда богатства поборола всѣ религіозныя предостереженія и угрозы и такъ же сильна у таоистовъ, какъ у самаго корыстолюбиваго народа на свѣтѣ. Ни одинъ богъ не можетъ похвалиться такимъ количествомъ храмовъ, какъ Цай-Шинъ. Каждый купецъ, получившій въ годичномъ итогѣ барыши, за оказанную ему милость приноситъ обѣщанную жертву подателю богатства. Тотъ же, кто боится убытка, старается умилостивить бога жертвоприношеніями и подарками.

Три второстепенныхъ бога звѣздъ, отъ которыхъ зависятъ счастье, чины и долгоденствіе, пользуются большою нопулярностью среди матеріалистовъ-китайцевъ. Буддисты проповѣдуютъ счастье Нирваны, таоисты распространяются о преимуществахъ воплощенія въ Тао, но практичный китаецъ предоставляетъ всѣ эти отвлеченныя цѣли проповѣдникамъ, а самъ ищетъ болѣе осязательныхъ благъ. Если бы таоистскіе храмы не имѣли алтарей, посвященныхъ богамъ счастья, богатства, чиновъ и старости, то жрецамъ пришлось бы плохо, и три четверти храмовъ должны были бы пустовать.

Въ культъ этихъ боговъ, за псключеніемъ сопровождающаго его грубаго суевърія, нътъ ничего характернаго для таоизма. О нынъшнемъ упадкъ таоизма свидътельствуетъ тотъ фактъ, что, если желаютъ возвеличнтъ какое-нибудь народное божество, такъ къ его алтарю приставляютъ таоистскихъ жрецовъ. На ряду съ обязанностями стражей, эти шарлатаны занимаются прорицаніемъ и врачеваніемъ. Купецъ, интересуясь узнать, удастся или не удастся ему рискованная сдълка; мать, желая удостовъриться, ожидають ли ея ребенка служебныя почести, богатство и долгоденствіе, или же бъдность и несчастье, обращаются въ таоистскому жрецу. Жрецъ прекрасно знаеть вст плутни, имѣющія видъ сверхъестественной мудрости, и даеть двусмысленные отвѣты, которые удовлетворяють, хоть на время, суевѣрнымъ запросамъ вѣрующихъ. Врачебные совѣты жрецовъ также мале обоснованы. *Gray* слѣдующимъ образомъ описываетъ случай, который пронзошелъ на его глазахъ въ одномъ кантонскомъ храмѣ: "Въ то время, какъ я осматривалъ храмъ, какой-то отецъ принесъ лѣчить жрецамъ своего сына, увѣрая, что ребенокъ одержимъ бѣсомъ. Вопросивъ идола, жрецы заявили, что въ тѣлѣ ребенка цѣлыхъ пять бѣсовъ, которыхъ они берутся изгнать за извѣстную плату. Отецъ согласился. Ребенка поставили противъ алтаря; на полу у ногь его жрецы положили пять янцъ, заклиная бѣсовъ перейти въ нихъ. Лишь только бѣсы, какъ предполагалось, вошли въ яйца, главный жрецъ накрылъ ихъ глинянымъ горшкомъ н громко затрубилъ въ рогъ. Когда сняли горшокъ, то яйца, благодаря ловкому фокусу, оказались въ самомъ горшкъ, а не на землѣ. Затѣмъ жрець обнажилъ руку и сдѣлалъ надрѣзъ ланцетомъ; кровь, показавшуюся изъ ранки, онъ смѣшалъ въ особой чашечкѣ съ нѣсколькими каплями воды. Обмокнувъ въ кровь печать храма съ именемъ идола, жрецъ заклеймиль ею кисти рукъ, затылокъ, спину и лобъ бѣднаго языческаго ребенка, у котораго былъ простой припадокъ перемежающейся лихорадки".

Къ многочисленнымъ богамъ, которыхъ признаютъ современные таоисты, относятся три небесныхъ управителя, наиболёе характер ныхъ для этой секты: первый — Цзы-вей-ти-кюнъ, правитель неба, распредёляетъ счастіе; второй — Цинъ-Линъ-ти-кюнъ, правитель неба, вемли, прощаетъ грёхи; третій — Янъ-коу-ти-кюнъ, правитель воды, предотвращаетъ опасность. Кромѣ пихъ, существуютъ Санъ-тай, или три совѣтника, которые слѣдятъ за поступками отдѣльныхъ лицъ. Они завѣдуютъ жизнью и смертью каждаго человѣка и могутъ продлить или сократить его дни. Существуютъ также Санъ-чи, на обязанности которыхъ — вести списки дѣяній, хорошихъ или дурныхъ, каждаго человѣка. Есть богъ семейнаго очага, который смотритъ за всею семьей и за каждымъ ея членомъ въ отдѣльности, и масса другихъ божествъ.

Лишь немногимъ ниже этихъ боговъ стоитъ Іерархъ Вѣры, который живетъ пышно въ Лунгъ-ху-шанѣ, или Драконовыхъ и Тигровыхъ горахъ, въ провинціи Кянгъ-сн. Этотъ священнослужитель считается земнымъ представителемъ Юхъ-Хуангъ-Шангъ-Ти, который есть не что иное, какъ высшая форма одного изъ его предковъ. Со времени обоготворенія этого святого, всегда находился членъ его фамиліи, чтобы занять престолъ жреца. Какъ въ Тибетѣ лама, такъ и здѣсь жрецъ офиціально избирается по жребію изъ числа членовъ опредѣленной фамиліи. Въ назначенный для выбора день всѣ мужчины сходятся въ домѣ жреца и бросаютъ въ глиняный сосудъ съ водой кусочки свинца, на которыхъ написаны имена присутствующихъ. Кругомъ стоятъ жрецы, заклиная "Трехъ Чистыхъ Духовъ", чтобы кусочекъ свинца, на которомъ стонтъ имя избранника ботовъ, всплылъ на поверхность. О результатѣ выборовъ сообщаютъ императору, отъ котораго зависитъ ихъ утвержденіе. Номинально этотъ іерархъ поставленъ надъ всѣми жрецами секты, но на дѣлѣ онъ рѣдко вступаетъ въ сношенія со своими подчиненными. Какъ говорятъ, нынѣшній іерархъ — самый заурядный человѣкъ, мало образованный и мало проникнутый величіемъ своего положенія.

Умственное и нравственное развитіе этого жреца показываеть, каково вообще состояніе современнаго таоизма, который утратиль всявіе слёды философіи и истины. Взамёнъ поисковъ безконечнаго, которымъ предавался Лао-Цзы, его послёдователи-жрецы стараются внушать своимъ соотечественникамъ глупёйшія суевёрія и обманывать ихъ различными фокусами. Образованные классы смотрять на нихъ съ величайшимъ презрёніемъ, и только тё ихъ вёрованія, которыя въ различное время и по различнымъ причинамъ были одобрены правительствомъ, признаются кёмъ-нибудь, кромѣ темнаго люда. По закону, кандидать на жреческую должность дол-женъ пройти пятилётній курсь наукь, послё чего онь произно-сить об'ёть и получаеть свидётельство оть мёстнаго мандарина. сить объть и получаеть свидътельство оть мъстнаго мандарина. Въ сущности же ихъ ученическіе годы посвящены служенію жре-цамъ, которые научають ихъ только тъмъ обманамъ и плутнямъ, которые они сами знають, и составленію двусмысленныхъ отвъ-товъ отъ имени боговъ на запросы больныхъ и умирающихъ. Нравственность жрецовъ стоитъ на самомъ низкомъ уровнъ, и женскіе монастыри, которые они устроили во всей имперіи по образцу буддійскихъ, служатъ разсадниками порока. Не въруя въ Бога, а только въ обоготворенныхъ людей, не зная чистыхъ побужде-ній, которыми буддисты руководятся въ своихъ стремленіяхъ къ лучшей жнзни, съ каждымъ въкомъ все больше удаляясь отъ всего благороднаго, безкорыстнаго и истиннаго, современные таоисты во мнѣніи своихъ собратій падали все ниже и ниже, пока не сравнялись съ грубѣйшими идолопоклонниками.

### конецъ.

• <u>-</u> • • • •

## БИБЛІОГРАФИЧЕСКІЙ УКАЗАТЕЛЬ

#### ГЛАВНЪЙШИХЪ КНИГЪ И СТАТЕЙ

## ПО ИСТОРІИ РЕЛИГІЙ ДАЛЬНЯГО ВОСТОКА.

## Исторія религій вообще.

Мензасъ. Исторія религій. Перев. съ англ. С.-Пб. 1897. Изд. Павленкова. Ц. 1 р. Мюллерь. М. Религія, какъ предметь сравнительнаго изученія. Харьк. 1887. Хрисанфъ, арх. Религіи древняго міра.

Шантепи де-ля-Соссей. Иллюстрированная исторія религій. Перев, съ нъм.

- Москва 1898. Изд. магаз. "Книжное дѣло". Ц. 5 р. 50 к. Réville, A. Histoire des religions. Paris. Librairie Fischbacher. 1883—1889. Revue de l'histoire des religions, publiée sous la direction de M. Maurice Vernes avec le concours de M. M. A. Barth, A. Bouché-Leclercq, P. Decharme, St. Guyard, G. Maspero, C. P. Tiele etc. Paris. Ernest Leroux. 1880-83. Pr. 100 francs.
- Strauss v. V und Torney. Essays zur allgemeinen Religionswissenschaft. 1879. Tlele, C. P. Manuel de l'histoire des religions. Esquisse d'une histoire de la religion jusqu'au triomphe des religions universalistes. Traduit du hollandais par M. Vernes. Paris. Ern. Leroux. 1885. Véron. Histoire naturelle des religions. Paris 1885. 7 fr.

См. также: Каррьерь. Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры и идеалы человъчества. Москва 1870. - Коршъ. Всеобщая исторія литературы, т. І.-Вейсь. Визшній быть народов' древняго міра. т. І. М. 1873. — Сочиненія по всеобщей исторіи Беккера, Вебера, істера, Маспере, Петрова, Шлоссера и др.; сочиненія по исторіи культуры: Кольба, Леббока, Липперта, Тайлора и др.

#### Ведаизмъ и браманизмъ.

Багуать Гета или бесёды Кришны съ Аржуномъ. Съ примёчаніями, переведенными съ подлинника, писаннаго на древнемъ браманскомъ языкъ (санскритъ), на англійскій, а съ сего на россійскій языкъ. Тип. Н. И. Новикова. М. 1788 г. (Библіографическая ръдкость).

Барть. Религіи Индіи. Перев. съ франц. М. 1897. Изд. "Р. Мысли". Ц. 1 р. Бидпай и Лонманъ. Индійскія басни и сказки. Переведены на турепкій языкъ Али-Челеб-Бен-Сали. Начало перевода на французский языкъ сдълано М. Галландомъ и окончено Кардономъ. Русскій переводъ обработалъ В. М. Кіевъ 1876 г.



Веды. Восемь гимновъ Ригъ-Веды. Переводъ Н. Крушевскаго, Казань 1879. Налидаса. Сакунтала. Индійская драма. Перев. съ санскритскаго Путяты.

M. 1879.

То же. Переводъ С. Эйгесъ. Изд. Суворина. С.-Пб. 1895. Ц. 25 к.

То же. Переложеніе Маракуева. М. 1883 г. Ц. 8 к.

Каррьеръ, М. Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры. М. 1870, T. I.

Носсовичь, И. Сундъ и Упесундъ. Эпизодъ изъ Магабгараты. "Москвитянинъ" 1844 г., ч. І. кн. 2.

- Торжество свътлой мысли. Драма Кришны Мишры. "Моск. сборн." 1847.
- Сказаніе о Видъягаръ Джимутаваганъ. Повъсть Сомадева-Вгатты. М. 1847.
  - Сказаніе о Джувъ. (Изъ Багавата Пураны). М. 1848.
- О характеристикъ древне-индійской цивилизаціи и развитіи санскритской литературы. Ж. М. Н. Пр. 1859 г., ч. СШ.
- О санскритскомъ эпосъ. "Р. Бес." 1860, кн. 6 и 8.
- Миллеръ, Вс. Асвины-діоскуры. М. 1876.

Миллерь, О. Поэзія древней Индін. "Ж. Мин. Н. Пр." 1856. № 8.

- Минаевь, И. П. Новые факты относительно связи древней Индіи съ Западомъ. "Ж. М. Нар. Пр." 1870, № 8.
  - Очерки важнъйшихъ памятниковъ санскритской литературы. Всеоб. исторія литературы Корша, т. І. ч. 1.
  - Индійскія сказки, собранныя въ Камаонъ. С.-Пб. 1877 г.
  - -- Индійскія сказки. "Ж. М. Н. Пр." 1874, № 11; 1876, №№ 2, 4 и 5.
  - Сказки и легенды. Ученыя Записки истор. фил. факультега. С.-Пб. 1876 г.
- Наль и Дамаянти. Индійская повъсть, отрывокъ изъ Магабгараты. Перев. В. Жуковскаго. Полн. собр. соч., т. III.
  - То же. Пер. И. Коссовича. М. 1851-62. Ц. 2 р.
  - То же. Сокр. переложение. Изд. Маракуева. М. 1883 г. Ц. 10 к.
- Овсяннико-Куликовский, Д. Н., проф. Разборъ ведійскаго мива о соколъ, принесшемъ цвътокъ Сомы. М. 1882.
  - Культь божества Сомы въдревней Индіи въ эпоху Ведъ. Одесса 1884.
  - Къ вопросу о быкъ въ религіозныхъ представленіяхъ древняго Востока. Одесса 1885.
  - Къ исторіи культа огня у индусовъ въ эпоху Ведъ. Одесса. 1887.
  - Ведійскіе этюды. Индра. "Ж. Мин. Н. Пр." 1891, 3.

  - Религія индусовъ въ эпоху Ведъ. "В. Евр." 1892, 4—5.
     Ведійскіе этюды. Сыны Адитій. "Ж. М. Нар. Пр." 1892, 12.
  - Зачатки философскаго сознанія у древнихъ индусовъ. "Русское Богатство" 1884, 7.
- Отрывни изъ Упанишадъ и Веданты. "Вопр. филос. и псих." 1896, 1.

Сборникъ восточныхъ разсказовъ, легендъ и сказания. С.-Пб. 1895. Ц. 1 р. 50к.

Фулье. Исторія философіи. Пер. Николаева. Отрывки изъ сочиненій древнихъ философовъ. М. 1894 г.

Хрисанфъ. Религіи древняго міра, т. І.

Шевыревь С. Исторія поэзіи. Чтенія въ московскомъ университеть. Т. І. Исторія поэзіи индійцевъ и евреевъ, съ приложеніемъ двухъ вступительныхъ чтеній о характерѣ образованія и поэзіи главныхъ народовъ Западпой Европы. С.-Пб. Изд. 2-е. 1887 г.

Bergaigne. La religion védique. Paris 1878-83.

Cox, G. W. The mythology of the aryan nations.

Grätz. Geschichte der Inder von den ältesten Zeiten.

#### Hillebrandt, A. Varuna und Mitra. Breslau 1877.

Kaeggi. Der Rigveda, die älteste Literatur der Inder. Leipz. 1881.

Lassen. Indische Alterthumskunde.

Ludwig, A. Der Rigveda zum ersten Male vollständig ins Deutsche übersetzt mit Commentar und Einleitung. Prag 1876-1883.

 Die philosophischen und religiösen Anschauungen des Veda in ihrer Entwickelung. Pr. 1875.

Müller, N. History of ancient senscrit literature. Lond. 1859.

- Hibbert Lectures.
- Lectures on the origin and growth of religion.
- Rigveda Sanhita translated and explained. Lond. 1869.
- Sacred Books of the East.

Muir, I. Original sanscrit texts. Lond. 1872. Oldenberg. Die Hymnen des Rigveda. Berl. 1888. Pischel und Geldner. Vedische Studien. Stuttgart 1889. Roth, R. Zur Litteratur und Geschichte des Veda. Stuttgart 1846. Weber. Indische Literaturgeschichte. Williams Monier. Indian Wisdom. Willson, H. H. Works.

#### Индуизиъ.

Johnson, I. Oriental religions of India.

Hunter. İmperial Gazetoer of India, vol. VI.

- Ward. View of the History, Religion and Literature of the Hindus. 1818.
- Wilkins, W. I. Modern Hinduism.
- Hindu Mythology, Vedic and Puranic.
- Williams Monier. Hinduism.
  - Religion's thought and life of India.
  - Indian Wisdom.

#### Буддизиъ.

Арнольдъ Здвинъ. Свътъ Азіи. Поэма. Пер. Анненской (прозаич.) подъ ред. и съ примъчаніями В. Лесевича. 2-е изданіе. С.-Пб. 1893.

- Свътило Азіи. Переводъ Федорова (стихотвор.). С.-Пб. 1891.

Барть. Религіи Индіи. М. 1897.

Буданзыь въ наукъ. "Отеч. Зап." 1843 г., 31.

Буддизиъ и его принципы. С.-Пб. 1891.

- Васильовъ, В. П. О нёкоторыхъ книгахъ, относящихся къ исторіи буддизма, въ библіотекѣ казанскаго университета. "Уч. Зап. Импер. Акад. Наукъ", т. III. 1855.
  - Вуддизмъ, его догматы, исторія и литература. С.-Пб. 1857—1869.
     (Ч. І. Общее обозрѣніе. Ч. ІІ не вышла въ свѣтъ. Ч. ІІІ.—Исторія буддизма въ Индіи).
  - Религіи Востока. "Ж. М. Н. Пр." 1872, № 6.
- Гусевъ, А. Нравственный идеалъ буддизма въ отношении къ христіанству "Православн. Собесъдн." 1875, І.
- Каленовъ, П. А. Будда, поэма. М. 1885.
- Карма. Буддійская сказка. Перев. съ предисловіемъ гр. Льва Толстого. Соч. Л. Н. Толстого, т. ХІП.
- Карягинъ, К. М. Сакіа-Муни (Будда), его жизнь и философская д'вятельность. Изд. Павленкова. С.-Пб. 1891. Ц. 25 к.
- Киплингъ, Р. Чудо Пуранъ Багата. Разсказы. Перев. съ примъч. С. Ольденбурга. "Міръ Божій" 1897.

леонардовь, Н. Краткое изложение учения Будды, составляющаго индійскую религію. Кіевъ 1889.

- Лесевичь, В. Этюды и очерки. С.-Пб. 1886.
  - Буддійскій правственный типъ. "Свв. Вёстн." 1886, № 5.
  - Новъйшія движенія въ буддизмъ, поддерживаемыя и распространяемыя европейцами. "Рус. Мысль" 1887, № 8.
  - Буддійскій катехизись.
  - Цейлонъ и буддисты.
  - Религіозная свобода по эдиктамъ царя Асоки Великаго. "Вопросы Философіи и Психологіи" 1889. № 1.
- Лядовъ, В. Буддизмъ. "Разсвътъ" 1860, № 6.

Минаєвь, И. Пратимокшасутра, буддійскій служебникъ. Приложеніе къ XVI т. Записокъ Императорской Академіи Наукъ. 1869.

- Нъсколько разсказовъ о перерожденіяхъ Будды. "Ж. М. Н. Пр." 1871, **M** 11.
- Нъсколько словъ о буддійскихъ джатакахъ. "Ж. Мин. Нар. Просв." 1872. № 6.
- Буддизмъ. Матеріалы и изслъдованія. С.-Пб. 1887.
- Очерки Цейлона и Индіи. II ч. С.-Пб. 1878.
- Спасеніе по ученію позднъйшихъ буддистовъ. С. Пб. 1890.
- Пересказы некоторыхъ неизданныхъ джатакъ палійскаго канона. (Изъ бумагъ, оставшихся послъ смерти автора). "Живая Старина". издание Императорскаго Географ. Общества. 1891, вып. 3 и 4.
- Ниль, архіепископь. Буддизмъ, разсматриваемый по отношенію къ посльдователямъ его, обитающимъ въ Сибири. С.-Пб. 1858.
- Ольденбергь, Г. Будда, его жизнь, ученіе и община. Пер. съ нъм. П. Николасва. З-е изд. М. 1898.

Ольденбургь, С. Буддійскій сборникъ "Гирлянда джатакъ". "Зап. Восточн. Отдъл. Импер. Русск. Археологич. Общества", т. VII. 1892.

Буддійскія легенды. ч. І. С. Пб. 1894.

Подгорбунский. Возарънія буддійской священной литературы на жещину. "Изв. Импер. Русск. Геогр. Общ.", т. XXIV. 1893.

- Потанинъ. Г. Коллекція буддійскихъ храмовыхъ предметовъ въ Пекинв. "Изв. Импер. Русск. Геогр. Общ.", т. ХХІУ, 1893. Сто великихъ людей. Кн. І. Зороастръ, Будда, Конфуцій, Магометъ. Изд.
- Суворина. С.-Пб. 1894. Ц. 20 к.
- Труды пекинскаго миссіонерскаго общества. Жизнеописаніе Будды, о. Палладія.
- Тэнъ, И. Критическіе опыты. Буддизмъ и др. Пер. подъ редакціей Чуйко. С.-Пб. 1869. Ц. 1 р. 75 к.
- Хрисанфъ. Религии древняго міра, т. І.
- Шюре. Сакіа Муни, древній мудрецъ. Легенды о Буддъ. Популярно-паучная библіотока Маракуева. М. 1898. Ц. 20 к.
- A Catena of buddhist scriptures. London 1871.
- Alabaster. The modern Buddhism. Lond. 1870.

Barthélemy Saint-Hilaire. Le Bouddha et sa religion. 2-me éd. Paris 1862.

- Bastien, Ad. Die Völker des östlichen Asien. Iena 1868.
- Seal, S. Texts from the Buddhist canon. Lond. 1878.
  - The romantic legend of Sakya Buddha. Lond. 1875.
  - The Fo-Sho-hing-tsan-king, a life of Buddha. Oxford 1883.
  - Outline of Buddhism from chinese sources. Lond. 1870.
  - Buddhism in China. Lond. 1884.
- Brigandet, P. Vie ou légende de Gaudama, le Bouddha des Birmans, traduit par V. Gauvain. Paris 1878.

Digitized by Google

170

- Burnouf, Eug. Introduction à l'histoire du bouddhisme indien. 2-me éd. Paris 1876. - Le Lotus de la Bonne Loi. Paris 1852. Copleston, Reginald Stephen. Buddhism primitive and present in Ceylon and Magadha. 1892. Cunningham, Al. Inscriptions of Asoka. Lond. 1877. Die innere Verwandschaft buddhistischer und christlicher Lehren. Leipzig 1891. Decirines des bouddhistes sur le Nirvana. Paris 1864. Edkins. Religion in China. Chinese Buddhism. Eitet, Buddhism. Hongkong 1884. Féer, Léon. Etudes bouddhiques. 1-re série. Paris 1870. - 2-me série. L'ami de la vertu et l'amitié de la vertu. 1873. 3-me série. La piété filiale. Geschichte des Buddhismus in Indien. C.-IIG. 1869. Hardy, Edm. Der Buddhismus nach älteren Paliwerken dargestellt. 1890. Hardy, Spence. A Manual of Buddhism in its modern development translated from the singhalese. Lond. 1860. Eastern Monachism. Lond. 1860. The legends and theories of the buddhists. Lond. 1866. Julien, Stan. Voyage des pélerins bouddhistes. Paris 1853-1858. Kern. Der Buddha und seine Geschichte. Leipzig 1882-1884. Köppen. Die Religion des Buddha und ihre Entstehung. Berlin 1859 Lénard. La philosophie orientale. Lyall. Asiatic studies Obry, I. F. Du Nirvana bouddhique. Rhys. Davids T. W. Hibbert Lectures on some points in the History of Indian Buddhism. Lond. 1881. Buddhism, a sketch of the life and teachings of Gautama Buddha. Lond. 1877. The Buddhist doctrine of the Nirvana. Contemporary Review 1877, 1. Buddihsm. 1890. Schieffner, A. Târanâtha's Geschichte des Buddhismus in Indien, aus dem Tibet. Petersburg 1869. Schott, W. Zur Literatur des chinesischen Buddhismus. Berl. 1873. - Geschichte des chinesischen Buddhismus. Berl. 1874. Sénart. Essai sur la légende du Bouddha, son caractère et ses origines. Paris 1875. Turneur. The Mahawanso translated. Colombo 1836. Weber, A. Indische Skizzen. Berlin 1862. Wurm, Der Buddhismus, 1880. Джайнизмъ. Encyclopaedia Britannica. Jaino. Imperial Gazetoer of India. Sacred Books of the East, vol. XXII. Statistical account of Bengal. Stevenson, I. The Kalpa Sutra and Nana Tatva, translated from the Magadhi. Lond. 1848.
  - Weber, A. Ein Fragment der Bhagavati. Akad. der Wissenschaften in Berlin 26/x 1865, 12/vii 1866.

#### Ламаизмъ.

Бичуринъ, о. Іакинеъ. Исторія Тибета и Хухунора съ 2282 г. до Р. Х. и до 1227 г. по Р. Х. С.-Пб. 1833.

Нирилловъ, Н. В. Современное значеніе тибетской медицины, какъ части ламайской доктрины. Докладъ, сявланный въ общемъ собрани Восточно-Сибирскаго Отдъла Импер. Русск. Геогр. Общества въ г. Иркутскъ. "Въстн. Обществ. гигіены, судебной и практической медицины" 1892. №№ 7 и 8. и отдъльный оттискъ.

Мэн-гу-ю-му-цзы. Записки о монгольскихъ кочевникахъ. С.-Пб. 1895. Обручевъ, В. А. Попытка W. Восквіll'я провикнуть въ Лассу. "Изв. Импер. Геогр. Общ.", т. XXXI, 1890, № 1. Поздивевъ, А. Повздка по Монголіи въ 1892—93 гг. "Изв. Импер. Геогр.

- Общ.", т. ХХХ, 1894.
  - Очерки быта монгольскихъ монастырей. Изд. Импер. Русск. Геогр. Общества.

Монголія и монголы. С.-Пб. 1897.

Потанинъ, Г. Н. Очерки съверо-западной Монголіи. С.-Пб. 1881—83 г. 4 т.

- Монгольскія легенды о монастырѣ Эрдени-Цзу. "Живая Старина". Изд. Имп. Геогр. Общ. Вып. III, 1891 г.
- Тангутско-тибетская окраина Китая и центральная Монголія. Путешествіе въ 1884-86 г. С. Пб. 1893. Ц. за 2 т. 12 р.
- Труды тибетской экспедиціи 1889-90 гг. С.-Пб. 1895. Изд. Имп. Р. Геогр. Общ.
- Шиди-Куръ. Собраніе монгольскихъ сказокъ. Перев. съ монгольскаго яз. на русскій ламы Галсана Гомбоева. Съ предисловіемъ академика Шифнера. Этнографич. сборникъ.

Schlefner. Eine tibet. Lebensbeschreibung Sakiamunis. C.-II6. 1849.

Schlagintweit. Buddism in Tibet. Leipzig 1862.

Waddes, A. The Buddhism of Tibet or Lamaism with its mystic cults. symbolism and mythology and its relation to Indian Buddhism. London 1895.

#### Конфуціанство и таоизмъ.

- Бичуринь, о. Іоаниноь. Китай въ гражданскомъ и нравственномъ отношеніяхъ.
- Васильевъ, В. П. Очеркъ исторіи китайски литературы. Всеобщ. исторія литературы Корша, т. І, ч. І.
  - Матеріалы по исторіи китайской литературы. Лекціи, читанныя въ петербургскомъ университетв. С.-Пб. 1888.
  - Исторія и древности восточной части средней Азіи съ Х в. по XIII въкъ. 1861.
  - О движеній магометанства въ Китаъ. 1867.
  - Религіи Востока. Конфуціанство, буддизмъ и даосизмъ. С.-Пб. 1873. (Изданіе распродано).

Георгіевскій, С. Первый періодъ китайской цивилизаціи. С.-Пб. 1885.

- Анализь іероглифической письменности китайцевь, какъ отражаю. щей въ себъ исторію жизни древняго китайскаго населенія. С.-Пб. 1889.
- Принципы жизни Китая. С.-Пб. 1858. Изд. Панафидина. Цвна 2 р. 50 к.
- Важность изученія Китая. С.-Пб. 1890.
- Два изслѣдованія Китайской имперіи. "В. Е." 1887, № 8.
- Миеическія воззрѣнія и миеы китайцевъ. "Р. Об." 1891, № 10 и 11.

Грумъ-Гржимайло, Г. Е. Описаніе путешествія въ западный Китай. С.-Пб. 1896. Изреченія китайской мудрости. Изъ книги Та-Хіо (Великая наука), изъ книги

Чунгъ-Юнгъ (Неизмънность въ серединъ), изъ книги Лунъ-Ю (Бесъды мудрецовъ), изъ книги Менъ-Тсе (Менція). Перев. Д. Мережковскаго. "В. Ин. Лит." 1895.

172



- Каррьерь, М. Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры, т. І. M. 1870.
- Карягинъ, К. Л. Конфуцій, его жизнь и философская дъятельность. Біографич. очеркъ. Йзд. Павленкова. С.-Пб. 1891. II. 25 к.
- Конисси, Д. Лао-Цзы. "Вопр. Фил. и Псих." 1893. 3.
- Конфуцієва яттопись Чунъ-Цу. Переводъ Н. Монастырева. С.-Пб. 1876 г.
- конфуцій. Середина и постоянство. Перев. съ китайскаго Д. Конисси. "Вопр. Филос. и Псих." 1895, 4.
- Коростовень. И. Китайпы и ихъ пивилизапія. Изл. М. М. Ледерде. С.-Пб. 1897 г. Ц. 4 р.
- Лас-Цзы. Тао-те-Кингъ. Пер. съ китайскато Д. Конисси "Вопр. Филос. и Псих." 1894, 3. То же. Москва 1894. Ц. 40 к.
- Пясециій. Путешествіе въ Китай. 2 тома. Изд. 2-е. М. 1882.
- Симонъ, Жюль. Срединное царство. Основы китайской цивилизации. С.-Пб. 1886 г.
- Сто велинихъ людей. Кн. 1. Зороастръ, Будда, Конфуцій, Магометъ. Изд. Суворияв. С.-Пб. 1894. Ц. 20 к.
- Ballour. Taoist texts.
- Edkins, J. Religion in China. 2 ed. 1878.
- Faber, Ernst. Lehrbegriff des Confucius. Lond. Trübner. 1872.
- Quellen zum Confucius und dem Confucianismus. Lond. Trübner. 1873.
- Gabelenz, G. von. Confucius und seine Lehre. 1888.
- Gützlaff. Geschichte des chinesischen Reichs, herausgegeben von K. F. Neumann. Stuttgard 1847.
- Happel, Jul. Die altchinesische Reichsreligion Leipz. 1881.
- Haug Martin. Confucius, der Weise China's. Berlin 1880.
- Julien Stanisias. Lao Tseu Tao-té-king, le livre de la Voie et de la Vertu. Paris 1842.
  - Le livre des récompenses et des peines. Paris 1835.
  - Contes et apologues indiens suivis de fables et de poésies chinoises. 2 v. Paris 1860.
- Käuffer, J. Geschichte von Ost-Asien. Leipz. 1858-60.
- Legge, James. The Chinese classics with a translation, critical and exegetical notes. Prolegomena and copious indexes. Hong-Kong and London 1861-1875.
  - The religions of China. Lond. 1880.
  - Confucius. Encyclopaedia Britannica.
  - The sacred books of China. Oxford 1879-1882.
- Pauthler. Les livres sacrés de l'Orient. Paris 1840.
  - L'Univers. La Chine.
- Pfitzmayer. Die Lösung der Leichname und Schwerten, ein Beitrag zur Kenntniss des Taoglaubens. Wien 1870.
  - Die Taolehre. Wien 1870.
- Plath, I. H. Die Religion und der Cultus der alten Chinesen. München 1862.
  - Confucius und seiner Schüler Leben und Lehren. 1867-1874.
  - Chronologische Grundlage der alten chinesischen Geschichte. Sitzungen der Bayerischen Akademie 1867, III.
  - Ueber die Quellen des alten chinesischen Geschichte. Ibid. 1870, 1.
  - China vor 4000 Jahren. Ibid. 1869, I, 2, 3, 11, 1.
  - Ueber Schule und Unterricht bei alten Chinesen. Ibid. 1868, II.

## Rémusat, Abel. Mémoire sur la vie et les opinions de Lao-Tseu. 1820.

Le livre des récompenses et des peines traduit. Paris 1816.



#### ВЕЈНКІЯ РЕДИГІН ВОСТОКА.

Réville, A. La religion chinoise. 2 v. Paris. Libr. Fischbacher. 1889. Pr. 12 fr. Rotermund, W. Die Ethik Lao-tse's mit besonderer Bezugnahme auf die buddhistische Moral Gotha 1874.

Schett, W. Lun-yu übersetzt. Halle und Berlin 1829-1832.

#### Ши H т

Griffis, W. E. The Mikado's empire. New-York 1890. The religions of Japan. New-York 1895.

#### Маздеизмъ и парсизмъ.

Дилленъ, Э. Дуализмъ въ Авестъ. С.-Пб. 1880.

Залеманъ, К Очеркъ исторіи древне-персидской или иранской литературы. Всеобщ. исторія Корша. Т. І, ч. 1.

Darmesteter, James. The Zend-Avesta translated Oxford 1880-1883. Etudes sur l'Avesta. Paris 1883.

Dillon, E. Notice critique sur le Zend-Avesta. 1880.

Avesta, das heilige Buch des Zoroastrismus. 1885.

The home and age of the Avesta. 1887.

Dosabhai Framjà Karaka. History of the Parsis. Lond. 1884.

Geiger. Civilisation of the castern Iranians, transl. by Dastur. L. 1886.

Haug, M. Essays on the sacred language, writings and religion of the Parsis. Lond. 1884.

Houtam Schindler. Die Parsen in Persien, ihre Sprache und einige ihrer Gebräuche. Zeitschrift d. deutsch. Morgenländ. Gesellschaft. 1882, r. XXXVI.

Hovelacque. L'Avesta, Zoroastre et le Mazdéisme. Paris 1878.

Justi. Geschichte des alten Persiens. Berl 1879.

Geschichte der orientalischen Völker im Alterthum. Berl. 1884.

Müller, F. Zend-Studien. Wien 1863.

Navalkar. An inquiry into the l'arsee religion. Bombay 1879. Rhode. Die heilige Sage und das Religionssystem des Zendvolks. Francf. 1820. Spiegel, F. Iranische Alterthumskunde. Leirz. 1871-78. 3 Bände,

Avesta aus dem Grundtext übersetzt. Leipz. 1852-63.

Einleitung in die traditionelle Literatur des Parsen. Leipz. 1856-60.

Williams, M Modern India and the Indians. Leipz. 1887. 4 ed.

Wilson, H. The Parsee religion as contained in the Zend-Avesta. Bombay 1843. Windischmann. Zoroastrische Studien, herausgegeben von Spiegel. Berl. 1863.



## АЛФАВИТНЫЙ УКАЗАТЕЛЬ.

(Римская цифра II-обозначаеть часть 2-ю).

Астрологь 108.

Атгарва-Веда 35.

Acypa 86, 276.

Абу 268. Авалокитесвара 206. Аватара Лама 210. Аватаръ 73, 81. Авеста 270, 285. Агни 23, 26, 29, 32, 38, 46, 235. Агура 276. Агура-Мазда 275, 278, 279, 285.Адамовъ пикъ 80, 186. Аджмиръ 124. Ади Будда 206, 240, 241. Ади-Самаджъ 129. Адинатъ 266. Адити 25, 33. Акомано 281. Александръ Македонскій 176, 291. Аматеразу 249. Амбапали 141. Амерталъ 278. Амеша Спенты 278. Амита-Будды 220, 226. Амитабга 206, 208, 220, 221, 226, 237, 24Ó. Амрицаръ 126. Анагита 290. Ананда 144, 218, 235. Ангро-Майніу 275, 285. Андра 281. Анурадгануръ 185. Ануруддха 153. Арани 49. Араніаки 38. Ардвисура-Анагита 280. Арджуна 72. Арджунъ 126. Аріана Вайджа 285. Ариманъ 273, 275. Архаты 207. Асока, царь 163, 176, 178. Аскеть 66. Астватъ-Эрта 283.

Атгарванъ 286, 290. Атиша 207. Атланъ 39, 54, 240. Аудъ 74, 83. Аша-вагишта 278. Ашвины 30. Баба-Такуръ 107. Бакти 124. Бактрія 273. Балкъ 273. Балярама 97, 119. Банкокъ 201. Баресма 280. Бахманъ Яшть 291. Башни безмолвія 298. Бгагава 136. Бгагавадъ-Шта 72. Бгагава 72. Бгама 196. Бгарата 74. Безсмертіе 74. Бенаресь 79, 84, 115, 138. Бенгалія 112, 124. Бехаръ 177. Бикшу 166. Бимбисара. Бирманъ 148. Бишешваръ 116. Бо, дерево 138, 184. Бодги-Дгарма 217, 224. Бодги-Сатвы 205, 218, 229, 239. Бомбей 298. Браки 63, II-75. Брама 80, 235. Брама-Сагампати 138. Браманаспати 30. Браманизмъ 53. Браманъ 34, 40, 42. Браманы 35.

Браманы 61. Брамо Самаджъ 127. Бригаспати 30. Бромъ Тонъ 207. Буддагоса 178. Буддизмъ бирманскій 189. китайскій 214. сингалезскій 179. сіамскій 201. современный ХУ-175, 204. тайный 174. тибетскій 204. цейдонскій 179. японскій 225, 248. Будлійская благотворительность 159. Буддійская община 142, 166. Буддійскіе монастыри 192. монахи 166. сады 140. соборы 163, 16. Буддійскія монахини 144. небеса 207. притчи 151. собранія 171. степени совершенства 162. школы 188. Будущая жизнь 31. Будущее наказание 32. Бундагешъ 274, 291. Бутанъ 209. Бушьянста 281. Бхригу 59. Ваджра-пани 206, 208. Вайшешика 54. Вайшія 61. Вакхъ 28. Валлабга-Свами 79. Вангъ Ч'унгъ II-97. Ванъ II-12, 25, 50, 58, 70, 81

Ванъ-Вангъ II-72. Ванъ-Чангъ-Ти-Кюнъ II---160. Вардгамана 265. Варенія даевы 281. Варуна 21, 25, 235. Васса 186, 269. Васудева 77, 96. Bara 90. Вать-Похъ 201. Вать-Чангь 201. Вахъ 190, 198. Ваю 27, 124, 280. Вела 224. Веданта 55. Веды 21 и сл. Веи-то 224. Вей II—13, 24, 27, 86. Великая Колесница 178, 206. Великое Ученіе II—41, 89. Вендидадъ 281, 286, 288, 300. Венъ-Шу 218. Весали 176, 265. «Весна и Осень» II—14, 89, 107. Видгата 90. Виная-питака 163. Вирочана 41. Висакха 145. Виспередъ 289. Вихары 179. Вишвакарманъ 33, 216. Вишну 30, 76, 81, 82. Вишну Пурана 77. Свами 124. Вишнуизмъ 76, 116. Виштаспа 273, 274, 286. Вогу Мано 274, 278. Возрожденія 130. Волхвы 271. Воспитание личности 61. Восьмеричный путь 138, 158. Всеобщій Самаджь 129. By II-10, 12, 50, 58, 81, 137, 142. Ву-Вангь II-8, 9, 45, 46. Ву-вей-кіанъ 225. Ву-Шингъ II—83. Вулканъ (Гефесть) 30. Высшій Духъ 60. --- человѣкъ II-52, 56. Върующіе міряне 144. Γae II----33, 34. Ганга 86. Гангамай 93. Гангь 86, 121, 130. Ганеза 85, 86, 93. Гаома 282, 289, 297.

Гора-Кири 252. Гарватать 278. Гари 90, 96, 126. Гаты 131, 272, 283, 286. Гаутама 54, 137. Гая 177. Гаятри 108. Гебры 295. Гейшъ-Урванъ 280. Ге-люгъ-па 228. Гелюнгъ 229. Гербады 296. Гецюль 229. Геродоть 286. Ги 76, 116. Говиндъ 126. Голданъ 208, 209. Гонанъ Фу 215. Гопалъ 124. Гороскопъ 91. Гранть 126. Гузри ханъ 228. Гузерать 270, 295. Гуру 107. Дагоба 182, 184. Дадистанъ-и-Диникъ 292. Даевы 276, 128. Дакша 84. Далада 186. Далай Лама 208, 228. Дамбалла 182. Дандисы 124. Дарій Гистаспъ 273. Дастуры 296. Дгаммапада 155, 156, 160, 163, 164, Дгарма 80. Дгарма раджа 209. Дгарма Шастра Яджнавалькім 68. Дгарти мата 93. Дгіани-Будды 206, 241. Дева 21, 41, 216, 275. Девадатта 144. Девака 96. Девендра Нать Тагоръ 128 Джаганнать 79, 116, 119. Джаймини 55. Джайнизмъ 264. Джайны 136, 264. Джамаспа 273. Джати 67. Джодо 262. Дигамбары 267. Діаусъ 23, 27. Діаушпитаръ 21. Діеспитеръ 21. Діонисій 28. Добродътели индусовъ 134. Долъ-Джатра 120. Домохозяинъ 56, 63.

Драоны 289. Дрванты 281. Дрегванты 281. **Друджъ 276, 281.** Дуализмъ 275. Дурга 84, 85, 112. Духъ мудрости 292. Душа 157. «Душа быка» 280. Единичные Будды 206. Елама 271. Епитимін 57 Женскіе монастыри 173, 223. Женщина буддійская 144. - индусская 132. - по законамъ Ману 64. Жервенные огни 38. Зайди 194. Законы Ману 58. Запрещенія 158. Заратуштра 272, 281, 291. Зенлъ-Авеста 270. Зороастръ 270, 272, 296. И II—48. Игнисъ 29. Идолы 112. Изваянія Будды 220. И-Кингь II—41, 69, 82, 89, 105. Иконы 240. Ингъ II—128. Индра 23, 26, 29, 30, 41, 43, 235. Индуизмъ 70. Инъ-Хи II—103, 104, 105, 129, 143. Инъ - чихъ - ванъ II-147, 157. Инь II—8, 11, 37, 58, 61. Исключение членовъ 169. Искушеніе 160. Исповѣдь 171. Ихъ 11. Іездъ Ісідь Іень-Хвуй II—35, 46. Іенъ-Чингъ-Цай II—15. Іенъ Ю II—33, 136. Іога 55, 124.

Кай-Юанъ II—143. Какемоно 238, 261. Кала 77.

#### АЛФЛВИТНЫЙ УКАЗАТЕЛЬ.

Календарь буддійскій 223. Кали 83, 85, 99, 114. Кальки-аватаръ 83. Кальпа-Сутра 265. Кангъ 11-12. Кангха II-146. Кангь Xи II-94, 95, 97. Канджуръ 207. II-147, Канъ-ингъ-пинъ 157. Канишка 176, 178. Канса 96. Кануджъ 75, 177. Као-Ти II—93. Капила 137. Каппадокія 291. Карма 174. Картикся 85, 86. Kaccana 139. Касты 61, 67. Катехизись нарсійскій 296. Кашмиръ 176, 204. Кваннонъ 256. Кванъ-йинъ 218, 220. Квей-Сингъ II-160. Кейхъ-Джинъ II --- 101. Кешубъ-Чундра-Сенъ 128. Ки II --- 20. Ки К'ангъ II-33, 35. Килинъ II-35. Кингъ II-18. Кинъ II-144. Кинъ-Лунгъ II-95. Кинъ-му 225. Киръ 273. Китай 214, 225. Kie II---8, 11, 36, 50. Клинообразныя письмена 272. Книга Исторіи II—41, 89, 107. Наградъ и Наказаній II-—147. Обрядовъ II-89, 107. -- О Великой Кончинъ 152. Перемѣнъ II-41, 89, 105, 107. Поэзія II-41, 89. 107. Тайныхъ Благословеній II-157. Кобо-Дайши 225. Кожики 249. Колесницы Закона 177. Колесо жизни 233, 234. Коломбо 180, 188. Конфуціанскія Бесьды II -41, 89. Конфуціанство II-5 и сл. Конфуцій 218, 228, II-5 и сл. Вел. религіи Востока.

Корея 225. Косала 137. Котта 180. Ко-Хунгъ II—140. Кришна 72, 82, 96, 112. Ксерксъ K'y II--101. Куангъ II- 48, 64. Куанъ-Ти II-162. Кублай ханъ 208, 217, 228, II—144. Kv-Кай 225. Куку 209. Кулины 91. Культь 43. индусскій 106, 108. предковь 132. Кумараджива 217. Кумарила 71, 75. Курунъ 209. Кусинара 153. Кусти 297. Кухъ II-78. Кшатріи 61. Кью ÎI—39. Кьюнъ Ч'инъ II—12. Кя Ю ІІ—105. Лабрангъ 210. Ладакъ 209. Лакшми 83, 85, 114. Ламаизмъ 227. Ламассеріи 209. Ламы 207. Лао-Цзы II—17, 27, 100 и сл. Ласса 207, 209, 210, 229, 232. Лей-Цзы II—127 и сл. Ли II-16, 101, 104. Лидія 291. Ли-Ки 247, II—56, 63 64. 65, 72, 89, 105. Линга, 80 92. Лингъ́ II—24, 27, 32, 145. Лингъ-йенъ-кигнъ 223. Линъ Кью II—19. Линъ Лу II-140. Линъ Ци 222. Линъ Янгъ II—141. Ли Хунъ Чангъ II-160. Ло 225. Ло-хвей-ненгъ 225. Ло-цу 225. Лоянгъ 215, 216. Лу II—13, 16, 19, 20, 24, 36, 74. Лунъ Ванъ 247. Лунъ Ю II—36, 41, 89. Магабгарата 71. Магавагга 163.

Магавира 264, 265, 266. Магадева 84. Магадха 138, 139, 177, 265. Мага-Кассіапа 216. Магаяна 178, 206, 207, 228. Маги 271, 290. Магинда 163, 178. Малвы 124. Мадгава 124. Мадура 121. Мазда, см. Агура. Майтрея 205, 217, 240. Майн 78, 129, 216. Малая Колесница 178, 193. Мангъ-Цзы II-89. Мандалай 192, 196. Манджикъ 229. Манджу-сри 206, 208, 231, 242. Маніошу 249. Ми-ли-Фо 218. Милосердіе буддійское 159. китайское II-65. Мингъ, династія II—48, 89, 93, 146. Мингъ-ти 215. Митра 25, 279, 293. Митраизмъ 293. Митридать 293. Мобеды 296. Моггалана 144. Молитва 44. Молитвенныя стёны 212. Монастыри 192. Монахи 144, 166, 207. Монахини 144, 173, 229. Монголія 209. Мость воздаяній 283. Мудрецы II—44, 124. Музыка 221, П-16, 83, 133. Мукта 266. Муктадъ 298. Мухъ-Вангъ II --- 12. Мяо 247, 284. Набожность индусовъ 107. Набуръ Сопо II—143. Навангъ-Лобзангъ 209. Навуходоносоръ 271. Награды 130. Нагъ 186. Наказанія 66, 130, 156. Налунда 177. Напакъ 126. Нанъ-хва-кингъ II---132. Нанъ-Цзы II-25, 32. Народныя върованія VIII. Натапутта 136, 266. Наты 198. Не-банъ 190. Небеса буддійскія 207. Небесный путь II 56. ð"31

Незнаніе 154. Неизмънный 154. Непалъ 204. Нессусалары 298. Ни II-15, 35. Нигантхи. Нирангъ 297. Нирвана 138, 154, 157, 163, 171, 237, 266. Ничеренъ 258. Нищенствующій аскеть 65. Ніяйя 54. Новыя рожденія 60. Норито 249. Нравственность индусовь 132. Община 166. Обязанности домохозяина 56. женшинъ 57. — пилигримовъ 116. - царя 66. четырехъ кастъ 61. Овсяннико - Куликовскій 24, 32, 43—52. Океанъ Лама 208. О-ми-то 220. Омъ, священный слогъ 39. Ормуздъ 27, 273, 300. Освобождение 155, 156. Освященная пища 119. Осквернение 288. Основатель буддизма 136. Отверженные 57. Отвѣтственность человѣка 156. Отшельникъ 56, 65. Очищеніе 249, 287, 288. Паварана 172. Павзаній 291. Паланъ 196. Пагоды 224. Падма 237, 244. Падма Самбгава 227, 237. Пайрики 281. Палитана 267. Палійскій языкъ 163. Паломничества 115, 121. П'ангъ II—86. П'анъ Кангъ II--8. Панченъ Лама 208. Панчіать 296. Параснать 268. Парасурама 93. Парвати 84, 93. Парджанія 97. Парсва 266, 268. Парсизмъ 295. Парсы 295. Паталипутта 152.

Патна 176. Патгимокка 171. Патріархи 216. Паяхъ 194. **Hery 196.** Пекинъ 220, 221, 246, II --51. Пенлжабъ 34. Переселение душъ 129. Персія 295. Пехлеви 270, 291. Пещерные храмы 69. П'ингъ II—14. Пингъ-Ти II-93. Пилама 179. Пиритъ 188. Пихъ И. II-133, 141. Пихъ-Янгь 11-101. Пи Юнгъ II-96. Пи-юнъ-си 221. Посвяшение 108. Потала 209. Пость 38, 214. Потопъ 36. Прадгана Пракрити 89. Праджапати 34, 41. Праздники индусские 111, 121. Праздникъ Дурги 112. - Колесницы 121. Представленія 112. Преты 234, 236. Природа человѣка II-43. Притгиви 23. Притчи 151. Причинная связь 156. Пріяврата 89. Промъ 196. Пу II—10. Пуджа 94. Пундарика Сутра 260. Пурана Вишну 77. Пураны 68, 77. Пури 116. Пурошта 37. Пуруша 77. Пу-сахъ 215, 219, 223. Пу-хіенъ 218. Пушанъ 28. Пхра-Батъ 201. Равана 74. Para 285. Рагула 137, 216. Раджагаха 139, 152, 168, 175. Разенгъ 207. Рама 74, 78, 82. Раминандины 122. Раманандъ 78, 122. Рамануджа 78, 122. Рамануджины 122.

Раманандра 122. Рамаяна 74. **Рамласъ** 126. Рамесвара 121. Раммогунъ Кой 127. Рангунъ 194. Рапти 137. Рать-Джатра 121. Ригъ-Веда 22, 31, 32. Риши 22. Рошни 137. Рудры 27, 84. Рыба 36. Саваттка 145. Савитаръ 28. Сагдидъ 297. Садо 191. Сакіа-Муни 137, 215, 230. Сакія 207. Сакты 124. Салаграмъ 80, 92. Сама Веда 35. Самгха 168. Самоубійства религіозныя 121. Сандрокоттосъ 176. Санкара 75. Санкхія 54. Санъ Тай II--164. Санъ-Цингъ II-159. Санъ Чи II-164. Сапи 93. Сарасвати 80, 81, 85, 114. Саратъ-Чандра-Дасъ 209. Сарипутта 144. Capy 281. Сассаниды 291. Састи 89. Сати 64, 127, 133. Сатрунджая 267. Сашти 89, 112. Саяхъ 191. Сваямбгу Ману 89. Светамбары 267. Святыя мъста 115. Священный огонь 45. слогъ 39. — шнуръ 62, 108. Секта ничегонедълателей 225. чистой страны 221. Секты вишнуидскія 122. деистическія 126. сивантскія 124. Селевкъ 176. Сегти 64. Сива 75, 83, 93, 116, 212. Сидартха 137, 265. Сикхи 126. Силадитія 75, 177. Симонъ Волхвъ 271.

Digitized by GOOGLE

178

Сита 74. 122. Ситата 95. Смарты 76. Смертные грѣхи 66. Смерть 131. Снанъ-Джатра 120. Современное конфуціанство 11-92. Согаръ 86. Сожигание вдовъ 64. труповъ131, 199, 201. Созерцание 162. Соломонть II—80. Сома 28, 35, 45, 46, 235. Сцента Армати 278, 300. Сраоша 280, 300. Срирангамскій храмъ 122. Сронъ Цанъ Гомпо 227. Страбонъ 291. Ступа 184. Субгадра 119. Субраманія 86. Суддходана 137. Судры 61. Судьба II-46. Суета житейская 155, 165. Сукхавати 220. Сунгъ II--13, 15, 91. Сурія 28. Сутры 53. Сутта-питака 163. Сутты 175. Сы-ма-Цянъ II-101. Сыновняя преданность II--72, 85. Сы-ма-Цянъ II-101, 102, 105. Сыръ-Дарья 285. Сюанъ II—14, 90. Сю-Кя II—104. Сю-Ши II-135. Тавалакара - Упанишада 40. T'ae II-63. Тай-Ву-Та II--139, 141. Тай-И́ II—130. Тай Кинъ II—139. Тайпингъ II—162. Тай-Хо II—142. Тангъ II-8, 11, 50. Танджоръ 121. Танджуръ 207. Тантры 126. Танъ II—101. Тао 222, II—104, 106, 109 и слѣд. Таоизмъ II--100 и сл. Таоистскія божества II-159. Тво-те-кингъ II—108 и сл. Tapa 86, 232, 242.

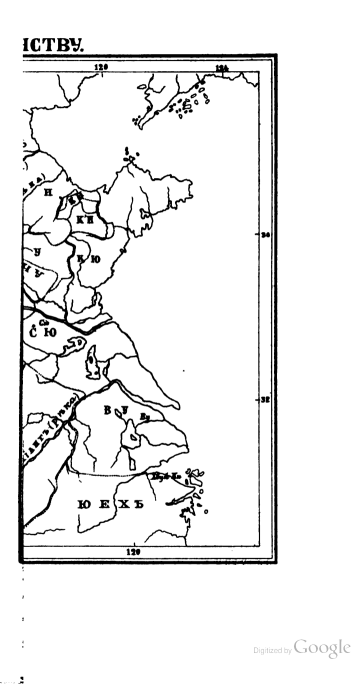
Татхагата 240, 264. Ta-Xio II-41, 89. Та-Цинъ II—105. Таши-Лунпо 208. Тваштаръ 30. Te II—104. Ти 246, II--11. Тибеть 204, 218, 227. Тингь II--19, 23. Тинъ Чу II-105. Тиртханкара 265. Тистрія 280. Титанія 234. Тіенътай 217, 221. Торін 250. Торма 239. Тарктать о музыкѣ II--107. Тримурти 69. Трипитаки 163, 175. Триратны 210. Тричинополи 122. Туки 267. Туласи 80, 92. Тунгъ-лингъ II-133. Тушита 215, 216. Ума 84. Упали 144. Упанишады 38. Упасампада 168. Управление государствомъ II ---- 78. Уранъ 21, 25, 27. Урувела 138, 139. Урхъ II—101. Уставъ священнаго Закона 56. Ученикъ 56. Ученіе о Серединь II-41, 89. Ушасъ 29. Фарсъ 295. Фа Сянъ 177, 217. Фатализмъ 129. Филонъ 291. Философы раціоналисты 53. Фо 215. Фонган 191. Фравардинъ 297. Фраваши 281, 282. Фрашаоштра 273. Фуси II—46, 48. Ханкусскій проходъ II -103, 108, 139, 143. Ханъ-Чоу 221. Ханъ II—93, 136, 162. Хвей-Цунгъ II—144.

Хвови 273. Хвуй II—91. Xia II-8, 11, 14, 37, 47, 49, 58, 81. Хомбо 229. Хти 194. Хуангъ - Ти II-50, 128. 36, 138. Хунгь Ву II—145. Хунгь Чи II—145. Хуэнъ Сіангь 177, 205, 217. Хшатра-Варія 278. Ц'ae II-30, 101. Цай Шинъ II-163. Цари 56. Церберъ 31. Цзы-Ванъ II-67. — - вей - ти - кюнъ II----164. – -Kao II––36. --- -Кунгъ II-24, 25, 26, 37, 43, 58, 62. - -Лу II—18, 24, 25, 28, 31, 36, 76. --- -Чангъ II-80. — -Ю ІІ--83. Ц'и II—13, 18, 25, 36, 74, 83, 136. Цингъ II—-143. Цингъ-лингъ-ти-кюнъ II--164. Цинъ II—13, 24, 137. Ц'инъ II—13, 24. Цонгъ Кхана 208. II oy II - 90. II y II - 13, 24, 30, 31, 32, **Š6.** Ц'унгъ-Тихъ II-146. Чаитанія 79, 117. Чангъ Кихуръ II—162. Чангъ-Чунгъ II---160. Чанди 85. Чандрагупта 176. Чао II-12. Чао-Фіа-Фраклангъ 202. Чи-Кай 217, 221. Чинватскій мость 298. Чингъ II—12, 13, 22, 27, 70, 128, 130. Чингъ Цай II—35. Ч'инъ II—25, 26, 31. Чи-Хуангъ-Ти II—88 135. Чоу II—10, 14, 18, 24, 37, 71, 81, 100, 160. Чуангъ-Цзы II-58, 102, 128, 132. Чулага 164, 172.

| Чунгь Юнгь II—41, 89.<br>Чунть Цю II—35, 89.<br>Чу Хи II—76, 132.<br>Чхандогія-Упанишада 39.<br>Шаби 229.<br>Шангь II—45, 50, 90, 94.<br>Шангь II—45, 50, 90, 94.<br>Шангь II—5.<br>Шанси II—5.<br>Шанси II—5.<br>Шастры 53.<br>Шатры 53.<br>Шаясть-ла-Шаясть 291.<br>Швей-Дагонть 194.<br>Швей-Дагонть 194.<br>Швей-Мо-До 196.<br>Шветашватара 41.<br>Швеї-Мо-До 196.<br>Швеї-Мо-До 196.<br>Шветанватара 41.<br>Шв II—10.<br>— Ки II—48.<br>— Кингь II—41, 43, 89.<br>— Цунгь II—93. | Шангъ-мяо-ки II—96.<br>Шянгъ-иямъ 248.<br>Шянъ Цунгъ II—91, 93.<br>— шинъ 226.<br>— щу 262.<br>Шяхъ-Кіанъ 215.<br>— ценъ 215.<br>Шоу II—8, 14, 36, 47, 90.<br>Шрада 132.<br>Шу-Кингъ II—34, 41, 45,<br>47, 49, 57, 59, 60, 61, 67,<br>78, 80, 89.<br>Щу-Ліангъ-Хей II—15.<br>Шунъ 246; II—6, 18, 39,<br>50, 52, 62, 69, 83.<br>Экбатана 290.<br>Элефанта 69.<br>Эллорскіе гроты 69, 182.<br>90съ 29.<br><b>Ю</b> II—7, 14, 79.<br>Юанъ II—93, 160. | Юанъ Цунгъ II—93.<br>Юнгь Ло II—145.<br>Юпвтеръ 21; II—159.<br>Юхъ - Хуангъ - Шангъ - Т<br>II—159, 164.<br>Яджнавалькія 68.<br>Яджуръ Веда 35.<br>Яза 149.<br>Изотъ 279.<br>Яйма 287.<br>Яма 31, 109, 156, 235.<br>Янгъ-коу-ти-кюнъ II—<br>164.<br>— Ху II—25.<br>— Цзы II—107.<br>— Чу II—91.<br>Яо II—6, 39, 50, 57, 69, 83<br>Ясна 272, 286, 289, 291<br>300.<br>Яти 269.<br>Яту 281.<br>Яшты 279, 281, 282. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Alabaster 202.<br>Beal 214, 220.<br>Bühler 58, 59.<br>Burnouf 272.<br>Cobbe 272.<br>Dastur 272.<br>De Sacy 272.<br>Duperron 272.<br>Edkins 216, 219, 221, II52.<br>Fergusson 267.<br>Geiger 276, 278, 279, 285.<br>Gill 212.<br>Gray II164.<br>Happer 179.                                                                                                                                                                                                                            | Hardy 179, 187, 188.<br>Hunter 71, 75, 76, 79.<br>Hyde 272.<br>Jacobi 264, 266.<br>Lassen 272.<br>Lauture II—145.<br>Legge II—48, 74, 96.<br>Mayer II—96.<br>Muir 26, 29, 33.<br>Müller 23, 27, 29, 31, 38, 40,<br>41, 42.<br>Oldenberg 136, 137, 138, 142,<br>143, 149, 152, 155, 161, 170.<br>Rawlinson 272, 293.<br>Rémusat II—108.                                                                                                             | Robertson 293.<br>Rtam 52.<br>Shway Yoa 189, 191, 195.<br>Vaughan II—126.<br>Waddel 239.<br>Ward 76.<br>Watters II—109, 123,<br>Whitney 22, 28.<br>Wilkins 83, 107, 114, 115, 14<br>134.<br>Williams 30, 31, 34, 54, 4<br>72, 81, 82, 88, 94, 175, 17<br>212.<br>Williamson II—38, 95.<br>Wilson 77.<br>Yule 196; II—145.                                                                                       |



;



## ЗАМЪЧЕННЫЯ ОПЕЧАТКИ.

## ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

| Cmp.        | Строка.  |        | Напечатано:        | Сльдуеть:             |
|-------------|----------|--------|--------------------|-----------------------|
| 70          | 2        | сверху | регигін            | религія               |
| '           | 3        |        | пысячн             | тысячи                |
|             | 4        |        | лротивь            | противъ               |
| 76          | 2        | снизу  | озки               | масло                 |
| `           | 20       | сверху | Word               | Ward                  |
| 84          | 15       | снизу  | многіе             | многія                |
| 89          | 7        |        | Сатти              | Сашти                 |
| 9 <b>3</b>  | 8        |        | Практики           | Пракрити              |
| 97          | 11       | сверху | Гекуля             | Гокуля                |
| 101         | 8        | снизу  | Вигину             | Вишну                 |
| 106         | 12       | сверху | Май                | Майя                  |
| 110         | 6        |        | Салагрямъ          | Салаграмъ             |
|             | 7        | снизу  | поклоняется        | покланяется           |
| 112         | 2        | сверху | изображеніе        | изображенія           |
| 12 <b>4</b> | 11       | снизу  | данди              | дандисы               |
| 131         | 2        |        | церемонія          | церемоніи             |
| 133         | 19       | сверху | CËTTH              | сетти или сати        |
| 151         | 20       | снизу  | Будда              | Будды                 |
|             |          |        | нечестія           | нечестіе              |
| 155         | 9        |        | развивается        | развѣвается           |
| 166         | 4        |        | буддійская         | буддійскіе            |
| 177         | 2        |        | Къ тому же         | Вдобагокъ             |
| 182         | 11       | сверху | Нативъ             | Натовъ                |
|             | 9        | снизу  | покровительствуеть | не покровительствуетъ |
| 191         | 15       |        | странъ.            | странѣ».              |
| 196         | 1        | снизу  | цептръ             | центрѣ                |
| 200         | 1        |        | бирманской         | бирманскаго           |
| 205         | 18       |        | Даначаннаты        | Джаччанната           |
| 221         | 15       | сверху | Пи-гонъ-си         | Пи-юнъ-си             |
| 232         | 9        |        | прерывается        | прерывается молитвамы |
| 235         | <b>5</b> |        | Ананта             | Ананда                |
| 245         | 1        |        | Надгерѣ            | . Надирѣ              |
| 265         | 1        | снизу  | остальные          | остальныя             |
| 296         | 14       |        | анчіатъ            | панчіать              |
|             |          |        |                    |                       |

## ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

| Cmp. | Cmp | ока.   | Напечатано:   | Слпдуеть:      |  |  |  |  |  |  |
|------|-----|--------|---------------|----------------|--|--|--|--|--|--|
| 10   | 22  | снизу  | выходида      | выходитъ       |  |  |  |  |  |  |
| 27   | 23  |        | Вей           | Вея            |  |  |  |  |  |  |
| 41   | 22  | сверху | необычнаго    | необычайнаго   |  |  |  |  |  |  |
| 90   | 3   | снизу  | Шань          | Шангъ          |  |  |  |  |  |  |
| .93  | 17  |        | Ши-Цунгомъ    | Шинъ-Цунгомъ   |  |  |  |  |  |  |
| 121  | 7   |        | образованости | образованности |  |  |  |  |  |  |
| 144  | 21  | сверху | Тинъ Цинъ     | Тинъ Цунъ      |  |  |  |  |  |  |

## ОГЛАВЛЕНІЕ ІІ-й ЧАСТИ.

## **ДУГЛАСЪ, Р. — КОНФУЦІАНСТВО и ТАОИЗМЪ.**

## I. Конфуціанство.

|          | `````                               |        |     |            | •   | Cmp. |
|----------|-------------------------------------|--------|-----|------------|-----|------|
| Глава I. | Введеніе                            |        | • • |            |     | . 5  |
| II.      | Біографія Конфуція                  |        | • • |            |     | . 15 |
| III.     | Ученіе Конфуція                     |        |     |            |     | . 40 |
| IV.      | Какъ воспитать изъ себя высшаго че: | ловѣка | • • |            |     | . 56 |
| v.       | Управление государствомъ            |        |     |            |     | . 78 |
| VI.      | Второстепенныя поученія Конфуція    | • ,• • |     | ·<br>• • • |     | . 84 |
| VII.     | Менцій                              |        |     |            |     | . 90 |
| VIII.    | Современное конфуціанство           |        |     |            | • • | . 92 |

## II. Таоизмъ.

| Глава I.   | Введеніе                    |   |  |  |  |  |  | 100 |
|------------|-----------------------------|---|--|--|--|--|--|-----|
|            | Тао-те-Кингъ                |   |  |  |  |  |  |     |
|            | Тао-те-Кингъ. (Продолженіе) |   |  |  |  |  |  |     |
| IV.        | Лей-Цзы и Чуангъ-Цзы        |   |  |  |  |  |  | 127 |
| <b>v</b> . | Позднъйшій таоизмъ          |   |  |  |  |  |  | 135 |
| VI.        | Книга Наградъ и Наказаній.  | • |  |  |  |  |  | 147 |
| VII.       | Книга Тайныхъ Благословеній |   |  |  |  |  |  | 157 |
| VIII.      | Таоистскія божества         |   |  |  |  |  |  | 159 |

## Приложенія:

| Библіографія по исторіи | pe | ли | гій | B | oc | roĸ | a |  |  |  |  |  | • | 167 |
|-------------------------|----|----|-----|---|----|-----|---|--|--|--|--|--|---|-----|
| Алфавитный указатель.   |    |    |     | • |    | •.  |   |  |  |  |  |  | • | 175 |
| Замѣченныя опечатки .   |    |    |     |   |    |     |   |  |  |  |  |  |   | 181 |





# UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY BERKELEY Return to desk from which borrowed. This book is DUE on the last date stamped below. Mar 1'49ML' 25Nov 49BAS ÷ : 6 Nov'50 H F 4 1950 JEC 6 DecDEAD LD 21-100m-9,'48 (B399s16)476