

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

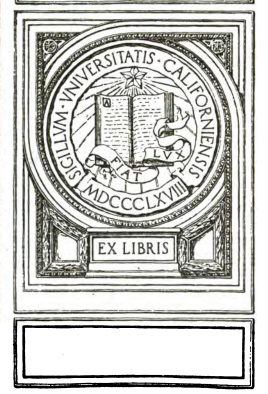
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# БИБЛІОТЕКА ДЛЯ САМООБРАЗОВАНІЯ

## издаваемая подъ редакціей

А. С. Бълкина, проф. П. Г. Виноградова, проф. Н. Я. Грота, проф. М. И. Коновалова, П. Н. Милюкова, В. Д. Соколова и проф. А. И. Чупрова.

VII

Б. Н. ЧИЧЕРИНЪ

# ПОЛИТИЧЕСКІЕ МЫСЛИТЕЛИ древняго и новаго міра.

выпускъ второй

# БИБЛЮТЕКА ДЛЯ САМООБРАЗОВАНІЯ,

#### издаваемая подъ редакціей

А. С. Бълкина, проф. П. Г. Виноградова, проф. Н. Я. Грота, проф. М. И. Коновалова, П. Н. Милюкова, В. Д. Соколова и проф. А. И...
Чипрова.

## Изданіе Т-ва И. Д. Сытина.

#### ВЫШЛИ ВЪ СВЪТЪ ВЫПУСКИ:

- І. В. Минто. Дедуктивная и индуктивная логика. Перев. съ англ. С. А. Котляровскию, подъ редакціей В. Н. Ивановскию. XXIV + 540 + XIX. Ц. 1 р. 75 к. 2-е издапіе, исправленное и дополненное указателемъ. Книга эта Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвъщенія рекомендована для фундаментальныхъ и ученическихъ, старшаго возраста, библютекъ среднихъ учебныхъ заведеній.
- II. Исторія Греціи со времени Пелопоннесской войны. Сборникъ статей, перев. подъ редакціей Н. Н. Шамонина и Д. М. Петрупесскаге. Вып. 1. XXVII + 451 + IV. Вып. II. XX + 502 + VI. Цёна за оба вып. 3 р. 50 к.
- IV. И. Ремсенъ. Введеніе къ изученію органической химін. Переводъ Н. С. Дрентельна, съ изм'яненіями и дополненіями проф. М. И. Коновалова. XXIV + 479. Ц. 1 р. 75 коп.
- V. Шенбергъ. Положеніе труда въ промышленности. Перев. Михаила Соболева, подъ редакціей проф. А. И. Чупрова. ХІІ + 891 + VІ. Ц. 1 р. 60 к.
- VI. Мунъ. Новая химія. Переводъ А. В. Алекчиа, подъ редакціей проф. М. Н. Коновалова. XXXII + 465 + VIII. Ц. 1 р. 75 к.
- VII. Б. Н. Чичеринъ. Политическіе мыслители древняго и новаго міра, Вып. І. XIV + 469. Вып. ІІ. 483. Ц'яна за оба вып. 3 руб. 50 коп.
- ІХ. М. Фереориъ. Общая физіологія. Переводъ съ нъм. проф. М. А. Менебира и пр.-доц. Н. А. Неамцоет. Вып. І XX + 518. Ц за оба выпуска 4 р.

#### печатаются:

- III. Римская исторія. 2 выпуска.
- VIII. А. Банъ. Психологія. 2 выпуска. Переводъ В. Н. Ивановскаго.
- ІХ. М. Фервориъ. Общая физіологія. Переводъ съ нъм. проф. М. А. Менабира и пр.-доц. Н. А. Неанцова. Вып. II.
- Х. Регельсбергеръ. Очерки по общему учению о правъ. Переводъ И. А. Ваванова, подъ редакціей проф. Ю. С. Гамбарова.
- XI. Макъ-Кендрикъ и Сподграсъ. Физіологія органовъ чувствъ.
- XII. Лененсъ. Экономія торговли. Переводъ Е. Е. Вогданова, подъ редакціей проф. А. И. Чупрова.
- XIII. Русская исторія съ древивйшихъ времень до Смутнаго времени. Сборникъ статей, изд. подъ редакціей В. Н. Сторожева. 2 выпуска.
- XIV. Леренцъ. Элементы высшей математики. Основы аналитической геометріи, дифференціальнаго и интегральнаго счисленія и ихъ приложеній къ естествовнанію. Переводъ съ голландскаго съ дополненіями и измѣненіями В. П. Шеременнескаю.
  - XV. А. Г. Уоллэсъ. Дарвинизмъ. Переводъ проф. М. А. Менебира.
  - XVI. 3. Порритъ. Современная Англія. Права и обязанности ея гражданъ. Переводъ съ англ. О. В. Смирноза.
- ХУП. Генсли и Мартинъ. Практическія занятія по зоодогіи и ботаникѣ. Переводъ съ англ., съ рисунками, И. А. Петровскато и П. И. Сумичена.



# Б.Н. ЧИЧЕРИНЫ ДОСТОВНИКА Сийн Намерина (Сийн Намерина)

# ПОЛИТИЧЕСКІЕ МЫСЛИТЕЛИ

ДРЕВНЯГО

И

HOBATO MIPA

ВЫПУСКЪ ВТОРОЙ

Типографія Высочайш є утвержд. Т-ва И. Д. Сытина. МОСКВА.—1897.

HO VIIII AINOTLIAD

JAZI CS2

MILIMKOV LIBRARY



# HOBOE BPEMA.

(продолжение).

## 8. ВОЛЬФЪ.

Въ противоположность индивидуалистической школь развивается школа нравственная. Какъ та примыкаеть къ ученію демократовъ XVII-го въка, такъ последняя исходить оть началь, которыя мы видели у Кумберланда, но она развиваетъ ихъ гораздо глубже и шире. Философскимъ основателемъ нравственной школы быль Лейбницъ; но полную и систематическую обработку это ученіе получило у Христіана Вольфа, его ученика. Вольфъ не быль великимъ мыслителемъ, какъ Лейбницъ; но онъ съ неутомимымъ трудолюбіемъ и съ педантическою добросовъстностью сводиль къ общему итогу различныя направленія нравственной философіи, стараясь все привести въ систематическій порядокъ и все связать непрерывною очифи умозаключеній. Этими качествами его ученіе пріобрѣло почти неограниченное господство надъ умами въ Германіи, въ теченіи второй половины XVIII-го стольтія.

Нравственную и политическую свою теорію Вольфъ изложиль въ нъсколькихъ сочиненіяхъ. Въ 1720 году онъ издалъ Разумныя мысли о человъческихъ дъйствіяхъ и воздержаніи (Vernünftige Gedanken von der Menschen Thun und Lassen). Вслъдъ за тъмъ, въ 1721-мъ году, вышли его Разумныя мысли объ общественной

**N302187** Digitized by

Google

экизн**и люрей и въ о**собенности о юсударствъ (Vernjinftige. Gedanken von dem gesellschaftlichen Leben der Menschen, und insonderheit dem gemeinen Wesen). Hozaнъе, съ 1742-го по 1750 годъ, онъ печаталъ многотомное сочинение поль заглавиемъ: Естественное право, обработанное научными путеми (Ius naturae methodo scientífico pertractatum). Наконецъ, въ 1750 году, онъ издалъ сокращение этой книги подъ заглавіемъ: Установленія права естественнаго и общенароднаю, въ которыхъ изъ самой природы человъка, непрерывною цыпью, выводятся вси обязанности и вси npasa (Institutiones juris naturae et gentium, in quibus ex ipsa hominis natura, continuo nexu, omnes obligationes et jura omnia deducuntur). Въ первыхъ двухъ сочиненіяхъ излагается преимущественно ученіе объ обязанностяхъ; здъсь Вольфъ ближе держится системы Лейбница. Въ послъднихъ двухъ онъ присоединяеть сюда ученіе о правахъ. Взглянемъ сперва на первоначальное изложение его мыслей и затымъ разсмотримъ послъдующую обработку, которая представляеть окончательные выводы нравственной школы въ XVIII-мъ стольтіи.

У Вольфа политика является отраслью нравственной философіи; последняя же, какъ частная наука, ваимствуеть свои начала изъ метафизики\*). Такимъ образомъ, въ основаніе всего нравственнаго ученія полагается метафизическое понятіе о совершенствю, которое, по определенію Вольфа, есть сомасіе разнообразнаю (die Uebereinstimmung des Mannigfaltigen). Въ приложеніи къ человъку,

<sup>\*)</sup> Ver. Ged. v. d. M. Th. und L. Vorrede zu der andern Auflage; Ver. G. v. d. gesell. Leb. des M. Vorrede.

совершенство означаеть согласіе настоящаго состоянія съ предъидущими и последующими, и всехъ вмъсть съ существомъ и природою человъка. Въ этомъ и заключается мърило свободныхъ человъческихъ дъйствій, составляющихъ предметь нравственности. Тъ свободныя дъйствія, которыя ведуть къ совершенству, называются добрыми, ть, которыя ведуть къ несовершенству, дурными. Отсюда ясно, что действія сами по себе могуть быть хороши или дурны, а не становятся таковыми единственно вследствіе предписанія высшаго. Они въ себ'в самихъ заключають и побуждение для воли, ибо воля движется представленіями добра или зла. А такъ какъ одно и тоже не можеть вмъсть быть и не быть побудительною причиною действія, то невозможно, чтобы воля, имъя представление добра, не хотъла бы его получить. Если мы иногда не желаемъ добра, то это происходить единственно оть недостаточнаго его познанія. Тоже самое относится и къзду, которое въ себъ самомъ заключаетъ побудительную причину удаляться отъ него. Соединеніе съ дъйствіемъ извъстной побудительной причины называется обязательствому. Следовательно, такъ какъ сама природа вещей соединяеть съ добрыми или злыми дъйствіями побудительныя причины хотьнія и нехотьнія, то сама природа обязываеть насъ ділать добро, избъгать зла и предпочитать лучшее худшему. Призраки же добра или зла, которыми мы иногда увлекаемся, происходять не отъ природы, а отъ нашего невъжества и заблужденія \*).

Правило, съ которымъ мы обязываемся сообразо-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L., часть I, гл. 1, §§ 1—12.

вать свои действія, называется закономъ. Естественнымъ закономъ называется въ частности котораго обязательная сила проистекаеть оть природы вещей. Этимъ онъ отличается отъ закона Божьяго и человъческаго. На основании сказаннаго выше, коренной законъ природы, изъ котораго проистекають всв остальные, будеть следующій: «делай то, что совершенствуеть тебя и твое состояніе, и избъгай того, что ведеть тебя и твое состояние къ несовершенству». Этотъ законъ познается разумомъ, который усматриваеть связь вещей; разумъ есть, следовательно, учитель естественнаго закона. Поэтому тоть, кто устраиваеть свою жизнь сообразно съ разумомъ, живеть по закону природы. Разумный человъкъ не нуждается въ иномъ законъ; посредствомъ разума онъ самъ себъ служить закономъ.

Заключая въ себъ обязательную силу, проистекающую отъ природы, естественный законъ не нуждается и въ предписаніи высшаго. Онъ существоваль бы, даже если мы предположимъ, что нътъ Бога. Поэтому ошибаются ть, которые утверждають, что безбожіе влечеть за собою дурную жизнь. Къ порокамъ ведеть человъка не безбожіе, а невъжество относительно добра и зла, которое бываеть и у людей върующихъ. Однако, такъ какъ божественный разумъ – источникъ всякой возможности, а божественная воля- всякой действительности, то и естественный законъ проистекаеть оть изволенія Божьяго. Следовательно, воля Божья и законъ природы въ сущности совпадають, и тв, которые хотять сделать первую источникомъ последняго, не могутъ вывести никакого другаго закона, кром' закона совершенства. Высшее совершенство есть побудительная причина самой воли Божьей. Творець не могь дать человъку инаго закона, ибо не можеть требовать оть человъка иныхъ дъйствій, кромъ тъхъ, которыя ведутъ къ совершенству \*).

Такимъ образомъ, совершенство составляеть конечную цъль всей нашей жизни; мы обязаны направлять къ нему всё свои действія. Но полное совершенство свойственно только Божеству; никакое сотворенное существо, по своей ограниченности, не можеть достигнуть этого состоянія. Следовательно, естественный законъ обязываеть человъка только непрерывно стремиться къ большему и большему совершенству. Въ этомъ состоить для человъка высблаго, которое доставляеть ему и высшее возможное для него счастіе, ибо счастіе состоить въ постоянномъ удовольствіи, а такое удовольствіе возбуждается созерцаніемъ совершенства. тивъ, всякое призрачное удовольствіе, такъ какъ оно не только не ведеть къ большему совершенству, а напротивъ, производитъ несовершенство, не можеть быть продолжительнымь; оно непременно сменяется печалью. Следовательно, соблюдение естественнаго закона есть вместе и средство для достиженія счастія \*\*).

Изъ этого видно, что кромѣ обязательной силы, проистекающей изъ самой природы дѣйствій, съ закономъ соединяется еще другая, основанная на томъ, что добро влечеть за собою счастіе, а зло несчастіе для человѣка. А такъ какъ эти побудительныя причины связаны съ нашими дѣйствіями волею

<sup>•)</sup> G. V. v. d. M. Th. u. L. §§ 17-24, 29, 34, 35.

<sup>\*\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u L. § 40, 44 -- 57.

Божіею, то изъ этого ясно также, что естественный законъ есть законъ божественный, за исполнение или неисполнение котораго положены награды и наказанія. Противъ этого возражають, что не всегда за добромъ слъдуетъ счастіе, а за зломъ несчастіе человъка; но это возражение недостаточно: 1) потому что мы часто ошибаемся въ нашихъ сужденіяхъ о людяхъ, считая достойными счастія техъ, которые въ дъйствительности его не заслуживають, и наобороть. 2) Счастіе и для злыхъ служить побужденіемъ любить Бога, ибо они своимъ благоденствіемъ обязаны ему, а не себъ 3) Счастіе приводить иногда къ большему несчастію, и это учить насъ не превозноситься отъ избытка благъ. 4) Несчастіе, въ свою очередь, нерѣдко становится средствомъ къ достиженію счастія или побужденіемъ воздержаться оть зла. Поэтому, во всякомъ случав, желаніе получить счастіе и отвратить отъ себя несчастіе можеть служить для насъ побудительною причиною дълать добро и избъгать зла. Однако эти соображенія нужны только для безразсудныхъ, которые побуждаются къ дъйствіямъ надеждою награды или страхомъ наказанія. Мудрый же не нуждается въ иныхъ побужденіяхъ, кромъ естественной обязанности; онъ дълаеть добро, потому что это добро, и воздерживается отъ зла, потому что это зло, уподобляясь этимъ Богу, который не имъетъ надъ собою высшаго и не подлежить наградамъ и наказаніямъ \*).

Привычка направлять свои дъйствія сообразно съ естественнымъ закономъ называется добродотелью, противоположное тому порокомъ. Сужденіе о добротъ

<sup>\*)</sup> V. G. v. d M. Th. u L. гл. I, § 30, 31, 36—39.

или порочности действій получаеть названіе совпети. Такое сужденіе возможно только черезъ посредство разума, который, усматривая связь вещей, можеть судить о томъ, что ведеть къ совершенству или къ несовершенству. Следовательно, совесть проистекаеть оть разума; человъкъ потому имъеть совъсть, что онъ разумное существо. Удовольствіе же и неудовольствіе, которыми сопровождается совершеніе добра или зла, не составляють собственно совъсти, хотя часто смъшиваются съ нею. Это не болье, какъ послъдствія совъсти, ибо мы ощущаемъ удовольствіе, когда усматриваемъ согласіе, и неудовольствіе, когда видимъ несогласіе въ своихъ сужденіяхъ и дъйствіяхъ. Изъ этого ясно, что спокойная совъсть, проистекающая изъ правильныхъ сужденій, одна можеть устранить многіе поводы къ неудовольствію и тымь самымь доставить человыку истинное счастіе. Следовательно, для достиженія блаженства необходимо, чтобъ человъкъ всъ свои поступки возводилъ къ правильнымъ сужденіямъ. Онъ долженъ, при каждомъ своемъ действіи, сознавать ту цель, которую онъ имтеть въ виду, и вст эти цтли связывать между собою, такъ чтобы всв онв составляли средства для достиженія главной ціли жизни, то есть, совершенства. Наука, указывающая человъку правильное устройство жизни, называется мудростью. Лейбницъ върно опредълилъ ее, какъ науку блаженства. Однако, замъчаетъ Вольфъ, я предпочитаю свое опредъленіе, ибо оно ясиве и даеть лучшія основанія для дальнейшихъ выводовъ \*).

Стремясь къ мудрости, человъкъ долженъ въ осо-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u L. §§ 90, 106, 108, 134, 135, 140, 141, 315.

бенности стараться пріобръсти господство надъ своими вившними чувствами, надъ воображеніемъ и страстями, которыя неръдко затмъваютъ разумъ, представляя намъ призрачное добро вмъсто истиннаго, и отвлекая наше вниманіе отъ естественнаго закона. Владычество чувствъ, воображенія и страстей составляетъ рабство человъка, величайшее препятствіе къ исполненію естественнаго закона, а потому и къ достиженію счастія. Напротивъ, въ господствъ разума выражается свобода человъка, ибо тогда онъ властенъ надъ собою \*).

Съ своею педантическою манерой, Вольфъ даеть подробныя наставленія о томъ, какъ следуеть достигать мудрости. Во-первыхъ, говорить онъ, когда утромъ просыпаешься, надобно обдумать, что будешь дълать въ теченіи дня, и что можеть съ нами случиться. 2) Надобно разсмотръть, чъмъ каждое изъ этихъ дъйствій и обстоятельствъ можеть способствовать нашему совершенству. 3) Когда ложишься спать, надобно перебрать все, что сделаль въ течени дня, и 4) надобно разсмотръть, насколько все это содъйствовало достиженію конечной нашей цъли. Всъ сужденія непремінно должны быть приведены въ умозаключенія, которыхъ правильность должна быть изследована, какъ со стороны содержанія, такъ и со стороны формы. Въ этомъ Вольфъ видить единственное средство пріобръсти прямую совъсть \*\*).

Содержаніе естественнаго закона составляють обязанности челов'ька. Обязанностью называется, вообще, д'ыствіе сообразное съ закономъ. Первыя обязан-



<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. T. u L. §§ 180-185.

<sup>\*\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u L. § 94, 173,

ности относятся къ самому себъ. Онъ заключаются въ совершенствованіи души, тела и своего внешняго состоянія. Для этого необходимо прежде всего самопознаніе, а такъ какъ оно невозможно безъ познанія другихъ, то человъкъ обязанъ познавать и другихъ. Въ этомъ состоитъ совершенство разума, а черезъ посредство разума совершенствуется и воля, когда истинное познание добра и зла становится для нея побудительною причиною деятельности. Относительно тела, наши обязанности заключаются въ сохраненіи жизни и здоровья, въ развитіи телесныхъ способностей и въ пользованіи такими удовольствіями, которыя не влекуть за собою страданій. И здісь, въ силу закона совершенства, всѣ телесныя движенія и все, что принадлежить къ телу, должно быть вполнъ согласно одно съ другимъ, а также и съ общею цалью жизни. Наконецъ, человъку нужно извъстное имущество, какъ для удовлетворенія своихъ нуждъ и желаній, такъ и для своего совершенствованія. Отсюда обязанности труда, бережливости и довольства своею судьбою, которое одно даеть человъку душевное спокойствіе. Къ внъшнимъ преимуществамъ принадлежить и честь, то есть, доброе мнтніе другихъ. И объ ней человъкъ обязанъ заботиться, стараясь быть достойнымъ истиннаго уваженія. Но вообще, такъ какъ внішнія преимущества не зависять оть человъка и по существу своему измънчивы, то человъкъ обязанъ не превозноситься въ счастіи и терпъливо переносить несчастіе \*).

За обязанностями къ себъ слъдують обязанности къ Богу, какъ источнику всякаго совершенства. Бу-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. часть II.

дучи обязанъ стремиться къ возможно полному познанію вещей, человікь должень познавать Бога, какъ существо совершеннъйшее. Живое же познаніе Бога, то есть, такое, которое действуеть и на волю, ведеть къ тому, что мы божественныя совершенства дълаемъ побудительными причинами своихъ поступковъ. Въ этомъ состоить почтеніе къ Богу, которое, слѣдовательно, составляеть также обязанность человъка. Устройство всей жизни сообразно съ богопочтеніемъ есть благочестіе, которое возвышаеть всь добродьтели, ибо мы черезь это относимь всь свои дъйствія къ верховному совершенству. Поэтому, хотя атеисть можеть жить по естественному закону, однако добродетель его всегда остается на низшей ступени. Съ почтеніемъ къ Богу соединяется и любовь къ нему, ибо живое познаніе совершенства влечеть за собою любовь. Поэтому человыкь обязанъ любить Бога. Наконецъ, изъ техъ же началъ вытекають страхъ Божій, надежда, благодарность и т. д. Исполнение всъхъ этихъ обязанностей составляеть внутреннее богослужение, которое, выражаясь во вившнихъ действіяхъ, служитъ основаніемъ богослуженія внішняго. Посліднее поэтому принадлежилъ также къ обязанностямъ человъка \*).

Наконець, третій разрядь обязанностей составляють обязанности къ ближнимъ. Онъ вытекають изъ общаго закона совершенства, который требуеть, чтобы добро вообще, гдъ бы оно ни встръчалось, потому только, что оно добро, было побудительною причиною дъйствій человъка. Поэтому, мы должны стремиться къ совершенствованію другихъ, также

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. часть III.

какъ и самихъ себя. А такъ какъ совершенство ближнихъ состоитъ въ томъ же самомъ, въ чемъ и наше, то обязанности обоего рода одинаковы. Поэтому человъкъ долженъ, по мъръ силъ, помогать другимъ въ достижени совершенства \*).

До сихъ поръ все въ изложеніи Вольфа идеть вполнъ послъдовательно; но эдъсь онъ полагаетъ ограниченіе, которое существенно видоизм'вняеть самое начало его теоріи. Онъ утверждаеть, что мы не обязаны помогать другому въ томъ, что онъ можеть саблать собственными силами. Это выводится изъ того, что наибольшее совершенство достигается тамъ, гдв каждый двлаеть все, что онъ въ состояніи исполнить, требуя помощи другихъ только въ случать невозможности получить что-нибудь собственными средствами. Иначе, говорить Вольфъ, нъкоторыя силы будуть теряться, а другія отвлекаться оть настоящаго своего назначенія, слідовательно, совершенство будеть меньше. Точно также мы не обязаны помогать другому въ дълъ, которое не состоить въ нашей власти. Поэтому, напримъръ, слабосильный человъкъ не обязанъ помогать другому, попавшему въ руки разбойниковъ, ибо онъ подвергъ бы только опасности собственную жизнь, не избавивъ другаго отъ бъды \*\*).

Эти ограниченія служать Вольфу средствомъ спасти самостоятельность личныхъ цѣлей человѣка, которыя иначе должны исчезнуть въ подчиненіи общему закону. Мы можемъ видѣть здѣсь коренной недостатокъ, свойственный всему этому направленію.

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. часть IV, гл. I. § 767, 768.

<sup>\*\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. часть IV, гл. I, § 769—772.

Нравственное начало, вытекающее изъ требованій разума, познающаго законъ или связь вещей, выводить человъка изъ личной сферы и полагаеть ему общія ціли и стремленія. Но вмість съ тімь, человъкъ не перестаеть быть отдъльнымъ, самостоятельнымъ лицемъ; это — другая, личная сторона его жизни, на которой основано право, и которая составляеть существенную часть его естества. Между темь, эта сторона теряеть настоящее свое значение у тыхъ философовъ, которые отправляются исключительно отъ нравственнаго элемента; чисто дичныя требованія и стремленія не объясняются изъ ихъ системы. Поэтому, когда они стараются изъ своихъ началь вывести противоположныя, они постоянно принуждены прибъгать къ оговоркамъ, то ссылаясь на испорченность человъческой природы, которая делаеть совершенство невозможнымъ, то вводя ограниченія, которыя не согласуются съ ихъ собственными основаніями. Последнее мы видимъ въ настоящемъ случат у Вольфа. Съ нравственной точки зрвнія, эти оговорки отнюдь не оправдываются. Нъть сомнънія, что при взаимной помощи достигается высшее совершенство, нежели при одинокой дъятельности человъка; а такъ какъ мы должны всегда выбирать наилучшее, то обязанность помогать другимъ не ограничивается случаями необходимой нужды. Нътъ сомнънія также, что самопожертвованіе слабосильнаго челов'єка, старающагося освободить другаго изъ рукъ разбойниковъ, стоить нравственно выше, нежели боязливое уклоненіе отъ подачи помощи. Еще менъе можно согласиться съ Вольфомъ, когда онъ утверждаеть, что человъкъ, очень полезный обществу, обязанъ не

подвергать своей жизни опасности, подавая помощь другому \*). Практическій, ограниченный педантизмъ Вольфа наивнымъ образомъ высказывается въ этихъ положеніяхъ, которыя не мѣшаютъ ему однакоже продолжать свои разсужденія въ совершенно иномъ строъ.

Съ обязанностью помощи соединяется обязанность любви, которая состоить въ радости чужому счастію. Поставляя себъ цълью общее добро и совершенство, мы должны радоваться чужому счастію, также какъ и своему. Поэтому мы обязаны любить ближнихъ, какъ самихъ себя; любовь же побуждаетъ насъ всъми силами содъйствовать чужому счастію. Такимъ образомъ, она представляетъ главный путь къ общему благоденствію. Еслибы всъ люди любили другъ друга, то никто не имълъ бы ни въ чемъ недостатка. Отсюда ясно, что высшее блаженство, какого человъкъ способенъ достигнуть на землъ, можетъ быть только плодомъ любви \*\*).

Дъйствіе, противное обязанностямъ къ другимъ, есть обида (Beleidigung). Слъдовательно, обидою, или оскорбленіемъ, называется всякій поступокъ, отъ котораго состояніе другаго дълается болье несовершеннымъ, — опредъленіе, можно замътить, слишкомъ широкое. И здъсь оказывается у Вольфа смъшеніе разнородныхъ началъ, юридическихъ съ нравственными и утилитарными. Въ дъйствительности, не всякое дъйствіе, противное любви или наносящее другому вредъ, есть обида, а единственно то, которымъ нарушаются права личности. Нельзя, напри-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> V. G. v. M. Th. u. L. § 773.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 774—777.

мъръ, назвать обидою, когда мы побуждаемъ другаго предаваться излишней ъдъ и этимъ разстроиваемъ его желудокъ. Между тъмъ, Вольфъ подобное дъйствіе причисляетъ также къ обидамъ\*).

Такъ какъ мы должны исполнять свои обязанности, то мы никого не должны оскорблять. Иначе, еслибы мы имъли подобное право относительно другаго, то и другой имълъ бы такое же право въ отношеніи къ намъ. Если же по нашей винъ произошель для ближняго вредь, то мы обязаны вознаградить убытокъ. Следовательно, мы можемъ и оть другаго требовать вознагражденія причиненнаго намъ вреда. Однако, если подобное требование противорћчитъ другимъ нашимъ обязанностямъ въ отношеніи къ ближнимъ, то мы должны простить обиду; напримъръ, когда намъ случайно нанесенъ убытокъ бъднымъ человъкомъ, которому мы, по закону любви, обязаны помочь. Вольфъ замъчаетъ при этомъ, что прощеніе есть благод'вяніе, а не долгъ; но изъ положенныхъ имъ началъ нельзя вывести такого различія \*\*).

Отъ общей обязанности любви отличается особенная, которая связываеть насъ съ друзьями, то есть, съ теми, которые взаимно насъ любятъ. Здесь обязанность становится тесне, вследствие благодарности за оказанныя благодения или за желание делать намъ добро \*\*\*). Друзьямъ противоположны враги, то есть, люди, которые насъ ненавидятъ. Изъ общей обязанности любви следуетъ, что мы ни въ комъ не должны возбуждать къ себе вражды, а

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. часть IV., § 817, 818.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 820, 824--29.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 834.

если у насъ есть врагъ, то мы не должны увеличивать его вражду своими поступками. Поэтому, въ отношеніи къ врагамъ, мы обязаны воздерживаться оть всякаго враждебнаго действія. Отсюда рождается польза для насъ самихъ, ибо, чемъ более врагъ насъ ненавидить, темъ более онъ старается намъ вредить. Изъ этого ясно, что мы не должны ненавидъть враговъ и платить имъ зломъ за эло, а напротивъ, обязаны прощать обиды. Но кто прощаеть обиды, тоть относится къ врагу, какъ будто бы онъ его не оскорблялъ, то есть, какъ къ ближнему вообще, а такъ какъ мы ближнихъ должны любить, какъ самихъ себя, то мы и враговъ обязаны любить точно также. Подобное требование кажется тяжелымъ для людей, привыкшихъ слъдовать своимъ влеченіямъ. Но мудрый, который видить общую связь истинъ, понимаеть, что высшее совершенство добродетели состоить въ такомъ воздержаніи своихъ влеченій, при которомъ мы самимъ врагамъ оказываемъ добро. Любить техъ, которые насъ любять, не мудрено; гораздо выше любить техъ, кто насъ ненавидить. А такъ какъ созерцаніе совершенства составляеть высшее счастіе, то любовь къ врагамъ имъетъ особенную сладость для разумнаго человъка \*).

Однако, изъ любви къ врагамъ не слъдуетъ, что мы должны позволять имъ оскорблять себя. Это было бы противно обязанностямъ къ себъ, въ силу которыхъ мы должны устранять отъ себя всякій вредъ. При такомъ столкновеніи обязанностей, надобно соблюдать возможно большее согласіе съ об-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. § 845--857.



щими правилами нравственности, а такъ какъ эти правила запрещають обиды вообще, то мы удовлетворяемъ нравственности, защищаясь отъ обидъ. Притомъ, по естественному закону, никто не долженъ пренебрегать обязанностями къ себъ, чтобъ отвратить отъ другаго зло, которому онъ хочеть добровольно себя подвергнуть. А здъсь обидчикъ самъ виновать въ томъ несчастіи, которое можеть произойти для него отъ нашего дъйствія \*). Вольфъ простираеть это правило такъ далеко, что даеть каждому право употреблять всв возможныя средства для предупрежденія нападеній враговъ; мы можемъ даже лишить ихъ жизни, если того требуетъ наша собственная безопасность, которую мы обязаны охранять. Единственное ограниченіе, которое онъ полагаеть, состоить въ томъ, что мы не должны употреблять сильныхъ средствъ, когда достаточно слабъйшихъ\*\*). Смъщеніе правъ и обязанностей опять ведеть здёсь къ искаженію нравственности: то, что составляеть последствие права, выдается за предписаніе правственнаго закона.

Изъ права защиты и предупрежденія оскорбленій Вольфъ выводить право войны, которое такимъ образомъ совмъщается у него съ общею обязайностью соблюдать миръ и воздерживаться отъ обидъ. И здъсь, тъ правила осторожности, которыми онъ постоянно ограничиваеть нравственныя требованія, ведуть къ тому, что онъ неизвъстныхъ людей совътуеть скоръе считать врагами, нежели друзьями, объясняя только, что подобное правило не заклю-

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 866. 7.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 873.

чаеть въ себъ ничего дурнаго, такъ какъ разумный человъкъ долженъ любить своихъ враговъ \*).

Въ связи съ обязанностями къ другимъ находятся и обязанности, касающіяся собственности \*\*). Вольфъ, какъ и другіе представители нравственной школы, считаеть общение имуществъ правственнымъ идеаломъ для человъчества. Еслибы всъ любили другъ друга, какъ самихъ себя, то никто не бралъ бы себъ болье того, что ему нужно, и всякій безвозмездно помогалъ бы другимъ. Такимъ образомъ, у разумныхъ людей имущество могло бы быть общее. Но такъ какъ въ дъйствительности не всъ добродътельны, а напротивъ, многіе увлекаются пороками, то общеніе имуществъ невозможно; оно повело бы только къ безпорядкамъ и къ взаимнымъ обидамъ. Если же состояніе челов'вчества не дозволяеть общенія, то необходимо установить собственность, а какъ скоро собственность установлена, ее следуеть уважать, и тоть, кто ее нарушаеть, наносить другому обиду\*\*\*).

Такимъ образомъ, основание собственности выводится изъ испорченности человъческой природы. Во имя нравственныхъ началъ, Вольфъ установляетъ здъсь однако нъкоторыя ограниченія. Собственность, по его теоріи, вводится для того, чтобы никто не имълъ недостатка въ предметахъ необходимыхъ для удовлетворенія нуждъ и для жизненныхъ удобствъ; слъдовательно, никто не долженъ получать болье того, что потребно для этой цъли, и если одинъ имъетъ излишекъ, въ то время, какъ другой терпитъ недостатокъ, то подобное распредъленіе несогласно

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 884. 5.

<sup>\*\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. кн. IV, гл. 3.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 887--92.

съ справедливостью. На этомъ основаніи, Вольфъ утверждаеть, что вещи, никому не принадлежащія, могуть быть усвоены только нуждающимися \*). Затёмъ, самое употребленіе усвоенныхъ предметовъ опредъляется обязанностями человъка къ себъ и къ другимъ. Всякое употребленіе вещи, не основанное на обязанностяхъ, напримъръ, трата денегъ на неумъренную жизнь, есть злоупотребленіе, на которое намъ не дано права ни природою, ни Богомъ. А такъ какъ мы своимъ можемъ считатъ только то, что служитъ намъ для исполненія обязанностей, то весь излишекъ мы должны признавать общимъ достояніемъ, принадлежащимъ не только намъ, но и нуждающимся \*\*).

Очевидно, что для вывода собственности нравственныя начала оказываются совершенно недостаточными. По своему обыкновеню, Вольфъ, установивши правила, отрицающія право собственности, немедленно ограничиваеть ихъ оговоркою, что никто не обязанъ отдавать свое имущество другому иначе, какъ въ случать нужды \*\*\*). Но подобное ограниченіе не придаеть собственности болье твердыхъ основаній, ибо огромное большинство человтческаго рода не въ состояніи собственными силами пріобръсти встять жизненныхъ удобствъ.

Изъ потребности взаимныхъ услугъ Вольфъ выводить обмѣнъ имуществъ, а вслѣдствіе того необходимость опредѣленія ихъ цѣны. Отсюда возникаютъ различныя обязательства между людьми. Такъ какъ здѣсь опять является юридическое начало, то Вольфъ,

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 898—900.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 902, 3.

<sup>\*\*\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. кн. IV, гл. 3, § 907.

въ изложеніи теоріи обязательствъ, постоянно прибъгаеть къ правиламъ осторожности, которыя онъ выводить изъ обязанности соблюдать собственную выгоду. Такъ напримъръ, онъ утверждаеть, что мы не должны давать взаймы иначе, какъ будучи увърены, что деньги будуть намъ возвращены съ процентами, а если имущество должника намъ неизъвъстно, то мы должны брать залогъ. Точно также не слъдуеть поручаться за другаго, когда мы не увърены, что онъ въ состояніи заплатить, ибо мы этимъ можемъ нанести себъ вредъ, а мы обязаны отстранять отъ себя всякій вредъ. Поэтому не должно и дарить другому болъе, нежели мы можемъ удълить безъ ущерба собственному благосостоянію \*).

Съ такими же ограниченіями излагается, наконецъ, и обязанность говорить правду, которая сопровожда. еть человъческія обязательства. Ложь, по увъренію Вольфа, запрещается только потому, что обманомъ наносится вредъ другому; если же утаеніе правды никому не причиняеть вреда, а намъ приносить пользу, то это не ложь, а позволительное притворство. Говорить неправду можеть даже иногда быть обязанностью человъка, если этимъ устраняется зло \*\*). Поэтому и объщанія свои мы должны держать только тогда, когда они согласны съ естественнымъ закономъ, то есть, съ добромъ. При этомъ, однако, можеть возникнуть затрудненіе: что ділать, когда оть исполненія объщанія можеть причиниться вредъ намъ самимъ, а отъ неисполненія другому? Здёсь, говорить Вольфъ, мы должны основательно разобрать, какое

<sup>\*)</sup> Тамъ же, §§ 947, 953, 966.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, кн. IV, гл. 4, §§ 985, 987.

дъйствіе болье согласно съ естественнымъ закономъ, и поступать сообразно съ полученнымъ результатомъ. Отсюда Вольфъ выводить, что при заключеніи договоровъ надобно соблюдать величайшую осторожность, замъчая при этомъ, что хотя доброжелательство вообще есть добродътель, однако излишнее доброжелательство можетъ быть порокомъ, ибо мы этимъ наносимъ себъ вредъ и тъмъ нарушаемъ естественный законъ\*).

Изъ всего этого разбора человьческихъ обязанностей Вольфъ выводить общее правило, что хотя мы должны дълать другимъ какъ можно болве добра, однако благость, проистекающая изъ любви, должна руководствоваться мудростью, которая научаеть насъ связывать всв свои поступки закономъ достаточнаго основанія, воздавая каждому то, что следуеть, и не забывая ни себя для другихъ, ни другихъ для себя. Благость, направляемая мудростью, и есть правда, которая воздаеть каждому свое. Это высшая изъ всъхъ добродътелей. Тамъ, гдъ господствуетъ одна любовь, многое совершается не такъ, какъ следуеть: съ одной стороны, неръдко дается лишнее, съ другой стороны, опускается то, что нужно. Но гдв къ любви присоединяется мудрость, тамъ каждый поступокъ имъетъ достаточное основаніе, и все идетъ къ высшему совершенству \*\*).

Это опредъленіе правды было дано еще Лейбницемъ; но у Вольфа оно получаетъ особенное значеніе, которымъ характеризуется отличіе его точки зрънія отъ той, на которой стоялъ его предше-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. M. Th. u. L. kh. IV, ra. 4, §§ 1004, 6, 14, 15.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 1022-24.

ственникъ. Поставивъ себъ задачею свести въ общую систему всю совокупность нравственныхъ отношеній человъка, Вольфъ хотълъ уравновъсить обязанности къ другимъ обязанностями къ себъ; это онъ и выразиль вь началь правды. Но эта попытка, какъ мы видимъ, повела только къ довольно безобразному сочетанію высшихъ требованій любви съ правилами самой обыкновенной житейской мудрости. Въ основаніи лежала върная мысль, что высшее совершенство жизни состоить въ сочетаніи двухъ разныхъ элементовъ: личнаго съ общимъ, права съ обязанностью; но стоя исключительно на точкъ зрънія нравственности, Вольфъ переводилъ все, что относится къ праву, въ разрядъ обязанностей. Отсюда проистекали у него самыя странныя столкновенія челов'вческихъ обязанностей; отсюда безпрерывные скачки оть высокаго къ смешному, отъ философской мысли къ самой ограниченной житейской пошлости. Наивность, съ которою все это высказывалось, конечно, коренилась въ самыхъ свойствахъ его ума, но источникъ противоръчащихъ воззръній заключался въ односторонности системы.

На нравственных обязанностях челов ка Вольфъ строить и свое ученіе объ обществ такъ какъ дъятельность на пользу других и совершенствованіе своего собственнаго состоянія невозможны безъ общежитія, то челов то обязань соединяться съ другими для взаимной пользы. Такое соединеніе называется обществомъ, которое поэтому ничто иное, какъ договоръ нъсколькихъ лицъ о достиженіи своей пользы совокупными силами. Общая польза, или общественное благо, составляеть, слъдовательно, цъль всякаго общежитія; она заключается въ безпрепятственномъ

стремленіи всіхъ къ большему и большему совершенству. Соединенныя такимъ образомъ лица, имъя общій интересь, образують какь бы одно лице. Поэтому члены общества обязаны не вредить другь другу, и тоть, кто преступаеть это правило, должень быть принужденъ другими къ исполненію своихъ обязанностей. Въ противномъ случав, лице, которому нанесенъ вредъ, имфеть право выдти изъ общества, ибо туть нарушается та цель, для которой онъ соединился съ другими. Точно также никто не обязанъ оставаться въ обществъ, которое по самому существу своему неправомърно, ибо никто не обязанъ соблюдать договоры противные естественному закону. Наконецъ, всякій имъетъ право выступить изъ общества, когда онъ можеть сдълать это безъ ущерба своимъ сочленамъ. Но пока онъ остается въ союзъ съ другими, человъкъ обязанъ во всъхъ своихъ дъйствіяхъ имъть въ виду общественное благо. Такимъ образомъ, основное правило всякаго общежитія будеть слідующее: дплай то, что содпиствуеть общественному благу, и не дълай того, что ему противоръчитъ. Поэтому, въ случав столкновенія общаго блага съ частнымъ, первому должно быть дано предпочтеніе \*).

Общества могуть быть простыя и сложныя. Первыя составляются изъ отдъльныхъ лицъ, вторыя изъ меньшихъ обществъ. Къ первому разряду принадлежить прежде всего союзъ супружескій. Человъкъ обязанъ заботиться о продолженіи своего рода. Сама природа вложила въ него естественное къ тому стремленіе. Поэтому человъкъ обязанъ вступать въ

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. gesel. Leb. d. Mensch. часть I, гл. 1.

бракъ, въ виду пріобрътенія потомства. А такъ какъ рожденіе дътей влечеть за собою ихъ воспитаніе, то союзъ родителей долженъ быть самый тесный и долговычный. Между ними установляется общеніе всей жизни, до окончательнаго воспитанія дітей. Такимъ образомъ, разумъ требуетъ, чтобы супружескій союзь не расторгался до самой смерти. Притомъ, такъ какъ для подобнаго сожительства нужно постоянное согласіе, то здісь умістно только сочетаніе единаго мужа съ единою женою. Обязанности супруговъ заключаются во взаимной помощи и любви; относительно воспитанія дітей, они составляють какъ бы одно лице. Но такъ какъ во всякомъ обществъ необходимо господство единой воли, то и здесь, по естественному закону, указывать долженъ тоть, у кого болье разума, а другой обязань повиноваться. Въ дъйствительности, однако, подобное правило легко можеть породить столкновенія, ибо часто невозможно опредълить, кто умнъе. А такъ какъ большею частью мужчина бываеть разумнъе женщины, то разумъ требуеть, чтобы власть дана была мужу, который обязань однако слушать умнаго совъта жены. Съ своей стороны, жена должна повиноваться, пока мужъ не требуетъ ничего несправедливаго. Этимъ путемъ въ супружескомъ союзъ установляются миръ и согласіе, первыя условія взаимнаго счастія\*).

Изъ отношенія родителей къ дътямъ образуется второе естественное общество — отеческое. Такъ какъ дъти не въ состояніи сами о себъ заботиться и управлять собою, то они въ правъ ожидать отъ дру-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. g. Leb. d. M., часть I, гл. 2.

гихъ помощи и руководства. Эта обязанность ни на комъ не лежить ближе, чемъ на родителяхъ, которые поэтому должны доставлять детямь все средства къ совершенствованію и направлять вст ихъ дъйствія къ этой цъли. Въ этомъ состоить забота и управленіе. Возникающее отсюда право называется отеческою властью. Оно принадлежить обоимъ родителямъ и продолжается до техъ поръ, пока дети становятся взрослыми. Съ своей стороны, дети обязаны родителямъ повиновеніемъ во всемъ, что справедливо, или что не противоръчить естественному закону. Кром'в того, за оказанныя имъ благод вянія они должны платить родителямъ благодарностью и любовью и стараться дълать все, что требуется для ихъ пользы. Любовь и благодарность, будучи постоянными обязанностями человъка въ отношеніи къ другимъ, должны продолжаться въ теченіи всей жизни; повиновеніе же прекращается съ совершеннольтіемъ \*).

Третье простое общество есть общество господское. Оно образуется вслъдствіе того, что человъкъ, живущій своимъ трудомъ, вступаеть въ услуженіе къ другому. Отсюда взаимныя отношенія, изъ которыхъ возникають обязанности объихъ сторонъ. Слуга долженъ усердно исполнять все то, къ чему онъ обязался, и слушаться въ этихъ предълахъ приказаній господина, а послъдній, съ своей стороны, обязань не удерживать мзды и не требовать отъ слуги большаго, нежели слъдуеть. Сверхъ того, какъ послъдствія общихъ нравственныхъ обязанностей человъка, здъсь рождаются ближайшая обязанность

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. g. L. d. М., ч. I, гл. 3.

господина заботиться о благь слуги, и обязанность слуги радьть о пользъ господина.

Кромъ свободныхъ слугъ существують и рабы, которые составляють собственность господина. Рабство даеть последнему большую власть надъ подчиненными, но не уничтожаеть нравственныхъ его обязанностей, которыя остаются теже, что и въ отношеніи къ свободнымъ слугамъ. Можно ли однако считать рабство правомърнымъ? Такъ какъ всякій обязанъ, по мъръ силъ, содъйствовать счастью другаго, а рабство мѣшаеть счастью, то ясно, что не должно человъка дълать рабомъ. Однако, такъ какъ есть люди, которые по своему характеру требують строгаго обхожденія, а между темь, оставаясь на свободь, они не подчиняются власти, то нельзя назвать несправедливымъ временное обращение ихъ въ рабство, для собственной ихъ пользы. Вольфъ замъчаеть при этомъ, что о рабствъ нечего распространяться, такъ какъ оно не существуеть у европейскихъ народовъ \*).

Изъ трехъ означенныхъ обществъ, различными путями, образуется сложный союзъ, который называется домомъ. Здъсь владычествуетъ домохозяинъ; жена же, въ качествъ хозяйки, господствуетъ надъ домочадцами, но права ея ограничиваются властью мужа, которому она подчинена. Она является здъсь преимущественно совътницею. Обязанность хозяина заключается въ томъ, чтобы его домъ достигалъ возможно большаго совершенства, то есть, чтобы все въ немъ шло согласно, и одно другому бы не препятствовало. Поэтому, онъ долженъ завести въ



<sup>\*)</sup> V. G. v. d. g. L. d. M., ч. I, гл. 4.

дом'в строгій порядокъ и блюсти, чтобы всів держались этого порядка. И зд'всь, общимъ правиломъ должно быть благо всего дома, которому должна подчиняться польза членовъ \*).

Домашній союзъ не въ состояніи однако удовлетворить всемъ требованіямъ общежитія. Совершенство жизни влечеть за собою многообразныя занятія, которыя должны распредъляться между гораздо болъе значительнымъ количествомъ людей. сколько можеть вмъщать въ себъ отлъльный домъ. Кромъ того, необходимо и ограждение отъ внъшнихъ нападеній; между тъмъ, отдъльный домъ самъ себя защищать не въ состояніи. Поэтому дома соединяются въ болье обширный союзъ, который называется государствомъ. Итакъ, государство есть общество, состоящее изъ столькихъ домовъ, сколько нужно для общаго благосостоянія и безопасности. Отсюда общій законъ, который служить міриломъ всего, что касается до политическаго союза: «дълай то, что способствуеть общему благосостоянію и охраняеть общественную безопасность, и избъгай того, что противоръчить тому и другому». Государство, какъ и всякое другое общество, имфеть право употреблять всь нужныя средства, чтобы каждый его членъ исполнялъ свои обязанности, и никто не ставилъ бы своей частной пользы выше общественной. Такой союзъ образуеть единое лице, которое относительно другихъ государствъ имфеть теже обязанности, какъ отдъльныя лица относительно другъ друга.

Цълью государства опредъляется его устройство. Совершеннъйшимъ устройствомъ будетъ то, кото-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, гл. 5.

рымъ лучше всего охраняются общественное благосостояніе и безопасность, то есть, то, въ которомъ люди могуть жить счастливъйшимъ образомъ. А такъ какъ совершенство состоитъ въ согласіи разнообразнаго, то всѣ государственныя учрежденія должны быть направлены къ этой цёли.

Противъ этого могутъ возразить, что совершенство есть невозможный идеалъ, къ которому стремиться напрасно. Но 1) совершенство тогда только можетъ быть названо невозможнымъ, когда оно заключаетъ въ себъ противоръчащія или невозможный условія; совершенство же сообразное съ человъческой природою не представляетъ ничего недостижимаго. 2) Если мы даже не въ состояніи достигнуть высшаго идеала, то мы все-таки должны имътъ о немъ понятіе, чтобы знать, что именно желательно и къ чему мы должны стремиться. Отсюда ясно, что основаніемъ политики должно быть познаніе естественнаго закона и требованій нравственности \*).

Такимъ образомъ, по ученію Вольфа, вся дѣятельность государства опредѣялется нравственными цѣлями человѣка. Очевидно, что подобное воззрѣніе должно было вести къ полному смѣшенію юридическихъ и нравственныхъ началъ. Все, что можетъ служить человѣческому совершенству, становится цѣлью политики. Государство должно, съ одной стороны, всѣми средствами заставлять каждаго гражданина исполнять свои нравственныя обязанности, а съ другой стороны, оно должно устранять всякое нарушеніе этихъ обязанностей. Поэтому, говоритъ Вольфъ, чтобы знать, каковы должны быть государ-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. g. L. d. M. часть П, гл. 1.



ственныя установленія, необходимо пересмотрѣть всѣ обязанности человѣка. Изъ нихъ можно видѣть, въ чемъ заключается общественное благосостояніе и какими дѣйствіями оно можеть быть нарушено.

Первое условіе благосостоянія состоить въ достаточномъ количествъ народонаселенія. Оно можетъ быть слишкомъ велико, если не всемъ достаетъ пропитанія, слишкомъ мало, если земля можеть прокормить большее количество людей, или если государство слишкомъ слабо для защиты. Этимъ опредъляются задачи политики въ этомъ вопросъ. Тамъ, гдъ нужно увеличить населеніе, надобно заботиться о томъ, чтобы подданные рано вступали въ бракъ и тщательно воспитывали своихъ летей. Надобно привлекать чужестранцевъ и не позволять подданнымъ выселяться изъ государства; а такъ какъ люди привлекаются и удерживаются удобствами жизни, то нужно заботиться о томъ чтобы всемъ было хорошо жить. Съ другой стороны, такъ какъ народонаселеніе не должно превышать средствъ процитанія, то следуеть нещись о томъ, чтобы не было недостатка въ вещахъ необходимыхъ для жизни. Поэтому, государство должно каждому доставлять работу и опредълять величину заработной платы, такъ чтобы всякій могь содержать себя своимъ трудомъ. Но вст не могуть имть достаточно работы, если въ извъстномъ состояніи, напримъръ въ какомъ-нибудь ремесль, болье людей, нежели нужно. Поэтому необходимо опредълить, смотря по обстоятельствамъ, количество людей въ каждомъ состояніи. А такъ какъ, съ другой стороны, всякій обязанъ работать по мъръ силъ, то надобно устранять всъ поводы къ праздности и къ безполезному расточенію имущества.

Затьмъ, человъкъ обязанъ стремиться къ познашію того, что ему нужно въ жизни, и особенно къ познанію добра и зла. Отсюда обязанность государства устроивать школы и академіи, назначать въ нихъ хорошихъ учителей, доставлять последнимъ приличное содержаніе и положеніе въ обществъ, заботиться объ успъшномъ ходъ занятій и устранять отъ школъ техъ, которые не имеють средствъ, охоты или способности учиться. Далье, такъ какъ человъкъ обязанъ стремиться къ добру, то государство должно имъть попечение о томъ, чтобы подданные были добродътельны. Для этого необходимы прежде всего хорошее нравственное преподаваніе и полезныя книги. Надобно по возможности искоренить пороки ученіемъ, примъромъ, устраненіемъ поводовъ къ соблазну. Такъ какъ познаніе Бога и поклоненіе ему служать самыми надежными побужденіями къ добродътели, то надобно заботиться о религіозномъ воспитаніи народа, строить церкви и установлять праздничные дни, свободные отъ житейскихъ заботъ. Наконецъ, нравственному совершенствованію народа содъйствують театральныя представленія, которыя производять на душу болье сильное дъйствіе, нежели книги; поэтому забота правительства должна быть обращена и на этоть предметь.

Къ числу важнъйшихъ обязанностей государства относится предупреждение и устранение всякихъ взаимныхъ обидъ между членами союза. Государство должно наблюдать, чтобы обязательства исполнялись, какъ слъдуеть. Для предупреждения обмана въ куплъ и продажъ, надобно установить изслъдование качества всъхъ товаровъ и опредълять цъну каждаго.

Съ тою же цілью должна быть опреділена и величина роста, а съ другой стороны, надобно смотріть, чтобы не было въ государстві людей, которые жили бы одними процентами съ своихъ капиталовъ, безъ всякой работы. Есди, не смотря на естественные и гражданскіе законы, происходить нарушеніе права, то государство должно оказывать помощь обиженному или прибігать къ наказанію. Помощь нужна тамъ, гді одинъ членъ союза отказывается исполнять свои обязательства въ отношеніи къ другому; наказаніе же прилагается тамъ, гді обида уже нанесена. Наконецъ, государство можеть дійствовать и наградами, которыя служать побужденіемъ въ тіхъ случаяхъ, когда принудительныя средства были неумістны.

Наказанія должны быть соразмірны съ величиною обиды или вреда. Они служать не только средствомъ для исправленія преступниковь, но и примітромь для остальныхъ. Этимъ общественныя наказанія отличаются оть домашнихъ, которыя имфють въ виду только первую цель. Наказаніе не можеть, впрочемъ, сдълать человъка добродътельнымъ; оно способно только удержать его отъ зла. Поэтому здёсь дъло идеть лишь о внъшней дисциплинъ. Это единственное, что можеть имъть въ виду гражданскій законъ, въ отличіе отъ естественнаго, который простирается и на внутренній міръ человіка. Отгого говорять, что мысли не подлежать наказанію. Поэтому не подлежать наказанію и простыя заблужденія. Вообще, наказывать следуеть только то, что противоръчить государственной цъли, то есть, общественному благосостоянію и безопасности. Но изъ этого ясно, что можно наказывать, если не самыя мивнія, то распространеніе заблужденій вредныхь для общества. Не должно поэтому терпівть въ обществів атеистовъ, когда они явно высказывають свой образъ мыслей. Ибо, котя безбожіе само по себів не ведеть къ дурной жизни, однако это справедливо только относительно разумныхъ людей. Большинство же людей неразумно; они сдерживаются преимущественно страхомъ Бога и наказаній въ будущей жизни, а потому для нихъ атеизмъ представляеть опасный соблазнъ.

Говоря о наказаніяхъ, Вольфъ оправдываеть и употребленіе пытки, когда общественное благо непременно требуеть наказанія известнаго преступленія, а нізть другаго средства открыть виновнаго. Онъ совътуеть только прилагать ее съ большою осторожностью и лишь въ крайнихъ случаяхъ. Далъе, входя въ подробности на счетъ образа жизни подданныхъ, онъ возлагаетъ на государство обязанность заботиться не только о томъ, чтобы каждый имълъ за сходную цъну то, что ему нужно для пищи и одежды, но и о томъ, чтобы каждый въ пищь и одеждь сообразовался съ своимъ состояніемъ и съ общественнымъ своимъ положеніемъ. Вольфъ приписываеть государству даже попеченіе объ удовольствіи всѣхъ пяти чувствъ, ибо все это необходимо для совершенства человъка. Однимъ словомъ, во имя нравственнаго совершенства, рука правительства простирается на все; для личной свободы не остается почти мъста \*).

Всв эти постановленія гражданскаго закона слу-

<sup>\*)</sup> О государственномъ устройствъ см. вообще Ver. Ged. v. d. gesell, L. d. M. часть II, гл. 3.



жать впрочемь только подкрыпленіемь требованій закона естественнаго, который охраняется государствомъ, потому что самъ по себъ онъ недостаточенъ для неразумныхъ людей. Если иногда и допускаются отступленія оть естественнаго закона, то это бываеть лишь въ техъ случаяхъ, когда точное исполнение послъдняго могло бы повести къ спорамъ и замѣшательствамъ. Тутъ необходимо примириться съ некоторымъ зломъ для избежанія зла большаго. Кромъ того, гражданскими постановленіями иногда упрощаются предписанія естественнаго закона. Но эти отступленія всегда должны им'ть характеръ дозволенія, а никогда предписанія: гражланскій законъ можеть оставлять безнаказанными нарушенія естественнаго закона, но онъ никогда не можеть предписать подобнаго нарушенія, ибо въ такомъ случав законъ быль бы несправедливъ, следовательно, не долженъ бы былъ исполняться. Отсюда ясно, что гражданскіе законы имфють менфе полноты и совершенства, нежели законы естественные \*).

Этими началами опредъляются и границы власти правительства, стоящаго во главъ государства. Оно установляется собственно для исполненія естественнаго закона, а потому не можеть предписать ничего, что бы ему противоръчило. Еслибы оно дало подобное приказаніе, то подданные не обязаны повиноваться, развъ когда неповиновеніе можеть принести имъ болье вреда, нежели повиновеніе. Напримъръ, говорить Вольфъ, еслибы правительство взимало небольшую подать на содержаніе комедіантовъ, производящихъ соблазнъ, то это, конечно,

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. g. L. d. M. часть П, гл. 4.

было бы безнравственно; но такъ какъ неповиновеніе навлекло бы на подданныхъ еще большее зло, а вина лежить здѣсь на правительствѣ, которое дѣйствуетъ помимо води гражданъ, то лучше повиноваться. Напротивъ, подданные обязаны неповиноваться, когда правительство предписываетъ имъ самимъ сдѣлатъ что-либо противное совѣсти и религіи\*).

Установленіе правительствъ Вольфъ, также какъ и его предшественники, основываетъ на договорѣ, въ силу котораго правители обязываются всѣми средствами содъйствовать общественному благосостоянію и безопасности, а подданные, съ своей стороны, обязываются повиноваться. Такой договоръ правомъренъ, ибо онъ имѣетъ въ виду исполненіе естественнаго закона и предупрежденіе всякаго его нарушенія \*\*).

Что касается до самаго устройства власти, то оно можеть быть различно. Вольфъ принимаеть Аристотелево раздѣленіе образовъ правленія на монархію, аристократію и политію, которыя извращаются въ тираннію, олигархію и демократію. Кромѣ того, могуть быть и смѣшанныя формы, образующіяся изъ сочетанія простыхъ. Преимущества и недостатки каждаго изъ этихъ видовъ опредѣляются способностью его къ достиженію государственной цѣли, ибо само правительство ничто иное, какъ средство для осуществленія этой цѣли. А потому, для разрѣшенія этого вопроса, надобно прежде всего знать: что требуется въ этомъ отношеніи отъ правителей?

<sup>\*)</sup> Тамъ же, гл. 5, § 433—434.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, гл. 2, §§ 230, 231.

Необходимыя въ правительствъ качества суть разумъ и добродътель, которые непремънно должны быть связаны другь съ другомъ. Къ этому должна присоединяться искренняя любовь къ подданнымъ, ибо правительство обязано заботиться объ ихъ счастіи, которое неразлучно съ совершенствомъ. Отсюда ясно, что тамъ, гдъ эти качества соединяются въ князъ, возможна монархія, и что напротивъ, при отсутствім ихъ, монархія превращается въ тираннію. При этомъ Вольфъ замъчаетъ, что не всякое отклоненіе оть нравственныхъ требованій даеть право считать монархію за тираннію: полное совершенство не принадлежить человъку, а потому здъсь слъдуеть имъть въ виду только большинство случаевъ. Еще въ большей мъръ возможно соединение разума, добродетели и любви къ подданнымъ въ аристократіи, составленной изъ лучшихъ людей, ибо здъсь эти качества, распредъляясь между многими, восполняются одно другимъ. Но если они распредълены такъ, что они другъ друга не восполняють и не уравновъщивають, то аристократія превращается въ олигархію. Наконецъ, возможенъ и выборъ лучшихъ людей изъ всъхъ состояній; этимъ способомъ образуется политія. Когда же вся чернь призывается къ правленію, то установляется демократія, ибо простолюдинъ не имъетъ довольно разума, чтобы судить о государственныхъ делахъ, и не довольно твердъ въ добродътели, чтобы предпочитать общую пользу частной. Что касается до смѣшанныхъ формъ, то къ нимъ прилагаются теже начала. Главное правило то, чтобы часть, которая преимущественно держить власть, не могла элоупотреблять своими правами.

Обсуждая свойства различныхъ образовъ правле-

нія, Вольфъ замічаеть, что политія приходится народамъ образованнымъ, у которыхъ процвътаютъ мудрость и добродътель. Этого намека, говорить онъ, достаточно, для того, чтобы каждый могъ судить, какая политическая форма пригодна тому или другому народу. Столь осторожная уклончивость не мъшаетъ ему, однако, разбирать выгоды и недостатки различныхъ образовъ правленія. Преимуществомъ монархіи онъ признаеть то, что въ ней возможны быстрое ръшение и тайное ведение дълъ. Поэтому ей должно быть дано предпочтение въ случать войны и въ другихъ обстоятельствахъ, гдт промедленіе вредно и требуется тайна. Недостатокъ же ея состоить въ томъ, что отдъльное лице болъе подвержено страстямъ и заблужденіямъ, нежели целое собраніе. Съ своей стороны, аристократія им'веть то преимущество, что здъсь легче воздерживаются вредныя для общества стремленія, но зато въ ней возникають партіи, которыя могуть противодъйствовать другь другу и въ благихъ начинаніяхъ. Раздоры ихъ порождають въ государствъ смуты и безпокойства, чего нельзя опасаться въ монархіи. Когда же вельможи сохраняють между собою согласіе, то и это бываеть въ ущеров народу, если они имфють въ виду свою собственную, а не общественную пользу. Этого последняго недостатка, общаго монархіи и аристократіи, не имфеть политія: тамъ, гдь всь участвують въ правленіи, частная польза не можеть противоръчить общественной. Но съ другой стороны, такъ какъ большинство людей неразумно, то тутъ скорве всего могутъ быть приняты вредныя для государства решенія. Нередко даже, вследствіе неразлучнаго съ неразуміемъ упорства, трудно бываеть придти къ какому-нибудь соглашенію. Наконецъ, здъсь еще болье, нежели въ аристократіи, можеть возгоръться гибельная вражда партій; внутреннія безпокойства нигдъ не возникають такъ легко, какъ въ политіи\*).

Выше всёхъ чистыхъ формъ Вольфъ ставитъ правленія смёшанныя, или ограниченныя законами. Онъ подробно распространяется объ ихъ устройствъ. Существенный характеръ ихъ заключается въ томъ, что въ нихъ установляются извъстныя правила, отъ которыхъ правители не могутъ отступать. Эти правила опредъляются первоначальнымъ договоромъ, по которому правительство получаетъ власть отъ народа. А такъ какъ, по естественному закону, правители обязаны соблюдать договоры, то эти правила составляютъ для нихъ законъ. Поэтому они называются основными законами государства.

Однако, одного даннаго правителями объщанія недостаточно, чтобы заставить ихъ соблюдать основные законы; нужно болье крыпкое ручательство. Нерыдко договорь утверждается присягою; но и этого мало. Правители не всегда достаточно разумны, чтобы по одному внутреннему побужденію исполнять свои обязательства. Поэтому, единственное надежное ручательство въ соблюденіи договора заключается въ возможности принужденія, а для этого необходимо ограниченіе власти правителей собраніемъчиновь. Основные законы должны опредылить случаи, когда правительство не можеть дыствовать по усмотрынію, а требуется согласіе чиновь государства. Главнымъ образомъ, оно нужно для взиманія пода-

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. g. L. d. М. часть П, гл. 2.



тей, отъ чего зависить все государственное управленіе. Кром'в того, войско должно быть подчинено начальнику, обязанному повиноваться единственно приказаніямъ согласнымъ съ основными законами; ибо, еслибы правитель могъ самовластно распоряжаться войскомъ, то онъ всегда им'влъ бы возможность безнаказанно нарушать основные законы. Когда же правитель не можетъ получить денегъ безъ согласія чиновъ и не им'ветъ арміи въ своемъ полномъ распоряженіи, то этимъ самымъ ограничивается и право его начинать войну и заключать миръ. Наконецъ, чтобы должности не зам'вщались неспособными лицами, по протекціи, надобно дать коллегіямъ право представлять кандидатовъ къ различнымъ ваканціямъ.

Вев эти ограниченія, говорить Вольфъ, нисколько не умаляють значенія власти, ибо разумный человъкъ самъ ограничиваетъ себя такъ, чтобы отъ его дъйствій не могло произойти вреда для общества. Даже всемогущій Богь ограничиваеть себя своею мудростью. Въ самодержавномъ правленіи, хотя монархъ не имфеть надъ собою высшаго, кромф Бога, однако и онъ долженъ руководиться требованіями общаго благосостоянія и безопасности; иначе онъ становится тираномъ. Поэтому устройство, въ которомъ власть принуждена всегда дъйствовать сообразно съ мудростью, можеть служить только къ большей славъ правительства. Вольфъ замъчаеть впрочемъ, что онъ хотълъ только указать на различіе неограниченнаго правленія и ограниченнаго, не имъя въ виду разбирать преимущества того или другаго, и еще менъе утверждать, что означенныя ограниченія должны быть установлены вездів \*).

<sup>\*)</sup> V. G. v. d. g. L. d. M. часть П, гл. 5.

Не смотря однако на эту оговорку, очевидно, что Вольфъ изъ всъхъ политическихъ формъ давалъ предпочтеніе правленію, ограниченному основными законами. Это вытекало изъ самаго существа нравственнаго ученія, которое выше всего ставить начало закона и подчиняеть ему личную волю человъка. Но одинъ законъ не въ силахъ сдерживать власть; последняя можеть быть ограничена только призваніемъ самихъ гражданъ къ участію въ правленіи, то есть, политическою свободою. Оказывается, следовательно, необходимость прибегнуть къ началу свободы и связать его съ нравственными обязанностями человъка. Въ изложенномъ выше ученіи Вольфа это начало является только въ государственномъ устройствъ; въ основныхъ же положеніяхъ, на которыхъ строится вся система, объ немъ нѣтъ рѣчи. Естественная свобода человъка упоминается здъсь только въ видь намековъ, которые остаются безъ дальнъйшихъ послъдствій. На этомъ, очевидно, нельзя было остановиться. Чтобы связать всё элементы нравственнаго порядка въ одно систематическое цълое, на основаніи закона совершенства, надобно было ввести въ эту систему начала свободы и права, безъ которыхъ совершенство недостижимо. Это именно Вольфъ и старался сделать въ двухъ позднъйшихъ своихъ сочиненіяхъ, въ Естественномъ правь и въ Установленіях права естественнаю и общенароднаго. Последнее содержить въ себъ всю сущность его взглядовь, а потому можеть служить достаточнымъ указаніемъ на ходъ его мысли\*).

<sup>\*)</sup> Въ Естественномъ прави Вольфъ прямо говоритъ, что къ ученію объ обязанностяхъ надобно присоединить ученіе о пранахъ: Quoniam in jure naturae non modo obligationes, verum etiam jura

И здесь Вольфъ отправляется отъ понятія о совершенствь, какъ согласіи въ разнообразіи, но оно опредъляется ближайшимъ образомъ отношеніемъ къ конечной цъли. Согласіемъ называется стремленіе всіхъ частей къ единой ціли. Такъ напримітръ, совершенство часовъ состоить въ способности ихъ точно показывать время. Разногласіе, напротивъ, есть противоръчіе въ стремленіи къ общей цъли. Такъ напримъръ, глазъ несовершенъ, если въ устройствъ его есть что-либо мъшающее ясному зрънію. Совершенство называется существеннымъ, если оно состоить въ согласіи существенныхъ опредъленій предмета, которыми онъ постигается, какъ бытіе извъстнаго рода; случайнымъ, если согласуются случайныя определенія съ существенными. А такъ какъ дъйствія, вытекающія изъ свободы, принадлежать къ случайнымъ опредъленіямъ человъка, а напротивъ, тъ, которыя вытекають изъ самой его природы, относятся къ опредъленіямъ существеннымъ, то ясно, что тъ свободныя дъйствія, которыя опредъляются одинакими конечными цълями съ дъйствіями естественными, ведуть къ совершенству человъка, а потому называются добрыми, и наоборотъ. Поэтому, правымъ дъйствіемъ называется то, въ которомъ усматривается согласное употребление всъхъ силъ и способностей, составляющихъ существо человъка, именно, разума, воли и движущей силы \*).

Нельзя здъсь не замътить, что понятіе о совершенствъ выводить нравственное ученіе изъ предъ-

<sup>\*)</sup> Instit. Jur. Nat. et Gent. часть I, гл. 1, §§ 9-12, 16, 17.



doceri debent... officia unam tantummodo partem Juris Naturae constituunt, nec cum juribus confundenda sunt, cum dispar sit officiorum et jurium ratio (часть І, гл. 1, § 58)

ловъ чисто нравственныхъ началъ, ибо, если нужно согласіе всёхъ силъ и способностей, то необходимо и удовлетвореніе физической природы, какъ самостоятельнаго элемента жизни. Вольфъ дёлаетъ тутъ, впрочемъ, оговорку. Доказывая, что человѣкъ долженъ сообразовать свои дёйствія съ своею природою, онъ прибавляетъ: какъ разумнаю существа. Поэтому, нравственно невозможнымъ называется то, что противорѣчитъ разумной природѣ человѣка, нравственно возможнымъ то, что съ нею согласно, наконецъ, нравственно необходимымъ то, что противоположно нравственно невозможному. Послѣднее и есть обязанность\*).

Изъ присущаго совершенству начала конечной цъли непосредственно вытекаетъ сочетаніе обязанностей къ себъ съ обязанностями къ другимъ. Люди, по ограниченности своей природы, не могутъ совершенствовать себя и свое состояніе иначе, какъ совокупными силами; слъдовательно, они обязаны содъйствовать чужому совершенству, насколько это совмъстно съ обязанностями къ себъ \*\*).

Съ другой стороны, съ обязанностью соединяется и право. Каждый долженъ имъть свободу дълать все, что необходимо для. исполненія обязанности. Слъдовательно, законная свобода человъка простирается настолько, насколько требуется его обязанностями. Эта нравственная способность, или свобода дъйствовать называется правомъ. Такимъ образомъ, право вытекаеть изъ обязанности, и еслибы не было обязанности, то не было бы и права. Обязывая насъ

<sup>\*)</sup> Instit. J. N. et (1. часть I, гл. 2, § 37.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 44.

къ цъли, естественный законъ тъмъ самымъ даетъ намъ право на средства. Отсюда раздъленіе закона на предписывающій, запрещающій и дозволяющій. Изъ перваго проистекаетъ обязанность или долгъ, изъ втораго недозволенное, изъ третьяго дозволенное, или то, на что мы имъемъ только право. Послъдняго рода законъ, замъчаетъ Вольфъ, есть законъ въ истинномъ смыслъ слова, ибо, давая намъ извъстное право, онъ тъмъ самымъ запрещаетъ другимъ препятствоватъ дъйствію нашей свободы, а отсюда у насъ рождается право не терпъть препятствія, то есть, сопротивляться, когда кто хочеть намъ мѣшать\*).

Эти выводы Вольфа составляють окончательный результать всей нравственной теоріи. Право, по этому возэрвнію, вытекаеть изъ обязанности; оно дается человъку единственно для исполненія последней. Поэтому, правильнымъ признается только то употребленіе права, которое согласно съ обязанностью; остальное есть злоупотребленіе, которое воспрещается естественнымъ закономъ \*\*). Въ этихъ положеніяхъ высказывается вся односторонность этого ученія. 1) Остается непонятнымъ, какимъ образомъ можеть существовать законъ дозволяющій. Всякое дъйствіе, необходимое для исполненія обязанности, не дозволяется только, а предписывается нравственнымъ закономъ, который обязываетъ человъка всегда выбирать наилучшее или то, что ведеть къ большему совершенству (§ 48). Следовательно, дъйствій только дозволенныхъ быть не можетъ. Тъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 45—50.

<sup>\*\*)</sup> Instit. J. N. et G. часть I, гл. 2, § 66; Jus Nat. часть I, гл. 1 § 60, 62.

дъйствія, на которыя мы имфемъ только право, не нужны для исполненія обязанностей, а потому, по этой теоріи, вовсе не составляють права. 2) Этимъ опредъленіемъ понятіе о правъ съуживается, въ противоръчіе съ самою сущностью этого начала, до такой степени, что оно перестаеть быть правомъ. Такъ напримъръ, право собственности, по существу своему, состоить въ свободъ располагать извъстнымъ имуществомъ по своему усмотрънію; но если право дано только для исполненія обязанности, то я могу дълать съ своимъ имуществомъ единственно то, что требуется моими обязанностями; все остальное выходить изъ предъловъ моего права. Съ другой стороны, если я имъю излишекъ, а постороннее лице нуждается въ моемъ имуществъ для исполненія какой-нибудь обязанности, то оно имъетъ полное право имъ овладъть, а я не имъю права ему мъшать. Такимъ образомъ, очевидно, понятіе о правъ собственности уничтожается. 3) По этой теоріи непонятно, почему принуждение ограничивается однимъ сопротивленіемъ препятствію. Право дается мнѣ для исполненія обязанности, а потому я могу требовать отъ другихъ всего, что нужно для достиженія этой цъли. Другіе же, съ своей стороны, не только обязаны мив не мвшать, но должны содвиствовать мив всѣми средствами. Слѣдовательно, если я имѣю право силою сопротивляться пом'ях'в, то я им'яю также право заставлять другихъ исполнять свои обязанности относительно меня. Черезъ это, границы между правомъ и нравственностью исчезають. Чтобы избъгнуть этого вывода, Вольфъ и здъсь, какъ и въ прежнемъ своемъ ученіи, старается ввести обязанности къ ближнимъ въ болће тесныя рамки, при-

знавая за человъкомъ право отказать другому въ этого можеть произойти сольйствіи, когда отъ ущербъ себъ, или когда тотъ можетъ восполнить недостатокъ собственными силами\*). Но изъ послъдняго прямо слъдуеть, что я не имью права отказать въ помощи истинно нуждающемуся, а онъ, напротивъ, имъетъ право взять у меня все, что ему нужно Кромъ того, ограничение обязанности взаимной помощи случаями неустранимой нужды противорфчить закону совершенства. Чемъ боле люди помогаютъ другь другу, темъ высшее достигается совершенство, а такъ какъ я всегда обязанъ выбирать наилучшее, то я, въ сущности, никогда не въ правъ отказатв другому въ помощи, развѣ когда онъ въ ней вовсе не нуждается. Иначе мое право будеть противоръчить моей обязанности, что немыслимо, если право дается только для исполненія обязанности. Еще болъе противоръчить закону совершенства абсолютное предпочтеніе, данное обязанностямъ къ себъ въ случаъ столкновенія ихъ съ обязанностями къ другимъ. Пожертвовать личнымъ благомъ, чтобы оказать помощь ближнему, есть, напротивъ, признакъ высшаго нравственнаго совершенства; слфдовательно, въ этомъ заключается и высшая обязанность относительно самого себя, а потому невозможно, на этомъ основаніи, дать человѣку право отказать другому въ пособіи.

Самъ Вольфъ чувствовалъ недостаточность своихъ доводовъ; поэтому, при обсуждении этого вопроса, онъ въ концъ концовъ ссылается на естественную сво-

<sup>\*)</sup> Inst. J. N. et G. часть I, гл. 2. §§ 44, 59, 61; Jus Nat. часть I, гл. 3, §§ 608—610.

боду человъка, которой противоръчить право принуждать другаго къ исполненію обязанностей \*). Но естественная свсбода плохо клеится съ его системою. Вольфъ выводить ее только съ помощью весьма искусственной аргументаціи. Признавая прирожденныя человъку обязанности, онъ, разумъется, признаеть и прирожденныя права, которыхъ никто отнять не можеть. А такъ какъ эти обязанности и права вытекають изъ самой природы человека, которая у всѣхъ одна, то въ нравственномъ отношеніи вст люди равны: никто не имтеть преимущества передъ другимъ. Отсюда правило: чего ты, на основаніи своего права, не хочешь, чтобы другой тебъ дълалъ, того и ты не дълай другому. И наобороть, что ты, на основаніи своего права, хочешь, чтобы другой тебъ дълаль, то и ты дълай другому. Следовательно, еслибы у тебя было право на чужія дійствія, такъ чтобы другой должень быль сообразовать свои действія съ твоею волею, то и другому принадлежало бы такое же право на твои дъйствія. Но, говорить Вольфъ, это нельпо, особенно если распространить это правило на всъхъ людей. Въ природъ человъка нътъ основанія, почему бы тому или другому принадлежало право на дъйствія того или другаго сторонняго лица. Поэтому, мы должны заключить, что, по природъ никому не принадлежить право на дъйствія другаго; каждый, следовательно, въ своихъ поступкахъ зависить единственно отъ себя. Эта независимость называется свободою. Следовательно, по природе все люди свободны.

<sup>\*)</sup> Philos. Pract. Univ. часть I, гл. 2, § 234. На это мъсто Вольфъ ссылается въ Jus. Nat. часть 1, гл. 3.

Какъ же сочетается это начало съ закономъ совершенства, который требуетъ достиженія общей цъли совокупными силами людей?

Свобода, говорить Вольфъ, не уничтожаеть естественныхъ обязанностей человъка, но исполненіе ихъ предоставляется собственному сужденію каждаго. Я имъю право просить чужой помощи, но не принудить другаго къ подачв этой помощи. Съ своей стороны, другой можеть, по своему усмотрънію, оказать или не оказать мив содвиствіе; но онъ не въ правъ препятствовать мнъ въ употребленіи моего права, ибо послъднее дано мнъ для исполненія обязанности, и онъ самъ обязанъ его уважать. Если же онъ хочеть препятствовать мнѣ силою, то и я, съ своей стороны, имъю право употреблять противъ него силу. Отсюда различіе между правами и обязанностями совершенными и несовершенными. Первыя соединены съ принужденіемъ, вторыя нізть. Всякое прирожденное право, будучи дано человъку для исполненія обязанности, возложенной на него неизміннымъ закономъ природы, само по себі совершенно, а потому можеть быть защищаемо силою. Но право на чужія действія само по себе несовершенно, ибо оно простирается на чужія обязанности, которыхъ исполнение зависить отъ чужой свободы. А если несовершенно право, то несовершенны и соотвътствующія ему обязанности. Таковы обязанности человъколюбія, которыя не могуть быть вынуждены силою. Однако, такъ какъ человъкъ неръдко нуждается въ чужой помощи, и ему бываеть необходима увъренность, что онъ ее получить, то онъ можетъ несовершенную обязанность превратить въ совершенную, испросивъ чужое согласіе. Это

происходить посредствомъ договора, когда одинъ обязывается къ извъстному дъйствію въ отношеніи къ другому. Проистекающее отсюда право, въ отличіе отъ прирожденнаго, называется пріобритеннымъ, и тотъ, кто его нарушаетъ, можетъ быть принуждаемъ силою къ исполненію своей обязанности\*).

Такимъ путемъ Вольфъ приходить къ сочетанію права и свободы съ нравственными обязанностями человъка. Но этотъ выводъ могъ быть добыть только непоследовательнымъ проведениемъ положенныхъ въ основаніе началь. Если право дано мнѣ для исполненія обязанности, то отсюда слъдуеть, что я имъю право на все, что нужно для исполненія этой обязанности. Кто обязанъ достигать цели, тому дано право на средства (§ 46). Цель же можеть быть достигнута только совокупными силами людей, вследствіе чего самый естественный законъ обязываеть ихъ помогать другъ другу. Следовательно, я имею право требовать отъ другаго всего, что нужно для исполненія моей обязанности. Другаго права, кром'є совершеннаго, по этой теоріи даже быть не можеть, ибо всъ права одинаково даются для исполненія обязанностей, возлагаемыхъ на человека неизменнымъ закономъ природы. Самъ Вольфъ признаетъ прирожденныя права совершенными; но право требовать чужой помощи прирождено человъку, ибо оно составляеть необходимое последствие самой его природы. Несовершенное право, по существу своему, вовсе даже не есть право. Точно также, съ нравственной точки зрвнія, немыслима и несовершенная обязанность. Если прирожденное право, ко-

<sup>\*)</sup> Instit. J. N. et G. Par. I, cap. III. De oblig. et jur. homin. universali in genere.



торое дано человъку для достиженія совершенства, само по себъ совершенно, то и всякая соотвътствующая ему обязанность совершенна. Если человъку принадлежить совершенное право просить чужой помощи (§ 82), то на другомъ лежить совершенная обязанность исполнить эту просьбу. Вольфъ говорить, что такое взаимное право на чужія дъйствія было бы нельпо; но эта нельпость прямо вытекаеть изъ положенныхъ имъ началъ, изъ того, что право, а вмъсть съ нимъ и принужденіе, выводится изъ нравственной обязанности. Устранить нельпость можно было только непослъдовательностью.

Несоотвътственность правъ и обязанностей еще яснье выказывается при разборь отдыльныхъ обязанностей человъка. По общепринятому ученію, Вольфъ дълить ихъ на обязанности къ себъ, къ ближнимъ и къ Богу. Первыя заключаются въ совершенствованіи души, тела и внешняго состоянія. Отсюда право на все, что нужно для достиженія этой цъли: на пищу, лъкарства, одежду, жилище, украшенія и т. д.\*). Между тімь, все это права, которымъ не соотвътствують никакія совершенныя обязанности со стороны другихъ, следовательно, на основаніи которыхъ ничего нельзя требовать. Очевидно, что понятіе о правъ здъсь неприложимо. Невозможно утверждать, что человъкъ имъетъ право на жизненныя удобства, когда никто не обязанъ удовлетворять этому праву. Такимъ образомъ, мы имъемъ здъсь права безъ обязанностей. Съ другой стороны, при исчисленіи обязанностей къ ближнимъ, Вольфъ, для исполненія ихъ, даеть человъку одно

<sup>\*)</sup> Instit. J. Nat. et G. p. I, c. IV.

только отрицательное право защищать другихъ отъ обидъ, выводя притомъ это право весьма искусственнымъ образомъ изъ обязанности. Аргументація его слъдующая: изъ того, что я не долженъ обижать другаго, вытекаеть, въ сиду взаимности, что я имею право защищать себя отъ чужихъ обидъ, а такъ какъ я въ отношеніи къ другому имѣю тѣ же обязанности, какъ и относительно себя, а право дается для исполненія обязанности, то я им'єю право и друлаго защищать отъ обидъ\*). Но принимая даже подобное умозаключеніе, можно спросить, гдъ же права нужныя для исполненія остальныхъ обязанностей къ ближнимъ? Объ нихъ умалчивается, потому что здѣсь опять присвоеніе человѣку подобныхъ правъ было бы слишкомъ нелепо. Надобно было бы, напримъръ, признать за человъкомъ право, брать все, что ему нужно для исполненія обязанностей человъколюбія, благодарности и т. п., что немыслимо. Наконецъ, изъ обязанностей къ Богу Вольфъ выводить право людей определять и устроивать все, что потребно для религіозныхъ собраній; но это право, очевидно, принадлежить не отдъльному человъку, а цълому обществу. О свободъ въроисповъданія здъсь нъть и ръчи. Напротивь, такъ какъ естественнымъ закономъ запрещается богопочитаніе, соединенное съ идолопоклонствомъ и предразсудками, то изъ этого выводится, что никто не имъетъ права устроивать поклоненіе Богу по своему усмотрѣнію \*\*).

Изъ всего этого очевидно, что изъ нравственныхъ обязанностей невозможно вывести права. Поэтому,

<sup>\*)</sup> Instit. J. Nat. G. p. I, c. V, § 143, 151.

<sup>\*\*)</sup> Inst. J. N. et G. p. I, c. V, § 182.

когда Вольфъ переходить къ ученію о собственности, онъ принужденъ оставить въ сторонъ начало обязанности и искать основаній въ прирожденной человъку свободъ. Но и здъсь происходить смъщеніе разнородныхъ понятій, ибо нравственныя требованія, съ своей стороны, вносять сюда положенія, совершенно несогласныя съ юридическими началами.

Сообразно съ прежнимъ своимъ ученіемъ, Вольфъ изъ равенства человъческихъ правъ выводить первобытное общение имуществъ. Но такъ какъ оно предполагаеть со стороны людей совершенное исполненіе вськъ обязанностей, а этого нельзя ожидать отъ человъка, то во имя самаго естественнаго закона, который требуеть, чтобы мы всегда выбирали наилучшее, это первобытное общение уничтожается и въ замънъ его установляется собственность, то есть вещи подчиняются личному праву. Между тымь, въсилу прирожденной свободы, каждый въ своихъ дъйствіяхъ руководится только собственнымъ своимъ сужденіемъ; следовательно, какъ скоро вещь подчинена личному праву, такъ собственникъ получаетъ свободу располагать ею по своему усмотрънію, съ исключеніемъ всякаго другаго. Поэтому, хотя по естественному закону злоупотребление правомъ не дозволено, однако оно должно быть допущено другими, пока не нарушаются ихъ права\*). Съ другой стороны, прирожденная свобода, изъ которой вытекаеть право произвольнаго распоряженія имуществомъ, не уничтожаетъ естественнаго закона, ограничивающаго эту свободу. Поэтому хозяинъ долженъ пользоваться своею вещью сообразно съ естествен-

<sup>\*)</sup> Inst. J. N. et G. p. I. c. V, § 194, 195, 202. Подитич. мыслит. Вып. II.

нымъ закономъ, а такъ какъ последній не допускаеть произвольнаго истребленія или порчи вещей, то право собственности не заключаеть въ себъ подобнаго права\*). Вольфъ полагаетъ и некоторыя другія ограниченія, которыя вводятся въ силу того же естественнаго закона. Установление собственности, говорить онь, не могло уничтожить принадлежащаго всвиъ людямъ права употреблять вещи, которыя имъ необходимы, ибо это было бы противно естественному закону. Следовательно, собственность введена съ тайною оговоркою, что, въ случав крайней нужды, каждый можеть пользоваться чужими вещами даже противъ воли хозяина. Кромъ того, вообще, введение собственности уничтожаетъ первоначальное общеніе лишь настолько, насколько это необходимо; поэтому здъсь подразумъвается и другая оговорка, именно, что должно быть допущено безвредное употребление вещей постороннимъ лицемъ. Однако, въ силу естественной свободы, сужденіе о томъ, что вредно или безвредно, предоставляется самому хозяину \*\*). Такимъ образомъ, въ последнемъ случае, противоположныя начала общаго и личнаго права прямо приходять въ столкновеніе, и оказывается, что одно совершенно независимо отъ другаго.

Тъже противоръчія усматриваются и въ ученіи о человъческихъ обществахъ. Въ основаніе полагается понятіе о естественной свободъ человъка, и отсюда выводятся чисто демократическія начала; но съ другой стороны, во имя вытекающей изъ обязанности

<sup>\*)</sup> Instit. J. N. et G. p. I, c. V, § 255.

<sup>\*\*)</sup> Inst. J. N. et. G. p. I, c. V, § 304, 305, 310.

общественной цъли, снова воспроизводится вся прежняя теорія, далеко не благопріятствующая свободъ.

Точка отправленія Вольфа состоить въ томъ, что такъ какъ по природъ всъ люди равны и свободны, то по естественному закону никто не имфетъ власти надъ другимъ, и никто не можетъ быть подчиненъ другому противъ своей воли. Но съ другой стороны, такъ какъ люди обязаны совокупными силами достигать общей ціли, то они добровольно соединяются въ общества. Изъ этого ясно, что общество ничто иное, какъ договоръ о достижении извъстной цъли совокупными силами людей. Ясно также, что общества различаются своими цълями. Каждый членъ обязывается дълать все, что требуется для достиженія этой цели, чемъ определяются его права и обязанности; обществу же, какъ целому, принадлежить право установлять то, что нужно для достиженія цъли, и принуждать своихъ членовъ къ исполненію принятыхъ ими на себя обязанностей.

Это право всёхъ надъ каждымъ есть власть. Следовательно, общественная власть возникаетъ изъ договора. Для установленія правиль, необходимыхъ для достиженія общественной цёли, нужно согласіє всёхъ, ибо самая цёль достигается совокупными силами всёхъ. Поэтому, когда составляется общество, надобно опредёлить общимъ приговоромъ, что именно должно дёлаться всегда одинакимъ образомъ и какъ слёдуеть поступать въ случав нужды. Рёшеніе постановляется подачею голосовъ, а такъ какъ тутъ нельзя дать перевёса лучшимъ людямъ, ибо каждый считаетъ себя лучшимъ, то надо довольствоваться большинствомъ. Поэтому, всякій вступающій въ общество долженъ согласиться, чтобы

рѣшеніе большинства считалось рѣшеніемъ всѣхъ, а меньшинство подчинялось бы этому приговору. Договоры общества о томъ, что должно всегда происходить одинакимъ образомъ, называются законами. Каждое общество должно имѣть свои законы. Поэтому ему присвоивается законодательная власть, а также право наказывать нарушенія изданныхъ имъ правилъ\*).

Эти начала Вольфъ прилагаеть къ различнымъ видамъ общества. Въ отличіе отъ прежняго ученія, онъ не признаеть власти мужа надъ женою, иначе какъ въ силу добровольнаго соглашенія. Точно также и родительскую власть онъ выводитъ изъ подобія договора (quasi pactum). Съ возрастаніемъ дітей, эта власть вводится въ болве и болве тесныя границы; съ окончаніемъ же воспитанія, она прекращается совершенно. Наконецъ, на договоръ онъ основываеть и господскую власть. По теоріи Вольфа, каждый, въ силу естественной свободы, воленъ продать себя въ рабство, если онъ не можеть иначе снискать себъ пропитаніе; всякій можеть продать и своихъ дътей, если онъ не въ состояніи ихъ прокормить. Но возникающій отсюда договоръ даеть господину только право на работу подчиненнаго и власть наказывать его за нерадиніе, а отнюдь не право на жизнь и тъло раба. Такимъ образомъ. естественная свобода ведеть къ установленію рабства, хотя и неполнаго. Нельзя не сказать, что въ этомъ есть значительная непоследовательность: если прирожденное право дано намъ только для исполненія обязанностей, налагаемыхъ естественнымъ за-

<sup>\*)</sup> Instit. J. N. et. G., p. III, c. II, § 833-853.

кономъ, то оно такъ же неизмѣнно, какъ послѣдній, слѣдовательно, неотчуждаемо. Начало права опять выходить здѣсь за предѣлы обязанности. За исключеніемъ впрочемъ этихъ отступленій, ученіе Вольфа о домашнихъ отношеніяхъ весьма сходно съ прежнимъ. И здѣсь, главное основаніе у него все-таки составляетъ начало обязанности.

Такой же отпечатокъ носить на себъ и ученіе о государствъ. Недостаточность дома для пріобрътенія необходимыхъ вещей ведеть къ соединенію дюдей въ болъе общирныя общества, имъющія цълью довольство жизни или счастіе, внутреннее спокойствіе и вившнюю безопасность\*). Такъ же, какъ и другіе союзы, государство основано на договоръ. Власть въ немъ первоначально принадлежить народу. Но она простирается не далже того, что нужно для общаго блага; въ остальномъ естественная свобода человъка остается неприкосновенною. Народу принадлежить право устроить государство по своему усмотрънію и установить тоть или другой образъ правленія. Власть правительства изм'єряется первоначальною волею народа, выраженною при перенесеніи ея на изв'єстных лицъ. Законы, которыми опредыляются права верховной власти, называются основными, и такъ какъ они установляются волею

<sup>\*)</sup> На этомъ основаніи Вольфъ въ Естественном Правъ определяєть государство следующимъ образомъ: союзъ многихъ домовь, установленный съ тою целью, чтобы совокупными силами уготовить все, что нужно для потребностей, удобствъ и пріятности жизни, т. е. для счастія, и заботиться о томъ, чтобы каждый спокойно и безопасно пользовался своимъ правомъ и могъ бы защищать себя и свое добро отъ внешняго насилія, называется государствомъ. «Мы хотели ясно высказать цель государства въ самомъ определеніи, говорить онъ въ примечаніи, потому что отсюда вытекаетъ все остальное». Jus Nat., часть VIII, гл. 1, § 4.

народа, то они ею же могуть быть изміняемы и отмъняемы, однако безъ нарушенія пріобрътенныхъ правъ правителя. Но законы, изданные самимъ правителемъ, не ограничиваютъ его власти. Точно также, власть остается неограниченною и въ томъ случать, когда народъ, при первоначальномъ ея перенесеніи, не сохраняеть за собою никакихъ правъ и не установляеть совъта, котораго согласіе требуется для решенія известных дель. Наконець, власть не можеть быть перенесена съ темъ условіемъ, что народъ обязывается повиноваться хорошему правителю и оставляеть за собою право сопротивляться дурному; ибо сужденія о томъ, что хорошо и что дурно, бывають разнообразны, следовательно, подобное условіе не можеть служить признакомъ для разграниченія взаимныхъ правъ правителя и народа \*).

Эти положенія, въ силу которыхъ власть, первоначально принадлежащая народу, можеть быть произвольно отчуждаема, ведуть Вольфа къ принятію установленнаго Гуго Гроціемъ различія между государствами вотчинными и состоящими на правъ пользованія. Въ первыхъ, власть переносится на правителя всецъло, во вторыхъ, съ ограниченіями. По примъру Гроція, смъшивая начала гражданскаго права съ государственнымъ, Вольфъ признаетъ, что власть можеть быть отдана въ ленъ и на правъ фидеикоммисса, и хотя господская власть, при которой подданные обращаются въ рабство, противоръчить основному договору и не согласна съ цълью государства, однако, такъ какъ отъ народа зависитъ

<sup>\*)</sup> Instit. J. N. et G. p. III, c. II, § 972 -985.

установить у себя то правленіе, какое ему угодно, то и подобная власть имѣеть законное основаніе \*). Очевидно, что здѣсь опять приписанное народу право идеть гораздо далѣе обязанности. По теоріи Вольфа, оно должно было бы простираться единственно на то, что требуется государственною цѣлью.

При такомъ взглядь, ученіе объ образахъ правленія сводится на положительное право, ибо оно опредъляется не требованіями разума, а первоначальною волею народа. Поэтому Вольфъ ограничивается указаніями на тв установленія, которыя соотвътствують тому или другому образу правленія. Въ основныхъ чертахъ, это учение сходно съ твиъ, которое онъ излагалъ въ первыхъ своихъ сочиненіяхъ. Точно также и въ ученіи о государственномъ устройствъ онъ воспроизводить прежніе свои выводы, не смотря на положеніе, что прирожденная человъку свобода ограничивается лишь настолько, насколько этого требуеть общее благо. Такъ какъ послъднее начало весьма упруго, то изъ него можно вывести полнъйшее стъснение свободы. Такъ, во имя общаго блага, Вольфъ признаетъ, что правители не должны дозволять праздности, что они обязаны доставлять всемъ работу, заботиться обо всехъ удобствахъ жизни, помогать исполняющимъ естественный законъ и силою принуждать другихъ сообразовать съ закономъ, по крайней мъръ, свои внъшнія дъйствія \*\*). Послѣднее относится и къ обязанностямъ человъка къ Богу. Вольфъ не допускаетъ только вмѣшательства власти во внутреннее богопочитаніе, такъ какъ нельзя заставить человъка считать исти-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 986—8, 997.

<sup>\*\*)</sup> Inst. J. N. et G. p. III, § 1021-1024.

ною то, въ чемъ онъ не убъжденъ; но все, что касается до внъшняго поклоненія, а также и всъ дъйствія, имъющія какое-нибудь отношеніе къ государству, вполнъ подлежать опредъленіямъ власти \*). Въ Естественномо Правъ онъ идеть еще далъе: здъсь онъ возлагаетъ на правителя обязанность заботиться о томъ, чтобы подданные были добродътельны и отвращались отъ пороковъ, ибо цель государства есть счастіе, а безъ добродътели никто не можеть быть счастливъ. Отсюда следуетъ, что правители должны смотръть, чтобы подданные были набожны и почитали Бога. Хотя въ естественномъ состояніи никто не имъетъ права наказывать чужія порочныя дъйствія, которыми не наносится вреда другому, но въ государствъ всякіе пороки могуть быть наказаны, ибо правительство должно заботиться о томъ, чтобы подданные были добродътельны \*\*). Повторяется и прежнее ученіе о соотв'єтствіи гражданскаго закона естественному, съ весьма значительнымъ прибавленіемъ, что волею власти несовершенная обязанность можеть быть превращена въ совершенную, если этого требуеть государственная цель, ибо, говорить Вольфъ, къ чему могуть обязаться отдельныя лица въ силу естественной своей свободы, то можетъ предписать и правитель, которому эта свобода подчинена. Такимъ образомъ, обязанности человъколюбія, въ силу предписанія власти, могуть превратиться въ обязанности юридическія \*\*\*). Ясно, что при такомъ воззрѣніи отъ естественной свободы не остается и следа: смешение началь права и нрав-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 1064.

<sup>\*\*)</sup> Jus Nat. p. VIII, c. 3, §§ 456—458, 652, 655.

<sup>\*\*\*)</sup> Inst. J. N. et G. p. III, § 1064.

ственности проявляется здѣсь вполнѣ. Но съ другой стороны, естественный законъ полагаетъ и границы власти правителя. Подданный не обязанъ повиноваться повелѣнію, противному естественной обязанности. Однако, такъ какъ власть не можетъ бытъ перенесена подъ тѣмъ условіемъ, что народъ будетъ повиноваться доброму правителю, а не дурному, то слѣдуетъ терпѣливо переносить наказаніе за неповиновеніе. Но если правитель преступаетъ основные законы государства, на которыхъ зиждется его право, то позволительно сопротивляться и употреблять принужденіе, ибо въ этомъ случаѣ онъ выступаетъ изъ предѣловъ своей власти \*).

Наконецъ, Вольфъ излагаеть начала международныхъ отношеній. Нравственное ученіе ведеть къ установленію общей связи между всіми людьми. Народы, также какъ и отдъльныя лица, обязаны совершенствоваться совокупными силами. Отсюда учрежденный самою природою союзъ народовъ, основанный какъ бы на договоръ (quasi contractum). Этоть союзь называется величайшим или общенароднымь государствомь (civitas maxima sive gentium). Изъ него, какъ изъ всякаго общенія людей, рождается нъкоторое право, принадлежащее всемъ надъ каждымъ, право, которое можно назвать всемірною властью (imperium universale). Она состоить въ свободъ опредълять дъйствія отдъльныхъ народовъ сообразно съ общимъ благомъ человъчества, и принуждать неповинующихся къ исполненію ихъ обязанностей. А такъ какъ всякое общество должно управляться законами, то и общенародное государство должно

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 1079.

имѣть ихъ. И здѣсь, такъ же какъ въ отдѣльныхъ государствахъ, естественные законы превращаются въ гражданскіе. Это называются положительным между народным правом (jus gentium voluntarium). Но кромѣ того, отдѣльные народы, такъ же какъ и члены меньшихъ обществъ, могутъ заключать между собою взаимныя обязательства. Отсюда рождается международное договорное право (jus gentium растітіит), которое всегда бываетъ частное, а не общее \*).

Эти положенія Вольфа доказывають, что и къ области международныхъ отношеній нравственная теорія неприложима во всемъ своемъ объемѣ. Если система общежитія, въ томъ видѣ, какъ она излагалась у Гоббеса вела къ уничтоженію международнаго права и къ господству одной силы, то система, основанная исключительно на нравственныхъ началахъ, съ своей стороны, смѣшивая право съ правственною обязанностью, ведетъ къ уничтоженію самостоятельности народовъ, къ невозможному расширенію человѣческаго союза и къ уподобленію международныхъ отношеній государственнымъ.

Изъ всего этого ясно, что изъ нравственныхъ началъ невозможно вывести началъ юридическихъ. Право рождается не изъ обязанности, а изъ свободы. Всякая попытка вывести юридическія отношенія изъ нравственныхъ ведеть къ смѣшенію обѣихъ областей и къ поглощенію одного начала другимъ. Съ одной стороны, нравственныя обязанности переносятся въ юридическую область и получаютъ принудительный характеръ, чѣмъ уничтожается свобода человѣка. Съ другой стороны, право, являясь



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Inst. J. N. et G. p. III, § 1090, 1091.

только средствомъ для исполненія обязанности, лишается всякаго самостоятельнаго значенія и въ перестаеть быть правомъ. Восполнить сущности этоть недостатокъ, дать праву ніжоторую самостоятельность, въ этой системв возможно только съ помощью непослѣдовательности, и къ подобной непослъдовательности ведеть самое внутреннее развитіе нравственной теоріи. Высшее ея начало, совершенство, которое составляеть конечную цель всей нравственной дъятельности человъка, требуетъ гармоніи з всей жизни, всъхъ ея отправленій, а жизнь слагается изъ противоположныхъ элементовъ, изъ личнаго и общаго, изъ свободы и закона. Между темъ, съ точки зрвнія нравственной теоріи, исходящей изъ односторонняго начала, невозможно произвести сочетанія противоположностей. Поэтому, когда очевидность указываеть на необходимость инаго начала, остается сделать скачокъ или употребить уловку. Вольфъ дълаль это самымъ добросовъстнымъ и наивнымъ образомъ. У него, съ извъстною логическою последовательностью, вытекавшею более изъ трудолюбія, нежели изъ высшаго полета мысли, соединялся столь же ограниченный практическій смыслъ, который не дозволялъ ему вести свое начало до крайнихъ предъловъ. Какъ скоро онъ въ концъ своего вывода видълъ нелъпость, онъ прискивалъ другое умозаключеніе, посредствомъ котораго можно было бы сочетать стремящіяся врозь начала п произвести желанное равновъсіе стремленій. Такимъ образомъ, въ ученіи объ обязанностяхъ онъ старался посредствомъ обязанностей къ себъ ограничить излишнее расширеніе обязанностей къ другимъ. Здћеь затруднение было меньше, ибо обязанности

были однородныя; но и туть камнемъ преткновенія являлось смъщеніе правъ съ обязанностями и отнесеніе къ разряду послѣднихъ того, что принадлежить собственно къ первымъ, напримъръ, удовлетвореніе стремленія къ личному удовольствію. Еще болъе произвола и непоследовательности должно было проявляться тамъ, гдв дело шло именно о правахъ. Ложное воззрѣніе на право, какъ на нравственную способность, данную человъку для исполненія обязанности, влекло за собою безчисленныя недоразумѣнія, противорѣчія и оговорки. Чѣмъ подробнъе развивалось ученіе, тъмъ болье въ немъ представлялось затрудненій. Выпутываться изъ нихъ можно было только посредствомъ практическихъ соображеній, не имъющихъ связи съ общимъ ходомъ мысли. Поэтому, если ученіе Вольфа о нравственномъ законъ и объ обязанностяхъ представляеть много върнаго, какъ общій выводь изъ изследованій по нравственной философіи, то ученіе его о правахъ не соотвътствуетъ самымъ простымъ требованіямъ науки.

## 9. **BEHTAM b**.

Бентамъ представляетъ одно изъ самыхъ любопытныхъ явленій въ исторіи философіи права. Своими многочисленными трудами по разнымъ отраслямъ правовъдънія, своею неутомимою дъятельностью и неуклонною преданностью общему благу человъчества, онъ пріобрълъ колоссальную репутацію. Въ началъ нынъшняго стольтія онъ считался какъ бы оракуломъ, къ которому обращались и са-

модержавные монархи и республиканскія правительства, прося его совътовъ и внося его теоріи въ свои законодательныя работы. Онъ самъ обращался ко всъмъ народамъ міра, предлагая имъ свои услуги, и утверждая, что онъ одинъ имъетъ безошибочное средство водворить всеобщее благоденствіе на земль. До сихъ поръ еще его ученіе пользуется въ Англіи значительною популярностью и имфеть многочисленныхъ приверженцевъ, даже въ ряду весьма замъчательныхъ умовъ. Если мы захотимъ однако ближе узнать, на чемъ основывалась эта громадная репутація и еще болье громадная самоувъренность; если мы взглянемъ на сущность тъхъ началъ, на которыхъ Бентамъ строилъ свою теорію, и изъ которыхъ онъ думалъ извлечь всеобщее лекарство отъ всехъ золъ, мы будемъ поражены некоторымъ недоумъніемъ. Всякій человъкъ, имъющій какое-нибудь пониманіе философіи, долженъ уб'вдиться, при чтеніи сочиненій знаменитаго юриста, что у него было полнъйшее отсутствие всего, что можеть быть названо философскимъ смысломъ. Въ основаніяхъ его системы невозможно встрѣтить даже и тѣни дока-Все ограничивается чисто догматичезательства. скимъ утвержденіемъ извъстнаго начала и до крайности утомительнымъ повтореніемъ однихъ и тъхъ же положеній. Между тімь, по странной ограниченпости ума, Бентамъ искренно увърялъ, что именно его противники никогда ничего не доказывають, а довольствуются догматическимъ утвержденіемъ. Онъ изобрѣлъ для этого даже особенное выраженіе: ипседикситизмъ \*). Къ противникамъ же своей теоріи

<sup>\*)</sup> Ірѕе dixi: «это такъ, потому что я самъ сказалъ».

онъ причисляль почти всёхъ, кто до него и независимо отъ него думалъ и писалъ о человеческихъ делахъ. Лишенный всякой способности пониматъ чужую мысль, онъ виделъ во всёхъ философскихъ произведеніяхъ древняго и новаго міра одну полнейшую безсмыслицу, которой сами философы не въ состояніи понять. Съ другой стороны, съ такимъ же точно презреніемъ онъ относился и къ практике, которую онъ считалъ плодомъ человеческаго своекорыстія и невежества. Въ себе одномъ онъ виделъ непогрешимаго оракула, возвещающаго новыя, неверомыя прежде начала, на основаніи которыхъ должны быть перестроены всё законодательства въ міре.

Нельзя не признать однако, что въ приложеніи къ законодательству критика его нередко отличалась значительною тонкостью. Онъ съ большою проницательностью и съ несомнъннымъ остроуміемъ усматриваль недостатки существующихь учрежденій; онь подвергалъ безпощадному разоблаченію какъ либеральные, такъ и охранительные софизмы, которыми неръдко прикрываются политическія стремленія партій. Къ этимъ качествамъ присоединяется то неподдъльное человъколюбіе, которымъ дышать всъ его сочиненія. Бентамъ, конечно, не умълъ построить свою теорію на твердыхъ началахъ; основныя его положенія носять на себѣ отпечатокъ крайней ограниченности ума и узкости взглядовъ, неръдко доходящей до смѣшнаго; но какимъ бы то ни было путемъ; онъ пришелъ къ убъжденію, что истинная цъль законодательства состоить въ пользъ и счастьи человъчества. Этой одной идеъ онъ посвятилъ всю свою многольтнюю двятельность и свою неутомимую

энергію; во имя ея онъ преслѣдовалъ всякое зло, которое онъ могъ открыть даже въ самыхъ темныхъ закоулкахъ права, и если многое, вслѣдствіе односторонности пониманія, отъ него ускользало, зато онъ обращалъ вниманіе на многое такое, что ускользало отъ другихъ.

Особенное значение имъла его теорія въ собственномъ его отечествъ, гдъ рутинная привязанность къ старинъ слишкомъ часто преобладала надъ потребностью удучшеній, и завъщанныя исторією формы неръдко прикрывали въками укоренившіяся злоупотребленія. Воззрѣнія Бентама, отрѣшенныя оть всякихъ историческихъ основъ, конечно, менъе всего могли прилагаться къ англійскому быту, хотя и выросли изъ англійской, чисто практической почвы. Поэтому Бентамъ, какъ пророкъ, менће всего признавался въ своемъ отечествъ. Первоначально его ученіе съ большимъ трудомъ пролагало себъ путь. Законодатели не хотъли его знать; юристы вооружались противъ него всеми силами. Но эта радикальная, последовательная, неумолимая критика существующаго порядка, во имя близкой сердцу Англичанъ практической пользы, служила могучимъ противовъсомъ господствовавшимъ въ то время одностороннимъ охранительнымъ воззрѣніямъ. Бентамъ былъ однимъ изъ піонеровъ, пролагавшихъ путь къ темъ глубокимъ реформамъ, которыми ознаменовалась въ Англіи вторая четверть нынфшняго стольтія. Поэтому онъ мало-по-малу завоеваль себъ почетное мъсто въ общественномъ мнъніи.

Къ числу особенностей Бентама принадлежало то, что при всей систематичности своихъ взглядовъ, онъ никогда почти не обработывалъ своихъ сочине-

ній. Ему казалось, что на это не стоить терять времени, что его призвание — открывать новыя мысли, которыя должны облагодетельствовать человечество, а не сидъть надъ отдълкой слога. Онъ обыкновенно довольствовался темъ, что набрасывалъ свои замътки на клочкахъ бумаги, предоставляя приведеніе ихъ въ порядокъ своимъ ученикамъ и поклонникамъ. Такъ, важивищія его сочиненія первоначально вышли во французской обработкъ Женевца Дюмона. Многія же изъ позднъйшихъ его произведеній получили окончательную свою форму оть руки близкаго его друга и последователя, недавно умершаго Джона Боуринга, которому литература обязана и полнымъ изданіемъ сочиненій Бентама. Впрочемъ, читатель ничего не теряегь отъ этого перехода мыслей автора черезъ чужія руки; ибо какую бы онъ ни получили обработку, въ результать все выходить повтореніе одного и того же. Туть ніть глубокихъ или тонкихъ возэрѣній, которыя могли бы получить иной оттынокъ подъ перомъ ученика; все ясно, какъ на ладони. Последователи Бентама сглаживали только слишкомъ наивныя или безобразныя выраженія и придавали некоторую внешнюю стройность тому, что было набросано въ хаотическомъ безпорядкъ. Поэтому ихъ работы точно также раскрывають намъ возэрвнія Бентама, какъ и оригинальныя произведенія его пера. Во всякомъ случать, для оцтики утилитарныхъ началъ они имъють одинакое значеніе.

Основное сочинение Бентама, въ которомъ излагаются коренныя начала его теоріи, было напечатано уже въ 1780-мъ году, подъ именемъ Введенія въ начала правственности и закоподательства (Introduction to the principals of morals and legislation); но явные не-

достатки формы, указанные друзьями и признанные самимъ авторомъ, побудили Бентама пріостановить выходъ въ свъть этого трактата. Онъ явился только въ 1789-мъ году, въ обработкъ Дюмона, подъ заглавіемъ: Начала законодательства (Principes de législation). Впослъдствіи онъ быль вновь изданъ въ первоначальномъ видъ и вошелъ въ первую часть сочиненій Бентама. Ближайшее приложеніе изложенныхъ здесь началь къ нравственности заключается въ Деоптологіи, то есть, ученіи объ обязанностяхъ; это было последнее произведение Бентама, окончательно обработанное Боурингомъ. Въ критическомъ отношеніи важны изданные самимъ Бентамомъ и также обработанные Дюмономъ трактаты о Политическихъ софизмахъ (Traité des sophismes politiques, The book of Fallacies, Works, II), и объ Анархическихъ софизмахъ (Sophismes anarchiques, Anarchical Fallacies, Works, II), а также вышедшій въ 1776-мъ году Отрывокъ о правительствы (A fragment on government, Works, I), въ которомъ подвергается ъдкой критикъ конституціонная теорія Блакстона. Въ позднійшую эпоху своей долгой жизни (онъ умеръ въ 1832-мъ году, 85 леть оть роду) Бентамъ много писаль о политикъ. Основныя свои идеи по этой части онъ изложиль въ Руководящих началах конституціоннаю кодекса для вспхъ государствъ (Leading principles of a Constitutional code for any state, Works, II). Онъ написаль даже подробный Конституціонный кодексь для всехъ народовъ въ міре (The Constitutional code, Works, IX). Некоторыя изъ его политическихъ сочиненій важны только въ практическомъ отношеніи, напримъръ, его Тактика совпинательных собраній (Tactique des assemblées déliberantes). Kpom's того,

многія и важнѣйшія его произведенія посвящены другимъ отраслямъ правовѣдѣнія: уголовному праву, гражданскому праву, судопроизводству. Для нашей цѣли достаточно изложить главныя основанія его философской теоріи и показать приложеніе этихъ началъ къ нравственности и политикъ.

Бентамъ явился въ новое время главнымъ прелставителемъ утилитаризма, ученія, которому начало положиль основатель скептической философіи, Юмъ. Скептицизмъ, вообще, составляетъ естественное послъдствіе противоположныхъ направленій, на которыя, въ своемъ развитіи, разбивается человъческая мысль. Всякая односторонность, последовательно проведенная, сама собою обличаеть свою - несостоятельность. А такъ какъ объ односторонности оказываются одинаково недостаточными, то человъческій умъ приходить къ отрицанію объихъ и начинаеть сомнъваться во всякой истинъ. Остается только чисто практическая точка эрвнія. Въ области теоріи все сводится къ привычкъ, въ сферъ дъятельности къ практической пользъ. Этотъ шагъ и сдълалъ Юмъ\*). Но указывая на послъднее начало, какъ на единственный источникъ человъческихъ дъйствій. Юмъ все еще не могь отрѣшиться вполнѣ отъ предшествующихъ теорій. У него къ началу пользы присоединяется еще нравственное чувство, которое развивали шотландскіе философы. Противъ этой непоследовательности возсталь Бентамъ. Юмъ, говорить онь, видьль некоторый проблескъ истины: онъ показаль, съ точки зрвнія пользы, въ чемъ состоять правда и добродътель. Но на этомъ онъ остановил-

<sup>\*)</sup> О Юмѣ см. въ моей «Исторіи политическихъ ученій», часть Ш, стр. 195-231.

ся, и вмъсто того, чтобы утвердить свое ученіе на истинныхъ началахъ, онъ сбился опять на нравственное чувство, которое ничто иное, какъ чисто произвольное предположение, ни къ чему не ведущее \*). Единственное основание пользы, по мижнию Бентама, заключается въ прирожденныхъ человъку чувствахъ удовольствія и страданія. Поэтому онъ высоко ставить французскихъ мыслителей XVIII въка, которые проводили этотъ принципъ въ своихъ сочиненіяхъ, особенно Гельвеція \*\*), котораго Бентамъ признаетъ первымъ моралистомъ, постигшимъ настоящее значение начала пользы \*\*\*). Съ своимъ положительнымъ умомъ, Бентамъ не могъ остановиться на неопредъленной формуль Юма, въ которой смёшивались и общая польза и личная, и нравственное чувство и эгоистическія стремленія. Онъ искаль для своей системы болье точныхъ основаній, а съ устраненіемъ всякихъ общихъ понятій, иныхъ практическихъ началъ не обръталось, кромъ тъхъ, которыя были приняты французскими матеріалистами XVIII въка, проповъдывавшими чистый эго-Поэтому Бентамъ, такъ же какъ послѣлніе, признаеть личное удовольствіе и страданіе исходною точкою всей человъческой дъятельности. Въ этомъ заключается основное его положение, изъ котораго выводится все остальное.

«Природа, говорить Бентамъ въ своихъ Началахъ Законодательства, поставила человъка подъ власть удовольствія и страданія. Имъ мы обязаны всъми

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 1.

<sup>\*\*)</sup> О немъ см. «Исторія политическихъ ученій», часть III, стр. 48-59.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же.

нашими понятіями; къ нимъ мы относимъ всѣ наши сужденія, всѣ дѣйствія нашей жизни. Тотъ, кто думаєть освободиться отъ этого подчиненія, не знаєть, что онъ говорить. Единственная его цѣль — искать удовольствія и избѣгать страданія, въ ту самую минуту, когда онъ отрекается отъ величайшихъ удовольствій и идетъ на встрѣчу самымъ жестокимъ страданіямъ. Эти вѣчныя и неодолимыя чувства должны быть главнымъ предметомъ вниманія моралиста и законодателя. Начало пользы все подчиняєть этимъ двумъ побужденіямъ» \*).

На чемъ же основывается это положение? Повидимому, невозможно принять его безъ глубокаго психологическаго анализа. Это не есть общій, не подлежащій исключеніямъ факть, на который можно было бы опираться, какъ на несомивнное данное, безъ дальнвишаго разбора. По собственному признанію Бентама, люди не всегда действують по этому побужденію и еще чаще отвергають это начало въ своихъ возэреніяхъ \*\*). Известно, что человекъ руководится иногда вовсе не желаніемъ удовольствія, а тьми или другими нравственными понятіями, которыя онъ признаеть для себя обязательными: надобно доказать, что это мечта. Поэтому и Юмъ, хотя онъ и держался начала пользы, останавливался передъ последовательнымъ проведеніемъ своихъ взглядовь, им'я въ виду тв полновесныя возраженія, которыя представляли противъ эгоистическихъ ученій шотландскіе философы. Въ своихъ изслідованіяхъ, онъ указываль на то, что человъкъ неръд-



<sup>\*)</sup> Princ. de législ., ch. I; cp. Introd. to the Princ. of. Mor. etc., ch. 1.

<sup>\*\*)</sup> Intr. to the Pr. of. Mor. and. Leg., I, § 12.

ко побуждается къ дъйствію безкорыстнымъ сочувствіемъ къ другимъ, и тогда собственное его удовольствіе составляеть для него не цъль, а только последствіе действія: надобно было устранить это возражение. Однако ничего подобнаго мы не видимъ у Бентама. Онъ считаетъ свое положение такою аксіомою, которую и доказывать нечего. Онъ самъ въ этомъ сознается: «подлежить ли это начало какому нибудь доказательству? говорить онъ. Повидимому нътъ, ибо то, чъмъ доказывается все остальное, не можеть само быть доказано: цъпь доказательствъ должна иметь где-нибудь свое начало. Представить такое доказательство столь же невозможно, какъ и безполезно» \*). «Есть положенія, говорить онъ въ другомъ месте, которыя не подлежать доказательствамъ. Невозможно, напримъръ, математически доказать, что благосостояніе слідуеть предпочитать дурному состоянію; пусть тотъ, кто отвергаеть начало, отвергаеть и выводы. Это единственная аксіома, которую мы просимъ, чтобы намъ допустили, а это значить весьма немногаго требовать отъ довърчивости людей» \*\*).

Заметимъ, что исходною точкою служить здесь не фактъ, а умозрительное положеніе, которое принимается за аксіому, и къ которому примыкаетъ, по выраженію Бентама, вся цель доказательствъ. Следовательно, и здесь мысль движется путемъ вывода, а не наведенія. Отсюда то полнейшее презреніе къ исторической жизни народовъ и то чисто отвлеченное построеніе системы, которыми отличаются все

<sup>\*)</sup> Intr. to the Pr. of. Mor. and. Leg. I, § 11.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 20.

сочиненія Бентама. Въ этомъ нельзя не видіть крайняго противорічія мысли: чисто практическое начало возводится въ умозрительную аксіому, притомъ безъ всякихъ опытныхъ изслідованій и безъ всякой философской провірки. Здісь ярко выказывается недостатокъ философской способности Бентама.

Избавляя себя отъ всякихъ доказательствь, Бентамъ въ тоже время избавляетъ себя и отъ всякой серіозной критики противниковъ. Онъ просто утверждаеть, что они сами не понимають, что говорять. Въ его глазахъ, достаточно указать на ихъ ученія, чтобы ихъ опровергнуть. «Если начало пользы, говорить онъ, есть истинное начало, которымъ мы должны руководствоваться во всёхъ случаяхъ, то изъ сказаннаго следуеть, что всякое начало, которое отъ него отличается въ чемъ бы то ни было, должно по необходимости быть ложно. Поэтому, чтобы доказать, что извъстное начало ложно, нужно только показать, что предписанія этого начала въ томъ или другомъ случав отличаются отъ требованій начала пользы: изложить его значить его опровергнуть» \*).

Бентамъ противополагаетъ началу пользы два другихъ принципа: аскетизмъ и безотчетную симпатію или антипатію. Первый изъ нихъ основываетъ нравственность на лишеніяхъ, а добродѣтель на самоотверженіи. Это — совершенная противоположность началу пользы: здѣсь страданіе считается благомъ, а удовольствіе зломъ. Основаніе этого ученія можетъ быть двоякое: философское и религіозное. Но въ обоихъ случаяхъ подъ этимъ скрываются чисто

<sup>\*)</sup> Intr. to the Pr. of Mor., ch. II, § 1.

личныя побужденія. По увъренію Бентама, всъ аскетическіе философы, напримъръ, Стоики, имъли въ виду за мнимыя свои жертвы получить вознагражденіе репутацією и славою. Религіозные же послъдователи аскетизма суть или жалкіе безумцы, которые терзаются напраснымъ страхомъ, происходящимъ отъ предразсудковъ, или люди, которые думаютъ получить въ будущей жизни награду за лишенія въ настоящей. Слъдовательно, заключаетъ онъ, аскетизмъ ничто иное, какъ дурно понятое начало пользы; въ основаніи его лежить недоразумъніе \*).

Что касается до симпатіи и антипатіи, то здісь уже нъть ничего, кромъ чистьйшаго произвола. Философъ говорить: я чувствую, слидовательно это такъ. Подобное ученіе есть, въ сущности, отрицаніе всякаго разумнаго принципа. Отъ начала, которое полагается въ основание нравственной системы, требуется какой-нибудь внешній критерій, который могъ бы руководить внутренними чувствами одобренія или неодобренія, сопровождающими дівствія. Но здёсь эти внутреннія чувства считаются достаточнымъ мфриломъ самихъ себя: все, что не нравится человъку, по этому самому должно быть дурно. Это ведеть къ полнъйшему произволу въ мысляхъ и къ деспотизму въ отношении къ другимъ. Къ этой категоріи Бентамъ причисляеть всв системы, которыя опираются на нравственное чувство, на совъсть, на здравый смыслъ, даже на разумъ вообще, наконецъ всъ ученія, которыя признають существование естественнаго закона и въчныхъ началъ права. Подъ этими различными именами, го-

<sup>\*)</sup> Princ. de Lég., ch. II; Intr. to the Pr. of. Mor., ch. II, §§ 1-10.

ворить онъ, проповъдуются только личныя, ни на чемъ не основанныя сужденія авторовъ \*).

Въ позднъйшее время Бентамъ подведъ оба эти разряда ученій подъ одну рубрику, относя аскетизмъ къ антипатіи, а сентиментализмъ къ симпатіи \*\*). Онъ обозначаль ихъ общимъ названіемъ ипседикситизма, то есть теорій, основанных вединственно произвольномъ утвержденіи авторовъ. Такимъ образомъ, все, что выходило изъ круга его воззръній, казалось ему лишеннымъ всякаго серіознаго значенія. Мысли древнихъ философовъ въ особенности представлялись ему только собраніемъ нелѣпостей. «Въ то время, какъ Ксенофонтъ писалъ свою исторію, говорить онъ, а Евклидь создаваль геометрію, Сократь и Платонъ болгали пустяки, подъ предлогомъ преподаванія мудрости и нравственности. Ихъ нравственность состояла въ словахъ, ихъ мудрость въ отрицаніи того, что извъстно опыту каждаго, и въ утвержденіи того, что противорѣчить опыту каждаго». Платона онъ прямо называеть верховнымъ мастеромъ въ созданіи безсмыслицы \*\*\*).

Устранивши такимъ способомъ всѣ возраженія, Бентамъ послѣдовательно отвергаеть и всѣ нравственныя понятія, выработанныя человѣческимъ умомъ. Совпств, говорить онъ, есть вымышленный предметь, котораго мѣстопребываніе полагается въ душѣ; въ философскомъ языкѣ надобно отбросить эти метафорическія выраженія и замѣнить ихъ настоящими, то есть, представленіемъ удовольствій и

<sup>•)</sup> Princ. de législ., ch. III, Sect. I; Intr. to the Princ. of Mor. and Leg., ch. II, § 11 и слъд.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, гл. 3.

страданій \*). Безполезно толковать и объ обязанностяхъ. «Самое это слово, говоритъ Бентамъ, имъетъ въ себъ что-то непріятное и отталкивающее. Пусть твердять о немъ, сколько хотять; никогда это слово не сдълается правиломъ человъческаго поведенія» \*\*). «Талисманъ, который употребляють высокомъріе, нерадъніе и невъжество, говорить онъ далье, заключается въ одномъ словъ, которое даеть обману видъ увъренности и авторитета... Это таинственное слово есть обязанность... Оно должно быть изгнано изъ лексикона нравственности» \*\*\*). «Что возьмете вы съ этимъ великимъ словомъ обязанность, восклицаеть Бентамъ въ другомъ месте, съ этимъ вечнымъ логическимъ кругомъ, или съ этими абсолютными терминами добраго, честнаго, полезнаго, правомърнаго? Пусть раздаются сколько угодно эти звонкія и лишенныя смысла слова, они не будуть имъть никакого вліянія на умъ человъка. Ничто не можеть на него дъйствовать, кромъ ожиданія удовольствія и страданія» \*\*\*\*). Столь же вредными онъ считаеть и термины: естественный законь и естественное право. Все это фикціи, не имъющія дъйствительности. Существують только положительные законы и права; естественных же вовсе нать. Естественны человаку не права, а чувства удовольствія и страданія. Поэтому правомърнымъ должно быть признано единственно то, что удовлетворяеть этимъ чувствамъ, то есть, то, что полезно. Во всякомъ другомъ смыслъ, начало права становится однимъ изъ самыхъ ги-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 9: Princ. de législ., ch. 7, примъч.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 1.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, гл. 2.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Deontol. Введеніе во вторую часть.

бельныхъ для человъчества предразсудковъ\*). Наконецъ, и слово заслуга ведетъ лишь къ возбужденію страстей и къ безчисленнымъ заблужденіямъ. Только произвольное начало симпатіи и антипатіи заставляетъ людей считать дъйствія заслуживающими награды и наказанія. По настоящему, надобно смотръть лишь на хорошія или дурныя послъдствія дъйствій\*\*).

Съ этой точки зрвнія, Бентамъ долженъ быль логически придти къ совершенному устраненію всякаго изследованія внутреннихъ мотивовъ действія: важенъ только результать, или та польза, которую оно приносить человъку. Дъйствительно, въ Деонтологіи онъ особенно настаиваеть на этой мысли. Не только законодателю, но и моралисту воспрещается вступать въ эту область. Бентамъ называеть мотивъ фиктивнымъ существомъ, неуловимымъ и летучимъ, темнымъ и неприступнымъ отвлечениемъ, которое, если бы его можно было ухватить и вывести на свътъ, не принесло бы никакой пользы. «Изысканіе мотивовъ, говоритъ онъ, составляеть одну изъ причинъ, которыя наиболъе содъйствують введенію людей въ заблуждение относительно нравственныхъ вопросовъ. Это изыскание основывается на смутномъ представленіи, что истинное количество и качество добродътели и порока находятся болъе въ источникахъ дъйствія, нежели въ самомъ дъйствіи. Но время, употребленное на это изследованіе, совершенно потеряно. Въ отвлеченномъ смыслъ, всъ побужденія хороши; всв имъють цълью полученіе удовольствія и изб'єжаніе страданія. Люди не им'єють, не могуть имъть и никогда не будуть имъть иныхъ

<sup>\*)</sup> Princ. de législ., ch. XIII, 10; Deontol. I, ch. 9

<sup>\*\*)</sup> Princip. de législ., ch. XIII.

мотивовъ... Но каковы бы ни были побужденія, не по нимъ долженъ судить моралисть; онъ обращается къ поведенію людей, только когда послѣдствія этого поведенія касаются области наслажденія или страданія; въ остальномъ его вмѣшательство было бы деспотизмомъ»\*). «Мотивы! восклицаетъ Бентамъ въ другомъ мѣстѣ; какъ будто не всѣ мотивы одинаковы! какъ будто они всѣ не имѣютъ цѣлью доставить дѣйствующему лицу какую-нибудь награду за его дѣйствіе, или избавленіемъ отъ страданія, или пріобрѣтеніемъ удовольствія! Самые порочные люди и самые добродѣтельные имѣютъ совершенно одинакіе мотивы дѣйствія; и тѣ и другіе хотятъ увеличить сумму своего счастія»\*\*).

Такимъ образомъ, Бентамъ, также какъ Гельвецій, считаетъ личный интересъ единственною пружиною человъческой дъятельности. «Достовърно, говоритъ онъ, что всякій человікь всегда дійствуєть въ виду собственнаго интереса... Цель всякаго разумнаго существа состоить въ томъ, чтобы получить для себя самого наибольшее количество счастія. Всякій человъкъ себъ ближе и дороже, нежели другому, и никто, кромв него самого, не можеть измврить его удовольствій и страданій. Необходимо, чтобы онъ самъ быль первымь предметомь своей заботы. Его собственный интересъ долженъ въ его глазахъ имъть преимущество передъ всякимъ другимъ» \*\*\*). «Отръшиться отъ своей личности, забыть собственный интересъ, приносить безкорыстныя жертвы въ виду долга, говорить онъ далье, все это фразы, конечно,

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 8, см. также часть II, гл. 1.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. II, ch. 3.

<sup>\*\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 1.

очень громкія, но правду сказать, столь же нелізпыя, какъ и громкія. Предпочтеніе, оказываемое собственному лицу, есть явленіе всеобщее и необходимое» \*). Поэтому Бентамъ считаеть главною цълью нравственности и законодательства указать каждому, въ чемъ .состоитъ истинная его выгода. «Нравственность, говорить онъ, даеть правила эгоизму, и какъ мудрый и дъятельный управитель, завъдываетъ нашимъ доходомъ счастія, такъ чтобы мы получили изъ него наиболье барыша» \*\*). Поэтому вся задача какъ нравственности, такъ и законодательства состоить лишь въ правильномъ производствъ ариеметическихъ вычисленій, въ которыхъ, съ одной стороны, полагаются удовольствія, съ другой, страданія, и оказывающійся остатокъ опредъляеть доброту или порочность дъйствія \*\*\*).

Можно бы ожидать послѣ этого, что личный интересь, также какъ у Гельвеція, будеть поставлень основнымъ началомъ всего ученія. Но туть производится подтасовка понятій, и въ самой исходной точкѣ, вмѣсто личнаго интереса, является интересъ общій. «Общественное счастіе, говорить Бентамъ, должно быть цѣлью законодателя; общая польза должна быть основаніемъ сужденій въ законодательствѣ» \*\*\*\*). Тоже самое относится и къ нравственности: «основаніемъ деонтологіи, говорить Бентамъ, будетъ такимъ образомъ начало пользы, или, другими словами, то, что дѣйствіе считается добрымъ или дурнымъ, что оно заслуживаетъ похвалы или

<sup>\*)</sup> Deontol. II, ch. 2.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. II, ch. 11.

<sup>\*\*\*)</sup> Princ. de législ., ch. 8; Deontol. I, ch. 2, 14.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Princ. de législ., ch. 1.

порицанія, соразм'єрно съ его стремленіемъ увеличить или уменьшить сумму общественнаго счастія» \*). При своей полной неспособности къ философскому мышленію, Бентамъ, повидимому, даже и не подозрѣваетъ, что туть есть противоръчіе. Въ его глазахъ, эти два начала тожественны, ибо общество ничто иное, какъ фиктивное тело, состоящее изъ лицъ; следовательно, интересъ общества составляеть только сумму частныхъ интересовъ всехъ его членовъ \*\*). Общее благо достигается тъмъ, что каждый получаеть изъ него наибольшее количество для себя \*\*\*). Это было бы, безъ сомнънія, справедливо, если бы личныя удовольствія можно было складывать, какъ математическія единицы; но всякому извъстно, что удовольствіе одного часто противоръчить удовольствію другаго, и личная польза неръдко идеть наперекоръ общей. Что же будеть, если каждый, слъдуя внушеніямъ личнаго интереса, захочеть пріобръсти для себя гораздо большее количество общественныхъ благъ, нежели сколько достается другимъ? При столкновеніи своего интереса съ чужими, которому изъ нихъ должно быть дано предпочтение? И кто станеть соглашать эти разнородныя требованія, когда всякій, въ силу естественной необходимости, тянеть на свою сторону?

Очевидно, что исходя отъ чисто личнаго чувства удовольствія и страданія, невозможно было логически поставить общую пользу рядомъ съ личною, не доказавши предварительно, что объ онъ тъснъйшимъ образомъ связаны другъ съ другомъ. Бентамъ гово-

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 2.

<sup>\*\*)</sup> Introd. to the Pr. of. Mor. and Leg., ch. I, § 4.

<sup>\*\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 1.

рить мимоходомъ, что цёль утилитаризма — доказать каждому эту связь\*). Но именно этого доказательства, на которомъ зиждется все ученіе, онъ не представилъ, да и не могъ представить. Все ограничивается общими фразами, что дъйствуя на пользу другихъ, мы можемъ ожидать оть нихъ благодарности, похвалы и услуги. Между темъ, какъ скоро дело доходить до приложенія теоріи, такъ постоянно предполагается совершенно другое. Бентамъ ссылается на митніе Гельвеція, который говориль, что для того, чтобы любить людей, не надобно многаго оть нихъ ждать\*\*). Но тогда за что же ихъ любить? Естественное согласіе между личнымъ интересомъ и общественнымъ такъ мало допускается самимъ Бентамомъ, что для установленія его онъ постоянно требуеть искусственных средствъ. «Чтобы человъкъ чувствовалъ эту связь между чужимъ интересомъ и своимъ собственнымъ, говоритъ онъ, нуженъ просвъщенный умъ и сердце свободное отъ соблазнительныхъ страстей (NB, то есть, отъ сильнъйшихъ побужденій къ удовольствію). Большая часть людей не имъеть ни достаточно душевной твердости, ни довольно нравственной чувствительности, чтобы честность ихъ могла обходиться безъ помощи закона. Законодатель долженъ восполнять слабость этого естественнаго интереса, присоединивъ къ нему интересъ искусственный, болве чувствительный и болъе постоянный» \*\*\*). Поэтому законъ, какъ юридическій, такъ и нравственный, нуждается въ санкціяхъ, и со стороны правитель-

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 2.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 1.

<sup>\*\*\*)</sup> Princip. de législ., ch. 12; cp. Deontol. I, ch. 7.

ства, распредъляющаго награды и наказанія, и со етороны общественнаго мнвнія, которое поддерживаеть нравственныя начала своимъ приговоромъ и своимъ вліяніемъ. «Отъ правительства, говорить Бентамъ, въ значительной степени зависитъ предупрежденіе причины безнравственности, состоящей въ предпочтеніи личнаго интереса общественному. Мудрое законодательство должно стремиться къ тому, чтобы сделать изънихъ единый интересъ, и согласить объ санкціи, народную и политическую. Это согласіе укрѣпляется всякимъ хорошимъ закономъ и ослабляется дурнымъ» \*). Иногда Бентамъ ражается еще сильнъе. Опровергая понятіе о естественномъ законъ, онъ говоритъ, что человъку естественны только чувства удовольствія и страданія и основанныя на нихъ наклонности. Но эти чувства и наклонности не только не служать закономъ для человъка, а напротивъ, сами должны быть подчинены законамъ. «Строжайшіе законы нужны именно противъ сильнъйшихъ наклонностей. Если бы существоваль естественный законь, который направляль бы людей къ общему благу, то законы были бы излишни» \*\*).

Все, слъдовательно, зависить отъ санкціи. Предоставленный самъ себъ, личный интересъ противоръчить общественному; нужны искусственныя побужденія, чтобы заставить ихъ дъйствовать согласно. Бентамъ признается однако, что эти санкціи, вътомъ видъ, какъ онъ существовали доселъ, весьма недостаточны. И правительства, и общества погрязли въ предразсудкахъ; истиннаго желанія счастія для

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 8.

<sup>\*\*)</sup> Princ. del égisl., ch. XIII, 10.

людей нигдъ почти не видать. Честь и слава большею частью пріобрѣтаются самыми гибельными для человѣчества предпріятіями; героями считають тѣхъ, кто изъ честолюбія проливаеть потоки крови на войнъ. Напротивъ, репутація, пріобрѣтаемая добрыми дѣлами, почти незамѣтна въ сравненіи съ тою, которая дается этими варварскими поступками. «Что же дѣлать, восклицаеть Бентамъ, если изъ всѣхъ этихъ великолѣпныхъ вещей, такъ мала доля, которую можно пріобрѣсти невинными средствами, и такъ велика та, которая пріобрѣтается преступными путями? Что дѣлать, какъ не представить изображеніе добродѣтели и порока и контрастъ между красотою первой и безобразіемъ послѣдней?» \*)

Оказывается, слѣдовательно, что побужденіемъ для человѣка можеть служить не одинъ личный интересъ, а красота добродѣтели, и что послѣднее даже выше перваго. Собственно говоря, съ точки зрѣнія Бентама, слѣдовало бы считать добродѣтельнымъ именно того, кто проливаетъ человѣческую кровь для пріобрѣтенія репутаціи героя, ибо онъ жертвуетъ всѣмъ для личнаго своего удовольствія, а въ этомъ, по ученію Бентама, и состоитъ существо добродѣтели.

Но предположивши даже, что съ теченіемъ времени, при лучшемъ состояніи человѣческаго рода, явится возможность установить санкціи болѣе правильнымъ образомъ, на основаніи утилитарныхъ началъ, какой же выйдетъ изъ этого результатъ? Если человѣкъ предпочелъ свой интересъ чужому, то на какомъ основаніи можно его осудить? Онъ сдѣлалъ только то, что требуется и его природою, и нрав-

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 7.

ственнымъ закономъ, который учить его ставить свой личный интересъ выше всего на свъть. Можно сказать въ томъ или другомъ случать, что онъ плохо расчелъ свои выгоды; но на какомъ основаніи налагать наказаніе за дурной личный расчеть? И кто можеть быть въ этомъ дълв судьею, какъ не само дъйствующее лице? Вся сущность утилитаризма заключается въ томъ, что следуеть предпочитать большее удовольствіе меньшему. Но о степени, мірть и качествъ удовольствія можеть судить только то лице, которое его ощущаеть, и никто другой. Туть является безконечное разнообразіе человъческихъ чувствъ и стремленій. Для меня въ одной минуть можеть заключаться счастіе, за которое я готовъ заплатить годами лишеній, а для другаго тоже самое счастіе представляется совершенно ничтожнымъ. Это положительно признаеть и самъ Бентамъ. «Что такое удовольствіе? говорить онъ; и что такое страданіе? Всь люди имъють ли объ этомъ одно и тоже понятіе? Далеко ніть: удовольствіе, это то, что сужденіе человька, съ помощью памяти, представляеть ему таковыма. Никто не можеть признать за другимъ право рѣшать вмѣсто него, въ чемъ состоить его удовольствіе, и уділять ему потребное количество онаго. Отсюда необходимый выводъ, что надобно предоставить каждому человеку зредых влеть и съ здравымъ умомъ судить и действовать въ этомъ отношеніи, какъ ему заблагоразсудится, и что было бы безуміемъ и дерзостью хотъть направить его поведеніе въ смысл'в противоположномъ тому, который онъ самъ считаетъ своимъ интересомъ» \*). Бентамъ неоднократно выставляеть подобное вмѣшательство

<sup>\*)</sup> Deontol, I, ch, 2,

въ область личныхъ ощущеній человъка высшею степенью тиранніи. «Каждый, говорить онъ въ другомъ мъстъ, не только лучшій, но и единственный судья того, что составляеть для него удовольствіе и страданіе. Сказать: если я это сдівлаю, то у меня не будеть перевъса удовольствія; слъдовательно, если вы это сдълаете, то у васъ не будеть перевъса удовольствія, --есть признакъ притязательности и глупости. Говорить: если я это сдълаю, то у меня не будеть перевъса удовольствія, но если вы это сдълаете, то у васъ можеть быть перевысь удовольствія, однако вамъ не следуеть этого делать, есть чистая нельпость. И если я произвожу какую бы то ни было сумму зла, подъ какою бы то ни было формою, чтобы предупредить зло, туть есть несправедливость и вредъ; а если, чтобы помъщать означенному дъйствію, я взываю къ правительственной власти, туть есть тираннія... Оцівнку удовольствія и страданія долженъ, следовательно, производить тотъ, кто наслаждается или страдаеть» \*).

Послѣ этого спрашивается: какая же возможность вывести изъ этихъ началъ какія бы то ни было общія правила? Гдѣ общее мѣрило, необходимое для того, чтобы дѣйствіе могло быть признано хорошимъ или дурнымъ? Нельзя было собственными словами представить болѣе сильное опроверженіе своего ученія. Отвергнувъ всякія разумныя начала и принявши за точку отправленія одно лишь чисто субъективное и безконечно разнообразное ощущеніе, Бентамъ тѣмъ самымъ лишаеть себя всякой возможности дать какую бы то ни было руководящую нить для человѣческой дѣятельности. Если онъ и пытается дѣлать

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 4.

нѣчто подобное, то это можно приписать единственно его неспособности видѣть собственныя, кидающіяся въ глаза противорѣчія. У всѣхъ его выводовъ отрѣзаны корни; это — растенія, висящія на воздухѣ.

Дъло въ томъ, что удовольствие можетъ иногда быть цізью, но никогда мізриломъ дізятельности. Оно само, напротивъ, нуждается въ мърилъ. Есть удовольствія хорошія и дурныя, и ть, которыя намъ ближе къ сердцу, не всегда должны быть предпочитаемы другимъ. Съ нравственной точки эрвнія, предпочтеніе должно быть дано тому, которое согласуется съ высшими требованіями челов'яка, какъ разумнаго существа. Следовательно, мерило действій лежить не въ удовольствіи, а въ разумной природъ человъка. Въ сущности, удовольствіе, само по себъ взятое, безъ отношенія къ высшимъ началамъ человъческой жизни, не имъетъ никакого значенія; оно можеть быть цілью только для праздности или разврата. Удовольствіе ничто иное, какъ ощущеніе, сопровождающее удовлетвореніе человіческихъ стремленій и потребностей; оно все зависить оть последнихъ. Следовательно, когда речь идеть объ оцънкъ удовольствій, надобно возвыситься къ ихъ причинъ и спросить: какимъ стремленіямъ и потребностямъ они отвъчаютъ? Но тогда вопросъ сводится къ тому: всв ли стремленія и потребности человъка должны быть поставлены на одну доску и всь ли должны удовлетворяться? На это можеть быть только отрицательный отвъть, ибо очевидно, что одно стремленіе нерѣдко противорѣчить другому, и потребности одного человъка идуть въ разрѣзъ съ потребностями другихъ. Слѣдовательно, является необходимость различать стремленія существенныя и случайныя, законныя и незаконныя. А это, въ свою очередь, ведеть къ новому вопросу: въ чемъ состоить истинное существо человъка и какимъ закономъ онъ долженъ руководствоваться? Этотъ вопросъ разсматривается философіею и можеть быть решенъ различно, смотря по тому, какой сторонъ человъка отдается первенство, разумной или чувствительной. Во всякомъ случать, безъ его ръшенія нътъ никакой возможности придти къ какимъ бы то ни было практическимъ заключеніямъ. Но для Бентама все это какъ бы не существуеть. Онъ устраняеть основанія и береть послідствія: онъ не хочеть знать причинъ и старается уловить только мимолетные и измънчивые признаки, которые ускользають отъ всякаго опредъленія. Поэтому его ученіе разлетается въ прахъ при малъйшемъ прикосновеніи философской мысли.

Это будеть еще очевидние изъ разбора способовь приложенія этихъ началь къ законодательству и къ нравственности.

Цѣлью законодателя Бентамъ полагаеть общее блаю \*). Мы уже замѣтили, что туть можно спросить: отчего же не собственное, если личный интересь составляеть единственное побужденіе человѣка? Изъ теоріи Бентама прямо слѣдуеть, что князь, который пользуется властью для личныхъ своихъ удовольствій, что меньшинство, которое обращаеть остальныхъ членовъ общества въ рабство, или большинство, которое вымогаеть все, что можеть, изъ меньшинства, дѣйствують добродѣтельно, ибо они предпочитають свое удовольствіе чужому и большее

<sup>\*)</sup> Princ. de législ., ch. I.

меньшему. Это возражение неопровержимо. Но пойдемъ далъе. Что же разумъется подъ именемъ общаго блага? Наибольшая сумма удовольствій, ощущаемыхъ гражданами. Если мы спросимъ: какихъ удовольствій? то въ ответь получимъ, что всякихъ. Какъ личное ощущеніе, всв имвють одинакую цвну; туть качественнаго различія быть не можеть. Одни предпочитають удовольствія одного рода, другіе другаго: это — дъло вкуса, Законодатель, по теоріи Бентама, обязанъ принимать во вниманіе и то удовольствіе, которое разбойникъ или убійца извлекаеть изъ своего злодъянія; если оно окончательно не дълается цълью законодательныхъ мфръ, то это происходить единственно отъ того, что при взвешиваніи выгодъ и невыгодъ поступка, это удовольствіе перевышивается страданіями другихъ. Такимъ образомъ, мы можемъ руководствоваться только чисто количественною оцънкою. Но и здъсь степень удовольствія опредъляется личнымъ ощущениемъ каждаго; тутъ опять мірила ніть никакого. Слідовательно, единственное, что можно взять въ разсчеть, это - количество лицъ, ощущающихъ удовольствіе. На этомъ основаніи, Бентамъ послъдовательно изміниль первоначальную формулу утилитаризма; вмъсто принятаго Юмомъ начала пользы, онъ сталъ употреблять терминъ: наибольшее счасте наибольшаю количества мюдей \*). Это, очевидно, прямо вело къ демократіи,

<sup>\*)</sup> Эту формулу, заимствованную у Пристлея, Бентамъ началъ употреблять уже въ самыхъ раннихъ своихъ сочиненіяхъ. См. A fragment on Government, Preface: «it is the greatest happiness of the greatest number, that is the measure of right and wrong». Но эдъсь это выраженіе безразлично замъняется словомъ польза. Только позднъе, вслъдствіе болъе точнаго анализа понятій, Бентамъ со-



къ которой, какъ увидимъ, Бентамъ и пришелъ во вторую эпоху своей дъятельности. Однако и эта формула оказалась неудовлетворительною: подъ конецъ жизни Бентамъ самъ былъ недоволенъ этимъ выраженіемъ. Оно, въ свою очередь, ведеть къ тому, что счастіе меньшинства должно быть принесено въ жертву счастію большинства, а это влечеть за собою не увеличение, а уменьшение общаго счастия. Поэтому онъ изобрълъ новую формулу: максимація счастія, или доведеніе его до высшей степени\*). Здъсь уже начало наибольшаго счастія превращается въ отвлеченный принципъ, который долженъ безразлично прилагаться ко всякому удовольствію и страданію, гдв бы они ни встрътились. Бентамъ распространяеть его не только на людей, но и на животныхъ. «Есть счастіе и внѣ области человѣческой жизни, говорить онь, счастіе, которому человъкъ не можетъ оставаться чуждымъ, котораго онъ поставленъ стражемъ, хотя существа, его вкушающія, не принадлежать къ человіческому роду. Пусть люди вспомнять, что счастіе, гдв бы оно ни было, и кто бы его ни испытываль, составляеть главный ввъренный имъ кладъ, что всякій другой предметь недостоинъ ихъ заботы, и что это - единственное неоцъненное сокровище въ міръ» \*\*).

Спрашивается: какое же земное существо можеть ставить себ'в ц'влью это отвлеченное начало счастія, независимое оть ощущающихь его лиць, счастіе не

вершенно устраниль последнее и сталь употреблять первое. См. объясненія Боуринга вь конце первой части Деонтологіи.

<sup>\*)</sup> См. объясненія Боуринга въ конц'є первой части Деонтологіи.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. II, ch. 5.

только человъка, но и животныхъ? По ученію Бентама, каждый стремится исключительно къ личному своему удовольствію; для того, чтобы челов'якь обратидъ вниманіе на счастіе другихъ, надобно, чтобы онъ видълъ въ этомъ собственную свою выгоду. Поэтому и правитель, какъ признаетъ самъ Бентамъ, непременно будетъ преследовать свою личную пользу, а не общую, если онъ не будетъ поставленъ въ зависимость отъ народа. Изъ этого очевидно следуеть, что целью законодателя всегда можеть быть только счастіе владычествующей части народа, будь это большинство или меньшинство; остальные же неизбъжно должны быть принесены въ жертву. Таковъ, въ силу теоріи Бентама, роковой удълъ человъчества. Ясно, слъдовательно, что для прило женія начала максимаціи счастія вообще нужно отвлеченное, фиктивное существо, какого на землъ не найдется. Или же надобно предположить въ человъкъ безкорыстное чувство любви къ ближнимъ и даже къ животнымъ, чувство, которое притомъ должно быть для него высшимъ правиломъ дъйствій. Въ сущности, Бентамъ это и признаетъ, когда онъ утверждаеть, что забота о счастіи должна распространяться на всв существа, одаренныя чувствомь, въ томъ числѣ и на животныхъ: «ибо, говоритъ онъ, если животныя, которыхъ мы называемъ низшими, не имъють никакого права на наше сочусствие, то на чемъ основаны права нашей собственной породы?» \*) Но въ такомъ случав вся его система рушится въ самыхъ основаніяхъ; это опять ничто иное, какъ отвергнутая имъ теорія сочувствія. Мы

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 1.

видимъ здѣсь тотъ самый процессъ, которому подвергается всякое одностороннее ученіе: послѣдовательно развивая свое начало, Бентамъ доводить его до самоотрицанія.

Если мы вникнемъ въ существо дъла, то увидимъ, что понятіе пользы, само по себъ взятое, есть общее начало, ибо оно означаеть отношение средства къ цъли вообще; отсюда возможность приложенія вытекающихъ изъ него правиль не только къ отдёльнымъ лицамъ, но и къ цълымъ обществамъ. Въ этомъ состоить главное преимущество утилитаризма передъ индивидуализмомъ. Но когда это начало сводится опять на личное ощущение, то здёсь неизбёжно оказывается внутреннее противоръчіе, которое и ведеть къ различнымъ, хотя одинаково неправильнымъ выводамъ. Если въ основаніе полагается личное требованіе, то общая ціль исчезаеть, и мы снова впадаемъ въ чистый индивидуализмъ; если же мы послъдовательно придемъ опять къ общему началу, то личное у насъ ускользаеть, и такимъ образомъ теряется почва подъ ногами. Истинное разрѣшеніе задачи заключается въ томъ, что личное начало, во имя высшихъ нравственныхъ требованій, должно подчиняться общему. Лице призвано служить лому, котораго оно состоить членомъ, но въ этомъ служеніи оно находить и собственное свое удовлетвореніе, какъ разумное существо, то есть, удовлетвореніе не всъхъ своихъ стремленій и потребностей безразлично, а только высшихъ. Съ своей стороны, общество само полагаеть себъ цълью удовлетвореніе личныхъ потребностей своихъ членовъ, но опять-таки не встхъ потребностей безразлично, а лишь существенныхъ. Такимъ образомъ, общій

элементь и личный приводятся къ соглашенію. Но эти выводы выходять уже изъ предѣловъ утилитаризма. Какъ чисто практическое начало, онъ долженъ ограничиваться частными, практическими соображеніями, а потому принужденъ колебаться между неразрѣшимыми противорѣчіями.

Посмотримъ теперь, какъ законодатель исполняеть возложенную на него задачу.

Законодатель, говорить Бентамъ, долженъ, при оценкъ каждаго действія, взвъсить всь проистекающія изъ него удовольствія и страданія, вычесть одну сумму изъ другой и затьмъ вывести общій итогъ. Это — чисто ариеметическая операція. Взвъсить же удовольствія и страданія можно только принявши въ расчеть всв сопровождающія ихъ обстоятельства, а именно, съ одной стороны, ихъ силу, продолжительность, върность или невърность, близость или отдаленность, ихъ плодовитость и чистоту; съ другой стороны, степень чувствительности субъектовъ, ибо для разныхъ лицъ одни и тѣже удовольствія и страданія имѣють совершенно различное значеніе. Чувствительность же зависить оть темперамента, здоровья, силы, телесныхъ недостатковъ, степени просвъщенія, умственныхъ способностей, твердости души, отъ постоянства и наклонностей человъка, отъ понятій о чести, религіозныхъ върованій, отъ привязанностей и ненавистей, отъ умственнаго состоянія, наконець, оть денежнаго положенія. Это - обстоятельства главныя, или основныя; но кромѣ того, есть и второстепенныя, которыя также должны быть приняты въ расчеть, а именно, полъ, возрастъ, общественное положеніе. воспитаніе, занятіе, климать, раса, правительство,

наконецъ, въроисповъдание \*). «Какъ невозможно исчислить движение корабля, не зная всъхъ обстоятельствъ, которыя вліяють на его скорость, говорить Бентамъ, какъ то, силу ветровъ, противодъйствіе воды, строеніе судна, въсъ груза и т. д., такъ и въ законодательстве нельзя действовать съ увъренностью, не принимая въ расчеть всъхъ обстоятельствъ, которыя имъютъ вдіяніе на чувствительность» \*\*). Между твмъ, онъ туть же сознается, что большая часть изъ нихъ совершенно ускользаетъ отъ всякаго измеренія, такъ что въ отдельныхъ случаяхъ невозможно даже опредълить ихъ существованіе, не только что исчислить ихъ степень и силу. И это относится именно къ обстоятельствамъ важнъйшимъ, къ тъмъ, которыя онъ называетъ основными. Къ счастью, говорить онъ, законодатель можеть не брать въ расчеть этихъ метафизическихъ или нравственныхъ свойствъ; онъ можетъ ограничиться внішними, второстепенными условіями, которыя служать признаками внутренняго состоянія человъка. Правда, эти расчеты не всегда будуть върны; но они вообще достаточны для того, чтобы избѣжать тираническихъ законовъ, и особенно чтобы пріобръсти законодателю похвалу общественнаго мнѣнія \*\*\*).

Итакъ, все сводится къ весьма проблематической похваль общественнаго мнынія! Нечего говорить, что туть объ основательной теоріи не можеть быть



<sup>\*)</sup> Pr. de Lég., ch. 8, 9, sect. 1, 2; Intr. to the Pr. of Mor. and Lég., ch. 4, 6.

<sup>\*\*)</sup> Pr. de Lég., ch. IX, sect. 3.

<sup>\*\*\*)</sup> Princ. de Lég., ch. IX, sect. 3.

рвчи. То, что составляеть сущность прилагаемаго начала, исчезаеть, а остаются только чисто второстепенныя точки эрвнія. Прибавимъ, что когда Бентамъ говорить объ этихъ второстепенныхъ обстоятельствахъ, онъ и туть прямо заявляетъ, что большею частью невозможно исчислить ихъ вліяніе. Такъ, на счеть возраста, «можно высказать только неопредъленныя и общія мысли»; чинъ или общественное положение «до такой степени зависить въ своемъ двиствіи отъ политическаго устройства государствъ, что невозможно установить какое-либо общее правило»; вліяніе воспитанія «до такой степени видоизмѣняется, съ одной стороны, стеченіемъ внѣшнихъ причинъ, съ другой стороны, естественными свойствами лица, что дъйствія его вовсе не подлежать исчисленію»; о климать трудно сказать что-нибудь достовърное \*). Спрашивается: что же остается для ариеметической операціи, которая возможна только при совершенной точности данныхъ?

Посмотримъ теперь, какъ эти начала прилагаются къ отдъльнымъ дъйствіямъ, подлежащимъ опредъленію закона. Первая задача правительства состоить въ наказаніи преступленій. Какъ же поступаеть въ этомъ случать законодатель? О правосудіп, конечно, тутъ не можеть быть ръчи. Бентамъ отвергаеть самое это понятіе, объявляя нельпостью производить новое зло въ возмездіе за зло уже совершенное. Наказаніе можетъ имъть въ виду только устраненіе будущаго зла; законодатель создаетъ мотивъ, воздерживающій человъка отъ извъстныхъ дъйствій, вредныхъ для общества. По выраженію Бентама,

<sup>\*)</sup> Тамъ же, sect. 2.

правосудіе ничто иное, какъ приложеніе начала необманутыхъ ожиданій (principle of non-disappointment); то есть, последствие его состоить въ томъ, что гражданинъ не обманывается въ ожиданіи обезпеченнаго состоянія личности и собственности \*). Ариеметическая операція, которую должень производить въ этомъ случав законодатель, заключается въ слвдующемъ: когда онъ хочеть запретить извъстное дъйствіе и установить наказаніе за его совершеніе, онъ долженъ, съ одной стороны, принять въ соображеніе удовольствіе д'яйствующаго лица, а также и зло, проистекающее отъ самаго закона, который всегда является стесненіемъ свободы, а потому зломъ; съ другой стороны, онъ долженъ взвесить всь ть страданія, которыя составляють последствія запрещаемаго поступка. Эти страданія могуть быть разнаго рода: 1) страданія лицъ, потерпъвшихъ оть дъйствія, а также людей имъ близкихъ; это — зло перваго разряда; 2) страхъ и опасность, проистекающіе изъ дійствія для остальныхъ членовь общества; это — эло втораго разряда; 3) ослабленіе человъческой дъятельности вообще, вслъдствіе постояннаго недостатка безопасности; это - эло третьяго разряда. Такимъ образомъ, когда человъкъ изъ ненависти наносить оскорбление или увъчье другому, то здёсь надобно прежде всего взять во вниманіе, что ощущаемое имъ удовольствіе ничто въ сравненіи съ страданіями потерпъвшаго лица, ибо послѣднее испытываеть на себѣ всю сумму боли, между темъ какъ удовольствіе перваго возбуждается только некоторыми атомами страданія, дей-

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. VII, XVI; Princ. du Code Pénal, 2-ème Part, ch. 1.

ствующими на его воображение. Если же мы, кромъ того, примемъ въ расчетъ страхъ и опасность, проистекающіе отъ подобныхъ действій для всёхъ, кто имъеть враговъ, то не можеть быть сомнънія, что такое дъйствіе приносить гораздо болье вреда, нежели пользы, а потому должно быть запрещено. Тъже самыя соображенія прилагаются и къ другимъ преступленіямъ, совершаемымъ подъ вліяніемъ сильнъйшихъ страстей человъческихъ, слъдовательно, доставляющимъ всего болье удовольствія дъйствующимъ лицамъ. Такъ напримъръ, изнасилованіе женщины, независимо оть причиненнаго ей страданія, должно возбуждать всеобщія опасенія. Тоже самое относится и къ похищенію собственности. Въ последнемъ случае, удовольствіе, получаемое отъ поступка, можеть иногда быть гораздо больше, нежели страданіе потерпъвшаго лица, но проистекающее отсюда эло втораго разряда заставляеть запрещать подобныя действія \*).

Надобно замътить, что всъ приведенные Бентамомъ примъры относятся къ области преступленій,
нарушающихъ безопасность. Этимъ только способомъ становится возможнымъ склонить въсы на сторону наказанія. Самый существенный элементь преступленія, то, что Бентамъ называетъ зломъ перваго
разряда, очевидно не можетъ служить здъсь мъриломъ, ибо часто нътъ никакихъ средствъ опредълить: что больше, удовольствіе преступника или
страданіе жертвы? Сказать, что одинъ ощущаетъ
въ себъ всю сумму боли, тогда какъ до другаго долетаютъ только нъкоторые атомы страданія, это —

<sup>\*)</sup> Pr. de Lèg. ch. X, XI; Intr. to the Pr. of Mor. and Leg., ch. XIV.

метафорическое выражение, не имъющее смысла. Въ случать убійства, страданіе бываеть мгновенное, а удовольствіе продолжается; которое же изъ нихъ больше? Если убійство совершено, напримъръ, для полученія наслідства, то польза этого дійствія можеть иногда далеко перевышивать вредь, а между темъ самъ Бентамъ признаетъ, что въ этомъ случав страхъ, возбуждаемый въ другихъ членахъ общества, вовсе не такъ великъ \*). Становится ли оно оть этого менње преступнымъ? Въ случат похищенія собственности, Бентамъ также признаетъ, что удовольствіе виновнаго нерадко перевашиваеть страданія потерп'явшаго, и только опасенія постороннихъ лицъ заставляють законодателя считать эти дъйствія преступными. Но если все сводится къ безопасности, то зачемъ вводить въ расчетъ такіе факторы, которые ни къ чему не служать и которыхъ опредълить нельзя? Достаточно одной безопасности; это — начало простое, которое вытекаеть существеннъйшихъ потребностей общества и принимается во вниманіе встми законодательствами въ мірѣ, независимо отъ началъ утилитаризма. Последній вносить сюда только ненужные элементы и затрудняеть задачу, которая рышается очень просто.

Замътимъ притомъ, что производя свою ариеметическую операцію, Бентамъ совершенно оставляєть въ сторонъ то, что онъ могъ бы назвать удовольствіемъ втораго разряда, именно, надежду на безнаказанность, возбуждаемую во всъхъ тъхъ, которые имъють поползновеніе совершить преступное дъйствіе. Если мы примемъ въ соображеніе и этотъ



<sup>\*)</sup> Pr. du Code Pénal, 1-ère part. ch. VII.

факторъ, то задача еще болъе осложнится и подчасъ сдълается совершенно неразръшимою. сравнить, напримъръ, страданіе, которое терпять одни вследствіе опасенія потерять свое имущество, съ удовольствіемъ, возбуждаемымъ въ другихъ надеждою присвоить себъ чужое имущество? Если мы возьмемъ количество ощущающихъ лицъ, то перевъсъ окажется на сторонъ послъднихъ, ибо неимущихъ гораздо болъе, нежели имущихъ. Чтобы склонить весы на сторону наказанія, надобно прибегнуть къ злу третьяго разряда, то есть, принять въ расчеть всеобщее уменьшение средствъ, которое должно произойти отъ непрочнаго состоянія собственности. Но это касается только техъ преступленій, которыя дъйствительно угрожають опасностью всъмъ. Между темъ, есть много такихъ, которыя не имеють этого характера. Самъ Бентамъ замъчаетъ, что опасеніе темъ меньше, чемъ спеціальнее положеніе преступника, и чъмъ менъе лицъ, находящихся въ томъ же положеніи. Такъ наприм'тръ, кража, совершенная опекуномъ, возбуждаеть гораздо менъе опасеній, нежели простое воровство •). Спрашивается: какъ поступить туть законодатель съ своимъ ариеметическимъ вычисленіемъ? Удовольствіе опекуна, присвоившаго себъ чужое имущество, можеть быть гораздо болъе, нежели потеря обиженнаго. Если же мы возьмемъ въ разсчеть страхъ, возбуждаемый подобнымъ поступкомъ во всъхъ другихъ лицахъ, состоящихъ подъ опекою, то нельзя не обратить вниманія на удовольствіе, ощущаемое всвии другими

<sup>\*)</sup> Princip. du Code Pén. 1-ère part. ch. VII; Intr. to the Pr. of Mor. and Leg. ch. XIII, § 1. Works. I.

опекунами, которые могуть при случав присвоить себв чужое имущество. Гдв же будеть перевысь? Очевидно, что данныя, которыя допускаеть утилитаризмъ, ускользають здвсь отъ всякаго опредвленія. Чтобы разрышить задачу, мы должны сказать, что нарушеніе довырія вообще должно считаться преступленіемъ; но тогда къ чему служить вся эта ариеметическая операція?

Бентамъ приводить и другой примъръ, гдъ невозможность оцънки выступаеть еще ярче. Дътоубійство, совершаемое изъ желанія скрыть незаконную связь или по бъдности, когда родители не въ состояніи содержать дітей, вовсе уже не угрожаеть опасностью остальнымъ членамъ общества. Все ограничивается минутнымъ страданіемъ жертвы, которая, по выраженію Бентама, «перестала существовать прежде, нежели узнала жизнь», -- страданіе, ускользающее отъ всякой оценки. Съ другой стороны, этому противополагается чувство женщины, которая пожертвовала естественною любовью къ ребенку желанію избавить себя отъ страданій, причиняемыхъ стыдомъ. По теоріи Бентама, подобный поступокъ долженъ считаться добродътелью, ибо здъсь меньшее удовольствіе приносится въ жертву большему. Съ точки зрвнія утилитаризма, было бы въ высшей степени нельпо, если бы законъ требоваль оть матери, чтобы она подвергалась постояннымъ страданіямъ за то, что искала удовольствія, когда притомъ эти страданія устраняются такъ легко. Еще высшею добродътелью должно считаться убійство ребенка родителями, находящимися въ бъдности. Тутъ они не только сами себя избавляють оть обузы, но предупреждають вместе съ темъ будущія страданія новорожденнаго, для котораго лучше вовсе не существовать, нежели жить подъ постояннымъ гнетомъ нишеты. Однако Бентамъ не дълаетъ этихъ выводовъ. «Дътоубійство, говорить онъ, не можеть быть наказано, какъ главное преступленіе, ибо оно не производить зла перваго и втораго разрядовъ; но оно должно быть наказано, какт шагт къ другимъ преступленіямь, изъ котораго можно сділать заключеніе противъ характера двятеля. Надобно какъ можно болве укрвплять чувство уваженія къ человъчеству и внушать отвращение ко всему, что ведеть къ привычкамъ жестокости» \*). Спрашивается: есть ли возможность установить болъе тираническій мотивъ для законодательства? Если при опредъленіи наказанія будеть имъться въ виду не дъйствительно совершенный поступокъ, а только общій характеръ дъятеля, если само по себъ безвредное или даже полезное дъйствіе будеть наказываться, какъ шагъ къ дъйствіямъ преступнымъ, то никто ни единой минуты не можеть считать себя безопаснымъ. Не говоря о томъ, что подобный законъ противоръчить собственному ученію Бентама, который не допускаеть разсмотранія внутреннихъ мотивовь дайствія, а требуеть, чтобы законодатель обращаль вниманіе единственно на последствія. Дело въ томъ, что въ этомъ случав надобно было или объявить двтоубійство добродітельнымъ поступкомъ или отступиться отъ своихъ началъ. Движимый человъколюбіемъ, Бентамъ предпочелъ последнее; но такъ какъ настоящаго основанія у него все-таки не было, то

<sup>\*)</sup> Pr. du Code Pénal. 1-ère part. ch. XII; Intr. to the Pr. of Mor. and Leg. ch. XIII, § 2: A case in which there is no alarm. Works, I.

Digitized by Google

онъ принужденъ былъ прибъгнуть къ доводу, который превосходитъ все, что могъ бы изобръсти величайшій тиранъ.

Этихъ примъровъ достаточно для доказательства, что теорія Бентама совершенно неприложима къ законодательству. Туть требуется ариеметическая операція, которой данныя большею частью ускользають отъ всякаго определенія, и которая ведеть единственно къ тому, что эло представляется добромъ, а добро зломъ. Въ дальнъйшихъ выводахъ, эта система влечеть за собою не меньшія несообразности. Такъ, напримъръ, мы должны признать, что чъмъ больше удовольствіе преступника, тімь дійствіе менъе преступно, ибо здъсь меньшій избытокъ зла; между тымь, именно эти дыйствія должны подлежать самымъ строгимъ наказаніямъ, ибо для противовъса сильнъйшимъ соблазнамъ нужны сильнъйшія средства, какъ признаетъ и самъ Бентамъ \*). Однимъ словомъ, куда бы мы ни обратились, вездъ мы встръчаемъ противоръчіе или непослъдовательность. И вся эта сложная и искусственная механика изобрътается для того, чтобы устранить самыя простыя и ясныя понятія, на которыхъ основаны всв законодательства въ міръ. И теорія и практика одинаково признають за человѣкомъ извѣстную область свободы, которая называется правомъ, и нарушеніе которой воспрещается законодателемъ. Поэтому преступленіе есть преступленіе совершенно независимо оть удовольствій и страданія, ощущаемых лицами. Какъ бы велико ни было удовольствіе преступника, оно не принимается въ расчетъ, именно потому, что это удовольствіе неправомфрное. Даже край-

<sup>\*)</sup> Pr. du Code Pén. 3-ème part. ch. 2.

няя нужда, гдѣ дѣло идетъ уже не объ удовольствіи, а о спасеніи человѣка, допускается только какъ обстоятельство, уменьшающее вину. Но Бентамъ устраняетъ самое понятіе о правѣ, признавая въ человѣческихъ дѣйствіяхъ одну только практическую цѣль, которая сводится къ чисто субъективнымъ ощущеніямъ. Поэтому онъ долженъ былъ запутаться въ безвыходный лабиринтъ.

При такомъ взглядь не было, конечно, возможности провести опредъленную границу между правомъ и нравственностью. По теоріи Бентама, эти два начала сливаются. Цёль нравственности и законодательства одна и таже — счастіе человічества; лица, которыя имъются въ виду, тъже самыя. Различіе состоить вь томъ, что законодатель действуеть преимущественно посредствомъ наказаній, тогда какъ нравственность опирается на другія санкціи. Поэтому область посл'ядней шире: она простирается на вст человтческія дтйствія, между тты какть законодатель не всегда полагаеть наказаніе за проступки. Онъ останавливается тамъ, гдв происходящее отъ наказанія зло перевішиваеть производимое имъ добро. Такимъ образомъ, граница между законодательствомъ и нравственностью опредъляется тыми случаями, гдв наказаніе было бы безполезно \*). Но какъ опредълить эти случаи? Здъсь открывается самый широкій просторъ разнообразнайшимъ практическимъ соображеніямъ. Самъ Бентамъ сознается, что часто расчеть туть чисто гадательный \*\*). По-

<sup>\*)</sup> Intr. to the Pr. of Mor. and. Leg., ch. XIX, §§ 8--13; Pr. de Leg., ch. 12.

<sup>••)</sup> Intr. to the Pr. of. Mor. and. Leg., ch. X, § 13: it is evident however, that all this can be but guess-work.

этому мы встрвчаемъ у него самыя противоположныя воззрѣнія насчеть объема законодательной дъятельности. Съ одной стороны, во имя пользы, онъ распространяеть вліяніе правительства на всъ сферы человъческой жизни. «Правитель, говорить Бентамъ, можетъ разсматриваться, какъ народный воспитатель; можно сказать даже, что подъ предусмотрительнымъ и внимательнымъ правленіемъ, самый частный наставникъ наконецъ даже отецъничто иное, какъ повъренный или намъстникъ правителя, съ тъмъ только различіемъ, что власть перваго временная, тогда какъ власть последняго простирается на всю жизнь. Вліяніе этой причины громадно: оно распространяется почти на все, или, лучше сказать, оно обнимаеть собою все, кромъ темперамента, расы и климата; ибо самое здоровье можеть въ нъкоторыхъ отношеніяхъ отъ него зависъть, вслъдствіе устройства полиціи, обилія жизненныхъ средствъ, заботы объ устраненіи вредныхъ вещей. Способъ направлять воспитание и распредълять должности, награды и наказанія опредъляеть физическія и нравственныя свойства народа» \*). Съ этой точки эрвнія, Бентамъ совітуєть полагать наказанія даже за дъйствія, совершенно выходящія изъ юридической области, напримъръ, за опущеніе обязанностей благотворительности. Онъ находить, что постановленія современныхъ законодательствъ могуть быть въ этомъ отношеніи значительно расширены \*\*). Но рядомъ съ этимъ изображается картина совершенно другаго рода. Самый законъ

<sup>\*)</sup> Pr. de. Lég., ch. IX, sect. 2; Introd. to the Pr. of. Mor., ch. VI. § 41.

<sup>\*\*)</sup> Pr. de Lèg. ch. XII, 3; Intr. to the Pr. of Mor. ch. XIX, § 19.

есть эло, ибо, ственяя людей, онв уничтожаетв некоторыя удовольствія; правительства, какті медики, имъють только выборъ золъ различнаго рода \*). Поэтому надобно употреблять это средство только тамъ, гдв оно дъйствительно оказывается необходимымъ. Вообще, людямъ следуетъ предоставить самый широкій просторь во всёхъ тёхъ случаяхъ, когда они могуть наносить вредъ только себъ, ибо они сами лучшіе судьи своихъ поступковъ. Законодательство должно только мёшать имъ вредить другъ другу. Точно также и въ благотворительности, законъ долженъ опредълять лишь общія мъры, предоставивъ подробности частной благотворительности, которая обязана своею энергіею частной лицъ \*\*). Поэтому Бентамъ считаетъ, вообще, полезнымъ расширить по возможности область нравственности и ограничить сферу правительственной дъятельности. Законодательство, говорить онъ, слишкомъ часто дълало вторженія на почву, которая ему не принадлежитъ \*\*\*).

Очевидно, что тутъ господствуетъ полнѣйшая неопредѣленность понятій. Правительству поставляется самая обширная задача: счастіе всѣхъ гражданъ, забота о наибольшей суммѣ удовольствій для всѣхъ; но за тѣмъ оказывается, что эта задача должна быть введена въ гораздо болѣе тѣсные предѣлы, и притомъ безъ какого бы то ни было руководящаго начала, на основаніи котораго можно было бы опредѣлить, что входитъ и что не входитъ въ кругъ дѣятельности государственной власти.

<sup>\*)</sup> Pr. de Lég. ch. X.

<sup>\*\*)</sup> Pr. de Lég. ch. 12.

<sup>\*\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 2.

Въ первоначальномъ изложении своей системы Бентамъ етарался разграничить законодательство и нравственность еще другимъ способомъ. Цель ихъ одна и таже; но нравственность касается отдъльнаго человъка, а законъ имъетъ въ виду цълое общество \*). Очевидно, однако, что это различіе не имфетъ значенія, ибо, по теоріи Бентама, общественное счастіе ничто иное, какъ сумма частныхъ удовольствій. самъ Поэтому, впоследствии Бентамъ отъ этихъ опредъленій. Въ Деонтологіи цълью нравственности прямо поставляется общественное счастіе \*\*). Такимъ образомъ, нравственность является необходимымъ восполненіемъ закона. Она должна дать общественному двигателю всю силу личнаго мотива, доказавши каждому, что личный его интересъ, который неизбъжно составляеть главное его побужденіе, теснейшимъ образомъ связанъ съ общимъ, и что безнравственное дъйствіе есть плохой расчеть \*\*\*). Это тъже начала, которыя проповъдываль уже Гельвецій; новаго туть ничего нъть. Такъ же какъ и его предшественникъ, Бентамъ утверждаетъ, что порокъ есть только невърная оцънка различныхъ удовольствій и страданій; добродітелью же предпочтеніе большаго удовольствія называется меньшему \*\*\*\*).

Но опредъляя такимъ образомъ основныя понятія нравственности, Бентамъ не совсъмъ послъдовательно ограничиваеть добродътель тъми дъйствіями, въ которыхъ есть усиліе и жертва. Иначе, говорить онъ,

<sup>\*)</sup> Intr. to the Pr. of. Mor. and Leg. ch. XIX, § 20.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Тамъ же, гл. 8, 10.

будеть просто удовольствіе, а не добродітель. Послъдняя должна бороться не только съ личными наклонностями человъка, но иногда и съ наклонностями всего человъческаго рода, и когда она торжествуеть надъ теми и другими, она достигаеть высшей степени своего совершенства \*). Спрашивается: почему же жертва, которая сама по себъ есть зло, считается необходимою принадлежностью нравственнаго добра? При этомъ Бентамъ тутъ же замвчаеть, что съ привычкою исчезаеть самое чувство жертвы, и тогда добродътель становится совершенною \*\*). Какимъ же образомъ одно вяжется съ другимъ? Очевидно, что Бентамъ ввелъ это ограниченіе единственно съ цълью устранить тъ нельшыя последствія, къ которымъ приводить понятіе о добродътели, если мы будемъ подводить подъ него всякое дъйствіе, производящее удовольствіе устраняющее страданіе. Такъ, въ примъръ, приводимомъ самимъ Бентамомъ, мы должны будемъ считать добродьтельнымъ человька, который уклонился въ сторону, потому что другой замахнулся на него палкою. Однако, это непоследовательное ограничение понятія не спасаеть насъ оть нельпостей. Принявши опредъление Бентама, мы все-таки должны признать добродетельнымъ человека, который отказывается отъ завтрака, чтобы имъть болъе аппетита за объдомъ, или превозмогаетъ свою лънь, чтобы купить себъ мягкій тюфякъ.

Дъло въ томъ, что здъсь, такъ же какъ у французскихъ матеріалистовъ, физическія удовольствія не

<sup>\*)</sup> Тамъ же, гл. 10; тоже, II, Введ.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, гл. 10.

только цвнятся наравив съ нравственными, но ставятся выше последнихъ. Бентамъ считаетъ ихъ даже исключительнымъ предметомъ нравственности. «Источники счастія, говорить онъ, двоякаго рода: физическіе и умственные; моралисты занимаются преимущественно первыми. Развитіе ума, произведеніе удовольствія дъйствіемъ чисто умственныхъ способностей принадлежать къ другой отрасли знанія» \*). «Всв способности воображенія и мысли, говорить онъ въ другомъ мъстъ, приводятся къ тълеснымъ удовольствіямъ и подчиняются последнимъ... Наслажденія мысли не отличаются, следовательно, по своей природь, оть удовольствій тьлесныхъ; напротивь, первыя потому только имъють цъну, что они представляють неопредъленный, а потому преувеличенный образъ наслажденій, ожидаемыхъ тьломъ» \*\*). «Говорить объ удовольствіяхъ, которыя не доставляются внешними чувствами, тоже, что говорить слепымъ о цвътахъ, глухимъ о музыкъ и о движеніи лишеннымъ жизни» \*\*\*). Бентамъ опровергаетъ и обыкновенныя возраженія, которыя приводятся моралистами противъ физическихъ удовольствій, именно, что они низки, кратковременны и непрочны. Слово низкій, говорить онъ, не имъетъ смысла: всякій человъкъ, не лишенный разсудка, всегда будеть предпочитать жизнь, исполненную такъ называемыхъ удовольствій, безъ примъси страданія, жизни украшенной благородными удовольствіями, перемѣшанными съ страданіями. Кратковременность же вознатымь, что удовольствія повторяются. граждается

<sup>\*)</sup> Deontol. II, ch. 1.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. II, ch. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Deontol. II, ch. 5.

Если ихъ много, то нѣтъ нужды, что каждое изъ нихъ непродолжительно. Что касается, наконецъ, до ихъ непрочности, то изъ того, что ихъ можно лишиться, не слѣдуетъ, что ихъ не нужно пріобрѣтатъ. Напротивъ, чѣмъ непріятнѣе лишеніе, тѣмъ выгоднѣе пріобрѣтеніе: надобно только стараться ихъ получить и удержатъ. Всѣ эти возраженія, по мнѣнію Бентама, ничто иное, какъ пустыя слова \*).

Въ силу такого воззрѣнія, Бентамъ старается свести къ физическому ощущенію все, что обыкновенно ценится людьми. Даже целомудріе и скромность онъ причисляеть къ добродътелямъ, потому что видить въ нихъ утонченность сладострастія, при чемъ онъ восклицаетъ: «такъ ничтожно различіе, такъ нельпо разграничение, такъ пагубенъ разрывъ, которые установляють между выгодою и долгомъ, между добродътельнымъ и пріятнымъ!» \*\*) По теоріи Бентама, публичныя женщины должны считаться самыми добродътельными изъ всъхъ, потому что онъ доставляють удовольствіе наибольшему количеству людей, притомъ безъ всякихъ хлопотъ и страданій. Но, какъ мы не разъ уже могли зам'тить знаменитый юристь не всегда последователень въ своихъ взглядахъ. Мысль его не останавливается ни передъ чъмъ, но естественное чувство воздерживаетъ иногда слишкомъ смелые выводы. Настоящая цель его заключается не въ томъ, чтобы каждый стремился единственно къ чувственнымъ наслажденіямъ, а въ томъ, чтобы доставить всемъ наибольшую сумму удовольствій, не лишая человіка никакого пріятнаго

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 3.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. II, ch. 2.

ощущенія, могущаго украсить жизнь. Но поверхностный взглядь на удовольствіе заставляєть его ставить всё ощущенія на одну доску, и чувственныя, какъ боле осязательныя, выше другихъ; поэтому онъ приходить къ положеніямъ, которыя уничтожають всё нравственныя понятія.

Окончательно Бентамъ приводить всв добродвтели къ двумъ: къ личному благоразумію и къ доброжелательству. Последнее опять сводится къ первому, ибо, въ сущности, дъйствуя на пользу другихъ, человъкъ всегда имъетъ въ виду только себя. Поэтому доброжелательство подчиняется эгоизму\*). Бентамъ старается оправдать это положение теоріею наибольшаго счастія. «Если бы каждый челов'якь, говорить онъ, расположенъ былъ жертвовать своими наслажденіями наслажденіямъ другихъ, то ясно, что общая сумма удовольствій черезъ это уменьшилась бы, и даже совершенно бы уничтожилась. Результатомъ было бы не всеобщее счастіе, а всеобщее несчастіе» \*\*). Казалось бы наобороть, что общая сумма удовольствій должна уменьшаться тамъ, гдв каждый думаеть только о себъ, жертвуя чужимъ счастіемъ своей собственной пользъ. Пожертвование собою для другихъ ведетъ къ согласію, пожертвованіе другими для себя ведеть къ борьбъ, а борьба, очевидно, составляеть главный источникъ страданій въ человъчествъ. Но эгоистическая теорія не допускаеть безкорыстнаго самоотверженія; она заставляеть вид'ьть въ другомъ только средство для личныхъ целей, а это неизбъжно ведеть къ всеобщей борьбъ, то есть, къ уменьшенію суммы счастія между людьми.

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 13.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 15.

Говоря о личномъ благоразуміи, Бентамъ даетъ различныя правила, какъ следуеть избавлять себя отъ непріятныхъ ощущеній \*). Но нравственнаго въ этихъ правилахъ нътъ ничего. Отношенія человъка къ самому себъ тогда только получають нравственный характерь, когда онь имветь въ виду правственный идеаль, съ которымъ онъ старается сообразовать свое поведеніе. Но когда все ограничивается взвышиваніемь удовольствій, то въ результать можеть выдти только полнъйшій произволь. Тогда все становится дъломъ личнаго вкуса. Такъ какъ никто не можеть судить о чужихъ удовольствіяхъ, то никто не можеть сказать другому, что онъ дълаеть плохой расчеть. По выраженію самого Бентама, всякій лучшій судья ціны своих удовольствій и страданій \*\*). Следовательно, для нравственной науки туть нъть мъста. Такъ напримъръ, Бентамъ говорить, что если взвесить, съ одной стороны, удовольствіе, съ другой стороны, непріятныя последствія, проистекающія отъ пьянства, то человъкъ вырожнию увидить, что онъ слишкомъ дорого покупаеть свое наслажденіе; онь увидить, что нравственность и собственное его счастіе сов'ятують ему избъгать этого излишества \*\*\*). А если онъ находить, что удовольствіе выше непріятныхъ последствій? Что можеть сказать туть нравственность? Съ утилитарной точки зрвнія, добродьтель состоить въ предпочтеніи большаго удовольствія меньшему; следовательно, нравственность должна советовать ему пить, какъ скоро въ этомъ состоить высшее его наслажде-

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 11; II, ch. 2.

<sup>\*\*)</sup> Deont. II, ch. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Deont. I, 11.

ніе. И чемъ больше жертвы, которыя онъ приносить этой страсти, тъмъ выше становится его добродътель, пока, наконецъ, вследствіе привычки, самая жертва сдълается для него нечувствительною, и онъ дойдеть до состоянія полнаго отупенія; тогда добродетель его достигнеть высшей степени совершенства. Тоже относится, напримъръ, и къ игръ. Человъкъ чуждый этой страсти можеть считать ее пагубною; но тоть, кто одержимъ ею, ставитъ игру выше всего на свъть. Бентамъ увъряеть, что страданія, проистекающія оть проигрыша тысячи рублей, превышають удовольствіе оть выигрыша той же суммы \*); но страстные игроки находять, напротивь, что чемь больше проигрышъ, тъмъ выше наслажденіе, тогда какъ къ выигрышу они остаются совершенно равнодушны. Что же можеть возразить противъ этого нравственная наука? И туть, следуя началамъ Бентама, она должна объявить эту жертву добродътелью.

Что касается до доброжелательства, положительнаго или отрицательнаго, то здѣсь часто еще менѣе возможно сдѣлать правильный расчеть. Здѣсь выгоды и невыгоды болѣе далеки и менѣе вѣрны, а потому гораздо менѣе побужденій жертвовать личнымъ своимъ удовольствіемъ чужому. Такъ, напримѣръ, Бентамъ говорить о гордости, что она возбуждаетъ непріязнь и враждебныя дѣйствія со стороны другихъ, и при этомъ замѣчаетъ: «доставивъ себѣ это удовольствіе, выигралъ ли человѣкъ что-нибудь? Это зависить от личнаю вкуса, а часто и отъ случая» \*\*). Тоже можно сказать и о всѣхъ расчетахъ такого рода. Поэтому Бентамъ признаетъ, что на-

<sup>\*)</sup> Deont. II, ch. 2.

<sup>\*\*)</sup> Deont. I, ch. 15.

стоящее равновъсіе между личнымъ интересомъ и чужою пользою установляется отчасти правительственною, но еще болье общественною санкцією. Человъкъ дълаетъ добро другимъ и воздерживается отъ зла, главнымъ образомъ, въ виду похвалы общества и репутаціи, которую онъ черезъ это пріобрътаетъ\*). Но что дълать, котда эта санкція не довольно сильна или даже дъйствуетъ неправильно, какъ большею частью бываеть въ человъческихъ обществахъ? Куда въ такомъ случаъ дъвается добродътель?

При такомъ взглядъ исчезаеть, конечно, различіе между безкорыстнымъ доброжелательствомъ и самымъ низкимъ расчетомъ. Мы видъли уже, что Бентамъ совершенно отвергаетъ изследование внутрендъйствія, считая всъ побужденія мотивовъ одинакими. Поэтому онъ ставить на одну доску корыстныя услуги и искреннюю дружбу, такъ какъ послъдствія того и другаго совершенно одинаковы\*\*). Съ этой точки зрвнія, богачь, окруженный льстецами и блюдолизами, которых онъ кормить и поить, представляеть картину полнъйшей добродътели, ибо здъсь происходить постоянный обмънь удовольствій, безъ всякой примѣси страданій. Бентамъ прямо говоритъ, что личное благоразуміе предписываеть намъ оказывать всевозможныя услуги высшимъ, насколько это совмъстно съ собственною нашею пользою. Раболъпство вовсе не противно нравственности; оно воздерживается только принятыми въ обществъ обычаями. Тамъ, гдъ разстояніе между классами больше, оно становится даже не-

<sup>\*)</sup> Deont. I, ch. 12.

<sup>\*\*)</sup> Deont. I, ch. 15.

обходимымъ условіемъ общежитія. На Востокъ личное униженіе является средствомъ самосохраненія, и самое низкое раболъпство требуется благоразуміемъ \*). Такимъ образомъ, низкопоклонство возводится въ добродътель. Точно такъ же и тщеславіе, по теоріи Бентама, представляется добродітелью, ибо оно побуждаеть насъ искать благосклонности другихъ, чтобы пріобръсти отъ нихъ похвалу \*\*). Напротивъ, безкорыстное самоотверженіе, при которомъ мы даемъ болъе, нежели получаемъ, признается чистымъ безуміемъ \*\*\*). Таланты и доблесть подчасъ становятся пороками: «на общественномъ поприщѣ, говоритъ Бентамъ, лучшій борецъ можетъ возбудить чувства ревности и зависти въ душъ всъхъ другихъ борцовъ, а между тъмъ онъ не въ состояніи произвести никакого соотв'єтствующаго удовольствія» \*\*\*\*). Оказывается, слѣдовательно, что добродетель, за которую Аристидь быль изгнань своими согражданами, въ сущности должна считаться порокомъ.

Изъ этихъ примъровъ можно убъдиться, что нравственная теорія Бентама не въ состояніи выдержать сколько-нибудь серіозной критики. Гельвецій, отправляясь отъ односторонняго начала, пролагаль дорогу и держался болье въ области общихъ соображеній. Бентамъ отвергъ метафизическія основанія ученія, которыя могли служить ему опорой, и принялъ одни лишь практическія послъдствія; но эти послъдствія онъ проводилъ во всъхъ подробно-

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 15.

<sup>\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 15.

<sup>\*\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 14.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Deontol. I, ch. 15.

стяхъ, не смущаясь никакими нельпостями, представлявшимися ему на пути. Противодъйствіемъ этому направленію являлось только искреннее человъколюбіе автора, которое заставляло его иногда принимать положенія, несогласныя съ его началами. Въ Деонтологи болъе, нежели въ Началахъ Нравственности и Законодательства, общее счастие сводится къ личному; но проистекающая отсюда большая ясность и последовательность мысли отнюдь не могли служить въ пользу нравственности. Изъ этого все-таки не могло выдти ничего, кромъ полнаго хаоса понятій. Можно только удивляться тому, что и въ новъйшее время въ Англіи такіе люди, какъ, напримъръ, Джонъ Стюартъ Милль, объявляють себя учениками и послъдователями Бентама. Это служить явнымъ доказательствомъ того невысокаго уровня философскаго пониманія, который господствуєть у Англичанъ. На материкъ на этотъ счеть едва ли существуеть разногласіе между людьми, знакомыми съ дъломъ.

Взглянемъ теперь на критическую дѣятельность Бентама, которая составляеть одну изъ существенныхъ его заслугъ на юридическомъ поприщѣ. Если у него не было философскаго взгляда, если онъ, вообще, неспособенъ былъ понимать внутренній смыслъ какого бы то ни было начала, то у него нерѣдко является значительная тонкость въ усмотрѣніи слабыхъ сторонъ, преимущественно въ практическомъ приложеніи чужихъ системъ. Это относится въ особенности къ первому періоду его дѣятельности, когда онъ не увлекался еще односторонними демократическими тенденціями. Въ эту пору онъ былъ весьма далекъ отъ индивидуализма. Стоя

на средней, утилитарной почвь, онъ направляль свою критику, какъ противъ консервативныхъ мнъній, такъ и противъ либеральныхъ, въ томъ видь, какъ они являлись у французскихъ мыслителей XVIII-го въка. Согласно съ требованіями своей теоріи, онъ самую свободу измѣрялъ пользою, ею приносимою, отвергая ее, какъ самостоятельное начало. «Мало словь, которыя были бы такъ пагубны, какъ слово свобода и его производныя, говорить Бентамъ. Когда опо не синонимъ каприза и догматизма, оно представляеть собою понятіе о хорошемъ правительствъ, и если бы міръ былъ такъ счастливъ, что послѣднее понятіе заступило бы въ общественномъ мнъніи то мъсто, которое похитило въ немъ это созданіе умозрѣнія, называемое свободою, народы избѣгли бы тахъ безумствъ и преступленій, которыя осквернили и задержали ходъ политическихъ преобразованій. Обычное опредъленіе свободы, что она состоить въ правѣ дѣлать все, что не запрещено законами, показываеть, съ какою небрежностью употребляются слова въ обыкновенныхъ ръчахъ и сочиненіяхъ. Ибо если законы дурны, тогда что станется съ свободою? a если они хороши, то къ чему она служить? Выраженіе хорошіе законы имфеть опредъленный и понятный смысль: они ведуть къ явно полезной цёли, съ помощью очевидно приличныхъ средствъ. Но когда госпожа Роланъ вздумала установить различіе между свободою и своеволіемъ, она могла ласкать ухо гармоническими словами, но она ничего не говорила разуму»\*).

Мы видели, что Бентамъ отвергалъ и понятіе о правахъ, иначе какъ въ смысле законныхъ поста-

<sup>\*)</sup> Deontol. II, ch. 1.

новленій, ограждающихъ человіческую діятельность. Слово естественное или прирожденное право, по его мнънію, есть чисто метафорическое. Естественны въ человъкъ свойства и способности; право же есть установленная закономъ гарантія, охраняющая дібствіе этихъ свойствъ и способностей. Поэтому нельзя не видъть полнаго извращенія всъхъ понятій въ поставленіи естественнаго права выше положительныхъ законовъ, какъ дълають даже консервативные писатели. Это значить дать оружіе въ руки всемъ революціонерамъ. Нѣтъ ни одного государства въ мірѣ, которое могло бы держаться одни сутки, если бы всякій, въ своей совъсти, считаль себя въ правъ не повиноваться законамъ, которые, по его понятіямъ, несогласны съ естественнымъ правомъ. «Въ этомъ противозаконномъ смысль, говорить Бентамъ, слово право является величайшимъ врагомъ разума и самымъ страшнымъ разрушителемъ правительствъ. Невозможно разсуждать съ фанатиками, вооруженными естественнымъ правомъ, которое каждый понимаеть по своему и прилагаеть, какъ ему заблагоразсудится, изъ котораго онъ не можеть ничего уступить, ничего откинуть, которое столь же непреложно, какъ и непонятно, которое въ его глазахъ священно, какъ догматъ, и отъ котораго онъ не можеть отклониться безъ преступленія. Вмісто того, чтобы обсуждать законы по ихъ последствіямъ, вместо того, чтобы опредълить, хороши они или дурны, эти фанатики разсматривають ихъ въ отношеніи къ этому мнимому естественному праву: то есть, они замъняють сужденія опыта всьми химерами своего воображенія» \*).

<sup>\*)</sup> Princ. de Lég. ch. XIII, 10.

Съ этой точки зрвнія Бентамъ, въ своихъ Анархическихъ Софизмахъ, подвергъ обстоятельному разбору Объявленіе о правахъ человъка и гражданина, изданное французскимъ Учредительнымъ Собраніемъ 1789 года. Онъ котълъ доказать, «что эти естественныя, неотчуждаемыя и священныя права никогда не существовали, что эти права, которыя должны служить руководствомъ для законодательной и исполнительной власти, могутъ только сбить ихъ съ толку, что они несовмъстны съ сохраненіемъ какой бы то ни было конституціп, и что граждане, требуя ихъ, просили бы только анархіи» \*\*).

Послъдуемъ за его критикою.

Статья 1. Всп люди рождаются и остаются свободными и равными въ правахъ. Общественныя различія могуть быть основаны единственно на общей пользь. Все это ложно, говорить Бентамъ. Люди, напротивъ, рождаются и долго остаются въ состояніи полной зависимости. Ребенокъ можетъ жить только чужою помощью и долго нуждается въ руководствъ. Даже о взрослыхъ нельзя утверждать, что они остаются свободными. Это можно говорить только о дикихъ, а не о тъхъ, которые живутъ въ государственномъ порядкъ и подчиняются законамъ. Несправедливо и то, будто всв люди остаются равными въ правахъ. Ученикъ не имъеть одинакихъ правъ съ хозяиномъ, сынъ съ отцомъ, жена съ мужемъ, солдать съ офицеромъ. Туть же говорится, что общественныя различія могуть быть основаны единственно на общей пользъ; но если есть различія, то равенство не существуеть. Законодатели, въ од-

<sup>\*)</sup> Soph, Anarch, Préamb. (изд. Дюмона).

номъ и томъ же параграфѣ, съ одной стороны, уничтожаютъ всякое различіе, съ другой стороны, возстановляють то, что они разрушили.

Статья 2. Цпль всякаю политическаю союза заключается въ охраненіи естественныхъ и неотчуждаемыхъ правъ человъка. Эти права суть свобода, собственность, безопасность и сопротивление притьснению. Здъсь господствуеть полнъйшая путаница понятій. Естественныхъ правъ, въ смыслѣ правъ, предшествующихъ правительствамъ и законамъ, вовсе нъть, ибо гдь ньть законовь, тамь ньть ни правь, ни обязанностей. Столь же невърно понятіе о правахъ неотчуждаемыхъ, то есть, ненарушимыхъ, ибо отъ законодательства зависить какъ установленіе, такъ и измънение правъ. Считать какія бы то ни было права неотчуждаемыми — признакъ не только невъжества, но и крайней самоувъренности. Это значить провозгласить себя непогръшимымъ и связать потомства, придавши своимъ законамъ характеръ въчности. Всякій, кто посягаеть на нихъ, объявляется врагомъ человъчества. Столь же невърно предположение, что правительства произошли вслъдствіе добровольнаго соединенія людей. Въ дъйствительности, мы не видимъ ничего подобнаго. Всъ правительства, которыхъ происхождение намъ извъстно, установились силою и упрочились привычкою. Самая фикція договора ни къ чему не служить: она только вводить умы въ заблуждение и отдаляеть ихъ оть настоящаго предмета изследованія. Что за дъло, какъ возникло правительство? Это самое пустое препирательство. Каково бы ни было его про-• исхожденіе, существенный вопросъ состоить въ томъ: хорошо или дурно оно управляетъ? Наконецъ, если мы возьмемъ права, исчисленныя въ статьъ, то намъ представится слъдующая дилемма: или они безграничны, и тогда это полнъйшая анархія, или они ограничиваются законами, и тогда ихъ нельзя считать неотчуждаемыми.

Статья 3. Источникъ верховной власти лежить въ народъ. Никакое общественное тъло, никакое лице не можетъ пользоваться властью, которая не проистекала бы положительно от народа. Если это означаетъ, что властъ можетъ существоватъ лишь тамъ, гдѣ народъ хочетъ повиноваться, то это пошлая и пустая истина. Но если это значитъ, что всякая властъ должна быть основана на народномъ выборѣ, то этимъ отрицается правомѣрностъ всякаго другаго правительства, кромѣ демократическаго. Подобное положеніе ничто иное, какъ орудіе революціи.

Статья 4. Свобода состоить въ возможности дълать все, что не вредить другимь: поэтому, пользование естественными правами человъка ограничивается только обегпечениемъ тъхъ же правъ другимъ членамъ общества. Эти границы могуть быть опредълены только закономъ. Здъсь 1) невърно опредъление свободы, ибо свобода дълать зло есть тоже свобода. Принявши это опредъленіе, никогда нельзя знать, въ чемъ заключается свобода, ибо все можеть быть вредно для другихъ. Въ силу этого начала, судья не въ правъ наказать преступника, потому что наказаніе вредить послъднему; положение крайне нелъпое, но вытекающее изъ посылки. 2) Въ этой стать выставляется, какъ безусловное правило, то, что можеть составлять только конечную цель законодательства. 3) Тутъ говорится о границахъ права, тогда какъ въ предыдущихъ статьяхъ права были объявлены безграничными и неприкосновенными.

Статья 5. Законъ можеть запретить только дъйствія вредныя обществу. Не дозволяется препятствовать тому, что не запрещено закономь, и принуждать кого-нибудь дълать то, что закономь не предписано. Это — чисто анархическое правило, которое способно служить только орудіемъ возмущеній; ибо, если законъ не имъеть права запретить извъстное дъйствіе, а между тъмъ его запрещаеть, то подобный законъ недъйствителенъ, и тогда сопротивление становится обязанностью, а повиновеніе - преступленіемъ противъ отечества. Следовало сказать, что законъ долженъ бы воспретить только дъйствія вредныя обществу; тогда правило имъло бы смыслъ. Законодательство, которое держалось бы этого начала, можно считать совершеннымъ. Но неужели же надобно объявлять недействительными все существующія законодательства, потому что они несовершенны?

Статья 6. Законъ есть выражение общей воли. Всь граждане импьють право, лично или черезъ представителей, участвовать въ составлении онаго. Онъ долженъ быть одинаковъ для всъхъ, и когда онъ защищаетъ, и когда онъ наказываетъ. Всъ граждане, будучи равны въ его глазахъ, импьютъ равный доступъ къ общественнымъ чинамъ, мъстамъ и должностямъ, сообразно съ своею способностью, и безъ всякаго инаго различія, кромъ добродьтели и талантовъ. Ото статья представляетъ каосъ предложеній, не имъющихъ общей связи. Заимствованное у Руссо опредъленіе закона, какъ выраженіе общей воли, явно ложно, ибо въ самыхъ демократическихъ государствахъ право голоса да-

леко не простирается не только на всѣхъ гражданъ безъ исключенія, но и на большинство ихъ. Этимъ правиломъ уничтожаются всѣ существующія правительства: во всѣхъ государствахъ въ мірѣ законы объявляются недъйствительными, если всѣ граждане безъ исключенія не участвовали въ составленіи ихъ. Кромѣ того, здѣсь проповѣдуется всеобщее равенство, не допускающее изъятій, между тѣмъ какъ изъятія нерѣдко требуются общимъ благомъ. Вообще, можно полагать, что это увлекающее слово равенство несовмѣстно съ началомъ общей пользы.

Этихъ примъровъ достаточно, чтобы характеризовать критику Бентама и отношение его къ началамъ, выработаннымъ французскою философіею XVIII-го въка. Многое здъсь, безъ сомнънія, чрезвычайно мътко. Нельзя не сказать, однако, во-первыхъ, что Бентамъ придалъ Объявленію правт значеніе положительнаго законодательнаго памятника, тогда какъ Учредительное Собраніе имьло въ виду высказать лишь руководящія начала законодательства. Можно согласиться лишь съ тъмъ, что попытка превратить философскія начала въ законодательныя постановленія сама по себъ основана на ложной мысли, а потому должна вести къ совершенно неисполнимымъ требованіямъ на практикъ. Во-вторыхъ, сама критика, какъ и можно было ожидать, грешить односторонностью. Начало права отрицается во имя начала пользы. Между темъ, въ этомъ отрицаніи лежить глубокое противоръчіе, которое подрываеть въ самомъ корнъ выводы Бентама. Внимание къ пользъ человъка тогда только получаеть истинное значеніе, когда человъкъ разсматривается, какъ разумно-нравственное существо, одаренное свободою и имфющее

права. Совершенно справедливо, что права человъка не составляють неизмъннаго и непреложнаго кодекса, который стоить выше положительныхъ законовъ, и съ которымъ должны сообразоваться всъ законодательства въ мірф. Въ этомъ отношеніи критика Бентама вполнъ основательна: практическія последствія этого взгляда указаны имъ съ поразительною ясностью. Въ дъйствительности, права подчиняются закону, а не законъ правамъ. Но несомнѣнно, съ другой стороны, что свобода составляеть одно изъ существенныхъ опредъленій самой природы человъка. Поэтому она не создается, а признается закономъ. Ограниченное сначала тесною сферой привилегированныхъ лицъ, это признаніе, съ развитіем законодательства, получаеть большую ширину до тъхъ поръ, пока оно достигаеть наконецъ предъловъ, установляемыхъ требованіями человъческой природы и общественнаго блага. А съ свободою связаны и права, изъ нея истекающія. Человъкъ рождается не только со способностями, какъ говорить Бентамъ, но и съ правоспособностью, последняя опять же не является цельною системой готовыхъ отношеній, но получаеть свое развитіе въ общественной жизни, въ зависимости оть другихъ ея элементовъ. Съ отрицаніемъ начала права, какъ принадлежности человъческаго естества, у человъка отнимается высшее достоинство его природы, и онъ прямо приравнивается къ скоту. «Если животныя, которыхъ мы называемъ низшими, спрашиваетъ Бентамъ, не имъютъ никакого права наше сочувствіе, то на чемъ же основаны права нашей собственной породы?» \*) Но если такъ, то

<sup>\*)</sup> Deontol. I, ch. 1.

почему же не позволено убить человѣка, когда это для насъ и выгодно и безопасно, такъ же, какъ мы убиваемъ быка на жаркое? Недостатокъ философскаго смысла, которымъ вообще страдаетъ Бентамъ, и здѣсь выказывается вполнѣ. Несмотря на мѣткость критики въ практическомъ отношеніи, можно сказать, что самое существо вопроса вовсе имъ не затронуто.

Въ отрывкъ, изданномъ съ его рукописи \*), Бентамъ подвергаеть обстоятельной критикв и приложеніе равенства къ собственности. Объявленіе правъ, Бентамъ, провозгласило всъхъ говорить равными въ правахъ. Изъ этого некоторые выводять, что они должны быть равны и въ отношеніи къ имуществу, и что поэтому всв возникшія въ этой области различія должны быть уничтожены. Но подобная система привела бы къ уничтоженію какъ безопасности, такъ и богатства. Ни одинъ человъкъ, при такомъ порядкъ, не можетъ быть ни единой минуты увъренъ, что онъ будетъ пользоваться темъ, что онъ пріобрель, а потому никто не дасть себъ труда улучшать свое состояніе работою. Всв стануть жить со дня на день. Вследствіе этого, сумма народнаго богатства должна уменьшиться не только временно, но постоянно. Съ какой бы стороны мы ни стали разсматривать систему всеобщаго уравненія, мы увидимъ, что она ведеть къ этому неизбъжно. При равномъ распредъленіи имуществь, средняя цифра, приходящаяся на каждаго, будеть весьма невысока. Для Англіи, напримфръ, можно опредълить ее въ 20 фунтовъ дохода



<sup>\*)</sup> Princ. of the Civ. Code, Appendix: of the Levelling System, Works, I.

или въ 600 фунтовъ капитала. Следовательно, все вещи, которыя своею цінностью превосходять эту сумму, должны быть изъяты изъ обращенія; это чисто потерянное богатство. Сюда относятся, напримеръ, большіе дома, дорогая мебель, лошади, кромъ самыхъ обыкновенныхъ рабочихъ, значительныя библіотеки и собранія; сюда же относятся всъ капиталы, необходимые для улучшенія болье или менъе обширныхъ производствъ, также запасныя деньги, которыя откладываются, напримфръ, при бракъ для поддержанія могущихъ родиться дътей, наконецъ, цена работы всехъ техъ, которые трудятся для удовлетворенія потребностей роскоши. Съ этимъ вмъсть уничтожаются и средства для народной защиты, ибо увеличение податей при такомъ положеніи немыслимо. Между тімь, бідные ничего не выиграють оть такого переворота. Правда, теперешніе рабочіе превратятся въ собственниковъ; но имъ надобно обстроиться, обзавестись хозяйствомъ; откуда же возьмуть они для этого средства? и кто станеть строить для другаго, когда у него есть своя земля? кто станеть даже строить для себя, когда все, что онъ воздвигнеть, можеть снова быть пущено въ раздълъ? Притомъ, все это предполагаеть рабочихъ преданныхъ труду, бережливыхъ и способныхъ противостоять всемъ искушеніямъ. Если и теперь это редко встречается, то что же будеть, когда трудъ и бережливость сделаются просто безуміемъ? Потеряють же не только богатые, но и всь ть, которые своими способностями и трудомъ въ состояніи заработать высшую противъ общаго уровня плату, не говоря о всеобщемъ уменьшеніи богатства въ странъ.

Digitized by Google

Защитники означенной системы, продолжаеть Бентамъ, скажуть, что эти возраженія касаются только крайнихъ послъдствій равенства, между тымь какъ можно держаться благоразумной середины, уничтоживъ только излишки богатства и бъдности. Но дело въ томъ, что здесь нетъ возможности остановиться, ибо самое начало не допускаеть изъятія. Равенство въ прошедшемъ не удовлетворяетъ требованію; нужно равенство настоящее, следовательно постоянно новые передълы. Произвольная остановка на полпути не увеличить безопасности для имущихъ и не уменьшить требованій неимущихъ. Всякій, кто не получиль своей доли, будеть недоволень и заявить, что онь такой же гражданинь, какь и остальные. Результатомъ такихъ передъловъ будеть, въ сущности, уничтожение всякой собственности, всякой увъренности въ будущемъ и всякаго побужденія къ труду; ибо зачёмъ мнё трудиться и отказывать себъ въ чемъ бы то ни было, если всякое уменьшеніе моего состоянія должно быть пополнено изъ чужаго? Все общество раздълится на два класса: съ одной стороны, работящихъ и бережливыхъ, которые будуть рабами остальныхъ, съ другой стороны, лѣнивыхъ и расточительныхъ, которые будутъ наслаждаться сами для себя. Подобный законъ ничто иное, какъ разбой, но въ громадныхъ размърахъ.

Вообще, говорить Бентамъ, страсть къ равенству коренится не въ добродътели, а въ порокъ. Она имъетъ источникомъ не доброжелательство, а злорадство. Приверженцемъ равенства является тотъ, кому невыносимо зрълище чужаго благосостоянія. Между тъмъ, даже при высшей степени совершенства,

до котораго оно можеть дойти, равенство все-таки не достигаеть цъли. Всеобщее уравнение имуществъ даеть только средстви для счастія; но что такое равныя средства при неравенствъ потребностей? Какое мнъ дъло, что мой здоровый и сильный сосъдъ въ состояніи поддержать свою жизнь, если я умираю оть недостатка средствъ для излъченія бользни? Истинное равенство должно быть пропорціонально потребностямъ. Можно сказать, что неравенство, также какъ и подчинение, составляетъ естественное состояніе человъка. Это — то состояніе, въ которомъ онъ всегда былъ, есть и будеть, пока онъ остается человъкомъ. Безусловное равенство безусловно невозможно, также какъ и безусловная свобода. Дъти неизбъжно должны быть подчинены родителямъ; въ семействъ необходимо подчиненіе или жены мужу или мужа женъ. Слъдовательно, для двухъ третей человъческого рода свобода и равенство не могутъ существовать. Если же всеобщая свобода немыслима, то всеобщее равенство возможно только при всеобщемъ подчинении. Всъхъ нельзя сделать равно свободными, но можно всехъ равно сдълать рабами, за исключеніемъ одного лица, которому должны подчиняться остальные. Въ приложеніи же къ собственности, система уравненія можеть привести къ тому, что никто не будеть имъть болпе извъстнаго размъра имущества; но она не въ состояніи достигнуть того, чтобы никто не имълъ мешье. Эта система влечеть за собою только всеобщее разореніе.

Противъ этой критики Бентама ничего нельзя сказать. Она вполиъ основательна и дълаеть честь его таланту.

Возставая противъ индивидуалистическихъ теорій, Бентамъ обличалъ, съ другой стороны, и софизмы консервативной партіи, которая была ему еще ненавистиће. Въ ней онъ встрћчалъ постоянное противодъйствіе всемъ своимъ планамъ для улучшенія законодательства. Консерваторы, характеризуя его ученіе, говорили, что его начало пользы просто вредно. Бентамъ отплачивалъ имъ обличениемъ тъхъ доводовъ, которыми упорные защитники существующаго порядка обыкновенно стараются задержать всякія преобразованія\*). Софизмы этого рода онъ приводить къ слъдующимъ категоріямъ: 1) поклоненіе предкамъ, или доказательство на китайскій манеръ. Извъстное преобразование отвергается потому, что надобно держаться того, что делали отцы. Софизмъ состоитъ въ извращении признаннаго всъми правила, что опытность есть мать мудрости. Здісь, напротивь, мудрость приписывается неопытности, ибо тъ, которые жили прежде насъ, очевидно, имъли менъе опытности, нежели мы. Въ человъческомъ развитіи, прошедшія времена должны считаться не старъйшими, а юнъйшими. Это не значить однако, что мы должны ставить ни во что все, что дѣлалось предками. Напротивъ, ихъ примъры должны служить намъ поученіемъ. Въ этомъ отношеніи, ошибки отцовъ для насъ еще назидательнъе ихъ мудрости. Но это не болъе, какъ матеріалы для соображеній, и мы никакъ не должны выводить отсюда, что, установляя для себя законы, наши отцы могли правильно судить о томъ, что пригодно для нашего времени. 2) Недостатокъ антецедента, или

<sup>\*)</sup> Traité des Sophismes politiques; The book of Fallacies, Works, II.

примъра. Это — видоизмънение того же софизма: преобразованіе отвергается, потому что прежде не было ничего подобнаго. Этимъ способомъ можно отвергнуть все, что делалось до сихъ поръ и что впредь будеть делаться, ибо всякая мера когданибудь является новою. При такомъ возэръніи, улучшенія становятся совершенно невозможными. 3) Страхъ нововведеній. Это опять повтореніе предыдущаго софизма, съ темъ оттенкомъ, что новость считается опасною; почему? потому что она нова. Другой причины нътъ. 4) Софизмъ неизмънныхъ законовъ, связывающихъ потомство. Нъкоторые основывають этоть софизмъ на понятіи о договоръ, обязательномъ для будущихъ поколеній; другіе же, не довольствуясь этимъ, ставять законы подъ покровительство самого Божества и заставляють каждаго правителя присягать, что онъ будеть хранить ихъ ненарушимо. Что касается до первыхъ, то имъ можно отвъчать, что договоръ самъ по себъ есть не цъль, а средство. Цъль его заключается въ пользъ договаривающихся лицъ, а эта польза опредъляется данными условіями и обстоятельствами, которыя бывають различны въ разныя времена. Следовательно, приписать какому бы то ни было правительству право издавать законы, неизменные для будущихъ покольній, значить предоставить сужденіе о польз'в учрежденій тімь, которые не знають обстоятельствъ дела, и отнять это суждение у техъ, которые имъють всъ нужныя для того данныя. Въчные и ненарушимые законы возможны будуть только тогда, когда въ человеческихъ обществахъ установится въчный и неизмънный порядокъ вещей. Что касается до вторыхъ, то ихъ теорія есть верхъ не-

лъпости, ибо въ ней предполагается, что Богъ, который дъйствуеть по въчнымъ законамъ разума и правды, гарантируеть даже безсмысленные, противоръчащіе и вредные уставы, какъ скоро людямъ угодно поставить ихъ подъ защиту присяги. Божественное всемогущество связывается человъческимъ произволомъ. На этотъ софизмъ нельзя смотрѣть преступление противъ иначе. какъ на 5) Авторитеть числа. Преобразование отвергается, потому что оно осуждено общественнымъ мнѣніемъ. Софизмъ заключается въ томъ, что придается значеніе не разумнымъ доводамъ, а ни на чемъ не основанному сужденію, потому только, что оно распространено въ обществъ. Если предлагаемая мъра имъеть противъ себя большинство, то слъдуеть, конечно, пріостановиться и стараться вразумить людей, но это вовсе не причина отвергать безъ разбора полезное преобразованіе. Это — задержка для законодателя, а не доказательство для мыслителя.

Кром'в предыдущихъ софизмовъ, которые пускаются въ ходъ съ цълью окончательно отвергнутъ предлагаемыя нововведенія, есть и софизмы, направленные къ тому, чтобы отложить ихъ на неопредъленное время. Когда нельзя дъйствовать прямо, стараются идти косвенными путями. Такъ, утверждаютъ иногда: 1) что мъра не нужна, потому что никто ея не требуетъ; это — софизмъ квіетиста. Подобный доводъ имълъ бы значеніе, если бы люди всегда громко кричали о томъ, что имъ нужно или непріятно; но есть тысячи причинъ, которыя заставляють ихъ молчать. Въ особенности, это доказательство теряетъ всякую силу въ государствахъ, которыя не пользуются свободою печати. 2) Мъра

объявляется полезною, но преждевременною. Иногда это можеть быть действительно справедливо; но когда это выставляется безъ приведенія причинъ, то подъ этимъ скрывается только пустой предлогъ. 3) Требуется постепенность хода, такъ какъ въ политикъ все должно идти постепенно. И это ничто иное, какъ элоупотребление върной мыслыю, ибо постепенность вовсе не нужна тамъ, гдф дфло можетъ быть сдёлано разомъ. Одного магическаго слова постепенный недостаточно для убъжденія; надобно привести причины. 4) Утверждають, что жалобы напрасны, потому что народъ вообще счастливъ. Это — софизмъ ложныхъ утешеній. Если я страдаю отъ извъстнаго зла, которое можеть быть прекращено, то благосостояние всего человъческаго рода вовсе не причина воздерживаться оть исправленія. 5) Внушается осторожность, потому что предлагаемая мфра составляеть только первый шагъ, за которымъ последують другіе. Это — софизмъ недоверія, который представляеть только болье ловкій обороть ненависти къ нововведеніямъ.

Наконецъ, есть софизмы, посредствомъ которыхъ стараются спутать понятія. Сюда относится, напримъръ, подозрѣніе, брошенное на всякую теорію вообще. Это — софизмъ противниковъ мысли. Теоріи, несомнѣнно, могутъ быть ложныя; ими можно злоупотреблять; но тотъ, кто хочетъ ихъ опровергать, долженъ всякій разъ указать на ихъ недостатки. Отвергать же теоріи вообще, потому только, что существуютъ ложныя теоріи, значитъ требовать, чтобы люди не думали, потому что они часто думаютъ неправильно. Теорія ничто иное, какъ сама мысль; это — знаніе, возведенное въ систему. Поэтому нѣтъ

ничего несправедливъе весьма обыкновенной поговорки: «это хорошо въ теоріи, но дурно на практикъ». Что дурно на практикъ, то всегда основано на невърной теоріи. Къ тому же разряду софизмовъ относится выставленіе препятствія въ вид'в причины, то есть, когда извъстное исправимое зло, которое, въ сущности, составляеть препятствіе благоустройству, выдають за причину благоустройства. Сюда принадлежить также весьма обыкновенная манера отвергать цълый проекть на томъ основаніи, что въ немъ есть частные недостатки. Наконецъ, сюда же относится употребленіе двусмысленныхъ выраженій, которыя ведуть только къ сбивчивости понятій, наприміръ, общихъ терминовъ, которыхъ неопредъленность даеть ложный оттынокъ мысли. Такъ, иногда критику дурныхъ дъйствій правительства или злоупотребленій религіи выставляють въ видѣ нападокъ на правительство и религію вообще. Или же вывзжають на громкихъ словахъ, подъ которыми скрывается только пустота содержанія, напримъръ, на словъ порядокъ. Или же дъйствіе, достойное осужденія, прикрывають добрымъ именемъ; напримъръ, вмъсто подкупъ говорять: вліяніе правительства. Иди же устанавливають мнимыя различія, которыя невозможно провести на дълъ, напримъръ, между свободою и своеволіемъ печати, между умфреннымъ и неумъреннымъ преобразованіемъ, и т. д.

Бентамъ извлекъ этотъ остроумный анализъ политическихъ софизмовъ изъ наблюденій надъ англійскою парламентскою жизнью. Но признавая все значеніе этой тонкой критики, нельзя и здѣсь не замѣтить, что она обращена собственно противъ злоупотребленій мысли и рѣчи. Истинныхъ основаній охранительной системы Бентамъ, въ сущности, вовсе не касался. На это у него не было и чутья. Въ его глазахъ, вся законодательная дъятельность сводилась къ логической операціи, взвъшивающой частныя выгоды и невыгоды предлагаемыхъ мъръ. Болъе общія соображенія были для него недоступны.

Вражда къ консервативному направленію побудила Бентама написать критику и на книгу Блакстона: Комментаріи на законы Англіи, пользовавшуюся громадною популярностью въ его отечествъ. Онъ видълъ въ знаменитомъ юристъ отъявленнаго врага всякихъ преобразованій, а потому подагаль, что благосостояніе человічества неразрывно связано съ опроверженіемъ его взглядовъ. Но мелочной способъ критики увлекъ Бентама до того, что опровержение приняло слишкомъ значительные размеры, а потому онъ рѣшился издать только отрывокъ, въ которомъ разбирается теорія Блакстона о государственномъ устройствъ вообще и приложение этой теоріи, въ общихъ чертахъ, къ англійской конституціи \*).

Надобно сказать, что этоть отрывокъ заключаеть въ себѣ мало существеннаго. Блакстонъ, котораго вся репутація основывалась на томъ, что онъ быль первымъ популярнымъ толкователемъ положительныхъ законовъ Англіи, далеко не былъ глубокимъ мыслителемъ. Бентамъ съ большимъ остроуміемъ разбираетъ каждую его фразу, указываетъ на неточность и неясность мыслей и выводитъ, что авторъ часто самъ не понимаетъ, что говоритъ. Для англійской публики того времени, которая благоговъла передъ авторитетомъ Блакстона, это язвительное

<sup>\*)</sup> A Fragment on Government. Preface to the first edition. Works, I.



нападеніе им'вло свое значеніе; для насъ оно потеряло почти весь свой интересъ. Однако, и тутъ есть пункты, которые важны для характеристики политическихъ взглядовъ Бентама.

Критика начинается съ теоріи первобытнаго договора, которую Блакстонъ отвергалъ, какъ фактъ, но признавалъ, какъ фикцію, необходимую для объясненія происхожденія государствъ. Не трудно было доказать, что объясненіе, признанное фактически немыслимымъ, способно вести только къ путаницъ понятій. Фикція, говорить Бентамъ, въ сущности, ничто иное, какъ обманъ, который при низкой степени развитія можеть им'єть свое значеніе, но при высшемъ образованіи служить только къ затемнънію истины. Всъ эти мнимые договоры между князьями и народомъ, при ближайшемъ разсмотръніи, оказываются совершенно несостоятельными. Если, какъ утверждають некоторые, король обязывается править для счастія народа, а последній, въ замень того, обязывается повиноваться, то спрашивается: какъ определить, что ведетъ къ народному счастію, и какое действіе, противное этому счастію, можеть оправдать неповиновеніе? Если же, какъ полагають другіе, король обязывается править сообразно съ законами, то 1) можно издавать законы, противоръчащие народному благу; 2) можно править вопреки счастію народа, не нарушая ни единой буквы закона; 3) иногда сама общая польза требуеть нарушенія закона; 4) остается неопредъленнымъ, какого рода нарушение закона должно считаться достаточнымъ для того, чтобы отказать правительству въ повиновеніи, ибо, если каждый случай нарушенія влечеть за собою уничтоженіе всего

договора, то ни одно правительство въ мірѣ не можеть существовать сколько-нибудь продолжительное время. Наконецъ, если признать даже существованіе подобныхъ договоровъ, спрашивается: какую силу можеть имѣть для меня обѣщаніе, данное пятьдесять лѣть тому назадъ моимъ дѣдомъ, что онъ будетъ повиноваться, если имъ будутъ управлять сообразно съ законами? Слѣдуя Юму, Бентамъ доказываетъ, что вся сила обязательствъ заключается въ пользѣ, проистекающей отъ ихъ соблюденія. Поэтому начало пользы совершенно достаточно для объясненія происхожденія правительствъ, и не нужно прибѣгать ни къ какимъ вымышленнымъ договорамъ\*).

На томъ же началѣ пользы Бентамъ основываетъ и взаимныя права правительства и подданныхъ. Блакстонъ, говорить онъ, съ одной стороны, приписываетъ правительству верховную, неотразимую, абсолютную и не подлежащую контролю власть надъ подданными; съ другой стороны, утверждаеть, что если бы человъческій законъ предписываль либо противное закону естественному, то подданные не только не обязаны повиноваться, но обязаны сопротивляться. Между тъмъ, послъднее положеніе уничтожаеть первое и дълаеть даже невозможною всякую власть, ибо естественный законъ понимается каждымъ по своему; следовательно, въ силу этой теоріи, каждый получаеть право возставать съ оружіемъ въ рукахъ противъ всякаго постановленія, которое ему не нравится. Это противоръчіе можеть быть разръщено опять-таки однимъ началомъ пользы. Неповиновеніе дозволено тамъ, гдв въроятию зло,

<sup>\*)</sup> A Frag. on Gov., ch. I.

проистекающее от сопротивленія, менте, нежели въроятное зло, происходящее от повиновенія. такъ какъ на это нътъ никакого признака, кромъ внутренняго убъжденія каждаго, то права власти надобно признать, если не безграничными (infinite), то неопредоленными (indefinite), исключая случаевъ, гдъ положено формальное ограничение. Свободныя правленія и деспотическія отличаются другь оть друга не объемомъ правъ, предоставленныхъ власти, а единственно способомъ установленія правительствъ и теми условіями, которыми они обставлены. И въ тъхъ и въ другихъ власть, по самому существу предмета, не можеть имъть опредъленныхъ границъ, кромф случая, гдф на этотъ счеть есть формальный уговоръ; ибо нътъ необходимости, чтобы вся сумма власти непремънно сосредоточивалась въ одномъ лицъ или тълъ: она можеть быть распредълена между различными органами, какъ въ федеративныхъ государствахъ, или же въ извъстныхъ случаяхъ можно обращаться за решеніемъ къ более многочисленному телу, отъ котораго власть получила свое полномочіе. Всв эти пренія, заключаеть Бентамъ, ничто иное, какъ споры о словахъ. Одно начало пользы сводитъ ихъ на положительную почву, ибо здёсь вопросъ идеть не о словахъ, а о фактахъ. Мы судимъ о будущихъ фактахъ на основаніи прошедшихъ, а потому можемъ придти въ болѣе или менѣе достовѣрному заключенію \*).

Очевидно, что этотъ выводъ весьма недостаточенъ. Если возраженія Бентама противъ положеній Блак-

<sup>\*)</sup> A Frag. on Gov., ch. IV.

стона вполив основательны, то собственное его ученіе нисколько не улучшаеть двла. И здвсь все сводится въ концв концовъ къ личному убъжденію каждаго. Ссылка на факты ничего не рвшаеть, ибо, по собственному признанію Бентама, для оцвнки фактовъ нвтъ никакого опредвленнаго мврила. Каждый можетъ по своему судить, гдв большее зло, на сторонв подчиненія или на сторонв возстанія. Поставленный такимъ образомъ вопросъ рвшается только на основаніи чисто субъективнаго чувства: для одного свобода дороже всего на сввтв, другой всему предпочитаетъ спокойствіе. Подобное политическое начало можеть породить только анархію.

Что касается до устройства правительства, то Блакстонъ, усвоивая себъ теорію Монтескьё о раздъленіи властей, восполняль ее собственными, весьма ненаучными соображеніями. Онъ говориль, что, такъ какъ по природъ всъ равны, то власть должна быть вручена тымь лицамь, у которыхь всего скорые можно найти свойства, принадлежащія Верховному Существу, именно, силу, мудрость и благость. Эти свойства составляють истинное основание верховной власти. Изъ трехъ же чистыхъ образовъ правленія каждому принадлежить въ особенности одно изъ нихъ: монархіи сила, аристократіи мудрость, демократіи благость. Но всл'ядствіе отсутствія остальныхъ качествъ, каждая форма имъетъ и присущіе ей недостатки. Смѣшанное же правленіе, соединяя въ себъ качества всъхъ трехъ, представляеть высшій идеаль государственнаго устройства. Такова именно англійская конституція. Бентамъ остроумно издъвается надъ этими богословскими доказательствами и надъ распредъленіемъ божественныхъ свойствъ по

различнымъ образамъ правленія. Доводъ же Блакстона въ пользу смѣшанной формы онъ опровергаеть замѣчаніемъ, что совершенно такимъ же способомъ можно доказать, что она соединяеть въ себѣ всѣ недостатки чистыхъ формъ, и тогда выдетъ, что это правленіе самое слабое, самое глупое и самое лукавое \*).

Бентамъ ограничивается этими отрицательными возраженіями. Собственнаго взгляда на образы правленія онъ не высказываеть и признается даже, что мысли его въ этомъ отношеніи не совсѣмъ установились \*\*). Въ другихъ сочиненіяхъ, принадлежащихъ къ этому же періоду, онъ прямо нападаеть на самую сущность теоріи разділенія властей въ томъ видъ, какъ она установилась у публицистовъ XVIII-го въка. Бентамъ основательно указываеть на невозможность полной независимости различныхъ органовъ, составляющихъ вмъсть одно правительство, замѣчаніе, которое дѣлаеть честь его проницательности, хотя и здесь критика идеть иногда слишкомъ далеко, ибо, вмъстъ съ одностороннимъ приложениемъ начала, отвергается и самое его основаніе. «Раздівленіе властей, говорить онъ, есть смутная мысль, взятая изъ стараго политическаго правила: разлѣляй и властвуй, Еще болве старинное и върное правило состоить въ томъ, что домъ, въ себъ самомъ раздъленный, не можеть стоять. Раздъльныя и независимыя другь отъ друга власти не могли бы составить одного целаго; устроенное такимъ образомъ прави-

<sup>\*)</sup> A Frag. on Gov., ch. II, III.

<sup>\*\*)</sup> A Frag. ou Gov., ch. III, § 21: In truth this is more than I have quite yet settled.

тельство не въ состояніи держаться. Если необходима верховная власть, которой всё отрасли управленія должны быть подчинены, то распредёленіе функцій между различными органами будеть различіемъ должностей, но не раздёленіемъ власти; ибо власть, которою подчиненный можеть пользоваться только по правиламъ, установленнымъ высшимъ, не есть отдёльная власть: это — отрасль власти, принадлежащей высшему; и такъ какъ послёдній ее далъ, то онъ можеть ее и отнять; такъ какъ онъ опредёлиль способы дёйствія, то онъ можеть и измёнить ихъ по своему усмотрёнію» \*).

Не столь безусловны, а потому болье основательны тв возраженія, которыя Бентамъ делаеть въ другомъ мъсть противъ теоріи англійской конституціи. Всв выгоды этой конституціи, говорить онъ, выводятся изъ независимости властей, начало, которое выдается за верхъ совершенства въ политикъ. «Въ дъйствительности такая независимость не существуеть. Развѣ король и лорды не имѣють прямаго вліянія на выборы въ Палату Общинъ? Развѣ король не имфеть права распустить последнюю ежеминутно, и это право не составляеть весьма дъйствительнаго орудія въ его рукахъ? Развъ король не пользуется значительнымъ вліяніемъ посредствомъ почетныхъ и доходныхъ должностей, которыя онъ даеть и отнимаеть по своему изволенію? Съ другой стороны, развѣ король не состоить въ зависимости отъ объихъ палатъ, и особенно отъ Палаты Общинъ, ибо онъ не могъ бы держаться безъ денегъ и войска, а эти два главные предмета нахо-

<sup>\*)</sup> Sophis. Anarch., art. 16.

дятся совершенно въ рукахъ народныхъ представителей? Палата Перовъ можеть ли считаться независимою, когда король имфеть право увеличить число ихъ по своему усмотрѣнію, обратить большинство въ свою пользу прибавленіемъ новыхъ членовъ и, сверхъ того, пользуется другаго рода вліяніемъ посредствомъ перспективы чиновъ и движенія въ рядахъ періи, а также повышеній на скамь в епископовъ? Вмёсто того, чтобы разсуждать объ обманчивомъ словь, посмотримь на послъдствія этого порядка. Именно эта взаимная зависимость трехъ властей производить ихъ согласіе, подчиняеть ихъ постояннымъ правиламъ и даетъ имъ систематическій и непрерывный ходъ. Отсюда необходимость уважать и наблюдать другь друга, делать взаимныя уступки, воздерживаться и приходить къ соглашенію. Если бы власти были безусловно независимы, между ними были бы постоянныя столкновенія. Приходилось бы часто прибъгать къ силъ, и тогда лучше уже было бы заразъ придти къ чистой демократіи, то есть, къ анархіи» \*).

Мы видимъ, что въ первый періодъ своей литературной дѣятельности Бентамъ, нападая на конституціонныя теоріи XVIII-го вѣка, далеко не благопріятствовалъ и демократіи. Въ этомъ отношеніи онъ высказывался весьма категорически. Если мы хотимъ основать политическую теорію на народномъ представительствѣ, говоритъ онъ, принимая послѣднее, какъ чисто отвлеченное начало и дѣлая изъ него всѣ необходимые логическіе выводы, мы скоро неизбѣжно дойдемъ до всеобщей подачи голосовъ и

<sup>\*)</sup> Princ. de Leg., ch. VIII, 9.

должны будемъ признать, что представительство должно возобновляться какъ можно чаще, чтобы быть достойнымъ этого имени. Но если мы хотимъ обсуждать этоть вопросъ съ точки зрвнія пользы, то надобно имъть въ виду не слова, а послъдствія самаго дъла. Поэтому, когда нужно избирать законодательное собраніе, слідуеть дать право голоса только темъ, которые могуть пользоваться довъріемъ народа; иначе исчезнеть довъріе къ самому собранію. Дов'єріе же народа не можеть быть возложено на тъхъ, у кого нельзя предположить ни достаточной политической честности, ни достаточныхъ свъдъній для такого дъла. Нельзя предполагать политическую честность въ техъ, кого нужда соблазняеть продавать свой голось, равно и въ техъ, кто не имфеть постояннаго мфста жительства, наконецъ въ лицахъ, которыя были опозорены судомъ за преступныя действія. Невозможно предполагать достаточно свъдъній въ женщинахъ, которыхъ забота о домашнемъ хозяйствъ отвлекаеть оть общественныхъ дель, а также въ людяхъ, не достигшихъ извъстнаго возраста, въ тъхъ, которые по бъдности лишены первоначальныхъ элементовъ воспитанія, и проч. Изъ этихъ и тому подобныхъ соображеній можно вывести условія, необходимыя для избирателей. Точно также следуеть взвесить выгоды и невыгоды частаго возобновленія собраній, чтобы опредълить ихъ срокъ, оставляя въ сторонъ всякіе доводы, почерпнутые изъ отвлеченныхъ началъ\*).

Последовательное проведение основной своей точки зрения скоро, однако, увлекло Бентама къ инымъ

<sup>\*)</sup> Princ. de Leg., ch. X., 9.

взглядамъ. Мы видъли, что отъ общаго начала пользы онъ перешелъ къ чисто количественному опредъленію и приняль формулу: наибольшее счастіе наибольшаго количества людей. Съ другой стороны, онъ все сильнъе утверждался въ мысли, что всякій заботится прежде всего о собственномъ своемъ счастіи, видя въ другихъ только средства для достиженія своихъ цілей. Отсюда быль ясный выводъ, что пока правленіе будеть находиться въ рукахъ меньшинства, последнее неизбежно будеть действовать въ свою пользу. Собственный опыть практически убъждаль въ этомъ Бентама. Всв его преобразовательные планы, хотя и были внушены искреннею любовью къ человъчеству, встръчали въ Англіи постоянную неудачу. Отсюда онъ заключиль, что польза большинства можетъ соблюдаться только тамъ, гдъ само большинство имъеть силу въ рукахъ. Поэтому онъ во второй періодъ своей д'аятельности перешель къ чисто демократическимъ воззрѣніямъ. Онъ прямо выставляеть числительныя отношенія, какъ главное руководящее начало въ начертанныхъ имъ законодательныхъ проектахъ. «Хотя я точно следоваль началамъ логики, говорить онъ, хотя я принималь въ расчеть и политическія, и нравственныя соображенія, однако я прежде всего руководился самою точною изъ всехъ наукъ, аривметикою. Числительный алфавить служиль мнв путеводителемъ; имъ я измърялъ ту степень покровительства, которую мой кодексь оказываеть людямъ. показалось, что два человъка имъютъ вдвое болъе правъ на это покровительство, нежели одина, тривтрое, четыре — вчетверо; отсюда я заключилъ, что главнымъ предметомъ моей заботы должна быть

масса гражданъ и безопасность цѣлаго народа Вслѣдствіе этого, я сдѣлалъ такъ, что народъ въ массѣ стоитъ на первомъ мѣстѣ въ моемъ произведеніи, а потомъ уже я прошелъ черезъ всѣ ступени числительной лѣствицы» \*). Это правило Бентамъ прилагаетъ ко всѣмъ частямъ политическаго устройства. «Съ точки зрѣнія логической и политической, говорить онъ далѣе, я не касаюсь вопроса. Съ точки зрѣнія числительной, онъ рѣшенъ. Меньшее число должно ли имъть преимущество передъ большимъ? интересъ нъкоторыхъ передъ интересомъ всъхъ? Аббатъ Сіэсъ и докторъ Пристлей возымѣли простую и ясную мысль представить задачу въ этомъ видѣ; она рѣшалась сама собою» \*\*).

Итакъ, Бентамъ окончательно возвратился къ тъмъ отвлеченнымъ началамъ, противъ которыхъ прежде ратоваль съ такою силою. Всв преимущества, которыя представляло разностороннее, хотя и чисто практическое начало пользы въ сравненіи съ индивидуалистическими теоріями, были откинуты въ сторону. Одаренный точнымъ, хотя и весьма узкимъ умомъ, Бентамъ понималъ необходимость придать принятой имъ точкъ зрънія какъ можно болье определенности; но вместе съ темъ онъ чувствовалъ, что почва колеблется у него подъ ногами, что подъ именемъ пользы можно приводить самыя разнообразныя соображенія безъ всякаго твердаго основанія, а потому онъ волею или неволею долженъ быль возвратиться къ ученію мыслителей XVIII-го въка, несмотря на то, что онъ ясно видълъ ихъ

<sup>\*)</sup> Пятое письмо къ графу Торено: Works, VIII.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же.

недостатки. Послѣдніе имѣли однако передъ нимъ значительное преимущество: они отправлялись отъ положительнаго, хотя и односторонняго начала; для нихъ человѣческая личность съ прирожденною ей свободою и правами была исходною точкою всего общественнаго строя. Бентамъ же, отвергая основаніе, принималъ всѣ его послѣдствія. Поэтому, сдѣланный имъ попятный шагъ не могъ быть ничѣмъ теоретически оправданъ. Онъ показывалъ только всю поверхностность воззрѣній Бентама и всю недостаточность начала пользы.

Съ этой новой точки эрвнія Бентамъ начерталь свой Конституціонный Кодексь, главныя основанія котораго были изложены имъ въ Руководящих пачалахъ для конституціоннаю кодекса, приложимаю ко всякому посударству. Это — целая политическая программа, въ которой разбираются какъ существенныя задачи государства, такъ и средства ихъ осуществленія. Первыя приводятся къ четыремъ главнымъ рубрикамъ, на которыя раздъляется общая цъль государства, то есть, наибольшее счастіе наибольшаго количества людей. Эти рубрики суть: попеченіе о средствахъ существованія, объ изобиліи, о безопасности и о равенствъ. Въ этомъ исчисленіи мы не находимъ, впрочемъ, ничего новаго. Все это ничто иное, какъ повтореніе прежней теоріи Бентама, изложенной въ Началахь Гражданского Кодекса, изданныхъ Дюмономъ\*). Напрасно также стали бы мы искать здёсь той точности и полноты, которыми обыкновенно отличаются разделенія Бентама. Онъ

<sup>•)</sup> Pric. du Code Civil, 1-ère Partic; въ англійскомъ изданіи Боуринга, сличенномъ съ рукописями: Principles of the Civil Code, Works, I.

самъ въ этомъ сознается \*). Тутъ нѣтъ общаго принципа дѣленія; различныя цѣли поставлены рядомъ безъ всякой внутренней связи; наконецъ, нѣкоторые предметы, которые Бентамъ прямо возлагаетъ на обязанность государства, какъ то: поддержаніе богослуженія и поощреніе наукъ и искусствъ \*\*), вовсе сюда не входятъ.

Попеченіе о средствахъ существованія отдъляется оть заботы объ изобиліи на томъ основаніи, что относительно первыхъ надобно принимать болѣе дѣйствительныя мфры, нежели относительно послфдняго \*\*\*). Но въ дальнейшемъ изложени оказывается, что въ отношеніи къ тому и другому всякія меры безполезны, ибо собственный интересъ служить здъсь гораздо болъе сильнымъ побужденіемъ, нежели какія бы то ни было законодательныя постановленія. Притомъ, законъ долженъ употреблять насиліе, которое всегда есть зло, тогда какъ свобода и безъ того достаточна для удовлетворенія нуждъ. Поэтому законодательство должно ограничиваться косвенными мфрами, именно, установленіемъ безопасности, которая составляеть лучшее средство и для развитія народнаго богатства \*\*\*\*). Исключеніе изъ этого правила составляеть только поддержание неимущихъ, которые не въ состояніи сами себя прокормить. Здъсь частная благотворительность недостаточна; необходимо прибъгнуть къ общественной помощи.

<sup>\*)</sup> This division does not possess all the clearness and precision which could be desired. Pr. of the Civ., Code., Part. I, ch. 2.

<sup>\*\*)</sup> Pr. du Code Civ., 1-ère part., ch. XIV, sect. 2, 3.

<sup>\*\*\*)</sup> Pr. du Code Civ., 1-ère part., ch. II.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Pr. du Code Civ., 1-ère part., ch. IV, V; Constit. Code, Book I, ch. III, sect. 4.

Такимъ образомъ, эти двѣ рубрики сводятся къ бдаготворительности. И тутъ законодатель долженъ держаться въ весьма тѣсныхъ границахъ: надобно давать только строго необходимое, иначе это будетъ обложеніе труда въ пользу лѣни. Но въ этихъ предѣлахъ право нищаго на средства пропитанія перевѣшиваетъ право собственника на избытокъ, ибо страданіе перваго отъ недостатка средствъ сильнѣе, нежели страданіе послѣдняго отъ лишенія части имущества. Вообще, тутъ надобно держаться правила, что пока есть избытокъ въ чьихъ-либо рукахъ, требуется доказательство, почему слѣдуетъ отказать нищему въ средствахъ пропитанія\*).

Съ подобнымъ правиломъ можно идти очень далеко. Бентамъ былъ ревностнымъ защитникомъ собственности; но изъ его посылокъ легко сдѣлать выводы въ духѣ чистаго соціализма. И здѣсь начало пользы, отрѣшенное отъ всякихъ юридическихъ основаній, является совершенно недостаточнымъ.

Безопасность Бентамъ считаетъ главною цѣлью государства, цѣлью, достиженіе которой вполнѣ зависить отъ закона. Этому отдѣлу онъ даетъ самое обширное значеніе. Сюда причисляется не только устраненіе физическихъ бѣдствій и защита отъ враговъ внутреннихъ и внѣшнихъ, но и огражденіе лицъ отъ произвола власти, что составляеть одну изъ важнѣйшихъ задачъ конституціи. Бентамъ прямо раздѣляеть внутреннихъ враговъ на оффиціальныхъ и неоффиціальныхъ. Послѣдніе суть преступники, которые караются закономъ; подъ именемъ же

<sup>\*)</sup> Pr. du Code Civ., 1-ère Part., ch. XIV, Sect. I; Const. Cod., B. I, ch. III, Sect. 3.

первыхъ разумъются должностныя лица, которыя еще опаснъе тъхъ, потому что труднъе имъ сопротивляться. Такимъ образомъ, политическія гарантіи и уголовные законы подводятся подъ одну рубрику, пріемъ болъе язвительный, нежели основательный \*). Существеннъйшимъ же предметомъ безопасности Бентамъ полагаетъ охранение собственности. Законъ и собственность, говорить онъ, неразрывны; они родились и умруть вмѣсть \*\*). Требованіе безопасности состоить вь томъ, чтобы собственность охранялась въ томъ видь, какъ она существуеть въ данное время; иначе не будеть увъренности ни въ чемъ. Это и разумъется подъ именемъ правосудія, которое справедливо считается первою обязанностью государства \*\*\*). Но велѣдствіе этого безопасность приходить въ столкновение съ равенствомъ. Послъднее составляеть также задачу государства, которое, имъя въ виду возможно большее счастие всъхъ, должно стремиться къ уравнительному распредъленію благь; ибо страданія, проистекающія оть лишеній, далеко перевѣшивають удовольствія, доставляемыя избыткомъ. Способность человъка къ счастію не растеть соразмърно съ имуществомъ; поэтому богатство немногихъ не искупаеть бъдности массъ. Но съ другой стороны, равенство не есть начало абсолютное; полное равенство никогда нигдъ не существовало и не можеть существовать. Даже попытка введенія подобнаго порядка повела бы къ уничтоженію всей цінности, а большею частью и самаго

<sup>\*)</sup> Pr. du Code Civ., 1-ère Part.; ch. VII; Lead. Princ. of a Const. Cod., Sect. I, §§ 8-20.

<sup>\*\*)</sup> Pr. du Code Civ., 1-ère Part., ch. VIII.

<sup>\*\*\*)</sup> Pr. du Code Civ., 1-ère Part., ch. XI.

еущества произведеній. Во всякомъ случав, равенство, какъ второстепенная цъль, должно подчиняться безопасности. Соглашеніе между этими двумя началами можеть послъдовать только постепенно, дъйствіемъ времени, которое мало-по-малу распространяеть жизнепныя удобства по всъмъ слоямъ общества \*).

Очевидно, что у Бентама для равенства нъть опредъленнаго принципа; ибо какъ уловить границу, гдъ оно угрожаеть безопасности илп гдв страданія отъ недостатка средствъ перевъшиваются страданіями, происходящими оть потери излишка? Самое ноставленіе этой рубрики на ряду съ безопасностью и продовольствіемъ противоръчить логикъ. Послъднія суть матеріальныя блага, составляющія прямую ціль государства; первое же есть общее начало, которое можеть прилагаться и къ правамъ и къ благамъ всякаго рода. Мы видъли уже, что въ приложеніи къ имуществу оно ведеть къ совершенно невозможнымъ требованіямъ и превратнымъ выводамъ. Въ своей критикъ Бентамъ ясно указывалъ на недостатки этихъ теорій; но при построеніи собственной системы, онъ самъ не умфлъ справиться съ этимъ началомъ, такъ какъ принятая имъ точка зрвнія не представляеть для этого никакихъ твердыхъ основаній.

Какія же средства должно употреблять государство для достиженія всѣхъ этихъ цѣлей? Они могуть быть выражены одною формулою: максимиція падлежащей способности въ правителяхъ. Способность

<sup>\*)</sup> Pr. du Cod. Civ., 1-ère Part., ch. VI, XI, XII; Lead. Pr. of a Const. Cod., Sect. I, S§ 21-47; Const. Cod., Book. I, ch. III, Sect. 5.



эта трехъ родовъ: умственная, нравственная и дъятельная. Важнъйшая — вторая, которая состоить въ желаніи всегда содъйствовать наибольшему счастію наибольшаго количества людей. Безъ нея всв другія становятся только источникомъ зла. Средства же для обезпеченія нравственной способности правителей, главнымъ образомъ, слъдующія: 1) предоставленіе выбора правителей тымь самымы лицамы, которыхы счастіе составляеть всеобщее счастіе, то есть, массъ народа; 2) уменьшеніе до крайности въ рукахъ каждаго должностнаго лица власти делать зло, съ оставленіемъ, по возможности, въ полномъ объемѣ власти дълать добро; 3) уменьшение до крайности количества денегь, которымъ располагаеть каждое должностное лице, а также и времени, въ теченіи котораго онъ остаются въ его рукахъ; 4) увеличение до крайности ответственности должностныхъ лицъ, что достигается частою ихъ сменою, а при случав и наказаніемъ. Этими различными способами общественный быть получаеть такое устройство, что требованія личнаго интереса всегда совпадають съ предписаніями долга. Въ доказательство, что все это вполнъ примънимо на практикъ, Бентамъ ссылается на Соединенные Штаты, утверждая, что тамъ народъ наслаждается большимъ счастіемъ, нежели въ какомъ бы то ни было другомъ государствъ древняго или новаго міра \*).

Такимъ образомъ, единственный образъ правленія, который имъеть и можеть имъть предметомъ всеобщее счастіе, по мнънію Бентама, есть демократія. Всъ остальные, по существу своему, заботятся



<sup>\*)</sup> Lead. Princ. of a Const. Cod., Sect. II.

только объ интересахъ меньшинства, оставляя народъ совершенно беззащитнымъ противъ злоупотребленій власти. Всякій правитель, кто бы онъ ни быль, по самому свойству человъческой природы, какъ скоро онъ облеченъ безотвътственною властью, будеть имъть въ виду только себя, а не другихъ. Следовательно, счастіе всехъ можеть быть обезпечено единственно такимъ устройствомъ, которое полагаеть власть въ руки всехъ, такъ чтобы каждое должностное лице, вполнъ завися отъ народа, по необходимости, для собственной выгоды, должно было дъйствовать на общую пользу. Съ этой точки эрънія, Бентамъ полагаеть главную задачу всякой конституціи въ установленіи гарантій противъ частныхъ, или, какъ онъ выражался, злокачественных (sinister) интересовъ правителей. Эта задача формулируется такъ: уменьшить довъріе до крайних предълов (тіnimize confidence), съ тъмъ однако, чтобы не умалять власти, нужной для добра. Единственное же средство для достиженія этой двоякой ціли заключается въ постоянной ответственности должностныхълицъ. Каждый исполнитель долженъ всегда состоять въ полной зависимости отъ верховной законодательной власти, а последняя, въ свою очередь, отъ верховной учредительной. При такомъ порядкъ, каждый, слъдуя своей природъ, продолжаеть предпочитать себя всемъ другимъ; но такъ какъ сила находится въ рукахъ всехъ, то это предпочтение ведеть къ пользв всвхъ. Во всякомъ же другомъ образв правленія частные интересы правителей естественно и необходимо преобладають надъ общественными. А для того, чтобы увърить народъ въ противномъ и держать его въ повиновеніи, прибъгають къ наси

лію и къ обману. Какъ монархія, такъ и аристократія могуть существовать единственно этими средствами \*).

Монархія, по мивнію Бентама, всего болве удаляется оть истинной цели государства. Здесь, въ силу общаго всъмъ людямъ начала самопредпочтенія, цілью правительства можеть быть только наибольшее счастіе единаго лица. Эту ціль монархъ, даже самый лучшій, будеть преслъдовать постоянно, жертвуя ей счастіемъ подданныхъ. Действовать такимъ образомъ темъ легче, что онъ не подлежитъ контролю и отвътственности и не встръчаетъ препятствій своей власти. Неограниченный монархъ можеть смотреть на подданныхъ только такими глазами, какими хозяинъ смотрить на рабочій скоть. Положеніе подданныхъ, при самомъ лучшемъ государъ, даже хуже, чемъ положение скота, ибо скоть у хорошаго хозяина всегда на виду, тогда какъ государь никогда не видить именно техъ подданныхъ, которые подвержены наибольшимъ страданіямъ. Притомъ, такъ какъ монархъ получаеть свои выгоды. въ ущербъ интересамъ подданныхъ, то онъ въ последнихъ естественно долженъ видеть своихъ враговь, а это, въ свою очередь, возбуждаеть въ немъ вражду къ нимъ. Слъдовательно, самый лучшій монархъ является естественнымъ врагомъ своихъ подданныхъ; каковъ же долженъ быть дурной? Бентамъ утверждаеть даже, что по своему высокому положенію, монархъ неизбъжно занимаеть низшее мъсто на нравственной лъствицъ, ибо онъ не нуждается ни въ комъ, а такъ какъ человъкъ всегда дъйствуетъ



<sup>\*)</sup> Const. Cod., Book I, ch. IX,

въ виду личнаго интереса, то у него нътъ никакого побужденія быть доброжелательнымъ къ другимъ. Можно считать общимъ правиломъ, что чъмъ выше стоить человъкъ, тъмъ ниже его нравственныя свойства, ибо тъмъ менъе способенъ онъ понимать страданія другихъ и сочувствовать имъ. Если сравнить злодъевъ, называемыхъ преступниками, говоритъ Бентамъ, противъ которыхъ есть защита и которые подлежатъ наказанію, съ тъми, которые неотразимы и не подлежатъ наказанію, и которыхъ величаютъ правителями, то худшіе изъ первыхъ, во всякомъ удобопонятномъ смыслъ этого слова, будутъ образцами добродътели въ сравненіи со вторыми, которымъ обильно расточаются похвалы\*).

Такимъ образомъ, по мнѣнію Бентама, монархъ ничто иное, какъ рабовладълецъ въ широкихъ размфрахъ. Народъ же при этомъ образъ правленія состоить изъ оскорбляющихъ и оскорбляемыхъ, изъ развращающихъ и развращаемыхъ, изъ обманщиковъ и обманутыхъ, изъ наглецовъ и трусовъ, изъ лицемъровъ и глупцовъ. Монархъ, единственно въ силу своего положенія, является архинасилователемъ, архитеррористомъ, архиразвратителемъ и архиобманщикомъ; каждое же изъ его орудій есть виценасилователь, вицетеррористь, вицеразвратитель и вицеобманщикъ. Эти орудія суть солдаты, юристы и попы. Первые употребляють насиліе, послѣдніе обманъ. Утверждають, что выгоды монарха совпадають съ интересами подданныхъ. Да, такъ же, какъ выгоды почтаря совпадають съ интересами почтовыхъ лошадей. Между всякимъ хищнымъ животнымъ

<sup>\*)</sup> Const. Cod., Book I, ch. XV, Sect. 8; ch. XVII, Sect. 2-4.



и его жертвами есть нѣкотораго рода общность интересовъ. Всѣ разбойники имѣють интересъ въ томъ, чтобы путешественники были многочисленны, и чтобы ихъ карманы были хорошо набиты. Такого же рода общность интересовъ существуетъ между монархомъ и подданными. Не смотря на эту мнимую общность, монархъ неизбѣжно всегда имѣетъ наклонность производить наибольшее несчастіе наибольшаго количества людей. Такова всегда была и будетъ монархія, пока она существуетъ на землѣ. Говорить о хорошемъ государѣ все равно, что толковать о бѣлыхъ чернилахъ или о черномъ снѣгѣ \*).

Въ ограниченной монархіи положеніе нисколько не улучшается. Такъ какъ воля монарха встръчаеть здесь преграды, то туть еще более поводовъ къ враждъ. Монархъ не можетъ не считать своими врагами техъ людей, которые препятствують его желаніямъ. Но такъ какъ онъ явно льйствовать не смветь, то онъ постоянно принуждень прибъгать къ подкупу и обману. Главнымъ средствомъ для этого служить раздача должностей, которыми онъ располагаеть, и которыхъ домогаются члены представительнаго собранія. Народъ держится въ повиновеніи силою и страхомъ; немногіе же избранные, стоящіе на вершинъ, становятся орудіями короля и раздъляють съ нимъ его выгоды. Таково именно положение Англіи \*\*). Туть не поможеть никакая реформа. Пока существують королевская власть и палата перовъ, въ государствъ необходимо должна господствовать самая пагубная система безнрав-

<sup>\*\*)</sup> Const. Cod., Book. I, ch. XVII, Sect. 6, 7.



<sup>\*)</sup> Const. Cod., Book I, ch. XVII, Sect. 2 -4; ch. XV, Sect. 6.

ственности и самая грубая система нельпости, какую когда-либо изобрьталь человыческій умь \*). «Вездь, говорить Бентамь, за исключеніемь хорошо устроенной представительной демократіи, вездь немногіе правящіе и имьющіе вліяніе — враги многихь, состоящихь въ подчиненіи, враги въ мысляхь, также какь и въ дъйствіи; и по самой природь человыка, пока правительство, каково бы оно ни было, не уступить мъста представительной демократіи, они останутся въчными и непримиримыми врагами» \*\*).

Нечего распространяться о томъ, что въ этой критикъ нътъ и тъни основательности. Всъ доводы здъсь чисто отвлеченные; о фактахъ, о многостороннемъ наблюденіи надъ человівческою жизнью, о политическихъ взглядахъ и соображеніяхъ туть нѣть и помину. Все исходить изъ того положенія, что человъкъ всегда имъетъ въ виду единственно себя самого и на всъхъ другихъ смотритъ только какъ на орудія личнаго интереса. И это одностороннее начало проводится въ самой ръзкой и грубой формв. Напрасно стали бы мы искать прежнихъ критическихъ качествъ Бентама въ этихъ злобныхъ нападкахъ, въ которыхъ проявляется все раздраженіе неудовлетвореннаго самолюбія. Всв прежніе доводы противъ демократіи забыты; всякая способность къ безпристрастной опънкъ явленій исчезла. Можно только удивляться, какимъ образомъ, при такомъ взглядь на людей, остается еще мьсто для желанія добра. Изъ доводовъ Бентама прямо следуеть, что начало всеобщаго счастія несовмъстно съ человъческою природою.

<sup>\*)</sup> Const. Cod., Book. I, ch. XVII, Sect. 11.

<sup>\*\*)</sup> Const. Cod., Book. I, ch. XVII, Sect. 10.

Идя этимъ путемъ, Бентамъ естественно довелъ самыя демократическія начала до крайнихъ предъловъ. Конституціонная теорія его очень проста. Всякія преграды и задержки народной воли устраняются, какъ помѣхи народному счастію. Даже тѣ учрежденія, которыя выработала въ этомъ смыслѣ практика демократическихъ государствъ, объявляются излишними и вредными. Отвлеченное начало всемогущества большинства проводится съ величайшею послѣдовательностью черезъ все государственное устройство.

Учредительная власть, которую Бентамъ считаеть верховною, оставляется въ рукахъ массы. Туть народь действуеть самь, въ остальныхъ отрасляхъ черезъ повъренныхъ; ибо, если бы онъ хотълъ самъ исполнять всв должности, то это произвело бы анархію. Способность народа къ учредительной власти выводится изъ того, что здісь важнівшее условіе есть нравственная способность, то есть, желаніе всеобщаго счастія, а она всегда въ высшей своей степени находится въ народъ. Остальныя же способности, умственная и двятельная, совершенствуются вследствіе опыта, и это опять ведеть къ общему благу, тогда какъ во всъхъ другихъ образахъ правленія опыть даеть правителямъ только большее умъніе соблюдать свои интересы въ ущербъ подчиненнымъ.

Народъ всего болѣе способенъ и къ назначенію и смѣнѣ правителей. Это явно изъ того неоспоримаго положенія, что дѣла всякаго человѣка лучше ведутся повѣренными, которыхъ онъ самъ назначаетъ, нежели такими, которые отъ него независимы. Это правило прилагается и къ цѣлому обществу.

Съ выборнымъ началомъ неразлучно связана и всеобщая смѣняемость правителей, ибо этимъ только способомъ можно предупредить дѣйствіе частныхъ интересовъ и сдѣлать безвредною власть, предоставленную должностнымъ лицамъ. Впрочемъ, лучше достигать этой цѣли косвенно, установленіемъ короткихъ сроковъ для выборовъ.

Что касается до выборной системы, то она должна определяться четырымя главными началами. Подача голосовъ должна быть всеобщая, тайная, равная и ежегодная. Всеобщность права голоса прямо вытекаеть изъ того, что счастіе последняго нищаго составляеть такую же часть общаго счастія, какъ и счастіе самаго богатаго и вліятельнаго гражданина. Съ точки эрвнія всеобщаго счастія, неть причины исключать и женскій поль. Напротивь, по своей слабости онъ нуждается въ большихъ гарантіяхъ, а потому и въ большихъ правахъ, нежели мужчины. Исключеніе женщинъ политическихъ изъ объясняется только господствующимъ предразсудкомъ \*).

Доведя право голоса до крайнихъ предъловъ, Бентамъ возстаетъ и противъ учрежденія двухъ палатъ. Вторая палата, говоритъ онъ, будетъ имътъ или отдъльные отъ народа интересы или тъже самые. Въ первомъ случаъ, подобное учрежденіе прямо противоръчитъ началу общаго блага. Для народа не можетъ бытъ полезно имътъ правителей, которыхъ выгоды противоположны его собственнымъ. Аристократическая палата, какая существуетъ въ Англіи, служитъ только пользъ монарха. Для большинства

<sup>\*)</sup> Const. Cod., Book. I, ch. XV, Sect. 1- -7.



же гражданъ было бы несравненно выгоднъе, если бы одинакое или даже большее количество волковъ было ввезено въ Англію и выпущено на волю. Волковъ бы, по крайней мъръ, со временемъ перебили и отъ нихъ остались бы шкуры, которыя могли бы быть на что-нибудь годны, тогда какъ лорды, хотя бы каждый изъ нихъ надълалъ болъе зла, нежели волки, остаются живы, а если бы они и были перебиты, то ихъ шкуры не годились бы ни на что. Если же выгоды второй палаты совпадають съ пользою народа, то подобное учреждение ведеть лишь къ потеръ времени, къ преобладанію воли меньшинства надъ волею большинства, наконецъ, къ образованію особаго интереса во второй палать, которая будеть стараться мішать ходу діль, чтобы придать себъ какое-нибудь значеніе. На этихъ основаніяхъ Бентамъ безусловно отвергаетъ американскую систему двухъ палать, утверждая, что туть образуется аристократія, на которую народъ не можеть иміть никакого вліянія \*).

Сущность всёхъ этихъ доводовъ Бентамъ выразилъ въ сжатой формѣ въ письмѣ къ Испанскому народу насчеть установленія верхней палаты. Онъ пишеть: «слѣдуетъ ли прибавить къ верховному собранію, выбранному большинствомъ подданныхъ и всегда подлежащему смѣнѣ со стороны этого большинства, другое собраніе, котораго никто смѣнить не можетъ и которое не будетъ выбрано большинствомъ подданныхъ? Таковъ вопросъ, на который я долженъ отвѣчать. Испанцы, отвѣтъ лежитъ въ самой постановкѣ вопроса. Какъ! интересы меньшаго числа управляю-

<sup>\*)</sup> Const. Cod., Book. I, ch. XVI, Sect. I. ·

*шихъ* будуть противополагаться, какъ препятствіе, интересамъ *большаю числа управляемыхъ?* Какое преобразованіе, какое улучшеніе, какой законъ въ пользу народа не встрѣтять помѣхи оть оппозиціи *привилегированнаю меньшинства?* Что это за запреть, который заранѣе налагается на все, что можеть дать гарантіи народу?» \*)

Выбранной на такихъ чисто демократическихъ основаніяхъ законодательной палать Бентамъ даеть право распоряжаться всеми делами. По его мненію, только этимъ способомъ могутъ исполняться верховныя вельнія учредительной власти и приниматься всь мъры, нужныя для народнаго счастія. Что же касается до раздъленія властей, которое проповъдуеть Монтескьё, то это начало должно быть совершенно отвергнуто, ибо оно не имъетъ никакого отношенія къ наибольшему счастію наибольшаго количества людей. Для счастія народа нужно одно: народное верховенство; все остальное ведеть только ограниченію этого начала, а потому вредно. Авторитеть Монтескьё, говорить Бентамъ, не имфеть никакого права на уваженіе. Его книга, въ сущности, не заслуживаетъ даже упоминанія \*\*). Сообразно съ этими началами, исполнительная власть ставится въ постоянную зависимость отъ народа, ибо иначе носители ея всегда будуть его врагами \*\*\*).

Исходя изъ этихъ взглядовъ, Бентамъ начерталъ весьма подробный конституціонный кодексъ, пригодный, по его мнѣнію, для всѣхъ народовъ въ мірѣ. Для насъ онъ имѣетъ мало интереса. Основныя по-



<sup>\*)</sup> Three tracts relative to Spanish and Portugeese affairs. Works, VIII.

<sup>\*\*)</sup> Const. Cod., B. I. ch. XVI, Sect. 6.

<sup>\*\*\*)</sup> Const. Cod., B. I. ch. XVII, Sect. I.

ложенія достаточно показывають ціль и направленіе системы. Мы не находимъ здъсь ничего, кромъ чисто логическаго развитія демократическаго принципа. Можно сказать, что все это конституціонное зданіе ничто иное, какъ построеніе государства на началахъ частнаго хозяйства, въ сочетаніи съ ученіемъ о безусловномъ перевъсъ большаго числа надъ меньшимъ. Бентамъ послъдовательно проводить и то и другое, не заботясь даже объ устраненіи тахъ возраженій, которыя сами собою представляются противъ этихъ началъ. О томъ, что решение политическихъ вопросовъ и политические выборы требуютъ совершенно иныхъ способностей и взглядовъ, нежели покупка провизіи или ручная работа на фабрикъ; что связь между частнымъ интересомъ и общественнымъ чувствуется далеко не всеми; что, наконецъ, воля, не знающая границъ, склонна элоупотреблять своимъ правомъ, часто даже въ ущербъ самой себъ, обо всемъ этомъ нътъ и помину. Всего менъе принимается въ расчеть, что отъ невъжества и неспособности частнаго лица въ веденіи своихъ дълъ страдаеть только самъ виновный, тогда какъ отъ невъжественнаго ръшенія общественныхъ дъль неспособною массою страдають и тв, которые, обладая болъе правильными взглядами, всъми силами противились этимъ постановленіямъ.

Если же мы послѣ всего этого спросимъ: на какомъ основаніи меньшее количество приносится въ жертву большему? для кого и во имя чего можно требовать подобной жертвы? то на этотъ вопросъ мы не получимъ отвѣта. Въ предѣлахъ утилитаризма для этого нѣтъ ни малѣйшаго основанія. Всѣ удовольствія всѣхъ людей поставлены здѣсь на одну

доску. Меньшее количество имъетъ совершенно одинакое право на счастіе, какъ и большее, а потому вся политика Бентама представляется чистымъ актомъ насилія. Большинству дается власть въ руки, дабы оно могло безпрепятственно проводить свои частныя цели. Тамъ же, где меньшинство, какъ способнъйшее, успъеть захватить правленіе, тамъ оно, точно съ такимъ же правомъ и на томъ же основаніи, должно вытягивать соки изъ большинства, и утилитаризмъ ничего не можетъ возразить противъ такого образа дъйствія: онъ представляеть только приложение собственныхъ его началъ. Индивидуализмъ, въ этомъ отношеніи, стоялъ значительно выше. Отправляясь отъ личнаго начала, онъ требовалъ для каждаго человъка огражденія его свободы и правъ. Утилитаризмъ же, отрицая право, какъ метафизическій вымысель, приносить все въ жертву удовольствію массы. При отсутствіи общаго принципа, его ариеметика сводится къ голому праву силы.

Мы видѣли однако, что подъ конецъ жиэни Бентамъ догадался, что пожертвованіе интересами меньшинства интересамъ большинства противорѣчитъ началу всеобщаго счастія. Но эта мелькнувшая у него мысль осталась безъ послѣдствій. Между тѣмъ, она очевидно должна была повести къ отрицанію чисто демократической точки зрѣнія, на которой онъ окончательно остановился. Ибо, если справедлива теорія Бентама, что всякій человѣкъ, по самой своей природѣ, преслѣдуетъ исключительно свои личные интересы, особенно когда его воля не знаетъ сдержекъ, то всего болѣе это прилагается къ демократическому правленію, самому безграничному изъ всѣхъ существующихъ въ мірѣ. Всякое другое, имѣя въ рукахъ

силу закона, сдерживается опасеніемъ противодъйствія со стороны общества. Демократіи же опасаться нечего: здѣсь санкція законная и общественная, юридическая и нравственная, совпадаютъ. Поэтому большинство, всегда состоящее изъ людей неимущихъ и несвѣдущихъ, на основаніи теоріи Бентама, неизбѣжно будетъ стараться обратитъ въ свою пользу, по меньшей мѣрѣ, матеріальныя блага меньшинства. Отсюда ясно, что если начало пользы означаетъ счастіе всѣхъ, а не исключительно большинства, то держась этого начала, необходимо дать меньшинству гарантіи, въ видѣ особаго участія въ правленіи, съ правомъ останавливать вредныя для него постановленія большинства.

Это прямое, логическое послъдствіе начала пользы само собою ведеть къ выдъленію общей пользы изъ личной или частной; ибо, такъ какъ частные интересы лицъ и общественныхъ группъ другъ другу противоръчать, то для примиренія ихъ необходимо выдълить то, что существенно для всъхъ, изъ того, что составляеть только частную выгоду отдельныхъ членовъ или частей. Но для этого надобно имъть совершенно иное мърило, нежели удовольствіе и страданіе. Необходимо всесторонне изслідовать человъческую природу, и существо государства, и на основаніи этого анадиза опредълить, какимъ общественнымъ потребностямъ послѣднее призвано удовлетворять. Въ такомъ только видъ начало общей пользы можеть сдълаться цълью государственной дъятельности. Но какъ скоро оно смъщивается съ личнымъ удовольствіемъ, такъ исчезаеть всякая твердая точка опоры, и мы принуждены ограничиться чисто количественнымъ разръшеніемъ задачи, принося въ жертву личныя ощущенія меньшинства личнымъ же ощущеніямъ большинства.

Такое раздъление общаго элемента и личнаго, въ сущности, выходить уже изъ предъловъ начала пользы. Послъднее необходимо къ нему приводить, но какъ чисто практическій принципъ, оно не представляеть для него никакихъ данныхъ и никакого мърила. Мы могли убъдиться въ этомъ изъ разбора утилитарныхъ ученій. Начало пользы, формѣ, въ какой оно было откнисп Юмомъ. оставалось совершенно неопределеннымъ. Неизвъстно было, какая польза должна имъться въ виду: общая или частная. Отсюда, при большей широтв взглядовъ въ сравненіи съ индивидуалистическими теоріями, постоянное смѣшеніе понятій и возможность противоположныхъ выводовъ. Бентамъ хотълъ выйти изъ этой неопредъленности: у него личная польза становится краеугольнымъ камнемъ всей системы. Но такъ какъ въ дъйствительности изъ одной личной пользы невозможно составить никакой системы, то и здесь происходить постоянная подтасовка понятій: съ одной стороны, утверждается, что каждый человъкъ неизбъжно преслъдуеть только личныя свои цели, съ другой стороны, мериломъ всъхъ человъческихъ поступковъ и всей государственной дъятельности полагается все-таки общее счастіе. А такъ какъ въ удовольствіи и страданіи, собственно говоря, общаго ничего нътъ, ибо они представляють только безконечное разнообразіе субъективныхъ ощущеній, то приходится принимать чисто ариеметическое ръшеніе и приносить въ жертву меньшее количество большему, то есть, въ концъ концовъ взывать къ праву силы.

Въ ученіи Бентама практическое пачало пользы было доведено до крайнихъ послѣдствій, оно обнаружило все, что въ немъ заключается. Въ результатѣ оказалось, что оно ведетъ къ отрицанію права, къ отрицанію нравственности и къ крайне односторонней политикѣ, источникомъ которой является грубая сила массы. Иначе и быть не могло, ибо тамъ, гдѣ въ основаніе системы полагается безконечное разнообразіе субъективныхъ ощущеній, тамъ необходимо исчезаетъ всякое общее мѣрило. Все становится безразличнымъ; всѣ чувства ставятся на одну доску, а такъ какъ эти чувства другъ другу противорѣчатъ и безпрерывно приходять въ столкновеніе, то все дѣло окончательно рѣшается силою количества. Инаго исхода быть не можеть.

Источникъ заблужденія утилитаризма лежить въ екептическомъ взглядь на мысль. Мысль одна даеть общій элементь человіческой жизни; въ ней одной заключается мърило, которое прилагается къ явленіямъ, опредъляеть относительную ихъ цъну и назначаеть каждому подобающее ему мъсто въ общей системъ. Поэтому, она одна способна создать въ человъческихъ обществахъ нъчто цъльное и единое. Ни въ природъ, ни въ человъческой жизни безъ общаго элемента никакая система не мыслима. Въ человъкъ этотъ общій элементь есть именно разумъ. Какъ скоро отвергается все, что называется умозръніемъ, такъ остается только безконечное разнообразіе частныхъ явленій, которыя безпрерывно сталкиваются другь съ другомъ и никогда не могуть составить общаго порядка. Единое создается изъ общаго и частнаго, а не изъ одного частнаго: это коренное положеніе философіи дізлаеть тщетными всі попытки основать какую бы то ни было твердую систему безта умозрительных в началь.

Отвергая метафизику, утилитаристы ссылаются на опыть; но, какъ водится, это — опыть односторонній, выбранный по произволу изследователя. Когда говорять, что человъкъ часто дъйствуеть для полученія удовольствія или для изб'єжанія страданія, то это, безъ сомнънія, справедливо; противъ этого нечего возражать. Но неправда, что въ этомъ заключается единственная цель человеческих поступковъ. Неръдко человъкъ дъйствуетъ и по обязанности, и если онъ отъ исполненія обязанности чувствуетъ удовольствіе, то это удовольствіе составляеть для него не цъль, а послъдствіе дъйствія. Онъ удовлетворяется именно тъмъ, что не имълъ въ виду никакихъ личныхъ побужденій. Иначе самаго понятія обязанности для него бы не существовало. При этомъ человъкъ не взвъшиваетъ, какое удовольствіе больше и какое меньше; онъ часто жертвуеть именно тъми наслажденіями, которыя для него всего дороже, даже самою жизнью, сознавая, что въ этомъ состоитъ долгъ разумно-нравственнаго существа, которое живеть не для себя только, а для служенія высшимь, то есть, общимъ началамъ и цълямъ. Несправедливо также, что человъкъ, когда онъ жертвуеть личнымъ удовольствіемъ для общей цѣли, имѣетъ въ виду награду, заключающуюся во мивніи другихъ. Человікъ, движимый нравственными побужденіями, безъ сомнънія дорожить чужимъ мнъніемъ, но не всъхъ и каждаго, а единственно техъ людей, кого онъ уважаеть во имя тъхъ же разумно-нравственныхъ началъ, которыя служать для него высшимъ мфриломъ человъческихъ дъйствій и сужденій.

Такимъ образомъ, всесторонній и безпристрастный опыть приводить насъ къ убъжденію, что человъкъ дъйствуеть подъ вліяніемъ не только личныхъ цълей, но и общихъ началъ и понятій. Чтобы опровергнуть утилитаризмъ, надобно было изслъдовать то понятіе долга, которое Бентамъ хотълъ изгнать изъ лексикона нравственности; надобно было строго отдълить его отъ всъхъ постороннихъ примъсей и показать въ немъ единственный источникъ нравственныхъ сужденій человъка. Это и сдълалъ Кантъ, который своимъ глубокимъ анализомъ различныхъ элементовъ человъческой природы сталъ основателемъ новаго направленія философіи, направленія, стремящагося къ сочетанію противоположныхъ началь въ высшемъ единствъ.

## 10. KAHTЪ.

Указанное выше двоякое направленіе мысли, отправлявшееся, съ одной стороны, отъ внішнихъ чувствъ и личной воли, съ другой стороны, отъ требованій разума, породило и скептицизмъ двоякаго рода. Въ ученіи Юма, сенсуализмъ доводился до отрицанія всякой связи между познаваемыми явленіями; одна привычка побуждаеть насъ сочетать одно представленіе съ другимъ. Это было, въ сущности, отрицаніе всякой разумной діятельности мысли и всякихъ разумныхъ законовъ. Съ своей стороны, теоріи, все производившія изъ разума, нашли крайнее свое выраженіе въ скептицизмі Беркелея, который утверждаль, что все наше познаніе ограничивается одними внутренними представленіями, и подвергаль сомнічню самое существованіе

внѣшняго міра. И въ томъ и въ другомъ случаѣ скептицизмъ послѣдовательно вытекалъ изъ односторонней точки зрѣнія. Чтобы побѣдить его, надобно было указать на внутреннюю, неразрывную связь обоихъ противоположныхъ элементовъ познанія и жизни. А для этого необходимо было тщательно изслѣдовать самое естество человѣка и въ немъ показать присутствіе восполняющихъ другъ друга началъ, изъ сочетанія которыхъ образуется все наше міросозерцаніе. Эту критику предпринялъ Кантъ.

Первоначально Канть быль последователемъ Вольфа. Чтеніе Юма навело его на сомнѣнія. Онъ понялъ невозможность идти догматическимъ путемъ, безъ предварительной оцівнки самыхъ источниковъ познанія. Этому изследованію онъ посвятиль много лътъ, и только подъ конецъ жизни, на 56-мъ году оть рожденія, онъ выступиль съ готовою системою, которой суждено было сделаться поворотною точкою въ исторіи челов'вческой мысли. Въ 1781 году вышла его Критика чистаю разума (Kritik der reinen Vernunft), гдв изследовались познавательныя способности человъка. Затъмъ, въ 1788 году, появилась Критика практического разума (Kritik der praktischen Vernunft), которой въ 1785 году предшествовало изложенное въ болъе популярной формъ Основание метафизики правовъ (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten). Впослъдствіи Канть подробнье развиль высказанныя здісь начала въ Метафизико правово (Меtaphysik der Sitten), вышедшей въ 1797 году. Это сочинение раздъляется на двъ части: на Метафизическія начала правовъдънія (Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre) и Метафизическія начала ученія

о добродители (Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre). Наконецъ, въ политическомъ отношеніи любопытна статья *О впчномъ мири* (Zum ewigen Frieden).

Въ критикъ человъческого познанія, Кантъ хотълъ показать, что именно мы получаемъ изъ опыта и что мы почерпаемъ изъ чистаго разума. Опытъ даеть намъ познаніе явленій. Но явленія представляють собою только последовательный рядь ощущеній, возникающихъ въ нашей душт вследствіе дъйствія вибшнихъ предметовъ; въ нихъ нъть ничего общаго и необходимаго. Всякое обобщение, въ предълахъ опытнаго знанія, имфеть характеръ частный и случайный; это ничто иное, какъ выдъленіе сходныхъ признаковъ въ предметахъ, подлежащихъ нашимъ чувствамъ. Мы не найдемъ здъсь ничего безусловно общаго, то есть, такого, что бы мы въ правъ были распространять и на предметы досель не изследованные. Поэтому все положенія, которыя представляются намъ безусловно общими, каковы математическія и логическія истины, должны вытекать изъ другаго источника, именно, изъ разума. Еще менъе можетъ опыть дать намъ какое-либо понятіе о необходимости. Въ нашихъ впечатлѣніяхъ сопоставляются разнообразныя явленія, но чувства не раскрывають намъ ихъ внутренней связи. Всякая необходимая связь можеть опять-таки проистекать единственно изъ разума. Однимъ словомъ, опытъ даеть намъ безконечное разнообразіе разрозненныхъ явленій, составляющихъ матеріалъ познанія; связь же и единство въ этотъ матеріалъ вносить разумъ, на основаніи своихъ собственныхъ законовъ. Иными словами: человъческое познаніе получаеть свое содержаніе изъ опыта, свою форму оть разума.

Какимъ же образомъ связываетъ разумъ разрозненныя явленія? На основаніи чего вносить онъ единство въ многообразіе? Способъ дъйствія разума можеть быть двоякій: анализь и синтезъ. Объясненіе перваго не представляеть затрудненій. Анализируя данное понятіе, разумъ выводить изъ него то, что въ немъ заключается: это — простое разложеніе, для котораго достаточенъ законъ тожества. Но какъ возможно связать различное и на этомъ основаніи произнести синтетическое суждение? Въ этомъ состоить главный вопросъ, который предстоить рышить. Изследуя действіе различныхъ познавательныхъ способностей человъка: воображенія, ума и разума въ тесномъ смысле, которыя рождають представленія, понятія и идеи, мы видимъ, что вездъ познаніе исходить отъ извъстныхъ, присущихъ мышленію формъ, подъ которыя подводится разнообразіе внышнихь явленій. Такь, въ области воображенія, человъкъ не иначе можетъ представить себъ предметы, какъ подъ формами пространства и времени. И то и другое представляется намъ не только какъ случайный способъ сочетанія явленій, а какъ необходимое условіе самаго ихъ существованія; и то и другое мы понимаемъ, какъ безконечное, что совершенно выходить изъ предъловъ опытнаго знанія. Очевидно, следовательно, что туть мы находимъ безусловно общія и необходимыя формы, которыя, по этому самому, могуть имъть источникомъ единственно разумъ. Отсюда возможность математическихъ выводовъ, имъющихъ характеръ безусловныхъ истинъ, чего не даеть намъ никакой опыть. Имфють ли пространство и время что-нибудь соотвътствующее имъ въ самихъ предметахъ, объ этомъ, говоритъ Кантъ, мы не можемъ имътъ никакого понятія. Для насъ, это необходимыя формы, подъ которыми мы получаемъ впечатлънія отъ предметовъ; но мы не въ правъ сказать, что другой, высшій разумъ, который видълъ бы не одни явленія, но вникалъ бы въ самую сущность вещей, не могъ бы познавать ихъ подъ другими формами.

Подобныя же начала мы находимъ и въ дъятельности ума. Представленіе даеть намъ сопоставленіе предметовъ въ пространствъ и времени; но это сочетаніе — чисто внішнее. Для того, чтобы связать явленія внутреннею связью, нужны новыя формы и новый умозрительный синтезъ. Здесь действуеть умъ посредствомъ присущихъ ему категорій, подъ которыя онъ подводить разнообразіе представленій. Эти категоріи четырехъ родовъ: категоріи количества — единое, многое, все; категоріи качества — бытіе, отрицаніе, ограниченіе; категоріи отношенія субстанція и признаки, причина и следствіе, взаимодъйствіе; наконецъ, категоріи способовъ существованія предметовъ — возможность, дівствительность и необходимость. Эти различныя понятія соотв'ьтствують логическимъ формамъ сужденій, изъ чего видно, что категоріи суть ничто иное, какъ приложеніе основных законовъ разума къ познанію вещей. Посредствомъ ихъ умъ связываеть разрозненныя явленія и создаеть себъ понятіе о предметь, соотвътствующемъ полученному впечатлънію. И здъсь эти логическія формы им'ть значеніе безусловно общее необходимое. Мы не можемъ понять никакого предмета, не подведя его подъ ту или другую категорію. Разумъ не черпаеть ихъ изъ опыта, ибо они составляють необходимое условіе всякаго опыта;

они только и дѣлають для насъ опыть возможнымъ. Такимъ образомъ, связь вещей дается намъ не самими вещами; это — акть самодѣятельности разума, акть, предполагающій единство связующаго начала. Источникъ этого единства лежить въ самосознаніи, которое, какъ общая среда, заключаеть въ себѣ все разнообразіе впечатлѣній. Сознавая свое внутреннее тожество и относя къ нему всѣ свои представленія, разумъ старается свести послѣднія въ одну систему. Это онъ и дѣлаетъ посредствомъ категорій, которыя суть ничто иное, какъ основанные на законахъ разума способы сочетанія представленій. Отсюда ихъ общность и необходимость; отсюда также возможность синтетическихъ сужденій о предметахъ.

Этимъ, однако, ограничивается все значеніе категорій: мы должны смотрѣть на нихъ, какъ на логическія формы, которыя служать намъ для приведенія разнообразія впечатлѣній къ единству самосознанія. Объективнаго значенія онѣ не имѣють; сущности вещей онѣ намъ не раскрывають. Мы все-таки познаемъ одни явленія, то есть, дѣйствія предметовъ на наши чувства; что такое предметы сами по себѣ, остается для насъ вѣчною и непроницаемою тайною. Наконецъ, категоріи приложимы единственно къ предметамъ, подлежащимъ чувствамъ; онѣ связывають только то, что уже сопоставлено въ представленіи. Переносить же ихъ на предполагаемые предметы, не подлежащіе чувствамъ, мы не имѣемъ никакого права.

Между тымъ, разумъ не довольствуется этою скромною областью возможнаго опыта, которою ограничивается познавательная дыятельность ума. Исходя оть внышнихъ чувствъ, опыть даеть намъ только

ограниченное и условное; разумъ же ищеть безусловнаго. Онъ хочеть свести все безконечное разнообразіе міровыхъ явленій не только къ субъективному единству самосознанія, но и къ абсолютному, объективному единству бытія. Для этого онъ создаеть себъ извъстныя идеи, которыя онъ представляеть себъ дъйствительными предметами, хотя не подлежащими чувствамъ, но доступными внутреннему взору. Такова идея абсолютнаго единства мыслящаго -субъекта, то есть, безсмертной души, идея абсолют-. наго единства всъхъ условій мірозданія, то есть, причины всъхъ причинъ, наконецъ, идея абсолютнаго начала всего сущаго, то есть, Бога. Но полагая себъ подобныя задачи, разумъ выходить изъ предъловъ доступнаго ему пониманія. Какъ скоро онъ выступаеть изъ области возможнаго опыта, какъ скоро онъ пускается въ безбрежный океанъ сверхчувственнаго міра, такъ онъ неизб'яжно вовлекается въ неразрѣшимую сѣть ложныхъ умозаключеній, противоръчащихъ выводовъ и фантастическихъ идеаловъ. Такъ, относительно души, изъ мыслимаго единства субъекта никакъ нельзя сдълать заключение о реальномъ единствъ лежащей въ основаніи его субстанціи. Относительно мірозданія, можно съ одинакою достовърностью доказывать, что оно имъеть начало и границы, и что оно ихъ не имфетъ; что въ немъ существуеть только необходимость, выражающаяся въ связи причинъ и следствій, и что необходимость первоначально проистекаеть изъ свободы; наконецъ, что въ основаніи случайнаго лежить безусловно необходимое, и что безусловно необходимаго вовсе нъть въ дъйствительности. Относительно же Бога мы можемъ сказать, что разумъ имфетъ понятіе о

совершеннъйшемъ существъ, но мы никакъ не въ правъ сдълать отсюда заключение о дъйствительномъ бытіи подобнаго существа. Если же мы бытіе Божіе хотимъ вывести изъ разсмотрънія міра, восходя отъ причины къ причинъ, или отъ наблюдаемой нами гармоніи къ разуму, полагающему себъ цъль, то мы можемъ только сказать, что известныя намъ явленія должны имъть достаточную причину, но утверждать, что этою причиною можеть быть только единое, совершеннъйшее существо, мы опять не въ правъ Съ другой стороны, однако, столь же невозможно доказать, что всв эти идеи не существують въ дъйствительности; возражатели точно также не имъютъ почвы подъ погами. Вращаясь въ этой области, разумъ выходить изъ предъловъ того, что ему доступно, а потому всъ доказательства за и противъ равно лишены основанія. Единственное значеніе этихъ идей въ теоретической области заключается въ томъ. что онъ могутъ быть для человъка руководящими началами въ опытномъ познаніи вещей. Познавая условное, разумъ долженъ постоянно стремиться къ безусловному и для этого искать большей и большей полноты и систематичности знанія, при чемь, однако, онъ остается увъреннымъ, что эта цъль никогда не можеть быть имъ достигнута, ибо связь между условнымъ и безусловнымъ недоступна нашему пониманію. Условное есть видимое, чувственное, міръ явленій; безусловное же есть мыслимое, міръ сущностей, о которомъ мы съ нашими орудіями познанія, съ нашими категоріями, обращенными единственно на чувственные предметы, не можемъ составить себъ никакого понятія.

Таковъ результать, къ которому приходить Канть

въ своемъ изследованіи, результать, очевидно, чисто скептическій. Съ одной стороны, опыть даеть намъ только познаніе разрозненныхъ, безсвязныхъ явленій, не открывая ни малейшаго проблеска въ самую сущность вещей; съ другой стороны, разумъ вносить въ это разнообразіе только чисто формальное единство; когда же онъ хочеть идти дале и создаеть свои собственные, сверхчувственные идеалы, онъ приходить къ полному сознанію своего безсилія и своей несостоятельности. Кантъ отвергъ односторонность предыдущихъ системъ; своимъ глубокимъ анализомъ онъ раскрыль въ человъкъ двоякій источникъ познанія; онъ поставиль эти источники рядомъ, но связь между ними онъ объявиль непостижимою для разума. Между областью чувственнаго и областью сверхчувственнаго, говорить онъ, лежить необозримая бездна, черезъ которую нъть перехода, какъ будто это два различные міра, изъ которыхъ ни одинъ не можеть имъть вліянія на другой\*). Если въ этомъ воззрѣніи кроются зачатки идеализма, то почва, на которой оно воздвигается, все еще чисто скептическая. Потому система Канта носить названіе субъективнаго, или скептическаго идеализма; ее точно также можно назвать идеальнымъ скептицизмомъ. Тъмъ не менъе, результать его критики быль громадный. Туть важны были не столько отрицательные выводы, сколько положительное сопоставленіе обоихъ элементовъ въ человъческомъ разумъніи. Оставалось искать взаимной ихъ связи; это было дъломъ послъдующаго развитія философіи, которому Канть положиль твердое основаніе.



<sup>\*)</sup> Kritik der Urtheilskraft, Einleitung, 2. Политич. мыслит. Вып. II.

Самъ Канть сделаль уже этоть шагь въ практической области. Всъ тъ скептические выводы, къ которымъ приводить насъ анализъ познавательныхъ способностей человъка, исчезають при разсмотръніи началь практической дізтельности. Тіз абсолютныя идеи, которыя теоретическій разумъ оставляль недоказанными, получають сильнъйшее подтвержденіе оть нравственнаго закона. Въ познаніи человекъ раздвоялся на два противоположныхъ міра, между которыми нътъ перехода; въ практической области онъ самъ совершаеть этотъ переходъ, принимая требованія чистаго разума за руководящія начала своей дъятельности и внося такимъ образомъ умозрительныя идеи въ чувственный міръ. Это очевидно изъ того, что человъкъ дъйствуеть не только подъ вліяніемъ внішнихъ побужденій, но и по внутреннимъ мотивамъ, вытекающимъ изъ чистаго разума, именно, по представленію закона, или по обязинности. Канть подвергъ обстоятельному анализу это понятіе объ обязанности, составляющее центръ всъхъ нравственныхъ воззрѣній человѣка; онъ тщательно отдѣлилъ его отъ всъхъ смежныхъ понятій, показаль его условія и источникъ и тъмъ положилъ непоколебимое основаніе нравственной системъ, воздвигнутой на чисто раціональныхъ началахъ.

Въ самомъ дѣлѣ, что значить, что человѣкъ дѣйствуетъ по обязанности? Обязанность есть необходимость дѣйствія, вытекающая изъ уваженія къ закону \*); слѣдовательно, побужденіемъ служить здѣсь чистое представленіе закона, независимое отъ ка-

<sup>\*)</sup> Grud. zur Metaph. der Sitten. 1 Absch., стр. 18. Цитую полное собраніе сочиненій Канта, изд. 1838 г.

кихъ бы то ни было другихъ видовъ. Законъ же есть нъчто безусловно необходимое, слъдовательно, исходящее изъ чистаго разума. Только законъ и можеть наложить на меня обязанность, ибо ему, какъ высшему началу, я долженъ подчинять свои желанія и наклонности. Напротивъ, всякій разъ, какъ я дъйствую по какому бы то ни было внъшнему побужденію, всякій разъ, какъ я ищу удовлетворенія своихъ наклонностей, я дъйствую не по обязанности. Въ удовлетвореніи наклонностей нізть ничего обязательнаго. Всякому существу, одаренному чувствомъ, свойственно искать своего счастія; но каждое понимаеть это счастіе по-своему и ищеть его по-своему. Изъ практическихъ правилъ, имъющихъ въ виду удовлетворение наклонностей, могуть выйти только совъты благоразумія, не имъющіе никакой обязательной силы, совъты, которыхъ все значеніе заключается въ добровольно полагаемой себъ цъли. Поэтому, на эгоизмъ нъть возможности основать нравственную систему. Туть законъ подчиняется наклонностямъ, а не наклонности закону. Въ этомъ ученіи побужденія къ добродьтели и къ пороку ставятся на одну доску, и выборъ между ними опредъляется единственно расчетомъ въроятныхъ выгодъ Этимъ уничтожаются самыя основанія нравственности \*).

Тъже возраженія относятся и къ теоріямъ, которыя отправляются отъ нравственнаго чувства. Хотя онъ выше эгоистическихъ системъ тъмъ, что не такъ нагло полагають всю цъну добродътели въ прино-

<sup>\*)</sup> Grundl. zur Met. der Sitt. 2 Abschn., crp. 39, 68; Krit. der prakt. Ver., I Th., I B., I. Hptst. § 3, Anm. 2; § 8, crp. 135, 141.



симой ею выгодь, но, въ сущности, онъ страдають тымь же недостаткомь. И здысь все вы концы концовы сводится на личное удовлетвореніе, то есть, на счастіе; и здісь ність возможности установить какое бы то ни было общее мѣрило, ибо между чувствами нъть ничего, что бы давало одному преимущество передъ другими. Все туть зависить оть личнаго, безконечно разнообразнаго ощущенія, которое не можеть быть обязательнымъ для кого бы то ни было. Притомъ, самое это нравственное чувство, на которомъ думають основать нравственность, предполагаеть уже уваженіе къ закону и можеть быть только произведеніемъ послъдняго; иначе мы должны будемъ сказать, что понятіе о законъ дается намъ не разумомъ, а чувствомъ, что нелъпо. Всъ эти теоріи, опирающіяся на чувство, замічаеть Канть, основаны только на неспособности къ мышленію \*).

Съ другой стороны, тѣ раціональныя начала, которыя принимаются Вольфомъ и его школою какъ источникъ нравственности, точно также неудовлетворительны. Здѣсь умозрительные выводы перемѣшиваются съ опытными данными, а потому нѣтъ возможности придти къ какой-либо твердой системѣ. Совершенство, которое признается Вольфомъ за верховное мѣрило человѣческихъ поступковъ, въ теоріи означаетъ полноту всякой вещи вообще; подобное начало, очевидно, не можетъ служить руководствомъ для дѣятельности. Если же мы не ограничимся совершенствомъ отдѣльнаго предмета, но положимъ себѣ цѣлью совокупность всего реальнаго міра, то

<sup>.\*)</sup> Grund. zur Met. der Sitt. 2 Abschn., crp. 69; Krit. der pr. Ver., I Th., I B., I Hptst. § 8, crp. 135—141.

на этомъ необозримомъ полѣ нѣтъ возможности достигнуть полноты. Въ практическомъ же отношеніи, совершенство означаеть пригодность ко всякимъ цѣлямъ; слѣдовательно, все здѣсь окончательно зависить отъ тѣхъ цѣлей, которыя полагаеть себѣ человѣкъ. Такимъ образомъ, и тутъ мы приходимъ къ эмпирическимъ началамъ, не имѣющимъ въ себѣ ничего обязательнаго. И тутъ основаніемъ обязанности является не причина, а послюдствіе дѣйствія, между тѣмъ какъ источникомъ обязанности можеть быть единственно такое начало, которое является непосредственною причиною дѣйствія безъ всякаго отношенія къ цѣли и слѣдствіямъ\*).

Что касается, наконецъ, до тѣхъ теорій, которыя основывають обязанность на предполагаемой волѣ Божьей, то онѣ впадають въ логическій кругъ, ибо нравственныя совершенства Божества сами выводятся изъ присущихъ разуму нравственныхъ понятій; за исключеніемъ же нравственныхъ свойствъ, остаются въ Богѣ понятія о силѣ и власти, которыя никогда не могутъ быть основаніемъ нравственности \*\*).

Изъ всего этого ясно, что истиннымъ источникомъ обязанности можетъ быть единственно чистое представленіе закона, налагающаго необходимость на человъческую волю; это оказывается изъ простаго разложенія этого понятія \*\*\*). Всякія внъшнія цъли и побужденія могутъ дать только совъты, практическія правила, но не предписанія. Спрашивается: что

<sup>\*)</sup> Gr. zur Met. der Sitt. 2 Absch., crp. 69; Kr. der. prak. Ver., 1 Th., 1 Hptst. § 8, crp. 141.

<sup>\*\*)</sup> Gr. zur Met. der Sitt. 2 Absch., crp. 69.

<sup>\*\*\*)</sup> Kr. der Vpr. ern., I Th., 1 B., 1 Hptst. § 7; erp. 132.

же есть такого въ законъ, что можеть быть обязательнымъ для человъка?

Во всякомъ законъ можно различать двъ стороны: матерію и форму. Матерія, или содержаніе, заключаєть въ себѣ тѣ разнообразныя цѣли, которыя человѣкъ полагаеть себѣ въ своей дѣятельности. А такъ какъ всѣ эти цѣли имѣють эмпирическій характеръ, то очевидно, что онѣ не могуть быть обязательны для человѣка. Остается, слѣдовательно, чистая форма закона; она одна происходить отъ чистаго разума, а потому одна можеть быть источникомъ обязанности. Вытекающее отсюда правило можеть быть формулировано слѣдующимъ образомъ: «дѣйствуй такъ, чтобы правило твоихъ дѣйствій могло быть общимъ закономъ для всякаго разумнаго существа» \*).

Итакъ, законъ нравственности есть законъ чисто формальный. Чтобы приложить его къ человъческимъ дъйствіямъ, нужно испытать, насколько эти дъйствія способны сдълаться общимъ закономъ для всъхъ. Такъ напримъръ, если бы мнѣ представлялась возможность солгать или нарушить обязательство для полученія выгодъ, то нѣтъ сомнѣнія, что, съ точки зрѣнія удовлетворенія личныхъ наклонностей, подобный поступокъ могъ бы быть оправданъ. Но если мы возведемъ этотъ поступокъ въ общій законъ и скажемъ, что вообще ложь и нарушеніе обязательствъ дозволительны изъ личныхъ выгодъ, то увидимъ, что подобный законъ немыслимъ, ибо онъ уничтожаетъ самую возможность взаимнаго довърія и обяза-

<sup>\*)</sup> Grund. zur Met. der Sitt. 2 Absch., crp. 38-41; Krit. der. prakt. Ver., 1 Th., 1 B., 1 Hptst. § 4, 6, 7.



тельствъ. Или, если я отказываю другому въ помощи и возвожу это въ общій законъ, то я увижу, что воля, которая желаетъ, чтобы ни одинъ нуждающійся никогда не получалъ помощи, сама себъ противоръчитъ\*). Къ этому формальному закону сводится и обыкновенное правило: «не дълай другимъ того, что ты не хочешь, чтобы они тебъ дълали», хотя это послъднее менъе широко, а потому недостаточно \*\*).

Если бы человъкъ всегда дъйствовалъ по этому правилу, если бы онъ не могъ отъ него отклоняться, то оно было бы для него внутреннимъ закономъ, а не предписаніемъ. Такая воля могла бы быть названа святою. Но у человька есть наклонности, которыя противятся исполненію закона; относительно этой стороны человвческаго естества законъ является принужденіемъ; онъ налагаеть обязанность и самъ становится предписаніемъ, или императивомъ. Предписанія разума, вообще, бывають двоякаго рода: ипотетическія и катеюрическія, то есть, условныя и безусловныя. Гипотетическія предписанія имфють мъсто тамъ, гдъ предполагается достигнуть какойнибудь внешней цели: «если ты хочешь достигнуть такой-то цели, действуй такъ и такъ». Подобныя предписанія, въ сущности, ничто иное, какъ сов'яты; это не настоящіе законы. Категорическія же предписанія им'єють значеніе при всякихь условіяхь; человъкъ долженъ слъдовать нравственному закону при какихъ бы то ни было обстоятельствахъ. Поэтому формула: «дівйствуй такъ, чтобы правило твоихъ

<sup>\*)</sup> Grund. zur Met. der Sitt. 2 Absch., crp. 44-47.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 54, примъч.

дъйствій могло быть общимъ закономъ для всякаго разумнаго существа», есть категорическій императивъ практическаго разума\*).

Въ выводѣ этого закона устраняются всякія эмпирическія данныя, всякія практическія цѣли, но въ самомъ этомъ законѣ заключается высшая, абсолютная цѣль, которая служить мѣриломъ всѣхъ другихъ. Эта цѣль есть само разумное существо, которое носить въ себѣ законъ и которое, вмѣстѣ съ тѣмъ, есть субъектъ всѣхъ возможныхъ практическихъ цѣлей. Разумное существо не служитъ средствомъ для чего-либо другаго: оно само по себѣ цѣль; какъ носитель общаго и безусловнаго закона, оно имѣетъ общее и безусловное значеніе. Поэтому, категорическій императивъ, какъ правило дѣйствій (Махіте der Handlung), можетъ быть выраженъ слѣдующимъ образомъ: «дѣйствуй такъ, чтобы разумное существо всегда было для тебя цѣлью, а не средствомъ» \*\*\*).

Это начало, также какъ и первое, не выводится изъ опыта, ибо оно имъетъ общее и необходимое значение для всякаго разумнаго существа. Оно прямо вытекаетъ изъ того, что разумная воля есть вмъстъ съ тъмъ общій, абсолютный законъ, которому подчиняются всъ частныя цъли; поэтому она сама не можетъ быть средствомъ. А изъ этого вытекаетъ далъе третье начало нравственнаго закона, которое, въ сущности, ничто иное, какъ видоизмъненіе двухъ первыхъ, — а именно, идея разумной воли, какъ общей законодательной воли: «дъйствуй такъ, чтобы ты самъ для себя былъ общимъ закономъ». Разумная воля не

<sup>\*\*)</sup> Grund. zur Met. der Sitt. 2 Abschn., erp. 51-53.



<sup>\*)</sup> Grund. zur Met. der Sitt. 2 Abschn., crp. 35-43; Krit. der prakt. Ver., I Th., 1 B., 1 Hptst. § 7.

только подчиняется закону, но она сама себѣ даеть законъ. Въ этомъ состоить ея автономія, составляющая единственное возможное основаніе нравственности. Отсюда только можно вывести безусловно обязательныя правила, тогда какъ всѣ другія начала, основанныя на чуждыхъ волѣ элементахъ, или на интерономіи воли, дають лишь относительныя правила \*).

Въ этой идев разумной воли, какъ общей законодательной воли, заключается достоинство человъка, то есть, не относительная только, а безусловная, внутренняя его цъна. Разумное существо возвышается надъ другими тварями именно своею способностью быть участникомъ общаго законодательства, Достоинство же внушаеть къ себъ уважение, чувство. которое имъетъ мъсто единственно въ приложеніи къ нравственному порядку; все остальное можетъ возбуждать сочувствіе, любовь, но не уваженіе. Это общее законодательное значение воли, вместь съ темъ, связываеть между собою всв разумныя существа. Каждое изъ нихъ можеть быть для другихъ только цълью, а не средствомъ; каждое даетъ законъ всъмъ другимъ. Отсюда возникаеть царство цълей, котораго всв разумныя существа являются членами \*\*).

Таковъ нравственный міръ человѣка. Основаніе его лежить не въ какихъ-либо особенныхъ свойствахъ человѣческой природы, а въ чисто раціональныхъ началахъ, имѣющихъ безусловное значеніе для всякаго разумнаго существа. Если обязанность не есть пустое слово, если она означаеть необходимыя



<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 55—57, 70, 71.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 58-61.

правила, которымъ человъкъ долженъ слъдовать помимо всякихъ внъшнихъ цълей, то она можетъ проистекать единственно изъ закона, даннаго чистымъ разумомъ. И наоборотъ, всякое разумное существо, имъющее волю, то есть, способность опредълять свои дъйствія по представленію закона, должно опредъляться не иначе, какъ на основаніи изложенныхъ началъ: разумное побужденіе есть именно то, которое можетъ быть общимъ закономъ для всъхъ \*).

Спрашивается, однако: какъ возможно подобное самоопредъление воли? Какъ можеть человъкъ, существо чувственное, движимое желаніями и наклонностями, находящееся въ разнообразныхъ отношеніяхъ къ внъшнему міру и само подчиняющееся общему и необходимому закону сцепленія причинь и следствій, отръшиться отъ всъхъ этихъ условій и опредълять свои дъйствія на основаніи требованій чистаго разума? Отвътъ состоитъ въ томъ, что нравственный законъ возможенъ единственно подъ условіемъ свободы. Разумное существо, для котораго нравственныя требованія обязательны, должно им'єть абсолютную способность отрѣшаться отъ всякихъ внѣшнихъ побужденій. Это — свобода отрицательная. Но съ этимъ отрицательнымъ значеніемъ связано другое, положительное, гораздо болъе плодотворное: свобода разумнаго существа состоить въ возможности самому быть причиною своихъ действій. Это и есть автономія воли, которая проявляется въ нравственномъ законъ. Изъ этого видно, что нравственный законъ и свобода связаны неразрывно: нравственныя тре-

<sup>•)</sup> Gr. zur Met. der Sitt. 2 Absch., crp. 48; Kr. der. pr. Ver., I Th. 1 B., 1 Hptst., crp. 132.

бованія могуть проистекать единственно изъ свободы, и наобороть, свобода можеть проявляться единственно въ нравственныхъ требованіяхъ, опредъляющихъ дъйствія разумнаго существа \*).

Такимъ образомъ, идея свободы, которая теоретически оставалась недоказанною, здѣсь является необходимою, ибо она составляеть непремѣнное условіе нравственнаго закона. Человѣкъ не иначе можетъ дѣйствовать нравственно, какъ сознавая себя внутренно свободнымъ. И этого вполнѣ достаточно для доказательства дѣйствительнаго существованія свободы, которое не подлежитъ никакимъ опытнымъ изслѣдованіямъ: существо, которое можетъ дѣйствовать не иначе, какъ исходя отъ идеи свободы, тѣмъ самымъ является дѣйствительно свободнымъ. Отсюда понятно, почему это составляетъ всеобщее убѣжденіе человѣчества \*\*).

Но какъ возможна подобная свобода? Какъ можеть простая идея сдёлаться причиною чувственныхъ явленій? Это, говорить Канть, такая загадка, которой челов'вческій умъ не въ состояніи разр'вшить; здёсь граница, которой намъ не дано переступить. Д'ёло въ томъ, что представляя себ'в челов'вка, съ одной стороны, какъ существо чувственное, съ другой стороны, какъ существо разумно-свободное, мы разсматриваемъ его въ двухъ совершенно различныхъ отношеніяхъ. Какъ чувственное существо, онъ ничто иное, какъ зелене (phaenomenon), которое входить, какъ звено, въ общую ц'єпь причинъ и сл'ёдствій, связывающую весь вн'ёшній міръ; напро-

<sup>\*\*)</sup> Grund. zur Met. der Sitt. 3 Abschn., erp. 75.



<sup>\*)</sup> Grund. zur Met. der Sitt. 3 Abschu., erp. 73; Kr. der prakt. Ver., I Th., 1 B., 1 Hptst. §§ 5—8.

тивъ, какъ разумно-свободное существо, онъ принадлежить къ міру мыслимому (noumenon), къ міру сущностей, недоступному теоретическому пониманію, но проявляющемуся, какъ фактъ, въ практической дъятельности человъка. Теоретическій разумъ можеть только сказать, что между темъ и другимъ воззрѣніемъ нѣтъ противорѣчія, ибо мы сущности вещей не знаемъ, а потому не въ правъ переносить на нее тв законы и формы, которые приложимы только къ явленіямъ. Онъ говорить намъ также, что міръ явленій долженъ подчиняться міру сущностей, который содержить въ себъ высшій его законъ; поэтому человъкъ и считаетъ нравственный законъ безусловно для себя обязательнымъ, подчиняя ему всъ свои чувственныя побужденія. Но постигнуть возможность перехода изъ одного міра въ другой человъческій умъ не въ состояніи. Онъ можеть признать его только какъ необходимое требование для практической дъятельности человъка \*).

Идея свободы, внесенная изъ умственнаго міра въ область дъйствительности, влечеть за собою признаніе и остальныхъ трансцендентальныхъ идей. Разумъ вообще стремится привести безконечное разнообразіе внъшнихъ условій къ полнотъ безусловнаго начала. Въ сферъ теоретическаго познанія это требованіе являлось только регулятивнымъ правиломъ, которое указывало путь безъ возможности достиженія цъли, ибо дъйствительное существованіе руководящихъ идей оставалось сомнительнымъ. Въ практической сферъ, напротивъ, оно примыкаетъ къ необходимому закону, который долженъ быть осу-

<sup>\*)</sup> Grundl. zur Met. der Sitt. 3 Abschn., crp. 76-92; Kr. der prakt. Ver., I Th., 1 B., 1 Hptst. Deduction der Grundsätze etc.

ществленъ, и къ умозрительной идеѣ, которой дѣйствительность составляетъ непремѣнное условіе этого закона. Здѣсь, поэтому, означенное стремленіе разума ведетъ къ постулатамъ, которые должны быть признаны достовѣрными, ибо они неразрывно связаны съ нравственнымъ сознаніемъ человѣка \*).

Первый постулать исходить изъ необходимости полнаго осуществленія нравственнаго закона въ самой душъ человъка. Это — цъль, къ которой мы обязаны стремиться. Между тъмъ, этому требованію противоръчить свойство чувственной стороны нашей природы. Какъ существо, стоящее въ разнообразныхъ отношеніяхъ къ міру явленій и подчиняющееся господствующимъ въ немъ законамъ необходимости, человъкъ не можеть вполнъ осуществить въ себъ идеала нравственности. Какъ же согласить эти противоположныя начала? Какимъ образомъ связать законы двухъ различныхъ міровъ? Это возможно только путемъ постепеннаго приближенія къ идеалу, - задача, полное осуществленіе которой лежить въ безконечности. А это, въ свою очередь, предполагаеть, что сама душа человъка существуеть безконечно долгое время. Безсмертіе души есть, слъдовательно, необходимый постулать, вытекающій изъ нравственнаго закона \*\*).

Но этого мало: какъ существо чувственное, человъкъ ищетъ личнаго удовлетворенія, или счастія. Это стремленіе составляеть необходимое условіе его чувственнаго бытія. И это начало должно быть связано съ нравственными требованіями. Высшее благо, которое разумъ поставляеть верховною цълью человъ-

<sup>\*)</sup> Krit der prakt. Ver., I Th., 2 B., 1 Hptst., 2 Hptst. I-VI.

<sup>\*\*)</sup> Kr. der prakt. Ver., 1 Th., 2 B., 2 Hptst. IV.

ческой дъятельности, состоить не въ одномъ исполненіи правственнаго закона, какъ думали Стоики, и не въ достиженіи счастія, какъ полагали Эпикурейцы, а въ сочетаніи того и другаго, ибо сообразность вившнихъ условій съ безусловнымъ началомъ одна даеть удовлетвореніе разуму. Въ этомъ сочетаніи нравственный законъ занимаеть высшее мізсто: онъ не является только средствомъ для полученія счастія; напротивь, онъ самъ по себ'в составляеть абсолютную цёль человёка. Но исполненіе нравственнаго закона дълаетъ человъка достойнымъ счастія; внішнія блага должны быть послюдствівмо внутренней правоты. Таково требованіе разума, предписывающаго человъку исполнение закона. Между тымь, вы дыйствительности такого соотвытствія ныть, или оно можеть быть только случайное. Вившнія условія не заключають въ себѣ ничего такого, что бы подчиняло ихъ нравственнымъ требованіямъ. И здісь опять возникаеть вопросъ: какъ согласить эти противоположныя начала? И туть является необходимость поступата, связующаго разнородные элементы. Если нравственный законъ долженъ быть осуществленъ во внешнемъ міре, такъ чтобы последній вполнъ соотвътствовалъ требованіямъ перваго, то надобно предположить существование всемогущаго и разумнаго Существа, которое, сознавая нравственный законъ, было бы вместе съ темъ полновластнымъ надъ природою и такимъ образомъ приводило бы оба противоположные міра къ гармоническому единству. Бытіе Бога есть, следовательно, также необходимый постулать нравственнаго закона \*).

<sup>\*)</sup> Kr. der pr. Ver., 1 Th., 2 B., 2 Hptst. V.

Такимъ образомъ, практическій разумъ восполняєть недостаточность теоретическаго. Тѣ умозрительныя идеи, которыя для послѣдняго оставались недоказанными, являются здѣсь подкрѣпленными полновѣснымъ авторитетомъ нравственнаго закона, безусловно обязательнаго для всякаго разумнаго существа. Черезъ это область познанія не расширяется; сущность вещей все-таки остается намъ недоступною. Мы не въ состояніи постигнуть возможности свободы и безсмертія; мы не можемъ имѣть никакого представленія о Богѣ. Но нравственный законъ, для насъ обязательный, удостовѣряєть насъ, что все это необходимо существуеть, и этого намъ достаточно для руководства въ жизни\*).

Таково практическое ученіе Канта. Оно представляеть нравственное начало во всей его чистоть и возвышенности. Кантъ безусловно отвергъ всв индивидуалистическія теоріи, отправлявшіяся оть личныхъ чувствъ и стремленій. Если нравственный законъ заключаетъ въ себъ общее и необходимое начало, если онъ имъетъ обязательную силу для человъческой воли, то источникомъ его можеть быть единственно разумъ. Всъ остальныя точки эрънія подрывають нравственность въ самыхъ ея основахъ; изъ нихъ никогда не можетъ выйти ничего обязательнаго. Съ другой стороны, Канть очистиль нравственную теорію нъмецкой школы отъ всякой чуждой ей примъси. Исходя изъ односторонняго начала, подводя и матеріальный и духовный міръ подъ одну точку эрвнія, Вольфъ смешиваль нравственныя побужденія съ чисто личными мотивами;

<sup>\*)</sup> Kr. d. pr. Ver., 1 Th., 2 B., 2 Hptst. VI-IX.

вследствіе этого нравственная его теорія получила эклектическій характеръ. Кантъ разділиль оба элемента, противопоставиль ихъ другь другу и отнесъ къ области нравственнаго закона единственно то, что истекаетъ изъчистаго разума. А такъ какъ разумъ даеть намъ одну форму познанія, то основной нравственный законъ будеть чисто формальнымъ. Онъ сводится къ тому простому правилу, что разумное существо, какъ таковое, должно руководствоваться въ своимъ льйствіяхъ не частными побужденіями, а общимъ закономъ; это и есть основное требованіе разума, налагаемое на волю. Съ этимъ требованіемъ, которое сознается даже самыми простыми умами и на основаніи котораго произносятся всѣ нравственныя сужденія въ мірѣ, связано все нравственное существо человіка.

Очистивши нравственное начало отъ всякихъ постороннихъ побужденій, Кантъ показалъ и всѣ необходимыя его условія, признаніе которыхъ требуется самымъ существованіемъ этого начала въ душть человъка. Первое условіе есть внутренняя свобода. Для того, чтобы действовать нравственно, человъкъ долженъ имъть возможность отръщиться оть всякихъ частныхъ побужденій и вифшнихъ вліяній; онъ долженъ обладать способностью вырываться изъ общей цепи причинъ и следствій, которой онъ состоить членомъ, какъ чувственное существо, и опредъляться на основаніи началь безусловно общихъ, а потому подчиняющихъ себъ всякія частныя цъли. У Канта начало внутренней свободы въ первый разъ получило настоящее свое значение въ области философской мысли. Предыдущія системы последовательно приходили къ полному его отрицанію. Натурализмъ все сводиль въ концтв концовъ къ дъйствію божественной силы, присущей вещамъ; матеріализмъ подчиняль всѣ явленія необходимому сцъпленію причинъ и слъдствій; у Лейбница, хотя и признавалось внутреннее самоопределение, отрицающее даже возможность внешнихъ вліяній, но самое это внутреннее развитіе происходило въ склу предуставленнаго закона, связующаго монады въ одинъ неизмънный порядокъ, вслъдствіе чего человъкъ, по выраженію Канта, превращался въ духовнаго автомата, и его свобода оказывалась ничемъ не лучше свободы вертела, который, будучи разъ заведенъ, самъ совершаетъ свои движенія \*). У Канта, напротивъ, человъкъ не подчиняется всецъло одному началу: онъ стоить на границѣ двухъ міровъ, совмъщая въ себъ оба, съ возможностью отръшиться оть всего условнаго и брать за точку отправленія безусловныя истины, раскрываемыя разумомъ. При такой только системъ можно было понять его, какъ существо внутренно свободное. Другаго основанія внутренней свободы, а вмъсть съ нею и нравственности, нътъ и быть не можетъ.

Кромъ сознанія внутренней свободы, нравственный законъ влечеть за собою и сознаніе общей связи разумныхъ существъ. Каждое изъ нихъ обязано руководиться правилами, общими для всѣхъ; каждое въ другомъ уважаеть носителя высшаго закона, члена умственнаго міра, въ которомъ господствуютъ безусловныя начала и которому должно подчиняться все ограниченное и условное. Наконецъ, высшая задача человъка, осуществленіе нравствен-

<sup>\*)</sup> Kr. der pr. Ver., crp. 213.

наго закона во внішнемъ мірів, предполагаеть безсмертіе разумной души и бытіе верховнаго Существа, согласующаго противоположные міры и все приводящаго кі единству конечной ціли.

Всв эти понятія тесно связаны другь съ другомъ, всь они вытекають изъ одного начала; всь они, притомъ, совершенно выходять изъ предъловъ опыта. Канть особенно настаиваль на томъ, что вся сила нравственнаго закона проистекаеть единственно изъ умозр'внія; онъ съ особеннымъ тщаніемъ старался выдълить отсюда всякіе эмпирическіе элементы и представить нравственный законъ во всей его чистоть. Черезъ это его теорія сама страдаеть ніжоторою односторонностью. Всякая связь между разумнымъ естествомъ человъка и остальными его свойствами была порвана; это — два міра, не имъющіе между собою ничего общаго. Для Канта все сосредоточивается въ понятіи обязанности; нравственныя наклонности человъка, любовь, состраданіе не имъють для него никакой цены. Все, что делается по влеченію, а не по обязанности, не им'веть нравственнаго значенія. Канть утверждаль даже, что разумное существо должно желать уничтоженія въ себъ всякихъ наклонностей и влеченій \*). Съ другой стороны, однако, нельзя не признать, что самое это очищение нравственнаго закона отъ всякихъ личныхъ побужденій давало ему особенную кръпость и возвышенность. Говоря объ обязанности, Канть, несмотря на свой тяжеловесный языкъ, возвышается до поэзіи: «Обязанность! восклицаеть онъ, высокое и великое имя, ты, которая не заключаешь въ себъ

<sup>\*)</sup> Kr. der pr. Ver., I Th., I B., 3 Hptst.; 2 B. 2 Hptst., crp. 238.

ничего любимаго, что бы льстило нашему чувству но требуешь повиновенія, хотя и не угрожаешь ничъмъ такимъ, что бы возбуждало въ душъ естественное отвращеніе и страхъ, чтобы дъйствовать на волю, а установляешь законъ, который самъ собою находить доступь въ человъческую душу и самъ противъ воли пріобретаеть себе уваженіе, если не всегда покорность, передъ которымъ умолкаютъ всв наклонности, хотя онв втайнв ему противодъйствують; гдъ достойный тебя источникъ и гдъ найдемъ мы корень твоего благороднаго происхожденія, гордо отрицающаго всякое сродство съ человъческими наклонностями, происхожденія, составляющаго непременное условіе той цены, которую одни люди могутъ сами за собою признать? Такимъ источникомъ не можеть быть ничто менње великое, чъмъ то, что возвышаеть человъка надъ самимъ собою, какъ частью чувственнаго міра, что связываеть его съ порядкомъ вещей, который онъ одинъ способенъ сознавать, и который вмѣсть съ тымъ подчиняеть себъ весь чувственный міръ со всьмъ эмпирическимъ существованіемъ человъка во времени и со всею совокупностью его цълей. Это -- ничто иное, какъ личность, то есть, свобода и независимость отъ механизма целой природы; но вместе съ темъ это -способность существа, следующаго особеннымъ, собственнымъ его разумомъ даннымъ, чистымъ практическимъ законамъ, такъ что лица, принадлежащія къ чувственному міру, подчиняются собственной своей личности, насколько она принадлежить вмфсть съ тьмъ къ умственному міру; почему и не удивительно, что человъкъ, состоя членомъ обоихъ міровъ, не можеть смотрѣть на свою собственную сущность, въ отношеніи ко второму и высшему ея назначенію, иначе, какъ съ почтеніемъ, и на ея законы иначе, какъ съ высшимъ благоговъніемъ» \*).

Понятно, какой возвышенный строй мыслей, какую кръпость нравственныхъ убъжденій должно было сообщить это ученіе своимъ последователямъ. Это быль источникъ, въ которомъ лучшіе люди Германіи черпали свои духовныя силы. Отсюда тоть высшій полеть германскаго духа, которымъ ознаменовалось начало нынешняго столетія, и который привель къ пробужденію народности, къ изгнанію иноплеменниковъ и къ всестороннему, могучему движенію въ области науки и искусства. И донынь, и впредь нравственное ученіе Канта должно оставаться прибъжищемъ возвышенныхъ умовъ, которые не иначе, какъ съ глубочайшимъ презръніемъ, могуть смотръть на всѣ попытки вывести нравственныя требованія изъ человъческихъ наклонностей И опытныхъ цълей, попытки, имфющія источникомъ полнфишую путаницу понятій и жалкіе софизмы, а результатомъ житейскую пошлость и нравственное паденіе человъка.

Существенный недостатокъ этого ученія состоить въ разрывѣ между внутреннимъ и внѣшнимъ человѣкомъ. Отвергнувъ одностороннія точки зрѣнія, которыя развивались его предшественниками, Кантъ указалъ на присутствіе двухъ элементовъ въ человѣческой душѣ; но стоя на скептической почвѣ, онъ объявилъ связъ ихъ непостижимою для разума. Между тѣмъ, осуществленіе нравственнаго закона во внѣшнемъ мірѣ указываеть на эту связь и тре-

<sup>\*)</sup> Kr. der pr. Ver., 1 Th., 1 B., 3 Hptst., crp. 200.



буеть согласія объихъ сторонъ человъческаго естества. Это признаеть самъ Кантъ, когда онъ бытіе Бога выводить изъ начала верховнаго блага, требующаго, чтобы счастіе соотв'ятствовало нравственному достоинству человъка. Такой выводъ былъ уже отступленіемъ оть чисто формальнаго закона и переходомъ къ возэрвнію, связывающему противоположныя начала единствомъ конечной цъли. Еще болъе значительный шагь въ этомъ направленіи сделади. Канть въ подробномъ развитіи своей нравственной теорія. Метафизическія основанія ученія о добродътели (Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre), появившіяся въ 1797 году, содержать въ себъ существенныя уклоненія отъ чистыхъ требованій категорическаго императива, и уклоненія, надобно сказать, далеко не въ пользу систематической связи мыслей. - Канть искаль содержанія для своего формальнаго закона, но такъ какъ скептическая точка эрвнія не допускала внутренней связи противоположныхъ элементовъ, то онъ просто взялъ отвергнутыя имъ начала счастія и совершенства, стараясь эклектически приладить ихъ къ собственнымъ своимъ выводамъ.

Въ этомъ позднъйшемъ сочинении Кантъ полагаетъ отличіе нравственности отъ права именно въ томъ, что послъднее ограничивается чисто формальнымъ закономъ, предоставляя содержаніе дъйствій человъческому произволу, тогда какъ первая, напротивъ, опредъляетъ самыя цъли, которыя долженъ ставить себъ человъкъ\*). Эти цъли должны вытекать изъ чистаго нравственнаго закона, или изъ понятія объ обязанности; иначе это будетъ гетерономія разума \*\*).

<sup>\*)</sup> Tugendlehre, Einleit. I.

<sup>\*\*)</sup> Tugendlehre, Einl. II.

Ясно, что съ этой точки зрѣнія цѣлью человѣка можеть быть только осуществленіе самого нравственнаго закона въ себѣ и въ другихъ, то есть, нравственное совершенство. Между тѣмъ, Кантъ не ограничивается этимъ началомъ. Онъ полагаетъ человѣку двоякую цѣль: собственное совершенство и чужое счастіе. Собственное счастіе, говоритъ онъ, не можетъ считаться обязанностью, ибо обязанность есть извѣстнаго рода принужденіе, а къ исканію счастія человѣкъ побуждается естественнымъ влеченіемъ, безъ всякаго принужденія со стороны разума. Чужое же совершенство потому не можетъ быть для насъ цѣлью, что совершенство является только плодомъ свободной самодѣятельности человѣка, не допускающей чужаго вмѣшательства \*).

Слабость этихъ доводовъ очевидна. Принужденіе вовсе не составляеть непремъннаго условія обязан-ности для всякаго разумнаго существа; оно непридожимо къ волъ, которую Кантъ называетъ святою. Съ этой точки зрвнія, исканіе собственнаго счастія не могло бы быть устранено изъ области нравственности. Если подобная цъль не принадлежить къ числу нравственныхъ требованій, то это происходить оть иной причины, гораздо ближе подходящей къ ученію Канта. Стремленіе къ личному счастію вытекаеть не изъ разума, а изъ влеченій; это именно то содержаніе д'вятельности, которое предоставляется произволу. Каждый понимаеть и ищеть счастія посвоему; разумъ ограничиваеть это стремленіе только требованіемъ, чтобы человъкъ не нарушалъ нравственныхъ правилъ. Но если исканіе счастія есть

<sup>\*</sup> Tugendlehre, Einl. IV.

чуждое разуму опредъленіе, то на какомъ основаніи можеть чужое счастіе сдълаться для насъ цълью? Канть выводить обязанность делать добро другимъ изъ того, что мы безъ этого, по общему закону, не могли бы ожидать отъ нихъ добра для себя\*). Но въ такомъ случат самолюбіе становится основаніемъ доброжелательства, и чужое счастіе дівлается для насъ обязанностью совершенно на ряду съ нашимъ собственнымъ. Изъ этого не видно, почему чужое счастіе можеть быть для нась нравственною цівлью, а собственное нътъ. Между тъмъ, и на это есть причина, которая тесно связана съ ученіемъ Канта, но которая вивств сътвиъ выводить это учение за предълы чисто формальнаго закона и указываеть на евязь противоположныхъ элементовъ человъческаго естества. Въ исканіи своего счастія нъть ничего. кромъ чисто личныхъ побужденій, которыя нравственнаго значенія не имфють; въ дфиствіяхъ же. которыя совершаются въ виду чужаго счастія, является общій элементь: я чужую цель делаю своею. Этотъ общій элементь одинъ имфетъ нравственный характеръ, ибо нравственность состоитъ именно въ подчиненіи личныхъ побужденій общимъ началамъ. Тотъ же самый результать, достигнутый другимъ путемъ, собственною дъятельностью лица, не имълъ бы этого значенія: если я жертвую собою, чтобы выручить ближняго изъ бъды, я поступаю нравственно; но если другой дълаеть тоже самое для самого себя, туть нравственнаго нёть ничего. Слёдовательно, нравственное значение имфють не последствія действія, а побужденіе, связывающее дю-



<sup>\*)</sup> Tugendlehre, Einl. VIII, 2, a.

дей во имя общаго начала. Такимъ образомъ, личная цѣль, становясь общею, пріобрѣтаетъ нравственный карактеръ. Это и есть то начало, которое приводитъ противоположные элементы человѣческой природы къ высшему единству. Въ союзахъ, къ которымъ принадлежитъ человѣкъ, полагается общая щълъ, въ достиженіи которой каждый членъ союза находитъ и личное свое удовлетвореніе. Черезъ это право и нравственность, внѣшній человѣкъ и внутренній связываются въ высшемъ порядкѣ. Этотъ выводъ былъ впослѣдствіи сдѣланъ Гегелемъ; но Кантъ, признавая полный разрывъ между противоположными сторонами человѣческаго естества, не могъ еще стать на эту точку зрѣнія.

Что касается до начала совершенства, которое Канть ставить целью человеку только въ собственномъ лицъ, то и здъсь прежде всего не видать, почему мы не можемъ имъть въ виду и чужаго совершенства. Зависимость нравственнаго достоинства человъка отъ свободы побуждаетъ насъ только не нарушать послъдней; но это не мъшаеть намъ, въ этихъ предълахъ, содъйствовать первому всеми средствами. Это даже прямая обязанность человъка, вытекающая изъ основнаго предписанія нравственнаго закона. Самъ Кантъ признаетъ чужое нравственное благосостояніе цізлью человіческой дівятельности \*); но, съ одной стороны, онъ непоследовательно относить это начало къ чужому счастію, съ другой стороны, онъ столь же непоследовательно ограничиваеть его чисто отрицательною обязанностью не производить соблазна. Между тъмъ, туть, очевидно, можеть

<sup>\*)</sup> Tugendlehre, Einl. VIII, 2, 6.

быть и положительное содъйствіе, въ видъ совътовъ, помощи и воспитанія. Наобороть, попеченіе о собственномъ совершенствъ Канть выводить далеко за предълы нравственнаго закона, полагая совершенство въ способности къ достиженію всевозможных цълей \*). Это — чистое возвращение къ теоріи Вольфа, то есть, смъщение эмпирическихъ началъ съ умозрительными. Канть основываеть свой выводъ на томъ, что человъкъ обязанъ развивать въ себъ человъчность, а характеристическое свойство человъчности, въ отличіе отъ природы животныхъ, состоить въ поставленіи себ'в цівлей. Ясно однако, что подобное основаніе не им'веть силы для всякаю разумнаго существа, следовательно, не можеть иметь притязанія на характеръ безусловной обязанности. Столь же недостаточно и другое основаніе, что различныя способности человъка могуть сдълаться орудіями разума, а потому должны быть развиваемы \*\*). Съ точки зрѣнія Канта, нравственныя требованія разума ограничиваются чисто формальнымъ закономъ, а потому. и обязанность совершенствовать свои способности можеть простираться только на подчинение внашней стороны человъка внутренней. Идти далъе значить опять смѣшивать нравственное и просто полезное.

Итакъ, въ дальнъйшемъ развити своей нравствекной теоріи Кантъ удалился отъ положенныхъ имъ самимъ основаній. Въ первоначальной точкъ исхода отвергалось всякое вниманіе къ эмпирическимъ цѣлямъ и признавался одинъ формальный законъ, какъ плодъ чистаго умозрѣнія; въ позднѣйшей же обработкъ системы къ умозрительнымъ началамъ

<sup>\*)</sup> Tugendlehre, Einl. VIII, 1, a.

<sup>\*\*)</sup> Tugendlehre, Elementarl., 1 B., II Abth., 2 Abschn. § 19.

присоединяются опытныя, изъ чего составилось смѣшанное ученіе, лишенное единства и послѣдовательности. Канть чувствоваль потребность восполнить недостатокъ содержанія, который оказывался при чисто формальной точкѣ зрѣнія; но такъ какъ связь между внутреннимъ и внѣшнимъ человѣкомъ казалась ему непроницаемою тайною, то оставалось брать содержаніе извнѣ, чисто эклектическимъ образомъ. Отсюда недостатки позднѣйшаго ученія и несогласіе его съ первоначальною, строго логическою точкою отправленія.

Господствующій въ систем'в Канта разрывъ между противоположными сторонами человъческаго естества невыгодно отразился и на его юридическомъ ученіи, хотя въ этой области, вследствіе самаго характера юридическихъ отношеній, приложеніе формальнаго закона было вполнъ умъстно. Мы вильли, что Канть полагаеть различіе между юридическимъ закономъ и нравственнымъ въ томъ, что первый остается чисто формальнымъ, не касаясь содержанія дъйствій, второй же указываеть человъку и цъли, вытекающія изъ нравственныхъ требованій. Другое различіе, связанное съ первымъ, заключается въ томъ, что юридическій законъ опредъляеть одни внішнія дійствія, помимо побужденій, правственный же законъ имъетъ дъло не съ дъйствіями, а съ побужденіями. А такъ какъ послѣднія, по существу своему, свободны, то нравственное законодательство можеть быть только внутреннее, свободное, тогда какъ юридическое имъетъ характеръ внъшній, принудительный \*). Корень обоихъ этихъ различій ле-

<sup>\*)</sup> Einl. in die Metaph. der Sitt., III.

жить въ томъ, что юридическій законъ опредъляеть свободу вившиною, законъ нравственный — свободу виутрениюю. Поэтому понятіе о внъшней свободъ есть основное для философіи права. Какъ же смотрить на нее Канть?

Разрывъ между внутреннимъ человъкомъ и внъшнимъ не позволяеть ему придти къ точному опредъленію этого начала. Внъшняя свобода, также какъ и внутренняя, имфеть двф стороны: отрицательную, состоящую въ независимости отъ чужой воли, и положительную, или самоопредъление во внъшнихъ дъйствіяхъ. Если первая понимается не какъ случайное только явленіе, а какъ изв'ястное требованіе, то она можетъ имъть своимъ основаніемъ единственно последнюю: человекъ потому долженъ быть независимъ отъ чужой воли, что онъ имфеть свою собственную волю, которой принадлежить рышеніе. Самоопредъление же во внъшнихъ дъйствіяхъ, или поставленіе себъ внъшнихъ цълей, съ одной стороны, находится въ тесной связи съ самоопределениемъ внутреннимъ, или нравственнымъ, съ другой стороны, содержить въ себъ элементь отличный оть последняго. Если я обладаю способностью отрешаться оть всякаго частнаго побужденія и опредъляться чисто на основаніи общаго начала, то я долженъ быть властенъ надъ своими побужденіями; я долженъ имъть способность возвышаться надъ ними, сравнивать одно съ другимъ, подчинять ихъ общему закону; но вмъсть съ тьмъ, имъя свободу выбора, я могу и уклоняться оть закона, предпочитая частное побуждение общему. Какъ свойство существа не только нравственнаго, но и чувственнаго, внешняя свобода заключаеть въ себъ возможность зда. Совпаденіе ея съ внутреннею свободою есть требованіе разума; но исходя изъ разныхъ точекъ, онѣ могутъ и расходиться. Человъкъ соединяетъ въ себъ два міра: какъ нравственное существо, онъ слъдуетъ общему закону; какъ существо чувственное, онъ преслъдуетъ частныя свои цъли и ищетъ личнаго удовлетворенія. Соглашеніе объихъ сторонъ составляетъ высшую его задачу, конечную цъль всего его существованія.

Ясно, что въ ученіи Канта понятіе о вижшней свободъ не могло получить надлежащаго развитія. У него человекъ является свободнымъ, только какъ существо мыслимое, отръшенное отъ внъшняго міра; какъ существо чувственное, онъ подлежить закону необходимости и является звеномъ въ общей цепи причинъ и следствій. Связь между этими двумя сторонами человъческого естества остается непостижимою для разума. Поэтому Канть сводить понятіе о вижшней свободъ къ свободъ внутренней. Способность опредъляться къ дъйствію на основаніи собственныхъ цълей онъ называеть произволомь, въ отличіе отъ воли, которая есть внутреннее самоопредъленіе чистаго разума. Побужденіемъ произвола можеть быть или разумъ или чувственное влеченіе; въ первомъ случав произволъ является свободнымъ, во второмъ — чувственнымъ, или скотскимъ. Такимъ образомъ, по этой теоріи, свобода произвола состоить въ независимости отъ чувственныхъ наклонностей, - понятіе чисто отрицательное. Положительное же начало заключается въ самоопредъленіи чистаго разума, то есть, въ приложеніи къ произволу категорическаго императива \*).

<sup>\*)</sup> Rechtslehre, Einl. in. die Metaph. der Sitt., I.

Недостаточность этихъ опредъленій очевидна. Если я свободенъ, только когда я дъйствую независимо отъ чувственныхъ влеченій, то всякая внъшняя цъль выходить изъ предъловъ моей свободы, слъдовательно и моего права. Внутреннее самоопредъленіе чистаго разума составляеть вполнъ достаточное основаніе для нравственныхъ требованій, но для вывода юридическихъ началъ нужно, чтобы къ этому присоединился другой элементъ, а именно, выборъ внъшнихъ цълей, или свобода внъшняя. Правомъ называется внъшняя свобода, опредъляемая общимъ закономъ.

Если, не смотря на такое недостаточное опредъленіе вижшней свободы, Канть приходить къ истинному понятію о прав'ь, то это можно приписать лишь не совствить последовательному проведенію началь, лежащихъ въ его системъ. Что есть право? спрашиваеть онъ. Чтобы опредълить это понятіе, надобно отрѣшиться оть всякихъ эмпирическихъ данныхъ, которыя представляють намъ только факты, а не мърило, изъ которыхъ мы можемъ узнать, что считалось законнымъ въ то или другое время или въ томъ или другомъ месте, а никакъ не то, что само по себъ справедливо или несправедливо. Послъднее можеть быть выведено только изъ чистаго разума. Въ этомъ выводъ надобно руководствоваться слъдующими началами: 1) понятіе о правъ и соотвътствующей ему обязанности простирается только на вившнія, практическія отношенія людей другь къ другу; 2) эти отношенія касаются единственно произвола; 3) при этомъ совершенно устраняется содержаніе дъйствій, а берется лишь чисто формальная сторона отношенія: спрашивается, насколько

свободный произволь одного совместень съ свободою другихъ? Отсюда следуеть, что право есть совокупность условій, при которыхъ произволь одного можеть сочетатся съ произволомъ другихъ подъ общимъ закономъ свободы. Дъйствіе называется правомърнымъ, когда оно совершается по правилу, въ силу котораго свобода каждаго совмъстна съ свободою всъхъ подъ общимъ закономъ \*). Нарушеніе этого правила есть насиліе, которое, по этому самому, неправом'врно; отрицаніе же этого насилія, посредствомъ насилія противоположнаго, есть защита свободы и возстановленіе закона, а потому правомърно. Отсюда ясно, что съ правомъ непосредственно связана возможность принужденія, что не имъетъ мъста относительно нравственныхъ обязанностей, по существу своему не подлежащихъ принужденію. Поэтому строгое, то есть, чисто внъшнее, право можеть быть выражено, какъ взаимное принужденіе, охраняющее всеобщую свободу \*\*).

Очевидно, что всѣхъ этихъ выводовъ нельзя сдѣлать, если принять свободный произволъ въ смыслѣ независимости отъ чувственныхъ влеченій, или какъ чистое самоопредѣленіе разума. Внутренняя свобода не подлежитъ принужденію и не нуждается во внѣшнемъ законѣ; она сама себѣ законъ. Внѣшняя же свобода сама въ себѣ не носитъ закона, но должна подчиняться внѣшнему закону. Она представляетъ область, предоставленную произволу человѣка, каковы бы ни были его побужденія; но такъ какъ произволъ одного приходитъ въ столкновеніе съ произволомъ другихъ, то законъ полагаетъ границы, гдѣ для каждаго кон-

<sup>\*)</sup> Rechtslehre, Einl. in die Rechtsl., §§ B, C.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ D, E.

чается свое право и начинается чужое. Слѣдовательно, право есть совмѣстность внѣшней свободы подъ внѣшнимъ же закономъ. Дѣлая это опредѣленіе, Кантъ, незамѣтно для него самого, подставляетъ сюда иное понятіе о внѣшней свободѣ, нежели то, которое онъ самъ принималъ и которое вытекало изъ его ученія. Онъ самъ опредѣляетъ далѣе внѣшнюю свободу, какъ независимость отъ чужаго произвола, насколько это совмѣстно съ свободою другихъ \*),— понятіе опять таки недостаточное: кромѣ отрицательнаго признака независимости необходимъ и положительный признакъ самоопредѣленія, ибо только изъ послѣдняго вытекаетъ присвоеніе внѣшнихъ предметовъ.

Съ шаткостью понятій о внѣшней свободѣ связано и неточное понятіе о правѣ въ субъективномъ смыслѣ. Кантъ опредѣляетъ право, какъ нравственную способность обязывать другихъ \*\*); между тѣмъ, юридическая обязанность есть только послѣдствіе права. Она заключается въ уваженіи къ чужому праву; слѣдовательно, послѣднее понятіе уже предполагается. Человѣку сперва отводится извѣстная область свободы, а затѣмъ отъ другихъ требуется, чтобы они не преступали границъ этой области.

Слъдуя общепринятой схемъ, Кантъ раздъляетъ право въ субъективномъ смыслъ на прирожденное, вытекающее изъ самой природы человъка, независимо отъ какого бы то ни было юридическаго дъйствія, и пріобрътенное, предполагающее извъстное

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же: «der Rechte, als (moralicher) Vermögen Andere zu verpflichten».



<sup>\*)</sup> Rechtsl., Einl., Eintheil. der Rechtsl., § B; «Freiheit (Unabhängigkeit von eines Anderen nöthigender Willkühr), sofern sie mit jedes Anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann».

юридическое дъйствіе, въ силу котораго пріобрътается предметь. Изъ перваго вытекаеть распоряжение своими личными силами, изъ втораго присвоеніе внъшнихъ предметовъ. Единственнымъ прирожденнымъ правомъ человъка Канть признаеть виъшнюю свободу, или независимость отъ чужой воли, насколько она совмъстна съ свободою другихъ; всъ остальныя права пріобр'втенныя. Съ внъшнею свободою онъ связываеть однако и нъкоторыя другія права, какъто: равенство, или право не обязываться относительно другихъ къ большему противъ того, къ чему ихъ можно обязать взаимно; далье, самостоятельность, право на честное имя, право дълать относительно другихъ то, что не нарушаетъ ихъ правъ, право сообщать имъ свои мысли и давать имъ даже объщанія, истинныя или ложныя, ибо отъ нихъ зависить върить или не върить объщаніямъ. Все это, говорить Канть, заключается уже въ началъ прирожденной свободы и въ дъйствительности отъ нея не отличается \*).

Это ученіе о правахъ человъка сходно съ тъмъ, которое развивали писатели индивидуальной школы, и страдаетъ тъми же недостатками. Это ничто иное, какъ отвлеченная схема, вытекающая изъ приложенія формальнаго закона къ внъшней свободъ. Всъ частныя условія, видоизмъняющія эти отношенія въ дъйствительности, здъсь опускаются. Менъе всего это ученіе приложимо къ политическому союзу, гдъ личное право подчиняется общественному началу и ограничивается требованіями послъдняго. Мы увидимъ далъе, что Кантъ и въ построеніи государства

<sup>\*)</sup> Rechtsl., Einl., Einth. der Rechtsl. § B.



держится чисто юридической точки зрвнія, вслідствіе чего политическое его ученіе въ значительной степени носить индивидуалистическій характерь.

Пріобрѣтенное право состоить въ присвоеніи внѣшнихъ предметовъ. Это составляетъ область частнаго права, въ противоположность публичному, или государственному праву, которое имфеть цфлью обезпеченіе присвоеннаго посредствомъ гражданскихъ законовъ \*). Очевидно, что присвоеніе вившнихъ предметовъ можеть быть выведено изъ понятія о внѣшней свободь, только принимая послъднюю въ смыслъ внъшняго самоопредъленія: человъкъ полагаеть себъ внішнія ціли, которымъ онъ подчиняеть окружающую его природу. Если же мы примемъ свободу въ смысль независимости отъ чувственныхъ влеченій или даже отъ чужой воли, то присвоение останется чисто чувственнымъ дъйствіемъ, не имъющимъ никакой связи съ свободою, а потому и съ правомъ. А такъ какъ Кантъ понимаетъ свободу именно въ этомъ смыслѣ, то онъ принужденъ вывести присвоеніе предметовъ отрицательнымъ путемъ, изъ дозволенія. Практическій разумъ, говорить онъ, полагаеть чисто формальныя границы человъческой свободъ; содержаніе же дъйствій онъ предоставляеть произволу. Изъ этого слъдуеть, что я могу присвоить себъ всякій предметь, лишь бы этимъ не нарушалась свобода другихъ. Предметовъ, изъятыхъ изъ употребленія, юридически не существуєть; для этого нужно всеобщее соглашение. Этотъ постулать практическаго разума можеть быть названь закономъ дозволяющимъ; онъ налагаеть на другихъ обязан-

<sup>\*)</sup> Rechtslehre, Einl., Einth. der Rechtsl., crp. 44.



пость, которой нельзя вывести изъ чистыхъ понятій о правъ, обязанность воздерживаться отъ употребленія предметовъ, которые находятся уже въ нашемъ владъніи \*).

Канть отличаеть при этомъ фактическое владение оть юридическаго. Первое есть чисто физическое отношеніе къ предмету: я владъю мъстомъ, на которомъ стою, или вещью, которую держу въ рукахъ. Второе же есть отношеніе умственное: я считаю своимъ предметь, которымъ я фактически не владъю, и который можеть даже находиться въ чужихъ рукахъ. Когда нарушается отношение перваго рода, туть является прямое посягательство на мою личную свободу; поэтому, неправомърность подобнаго дъйствія аналитически выводится изъ понятія о неприкосновенности лица. Но тутъ нътъ еще настоящаго понятія о присвоеніи предметовъ. Оно является только тамъ, гдъ физическая связь замъняется умственною. Туть только возникаеть вопросъ: какимъ образомъ я могу считать своею вещь, которая не находится въ непосредственномъ моемъ владеніи? Этотъ вопросъ долженъ быть решенъ умозрительно, ибо всв юридическіе законы, какъ требованія разума, проистекають изъ умозрѣнія. Но аналитическаго вывода невозможно сделать, ибо связываются два понятія, которыя не заключаются одно въ другомъ; слъдовательно, надобно раскрыть а priori синтетическую связь между человъческою свободою и внъшними предметами. Эта связь открывается изъ выведеннаго выше постулата практического разума, дозволяющаго употребленіе всъхъ предметовъ, на

<sup>\*)</sup> Rechtslt., l Th., 1 Hptst., § 2.

еколько это совмъстно съ свободою другихъ. Но такъ какъ умозрительный законъ устраняетъ всякія эмпирическія данныя, то и здъсь устраняются условія времени и мъста; затъмъ остается чисто умственное отношеніе, которое одно соотвътствуетъ умозрительному требованію и можетъ быть источникомъ юридическихъ опредъленій \*).

Въ этомъ выводъ присвоенія внъшнихъ предметовъ изъ закона дозволяющаго оказывается вся недостаточность установленнаго Кантомъ понятія о внъшней свободъ. Всякое синтетическое положение а priori, какъ требованіе разума, должно заключать въ себъ отношение необходимое, а не только возможное; дозволяющій же законъ не идеть далье возможности. Онъ говорить только, что присвоеніе предметовъ, не нарушающее чужой свободы, не противоръчить юридическому закону; слъдовательно, туть все предоставляется чисто эмпирическимъ соображеніямъ, что противоръчить требованію Канта. Съ устраненіемъ послъднихъ, остается лишь формальное запрещеніе нарушать свободу другихъ, изъ котораго никакъ нельзя вывести умозрительнаго отношенія къ внъшнимъ предметамъ. Необходимая связь, какая требуется для умозрительнаго положенія, можеть быть выведена только изъ понятія о внъшней свободъ, какъ о самоопредълении. Человъкъ полагаеть себъ цъли, которыя онъ осуществляеть во вившнемъ мірв. Для этого требуется подчиненіе внышняго міра человыческой воль, то есть, присвоеніе вещей, которое такимъ образомъ является необходимымъ условіемъ челов'вческой жизни, а пото-

<sup>\*)</sup> Rechtslehre, 1 Th., 1 Hptst. §§ 1, 5, 6, 7.

му и освящается юридическимъ закономъ. Такъ какъ эти цѣли постоянны, то и присвоеніе должно быть постоянное. Такъ какъ это — отношеніе къ волѣ, а не къ тълу, то оно должно быть умственное, а не физическое. Но съ другой стороны, такъ какъ здёсь воля проявляется въ физическомъ мірѣ, то умственное отношение необходимо связано съ физическимъ. Канть совершенно правъ, настаивая на томъ, что основаніе юридическаго присвоенія составляєть чисто умозрительный элементь; но если мы устранимъ всякія эмпирическія данныя, какъ онъ требуеть, то умственное отношеніе окажется не дъйствительнымъ, а воображаемымъ. Я могу объявить себя обладателемъ безконечнаго пространства земель, никому не присвоенныхъ; изъ этого ни для кого не рождается обязанности уважать мое право. Нуженъ физическій акть завладънія и матеріальные признаки, по которымъ можно распознать присутствіе моей воли на внъшнемъ предметь. Юридическій законъ опредъляеть проявленія воли во внішнемь мірі; поэтому здъсь необходимо сочетание двухъ элементовъ: умозрительнаго, имъющаго источникъ въ человъкъ и опредъляющаго разумное отношение воль, и эмпирическаго, составляющаго необходимое условіе для проявленія перваго. При разрывъ между внутреннимъ и внъшнимъ человъкомъ, который господствуеть въ системъ Канта, связь обоихъ элементовъ не могла быть понята надлежащимъ образомъ, а потому и выводъ юридическаго закона въ приложеніи къ внъшнему міру остался недостаточнымъ. Это было, въ сущности, возвращение къ учению философовъ нравственной школы. Требовалось содержаніе, которое не дается формальнымъ закономъ, а потому

надобно было ограничиться чисто отрицательнымъ признакомъ — дозволеніемъ. У ближайшихъ посл'в-дователей Канта это начало было положено въ основаніе всей философіи права.

Такой чисто отрицательный характеръ внъшняго права дълаетъ дъйствительное владъніе чисто случайнымъ актомъ, который, по этому самому, не можеть имъть притязанія на признаніе со стороны другихъ. Кантъ прямо говоритъ, что одностороннее объявленіе владінія не можеть связать чужую волю. Для того, чтобы право получило действительную силу, нужно взаимное соглашение, обезпечивающее каждому его часть; только совокупная воля всёхъ можеть быть обязательна для отдёльныхъ лицъ. Состояніе, въ которомъ господствуетъ общая, обязательная для всъхъ воля, есть гражданскій порядокъ. Отсюда следуеть, что гражданскій порядокь составляеть необходимое требование права. Если мнъ дозволено присвоеніе внішнихъ предметовъ, а существенное для этого условіе есть вступленіе въ гражданское состояніе, то я имью право принудить всякаго другаго, съ къмъ у меня можеть быть столкновеніе, подчиниться вмѣсть со мною общему гражданскому закону. Естественное состояніе, не доставляя надлежащаго обезпеченія лицамъ, само по себъ неправомърно. Всякій, кто въ немъ обрътается, тъмъ самымъ нарушаеть права другаго, а потому выходъ изъ него обязателенъ для всъхъ. Изъ этого не слъдуеть, однако, что внъ гражданскаго состоянія вовсе невозможно присвоеніе предметовъ. Обезпеченіе права предполагаеть уже его существованіе; но безъ гражданскаго закона оно всегда остается спорнымъ. Поэтому, присвоение предметовъ въ естественномъ

состояніи можно назвать предварительным (provisorisch); въ гражданскомъ же состояніи оно становится окончательным (peremtorisch) \*).

Изъ этого можно, повидимому, заключить, что совокупная воля нужна собственно для обезпеченія права; но Кантъ на этомъ не останавливается: онъ выводить изъ нея самое присвоеніе вившнихъ предметовъ. Онъ раздъляетъ частное право вообще на вещное, личное и вещно-личное \*\*). Первое касается обладанія вещами; но какъ право, оно относится не къ вещамъ, въ приложени къ которымъ юридическія отношенія немыслимы, а кълицамъ, которыя исключаются изъ употребленія принадлежащихъ другимъ вещей \*\*\*). Это исключение совершается въ силу первоначальнаго завладънія; законное же основаніе завладынія заключается въ первоначальной принадлежности вещей всъмъ людямъ вообще; ибо только изъ идеи совокупной воли и совокупнаго владънія можно вывести право каждаго отдъльнаго лица на пріобрѣтеніе вещей, съ наложеніемъ на другихъ обязанности уважать это право \*\*\*\*). Это начало прилагается прежде всего къ поземельной собственности, составляющей основание всъхъ другихъ видовъ владънія. Земля есть субстанція, къ которой движимыя вещи относятся, какъ принадлежности; а принадлежность не можеть быть присвоена кому бы то ни было, если субстанція, на которой она находится, не принадлежить никому, слъдовательно остается откры-

<sup>\*)</sup> Rechtsl. 1 Th. I Hptst. §§ 8, 9.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. 1 Th. 2 Hptst. § 10.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 11.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Тамъ же.

тою для завладьнія \*). Законное основаніе поземель ной собственности заключается въ томъ, что земля первоначально принадлежить всемъ людямъ, которые, будучи населены на опредъленномъ, шарообразномъ пространствъ, неизбъжно должны владъть имъ совокупно. Но это первоначальное совокупное владъніе (communio possessionis originaria) не должно смъшивать съ первобытнымъ общеніемъ имуществъ (communio primaeva), какое предполагають иткоторые. Подъ именемъ последняго разуменоть действительное, фактическое установленіе, которое на дълъ можеть произойти не иначе, какъ изъ договора отдъльныхъ владъльцевъ, отказывающихся отъ своего частнаго права и слагающихъ свое имущество въ общую массу. Такое состояніе не болье, какъ мечта. Первое же есть только идея подчиненія земли всемъ людямъ вообще, въ силу чего каждый имветь право присвоивать себъ тъ или другіе участки, а остальные обязаны уважать это право \*\*).

Въ этихъ выводахъ оказывается опять вся недостаточность юридической теоріи Канта. Право частной собственности непосредственно вытекаетъ изъ понятія о внѣшней свободѣ, какъ о самоопредѣленіи воли, и нѣтъ никакой нужды прибѣгать для этого къ идеѣ совокупнаго владѣнія, которое вноситъ сюда совершенно излишнія начала, а потому спутываетъ мысль. Какъ свободное существо, человѣкъ полагаетъ себѣ цѣли, которыя онъ осуществляетъ во внѣшнемъ мірѣ; отсюда право на завладѣніе физическими предметами, которые, какъ низшіе, должны подчиняться

<sup>\*)</sup> Rechtsl. I Th. 2 Hptst. § 12.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. 1 Th. I Hptst. § 6; 2 Hptst. §§ 13, 17.

человъку и становиться орудіями свободной его воли. Это право простирается на все, что не находится въ чужомъ владеніи; но какъ скоро я встречаю предметы, съ которыми связана уже воля другаго, такъ я долженъ остановиться, ибо я обязанъ уважать чужую свободу. Односторонній акть воли, пока онъ не нарушаетъ чужой свободы, всегда правомъренъ, а потому обязателенъ для другихъ. Вопросъ заключается единственно въ томъ, по какимъ признакамъ можно судить о дъйствительномъ завладъніи вещами. Такъ какъ это внъшній акть, который можеть подлежать сиору, то на это требуется соглашеніе; но это вопросъ, касающійся подробностей, а не самаго существа права. Изъ идеи же совокупнаго владенія невозможно непосредственно вывести частную собственность; скоръе изъ нея слъдовало бы запрещеніе кому бы то ни было завладъвать вещами съ исключениемъ всъхъ другихъ. Если же принять общую волю единственно въ смыслѣ требованія подчиненія внішней природы человіку, то не зачьмъ называть этоть общій законь совокупнымъ владъніемъ. Всякое владъніе предполагаеть фактическое отношение къ предмету, внъ котораго остается только формальный законъ уваженія къ чужой волѣ.

Относительно личнаго права, или обязательствъ, Кантъ точно также старается выдълить чисто умозрительную связь изъ эмпирической. Для заключенія обязательства непремънно требуется соединенная воля лицъ, посредствомъ которой владъніе переносится съ одного лица на другое. Въ дъйствительности же, такъ какъ дъйствіе происходить во времени, то одна воля всегда слюдуеть за другою, при чемъ являет-

ся возможность перемѣны намѣренія: совокупнаго дѣйствія никогда быть не можеть. Это затрудненіе разрѣшается тѣмъ, что съ фактическимъ отношеніемъ связано отношеніе мыслимое, по законамъ свободы, устраняющимъ всякія эмпирическія данныя. Въ силу этого начала, слѣдующія другъ за другомъ дѣйствія сливаются въ единый актъ, проистекающій изъ постоянной и соединенной води лицъ Этимъ только способомъ, говоритъ Кантъ, можно вывести пріобрѣтеніе вещей посредствомъ договора; иначе иѣтъ возможности доказать, почему я долженъ исполнять данныя обѣщанія \*).

Въ этомъ ученін совершенно справедливо, что эмпирическое отношеніе служить только вившинивь выраженіемъ отношенія умственнаго. Эмпирическая воля измънчива, и если она считаетъ себя связанною, то это происходить во имя умозрительнаго начала. Но обязанность исполнять объщанія прямо вытекаеть изъ закона, требующаго уваженія къ чужой свободь. Какъ скоро я дъйствіемъ собственной воли связаль чужую волю съ предметомъ, находящимся въ моемъ владенін, будь это вещь или действіе, такъ я не могу уже распоряжаться этимъ предметомъ, не нарушая чужой свободы и чужихъ цълей. Распространение чужой свободы на область моего права въ силу моего согласія совершилось правомърно, а потому нарушение этого отношенія становится неправомърнымъ.

Наконецъ, подъ именемъ вещно-личнаго права Кантъ разумъетъ такое право, въ которомъ лице, всецъло, на подобіе вещи, находится во владъніи другаго, причемъ, однако, оно разсматривается и

<sup>\*)</sup> Rechtslehre. 1 Th. 2 Hptst. § 19.

употребляется не какъ вещь, а какъ лице, ибо употребленіе лица, какъ вещи, было бы нарушеніемъ свободы и оскорбленіемъ человъческаго достоинства. Къ этой категоріи онъ относить всё семейныя отношенія. Первое изъ нихъ есть бракъ. Основаніе его есть половое влеченіе; но юридически этоть союзъ возможенъ только подъ условіемъ всецълаго и притомъ взаимнаго обладанія одного лица другимъ. Здесь должно господствовать равенство лицъ, а потому допускается только единоженство. Последствіе брака составляеть рожденіе дітей, которыя, какъ свободныя чица, поставленныя въ свъть безъ своего согласія, имъють прирожденное право требовать отъ родителей пропитанія и воспитанія до полнаго развитія своихъ способностей; родители же, съ своей стороны, соответственно лежащей на нихъ обязанности, получають дътей въ полное свое обладаніе. По достижении совершеннольтия, дыти становятся свободными; но они могуть, въ силу договора, остаться членами дома, вступивши къ родителямъ въ отношеніе слугь къ господину. За недостаткомъ дітей, такого рода отношение можеть быть распространено и на постороннихъ лицъ. И здъсь является, съ одной стороны, обладаніе слугою, на подобіе вещи, съ другой стороны, употребленіе слуги, какъ лица, пользующагося самостоятельною волей. Поэтому служебная связь не должна вести къ уничтоженію всякой самостоятельности подчиненнаго. Она не можетъ быть ни пожизненною, ни потомственною \*).

Едва ли нужно зам'втить, что вс'в эти опред'вленія весьма недостаточны. Канть сл'вдоваль зд'всь обыкновенному юридическому д'вленію, относящему се-

<sup>\*)</sup> Rechtslehre. I Th. I Hptst. 3 Abschn. §§ 22-30.

мейное право къ частному. На этомъ основаніи онъ хотёль вывести всё семейныя отношенія изъ чистыхъ началь частнаго права. Но установленная имъ съ этою цёлью рубрика вещно-личнаго права представляєть только смешеніе разнородныхъ началь и не даеть никакихъ основаній для вывода семейныхъ отношеній. Семейство есть органическій союзь, въ которомъ соединяются разнообразные элементы жизни. Для постиженія связи этого рода нужно выйти изъ области чисто формальныхъ определеній. Ученіе Канта, не идущее далѣе формальнаго закона, не представляло для этого данныхъ.

Тою же односторонностью страдаеть и его политическое ученіе. И здісь онъ становится на чисто юридическую почву, не доходя до понятія о высшемъ, органическомъ значенін союза. Вследствіе этого мы находимъ у него развитіе индивидуалистическихъ теорій, заимствованныхъ у французскихъ философовь XVIII-го въка. Но такъ какъ его система солержить въ себъ и совершенно иныя начала, то виъстъ сь этимъ являются и положенія, идущія прямо наперекоръ индивидуалистическимъ взглядамъ. Какъ въ отдельномъ человет противоположные элементы стоять рядомъ, безъ всякой возможности постигнуть переходъ отъ одного къ другому, такъ и въ ученіи о государствъ, оба элемента, юридическій и нравственный, сопоставляются въ теоріи, но безъ приведенія ихъ къвысшему единству органическаго союза.

Кантъ опредъляетъ государство, какъ соединеніе извъстнаго количества людей подъ юридическими законами \*). Это опредъленіе, съ одной стороны,

<sup>\*) «</sup>Ein Staat ist die Vereinigung einer Menge von Menschen unter Rechtsgesetzen». Rechtsl. II Th. 1 Absch. § 45.

слишкомъ обширно, ибо всякій юридическій союзъ становится государствомъ, съ другой стороны, слишкомъ тесно, ибо вся задача государства ограничивается охраненіемъ права между людьми. Въ этомъ, по ученію Канта, заключается существенная цізль, для которой люди вступають въ политическій союзъ. Необходимость его проистекаеть не изъ указаній опыта, который доказываеть намъ невозможность сохранить миръ безъ принудительной власти, а изъ чистаго умозрънія, которое требуеть выхода изъ безправнаго состоянія, гдв каждый двиствуеть по своему усмотрънію. Во имя безусловныхъ нравственныхъ началъ, человъкъ обязанъ подчиняться такому порядку, въ которомъ господствуеть общій законъ, опредъляющій права каждаго, и установлена власть, охраняющая эти права. Такъ какъ юридическій законъ, въ существъ своемъ, проистекаетъ изъ чистаго разума, то и государство, какъ идея, есть произведеніе умозрѣнія, и эта умозрительная идея должна служить нормою для всякаго существующаго въ лъйствительности политическаго союза \*).

Общая, соединенная воля членовъ заключаетъ въ себѣ троякую власть: законодательную, исполнительную и судебную. Эти три власти представляють собою три элемента практическаго умозаключенія: верхнюю посылку въ законѣ, нижнюю посылку въ повелѣніи, подчиняющемъ частные случаи общему правилу, наконецъ, заключеніе въ приговорѣ, опредѣляющемъ право въ отдѣльномъ случаѣ \*\*).

Законодательная власть, по идеть, можеть принад-

<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. 1 Abschn. §§ 44, 45.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 45.

лежать только соединенной воль всъхъ, ибо всякая частная воля можеть быть несправедлива относительно другихъ. Только согласная воля совокупности лицъ, составляющихъ союзъ, изъ которыхъ каждое участвуеть своимъ голосомъ въ общемъ рѣшеніи и само ему подчиняется, можеть быть настоящимъ источникомъ закона\*). Въ этомъ состоить истинное существо гражданской свободы. Свобода не есть право дълать все, что хочешь, не нарушая чужаго права, какъ опредъляють нъкоторые, ибо что такое право? опять же возможность дъйствовать, не нарушая чужой свободы. Следовательно, это определение вращается въ чистой тавтологіи. Свобода въ государствъ должна быть опредълена, какъ право лица подчиняться только тому закону, на который оно дало свое согласіе. Эта свобода составляеть неотьемлемую принадлежность гражданина или члена государства \*\*). Съ этимъ связано и гражданское равенство, которое состоить въ правъ признавать надъ собою только такого высшаго, котораго можно взаимно обязать къ тому же, къ чему тотъ насъ обязываеть. Наконецъ, изъ того же источника вытекаеть и гражданская самостоятельность, то есть независимость отъ чужаго произвола относительно своего существованія и содержанія, а потому и право не быть представляемымъ къмъ бы то ни было въ своихъ юридическихъ действіяхъ \*\*\*).

Этотъ послъдній признакъ самостоятельности служить Канту основаніемъ для различенія гражданъ



<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. 1 Abschn. § 46.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. II Th. 1 Abschn. § 46; Zum ew. Fried. II Abschn. 1 Art. примъч.

<sup>\*\*\*)</sup> Rechtsl. II Th. 1 Abschn. § 46.

**двательныхъ** и страдательныхъ, — различіе, которое было признано даже самыми революціонными конституціями. Самостоятельное право голоса въ законодательныхъ вопросахъ можеть быть предоставлено только гражданину независимому отъ чужой воли; поэтому всв тв, которые по своему положенію подчинены другимъ, хотя и пользуются выгодами союза, но не могуть участвовать въ общихъ решеніяхъ. Таковы женщины, дети, подмастерья, слуги и вообще всь ть, которые получають свое содержание оть другихъ, ибо ихъ существованіе есть какъ бы принадлежность другаго. Эта зависимость отъ чужой воли и проистекающее отсюда неравенство, замѣчаеть Канть, нисколько не противоръчать свободъ и равенству тъхъ же лицъ, какъ людей. Они могутъ требовать только, чтобы съ ними обходились на основаніи началь свободы и равенства, то есть, чтобы издаваемые для нихъ законы не нарушали этихъ естественно принадлежащихъ имъ правъ. Такимъ образомъ, каждому нельзя предоставить право наравнъ съ другими участвовать въ общихъ ръшеніяхъ; но каждый долженъ имъть возможность изъ страдательнаго гражданина сделаться деятельнымъ \*).

Эти оговорки, очевидно, не спасають основнаго начала. Если гражданская свобода состоить въ подчинении только тому закону, на который подчиняющійся даль свое согласіе, то всіз лица, не участвующія въ общихъ різшеніяхъ, лишены свободы. За ними не остается даже и естественная свобода, ибо, какъ замічаеть самъ Кантъ, человікъ, вступая въ

<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. 1 Abschn. § 46.

государство, не ограничивается тымь, что онъ отказывается отъ части прирожденной ему вившней свободы для пріобретенія большихъ благъ: онъ целикомъ оставляеть дикую и беззаконную свободу, чтобы получить ее снова въ законномъ нодчиненіи, истекающемъ изъ собственной его воли. Точно также ничего не остается и оть естественнаго равенства, ибо равенство, какъ естественное, такъ и гражданское, по опредъленію Канта, состоить въ правъ обязываться лишь настолько, насколько, въ свою очерель, мы можемъ обязать другаго. Наконецъ, самая возможность выйти изъ страдательнаго положенія и сділаться дійствительнымъ гражданиномъ не для всъхъ доступна. Для многихъ фактически эта дверь остается въчно закрытою. Женщины, по своему полу, обречены на политическую зависимость. Такимъ образомъ, между началомъ самостоятельности и началами свободы и равенства оказывается неразрѣшимое противорѣчіе. Отправляясь отъ чисто юридической точки эрвнія, отъ совывстной свободы отлъльныхъ лицъ, Кантъ, волею или неволею, принужденъ былъ усвоить себъ индивидуалистическія теоріи государства, а вмість и всь неразлучныя съ ними противоръчія.

Принятыя имъ начала свободы и равенства послѣдовательно приводять Канта къ отрицанію всякихъ наслѣдственныхъ преимуществъ. Наслѣдственное дворянство, говоритъ онъ, есть чинъ, предшествующій заслугамъ и вовсе ихъ не предполагающій; слѣдовательно, это мечта безъ дѣйствительности. Ибо заслуги предковъ не переходять на потомковъ, природа не сдѣлала таланты и волю наслѣдственными. А такъ какъ никто добровольно не отказывается отъ своей свободы, то невозможно предполагать, что соединенная воля народа захотъла установить у себя такое безсмысленное преимущество для нъкоторыхъ членовъ. Поэтому, никакой государь не въ правъ сдълать подобнаго установленія. Всъ существующія привилегіи этого рода должны мало-помалу уничтожиться, и тройственное раздъленіе на государя, дворянство и народъ должно замъниться единственнымъ естественнымъ раздъленіемъ на государя и народъ\*).

Оть законодательной власти Канть отличаеть правительственную, которой поручается исполненіе законовь, назначеніе чиновниковь и администрація. Правитель, который вмісті быль бы законодателемь, сділался бы деспотомь. Законодатель же потому уже не можеть быть правителемь, что послідній подчинень закону и повинуется высшему. Какъ верховный самодержець, законодатель можеть смінить правителя, отнять у него власть и исправить недостатки управленія, но онь не въ праві наказать правителя, ибо всякое наказаніе есть дійствіе исполнительной власти, а не законодательной. Одному правителю принадлежить верховное право принуждать сообразно съ закономь, а потому онь самъ не подлежить принужденію \*\*).

Что касается до судебной власти, то она, въ свою очередь, не можетъ принадлежать ни законодателю, ни правителю, ибо въ приложении закона къ отдъльному случаю власть всегда можетъ оказать несправедливость подданному. Поэтому, ръщение должно

<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. Allg. Anm. D.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. II. Th. I Abschn. § 49.

быть предоставлено безпристрастнымъ лицамъ, взятымъ изъ среды народа, то есть присяжнымъ; судебному же мъсту принадлежитъ только приложеніе закона къ произнесенному ими приговору \*).

Таковы три власти, черезъ которыя государство получаеть свою автономію, то есть, устраивается и сохраняется по законамъ свободы. Съ одной стороны, онъ стоять рядомъ, ибо восполняють другь друга; съ другой стороны, онв подчиняются одна другой, ибо каждая, сохраняя свое собственное начало и свой опредъленный кругь дъйствія, сообразуется однако съ волею высшаго. Совокупность ихъ представляеть отношение главы государства, которымъ, по законамъ свободы, можеть быть только самъ народъ, къ массъ того же народа, какъ подданныхъ. Въ соединении властей заключается народное благо, подъ которымъ однако не следуеть разуметь счастія, ибо последнее можеть иногда быть лучше достигнуто въ состояніи природы или подъ деспотическимъ правленіемъ, а сообразность государственнаго устройства съ законами права, къ чему разумъ, посредствомъ категорическаго императива, обязываеть насъ стремиться. Акть, въ силу котораго народъ образуеть государство, или, лучше сказать, идея, которая служить мериломъ правомерности политическаго порядка, есть первобытный доюворь, по которому всв лица въ народв отказываются отъ своей внешней свободы, съ темъ, чтобы получить ее обратно, въ качествъ членовъ государства \*\*).

Таково политическое устройство, которое, по тео-



<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. I Abschn. § 49.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. II Th. 1 Abschn. §§ 47, 49.

ріи Канта, представляется въ идеѣ единственнымъ правомърнымъ. Очевидно, что оно цъликомъ заимствовано у Руссо. Самая теорія разділенія властей подходить къ взглядамъ женевскаго философа, а никакъ не къ ученію Монтескьё. Кантъ прямо объявляеть немыслимою систему взаимнаго воздержанія властей. Тоть, кто воздерживаеть другаго, говорить онъ, долженъ имъть, по крайней мъръ, одинакую съ нимъ власть; онъ долженъ имъть право, какъ законный повелитель, предписать народу неповиновеніе. Но тогда онъ, а не тоть, является настоящимъ самодержцемъ. Народное же представительство, которому присвоивается право ограничивать волю монарха, ничто иное, какъ призракъ, прикрывающій деспотизмъ. Депутаты всегда готовы дълать все угодное правительству, лишь бы только получить хорошія мъста для себя и для своей родни. Поэтому, такъ называемая умфренная монархія есть не болфе, какъ мечта, которая, подъ видомъ права, служитъ лишь къ тому, чтобы не затруднить, а замаскировать произволь власти \*). На этомъ основаніи, Канть считаеть республиканское устройство единственнымъ правомърнымъ, то есть, согласнымъ съ требованіями свободы. Но въ отличіе отъ Руссо, онъ стоить за представительную республику, не объясняя, впрочемъ, какимъ образомъ представительство можеть быть совмъстно съ принадлежащимъ каждому гражданину правомъ участія въ общихъ рішеніяхъ, которое онъ самъ объявляеть неотчуждаемымъ и самымъ личнымъ изъ всехъ правъ \*\*). Вообще, Руссо,

<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. I Abschn. Allg. Anm. A.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. II Th. I Abschn. § 52.

стараясь развить свои начала въ подробности, послъдовательно приходилъ къ положеніямъ, которыя явно обличали ихъ несостоятельность; Кантъ же ограничивался самыми общими чертами, вслъдствіе чего теорія его представляется гораздо болье блъдною, но зато скрываются противоръчія, присущія принятымъ имъ началамъ.

Въ статъъ О въчноми міръ, которая писана нъсколькими годами ранте Учснія о прави, Канть болъе склоняется къ взглядамъ Монтескьё. Здъсь онъ, видоизмѣняя теорію послѣдняго, раздѣляеть образы правленія на республиканскій и деспотическій. Первый основанъ на отдъленіи исполнительной власти отъ законодательной, второй на ихъ сліяніи. Изъ всъхъ политическихъ формъ, говорить онъ, демократія болве всвхъ клонится къ деспотизму, ибо здъсь всъ ръшають противъ одного, а подобное ръшеніе является противоръчіемъ общей воли, какъ съ ея собственными началами, такъ и съ свободою гражданъ. Въ монархіи, напротивъ, всего легче отдълить исполнительную власть отъ законодательной и такимъ образомъ приблизиться къ республиканскому устройству \*). Эти мысли, въ которыхъ взгляды Монтескьё сочетаются съ воззрѣніями Руссо, не имѣють существеннаго значенія, и самъ Канть отступился оть нихъ въ окончательной обработкъ своей теоріи.

У Канта есть однако весьма существенное отличіе оть Руссо, которое даеть его систем совершенно иной оттынокь. Съ точки зрынія субъективнаго идеализма, между требованіями разума и явленіями жизни признается глубокій разрывь. Поэтому правомырное

<sup>\*)</sup> Zum ew. Fried. I Art.

государственное устройство, основанное на умозрительныхъ началахъ, представляется Канту не болье, какъ идеею, которой нельзя указать никакого соотвътственнаго явленія въ дъйствительности \*). Но такъ какъ эта идея имфеть практическое значеніе, то требуется все-таки большее или меньшее ея осуществление въжизни. Это совершается посредствомъ физическихъ лицъ, облеченныхъ властью. Таковыми могуть быть одно лице, нъсколько или всъ. Отсюда раздъление образовъ правления на монархию, аристократію и демократію. Первая форма простайшая, а потому дучшая для исполненія закона, но вмѣсть съ тъмъ самая опасная для свободы гражданъ \*\*). Каково бы впрочемъ ни было устройство и происхожденіе государственной власти, она, во всякомъ случать, имъетъ право требовать полнаго повиновенія подданныхъ. Канть безусловно отвергаеть право подданныхъ сопротивляться существующему правительству. Дъйствительность, говорить онъ, никогда не соответствуеть вполне идеалу; всякое эмпирическое устройство содержить въ себъ недостатки. Но всякое государство осуществляеть въ себъ гражданскій порядокъ, а потому, во имя обязательнаго для людей закона, требуеть себъ повиновенія. Признать за подданными право сопротивленія значить признать, что верховная власть не есть верховная, а это — явное противоръчіе. Поэтому, сопротивленіе никогда не можеть быть правомфрнымъ; оно всегда является нарушеніемъ права, следовательно, отрицаніемъ самыхъ основъ гражданственности и пре-

<sup>\*)</sup> Rechtsl. I Th. Anhang. Beschluss.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. II Th. I Abschn. § 51.

ступленіемъ противъ высшаго закона. Въ этомъ смыслѣ говорять, что власть происходить отъ Бога, ибо она независима отъ людей. Для подданныхъ она священна и неприкосновенна. Поэтому, одному правительству принадлежитъ право измѣнять законы и государственное устройство; подданные могутъ только приносить жалобы и прошенія\*).

Такимъ образомъ, мы имъемъ два противоръчащихъ другь другу положенія: съ одной стороны, въ идећ, единственнымъ правомърнымъ государственнымъ устройствомъ объявляется то, которое основано на началахъ всеобщей свободы и равенства; съ другой стороны, въ действительности, требуется безусловное повиновеніе всякой установленной власти. Чемъ же разрешается это противорече? Тъмъ, что идея правомърнаго государства является конечною цълью исторического движенія народовъ, постепенное приближение къ которой возлагается, какъ обязанность, на существующія правительства. Поэтому всякое устройство, отклоняющееся отъ истинныхъ началъ, можетъ имъть притязаніе лишь на временное значеніе; окончательную или безусловную силу можеть иметь только порядокъ, основанный на чистыхъ требованіяхъ юридическаго закона \*\*).

Таковъ окончательный выводъ Канта относительно государственнаго устройства. Нѣтъ сомнѣнія, что начало историческаго развитія представляеть единственную возможность согласить идеалъ съ дѣйствительностью; но если мы въ идеалѣ видимъ непремѣн-



<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. Allg. Anm. A; I Th. Anhang, Beschluss.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. II Th. I Abschn. § 52.

ное требованіе разума и единственное правомфрное устройство общественной жизни, то мы должны требовать и отъ дъйствительности, чтобы она заключала въ себъ, по крайней мъръ, условія, необходимыя для приближенія къ этому порядку. Здісь же мы находимъ два начала, прямо противоположныя другъ другу: съ одной стороны, безусловное требованіе свободы, съ другой, столь же безусловное требованіе подчиненія. Если, какъ утверждаеть Канть, гражданскій порядокъ установляется собственно для обезпеченія свободы, а свобода состоить въ подчиненіи только тому закону, на который я даль свое согласіе, то невозможно требовать отъ меня подчиненія всякому закону и всякой власти; если же, наобороть, я обязань подчиняться всякой установленной власти и отъ ея усмотрѣнія долженъ ожидать улучшенія существующаго порядка, то свобода можеть никогда не осуществиться на дълъ. И здъсь, какъ и во всемъ ученіи Канта, два противоположныя начала, исходящія изъ двухъ разныхъ точекъ зрѣнія, ставятся рядомъ, безъ всякаго посредствующаго звена; соглашеніе же ихъ потому только представляется возможнымъ, что оно отдаляется въ неопредъленное будущее. Въ своемъ политическомъ идеаль, основанномъ на умозрительныхъ требованіяхъ свободы, Канть стоить на почве чистаго индивидуализма; напротивъ, въ требованіи безусловнаго повиновенія властямъ во имя высшаго закона, онъ становится на точку зрѣнія послѣдователей нравственной школы. До понятія о государствъ, какъ органическомъ союзъ, въ которомъ сочетаются оба противоположныя начала, юридическое и нравственное, онъ не доходить.

Въ своихъ примъчаніяхъ къ теоріи государственнаго права, Кантъ нъсколько уклоняется и отъ чисто юридическаго построенія государства. Въ силу основнаго начала, изъ котораго выводится все ученіе, единственною задачей политического союза должно быть охраненіе права. Между тьмъ, Канть полагаеть ему и другія ціли. Приписавши самодержцу верховную собственность на землю, на томъ основаніи, что отъ общей воли зависить законъ распредъленія собственности, онъ выводить отсюда право завъдывать государственнымъ хозяйствомъ, финансами и полицією; къ последней же онъ относить не только охраненіе безопасности, но и попеченіе объ удобстві и приличіи \*). Мало того: онъ признаеть за самодержцемъ, какъ представителемъ народа, право облагать гражданъ податями для собственнаго ихъ поддержанія, какъ-то: для пособія б'єднымъ, для воспитательныхъ домовъ, наконецъ, для церковныхъ установленій. Это выводится изъ того, что народъ соединился въ союзъ, который долженъ сохраняться постоянно, а потому члены этого союза, которые не въ состояніи сами себя содержать, должны содержаться на общественный счеть. Что касается до церковнаго устройства, которое, по мнѣнію Канта, слѣдуетъ строго отличать оть въры, какъ внутренняго настроенія, вовсе не подлежащаго дъйствію государства, то и оно относится къ числу государственныхъ потребностей, ибо народъ, исповъдующій извъстную религію, признаеть себя подданнымъ высшей, невидимой власти, которая можеть придти въ столкновение съ властью гражданской. Однако государству не принадлежить здесь

<sup>\*)</sup> Rechtl, II Th. All. Anm. B.

право внутренняго законодательства, которое должно быть предоставлено учителямъ церкви; оно имъетъ единственно отрицательное право устранять вредныя вліянія церковныхъ установленій на гражданскій быть. Поэтому оно въ правъ прекращать внутренніе раздоры, угрожающіе общественной безопасности, не вмѣшиваясь однако въ распри сектъ и въ вопросы внутреннихъ преобразованій, что было бы несогласно съ его достоинствомъ. Самое содержаніе церкви должно лежать не на государствъ, а на общинъ върующихъ \*).

Всв эти положенія Канта весьма неопредъленны и неудовлетворительны. Вообще, онъ оказывается слабымъ въ обсужденіи политическихъ вопросовъ. Мы увидимъ у другихъ писателей той же школы гораздо болье послъдовательное проведеніе началъ юридическаго государства.

Наконецъ, Кантъ полагаетъ свою политическую теорію въ основаніе своихъ воззрѣній на международное право. Категорическій императивъ предписываетъ людямъ непремѣнное вступленіе въ гражданскій порядокъ. Естественное состояніе само по себѣ есть безправіе. Если даже человѣкъ, въ немъ находящійся, не нарушаетъ непосредственно чужаго права, то самое его положеніе есть уже нарушеніе права, ибо это — состояніе беззаконія, которое не представляетъ никакихъ гарантій для мирнаго сожительства \*\*). Тоже самое относится и къ народамъ. Всѣ они живутъ на одномъ земномъ шарѣ, который, по идеѣ, составляеть общее достояніе всѣхъ; слѣдо-

<sup>\*)</sup> Rechtslehre, II Th. Allg. Ann. C.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl, II Th. 2 Abschn. § 54; Zum ew. Fried. 2 Abschn. примъч.

вательно, для опредъленія правъ каждаго, необходимо соединение ихъ въ одно государство (civitas gentium) и подчиненіе ихъ общей власти. Но подобное требованіе встрівчаеть неодолимыя препятствія на практикв. Съ одной стороны, управленіе столь разнообразными племенами, разсвянными по всему земному пространству, слишкомъ затруднительно, съ другой стороны, державныя правительства не согласятся подчиниться высшей власти. Поэтому можно ограничиться формою свободнаго союза, единственно возможною въ международныхъ отношеніяхъ \*). Установленіе всемірнаго союза государствъ есть непремънное требованіе права. Оно одно можеть дать окончательную правомфрность человфческимъ учрежденіямъ, которыя безъ того всегда сохраняють временный характеръ. Этимъ только путемъ можно достигнуть и высшей цёли всего политическаго порядка — въчнаго мира; и хотя эта идея, при настоящемъ состояніи обществъ, представляется только мечтою, но стремленіе къ ней и употребленіе всвхъ средствъ для ея достиженія есть непремінный долгь всякаго человъка. Это — категорическій императивъ практическаго разума, который гласить, что между людьми не должно быть войны. Поэтому туть неть мъста для сомнъній \*\*).

Канть въ особой стать изложиль и самыя условія въчнаго мира. Изъ нихъ нъкоторыя имъють характеръ предварительный, другія окончательный. Къ первымъ относятся: 1) запрещеніе пріобрътать государства частными способами, какъ-то: наслъд-

<sup>\*)</sup> Rechtsl. II Th. 2 Abschn. § 61; Zum ew. Fried. 2 Abschn. II Art.

<sup>\*\*)</sup> Rechtsl. II Th. 2 Abschn. § 61; II Th. Beschluss.

ствомъ, куплею, мъною; пбо государство не есть частное имущество, которымъ правительство можетъ располагать по усмотрънію. Подобныя сдълки прямо противоръчатъ идеъ первобытнаго договора, въ силу котораго существуеть самое государство. 2) Уничтоженіе, по мірт возможности, постоянных войскь, въчною опасностью которыя грозять сосъдямъ. 3) Запрещеніе заключать займы для вившнихъ войнъ. 4) Запрещеніе одному государству вмішиваться во внутреннія діла другаго. На это ність никакого основанія, ибо дурной прим'тръ, подаваемый подданными сосъдняго государства, не есть нарушение права; скорфе, это можеть служить предостережениемъ для другихъ. 5) Запрещение употреблять на войнъ средства, уничтожающія взаимное дов'вріе при будущихъ отношеніяхъ, какъ-то: убійства, отравы, нарушенія капитуляцій, возбужденіе изміны и т. п. \*). Что касается до окончательныхъ условій, то первое заключается въ томъ, что во всъхъ государствахъ должно быть введено республиканское устройство, не только потому, что оно единственное правомърное, но и потому, что оно одно можеть ручаться за сохраненіе въчнаго мира; ибо народъ, который долженъ самъ нести всё тяжести войны, всего менёе можеть быть склоненъ начинать ее по легкомысленному поводу. Подъ именемъ республиканскаго устройства Кантъ разумъетъ, однако, какъ уже было сказано выше, не демократію, а отдъленіе исполнительной власти отъ законодательной. Вторая статья въчнаго мира состоить въ томъ, что международное право должно быть основано на союзъ свободныхъ государствъ.

<sup>\*)</sup> Zum ew. Fried. 1 Abschn.

Наконецъ, третья статья ограничиваетъ право всемірнаго гражданства условіями взаимнаго гостепріимства: каждый челов'вкъ, обладая первоначально одинакимъ со вс'вми другими правомъ на всякое м'всто на земномъ пространств'в, долженъ им'вть право требовать, чтобы везд'в, куда бы онъ ни прибылъ, съ нимъ не обходились непріязненно, а вступали бы съ нимъ въ правом'врныя отношенія \*).

Какое же ручательство, спрашиваеть Канть, имъемъ мы въ возможности достиженія этой идеи вічнаго мира, составляющей для насъ нравственную обязанность? Это ручательство даеть намъ сама природа, которая въ своихъ механическихъ действіяхъ руководится внутренними цълями. Она, прежде всего, дала людямъ возможность жить въ самыхъ пустынныхъ краяхъ и, такимъ образомъ, силою обстоятельствъ, разсъяла ихъ по всему земному шару. Она же, побужденіемъ собственнаго ихъ интереса, заставила ихъ болъе или менъе повсюду вступить въ гражданское состояніе. Гдв къ этому не привели внутреннія неурядицы, тамъ необходимость соединенія была вызвана внішнею войной. Не только нравственное совершенствование человъка, но самый механизмъ природы, борьба самолюбивыхъ наклонностей, требуеть водворенія правомърныхъ отношеній между людьми; единственное же устройство, вполнъ соотвътствующее требованіямъ права, есть устройство республиканское. Затемъ, въ видахъ установленія свободнаго союза государствъ, природа раздълила народы различіемъ языка и религіи, что, правда, иногда ведеть къвзаимной ненависти и войнъ,

<sup>\*)</sup> Zum ew. Fried. 2 Abschn.

но при развитіи просв'ященія должно привести къ установленію свободнаго согласія въ основныхъ началахъ челов'яческой жизни. Наконецъ, разд'яливши народы такъ, что они не могутъ сплотиться въ одно государство, природа, съ другой стороны, связала ихъ духомъ торговли, который, будучи основанъ на взаимной польз'я, сильн'яйшимъ образомъ скр'япляетъ связь самыхъ отдаленныхъ племенъ\*).

Въ заключение Кантъ, подобно Платону, присоединяетъ къ условіямъ въчнаго мира тайную статью, въ силу которой ученія философовь относительно возможности общественнаго мира должны быть предметомъ совъщаній въ государствахъ, готовящихся къ войнъ. Кантъ считаетъ, впрочемъ, достаточнымъ дозволить философамъ свободно проповъдывать свои мысли, не обязывая правительства непремънно имъ слъдовать \*\*).

Такимъ образомъ, соглашение противоположностей, идеала и дъйствительности, предоставляется исторіи. Въ Критикъ практическаго разума, въ приложеніи къ отдъльному человъку, эта задача разрышалась постулатомъ Божественнаго Разума, направляющаго природу къ своимъ цълямъ. Здъсъ, вмъсто того является понятіе о природъ, дъйствующей по внутреннимъ, присущимъ ей цълямъ. Это была та точка зрънія, которую Кантъ развивалъ въ Критикъ разсудка (Kritik des Urtheilskraft), гдъ онъ собственно вышелъ уже изъ предъловъ скептическаго идеализма и старался сочетатъ противоположныя начала въ одно гармоническое пълое. Въ этомъ послъднемъ

<sup>\*)</sup> Zum ew. Fried. 2 Abschn. 1 Zusatz.

<sup>\*)</sup> Zum ew. Fried. 2 Abschn. 2 Zusatz.

произведеніи понятіе о внутренней цъли прилагалось только къ началамъ изящнаго и къ цознанію органическихъ произведеній природы; въ стать в О вычномь мирь оно прилагается и къ исторіи. Все здівсь ограничивается, однако, лишь слабыми указаніями. Тъ ручательства, на которыя ссылается Кантъ въ пользу осуществленія идеи вічнаго мира, далеко не достаточны. Необходимость мирнаго сожительства въ отдъльныхъ обществахъ не влечеть еще за собою водворенія правом'трнаго порядка въ ціломъ человъчествъ, ибо здъсь условія совершенно иныя. Установленное самою природою разделеніе народовъ препятствуеть не только сліянію ихъ въ одно государство, но и союзному устройству; торговыя же сношенія, связывая людей общими интересами, не устраняють возможности столкновеній.

Съ большею подробностью Канть развиваеть туже мысль въ другой небольшой статьв, вышедшей еще въ 1784 году, за шесть лъть до появленія Критики разсудка, именно, въ Идеп всеобщей исторіи во всемірногражданскомъ отношении (Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht). Онъ исходить здёсь изъ той мысли, что каково бы ни было понятіе о человіческой свободі, явленія этой свободы, какъ всъ явленія міра, должны подлежать общимъ законамъ. Даже то, что, повидимому, всего болве зависить оть произвола, на дълъ оказывается подчиненнымъ извъстнымъ, постояннымъ правиламъ. Такъ, напримъръ, статистика доказываетъ, что браки, рожденія и смерти повторяются ежегодно въ такомъ же правильномъ порядкъ, какъ и явленія погоды, которыя, при всемъ своемъ кажущемся непостоянствъ, слъдуютъ опредъленнымъ физическимъ законамъ и поддерживають неизмѣнное движеніе естественныхъ силъ. Отдѣльные люди и даже цѣлые народы въ своихъ дѣйствіяхъ направляются частными своими побужденіями; но они безсознательно служать общимъ цѣлямъ природы, которыя достигаются въ преемственномъ движеніи поколѣній. Такимъ образомъ, котя дѣйствія людей въ исторіи, повидимому, представляютъ только случайную игру безумства и страстей, отъ которой изслѣдователь готовъ отвернуться съ негодованіемъ, однако, подъ этимъ безсмысленнымъ движеніемъ, лишеннымъ всякой предначертанной цѣли, философъ можетъ открыть общую июль природы, связывающую исторію въ одно опредѣленное цѣлое.

Не пытаясь самъ написать философію исторіи по этому плану, Канть ограничивается нъкоторыми положеніями, которыя должны служить ей основаніемъ. Первый законъ, который заимствуется изъ телеологического ученія о природь, состоить томъ, что всъ естественныя способности извъстнаго существа предназначены къ тому, чтобы когда-нибудь достигнуть полнаго и целесообразнаго развитія. Этоть законь подтверждается наблюденіями надъ всеми органическими существами. Органъ, не имеющій назначенія, или порядокъ безъ ціли являются противоръчіемъ въ системъ естественныхъ опредъленій. Устранивши телеологическое начало, мы, вмъсто природы, дъйствующей по опредъленнымъ законамъ, получимъ только безсмысленную игру случая \*). Въ приложеніи къ человьку, развитіе разумныхъ его способностей возможно только въ целомъ



<sup>\*)</sup> Idee zu ein. allg. Gesch. 1 Satz.

родь, а не въ отдъльныхъ особяхъ. Ибо разумъ есть способность, простирающаяся далеко за предвлы отдельной человеческой жизни. Нужно безчисленное множество следующихъ другъ за другомъ покольній, чтобы довести его до полноты развитія. И эта задача должна, по крайней мере, въ идее, быть цълью всъхъ человъческихъ стремленій, ибо иначе надобно признать, что разумныя способности даны намъ напрасно, и что природа, которой мудрость открывается во всемъ остальномъ, относительно одного человъка повинна въ дътской игръ безсмысленными призраками \*). Одаривши человъка разумомъ и неразлучною съ нимъ свободною волей, природа хотъла, чтобы онъ самъ изъ себя произвелъ все то, что возвышаеть его надъ механическимъ порядкомъ животной жизни. Для этого она дала ему самыя скудныя физическія средства и поставила величайшія препятствія его развитію, какъ будто бы цѣль ея состояла не въ томъ, чтобы онъ жилъ счастливо, а въ томъ, чтобы онъ своимъ трудомъ сделался достойнымъ счастія. При этомъ оказывается, что раннія покольнія какъ будто бы существують единственно для того, чтобы приготовить путь позднъйшимъ, которыя одни призваны наслаждаться плодами трудовъ своихъ предшественниковъ. Это столь загадочное явленіе представляется, однако, необходимымъ, какъ скоро мы признаемъ что извъстный родъ животныхъ, котораго всъ особи смертны, но который, какъ родъ, безсмертенъ, долженъ быть одаренъ разумомъ и предназначенъ къ достиженію полнаго развитія своихъ способностей \*\*).

<sup>\*)</sup> Idee zu ein allg. Gesch. 2 Satz.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же.

Средство, употребленное природою для развитія человъческихъ силъ, состоитъ въ ихъ противоборствы, которое, въ концт концовъ, становится причиною законнаго порядка въ обществъ. Въ естествъ человъка лежатъ противоположныя другъ другу влеченія: съ одной стороны, къ общежитію, потому что здъсь только развиваются его способности, съ другой стороны, къ обособленію, потому что каждый все хочеть дълать по-своему и для себя, вслъдствіе чего онъ встръчаеть въ другихъ прогиводъйствіе и самъ противодъйствуеть всёмъ другимъ. Но это противодъйствіе именно и возбуждаеть силы человъка; оно служить главною пружиною развитія. Такимъ образомъ, человекъ хочетъ согласія, а природа, лучше зная, что ему нужно, хочеть раздора. Человъкъ хочетъ жить счастливо, а природа поставляеть ему безчисленныя преграды, чтобы заставить его изыскивать средства ихъ преодолъвать \*).

Какова же конечная ціль, къ которой природа ведеть человіка? Эта ціль есть установленіе вполнів правоміврнаго гражданскаго общества, ибо высшее развитіе человіческих способностей возможно только при такомъ устройстві, гді полнівшая свобода сочетается съ точнымъ законнымъ опреділеніемъ ея границъ. Вступить въ гражданское состояніе заставляеть человіка нужда, притомъ сильнійшая изъ всіль нуждъ, та, которая возникаеть изъ противоборства человіческихъ наклонностей. Тоже противоборство и въ гражданскомъ состояніи служить главнымъ орудіемъ совершенствованія, ибо противообщественныя влеченія сами собою принуждень

<sup>\*)</sup> Тамъ же, 4 Satz.

подчиняться дисциплинъ и служить высшему порядку \*). Однако, эта задача есть вытесть съ тымъ труднъйшая, какая только предстоить человъку, а потому она можеть быть разръшена позднъе всъхъ другихъ. Трудность заключается въ томъ, что человъкъ есть животное, которое, при общеніи съ себъ подобными, нуждается въ господинъ. Хотя разумъ и говорить ему, что онъ долженъ подчинять свою свободу общему закону, но самолюбивыя наклонности побуждають его безпрерывно нарушать законъ и злоупотреблять своею свободою въ отношеніи къ другимъ. Поэтому ему нуженъ господинъ, который бы его сдерживаль. Но этоть владыка самъ можеть быть только человъкомъ, а потому самъ, въ свою очередь, нуждается въ господинь. Такимъ образомъ, здъсь оказывается неразръшимое противоръчіе: облеченный верховною властью долженъ быть безусловно справедливъ, а между тъмъ онъ долженъ оставаться человъкомъ. Изъ этого ясно, что полное разрѣшеніе задачи немыслимо; возможно только постепенное къ ней приближение \*\*).

Установленіе правом'врнаго государственнаго порядка зависить, впрочемь, не оть одного устройства власти, но и оть правом'врныхъ внішнихъ отношеній; ибо къ чему служить обезпеченіе законной свободы въ отдільномъ государстві, когда въ отношеніяхъ государствъ между собою господствуетъ полнійшее беззаконіе? И здівсь природа употребляеть неизбіжное противоборство силъ и стремленій, чтобы окончательно достигнуть мира и норядка.

<sup>\*)</sup> Idee zu ein. allg. Gesch. 5 Satz.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 6 Satz.

Путемъ безчисленныхъ войнъ, страданій и опустошеній она приводить челов'вка къ той простой истинъ, что въ цъломъ, какъ и въ частяхъ, надобно отказаться оть необузданной и беззаконной свободы дикихъ племенъ и искать обезпеченія права въ . общемъ союзъ народовъ. Эта мысль, которая кажется мечтательною, когда ее проповъдують въ близкомъ будущемъ, представляетъ неизбъжный исходъ, къ которому человъчество должно окончательно придти въ силу обстоятельствъ и по свойствамъ собственной его природы. Всв войны и завоеванія, въ сущности, ничто иное, какъ попытки установить между государствами новыя отношенія силь, которыя въ концъ концовъ должны привести ко всеобщему ихъ равновъсію \*).

Должны ли мы считать это движение исторіи случайнымъ стеченіемъ обстоятельствъ или усматривать въ немъ общій планъ природы, ведущей челов'яка на высшую ступень развитія? Этоть вопросъ сводится къ тому: разумно ли признавать цълесообразность природы въ частностяхъ и отрицать эту целесообразность въ целомъ? Какъ безпорядочное состояніе дикихъ само собою, вследствіе противоборства силь, принуждено было превратиться въ законный и гражданскій быть, такь и варварская свобода народовъ должна, наконецъ, въ силу того же начала дъйствія и противодъйствія силь, привести къ ихъ равновъсію. Но прежде, нежели это совершится, человъчество должно пройти черезъ величайшія страданія, и Руссо не такъ быль неправъ, когда онъ нынешнему просвещению предпочиталь

<sup>\*)</sup> Idee zu ein. allg. Gesch. 7 Satz.

состояніе дикихъ. Современной цивилизаціи недостаеть еще правственнаго элемента, безъ котораго все кажущееся добро есть ничто иное, какъ пустой призракъ и блестящее бъдствіе. Достигнуть же высшаго развитія нравственности невозможно при томъ хаотическомъ состояніи международныхъ отношеній, которое существуеть въ настоящее время \*).

Такимъ образомъ, заключаетъ Кантъ, можно разсматривать всемірную исторію, какъ исполненіе екрытаго плана природы, ведущаго насъ къ осуществленію совершеннаго государственнаго устройства, какъ единственнаго состоянія, въ которомъ всѣ способности человъка могутъ получить полное развитіе. Спрашивается: подтверждаеть ли опыть этоть взглядъ на конечныя цели природы? Можно отвечать: отчасти; ибо пройденный путь даеть намъ слишкомъ еще мало данныхъ для того, чтобы судить о целомъ круговращении, подобно тому, какъ изъ сдъланныхъ доселъ наблюденій надъ движеніемъ всей солнечной системы невозможно еще вывести точнаго опредъленія ея орбиты. Но того, что мы знаемъ, въ связи съ общимъ, систематическимъ воззрвніемъ на порядокъ мірозданія, достаточно, чтобы убъдить насъ въ дъйствительности этого хода. И теперь уже отношенія государствъ таковы, что каждое, волею или неволею, принуждено не отставать отъ другихъ въ просвъщеніи; войны дълаются менъе суровыми и болъе затруднительными; гражданская свобода расширяется болъе и болъе. Между тымь, человыку свойственно питать глубокій интересъ даже къ отдаленнымъ цълямъ своего рода,

<sup>\*)</sup> Idee zu ein. allg. Gesch. 7 Satz.

особенно когда съ этимъ связано и усовершенствованіе настоящаго его состоянія. Поэтому философская попытка написать всемірную исторію съ этой точки зрѣнія имѣетъ для насъ существенную важность. То, что съ перваго взгляда кажется только случайнымъ сцѣпленіемъ человѣческихъ дѣйствій, должно быть связано въ общую систему. Это можетъ служить и лучшимъ оправданіемъ природы, или Провидѣнія; ибо какая польза въ прославленіи мудрости творенія въ неразумной природѣ, когда поприще человѣческой дѣятельности представляетъ только беземысленную игру произвола? \*)

Въ этихъ мысляхъ Канта заключаются истинныя начала философіи исторіи. Онъ понялъ всемірную исторію, какъ разумное движеніе, направляемое внутреннею цѣлью, стремленіемъ къ полному и согласному развитію всѣхъ способностей человѣка, посредствомъ борьбы противоположныхъ началъ. Кантъ ограничился, впрочемъ, этими положеніями, предоставляя подробное ихъ развитіе своимъ преемникамъ.

Ученіе Канта открываеть собою новую эпоху въ исторіи челов'вческой мысли. Два параллельныя русла, по которымъ шло философское движеніе идей, сводятся въ единое широкое теченіе. Вм'всто одностороннихъ взглядовъ является полнота пониманія. Кантъ неопровержимымъ образомъ доказалъ присутствіе въ челов'вк'в двухъ противоположныхъ элементовъ, общаго и частнаго, разумнаго и чувственнаго, изъ которыхъ слагается вся жизнь челов'вка. Посл'в него эта истина не подлежитъ уже

<sup>\*)</sup> Тамъ же, 8 und 9 Satz.

сомнънію для всякаго философски образованнаго ума. Въ области познанія, сенсуалистическимъ теоріямъ, все производившимъ изъ опыта, онъ противопоставиль ту простую мысль, что познающій разумъ связываетъ получаемыя имъ впечатлѣнія не на основаніи собственныхъ иначе, какъ законовъ; въ практической сферъ, онъ опровергъ эгоистическія ученія указаніемъ на столь же простую истину, что разумъ, какъ общее начало, требуеть оть всякаго разумнаго существа, чтобы оно руководствовалось въ своихъ дъйствіяхъ не личными побужденіями, а общимъ закономъ. Это и есть источникъ всякой нравственности. Такимъ образомъ, познаніе получается изъ двухъ противоположныхъ источниковъ, изъ разума и чувствъ, воля слагается изъ двухъ противоположныхъ началъ, изъ разума и влеченій. Одинъ элементь даеть намъ матеріалъ познанія и діятельности, другой сообщаеть этому матеріалу форму, то есть, связываеть его въ одно систематическое цълое, и руководящія имъ при этомъ идеи переносить въ самую жизнь.

Но показавши, посредствомъ глубокаго и тонкаго анализа человъческихъ способностей, присутствіе двухъ противоположныхъ элементовъ въ душть человъка, Кантъ не дошелъ до пониманія взаимнаго ихъ отношенія. Стоя на скептической точкъ зрънія, онъ даже объявилъ связь ихъ непостижимою для разума. Отсюда главные недостатки его ученія, недостатки, которые оказываются въ особенности при изслъдованіи практическихъ сторонъ человъческой жизни. И здъсь, однако, у него являются зачатки болъе полнаго пониманія вещей. Въ изслъдованіи эстетическихъ понятій, въ телеологическомъ ученіи

о естественныхъ организмахъ, наконецъ, въ возэръніяхъ на исторію человъчества, онъ возвышается надъ чисто субъективною точкою зрънія и указываеть на начало внутренней цъли, сводящей противоположные элементы къ конечному единству. Но эти проблески остались у него свътлыми точками, которыя имъли мало вліянія на совокупность системы. Дальнъйшее развитіе этихъ мыслей было дъломъ послъдующихъ философовъ, которые, исходя изъ началъ, положенныхъ Кантомъ, выработали изъ нихъ цъльное, объективное міросозерцаніе, основанное на сочетаніи противоположностей.

## 11. ВИЛЬГЕЛЬМЪ ГУМБОЛЬДТЪ.

Воззрѣніе Канта на государство, какъ на чисто юридическое установленіе, им'єющее единственною цълью охраненіе права, породило цълую школу писателей. Но нигдъ оно не выразилось съ такою ясностью и последовательностью, какъ въ небольшомъ сочиненіи, написанномъ въ молодости однимъ изъ знаменитыхъ людей Германіи, Вильгельмомъ Гумбольдтомъ. Это сочинение носить заглавие: Идеи для опыта опредъленія границь диятельности госуdapemsa (Ideen zu einem Versuch die Gränzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen). Оно было писано въ началѣ 1792-го года, вслѣдствіе разговоровъ Гумбольдта съ Майнцскимъ коадъюторомъ Дальбергомъ, который побуждаль его изложить свои мысли на бумагъ. Но при жизни автора былъ напечатанъ только отрывокъ въ журналѣ Шиллера Талія. Гумбольдть сначала быль не совсемь доволень своимь

произведеніемъ и хотѣлъ сдѣлать нѣкоторыя поправки, а потому откладывалъ изданіе. Впослѣдствіи же онъ совершенно измѣнилъ свои убѣжденія и предался другимъ занятіямъ. Поэтому означенное сочиненіе осталось въ его портфелѣ. Только въ позднѣйшее время, въ 1851-мъ году, оно появилось въ печати и обратило на себя общее вниманіе, не только какъ произведеніе знаменитаго ученаго и государственнаго человѣка, но и потому, что здѣсь обстоятельно обсуждается вопросъ, который составляетъ предметъ преній даже и въ настоящее время. Это побуждаетъ и насъ посвятить этой книгѣ болѣе подробный разборъ, нежели она заслуживаетъ по своему значенію въ исторіи политической мысли.

Задача, которую полагаеть себъ Гумбольдть, состоить въ определеніи истинной цели государства и границъ его д'ятельности. Этотъ вопросъ, говорить онь, досель мало обращаль на себя внимание писателей и государственныхъ людей. Почти всъ занимались исключительно изученіемъ политическихъ формъ, отношенія властей, степени участія гражданъ въ дъйствіяхъ правительства. Между тьмъ, устройство власти, очевидно, служить только средствомъ для достиженія государственныхъ целей. Изследование последнихъ и определение границъ государственной деятельности поэтому важнее всехъ другихъ политическихъ вопросовъ. Оно плодотворнъе и въ приложеніи къ практикъ. Перемъны образовъ правленія зависять оть переворотовь, которыхь успъхъ опредъляется, большею частью, случайными обстоятельствами. Ввести же дъятельность государства въ истинныя границы можеть всякій правитель. какова бы ни была его власть. Туть все зависить оть

медленнаго развитія просвъщенія, а не отъ разрушительныхъ катастрофъ. И если видъ народа, который, въ сознаніи своихъ правъ, разрываетъ свои оковы, способенъ возвысить человъческую душу, то еще привлекательнъе видъ князя, который, въ сознаніи своего долга, самъ даруетъ свободу своимъ подданнымъ, тъмъ болъе, что свобода, которая получается этимъ путемъ, относится къ политической свободъ, пріобрътаемой революціями, какъ созръвшій плодъ къ первому зачатку \*).

Писатели по государственному праву не разъ уже, впрочемъ, ставили вопросъ: должно ли государство положить себѣ цѣлью одну безопасность или вообще физическое и нравственное благосостояніе народа? Опасенія за свободу побуждали ихъ иногда рѣшать этотъ вопросъ въ первомъ смыслѣ, но вообще можно сказать, что воззрѣніе послѣдняго рода господствуеть какъ въ литературѣ, такъ и въ жизни. Однако, эта задача далеко еще не можеть считаться рѣшенною; она требуеть еще тщательнаго изслѣдованія. Чтобы дойти здѣсь до сколько-нибудь твердыхъ результатовъ, надобно начать съ отдѣльнаго человѣка и высшихъ цѣлей его существованія.

Истинная цъль человъка, не та, которая указывается ему измънчивыми наклонностями, а та, которая предписывается ему въчнымъ и неизмъннымъ разумомъ, состоитъ въ высшемъ и гармоническомъ развитіи его силъ. Первое условіе для этого есть свобода. Другое условіе, тъсно связанное съ свободою, заключается въ разнообразіи положеній, которымъ вызывается развитіе различныхъ сторонъ че-

<sup>\*)</sup> Ideen etc. Einleit.

ловъческаго духа. Сюда принадлежить, въ особенности, разнообразіе людскихъ связей и отношеній, вследствіе котораго каждый, на основаніи собственнаго развитія, усвоиваеть себъ чужое. Изъ этого самобытнаго усвоенія окружающаго многообразія рождается оригинальность, или особенность силы и образованія — высшее, къ чему можеть стремиться человъкъ, главный залогъ его величія; ибо въ этомъ проявляется полное и гармоническое сочетание двухъ основныхъ элементовъ человъческой жизни, матеріи и формы, чувственности и идеи. Чемъ разнообразнъе и тоньше матерія, тъмъ больше внутренняя сила и темъ крепче связь; чемъ более чувства и идеи проникають другь друга, темъ выше становится человъкъ. На этомъ въчномъ сочетании матеріи и формы, разнообразія и единства, основано сліяніе двухъ соединяющихся въ человъкъ естествъ, а на этомъ сліяній, въ свою очередь, зиждется его величіе. Поэтому высшимъ идеаломъ человіческаго сожительства представляется такой порядокъ, въ которомъ каждый развивается единственно изъ себя и для себя, самобытно усвоивая себъ все чужое. А изъ этого следуеть далее, что разумъ можеть ставить цълью человъку лишь такое состояніе, гдь не только каждое отдъльное лице пользуется неограниченною свободою развиваться, изъ себя въ своей самобытности, но и. самая физическая природа получаеть оть рукъ человъческихъ ту печать, которую самовольно надагаеть на нее каждое. лице по мъръ своихъ потребностей и своихъ наклонностей, ограничиваясь единственно предълами своей силы и своего права. Таково коренное правило, оть котораго разумъ никогда не долженъ отступать и котораго всегда должна держаться политика\*).

Исходная точка Гумбольдта, какъ видно, чисто индивидуалистическая, хотя индивидуализмъ получаеть здісь совершенно иной характерь, нежели у писателей англо-французской школы. Туть неть рѣчи о правахъ человъка, о личномъ удовлетвореніи, о стремленіи къ счастію. Сообразно съ началами идеализма, высшею задачею человъка полагается гармоническое сочетание двухъ противоположныхъ элементовъ, составляющихъ его природу. Но эта цъль не выходить еще изъ предвловъ личности. Туть не разбирается даже вопросъ: возможно ли человъку достигнуть поднаго развитія своихъ силь и способностей иначе, какъ въ служении высшимъ, объективнымъ приямъ, которыя осуществляются совокупными силами людей въ общественныхъ союзахъ, гдъ отдъльное лице является подчиненнымъ членомъ? Идея сочетанія противоположныхъ элементовъ во имя высшей гармоніи бытія неизбіжно должна была привести философскую мысль къ общимъ, объективнымъ началамъ, а потому и къ подчиненію динныхъ целей общественнымъ; но это было деломъ дальныйшаго движенія науки. Гумбольдть же стоить на чисто субъективной точкъ зрънія Канта.

Это основное положеніе, нисколько, впрочемъ, не доказанное, но прямо заимствованное изъ господствующаго направленія мысли, опредъляеть и весъ взглядъ Гумбольдта на дъятельность государства. Съ этой точки зрънія онъ рынаеть вопрось, составляющій предметь его изслідованія. Ціль государства,

<sup>\*)</sup> Ideen etc. II.

говорить онъ, можеть быть двоякая: отрицательная, состоящая въ устраненіи зла или въ установленіи безопасности, и положительная, заключающаяся въ содвиствіи благосостоянію гражданъ. Всв мвры последняго рода, какъ-то: заботы о народонаселеніи, о продовольствіи, о промышленности, призрвніе бъдныхъ, устраненіе вреда, наносимаго природою, однимъ словомъ, всв мвры; имвющія въ виду физическое благосостояніе гражданъ, которое обыкновенно составляеть главный предметь попеченія правительствъ, по уввренію Гумбольдта, вредны, а потому не соответствують истиннымъ целямъ политики.

Доказательства приводятся слѣдующія: 1) вмѣшательство государства налагаеть на всѣ отрасли жизни печать однообразія, а съ тѣмъ вмѣстѣ исчезаетъ первое условіе развитія человѣческихъ способностей — многосторонность отнощеній. Всемогущее вліяніе правительства уничтожаеть свободную игру силь. Вмѣсто разнообразія и дѣятельности, которыя долженъ имѣть въ виду человѣкъ, государство стремится водворить благосостояніе и покой. Черезъ это граждане пріобрѣтаютъ наслажденіе благами въ ущербъ внутреннему развитію.

Отсюда слѣдуеть, 2) что подобная политика ведеть къ упадку народныхъ силъ. Матерія тогда только достигаеть высшей красоты и полноты, когда она связывается формою, вырабатывающеюся изъ нея самой; напротивъ, она умаляется, когда форма налагается на нее извнѣ. Точно также и въ человъкъ преуспъваетъ только то, что посъяно и выросло въ немъ самомъ. Разумъ, какъ и всъ другія способности, изощряется собственною дъятельностью и изобрътательностью. Между тъмъ, распоряженія правительства всегда влекуть за собою принуждение и пріучають людей болье надыяться на чужую помощь и на чужое руководство, нежели на собственный трудъ. Еще более страдають оть этого практическая энергія и нравственный характеръ гражданъ. Кого часто водять на помочахъ, тоть охотно жертвуеть и остаткомъ самостоятельности. Онъ избавляетъ себя оть заботы, которую принимають на себя другіе, и слепо следуеть чужому внушенію. Черезь это извращаются всв его понятія о заслугв и винь; все это скидывается на чужія плечи. Если притомъ, какъ обыкновенно случается, онъ не совсемъ верить въ чистоту намереній правительства, то умаляется не только сила, но и нравственныя качества характера. Гражданинъ считаетъ себя свободнымъ отъ всякой обязанности, которая не прямо возлагается на него государствомъ. Онъ старается обойти самый законъ и цънить, какъ пріобрътеніе, всякую удачную попытку ускользнуть отъ его предписаній. Наконецъ, этимъ ослабляется и то участіе, которое граждане принимають другь въ другь. Всякій возлагаеть на правительство попеченіе о чужой судьбѣ и избавляеть себя отъ обязанности помогать ближнему. Черезъ это ослабъвають не только гражданскія, но и семейныя связи. Правда, человъкъ, предоставленный самому себъ, безъ заботливаго попеченія правительства, можеть подвергнуться бѣдѣ; но именно это изощряеть человъческія способности. Счастіе, предназначенное человъку, есть то, которое онъ можеть получить собственными усиліями. Люди не уходять отъ бъдствій и при попеченіи правительства; но разница въ томъ, что, не привыкши къ самодъятельности, они, при наступленіи несчастій, находятся въ гораздо худшемъ положении. Даже при самыхъ выгодныхъ условіяхъ, государства, въ своихъ заботахъ о благосостояніи подданныхъ, похожи на врачей, которые поддерживаютъ болъзнь, отдаляя смерть.

3) Всякое занятіе человъка, даже физическое. теснейшимъ образомъ связано съ внутренними чувствами. Последнія имеють для него гораздо высшее значеніе, нежели всь ть внышнія цыли, которыя онъ преследуеть. Поэтому человекь делаеть хорошо только то, къ чему онъ чувствуеть влеченіе, и самъ онъ возвышается безмерно, когда внутренняя его сущность становится первымъ источникомъ и конечною цълью всей его дъятельности. Но необходимое для этого условіе есть свобода. Все вынужденное всегда остается человеку чуждымъ. Между темъ, когда государство береть на себя попечение о благосостояніи граждань, оно можеть им'ять въ виду одни результаты; человъческія же силы являются для него только средствомъ; лице превращается въ орудіе. Особенно вредною оказывается эта ограниченная точка эрвнія тамъ, гдв цвль двятельности чисто умственная или нравственная, напримъръ, въ научныхъ изслъдованіяхъ, въ религіи, въ семейныхъ отношеніяхъ. Поэтому, вмѣшательство брачныя дъла должно бы быть совершенно устранено. Бракъ есть союзъ, вполнъ основанный на взаимной наклонности; вившнее принуждение туть совершенно неумъстно. Нечего при этомъ опасаться разрушенія семейнаго быта; опыть показываеть, что нравы связывають тамъ, гдв законъ разрешаеть. Можно положительно сказать, что свободныя влеченія людей могуть служить здісь совершенно достаточнымъ побужденіемъ какъ для устройства, такъ и для поддержанія союза.

- 4) Попеченіе государства всегда относится къ разнородной массъ, а потому принятіе общихъ мъръ всегда сопровождается значительными ошибками \*).
- 5) Этимъ поставляется преграда развитію индивидуальности и особенностей человіка, которое, какъ сказано, составляеть высшую его задачу. Общежитіе должно вести къ тому, чтобы особенности одного восполнялись особенностями другихъ, а не къ тому, чтобы всіз подводились подъ одинъ уровень. Между тімъ, діятельность государства влечеть за собою именно посліднее.
- 6) Вслѣдствіе такого расширенія цѣли, самое управленіе государствомъ становится несравненно сложнѣе. Нужно больше средствъ и больше людей. Умственныя силы народа отвлекаются отъ полезныхъ занятій для государственной службы. Создается общирная бюрократія, отдѣленная отъ народа, имѣющая свои особые интересы и заботящаяся болѣе о формѣ, нежели о сущности дѣла. При такомъ сложномъ управленіи необходимъ и, самый бдительный контроль; поэтому стараются проводить дѣла черезъ возможно большее число рукъ. Вслѣдствіе этого дѣлопроизводство усложняется и обращается въ чистый механизмъ, гдѣ люди играютъ роль машинъ. Канцелярскій порядокъ преобладаеть надъ всѣмъ, а свобода гражданъ уменьшается все болѣе и болѣе.

Въ результатъ выходитъ 7) полное извращение человъческихъ воззръній на жизнь. Люди становятся

<sup>\*)</sup> Въ этомъ мъсть въ найденной рукописи оказывается большой пропускъ, а потому эта мысль Гумбольдта осталась недостаточно развитою.



средствомъ для достиженія вещественныхъ цівлей. Въ самомъ человікі имівется въ виду не развитіе способностей, а счастіе и наслажденіе. Но не говоря уже о томъ, что подобная цівль недостижима, ибо счастіе зависить въ конців концовь отъ личнаго ощущенія каждаго, оно въ существів своемъ не соотвітствуеть достоинству человіка. Мало того, эта система устраняеть высшее возможное для человіка счастіе, которое состоить въ сознаніи высшаго напряженія силъ. Руководящимъ началомъ служить здівсь единственно безплодное стремленіе избіжать страданія \*).

Таковы основанія, почему государство должно воздерживаться отъ всякой заботы о положительномъ благосостояніи гражданъ, ограничиваясь единственно установленіемъ безопасности внутренней и внышней. Можеть быть, возразять, говорить Гумбольдть, что вся эта картина преуведичена. Но для того, чтобы представить вредныя последствія государственной діятельности въ настоящемъ видів, надобно изобразить ихъ во всей ихъ полнотв, не взирая на действительность, где встречаются только разсвянныя и отрывочныя черты этой двятельности. Съ другой стороны, въ подтверждение этой теоріи можно изобразить картину того безмернаго благосостоянія, которое должно быть уделомъ народа, предоставленнаго полной свободъ, среди котораго каждый можеть безпрепятственно развиваться изнутри себя. Если уже древность, при гораздо меньшемъ развитіи, заключаеть въ себъ неизъяснимую прелесть, то каковы же могли бы быть новые наро-

<sup>\*)</sup> Ideou etc. III.

ды, у которыхъ высшее образование и несравненно большее разнообразие отношений должны порождать большую тонкость и богатство характеровъ?

Можно, однако, спросить, продолжаеть Гумбольдть, достижимы ли тв цвли, которыя полагаеть себв государство, безъ непосредственнаго его вмышательства, единственно свободными силами гражданъ? Для решенія этого вопроса следовало бы перебрать всв отдъльныя отрасли промышленности и вообще народной дъятельности, и на каждой изъ нихъ показать, каковы выгоды или невыгоды полной свободы. Гумбольдть сознается, что недостаточное знаніе діла не позволяеть ему предпринять подобнаго изследованія. Поэтому онъ довольствуется некоторыми общими замѣчаніями. Всякое занятіе, говорить онъ, каково бы оно ни было, идеть успъшнъе, когда побужденіемъ служить любовь къ делу. Даже то, что сначала предпринимается въ виду пользы, впоследствіи получаеть свою собственную привлекательность. Это происходить оттого, что человых любить болые двятельность, нежели обладаніе, но двятельность свободную, а не вынужденную. Самый неутомимый труженикъ предпочитаетъ бездъліе вынужденной работь. Даже собственность получаеть главную свою прелесть отъ свободы. Правда, что достижение всякой значительной цели требуеть единства действія; но это единство можетъ быть достигнуто свободными товариществами, которыя могуть обнимать собою даже целый народъ. Такой способъ иметь значительныя преимущества передъ вмфшательствомъ государства. Правительство, охраняющее безопасность. должно всегда быть вооружено неограниченною властью; когда же эта власть распространяется на

все остальное, то свобода гражданъ ствсияется чрезмерно, чего неть при свободномъ соединении силъ даже цълаго народа. Въ послъднемъ случав совокупное дъйствіе установляется добровольнымъ согласіемъ всёхъ; несогласнымъ же предоставляется право выйти изъ общества, что въ государственномъ союзъ почти невозможно или сопряжено съ весьма значительными жертвами. Нътъ сомнънія, однако, что обширныя добровольныя соединенія людей образуются съ большимъ трудомъ. Но это не бъда, ибо они гораздо менње плодотворны, нежели мелкіе союзы. Тамъ человъкъ слишкомъ легко становится простымъ орудіемъ и поглощается массою. Въ итогъ можно сказать, что безъ вмѣшательства государства, которое действуеть совокупными силами граждань, успъхи просвъщенія были бы, можеть быть, медленнье, но они были несравненно богаче результатами \*).

Таковы доводы Гумбольдта противъ попеченія государства о благосостояній гражданъ. Не смотря на чисто теоретическое построеніе мыслей, не смотря на недостатокъ фактическаго изслъдованія, можно сказать, что этимъ, въ сущности, исчерпывается все то, что говорится и въ наше время противъ излишней регламентаціи государства. Практическое изученіе вопроса обличаеть, однако, односторонность этого взгляда. Даже въ странахъ, гдъ общество всего ревнивъе смотритъ на вмъшательство государства въ общественныя дъла, напримъръ въ Англіи, практика сама собою привела къ значительному расширенію правительственной дъятельности. Нигдъ

<sup>\*)</sup> Ideen etc., III.

она не ограничивается однимъ охраненіемъ безопасности. Дело въ томъ, что теорія Гумбольдта прежде всего предполагаеть общество, состоящее изъ людей образованныхъ, свободныхъ, равныхъ и обладающихъ достаточными средствами, чтобы съ помощью некоторыхъ усилій выйти изъ всякаго ственительнаго положенія. Туть совершенно упускается изъ виду, что огромное большинство человвчества, лишенное средствъ и образованія, находится подъ гнетомъ внешнихъ условій, которыя оно само собою не въ силахъ устранить. Масса пролетаріевь нуждается въ помощи и покровительств'в государства. Исторія Англіи доказала это неопровержимымъ образомъ. Не только пособія б'яднымъ, но н самыя необходимыя меры относительно народнаго эдравія не обходятся безъ предписаній закона. На свободную діятельность гражданъ потому невозможно положиться въ этомъ случав, что именно тв, которые всего болве нуждаются въ подобныхъ мърахъ, не въ состояніи сами привести ихъ въ дъйствіе.

Мало того, даже люди, принаддежащіе къ высшимъ классамъ, образованные и имущіе, не могуть сами все дѣлать и провѣрять. При разнообразіи человѣческихъ потребностей, въ обществѣ установляется раздѣленіе труда; образуются спеціальности, при чемъ неспеціалисты неизбѣжно должны полагаться на спеціалистовь, сами не имѣя никакой возможности удостовѣриться въ степени ихъ свѣдѣній и умѣнія. Больной часто не въ состояніи отличить медика отъ шарлатана; пассажиръ не въ состояніи провѣрить, крѣпко ли построенъ пароходъ, на которомъ онъ отправляется въ путь. Поэтому, во многихъ слу-

чаяхъ полезно установленіе правительственнаго контроля, доставляющаго публикъ извъстныя гарантіи, которыхъ она не можеть получить инымъ путемъ. Нъть сомнънія, что излишняя регламентація со стороны государства можеть быть вь высшей степени вредна и ствснительна; но совершенное невмішательство составляеть другую крайность, которая можеть быть не менье вредна. Многообразіе дъятельности, къ которому ведеть полная свобода, вовсе не служить непременным условіем высшагоразвитія человіческих силь, какь утверждаеть Гумбольдть; напротивь, высокое развитіе силь требуеть ихъ сосредоточенности. Когда человъкъ принужденъ разбрасываться на множество мелкихъ занятій, особенно по предметамъ обыденной жизни, онъ неизбъжно отвлекается отъ высшихъ сферъ дъятельности. Практическая сторона человъка развивается въ ущербъ идеальной, низшія способности въ ущербъ высшимъ. Если мы удивляемся высокому развитію личности у древнихъ народовъ, то причины этого явленія мы должны искать, съ одной стороны, въ большей простоть отношеній, съ другой стороны, въ рабствъ, которое, избавляя гражданъ отъ мелочныхъ заботь и физическаго труда, давало имъ возможность всецёло посвящать себя умственнымъ занятіямъ и политической жизни. У новыхъ народовъ, большая сложность отношеній и всеобщая свобода неизбъжно влекутъ за собою расширение государственной дъятельности.

Еще болъе необходимымъ представляется участіе государства въ дълахъ благоустройства, когда мы взглянемъ на тъ громадныя предпріятія, которыя порождены промышленнымъ духомъ новаго време-

ни. Свободныя товарищества или компаніи на акціяхъ далеко не могуть удовлетворить всемъ потребностямъ. Они сами нуждаются въ контролъ, который гораздо дъйствительные со стороны государства, нежели со стороны общества. Безъ вмѣшательства закона и правительства, публика предается на жертву спекулянтамъ. Особенно оно необходимо тамъ, гль образуются монополіи, какъ, напримъръ, жельзныхъ дорогахъ. Что касается до компаній, обнимающихъ цълый народъ, какія предполагаеть Гумбольдть, то это совершенно немыслимое дело. Во всякомъ случав, всеобщее согласіе туть недостижимо; меньшинство должно все-таки подчиняться решеніямъ большинства. Но чемъ шире компанія, твиъ эти рвшенія будуть приняты съ менышимъ знаніемъ дела, темъ контроль будеть менее действителенъ. Весь результатъ столь общирныхъ предпріятій можеть состоять только въ безмірномъ обогащеніи немногихъ крупныхъ капиталистовъ на счеть массы публики, какъ доказываеть опыть новъйшаго времени.

Наконецъ, несправедливо, что попеченіе государства о народномъ благосостояніи влечеть за собою извращеніе истинныхъ возэрвній на человъческую дъятельность. Напротивъ, извращаются взгляды тамъ, гдъ отдъльное лице видитъ въ себъ начало и конецъ всего человъческаго развитія, гдъ оно не чувствуеть себя членомъ высшаго организма, которому оно обязано служить и въ которомъ оно находитъ удовлетвореніе лучшихъ своихъ стремленій и потребностей. Государство, ограничивающееся однимъ охраненіемъ безопасности, представляетъ собою только внъшній, полицейскій порядокъ, къ которому гражданинъ не

можеть чувствовать ни любви, ни уваженія. Между тёмъ, истинное его значеніе состоить въ томъ, что оно является органическимъ союзомъ народа, въ которомъ осуществляются всё высшія задачи народной жизни. Въ такомъ только видё оно становится воплощеніемъ идеи отечества и можеть быть предметомъ самоотверженной д'ятельности гражданъ. А въ такой только д'ятельности развиваются высшія практическія силы челов'я челов'я остаются на низшей степени. Субъективный идеализмъ Гумбольдта объясняеть его взглядъ: онъ не шелъ дал'я развитія личности; объективныя созданія духа оставались ему чужды.

Съ устраненіемъ заботы о благосостояніи народа. остается для государства охраненіе безопасности. По мнѣнію Гумбольдта, это и есть истинная его цъль, ибо это единственное, чего не въ состояніи доставить себъ отдъльный человъкъ собственными силами. Взаимная вражда людей не можеть быть устранена личною предусмотрительностью и изобрътательностью, какъ бъдствія, проистекающія отъ физической природы. Месть въ свою очередь вызываеть месть; поэтому здъсь необходимъ высшій судья, котораго решенія не должны подлежать спору. Изъ всъхъ общественныхъ потребностей, одно охраненіе безопасности нуждается въ неограниченной власти, которая составляеть существо государства. Однако, и въ этой области необходимо точно опредълить границы государственной дъятельности, ибо иначе опять-таки можно придти къ полному уничтоженію свободы гражданъ\*).

<sup>\*)</sup> Ideen etc., IV.

Безопасность заключаеть въ себъ защиту какъ оть вившнихъ враговъ, такъ и оть внутреннихъ. Въ первомъ отношеніи важно вліяніе, которое имветь война на духъ народный. Война, говорить Гумбольдть, есть одно изъ благодътельнъйшихъ явленій въ исторіи человъчества, ибо ею вызываются въ людяхъ ть мужественныя качества, которыя составляють самую твердую основу общественной жизни. Изъ этого не следуеть однако, что надобно браться за оружіе безъ серьёзныхъ причинъ; война тогда благотворна, когда она ведется во имя высокихъ цълей. Но не следуеть также малодушно ен избегать, а надобно стремиться къ тому, чтобы крипкій военный духъ сдълался достояніемъ всего народа. Поэтому, всего желательнъе народныя ополченія, а не постоянныя армін. Въ первыхъ военное мужество соединяется съ чувствомъ свободы, и образуются настоящіе граждане; въ последнихъ военное ремесло становится достояніемъ немногихъ, нередко въ ущербъ остальнымъ, и человъкъ превращается въ машину, безусловно покорную повельніямъ вождей \*\*).

Что касается до охраненія внутренней безопасности, то здісь необходимо тщательно изслідовать, какія средства должно употреблять государство для достиженія этой ціли. Оно можеть 1) довольствоваться просто пресіченіемь преступленій; вь этомъ случать діятельность его вводится въ самыя тісныя границы. 2) Оно можеть стремиться къ предупрежденію зла и принимать для этого вст нужныя мітры. 3) Наконець, оно можеть дійствовать на самый характерь граждань, стараясь дать ему направленіе,

<sup>\*\*)</sup> Ideen etc., V.

соотвътствующее той цъли, которую оно имъеть въ виду. Это дълается посредствомъ воспитанія, религіи и попеченія о нравахъ. Туть свобода стъсняется всего болье, а потому здъсь прежде всего возникаеть вопросъ: должно ли государство употреблять подобныя нравственныя средства?

Относительно общественнаго воспитанія ссылаются на примъръ древнихъ государствъ. Но съ одной стороны, происходившія отсюда стесненія уравновъшивались тою значительною политическою евободою, какою пользовались древніе граждане, свободою, неизвъстною въ государствахъ новаго времени; съ другой стороны, законъ обыкновенно только освящаль то, что уже было установлено нравами. Къ этому надобно прибавить, что характеръ развитія новаго времени, преимущественно передъ древнимъ, требуеть выработки личностей. Между темъ, общественное воспитание имфеть въ себъ тоть существенный недостатокъ, что оно даеть образованію юношества однообразную форму, следовательно мешаеть многостороннему развитію характеровь. Неть сомненія, что всего желательнье гармоническое сочетаніе свойствъ человъка и гражданина; но здъсь человъкъ жертвуется гражданину, тогда какъ первый долженъ составлять истинную цель воспитанія. Государство всегда стремится создать гражданъ покорныхъ существующему порядку, а черезъ это подавляется въ людяхъ энергія и уничтожается разнообразіе стремленій. Отъ этого страдаеть и самое политическое устройство: оно лишается тыхъ побужденій къ усовершенствованію, которыя вытекають изъ многосторонняго развитія человіка. Если же государство не имъеть въ виду дать гражданамъ извъстное направленіе, а хочеть только содъйствовать развитію силъ, то общественное воспитаніе менье всего достигаеть этой цыли. Однообразіе устройства всегда производить однообразіе дыйствія. Гды нужно образовать человыка, тамы свободное соревнованіе частныхы лицы всегда имыеть преимущество. Воспитатели, вырабатывающіеся поды вліяніемы общественныхы потребностей, лучше тыхы, которые зависять оты милости правительства. Наконецы, если государство должно ограничиваться охраненіемы безопасности, то общественное воспитаніе представляется средствомы, несоразмырнымы сы цылью: оно идеть слишкомы далеко. По всымы этимы причинамы, попеченіе о народномы образованіи должно быть совершенно изыято изы круга выдомства государства \*).

Еще вреднъе вмъшательство государства въ дъла въры. Хотя въ новъйшее время правительства ръдко преследують чисто религіозныя цели и ограничиваются поддержкою религіи въ видахъ охраненія нравственности и безопасности, однако всякое попеченіе о религіи непремѣнно влечеть за собою покровительство изв'єстнымъ мнізніямъ и догматамъ предпочтительно передъ другими, а вмъсть съ тъмъ и стеснение свободы совести. Вера основывается на внутреннихъ потребностяхъ человъка и тогда только действуеть плодотворно, когда она истекаеть изъ духовной свободы. Только связь ея съ самыми завътными чувствами людей дълаеть ее сильнъйшимъ побужденіемъ человъческихъ дъйствій. Но эта связь не установляется внъшними средствами и поклоненіемъ изв'єстному авторитету; она является

<sup>\*)</sup> Ideen etc.. VI.

только плодомъ свободнаго внутренняго развитія. Поэтому, свобода составляеть единственное средство содъйствовать успъхамъ религіи и ея вліянію на нравы. Внъшнія же цъли, которыя преслъдуются въ религіозныхъ вопросахъ, ведуть только къ йскаженію віры и къ паденію нравственности. Государство напрасно полагаеть, что представление будущихъ наградъ и наказаній воздерживаеть народь оть преступленій. Такія отдаленныя ожиданія имѣють гораздо менъе вліянія на людей, нежели виды на земныя блага и страхъ физическихъ наказаній. Въ сущности, они дъйствують только на тъхъ, у кого уже вкоренились нравственныя стремленія. Несправедливо также, что нравственность не существуеть безъ поддер кки религіи. Нравственность имфеть свои собственныя начала, независимыя отъ какихъ бы то ни было религіозныхъ убъжденій. Нравственный человъкъ исполняетъ долгъ во имя долга. Нътъ сомнънія, что віра даеть этимь началамь высшее освященіе, но опять же это зависить вполнъ оть убъжденій человька, то есть, отъ свободнаго развитія его духа. Съ другой стороны, стеснение свободы совъсти и мысли производить безчисленныя вредныя последствія. Оно не только искажаеть и суживаеть взгляды, но имъеть печальное вліяніе и на самый характеръ людей. Человъкъ, привыкшій свободно обсуждать истину и ложь, пріобрѣтаеть гораздо болѣе твердости и самостоятельности, нежели тоть, кто всегда долженъ соображаться съ внешними обстоятельствами. Только духовная свобода способна развить въ народъ ту кръпость духа и ту энергію, которыя составляють первыя условія совершенствованія. И это не ограничивается одними мыслящими

классами. Свобода мысли и совъсти тысячами путей распространяеть свое благотворное дъйствіе на всъхъ. Поэтому, невмъшательство въ дъла въры должно быть первымъ закономъ всякаго благоустроеннаго государства. Правительство должно воздерживаться отъ всякаго вліянія какъ на назначеніе пастырей, такъ и на богослуженіе. Все это должно быть предоставлено религіозной общинъ \*).

Что касается до исправленія нравовъ, то законъ не можеть вліять здісь иначе, какь запрещеніемь отлыльных дыйствій, съ цылью ограничить проявленіе чувственныхъ наклонностей въ гражданахъ. Таковы, напримъръ, законы о роскоши. Но и въ этомъ случав вывшательство власти приносить болве вреда, нежели пользы. Чувственность сама по себъ не есть зло. Напротивъ, изъ нея исходять всъ сильнъйшія стремленія человіка; она составляеть источникь его энергіи и того огня, который оживляеть его діятельность. Чувственный міръ таинственными нитями связань съ міромъ сверхчувственнымъ; видимое служить проявленіемъ невидимаго. Отсюда чувство красоты, которое даеть высшую цену и значение всемь дъйствіямъ и стремленіямъ человъка, даже научнымъ изследованіямъ и нравственнымъ побужденіямъ. Гармоническое сочетание двухъ міровъ составляеть высшую цъль человъческой жизни. Поэтому, чувственность сама по себъ заслуживаеть уваженія. Правда, что избытокъ ея ведетъ къ вреднымъ последствіямъ; но истинное развитіе должно состоять въ усиленіи недостающаго, а не въ ослабленіи существующаго. Принудительный же законъ, подавляя чувственныя

<sup>\*)</sup> Ideen etc., VII.

стремленія человіка, вмість съ тімь уничтожаєть въ немъ энергію, первую его добродътель. Нравы исправляются и равновъсіе человъческихъ стремленій возстановляется только свободою; принуждение же превращаеть народъ въ толпу рабовъ, получающихъ кормъ отъ господина. Даже крайнее развитіе безнравственности не можеть быть столь вредно, ибо крайности неръдко составляють путь, черезъ кото рый человъкъ идеть къвысшему совершенству. Но крайняя порча нравовъ, вообще, ръдкое явленіе. Человъкъ болъе склоненъ къ доброжелательству, нежели къ эгоизму. Свобода же, возвышая его силы, даеть его чувствамъ извъстную широту, тогда какъ запрещенія заставляють его прибъгать къ низкимъ уловкамъ слабости. И если, предоставленный самъ себъ, онъ медленнъе приходить къ истиннымъ правиламъ жизни, зато эти правила вкореняются въ немъ гораздо тверже и глубже. Къ этому надобно прибавить тв многообразныя столкновенія, которыя порождаеть вмешательство государства въ частную жизнь граждань, и тв безчисленные проступки, которые возникають отсюда. Изъ всего этого ясно, что государство должно воздерживаться оть всякаго стремленія направлять по-своему нравы и характеръ народа. Всъ мъры, касающіяся воспитанія, религіи, нравовъ, выходять изъ пределовъ его въдомства \*).

Съ устраненіемъ всѣхъ этихъ предметовъ дѣятельности, за государствомъ остается попеченіе собственно о безопасности. И здѣсь, однако, необходимо точное опредѣленіе границъ этого понятія,

<sup>\*)</sup> Ideen etc., VIII.

ибо излишнее его расширеніе опять-таки ведеть къ значительному стѣсненію свободы. Подъ именемъ безопасности надобно разумѣть крипость законной свободы. Поэтому она нарушается не всякими дѣйствіями, приносящими вредъ, а только дѣйствіями противозаконными. Относительно поступковъ этого рода государство можетъ принимать различныя мѣры. Оно можетъ 1) предупреждать ихъ полицейскими законами; 2) устранять проистекающій изъ нихъ вредъ посредствомъ вознагражденія убытковъ, что составляетъ предметъ законовъ гражданскихъ; 3) наказывать ихъ въ виду предупрежденія подобныхъ поступковъ на будущее время, что совершается законами уголовными \*).

Согласно съ означеннымъ правиломъ, запрещенія, издаваемыя полицейскими законами, должны касаться единственно техъ действій, которыя могуть имъть послъдствіемъ нарушеніе правъ, принадлежащихъ какъ отдельнымъ лицамъ, такъ и целому обществу. Поэтому, не должны быть запрещаемы поступки, просто возбуждающіе соблазиъ. Туть не нарушается ничье право. Каждый можеть добровольно отъ нихъ удаляться или противостоять подобнымъ впечатленіямъ. Оть этого выигрываеть, съ одной стороны, сила характера, съ другой терпимость и широта воззрѣній. При этомъ Гумбольдть дълаеть однако оговорку, что большее ствсненіе свободы можеть быть допущено въ предълахъ общей собственности, напримъръ, на дорогахъ, улицахъ, площадяхъ, ибо каждый совместный владелецъ имеетъ здесь право запрета. Такъ какъ на практикъ за-

<sup>\*)</sup> Ideen etc., IY.

прещеніе дійствій, производящихъ соблазнъ, обыкновенно простирается только на публичныя міста, то при подобномъ ограниченіи, значеніе означеннаго правила теряеть всю свою силу.

Гумбольдть не совстви последовательно допускаеть вмішательство государства и въ такія дійствія, гдв требуются спеціальныя знанія, недоступныя масст публики; но здтвь онъ предоставляеть ему только право давать советы, а не употреблять принужденіе. Такъ, напримъръ, оно можеть установить экзамены для желающихъ получить дипломъ врача или адвоката, не запрещая практику остальнымъ. Въ этомъ случав, выданный правительствомъ дипломъ служить только рекомендацією, не стъсняя ничьей свободы \*\*). Очевидно, однако, что подобная мъра выходить изъ предъловь охраненія безопасности, въ томъ смыслъ, какъ понимаетъ это Гумбольдтъ. Дурное лъчение не нарушаеть чужихъ правъ, а наносить только вредъ; следовательно, туть дело касается благосостоянія, а не безопасности.

Затымъ возникаетъ вопросъ: какого рода дыйствія, угрожающія безопасности, должны быть запрещаемы: ты ли, при которыхъ является возможность, или ты только, при которыхъ усматривается необходимость вреднаго послыдствія? Въ первомъ случать можетъ пострадать свобода, во второмъ безопасность. Для рышенія этого вопроса, говорить Гумбольдть, не существуеть опредъленнаго мырила. Вообще, надобно держаться средняго пути, но въ приложеніи къ отдыльнымъ случаямъ можно руководствоваться только выроятностями. По естественному праву, за-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Ideen etc., X, exp. 108. 116.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 109

прещаются только тв действія, которыми наносится вредъ другому по винъ дъятеля; но государство не можеть ограничиться этими предълами, предоставляя гражданамъ самимъ пріобретать достаточно опытности и осторожности, чтобы ограждать себя оть опасности. Общимъ правиломъ можно выставить слъдующее положеніе: «въ видахъ охраненія безопасности, государство должно запрещать или ограничивать тв двиствія, которыхъ последствія нарушають права другихъ, то есть, безъ ихъ согласія умаляють ихъ свободу и собственность, или отъ которыхъ этого можно съ въроятностью ожидать, при чемъ всегда следуеть принимать въ соображение, съ одной стороны, величину грозящаго вреда, съ другой стороны, важность проистекающаго изъ закона стесненія свободы. Всякое другое ограничение частной свободы гражданъ лежить внв предвловъ двятельности государства» \*).

Оказывается, следовательно, что туть определенной границы положить нельзя; все предоставляется усмотренію. Какъ скоро дело идеть не только о пресеченіи преступленій, но и о предупрежденіи вредныхъ действій, согласно съ требованіями безопасности, такъ къ точному и определенному началу права присоединяется совершенно неопределенное начало пользы, въ силу котораго деятельность государства можеть получить самые широкіе и стеснительные размеры. Очевидно, что туть вопросъ идеть уже не только о нарушеніи правъ, но и о благосостояніи гражданъ; последнее, такимъ образомъ, волею или неволею, становится предметомъ попеченія

<sup>\*)</sup> Ideen etc., X, erp. 111-113.

государства. Безопасность заключаеть въ себѣ оба элемента: право и благосостояніе. На практикѣ они связаны неразрывно; а потому всѣ попытки построить государство на чисто юридическихъ началахъ должны оставаться тщетными.

Менъе затрудненій представляеть опредъленіе государственной діятельности въ области гражданскаго права. Однако и здъсь возникаеть вопросъ: насколько государство обязано поддерживать принудительною силою выраженія частной воли? Это касается, прежде всего, обязательствъ. Государство, говорить Гумбольдть, очевидно, не можеть признать силу договоровъ, которыхъ условія нарушають права постороннихъ лицъ или противоръчать общимъ законамъ. Но этого мало: охраняя личную свободу, оно не можеть допустить, чтобы человекь, вследствіе минутной необдуманности, наложиль на себя оковы на цълую жизнь. Поэтому, не только договоры, которыми человакъ отдаетъ себя въ рабство другому, должны быть признаны незаконными, но и всякія обязательства касательно личныхъ услугъ должны быть ограничены извъстнымъ числомъ лъть. Съ тою же цълью государство должно облегчать по возможности расторжение подобныхъ обязательствъ. Въ особенности тамъ, гдв личныя отношенія основаны на внутреннихъ чувствахъ и обнимаютъ всю жизнь человъка, какъ въ бракъ, расторжение должно быть допущено во всякое время и безъ всякаго приведенія причинъ \*).

Тъже соображенія должны имъть мъсто и въ вопросъ о законной силь завъщаній. Хотя, строго говоря,



<sup>\*)</sup> Ideen etc., XI, crp. 117-122.

человъкъ не имъетъ права распоряжаться своимъ имуществомъ въ то время, когда онъ уже пересталъ самъ существовать, однако, съ одной стороны, личной воль человька всегда слъдуеть отдать предпочтеніе передъ постановленіями государства, съ другой стороны, было бы слишкомъ жестоко лишать человъка возможности оказать благодъяніе и послъ смерти, темъ более, что этимъ установляются крепчайшія связи между людьми. Поэтому, за исключеніемъ опреділенной части, обезпечивающей законныхъ наследниковъ, следуетъ признать свободу завъщаній. Но это право должно простираться единственно на назначение наследниковъ, нисколько не стъсняя свободы послъднихъ. Всякія распоряженія, ограничивающія волю другихъ поколеній, следуеть признать незаконными. Государство, съ своей стороны, при опредъленіи законнаго порядка наследованія, должно воздерживаться оть всякихъ политическихъ видовъ, не ставя себъ задачею ни сохраненія блеска семействь, ни раздробленія имуществъ, а ограничиваясь строгою почвою права\*).

Съ той же точки зрвнія предоставленія возможнаго простора личной свободь сльдуеть обсуждать и вопрось о правахъ корпорацій, въ которыхъ одно покольніе смыняется другимъ. Подобные мелкіе союзы въ высшей степени полезны для развитія личности, но только тогда, когда они не втысняютъ ее въ узкія рамки, изъ которыхъ ныть возможности выйти. Одно покольніе не имыеть права налагать свою волю на другое. Поэтому всякая корпорація должна быть признана, только какъ соединеніе на-

<sup>\*)</sup> Ideen etc. XI, crp. 122 -127.

личныхъ членовъ, большинству которыхъ должно быть предоставлено право распоряжаться по усмотрению всеми ея силами и имуществомъ \*).

Нельзя не замътить, что этимъ уничтожается самая сущность корпоративнаго права, которое состоить въ независимости общественнаго учрежденія оть частной воли лиць. Корпорація становится временнымъ товариществомъ, и большинству дается возможность обратить общественное достояние въ свою частную пользу. Вообще, забота о личной свободъ вовлекла Гумбольдта въ крайне одностороннія и противоръчащія другь другу положенія. Съ одной стороны, во имя свободы, человъкъ ограждается отъ послъдствій собственной необдуманности: ему запрещается добровольно налагать на себя излишнія стесненія; съ другой стороны, той же минутной необдуманности дается полнъйшій просторъ въ гораздо болве важныхъ дълахъ, напримъръ, при расторженіи такого союза, который, по существу своему, долженъ быть заключаемъ на всю жизнь, каковъ бракъ. Точно также и въ вопросв о наследствъ, государству запрещается имъть въ виду какія бы то ни было политическія цели; но въ сущности, все клонится къ полной свободъ лица, съ уничтоженіемъ всякихъ преемственныхъ учрежденій, а это есть уже извъстная политическая цъль, ибо государственный порядокъ значительной степени ВЪ зиждется на гражданскомъ.

Что касается до возстановленія нарушеннаго права гражданскимъ судопроизводствомъ, то Гумбольдтъ справедливо замѣчаеть, что государство, становясь



<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 129—130.

высшимъ судьею между сторонами, должно, съ одной стороны, дъйствовать не иначе, какъ по ихъ волъ, то есть, держаться состязательнаго порядка, а не слъдственнаго; съ другой стороны, оно не должно предоставлять сторонамъ излишняго простора, что ведеть къ крючкотворству и къ нескончаемымъ тяжбамъ. Точно также и въ требованіи формальныхъ актовъ, имъющихъ силу, какъ судебныя доказательства, надобно, съ одной стороны, обезпечить твердость сдълокъ, съ другой стороны, избъгнуть излишнихъ затрудненій и многосложныхъ порядковъ \*).

Наконецъ, послъднее и важнъйшее средство охранять безопасность состоить въ наказаніи преступленій. На основаніи вышепринятыхъ началъ, наказанію могуть подвергаться только действія, нарушающія чужое право. Оскорбленія нравственности и вообще всякія действія, касающіяся только самого деятеля или совершенныя съ согласія потерпъвшихъ, не могуть считаться преступленіями. Ціль наказанія состоить въ предупреждении на будущее время дъйствій подобнаго рода, посредствомъ устрашенія. Но такъ какъ дъпствительность этого средства зависить оть разнообразныхъ обстоятельствъ, отъ характера преступника и отъ свойствъ окружающей среды, то здесь невозможно установить определенной меры, годной для всякаго времени и мъста. Вообще, надо стремиться къ уменьшенію строгости наказаній; ибо жестокія казни возбуждають жалость и притупляють чувства народа; мягкія же наказанія, менье поражая тьло, дъйствують болье нравственнымъ путемъ и могутъ быть употребляемы чаще. Многое

<sup>\*)</sup> Ideen etc., XII.

зависить и оть состоянія граждань: чемь оно лучше, темъ всякое стеснение для нихъ чувствительные. Поэтому, въ свободныхъ государствахъ, гдв благосостояніе народа выше, наказанія могуть быть менъе строги. Общимъ правиломъ можно положить, что высшая мъра наказанія должна быть по возможности низка. Въ этихъ предълахъ наказаніе должно быть соразмърно съ преступленіемъ: чъмъ больше нарушение чужаго права, тъмъ сильнъе должно быть наказаніе. Это и есть то соотв'єтствіе, которое требуется справедливостью, и которое преступникъ обязанъ терпъть. Ибо, хотя нътъ нужды выводить эту обязанность изъ согласія, даннаго при вступленіи въ общество, однако преступникъ, какъ свободное лице, долженъ признать правомърность постигающей его кары, а эта правомърность состоить въ томъ, что право его стесняется настолько, насколько онъ нарушилъ чужое. Большаго онъ не обязанъ терпъть. Поэтому всякія постороннія соображенія, какъ то, потребность усилить наказаніе въ видахъ безопасности, не могуть быть признаны справедливыми. Подобныя міры, хотя бы оні придавали большую силу отдъльнымъ законамъ, подрывають именно то, что составляеть крыпчайшую опору всыхъ законовъ, нравственныя понятія гражданъ. Только требуемая справедливостью соразмърность наказаній съ преступленіями способна установить гармонію между нравственнымъ развитіемъ народа и государственными учрежденіями \*).

Очевидно, что при обсужденіи этого вопроса у Гумбольдта см'яшиваются два разнородныя начала.



<sup>\*)</sup> Ideen etc., XIII, crp. 138-147.

Отправляясь отъ системы устрашенія, признанной прежними криминалистами, онъ въ концъ концовъ приходить къ системъ воздаянія, установленной Кантомъ. Относительно преслъдованія преступленій, Гумбольдть, сообразно съ своею теоріею, принимаеть, разумвется, самыя либеральныя начала. Судья не долженъ употреблять никакихъ средствъ, выходящихъ изъ строгихъ предъловъ права. Поэтому, съ подозръваемымъ нельзя обращаться, какъ съ уличеннымъ преступникомъ. Не только пытка, но и обманъ безусловно воспрещаются; все должно производиться прямо и явно. Даже осужденнаго преступника не позводено оскорблять въ его человъческихъ и гражданскихъ правахъ, ибо первыя могутъ быть отняты у него только съ жизнью, а вторыхъ онъ можетъ быть лишенъ только въ силу формальнаго приговора суда\*).

Наконецъ, Гумбольдтъ разсматриваетъ вопросъ о предупрежденіи преступленій. Этотъ вопросъ отличается отъ обсужденнаго выше вопроса о предупрежденіи опасныхъ дъйствій тъмъ, что въ послъднихъ вредъ непосредственно проистекаетъ изъ дъйствія, тогда какъ въ первыхъ нужно особенное ръшеніе преступной воли. Поэтому здъсь предупрежденіе касается не столько внъшнихъ дъйствій, сколько самой воли лица. А такъ какъ большая частъ преступленій проистекаетъ изъ несоразмърности между желаніями и средствами, то предупредительныя мъры могутъ клониться или къ улучшенію положенія лицъ, или къ подавленію наклонностей, побуждающихъ людей къ нарушенію законовъ, или,

<sup>\*)</sup> Ideen etc., XIII, crp. 138-147.

наконецъ, къ уменьшенію случаевъ совершать преступленія. Всв эти меры, по мненію Гумбольдта, должны быть признаны несоответствующими цели. Попеченіе государства о положеніи лицъ, могущихъ быть вовлеченными въ преступленія, кромѣ того, что оно имфетъ вредныя последствія для характера получающихъ помощь, потому уже неумъстно, что здъсь пособіе основано на чисто индивидуальныхъ соображеніяхъ, а потому требуется вмішательство власти въ совершенно частныя дѣла. Можно полагать притомъ, что съ предоставленіемъ гражданамъ широкой свободы подобныя положенія сділаются гораздо рѣже и найдуть врачеваніе въ частной благотворительности, безъ участія государства. Еще вредне стремленіе государства действовать на нравы подавленіемъ преступныхъ наклонностей. И туть къ общимъ невыгодамъ присоединяется ненавистное вторжение въ чисто личную область. Государство не можеть действовать здесь иначе, какъ поручивъ извъстнымъ лицамъ надзоръ за поведеніемъ гражданъ, а изъ этого проистекаетъ самый невыносимый гнёть и безчисленныя злоупотребленія. Даже слабый надзоръ, безъ употребленія какихъ бы то ни было принудительныхъ мфръ, не только безполезенъ, но и вреденъ. Пока гражданинъ не нарушаеть закона, онъ долженъ имъть право дъйствовать совершенно свободно, не давая никому отчета въ своемъ поведеніи и не подвергаясь унизительному надзору, который ведеть только къ лицемфрію. Даже лицъ, состоящихъ въ сильномъ подозрѣніи, лучше отдавать на поруки, нежели оставлять поль надзоромъ правительственныхъ агентовъ. Что касается до уменьшенія числа случаевъ совершать

преступленія, то и здісь государство должно ограничиться наблюденіемъ за самымъ ходомъ преступнаго дійствія, когда преступникъ готовится уже привести его въ исполненіе. Все, что выходить изъ этихъ границъ, слишкомъ стіснительно для свободы гражданъ. А такъ какъ подобное наблюденіе не можеть быть названо въ строгомъ смыслі предупрежденіемъ, то можноп остановить общимъ правиломъ, что предупрежденіе преступленій не входить въ преділы віздомства государства \*).

Устранивши изъ области государственной дъятельности все, что не касается собственно безопасности, Гумбольдть дълаеть однако исключение для тъхъ разрядовъ гражданъ, которые не въ состояніи сами смотрѣть за собою, именно, для дѣтей и умалишенныхъ. Первые находятся подъ властью родителей, которые обязаны заботиться о ихъ благосостояніи и воспитаніи. Но государство должно охранять ихъ права отъ злоупотребленій родительской власти, не вмѣшиваясь однако въ воспитаніе и не требуя отъ родителей постояннаго отчета. Относительно же опекуновъ, замѣняющихъ родителей, права государства шире. Самый способъ и условія ихъ назначенія должны быть определены закономъ; оть нихъ следуеть требовать и постояннаго отчета въ управленіи, ибо здісь связь менье тісна, а злоупотребленій можеть быть больше. Ближайшее наблюденіе всего удобнъе предоставить общинь; верховный же надзоръ долженъ принадлежать государству. Что касается до слабоумныхъ и умалишенныхъ, то и на нихъ распространяются теже правила, съ теми

<sup>\*)</sup> Ideen etc., XIII.

различіями, которыя вытекають изъ самаго ихъ положенія. Здісь, кромів того, необходимо и освидітельствованіе со стороны врачей \*).

Таковы, заключаеть Гумбольдть, указанныя теорією границы государственной д'ятельности. При подобномъ порядкъ лице можетъ безпрепятственно развивать всв свои силы и способности; а съ другой стороны, между гражданами сами собою установляются теснейшія связи. Эта двоякая задача можеть быть разръшена только самою широкою свободою. Вмъсть съ тъмъ, этимъ установляется истинное отношеніе между государствомъ и обществомъ. Только союзъ народа, то есть, свободныя отношенія гражданъ, въ состояніи доставить человъку всъ ть блага, для которыхъ онъ вступаеть въ общество. Государство же составляеть только средство для достиженія этой цъли; оно всегда является не болъе, какъ необходимымъ зломъ. Поэтому, политическое устройство никогда не должно препятствовать свободному развитію общества. Можно сказать, что то устройство наилучшее, которое даеть государству наимен ве вліянія на характеръ гражданъ и внушаеть имъ только уваженіе къ чужому праву въ соединеніи съ пламенною любовью къ собственной свободъ. Впрочемъ, говоритъ Гумбольдтъ, этотъ вопросъ выходитъ изъ предъловъ настоящаго изслъдованія \*\*).

Гумбольдтъ признаетъ однако, что описанный имъ порядокъ представляетъ не болье, какъ идеалъ, къ которому слъдуетъ стремиться, но котораго достижение едва ли когда-нибудь возможно. Въ приложении же къ дъйствительности всегда надобно

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Ideen etc., XIV.

<sup>\*\*)</sup> Ideen etc., XV,

соображаться съ существующими условіями. Каждая установившаяся форма жизни зависить отъ предшествующей и въ свою очередь опредъляеть послъдующую. Въ этомъ выражается историческое развитіе человъчества. Періодическіе перевороты въ исторіи представляють перевороты самого челов'яческаго духа. Въ данную эпоху силы человечества устремляются на одну задачу и принимають одностороннее направленіе; только въ совокупномъ движеніи мы можемъ усмотръть изумительное разнообразіе цѣлей и стремленій. Поэтому, надобно дать господствующему направленію выразиться и изжиться до конца, а не идти ему прямо наперекоръ. Надобно дъйствовать на мысли, на убъжденія; этимъ путемъ новыя начала медленно и постепенно проникнуть въ жизнь и разорвуть, наконецъ, опутывающія ее съти. Главная задача государственнаго человъка, согласно съ издоженными взглядами, состоить въ постепенномъ расширеніи свободы. Казалось бы, нъть ничего легче, какъ снять съ людей висящія на нихъ оковы; повидимому, это можно сдёлать во всякое время. Но когда граждане привыкли видъть въ себъ членовъ единаго цълаго, обнимающаго многія покольнія, невозможно внезапно лишить ихъ этого воззрѣнія, не ослабивъ ихъ энергіи и не повергнувъ ихъ въ бездъйствіе. Только высшее образованіе можеть убъдить ихъ, что они гораздо плодотворнъе дъйствують для будущаго, когда они направляють всъ свои стремленія на ближайшую къ нимъ сферу и находять болье наслажденія въ самой дъятельности и въ развитіи силъ, нежели въ непосредственныхъ результатахъ. При такихъ только убъжденіяхъ, люди делаются воспріимчивыми къ свободе, которая

безъ того не приносить надлежащаго плода. Съ другой стороны, однако, государственный человъкъ должень пользоваться всёми случаями, чтобы приготовлять людей къ свободъ. А такъ какъ это приготовление состоить въ развитии способности способность развивается самольятельности, а эта только свободою, то очевидно, что лучшимъ приготовленіемъ къ свободѣ служить сама свобода. Поэтому надобно снимать оковы по мере того, какъ люди начинають чувствовать ихъ тягость. Всякій шагь по этому пути служить приготовленіемъ къ следующему. Общимъ правиломъ должно быть сохраненіе единственно техъ стесненій, которыя необходимо требуются жизнью. Необходимость, а не польза должна служить руководящимъ началомъ государственной діятельности, ибо необходимость даеть намъ твердыя точки опоры и для всъхъ вразумительна, тогда какъ польза — начало неопредъленное, измѣнчивое, которое каждый можеть толковать по-своему и которое, въ сущности, ни для кого не убъдительно.

Таковы результаты изслъдованія Гумбольдта. Оно замъчательно, какъ послъдовательная попытка построить государство единственно на началахъ права. Очевидно, что все это воззръніе коренится въ системъ Канта и здъсь только имъетъ свое значеніе. Какъ скоро человъческая мысль вышла изъ предъловъчисто субъективной цъли, какъ скоро она поняла государство, какъ органическій союзъ народа, такъ оно должно было рушиться само собою. Мы увидимъ дальнъйшую судьбу этой теоріи.

## 12. РОТТЕКЪ.

Главнымъ представителемъ нѣмецкаго либерализма въ двадцатыхъ годахъ нынфшняго столфтія быль Карлъ Роттекъ. Онъ откинулъ всякія сдержки, проистекающія изъ историческаго развитія обществъ. Индивидуалистическія начала выставляются у негокакъ безусловныя требованія разума. Главное его, сочиненіе, Учебникъ раціональнаю права и политичеchurt hayre (Lehrbuch des Vernunftrechts und der Staatswissenschaften), вышедшее въ 1829 году, писано именно съ цёлью противопоставить идеальныя требованія права историческому его развитію. Фактическое существование извъстной юридической нормы, говорить Роттекъ, не означаеть еще, что она справедлива. Невъжество, насиліе, случайность, закоренълыя привычки неръдко установляють такія юридическія отношенія, которыя отнюдь не соотв'єтствують истиннымъ требованіямъ права. Въ дъйствительности мы встрвчаемъ противоръчащіе другь другу законы; надобно знать, которые изъ нихъ хороши и которые дурны, а для этого необходимо возвыситься надъ фактическими данными. Для обсужденія существующаго нужно высшее мѣрило, которое мы можемъ найти только въ разумъ. Онъ одинъ даеть намъ начала права въ ихъ чистотъ; изъ него только мы можемъ узнать, что въ существующихъ учрежденіяхъ правомфрно и что неправомфрно. Право есть разумная идея, а не произведеніе физическихъ силъ. Правомърнымъ должно считаться не то, что совершается по законамъ природы, а то, что должно

совершаться по законамъ разума. Притвененіе, какъ бы оно ни объяснялось естественными условіями, никогда не можеть быть правомърнымъ и всегда возмущаеть человъческую душу. Уваженіе можно оказывать только тому, что само по себъ достойно уваженія, а не случайному сбору человъческихъ постановленій. Поэтому, равно слъдуеть отвергнуть какъ ученіе исторической школы, которая слъпо придерживается существующаго, такъ и фантастическія построенія натуръ-философовъ, которые въ правъ и государствъ видять органическія проявленія природы, а не произведенія свободы и разума \*).

Для вывода началъ права Роттекъ не считаетъ нужнымъ отправляться отъ какой-нибудь готовой философской системы. Если бы, говорить онъ, для опредъленія тъхъ правиль, которыми должень руководствоваться человъкъ, требовалось предварительное решение высшихъ вопросовъ, касающихся Бога и міра, то пришлось бы отказаться оть задачи, ибо объ этихъ вопросахъ до сихъ поръ происходятъ между философами безконечные споры. Къ счастью, этого вовсе не нужно. Начала права сами по себъ ясны для всякаго непредубѣжденнаго ума; изслѣдованіе ихъ требуеть только приложенія здраваго человъческаго смысла \*\*). Не смотря однако на эти увъренія, Роттекъ прямо черпаеть свои воззрънія изъ системы Канта. Онъ упрекаеть великаго мыслителя единственно въ томъ, что какъ у него, такъ и у его послъдователей, юридическія начала недостаточно отдълены отъ нравственныхъ. Въ этомъ отношеніи Роттекъ ближе подходить къ первоначальной

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernuftr. I, Allg. Einl. §§ 1, 19, 20, 30.

<sup>\*\*)</sup> Tamb me, Vorrede.

теоріи Фихте \*); но у Фихте, по его мнѣнію, все искажено неудобоваримою метафизикою, отъ которой надобно очистить философію права для того, чтобы сдѣлать ее вразумительною для всѣхъ \*\*\*).

Право, говорить Роттекъ, вытекаетъ изъ свободы. Человъческая свобода двоякая: внутренняя и внъшняя. Первая состоить не въ самоопредъленіи на основаніи нравственнаго закона, какъ думалъ Канть, а въ возможности выбора между нравственными побужденіями и безправственными, между добромъ и зломъ. Существо, которое не могло бы опредъляться иначе, какъ по нравственному закону, дъйствовало бы не свободно, а по необходимости. Нравственный законъ составляеть ограничение свободы. Онъ данъ разумно-свободному существу именно для того, чтобы оно добровольно согласовало свою свободу съ въчнымъ порядкомъ вселенной. Но возможность этого внутренняго выбора остается для человъка непостижимою тайною. Внутренняя свобода не можетъ быть доказана; въ нее можно только върить, какъ въ необходимое условіе нравственнаго существованія \*\*\*).

Совершенно иное дъло свобода внъшняя, то есть, возможность безпрепятственно дъйствовать во внъшнемъ міръ. Это — начало опытное, доступное всъмъ. Въ человъкъ есть стремленіе къ возможно большему ея расширенію, ибо въ ней онъ находить свое счастіе. Но на пути своемъ онъ встръчаетъ различныя преграды, какъ со стороны внъшней природы, такъ и со стороны другихъ людей. Первыя устраняются силою, по мъръ возможности. Въ этой области равно-

<sup>\*)</sup> См. Исторію Политическихъ Ученій, ч. ІІІ, стр. 397 сл

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, Allg. Einl., § 30.

<sup>\*\*\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., Allg. Einl. § 3.

въсіе возстановляется естественными законами. Для устраненія же препятствій со стороны людей, естественные законы недостаточны. Стремленія челов'вка безграничны, а между темъ у него неть, какъ у другихъ животныхъ, инстинкта, воздерживающаго его отъ уничтоженія себ'в подобныхъ. Напротивъ, будучи одаренъ разумомъ, онъ изощряеть свои силы и изобратаеть всв возможныя средства, чтобы одольть ихъ въ борьбъ. Туть всеобщее взаимное истребленіе можеть быть предотвращено только высшимъ закономъ, закономъ разума. Какъ разумное существо, человъкъ, признавая свободу въ себъ, долженъ признать ее и въ другихъ. А такъ какъ внёшняя свобода одного лица часто противоръчить свободъ другаго, то необходимъ общій законъ, ограничивающій объ и опредъляющій условія совмъстнаго ихъ существованія. Этоть законъ и есть право \*).

Такимъ образомъ, право — начало чисто формальное; оно состоитъ въ устраненіи противоръчія. Содержанія дъйствій оно не опредъляєть, а установляєть только равную для всъхъ формальную свободу. Поэтому, свобода и равенство не выводятся изъ права; они составляють самую его сущность. Правомърно то, что согласно съ возможно большею свободою всъхъ; неправомърно то, что противоръчить этому началу. Основное начало права заключается въ томъ, что каждый можеть дълать все, что ему угодно, лишь бы этимъ не нарушалась свобода другихъ. Отсюда ясно, что существо права заключается въ дозволеніи. Оно ничего не предписываеть, не налагаетъ никакихъ обязанностей, а запрещаетъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 4.

только мѣшать дозволенному. Юридическая обязанность (Schuldigkeit) составляеть только послъдствіе дозволенія и имфеть характеръ чисто отрицательный \*). Этими чертами право существенно отличается отъ правственности. Главные отличительные ихъ признаки следующіе: 1) правомерность поступка совершенно не касается нравственныхъ его свойствъ; она означаетъ только, что другой не мнъ въ этомъ мъшать. 2) Право дозволяеть, нравственность предписываеть или запрещаеть; первое выражаеть возможность, вторая необходимость. Если иногда, въ приложеніи къ тому и другому, употребляются обратныя формулы, то это можно приписать лишь неточности выраженій. 3) Юридическіе законы въ существъ своемъ отрицательные; нравственные, напротивъ, въ существъ своемъ всегда положительные, ибо они требують прежде всего добраго намъренія. 4) Право обращается главнымъ образомъ къ лицу, облеченному правомъ, а къ другимъ настолько, насколько они могуть касаться перваго; нравственность, напротивъ, обращается къ тому лицу, на которое налагается обязанность. 5) Право имъетъ въ виду только внъшнее дъйствіе, нравственность преимущественно внутреннее настроеніе. 6) Вследствіе этого, правственность вся покоится на внутреннемъ убъжденіи дъйствующаго; обязанности каждаго опредъляются его совъстью. Праву, напротивъ, нътъ дъла до совъсти; оно тре буеть, чтобы никто не вторгался въ чужую свобо ду, каково бы ни было его внутреннее убъжденіе Поэтому, 7) право сопровождается принужденіемъ,

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., §§ 5, 6.

тогда какъ нравственная обязанность никогда не можеть быть вынуждена. Этотъ признакъ считается иногда самымъ главнымъ, но, въ сущности, принужденіе составляетъ только необходимое внѣшнее послѣдствіе права, а не выражаетъ внутренняго его существа; послѣднее заключается въ совмѣстномъ существованіи внѣшней свободы разумныхъ лицъ\*).

Такимъ образомъ, законъ внешней свободы совершенно независимъ отъ свободы внутренней. Для - того, чтобы приписать человъку правоспособность, нътъ нужды признавать его нравственнымъ существомъ; достаточно признать его существомъ разумнымъ, то есть, способнымъ сознавать законы разума и слъдовать имъ \*\*). А такъ какъ предписаніе практическаго разума состоить именно въ нравственномъ законъ, то ясно, что юридическій законъ нельзя считать выражениемъ практического разума. Право есть сознаваемая разумомъ теоретическая истина, также какъ математика; оно опредъляеть единственный разумный способъ совмъстнаго существованія свободныхъ лицъ. Для того, чтобы эта истина сдълалась обязательною для человъка, необходимы еще и другія условія. Отчасти она получаеть обязательную силу оть нравственнаго закона, который предписываеть соблюдение правомърнаго порядка. Но такъ какъ исполнение нравственнаго закона зависить исключительно оть совъсти каждаго, то подобная гарантія всегда недостаточна. Она имъеть силу только для добрыхъ, да и для тъхъ единственно подъ условіемъ взаимности. Для злыхъ же, насколько они разумны, требуется нъчто дру-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, All. Einl. § 11.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 6, стр. 27.

гое: собственный интересъ побуждаеть ихъ установить между собою такой порядокъ, въ силу котораго юридическій законъ прилагался бы принудительно, въ видахъ всеобщаго охраненія свободы. Черезъ это право получаеть внѣшній авторитеть и становится положительнымъ. Но это искусственное учрежденіе не слѣдуеть смѣшивать съ правомъ въ собственномъ смыслѣ. Послѣднее остается чисто разумнымъ началомъ, независимымъ отъ какого бы то ни было внѣшняго авторитета \*).

Этими выводами опредъляется отношение чисто раціональнаго права къ положительному. Раціональное право одно для всъхъ; въ немъ заключается все, что согласно съ общею свободою, а изънего исключается все, что ей противоръчить \*\*). Если бы всв люди были разумны и справедливы, этихъ началъ было бы достаточно для разрѣшенія всѣхъ возможныхъ столкновеній. Но судья, избранный для ръшенія спора, можеть заблуждаться или быть пристрастнымъ. Отсюда необходимость болфе точныхъ определеній, которыя дають правила для отдельныхъ случаевъ. Кромф того, человфческія соглашенія и законныя власти могуть установлять такого рода ствененія свободы, которыя не полагаются раціональнымъ правомъ, и эти постановленія им'єють силу, если они правомърны по формъ и не противоръчать раціональному праву по своему содержанію \*\*\*). Наконецъ, неръдко издаются и такіе законы, которые прямо противорфчать требованіямъ чистаго

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunft., Allg. Einl. § 13.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 20.

<sup>\*\*\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., Allg. Einl. § 18; § 21, crp. 71.

права. Но подобныя постановленія не имѣють обязательной силы, ибо они, по существу своему, выражають не право, а неправду. Никакое положительное или историческое право не можеть уничтожить даннаго мнѣ природою права. Я всегда имѣю право протестовать и требовать возстановленія правомѣрнаго состоянія\*). Раціональное право составляеть, слѣдовательно, высшее мѣрило всякаго положительнаго права. Послѣднее имѣеть силу единственно настолько, насколько оно согласуется съ первымъ; иначе оно остается простымъ фактомъ\*\*).

Таковы основныя положенія Роттека. Не трудно видъть ихъ недостаточность. Съ одной стороны, право слишкомъ безусловно отделяется отъ нравственности. Какъ признаетъ и самъ Роттекъ, весь юридическій законъ зиждется на признаніи другаго лица разумнымъ существомъ; но почему же область внъшней свободы разумнаго существа должна оставаться неприкосновенною? Если только для устраненія противоръчія между моею внъшнею свободою и чужою, то это противоръчіе можеть быть уничтожено и другими способами: удаленіемъ одного изъ двухъ или подчиненіемъ одного другому. Но право не допускаеть такого решенія, именно потому, что это не согласно съ уваженіемъ, которое должно быть оказано лицу, а этого уваженія лице требуеть не потому только, что оно есть существо разумное, то есть, способное разсуждать, а потому, что оно есть существо разумно-нравственное, носящее въ себъ сознаніе высшихъ началъ и способное свободно опре-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 19; § 21, стр. 71.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 22.

дъляться на основаніи этихъ началь. Вслѣдствіе этого, оно не можеть быть низведено на степень простаго средства, но всегда должно быть признано само себѣ цѣлью. Нравственное достоинство лица, присущее природѣ человѣка, дѣлаеть его прирожденнымъ субъектомъ права. Внутренняя свобода составляеть, слѣдовательно, необходимое условіе для признанія свободы внѣшней, хотя послѣдняя образуеть самостоятельную область, имѣющую свои особенные законы. Отрѣзывая совершенно право оть нравственности, Роттекъ уничтожаеть связь права съ цѣльнымъ существомъ человѣка и, съ тѣмъ вмѣстѣ, лишаеть его того основанія, на которомъ оно зиждется.

Последствиемъ этого взгляда является то, что право получаеть чисто теоретическій характеръ. Роттекъ утверждаеть, что практическій разумь не идеть далье нравственности. Право же пріобрѣтаеть обязательную силу, съ одной стороны, отъ нравственнаго начала, съ другой стороны, отъ личнаго интереса. Но и то и другое слишкомъ недостаточно. Первое зависить оть внутренняго, свободнаго убъжденія каждаго; второе же не имъетъ никакого отношенія къ праву и можеть даже вести къ совершенному его отрицанію. Въ дійствительности, право потому только и есть право, что оно является практическимъ требованіемъ; отъ этого оно и сопровождается принужденіемъ, что было бы немыслимо, еслибы оно было только теоретическою системою. Право, также нравственность, составляеть, следовательно, проявленіе практическаго разума, хотя эти двіз области противоположны другь другу. Нравственно свободное лице, съ одной стороны, развиваетъ міръ

внутренней своей свободы, а съ другой стороны, требуетъ для внъшней своей свободы признанія другихъ.

Самъ Роттекъ до такой степени считаетъ право практическимъ требованіемъ, что оно всемъ несправедливо притесняемымъ даеть неотъемлемо право всегда требовать отмѣны несправедливыхъ законовъ, въ случат нужды даже силою. Если я не всегда могу силою провести свое прирожденное право, говорить онъ, то препятствіе происходить отнюдь не оть недъйствительности права, а отъ другихъ постороннихъ обстоятельствъ, которыя временно мешаютъ его осуществленію \*). Отсюда то безусловное преимущество, которое онъ даетъ раціональному праву передъ положительнымъ: последнее получаетъ силу только отъ перваго. Ясно, что эти положенія противоръчать чисто теоретическому характеру права. Съ другой стороны, они противоръчать и самому его существу, ибо раціональному праву придается безусловное практическое значеніе, котораго оно имъть не можеть. Самъ Роттекъ въ другомъ мъстъ говорить, что осуществление истиннаго права составляеть только цель, къ которой стремятся все положительныя законодательства, но которая никогда не достигается вполнъ. Въ дъйствительности же, по его собственному признанію, нътъ апелляціи отъ положительнаго права къ раціональному, ибо, какъ бы я ни быль внутренно убъждень въ своей правоты я не въ правъ ставить личное свое мнъніе выше общественнаго приговора; напротивъ, я по совъсти обязанъ подчиняться даже несправедливому закону

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., Allg. Einl. § 21, crp. 71-72.



или рѣшенію \*). Дѣло въ томъ, что право, не смотря на свой обязательный характеръ, не можетъ имѣтъ притязанія на безусловное значеніе въ жизни. Личное начало подчиняется общественному; послѣднее, возводя къ высшему единству различныя стороны человѣческаго естества, имѣетъ въ практической области рѣшающій голосъ. Отсюда перевѣсъ положительнаго права, выражающаго общественное сознаніе, надъ раціональнымъ правомъ, въ которомъ выражается только сознаніе личное. Лице можетъ предъявлять свои требованія, но оно должно оказывать повиновеніе положительному закону.

Итакъ, мы замѣчаемъ у Роттека двоякую односторонность: онъ слишкомъ рѣзко отдѣляетъ право отъ нравственности, черезъ что первое лишается внутренней своей основы, а съ другой стороны, онъ приписываетъ праву слишкомъ безусловное значеніе, вслѣдствіе чего личное начало становится краеугольнымъ камнемъ всего общественнаго зданія.

Послѣдній недостатокъ ведетъ къ тому, что у него частное право полагается въ основаніе государственнаго. Все право дѣлится у него на четыре разряда: 1) частное право, опредѣляющее отношенія отдѣльныхъ лицъ между собою; 2) общественное право, опредѣляющее отношенія частныхъ обществъ къ ихъ членамъ и занимающее середину между частнымъ правомъ и государственнымъ; 3) государственное право и, наконецъ, 4) международное. Эти четыре разряда онъ сводитъ однако къ двумъ главнымъ рубрикамъ: къ частному праву и государственному; первое опредѣляєтъ отношенія внѣшней свободы от-

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., Allg. Einl. § 12, crp. 44.



дѣльныхъ лицъ, второе — отношенія государства, какъ цѣлаго, къ своимъ членамъ\*). Частное право предшествуетъ государственному; оно вытекаетъ изъ естественнаго права и ввѣряется государству единственно для защиты. Государство, возникая изъ договора, само зиждется на частномъ правъ и составляетъ собственно только отрасль послѣдняго. Поэтому, оно призвано служить ему, а никакъ не господствовать надъ нимъ. Частныя права лицъ составляютъ неприкосновенное ихъ достояніе, которое не можетъ быть у нихъ отнято безъ ихъ согласія. Слѣдовательно, говоритъ Роттекъ, они могутъ быть отмѣнены только въ силу общаго закона, на который облеченное правомъ лице дало свое согласіе или, по крайней мѣрѣ, должено было дать его по разуму \*\*).

Эта послѣдняя оговорка весьма знаменательна. Она, въ сущности, уничтожаетъ всѣ предыдущія положенія, ибо этимъ признается, что частное право можетъ быть отмѣнено и безъ согласія лица, лишь бы это требовалось высшимъ закономъ разума, то есть, общественнымъ началомъ. Публичное право, съ своей стороны, выражая общественную волю, всегда можетъ быть отмѣнено рѣшеніемъ общественной власти; однако, прибавляетъ Роттекъ, не иначе, какъ во имя общественной цѣли и въ предѣлахъ общественнаго договора, ибо только на это простираются права, дарованныя власти \*\*\*).

Мы возвратимся ниже къ ученію объ общественномъ договоръ, на которомъ строится государство. Что касается до частнаго права, которое государ-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., Allg. Einl. § 25.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 27, стр. 103—105.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 27, стр. 105.

ство, по этой теоріи, призвано только охранять, то Роттекъ разділяєть его на два вида: на абсолютное и гипотетическое, или, что тоже самое, на прирожденное и пріобрітенное. Первое имість силу само по себі, второе подъ условіємъ извістнаго дійствія, расширяющаго внішнюю свободу лица \*).

Абсолютное право человъка простирается на соб. ственное его лице и на его дъйствія. Оно заключаеть въ себъ право на собственное тело, на всякія выраженія физической и духовной жизни, которыми не нарушаются чужія права, на присвоеніе никому не принадлежащихъ вещей, на добровольный отказъ оть своихъ правъ, наконецъ, право сопротивляться насилію \*\*). Такъ называемое право на безопасность содержится уже въ этихъ правахъ, ибо всякій обязанъ ихъ уважать. Но такъ какъ эта обязанность отрицательная, то положительнаго обезпеченія права я не могу требовать отъ другаго. Во имя взаимности, я могу только предложить ему вступить въ гражданское состояніе въ видахъ безпристрастнаго разрѣшенія столкновеній, и если онъ мнѣ въ этомъ отказываеть, онъ поступаеть со мною несправедливо, и я въ праве его къ этому принудить \*\*\*).

Всѣ эти прирожденныя права могутъ быть уничтожены не иначе, какъ преступленіемъ; ограничены же они могутъ быть какъ преступленіемъ, такъ и неполноправіемъ, происходящимъ отъ возраста, отъ состоянія умственныхъ способностей и т. п., наконецъ, добровольнымъ отказомъ отъ своихъ правъ. Но всѣ эти стѣсненія имъютъ силу только для са-

<sup>\*)</sup> Tamb me, § 25; I Hptth., 1 Abschn. § 2.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, I Hptth., 1 Abschn. § 3.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, I Hptth., 1 Abschn. § 5.

мого лица, а никакъ не простираются на его потомство. Если личное рабство можетъ быть въ некоторыхъ случаяхъ оправдано, то потомственное всегда составляеть нарушение права \*). Поэтому, справедливо провозглашенное французскимъ Учредительнымъ Собраніемъ правило, что всё люди рождаются свободными и равными другъ другу. Но несправедливо, что они остаются таковыми, ибо они могуть въ большей или меньшей степени терять свою свободу, черезъ неполноправіе, преступленіе или добровольный отказъ отъ своего права, и если они сохраняють формальное равенство, то матеріальное равенство быстро исчезаеть. Неравенство въ пріобрѣтеніи имуществъ естественно ведеть къ раздѣленію людей на богатыхъ и бъдныхъ, на заимодавцевъ и должниковъ, на господъ и слугъ. Къ этому присоединяется неравенство, происходящее отъ общественныхъ установленій, изъ которыхъ образуются различія между правителями и подданными, знатными и незнатными, привилегированными и непривилегированными. Последняго рода неравенство, неравенство политическое, имфеть однако характеръ, существенно отличный оть перваго. Матеріальное неравенство непременно должно признаваться положительнымъ закономъ, ибо оно вытекаеть изъ естественнаго права, съ которымъ положительное должно сообразоваться. Политическое же неравенство можеть быть введено лишь во имя общаго блага и всегда можеть быть отмънено въ силу того же начала; следовательно, оно правомерно лишь настоль-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, §§ 7—9.

ко, насколько можно разумнымъ образомъ предполагать согласіе всёхъ участниковъ\*).

Ясно, что эти начала значительно измѣняють ученіе о прирожденныхъ правахъ человѣка. Когда Роттекъ утверждаетъ, что прирожденныя права передаются государству только для охраненія, а потому всякое ихъ ственение составляеть нарушение права, но при этомъ оговаривается: «насколько изъ общественнаго договора не можеть быть выведень отказъ оть этихъ правъ» \*\*), то подобная оговорка, при всей своей неопредъленности и неосновательности, совершенно измѣняетъ существо дѣла, ибо ею уничтожается абсолютный характерь прирожденныхъ правъ. Въ развитіи своей теоріи Роттекъ постоянно колеблется между требованіями личности и требованіями общества, будучи не въ состояніи ихъ примирить. Въ основание полагается личное право, но затъмъ являются разныя непоследовательныя и неопределенныя ограниченія, вызванныя общественнымъ началомъ.

Что касается до гипотетическаго права, то оно вытекаеть изъ факта, связывающаго извъстный предметь съ кореннымъ правомъ лица, то есть, съ его свободою. Вслъдствіе этого, посягательство на предметь становится посягательствомъ на свободу лица. Эта область заключаеть въ себъ собственность, договоръ и принудительное право, возникающее изъ правонарушенія \*\*\*).

Основанія собственности, говорить Роттекъ, слъдуеть искать не въ воображаемомъ договоръ, кото-

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., I Hptth., 1 Abschn. § 10.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 3, стр. 131.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, 2 Abschn. § 12.

рый, еслибы даже и существоваль, то не могь бы быть обязателенъ для постороннихъ лицъ и для новыхъ поколеній, а въ праве человека присвоивать себъ вещи, никому не принадлежащія. Такое присвоение правомърно, ибо этимъ не нарушается ничье право; посягательство же на присвоенную вещь составляеть нарушение права. Но занятие или присвоеніе можеть породить только временную связь: вещь - моя, пока она находится въ моемъ владеніи. Собственность же имжеть основаниемъ трудъ: какъ скоро въ вещь положена часть моего труда, такъ она прочно связывается съ моимъ лицемъ\*). Признавая полное право собственника распоряжаться своимъ имуществомъ по усмотрънію, истреблять его и передавать, кому хочеть, Роттекъ ограничиваеть однако это право жизнью лица: наследственность онъ считаеть установленіемъ положительнаго, а не естественнаго права \*\*). Это ограничение нельзя признать правильнымъ: воля лица, выраженная при жизни, должна быть уважаема и послъ его смерти, если она не нарушаеть чужаго права и не противоръчить общественнымъ требованіямъ. Точно также нельзя согласиться съ Роттекомъ, когда онъ всякія частныя повинности, лежащія на земль, объявляеть несовивстными съ правомъ собственности \*\*\*). Если возможны другаго рода ограниченія и діленія собственности, то почему же не эти? Туть является вопросъ о цълесообразности, а не о правъ. Непріязнь къ феодальнымъ учрежденіямъ побудила Роттека отнести къ естественному праву то, что со-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., I Hptth., 2 Abschn. § 15.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 16.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 21—26.

ставляеть только постановление положительнаго закона.

Обязательную силу договоровъ Роттекъ точно также выводить изъ кореннаго начала права. Область свободы каждаго лица замкнута для другихъ, но добровольно каждый можеть открыть въ нее доступъ другому, и какъ скоро это совершилось, какъ скоро дано и принято объщаніе, такъ измѣненіе води является уже нарушеніемъ чужаго права. Я обязанъ исполнить объщаніе, потому что, давши его, я связалъ извъстное свое дъйствіе съ свободою другаго \*). Это основание совершенно върно; но оно выводить уже право за предълы чисто отрицательнаго отно. шенія лицъ: обязываясь къ извістному дійствію я не только допускаю другаго въ область своей свободы, но даю ему право на извъстное положительное требованіе, которое я долженъ исполнить. Туть является уже положительная связь лицъ, порождаемая самою свободою, или самоопредъленіемъ.

Наконецъ, нарушеніе права вызываетъ принужденіе, охраняющее правомърный порядокъ. Кто выступилъ изъ предъловъ своего права, тотъ находится внъ права, а потому подлежитъ принужденію, и притомъ въ той самой мъръ, въ какой онъ нарушилъ право. Степени принужденія могутъ быть, впрочемъ, различны. Невольное нарушеніе права устраняется сопротивленіемъ, а въ случать нужды и вознагражденіемъ убытковъ; сознательное, но добросовъстное нарушеніе порождаетъ споръ; наконецъ, недобросовъстное посягательство на чужое право вызываетъ возмездіе, возстановляющее нарушенное

<sup>\*)</sup> Тамъ же, §§ 27, 28.

равновъсіе. Туть отрицаніе должно простираться не только на внѣшнее дѣйствіе, но и на самую волю, породившую дѣйствіе. На этомъ основаніи Роттекъ относительно наказанія держится системы воздаянія. Предупрежденіе преступленій, устрашеніе и исправленіе преступниковъ, все это — второстепенныя точки зрѣнія, которыя могуть видоизмѣнять способы приложенія наказанія, но не касаются самой его сущности. Точно также онъ отвергаеть и выводъ наказанія изъ государственнаго порядка: наказаніе вытекаеть изъ естественнаго права; оно прилагается и къ частному быту, государство же даеть ему только высшую санкцію, устраняя произволь, неизбѣжно сопряженный съ частною местью \*).

Всв эти выведенныя Роттекомъ основанія частнаго права можно признать въ существъ своемъ совершенно върными. Индивидуалистическое начало здъсь вполнъ приложимо. Гораздо болъе шаткою является его теорія общественнаго союза. Подъ именемъ общества (Gesellschaft) онъ разумъеть сліяніе живыхъ воль въ одну совокупную волю, во имя совокупной цъли, вслъдствіе чего изъ нихъ составляется единое юридическое лице, живущее общею жизнью. Держась строго этого опредъленія, онъ исключаеть изъ понятія объ обществ'ь, съ одной стороны, вст тъ союзы, въ которыхъ цъль - личная или субъективная, напримъръ церковь, основанную на религіозномъ чувствъ, съ другой стороны, тъ союзы, въ которыхъ совокупная воля составляется не сліяніемъ свободныхъ воль, а подчинениемъ однихъ другимъ. Поэтому, онъ отъ обществъ отличаетъ корпораціи,

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., I Hauptth., 2 Abschn., 4 Kap. §§ 50-55.

которыя также представляють собою юридическія лица, но могуть быть основаны и на иныхъ началахъ. Общество, по его теоріи, немыслимо иначе, какъ между свободными и равными лицами, участвующими въ совокупномъ рѣшеніи\*).

Не трудно замътить, что это раздъление - чисто искусственное; оно придумано для того, чтобы начало свободы сдвлать неотъемлемою принадлежностью общественнаго устройства. Роттекъ не показаль ни основаній своего определенія, ни существеннаго отличія того, что онъ называеть обществомъ, отъ корпораціи. И здісь и тамъ соединенныя особи образують единое юридическое лице; устройство же союза составляеть, въ сущности, дъло второстепенное, которое можеть дать матеріаль развъ только для подраздъленія. Вліяніе Руссо на это воззрвніе очевидно. Вм'єсть съ французскимъ философомъ, Роттекъ отличаеть общую волю, выражающую совокупное решеніе, оть воли всехъ, выражающей только частныя мивнія членовъ. Первая простирается единственно на то, что требуется общественною цълью, и на средства, сообразныя съ этою цълью. Поэтому, несправедливое ръшение никогда не можеть быть выражениемъ общей воли. Всякое нарушение правъ членовъ выходить изъ предьловъ общественнаго договора. Отъ Руссо Роттекъ отличается тъмъ, что онъ не требуеть полной передачи личныхъ правъ общественному союзу, а признаетъ за членами общества не только права, неотъемлемо принадлежащія имъ въ силу общественнаго договора, но и личныя права, независимыя отъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, 3 Abschn. §§ 57-59.

союза. Съ другой стороны, онъ не ограничиваетъ совокупной воли изданіемъ однихъ общихъ законовъ въ предълахъ общественнаго договора; онъ допускаеть и решенія по частнымь деламь. Наконець, изъ числа лицъ, участвующихъ въ решеніи, онъ исключаеть какъ неполноправныхъ, такъ и лично заинтересованныхъ въ дълъ, первыхъ по недостаточному знанію діль, вторыхъ вслідствіе преобладанія въ нихъ личнаго интереса надъ общимъ\*). За этими исключеніями, говорить Роттекъ, совокупная воля общества выражается въ большинствъ голосовъ. Это прямо вытекаеть изъ того, что голоса всъхъ членовъ равны, следовательно, преобладающимъ мненіемъ должно считаться то, которое имъетъ за себя большинство, а преобладающее мнание и есть выраженіе общей воли. Инаго средства придти къ рѣшенію нъть. Единогласіе требуется только для составленія общества; оно представляеть собою рѣшеніе еще не соединенной толпы; но какъ скоро лица образовали одно цѣлое, имѣющее одну волю, такъ выраженіемъ этой воли необходимо становится преобладающее мивніе. Этимъ не уничтожается свобода меньшинства, ибо 1) къ большинству можетъ принадлежать всякій; а 2) такъ какъ решеніе большинствомъ голосовъ составляетъ необходимое условіе общественнаго союза, то, вступая въ союзъ, каждый тымь самымь добровольно подчинился этому закону \*\*). Поэтому и государственное устройство, какъ позднъйшее учрежденіе, является произведеніемъ закона, установляемаго большинствомъ, а не договора, для котораго требуется единогласіе. На

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., I Hptth., 3 Abschn. § 60,

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 61.

договоръ зиждется только образование общества посредствомъ добровольнаго соединения лицъ\*).

Роттекъ идетъ еще дале въ своихъ отступленіяхъ оть теоріи Руссо. Онъ допускаеть даже перенесеніе общественной власти на искусственный органъ, облеченный самостоятельнымъ правомъ. Общество, говорить онъ, можеть наложить на себя такое самоограниченіе, какъ необходимое средство для общественной цели, въ виду недостатковъ естественнаго органа, то есть, большинства голосовъ, или же изъ опасенія внутреннихъ раздоровъ и даже распаденія общества. Мало того; иногда общество подчиняется искусственному органу даже безъ формальнаго перенесенія власти, просто въ силу фактическаго признанія. При этомъ Роттекъ дівлаеть оговорку, что перенесеніе власти всегда должно быть сообразно съ первоначальнымъ общественнымъ договоромъ; фактическое состояніе можеть временно устранить, но оно никогда не уничтожаеть идеальнаго права \*\*). Очевидно, однако, что съ созданіемъ искусственнаго органа уничтожается различіе между обществомъ и корпорацією; слідовательно, тіз основанія, на которыхъ Роттекъ строилъ свою теорію, имъ же самимъ отвергаются въ ихъ последствіяхъ.

Роттекъ не показываетъ приложенія своихъ началь къ тімъ мелкимъ союзамъ, которые стоятъ посередині между отдівльными лицами и государствомъ. Онъ считаетъ излишнимъ говорить о нихъ, котя здівсь онъ всего боліве затруднился бы провести свое искусственное раздівленіе между обществомъ и корпорацією. Исключеніе онъ дівлаетъ



<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 62.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 63.

только для семейства, которое, по своей важности, требуеть особаго разсмотрѣнія; но туть-то именно принятыя имъ начала общественнаго устройства оказываются всего менѣе приложимыми.

Прежде всего, семейство зиждется не на одномъ правѣ; сюда присоединяются, съ одной стороны, простыя договорныя отношенія, съ другой стороны, нравственныя требованія, а наконець, и чисто естественныя опредѣленія, которыя дають своеобразный характеръ всему союзу \*). Мало того; Роттекъ прямо признаетъ, что здѣсь, въ противоположность другимъ юридическимъ сферамъ, нравственный законъ предписываеть, а право даетъ только юридическое основаніе вытекающимъ изъ него требованіямъ \*\*).

Это обнаруживается въ самомъ коренномъ установленіи, на которомъ зиждется семейство, — въ бракѣ. Нравственность требуеть облагороженія чисто животной связи. Это совершается посредствомъ половое влеченіе въ постоянное единеніе душъ. Затѣмъ рождается нравственная обязанность дать человѣческое воспитаніе дѣтямъ. Отсюда требованіе исключительности и неразрывности брака, требованіе, которое можеть впрочемъ видоизмѣняться вслѣдствіе разныхъ обстоятельствъ. Далѣе, хотя бракъ основывается на свободномъ договорѣ, однако равенства между членами въ немъ нѣтъ. Сама природа дала мужчинѣ превосходство, признаніе котораго, требуется нравственнымъ закономъ и освящается

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernuftr., I Hptth., 4 Abschn. § 64.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 66.

правомъ. Жена не исключается изъ участія въ ръшеніи, но голосъ мужа имъеть перевъсъ\*).

Въ противоположность браку, отношенія родителей къ дътямъ основаны не на договоръ, а на чисто естественномъ началъ. Дъти являются произведениемъ родителей и связаны съ ними, какъ часть ихъ естества. Поэтому Роттекъ отвергаетъ теоріи, которыя стараются вывести этоть союзь изъ предполагаемаго договора. Онъ прямо признаетъ, что между родителями и детьми неть общества въ точномъ смысле слова. Но онъ считаетъ возможнымъ распространить на эти отношенія понятіе о собственности, съ тъми только ограниченіями, которыя требуются положеніемъ ребенка, какъ эръющаго лица. Изъ этого личновещнаго права онъ выводить власть родителей, которая прекращается однако съ совершеннольтіемъ дътей; туть она превращается уже въ чисто договорное отношеніе. Роттекъ признаеть, что голое право собственности даеть мало утъщенія дътямъ; но любовь и нравственныя обязанности родителей, говорить онъ, дають этой связи совершенно иной характеръ \*\*). Ясно, однако, что понятіе о собственности туть совершенно непримънимо. Роттекъ принужденъ быль къ нему прибъгнуть, потому что, исходя отъ частнаго права и полнаго разъединенія лицъ, онъ не могь вывести иныхъ отношеній, кромѣ основанныхъ на собственности и договоръ.

По той же причинь онъ старается подвести подъ понятіе о лично-вещномъ правь и третье входящее въ составъ семейнаго союза отношеніе, именно, отношеніе господъ и слугъ. Здысь основаніе уже чисто



<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., I Hptth., 4 Abschu. §§ 67-70,

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 71 75.

договорное; но вмѣстѣ съ тѣмъ, къ общественному началу присоединяется постоянное полчиненіе, которое, но мнѣнію Роттека, можетъ быть объяснено единственно лично-вещнымъ правомъ, то есть, аналогіею съ собственностью \*).

Такимъ образомъ, семейство составляется изъ трехъ отношеній, которыя приводятся къ единству главою семейства, соединяющимъ въ себѣ власть супружескую, родительскую и домашнюю. Черезъ него семейство становится единымъ лицемъ \*\*). Едва ли нужно объяснять, что тутъ объ общественныхъ началахъ, принятыхъ Роттекомъ, нътъ уже ръчи.

Разложение семейныхъ отношений ведеть къ образованію государства. Съ разростаніемъ рода, въ теченіе н'якотораго времени сохраняется еще родственная связь. Въ силу договора, вмъсто дъйствительнаго отца установляется фиктивный отецъ, который считается главою рода. Но съ ослабленіемъ родственнаго чувства, исчезаеть тоть элементь, который смягчаеть суровость власти, и тогда рождается потребность въ ограничении этой власти семейнымъ совътомъ, или же развивается чистый деспотизмъ. Тяжесть деспотизма, въ свою очередь, ведеть къ потребности замънить семейныя отношенія гражданскими, въ которыя каждое лице вступаеть уже въ силу свободнаго договора. Черезъ это, частное право переходить въ публичное, семейство въ государство.

Роттекъ признаеть, что государство, также какъ и семейство, заключаеть въ себъ не одно право.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 76.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 77.

Кромъ государственнаго права, въ составъ политической науки входить и политика, то есть, ученіе о практическихъ средствахъ къ достиженію государственной цъли. Но право составляеть здъсь основное начало; оно даеть законъ и указываеть цъль. Политика ему подчиняется, исполняя только то, что предписывается правомъ. Само же государственное право зиждется на естественномъ частномъ правъ, а послъднее, въ свою очередь, вытекаеть изъ чисто раціональнаго права. Такимъ образомъ, все государственное право держится правомъ, истекающимъ изъ разума, и изъ котораго оно черпаеть свою силу\*).

Это ученіе, замычаеть Роттекъ, нерыдко клеймится названіемъ революціоннаго, потому что оно требуеть отм'вны существующихъ учрежденій во имя раціональныхъ началъ. Но разумные послъдователи этой теоріи не отвергають историческаго права, пока оно не противоръчить естественному. Во имя политической необходимости, они допускають и благоразумное вниманіе къ существующимъ условіямъ жизни и даже временный отказъ отъ требованій, сопряженныхъ съ сдишкомъ большими жертвами. Но они всегда признають существование этихъ требований и право общества осуществлять ихъ, какъ скоро оно находить это возможнымъ. Противоположная имъ реакціонная школа, напротивъ, высшимъ представителемъ которой является Галлеръ, стоя за неподвижное сохранение установленнаго порядка, въ сущности, отвергаеть всякое раціональное право; да и самое историческое право приверженцы этого направленія постоянно толкують въ пользу привиле-

<sup>\*),</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Allg. Staatsl., Einleit., §§ 1, 17,

гированныхъ сословій, всегда готовые отдать права низшихъ классовъ на жертву власти. Между тъми и другими стоять защитники постепенных реформь, каковы Ансильонъ и Пёлицъ. Лучшіе изъ нихъ въ основаніи держатся началь революціонной школы, но они стараются придать своимъ требованіямъ болъе мягкое выражение и считаютъ возможнымъ только медленное ихъ осуществленіе. Такое колеблющееся положение не можеть быть признано правильнымъ, твмъ болве что оно служить лишь предлогомъ для безконечной отсрочки всякихъ преобразованій. Если извъстное учреждение признано несогласнымъ съ требованіями права, отчего не отмінить его тотчась? Къ чему промедленіе, когда самое это сознаніе служить уже признакомъ того, что оно отжило свой въкъ? И кто, наконецъ, опредълить мъру промедленія? Привилегированныя лица всегда считають преобразованія недостаточно созр'явшими. Такимъ образомъ, система постепенныхъ реформъ не представляеть твердой почвы для государственной жизни\*).

Слѣдуя этимъ началамъ, Роттекъ въ основаніе политическаго союза полагаетъ чисто раціональный договоръ. Вопросъ о происхожденіи государства, говорить онъ, не историческій, а философскій. Дѣло не въ томъ, какъ возникли существующія государства, а въ томъ, каково ихъ юридическое основаніе? во имя чего они могутъ повелѣвать подданнымъ? Физическая сила можетъ породить только фактическое, а не юридическое состояніе; патріархальныя же и частныя отношенія, для того чтобы превратиться въ политическій союзъ, нуждаются въ новомъ

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Allg. Staatsl., Einl. § 18.

юридическомъ началъ, измъняющемъ ихъ сущность. Такимъ началомъ можеть быть только договоръ; ибо положительныя обязанности могуть быть наложены на лице единственно въ силу добровольнаго его согласія. А такъ какъ государство представляеть собою соединение воль, то для правомърнаго его существованія требуется общественный договоръ всѣхъ со всеми. Роттекъ утверждаеть, что такой договоръ — не простой вымысель, а факть. Если онъ не заключается явно, то онъ выражается молчаливымъ согласіемъ, посредствомъ требованія и исполненія юридическихъ обязанностей \*). Ясно, однако, что для оправданія теоріи договора этого недостаточно, ибо требованіе и исполненіе юридических обязанностей существують и тамъ, гдв Роттекъ признаеть чисто фактическое состояніе. Молчаливымъ можно все объяснить. Самъ Роттекъ говорить далве, что грамота, на основаніи которой учреждено государство, не лежить передъ нами; содержание ея можеть быть почерпнуто единственно изъ разума \*\*). Следовательно, когда онъ отвергаеть вымышленные и подразумъваемые договоры, какъ несовиъстные съ правомъ разума, онъ темъ самымъ уничтожаетъ основанія собственной своей политической теоріи.

Туже непослъдовательность мы находимъ и въ ученіи о государственной цъли. Роттекъ выводить ее изъ чисто раціональнаго содержанія государственнаго договора, то есть, изъ того, что необходимо и одинаково должно быть предметомъ желанія всъхъ въ немъ участвующихъ. Необходимость можеть быть двоякая: естественная и юридическая. По

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Metapolitik, § 2,

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 4, стр. 56.

естественному закону, каждый необходимо стремится къ счастію. Но каждый понимаеть счастіе по-своему: слѣдовательно, предметомъ общаго стремленія могуть быть только общія условія счастія, именно, внъшняя свобода и безопасность. Юридически же необходимо исполнение юридического закона. Насколько эти цёли могуть быть осуществлены совокупными усиліями всёхъ, посредствомъ принудительныхъ обязанностей, настолько онв становятся целью государства. Внъ этихъ предъловъ, государственный договоръ не имветь силы. Поэтому, изъ въдомства государства изъемлется все, что составляеть исключительно предметь частныхъ стремленій, а также и то, что не подлежить принужденію. Цівлью государства не могуть быть ни нравственныя требованія, ни счастіе отдільных липь. Государство не въ состояніи осуществить всеобщее счастіе; поэтому, неопредъленное начало общественнаго блага должно быть совершенно устранено. Государству не подлежать и тв идеальныя цели, которыя некоторые ему приписывають, какъ-то, воспитаніе человічества, осуществление человъчности и т. д.; ибо 1) нътъ никакого сомнънія, что огромное большинство гражданъ вовсе не стремится къ этимъ целямъ, и никто не имееть права ихъ къ тому принудить; 2) эти цъли подлежать такому безконечно-разнообразному толкованію, что осуществленіе ихъ открываеть просторъ самому широкому произволу, а потому крайне опасно для общества; наконецъ, 3) ихъ достижение въ большей или меньшей степени составляеть задачу генія, а не государственной власти, геній же не требуеть для себя ничего, кром'в свободы действій. Сообразно съ этими началами, говорить Роттекъ, первая и

главная цель государства заключается въ установленіи права, а затемъ, въ охраненіи свободы отъ угрожающихъ ей внешнихъ опасностей. Къ этимъ двумъ цълямъ, къ праву и безопасности въ широкомъ смыслъ, можетъ быть приведено все, что требуется отъ государства, даже попеченіе о промышленности и благосостояніи, о народномъ просвъщеніи и наукт, о нравственности и религіи. Роттекъ признается однако, что считать все это только средствомъ для права и безопасности было бы слишкомъ натянутымъ толкованіемъ. Но, говорить онъ, ничто не мышаеть намъ включить всь эти интересы въ государственную цель, насколько они отвечають вышеозначеннымъ требованіямъ. Всъ жизненныя цъли человъка, физическія, умственныя и нравственныя, которыя могуть быть лучше, полнъе и върнъе достигнуты совокупными усиліями всъхъ, нежели личною дъятельностью каждаго, содержатся въ государственной цъли, и надобно предполагать, что каждый разумный человькъ дасть на это свое согласіе, но только подъ условіемъ, чтобы всв равно пользовались этими благами, чтобы приносимыя для нихъ жертвы не были слишкомъ тяжелы, и чтобы во всякомъ случат отъ этого не страдали право и безопасность\*). Ясно, что эта последняя уступка уничтожаеть весь предыдущій выводъ. Сперва Роттекъ пытается утвердить государственную цель на чисто юридическомъ началъ, увъряя даже, что все остальное выходить изъ предвловъ государственнаго договора, но затемъ онъ допускаетъ распространеніе этой ціли на всю совокупность человіз-

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Metapol. §§ 4-6.

ческихъ интересовъ, при совершенно неопредъленныхъ ограниченіяхъ. Все, что исключалось въ началъ, вводится снова въ концъ.

Согласно съ своимъ ученіемъ объ обществъ, Роттекъ выводитъ и государственную власть непосредственно изъ общественнаго договора: она образуется сліяніемъ воль, которое и составляеть содержаніе договора \*). Но онъ различаеть три формы власти, сообразно съ тремя способами выраженія воли. Истинная воля общества, какъ цълаго, есть идеальная воля; въ сущности, это ничто иное, какъ извъстное юридическое отношеніе, которое, по этому самому, не имъетъ самобытнаго существованія \*\*). Для того, чтобы эта воля проявилась въ дъйствительности, необходимъ извъстный органъ или олицетвореніе. Этоть органь можеть быть двоякій: естественный и искусственный. Естественнымъ органомъ является большинство полноправныхъ гражданъ; какъ скоро общество составилось, такъ решение большинства становится обязательнымъ для всехъ. По психологическому закону, этоть органъ всегда стремится къ общему благу, ибо никто самъ себъ зла не жедаеть, а общія постановленія равно распространяются на всъхъ. Однако, большинство можетъ и уклониться отъ правомърнаго пути. Не легко опредълить самый составъ собранія, отділивши полноправныхъ оть неполноправныхъ. Въ немъ могутъ преобладать неспособность, незнаніе, личные интересы, внутреннія распри. Все это дівлаеть необходимым учрежденіе искусственнаго органа, который установляется ръшеніемъ большинства. Но искусственный органъ,

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 18.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 25, 30.

въ свою очередь, еще скорве можеть уклониться оть требованій права: въ немъ еще болье можеть господствовать личный интересъ. Поэтому, полная передача верховной власти искусственному органу противорѣчить государственной цѣли, слѣдовательно, и общественному договору. Такое устройство можеть быть признано только фактическимъ \*). Изъ всего этого Роттекъ заключаетъ, что полнота верховной власти въ государствъ принадлежить единственно идеальной воль; въ дъйствительности же она не можеть быть присвоена никакому органу исключительно, ни естественному, ни искусственному, но оба должны раздълять ее между собою. Только идеальная власть едина по своему существу; олицетворенная же власть не можеть быть единою безъ установленія деспотизма. Такимъ образомъ, совокупная воля представляется здесь взаимнодействиемъ двухъ ограничивающихъ другъ друга властей, которыя остаются самостоятельными, хотя оть нихъ требуется единство дъйствія во имя общей цъли \*\*).

Границы этихъ властей опредъляются самымъ ихъ характеромъ. Естественный органъ ограничивается государственнымъ договоромъ: все, что выходить изъ предъловъ этого договора, то есть, все неправомърное и безнравственное, исключается изъ въдомства государственной власти. Но въ этихъ границахъ ръшеніе большинства должно считаться выраженіемъ дъйствительной воли общества. Совсъмъ другое имъетъ мъсто относительно искусственнаго органа. Здъсь требуется, чтобы ръшеніе его было согласно не только съ возможною, но и съ дъйствительною

<sup>\*)</sup> Тамъ же, II, §§ 21—23.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 24—26.

волею общества, котораго онъ служить выраженіемъ. Туть недостаточно одной теоретической границы; нужно ограниченіе практическое. Здісь должно считаться неправомізрнымь все, что искусственный органь предпринимаеть противь явнаго или могущаго быть дознаннымь направленія естественнаго органа, за исключеніемъ развіз тізкъ случаевь, гдіз можно доказать неспособность или нравственную испорченность послідняго. Равнымъ образомъ, должно считаться неправомізрнымь все, что искусственный органь предпринимаеть, чтобы затруднить или подавить выраженіе мнізнія большинства, или чтобы задержать политическое развитіе народа \*).

Эти правила имъють, впрочемъ, различное приложеніе въ двухъ разныхъ сферахъ, въ которыхъ дъйствуеть искусственный органъ. Есть область, гдъ естественный органь, по самымь своимь свойствамь, не можеть дъйствовать правильно; это - исполнение. Поэтому, оно всецьло предоставляется искусственному органу, который замъняеть собою естественный. Здесь границею власти можеть быть только наука, то есть, мижніе знающихъ и безпристрастныхъ людей. Искусственный органъ обязанъ прислушиваться къ выражающемуся въ нихъ общественному мивнію, содъйствуя въ тоже время развитію политической зрѣлости самого общества. Въ другой области, напротивъ, именно, въ законодательствъ, естественный органъ пифетъ полную возможность действовать; здёсь искусственному органу принадлежить только право контроля или запрета на ръшенія, уклоняющіяся отъ истинной ціли государства. Въ обоихъ

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Metapol. §§ 32-33.

случаяхъ, слѣдовательно, высшимъ мѣриломъ правомѣрности рѣшенія служить дѣйствительная воля общества или возможно вѣрное ея выраженіе. Поэтому, можно считать начало полнѣйшей свободы общественной воли за истинный палладіумъ публичнаго права \*).

Роттекъ соглашается, впрочемъ, что могуть быть случаи, когда народъ дъйствительно неспособенъ къ самоуправленію, вслъдствіе чего онъ долженъ считаться малолетнимъ и состоять подъ опекою. Но правомърная опека не можетъ быть установлена одностороннею волею опекуна; для этого требуется высшая власть, стоящая надъ опекуномъ и опекаемымъ. А такъ какъ надъ государствомъ нътъ подобной власти, то здёсь опекунскія отношенія могуть быть только фактическими. Но съ стороны, чисто фактическія отношенія не могуть считаться правомърными и входить въ составъ государственнаго права; поэтому, остается признать, государство, какъ юридическое установленіе, возникаеть единственно съ того времени, когда народъ становится совершеннольтнимъ, и когда въ немъ является истинная совокупная воля въ юридическомъ значеніи \*\*).

Этотъ послъдній выводь обличаетъ несостоятельность всей этой теоріи. Можно видъть въ конституціонной монархіи идеальный образъ правленія, въ которомъ сочетаются требованія свободы и порядка; но нътъ логической возможности считать ее единственнымъ правомърнымъ государственнымъ устройствомъ. Какъ скоро допускается перенесеніе власти



<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Metapol. §§ 33-34.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 34.

на искусственный органь, такъ размъръ этого перенесенія становится уже вопросомъ не права, а политики. Если жизненная необходимость заставдяеть взять неэрълое общество подъ опеку, то оно вслъдствіе этого не перестаеть быть государствомъ и управляться юридическими отношеніями. Самъ Роттекъ, объявляя неправомфрнымъ все, что искусственный органъ дълаеть въ противность общественной воль, исключаеть случаи, когда общество является неспособнымъ или безнравственнымъ; но кто судья этихъ случаевъ? Сослаться на мифніе разумныхъ людей нъть возможности, ибо какъ опредълить, кто разумень и кто неразумень? Кому принадлежить это право? Разумные люди — не юридическое установленіе; поэтому, ихъ голось не можеть иміть юридического значенія. Стараясь установить на почто, что составляеть вопросъ политики. въ права Роттекъ долженъ былъ запутаться въ неразръшимыя противоръчія.

Точно также тщетны его усилія опредълить границы власти и повиновенія. Мы видъли, что Роттекъ полагаетъ частное право въ основаніе государственнаго. Предшествующія государству права лицъ должны оставаться неприкосновенными. Въ частномъ правъ государственная власть находить свою границу \*). Но съ другой стороны, оказывается, что въ силу государственнаго договора, соединяющіяся лица отрекаются отъ многихъ своихъ правъ, а другія права подвергаются ограниченіямъ и видоизмѣненіямъ. Еще болье значительныя уклоненія вводятся положительнымъ закономъ. Роттекъ полагаетъ предълъ

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Metapol. § 35, crp. 127.

льйствію посльдняго, допуская лишь такого рода измѣненія, на которыя сами лица должны разумнымъ образомъ дать свое согласіе. Поэтому требуется, вопервыхъ, чтобы могла быть доказана, убъдительно для здравомыслящихъ людей, действительная необходимость ограниченія права, а также и то, что проистекающая изъ него польза превосходить налагаемую имъ жертву; во-вторыхъ, всякое стесненіе частнаго права должно установляться на основаніи начала равенства, то есть, въ силу общаго закона, одинаково простирающагося на всъхъ, а въ сдучаъ, если оно спеціально падаеть на отдільных влиць, не иначе, какъ съ соотвътствующимъ вознагражденіемъ \*). Но туть опять спрашивается: кто же будеть распознавать этихъ здравомыслящихъ людей, которые являются здесь судьями? Въ конце концовъ. Роттекъ признаеть, что всякое ограничение права которое требуется государственною целью, темъ самымъ оправдывается \*\*), -- начало, очевидно, дающее просторъ самому широкому произволу. На этомъ основаніи, Роттекъ предоставляеть отдільнымъ лицамъ право преслъдовать лишь тв цъли и употреблять лишь тв средства, которыя не вредять государству \*\*\*). Въ силу того же начала, за правительствомъ признается право запрещать всв частныя общества и товарищества, которыя оно считаеть вредными \*\*\*\*). Ясно, что всякая опредъленная граница права тутъ исчезаеть.

Такая же непоследовательность является и въ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 37, стр. 130

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 51.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 37, стр. 132.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 39, стр. 139.

определении политическихъ правъ. Роттекъ, съ одной стороны, признаеть неприкосновенными права гражданъ, вытекающія изъ общественнаго договора, какъто: право требовать, чтобы государственная власть соблюдала договоръ и не уклонялась отъ государственной цъли, право участвовать въ выраженіи совокупной воли, наконецъ, право на равное со всъми участіе въ выгодахъ и тягостяхъ общества. Но съ другой стороны, суждение о томъ, что именно требуется государственною целью, опять-таки предоставляется власти. Участіе же въ общихъ ръшеніяхъ обусловливается доказательствомъ способности, а право требовать установленія естественнаго органа, то есть, представительства, становится въ зависимость отъ степени образованія Что касается до равенства, то оно, по толкованію Роттека, заключается не въ томъ, чтобы всѣ лица безъ различія были равны по закону и передъ судомъ, а въ томъ, чтобы неравенство правъ вводилось лицть на разумныхъ основаніяхъ, на которыя всъ граждане безъ различія моми бы дать свое согласіе. Поэтому допускается всякое неравенство, которое установляется во имя общественнаго блага. Сюда Роттекъ причисляетъ не только разныя освобожденія отъ воинской повинности, но и привилегіи дворянства и духовенства, цеховое устройство, торговыя монополіи, различія въ страдательномъ и діятельномъ правъ гражданства и т. д. \*\*).

Очевидно, что при такой неопредъленности права нътъ возможности установить границы повиновенія. Роттекъ признаеть, что повиновеніе должно быть

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 41.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 42.

безусловное; однако, оно не должно быть слѣпымъ, ибо черезъ это лице превращается въ вещь. Всякій гражданинъ, получающій приказаніе, имъетъ право изслъдовать: 1) оть кого оно исходить? 2) насколько оно дъйствительно? 3) каково его содержаніе? Но, относительно перваго вопроса, у отдельнаго лица отрицается право подвергать сомненію правомерность власти. Какъ скоро фактическая власть признана, по крайней мфрф безмолвно, большинствомъ народа или иностранными державами, такъ ей должно быть оказано повиновеніе, а всякій, кто ей противится, правомърно подвергается наказанію. Обществу же, какъ целому, говорить Роттекъ, несомненно принадлежить право изследовать юридическое основаніе власти; но приложение этого права возможно только тамъ, гдъ общество имъетъ законный органъ своей воли; иначе остается только фактическое выраженіе мнънія большинства посредствомъ подчиненія или сопротивленія, причемъ въ высшей степени опасны и даже достойны наказанія преждевременныя попытки отдельныхъ лицъ отказывать фактической власти въ повиновеніи \*).

Что касается до втораго вопроса, то онъ относится собственно къ формѣ: приказаніе, изданное въ незаконной формѣ, недѣйствительно. Наконецъ, относительно третьяго вопроса, Роттекъ прямо отвергаетъ ученіе, по которому всякій обязанъ не повиноваться, если ему предписывается что-либо противное нравственному долгу, и имѣетъ право не повиноваться, если предписаніе противорѣчитъ его очевидному праву. Онъ допускаетъ, что приказаніе,

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Metapol. § 27.

противоръчащее безусловной нравственной обязанности, не имъетъ силы, ибо . оно выходить изъ предъловъ общественнаго договора, который не можеть заключать въ себъ ничего неразумнаго. Но есть правственныя обязанности, которыя перестають быть такими, какъ скоро онъ приходять въ столкновеніе съ общественнымъ благомъ; здъсь неповиновеніе само было бы нарушеніемъ обязанностей гражданъ въ отношеніи къ государству. Есть и такія обязанности, которыя зависять исключительно отъ личной совъсти. На послъднія государство не можеть смотрѣть, какъ на ограниченія своей власти; напротивъ, оно въ правѣ требовать, чтобы общественныя нужды не встръчали противодъйствія подъ предлогомъ произвольно понимаемыхъ нравственныхъ обязанностей. Тъже соображенія придагаются и къ приказаніямъ, требующимъ отъ гражданъ нарушенія права. Въ силу общественнаго договора, граждане отказываются отъ многихъ правъ, какъ скоро эти права приходять въ столкновение съ общественною пользою; следовательно, право перестаеть быть правомъ въ ту минуту, когда государственная власть объявляеть его вреднымъ для общества, а потому гражданинъ, который становится орудіемъ подобнаго ръшенія, не является нарушителемъ права. Неповиновение онъ въ правъ оказать лишь въ томъ случать, когда ему предписывается нарушеніе такихъ правъ, отъ которыхъ граждане не моми отказаться. Притомъ, это относится единственно къ чужимъ правамъ. Въ случат же нарушенія собственно ему принадлежащаго права со стороны власти гражданинъ всегда обязанъ повиноваться, ибо отдъльное лице не можеть присвоить себъ права ста-

вить свое мивніе выше мивнія другихъ и оказывать сопротивление тому, что одобряется другими. Даже въ случат личныхъ нарушеній права со стороны правителя, каждый обязанъ покоряться, ибо, въ силу общественнаго договора, лице отказалось отъ самоуправства и обязалось терпъть даже всякую неправду, которая могла бы пасть на него, какъ последствіе неизбежныхъ несовершенствъ ственнаго устройства. Только въ самыхъ крайнихъ случаяхъ можно считать извинительной самозащиту или воззваніе къ обществу. Правда, въ силу того же общественнаго договора, общество, въ замень отказа от самоуправства, обязалось помогать обиженнымъ; но и это оно можетъ пълать лишь тамъ, гдв у него есть законный органъ. Тамъ же, гдв такого органа нъть, остается фактическій одновременный протесть со стороны граждань, что, однако, по психологическимъ причинамъ, можетъ имъть мъсто только въ отчаянныхъ случаяхъ и всегда въ высшей степени опасно для начинателей\*).

Итакъ, въ результатъ оказывается, что право подчиняется требованіямъ общаго блага, судьею которыхъ можетъ быть только государственная власть. Стараясь утвердить государство чисто на почвъ права, Роттекъ въ приложеніи своихъ началъ принужденъ постоянно отъ нихъ отступать. Чтобы оправдать эти отступленія, онъ старается вывести ихъ изъ предполагаемаго общественнаго договора: разбираются права, отъ которыхъ участники договора должны были отказаться, и тъ, отъ которыхъ они не могли отказаться. Но, въ сущности, всъ эти

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Metapol, § 28.

толкованія вымышленнаго договора совершенно произвольны. Твердой точки опоры туть нізть, и въ конців концовь, все предоставляется верховному різшенію правительства.

Несмотря на это, Роттекъ, переходя къ практической политикъ, утверждаетъ, что право должно имъть здъсь безусловно повелъвающій голосъ; благоразуміе же предъявляеть свои сов'яты единственно для осуществленія юридической идеи, или, по крайней мъръ, въ предълахъ, начертанныхъ правомъ \*). На этомъ основаніи онъ отвергаеть, какъ неправом'єрные, не только тв образы правленія, въ которыхъ, вмъсто общей воли, явнымъ образомъ господствуетъ частная, чему примъръ представляеть деспотія, но и тв, которые, несмотря на явное признаніе государственной идеи, въ дъйствительности не дають никакой гарантіи противъ господства частной воли наль общею. Сюда онъ относить всё тё политическія формы, въ которыхъ вся верховная власть въ совокупности сосредоточена въ одномъ лицъ, физическомъ или нравственномъ. Правомфрно, по его мнънію, только свободное правленіе, республика въ истинномъ смыслѣ слова. Между тѣмъ, онъ туть же признаеть, что многіе народы, именно, страстные, безхарактерные, преданные роскоши, по самымъ своимъ свойствамъ не переносятъ свободы. Они для собственной пользы нуждаются въ строгомъ правительствъ. У другихъ, по крайней мъръ при извъстныхъ обстоятельствахъ, бываеть необходима дикта. тура. Наконецъ, есть и такіе, которые не хотять свободы и ея не заслуживають \*\*). Спрашивается:

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Prakt. Staatslehre, § 56.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 57.

что же дълать, когда правомърное устройство невозможно, а единственное возможное неправомърно?

Исходя оть этихъ началъ, Роттекъ видить осуществленіе государственной идеи только въ смішанныхъ формахъ. Всв чистые образы правленія, по его митнію, противортнать требованіямъ права. Монархія имфеть многія выгоды, которыя заставляють народы прибъгать къ ней не только въ первобытныя времена, но и въ позднъйшія эпохи развитія. Она обезпечиваеть единство и силу власти; она связываеть интересы правителя, въ особенности наследственнаго, съ интересами народа; наконецъ, возвышая надъ всеми одно лице, она не уничтожаеть равенства въ обществъ. Но для того, чтобы монархія соотв'єтствовала своему назначенію, необходимо соблюдение двухъ правилъ: 1) лице государя должно быть священно, неприкосновенно и безотвътственно; въ этомъ состоить монархическое начало, которое отличаеть монарха оть простаго сановника. 2) Власть его должна быть ограничена основными законами и неприкосновенными правами подданныхъ \*). Что касается до чистой аристократіи, то она можетъ имъть различное устройство. Если она заключается только въ свободномъ выборъ лучшихъ людей, то это ничто иное, какъ очищенная демократія. Но обыкновенно аристократія или сама себя восполняеть или, еще чаще, основана на наслѣдственныхъ привилегіяхъ. Подобное правленіе, независимо оть другихъ недостатковъ, является наглою насмѣшкою надъ общими правами человъка и гражданина. Оно установляеть наследственное неравенство между

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Prakt. Staatsl. § 62.



людьми, обрекаеть массу на унижение и уничтожаеть раціональное право во имя историческаго. Поэтому, чистая аристократія должна быть безусловно отвергнута \*). Наконецъ, чистая демократія, по идеѣ, составляеть первобытную форму вольнаго государ. ства. Юридически, она непременно когда-нибудь существовала и всегда продолжаетъ существовать въ той мере, въ какой власть доказаннымъ образомъ не перенесена на другія лица. Но сколь неопровержимо въчное ея право, столь же очевидна политическая необходимость ея ограниченія. Чистая демократія ведеть къ полнъйшему деспотизму. Непосредственная демократія невозможна въ скольконибудь обширномъ государствъ и опасна даже и въ маломъ; представительная же демократія всегда является крайне шаткою, если выборнымъ людямъ не предоставляется извъстная доля самостоятельности, то есть, если къ демократическому началу не примъщиваются монархические и аристократические элементы. Гдв этого неть, тамъ она порождаеть анархію и кончается тираннією \*\*).

Такимъ образомъ, заключаетъ Роттекъ, всѣ чистыя формы должны быть признаны неправомърными, ибо въ государствъ неправомърно все, что противоръчить его цъли. Смъшанные же образы правленія, по существу своему, сообразны съ правомъ, но могутъ быть болѣе или менъе хороши, смотря по обстоятельствамъ. Разсмотръніе этихъ условій составляеть дъло политики. Вообще, можно сказать, что смъшанное правленіе съ преобладаніемъ демократіи пригодно для небольшаго народа съ просты-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 63.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 64.

ми нравами и невысокимъ развитіемъ; преобладаніе монархіи умъстно въ болье общирномъ и богатомъ государствъ, при болье сложныхъ жизненныхъ отношеніяхъ; преобладаніе же аристократіи не умъстио нигдъ \*).

Всякое смѣшанное правленіе основано на ограниченіи одной власти другою, то есть, на раздівленіи властей. Разділеніе можеть быть различное: по отраслямъ и по субъектамъ власти. Монтескъё пустиль въ ходъ теорію разділенія властей на законодательную, исполнительную и судебную; но это ученіе, говорить Роттекъ, нуждается въ некоторыхъ исправленіяхъ. Д'вятельность власти въ приложеніи къ отдъльнымъ случаямъ заключаеть въ себъ не одно исполненіе закона, но и самостоятельное рѣшеніе тамъ, гдв законъ не существуєть или недостаточенъ. Поэтому, лучше назвать эту отрасль не исполнительною властью, а правительственною, или административною. Затемъ, судебная власть — вовсе не власть. Она представляеть не болье, какъ сужденіе безпристрастныхъ людей о вопросахъ права. Вообще, государственную власть нельзя считать органомъ права; напротивъ, она служить праву, которое опредъляется человъческимъ разумомъ и наукою. Дъло власти — выслушивать эти сужденія и прилагать ихъ. Поэтому, о судебной власти не можеть быть речи. Съ этими ограниченіями, теорія Монтескьё остается върною: государственная власть раздёляется на две главныхъ отрасли, на законодательную и правительственную \*\*). Но затымъ возникаеть вопросъ: должна ли каждая изъ этихъ вла-

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Prakt. Staatsl. § 64.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ ::: 07-68.

стей принадлежать отдъльному органу или оба вмъстъ должны распредъляться между различными органами?

Первый способъ, повидимому, самый простой, но противъ него можно сдълать существенныя возраженія. Установленіемъ совершенно независимыхъ другъ отъ друга властей уничтожается единство государственной жизни. Такъ какъ законодательная власть, по своему положенію, выше исполнительной, то не встръчая задержекъ въ своей области, она непремънно будеть стремиться подчинить себъ последнюю или превратить ее въ простое орудіе. Исполнительная власть, съ своей стороны, принужденная исполнять законъ, въ составленіи котораго она не участвовала, будеть ему противодъйствовать и всегда окажется ненадежною. Отсюда безконечныя распри между властями, распри, которыя неизбъжно должны привести къ побъдъ одной изъ сторонъ, то есть, къ деспотизму \*).

Необходимо, слѣдовательно, дать различнымъ органамъ власти участіе въ каждой изъ ея отраслей. Но если всѣ эти органы остаются независимыми отъ народа, то раздѣленіе не достигаетъ цѣли. Такое правленіе, смѣшанное изъ монархическихъ и аристократическихъ элементовъ, не соотвѣтствуетъ требованіямъ права и не обезпечиваетъ свободы. Выше было доказано, что истинно правомѣрное государство существуетъ только тамъ, гдѣ народъ не переноситъ всей полноты власти на независимыхъ отъ него лицъ: рядомъ съ искусственнымъ органомъ всегда долженъ сохраняться естественный. Поэтому,

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., Prakt. Staatsl. § 71.



существенное раздъление властей состоить въ различіи власти перенесенной и удержанной народомъ. Первая предоставляется правительству, вторая ' остается за народомъ или его представителями\*). Оба органа должны участвовать, какъ въ законодательствъ, такъ и въ управленіи, но въ неравной степени. Представительству преимущественно принадлежить законодательство, правительству управленіе. Законъ, какъ общая норма, важнъе приложенія къ отдъльнымъ случаямъ; онъ требуеть болъе зрълаго и всесторонняго обсужденія; равно распространяясь на всёхъ, онъ связанъ съ интересами каждаго. Поэтому, здесь всего уместнее решеніе представительнаго собранія. Однако на собраніе не всегда можно полагаться. Законъ не всегда одинаково касается всъхъ; опредъляя отдъльные предметы, онъ часто возбуждаеть борьбу интересовъ и страстей. Иногда въ самомъ народъ можетъ господствовать увлеченіе или превратное направленіе воли. Вслѣдствіе всего этого, законодательная власть собранія нуждается въ сдержкъ. Эту сдержку она находитъ въ правительствъ, которому предоставляется санкція закона, или право запрета. Ему же, совокупно съ собраніемъ, присвоивается иниціатива законовъ, а наконецъ, въ чрезвычайныхъ случаяхъ, право издавать временныя постановленія въ отсутствіи собранія, съ тімъ, чтобы эти постановленія впослідствіи представлялись на утверждение представителей. Съ другой стороны, управленіе, требуя единства, силы и быстроты, должно быть предоставлено правительству. Однако, есть случаи, которые, по своей важно-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, §§ 66--71.

сти, требують предварительнаго согласія народныхъ представителей. Сюда относятся, прежде всего, взиманіе податей и отправленіе воинской повинности. Кром'в того, представительное собраніе должно всегда им'вть возможность сл'вдить за д'вйствіями правительства и обсуждать ихъ, дабы предупредить всякое отклоненіе отъ требованій общаго блага. Но зд'всь оно можеть д'вйствовать только косвенно, путемъ представленій, жалобъ и, наконецъ, обвиненій \*).

Эти начала приложимы ко всякому смешанному правленію. Основанная на нихъ демократія въ существенных в чертах сходится съ благоустроенною аристократіею или монархіею. Но политишее ихъ осуществленіе представляеть конституціонная монархія. Здівсь правительство иміветь боліве самостоятельности, нежели въ демократіи, а съ другой стороны, оно менъе разъединено съ народомъ и менъе нуждается въ сложной внутренней организаціи и въ гарантіяхъ противъ собственныхъ членовъ, нежели аристократическое собраніе \*\*). Конституціонный монархъ есть глава государства, однако не въ томъ смыслъ, что ему нераздъльно принадлежитъ совокупность верховной власти, съ нъкоторыми лишь ограниченіями. Эта теорія, весьма распространенная въ Германіи, основана на недоразумѣніи, ибо если власть ограничена, то она разделена. Монарху принадлежить только совокупность перенесенной власти, въ противоположность той части, которая удержана народомъ \*\*\*). Несправедливо и принятое нъкоторыми французскими публицистами

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Prakt. Staatsl. § 74.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 76.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, § 80.

отлъление монархической власти отъ правительственной. Король не возвышается надъ отдельными властями, безъ всякаго участія въ ихъ действіяхъ; черезъ это онъ превратился бы въ призракъ. Ему принадлежить самостоятельная область, именно, управленіе; министры же являются только его слугами и представителями \*). Но такъ какъ монархъ, по самому своему характеру, безответствень, то въ ви-• лахъ политики требуется, чтобы онъ дъйствовалъ не иначе, какъ черезъ этихъ представителей, которые и несуть ответственность за все свои действія, въ качествъ пособниковъ и исполнителей. Отвътственность ихъ простирается не только на всякое нарушение права, но и на общее направление политики. Въ этомъ отношеніи, конечно, последствіемъ осужденія можеть быть только отставка; въ первомъ же случав министры подлежать наказанію. Обвиненіе принадлежить народнымъ представителямъ; но послъдніе, будучи обвинителями, не могуть быть вмъстъ и судьями. Невозможно предоставить судъ и обыкновеннымъ судебнымъ мъстамъ, ибо черезъ это они сдълались бы политическою властью. Поэтому, необходимо учреждение особаго высшаго судилища, которое представляло бы собою судъ присяжныхъ въ самомъ лучшемъ его значеніи \*\*).

Что касается до представительнаго собранія, то оно должно быть вірнымъ изображеніемъ общества. Оно представляеть собою не отдільныя права сословій, какъ феодальные чины, а совокупную волю народа. Поэтому, оно должно составляться путемъ свободнаго выбора. Всякое вліяніе правительства на

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Prakt. Staatsl. § 70.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 81, 82.

избирателей есть нарушеніе представительнаго начала. Но такъ какъ народъ не составляеть сплошной массы, а заключаеть въ себъ различные интересы, по состояніямъ и містностямъ, то всів эти интересы должны быть представлены въ собраніи. Представительство одного большинства было бы невърнымъ изображениемъ общества. Однако, не всъ интересы имъють право на представительство, а единственно тв, которые обладають самостоятельнымъ значеніемъ и не противоръчать государственной цъли. На этомъ основаніи, изъ числа избирателей исключаются всв неполноправные, какъ-то: женщины, дъти, несвободные и т. д.; они представляются взрослыми и свободными мужчинами. Исключаются и ть, которые, по недостатку имущества, не пользуются самостоятельностью. Не могуть имъть притязанія на представительство и слишкомъ мелкіе интересы, а наконецъ и такіе, которые или враждебны государственной цъли или основаны на правахъ, дарованныхъ государствомъ, ибо въ последнемъ случае они опять же не имфють самостоятельности. Поэтому не должны быть представляемы ни чиновники, ни сосостоящіе на военной службь, ни привилегированныя сословія, какъ таковыя. Всв они могуть им'єть голосъ только въ качествъ гражданъ. Истинное же различіе интересовь опредъляется занятіемъ, размъромъ имущества и, наконецъ, мъстностью. По занятіямъ граждане разділяются главнымъ образомъ на земледъльцевъ и промышленниковъ, что сводится къ различію городовъ и сель. Политическія соображенія могуть вести и къ отдівльному представительству школы и церкви, хотя, собственно говоря, ученые и священнослужители должны входить въ

составъ остальныхъ гражданъ. По размфру имущества, достаточно установить отдъльныя категоріи для крупныхъ владъльцевъ и мелкихъ; и тъ и другіе должны составлять особыя избирательныя коллегіи. Къ первымъ принадлежить и аристократія. Роттекъ признаетъ, что поземельные владъльцы вообще могуть имъть притязание на нъкоторое преимущество въ политическомъ отношеніи: они — главные акціонеры государства; они связаны съ нимъ самымъ прочнымъ образомъ; наконецъ, они несутъ на себъ большую часть его тягостей. Вслъдствіе этого онъ допускаеть, хотя въ рѣдкихъ случаяхъ, личное право голоса крупныхъ владъльцевъ, а тамъ, гдв этого требуеть историческое право, даже составленіе избирательныхъ коллегій крупныхъ владельцевъ исключительно изъ дворянъ. Нельзя не видъть въ этихъ уступкахъ весьма значительнаго отступленія оть принятой теоріи. Что касается до мъстностей, то здъсь требуется раздъление на равные по возможности избирательные округи, на основаніи двоякаго отношенія народонаселенія и податнаго капитала. Таковы правила, которыми долженъ руководствоваться избирательный законъ\*). Выборы должны быть прямые. Система двойныхъ выборовъ, по мнѣнію Роттека, изобрѣтена врагами истиннаго представительства. Она естественный органъ замѣняеть искусственнымъ и можеть быть допущена лишь тамъ, гдв масса народа стоитъ на очень низкой степени развитія \*\*).

Затемъ представляется вопросъ: должно ли народное представительство образовать одну палату

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Prakt. Staatsl. §§ 86-90; cp. § 54.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 91.

или двъ? Защитники двухъ палатъ обыкновенно требують аристократической верхней палаты съ самостоятельными правами, для задержки и контроля демократического представительства. Но такое учрежденіе, по митнію Роттека, совершенно искажаетъ истинный характеръ представительнаго устройства. Въ этой системъ народъ, въ противоположность правительству, долженъ составлять одно целое, а туть это естественное отношение замыняется искусственною организацією. Кром'в того, этимъ уничтожается равенство между гражданами; народъ ставится подъ опеку привилегированной касты. Наконецъ, въ политическомъ отношеніи, хотя отдільнымъ интересамъ слъдуетъ дать особое представительство, однако ни одинъ изъ нихъ не долженъ быть облеченъ правомъ абсолютнаго запрета на требованія остальныхъ. Аристократическій интересъ можеть имъть своихъ представителей въ общемъ собраніи, но онъ не долженъ делаться самостоятельною властью, могущею сопротивляться самымъ справедливымъ стремленіямъ, какъ правительства, такъ и народа. Верхняя палата можеть быть допущена лишь тамъ, гдъ народное представительство, по своему плохому составу или вследствіе низкаго уровня общества, не способно служить надлежащимъ противовъсомъ правительству, или же, наобороть, тамъ, гдъ монархическая власть слишкомъ ослаблена, а потому не можеть представить достаточной сдержки выборному собранію. Въ нормальномъ же положеніи следуеть держаться одной палаты. Недостатки слишкомъ поспъшнаго обсужденія дъль могуть быть устранены хорошимъ регламентомъ. Во всякомъ случав, тамъ, гдь установляется верхняя палата, она должна быть

Digitized by Google

составлена на основаніи какихъ-либо естественныхъ различій, какъ-то, возраста, числа избирателей, снособа и срока избранія, а никакъ не рожденія. Послѣднее всегда является нарушеніемъ человѣческихъ правъ и находить свою опору только въ идолопоклонствѣ передъ историческими учрежденіями \*).

Этогь взглядь на верхнюю палату характеризуеть конституціонное ученіе Роттека. Стаповясь на почву представительной монархіи, онь значительно смягчиль вытекающія изъ личнаго права требованія демократіи; этимъ требованіямъ данъ было противовъсъ въ липъ монарха. Но построеніе системы осталось у него чисто теоретическимъ. Противоположные политическіе элементы поставлены другь противъ друга, но не показаны способы ихъ соглашенія. Роттекъ не разъяснилъ парламентскаго правленія и не понять роли, которую призвана играть Верхняя палата въ конституціонномъ государствъ. Послъднему мѣшала воспитанная въ немъ демократическимъ духомъ нелюбовь къ аристократіи и вообще къ историческому праву. Исходною точкою были для него все-таки чисто отвлеченныя начала свободы и равенства, отъ которыхъ онъ решался отступать лишь въ виду очевидно вредныхъ последствій, проистекающихъ отъ безусловнаго приложенія ихъ къ государственной жизни. Изучение же конституціонной практики либеральныхъ государствъ, которое одно можеть дать твердыя основанія политикь, было ему чуждо. Въ Баденской палать, гдь онъ былъ однимъ изъ самыхъ видныхъ ораторовъ, онъ являлся бойцомъ за народное право; но онъ никогда

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 92.

не могъ быть министромъ конституціоннаго государства.

Что касается до гарантій представительнаго устройства, которыя состоять не въ постановленіяхь закона, а въ живыхъ силахъ, дъйствующихъ въ обществъ, то Роттекъ, признавая ихъ необходимость, ссылается въ этомъ отношеніи на написанную имъ вторую часть Государственного права конституціонной монархіи\*), начатаго баварскимъ публицистомъ Аретиномъ и оставшагося недоконченнымъ по случаю смерти автора. Мы должны сказать нъсколько словъ объ этомъ сочиненіи, которое содержить въ себъ первое изложеніе конституціоннаго права въ нъмецкой литературъ.

Аретинъ, также какъ Роттекъ, основываетъ государство на чисто юридическихъ началахъ: оно призвано водворить юридическій порядокъ, то есть, обезпечить всв прирожденныя права человъка \*\*). Онъ идетъ даже далье Роттека въ этомъ отношеніи, ибо онъ совершенно исключаетъ изъ государственной пъли попеченіе о народномъ благосостояніи \*\*\*). Также какъ Роттекъ, онъ раздъляетъ образы правленія на два разряда, смотря по тому, имъется ли въ виду общее благо или частное. Въ первомъ случав образуется народное, или юридическое государство (Volksstaat, Rechtsstaat), во второмъ случав является устройство, противоръчащее разуму. Первое исходитъ изъ того принципа, что власть первоначально принадлежитъ народу, а правительство существуетъ только

<sup>•)</sup> Staatsrecht der constitutionellen Monarchie, von Aretin. Первая часть вышла въ 1824 году, вторая, конченная Роттекомъ, въ 1828 г.

<sup>\*\*)</sup> Staatsr. der const. Monar., Einl. I, crp. 1.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, 2 Theil. VI, § 1.

для народа и черезъ народъ. Поэтому, оно не допускаеть неограниченной власти. Подобная власть можеть принадлежать только Богу, а не слабому человъку. Произволъ есть искушеніе, которому немногіе способны противостоять. Не только дурныя, но и хорошія стремленія человъка неръдко нуждаются въ ограничении, ибо неосторожное рвеніе можеть быть вреднъе злаго умысла. Правитель долженъ хотыть только того, что требуется вычною правдою, а правда не признаетъ правъ, которыя бы не были ограничены обязанностями, и не допускаеть безпредъльной власти, уничтожающей все, что можеть ей противостоять. Конституціонная монархія не имфеть этихъ недостатковъ. Въ сущности, она ничто иное, какъ демократія, приспособленная къ большему пространству и болъе продолжительному времени, нежели умъстно при чисто демократическомъ устройствъ. Это — республиканская монархія, допускающая свободное развитіе народа и обезпечивающая всѣ права и всѣ интересы\*). Конституціонная монархія разрѣшаеть великую задачу сочетанія силы власти съ свободою гражданъ \*\*).

Но развивая эти начала, признаваемыя всёми защитниками теоріи юридическаго государства, Аретинъ, въ противоположность Роттеку, возстаетъ противъ раздѣленія властей. Онъ приводитъ слова Сисмонди, который говорилъ, что раздѣльныя власти подобны лошадямъ, запряженнымъ въ коляску съ противоположныхъ сторонъ, не съ тѣмъ, чтобы двигатъ ее впередъ, а съ тѣмъ, чтобы разорвать ее на клочки. Одна законодательная власть представляетъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, I, Einl. стр. 1-9.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 1 Th., III, § 2.

волю безъ силы, и наобороть, одна исполнительная власть представляеть силу безъ воли. Судебная же власть, въ сущности, вовсе не власть, а сужденіе. Власть есть воля, соединенная съ силою. Въ государственной власти выражается общая воля, а такъ какъ общая воля одна, то и власть можетъ быть только одна. Система равновісія властей ничто иное, какъ призракъ. Если одна изъ нихъ сильнъе другихъ. то она скоро сдълается единственною; если же онъ равносильны, то между ними будеть безконечная война, ибо надъ ними нътъ высшей, сдерживающей власти. Но если власть, по существу своему, пе можеть быть раздълена, то она можеть быть ограничена. На этомъ основана конституціонная монархія. Совокупность верховной власти сосредоточивается здъсь въ монархъ, по она ограничивается другими интересами или элементами. Аретинъ признаеть существование въ каждомъ государствъ троякаго интереса: аристократическаго, представляемаго дворянствомъ и вообще духомъ преданія, демократическаго, представляемаго низшими классами и вообще духомъ прогресса, и, наконецъ, монархическаго, который долженъ господствовать надъ обоими, сдерживая ихъ другъ другомъ и умфряя кипящую между ними повсюду борьбу. Въ этомъ состоить существо конституціонной монархіи, главною представительницей которой является Англія\*).

Такимъ образомъ, въ этой системъ свобода обезпечивается не раздъленіемъ властей, а ихъ соединеніемъ и ограниченіемъ. Цъль государства, состоящая въ охраненіи свободы и права, говоритъ Аретинъ, достигается господствомъ закона, а для

<sup>\*)</sup> Staatsr. der constit. Mon., Einl., VII, crp. 86 -93.

этого, въ свою очередь, требуется установление неотразимой власти, охраняющей законъ и наказывающей всякое его нарушение. Для того, чтобы она могла дъйствовать правильно, эту власть следуеть вручить одному лицу, которое не имъло бы соперника, и котораго интересы совпадали бы съ интересами народа. По своему положенію, оно должно быть выше всякой ответственности; но эта безответственность не должна простираться на его слугъ; последніе подлежать наказанію въ случае содействія нарушенію законовъ. Затьмъ, для огражденія правосудія отъ произвола, необходима независимость судовъ. Наконецъ, установление законовъ не можеть быть исключительно деломъ монарха и его слугъ, ибо это ведеть къ деспотизму. Имъ нельзя предоставить и неограниченных средствъ распоряжаться властью. Въ обоихъ отношеніяхъ монархъ долженъ быть зависимъ отъ согласія народныхъ представителей. Самое же представительство не должно быть ни исключительно наслъдственное, ни исключительно выборное. Въ первомъ случав, монархъ легко бы могъ подчинить себъ собраніе, или, наобороть, онъ самъ бы ему подчинился, вслъдствіе чего монархія превратилась бы въ аристократію. Во второмъ случаъ, правительство постоянно имъло бы противъ себя замъчательнъйшихъ людей изъ народа и находилось бы съ ними съ борьбѣ, что также повело бы къ измѣненію конституціи. Только уравновѣшивая другь другомъ различные элементы общества, монархія можеть остаться средоточіемъ государственной жизни \*).

<sup>\*)</sup> Staatsr. der const. Mon., Einl., VII, crp. 107-113.

Такова нѣмецкая теорія единой, но ограниченной власти, которую Аретинъ противополагаеть ученію Монтескьё. Онъ ссылается при этомъ на то, что въ Англіи называется прерогативою короля, доказывая, что заключающіяся въ этой прерогативь права не подходять ни подъ понятіе о законодательствъ, ни подъ понятіе объ исполненіи, но могуть принадлежать монарху, только какъ главъ государства \*). Эта теорія имветь значеніе, какъ возраженіе противъ полнаго раздъленія государственной власти на отдъльныя отрасли; но сама она не выдерживаеть критики, ибо ограничение власти, очевидно, составляеть вмъсть и ея раздъленіе. Роттекъ справедливо отвергаеть этоть взглядь, хотя собственная его теорія разд'яленія власти на перенесенную и удержанную народомъ, въ свою очередь, оказывается несостоятельною, ибо она основана на вымыслъ.

Установивъ существенныя черты конституціонныхъ учрежденій, Аретинъ перебираетъ затѣмъ личныя права гражданъ, которыя должны быть обезпечены государствомъ, какъ-то: свободу лица, свободу и неприкосновенность собственности, равенство передъ закономъ, свободу мысли и совѣсти. Далѣе онъ разсматриваетъ различныя отрасли государственной дѣятельности, въ связи съ конституціоннымъ ученіемъ. Но застигнутый смертью, онъ не успѣлъ окопчить своего сочиненія. Издатели его книги обратились къ Роттеку, который завершилъ ее изложеніемъ системы политическихъ гарантій.

Эта часть, можеть быть, самая замъчательная не только въ политической теоріи Роттека, но и вообще

11

<sup>\*)</sup> Тамъ же, I Кар., V, §§ 1-7.

въ конституціонномъ ученіи Нъмцевъ. Относительно разработки конституціоннаго права, нѣмецкая литература двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ находилась подъ сильнымъ вліяніемъ французскаго либерализма. Роттекъ прямо говоритъ, что въ этой области Французы стоять впереди всехъ, Немцы следують за ними, а Англичане не представляють почти ничего \*). Но французскіе публицисты, обращая вниманіе преимущественно на отношенія властей и общія права народа, упускали изъ виду требованія м'єстной свободы, которыя слишкомъ мало цънились въ ихъ отечествъ. Въ этомъ отношеніи выработанная Роттекомъ система конституціонныхъ гарантій представляеть самостоятельный вкладъ въ политическую науку, хотя и здісь личные его взгляды, въ особенности непріязнь къ историческимъ формамъ, мѣшаютъ совершенно правильной оцѣнкъ предмета.

Въ основаніе своего изложенія Роттекъ полагаеть политическую аксіому, что правительство въ конституціонной монархіи должно быть сильнѣе всякой частной воли, но слабѣе общей воли. Поэтому, въ народѣ должны быть развиты всѣ тѣ силы, которыя способны дѣйствовать въ интересахъ цѣлаго. Такого рода силы могутъ принадлежать не отдѣльнымъ лицамъ, а единственно корпораціямъ. Отсюда политическое значеніе послѣднихъ. Разъединеніе же лицъ и отсутствіе всякой органической связи въ обществѣ предають его въ жертву деспотизму \*\*).

Изъ числа корпорацій, способныхъ поднять общественный духъ, Роттекъ исключаеть однако дво-

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr. II, Einl. § 18, crp. 44.

<sup>\*\*)</sup> Staatsr. der const. Mon., II, 2 Abth., I, § 1.

рянство. По психологическому закону, говорить онъ. люди движутся не столько чувствомъ долга, сколько, интересомъ, а интересъ дворянства состоитъ въ томъ, чтобы возвышаться надъ народомъ и увеличивать свои привилегіи. Всл'ядствіе этого, естественное его стремленіе заключается въ противодъйствіи народу Съ другой стороны, оно точно также становится въ оппозицію престолу, ибо оно само стремится къ участію въ верховной власти. Такимъ образомъ, оно можеть стоять между престоломъ и народомъ только въ ущербъ тому и другому. Объ этомъ свидътельствуеть вся исторія. Въ конституціонной монархіи высшій классъ можеть занять место, единственно какъ собраніе людей, отличающихся личнымъ достоинствомъ и общественнымъ положениемъ, при добровольномъ признаніи со стороны другихъ, а отнюдь не какъ сословіе, облеченное привилегіями \*).

Ссылаясь на исторію, Роттекъ не подкрѣпляетъ однако своего мнѣнія историческими примѣрами. Роль аристократіи въ развитіи конституціонныхъ учрежденій Англіи могла бы навести его на соображенія инаго рода. Онъ не разбираетъ и различныхъ формъ привилегированнаго сословія, изъ которыхъ однѣ болѣе, другія менѣе подходятъ къ требованіямъ конституціонной монархіи. Вообще, эти страницы отличаются односторонностью воззрѣній.

Съ такою же односторонностью Роттекъ исключаетъ и церковь изъ числа корпорацій, могущихъ имъть полезное вліяніе на политическій быть. Привилегированное ея положеніе, говорить онъ, тъмъ опаснъе, что она владычествуеть надъ человъческимъ

<sup>\*)</sup> Staatsr. der const. Mon., II, 2 Abth., I, § 2.

духомъ \*). То великое значеніе, которое можеть имъть самостоятельная церковь, поставляя преграды деспотизму государства именно въ области духа, совершенно отъ него ускользаетъ.

Что же касается до разнаго рода другихъ корпорацій, то Роттекъ вообще признаеть ихъ благодътельными учрежденіями. Съ одной стороны, онъ умъряють непосредственное дъйствіе правительства на отдъльныхъ лицъ, съ другой стороны, онъ противодъйствують частному эгоизму и воспитывають въ народъ общественный духъ, поставляя гражданамъ общія цъли и общіе интересы въ ближайшей сферъ ихъ дъятельности. Въ томъ и другомъ отношеніи, связывая лица въ мелкіе союзы, онъ представляють собою значительныя оборонительныя силы. Изъ всъхъ этихъ корпорацій важнъйшія суть мъстные союзы — общины и области \*\*).

Насчеть общинь, говорить Роттекь, существують два противоположных мнвнія. Одни считають их самостоятельными единицами, возникшими прежде государства, другіе видять въ них созданія государства. Первые требують для общинь всей той свободы, которая не отчуждена ими въ силу общественнаго договора: эта свобода принадлежить имъ первоначально и не теряется вслідствіе вступленія их въ политическій союзь. Государство, въ этомъ возэрівній, является только восполненіем общины. По второму мнівню, напротивь, общины, какъ государственныя учрежденія, могуть иміть только ті права, которыя перенесены на нихъ государствомь; оні восполняють государство въ томъ, что оно само

<sup>\*)</sup> Тамъ же, § 3.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 4.

дълать не можетъ. Послъднее возэръніе принадлежить защитникамъ деспотизма, къ которымъ присоединяются и фанатическіе пропов'єдники свободы и равенства. Первое же мненіе раздыляется всеми истинными друзьями свободы. Они въ общинахъ видять маленькія государства, которыя, при вступленіи въ болье обширный союзъ, отчуждають только то, что необходимо для общей цъли. Съ этой точки зрвнія, всякое государство представляеть собою, въ сущности, систему государствъ, членами которой являются, съ одной стороны, общины, съ другой стороны, отдельныя лица въ качестве гражданъ. Наконецъ, существуетъ и третье мивніе, которое старается сочетать оба первыя: но оно не имфеть самостоятельнаго принципа и не можеть указать границы между обоими значеніями общиннаго союза. Наука требуеть ясной основной идеи, изъ которой можно вывести всв необходимыя последствія; поэтому первое мнвніе безусловно заслуживаеть предпочтенія \*).

Отправляясь отъ этого начала, за государствомъ слъдуетъ признать всъ нынъ принадлежащія ему права, но на иномъ основаніи. Общины подчиняются ему не какъ государственныя учрежденія, а какъ члены политическаго союза. Съ одной стороны, онъ обязаны покоряться всему, чего требуетъ общее охраненіе права, съ другой стороны, онъ имъютъ право, наравнъ съ другими, участвовать въ общественныхъ выгодахъ. Государственныя учрежденія, напротивъ, самостоятельныхъ правъ не имъютъ; они являются не цълью, а средствомъ. Поэтому, въ отношеніи къ

<sup>\*)</sup> Staatsr. der const. Mon., II, 2 Abth., II, §§ 1, 2.

нимъ дозволено все, что требуется целью. Такимъ образомъ, вопросъ заключается не въ томъ, чего государство достигаеть посредствомъ общинъ, а въ томъ, чего общины въ правъ требовать отъ государства, и какія въ зам'ять того он'я принимають на себя обязанности? Не общины существують для государства, а государство для общинъ. На этомъ основаніи, все, что общины могуть ділать сами, того государство не должно за нихъ дълать; ибо государственная власть — не единственная, а только высшая. Государству же, въ отношеніи къ общинамъ, принадлежатъ следующія права: 1) оно должно вступаться вездъ, гдъ этого требуеть собственный интересъ общинъ и ихъ членовъ. Нравственное лице нуждается въ постоянной опекв, для огражденія его оть увлеченій и оть корыстных видовь временных в его членовъ и правителей. Государство становится здесь блюстителемь правь и интересовь меньшинства и будущихъ покольній. Однако, въ этой области господствующимъ началомъ остается общинная автономія; государственная дівятельность является здъсь только какъ ограничение, охранение или восполненіе. 2) Еще бол'ве государство можеть вступаться тамъ, гдв общины подчиняются извъстнымъ обязанностямъ, какъ члены политическаго союза. Туть уже нераздально господствуеть государственная власть; но общины, черезт своихъ представителей, участвують въ составленіи общей воли. 3) Гообщинами, какъ сударство можеть пользоваться орудіями для исполненія административныхъ міръ. Здъсь общинная власть является какъ делегація\*).

<sup>\*)</sup> Staatsr, der const. Mon., II, 2 Abth., II, § 3.

Роттекъ сознается, впрочемъ, что между правами общинъ и государства трудно провести точную границу. Столкновенія могуть разрѣшаться только живымъ взаимодѣйствіемъ между общинами и народнымъ представительствомъ\*). Ясно, что въ приложеніи на практикъ эта теорія сбивается на то среднее миѣніе, которое Роттекъ отвергалъ, какъ не основанное ни на какомъ твердомъ началѣ. Не смотря па одностороннюю точку отправленія, общины все-таки являются у него и самостоятельными союзами и орудіями государства. Поставляя ихъ подъ опеку даже во внутреннихъ ихъ дѣлахъ, Роттекъ признаетъ все, чего требують умѣренные защитники централизаціи.

Что касается до устройства общинъ, то Роттекъ держится въ этомъ отношеніи самыхъ либеральныхъ началъ. Такъ какъ надъ ними есть высшая власть, которая можеть воздерживать злоупотребленія то здісь допускается большая свобода, нежели въ политической организаціи. Въ чистой монархіи общины могуть имъть республиканское устройство. Магистрать, то есть управа съ бургомистромъ во главь, должень быть выборный; нначе исчезаеть общинная самостоятельность. Самовосполняющаяся коллегія пеизбъжно заражается частными интересами: назначение же членовь отъ правительства превращаеть общины въ орудія государственной власти. Рядомъ съ управою, какъ искусственнымъ. органомъ, должна стоять дума, какъ естественный органъ. Въ небольшихъ общинахъ она составляется изъ всъхъ полноправныхъ членовъ, въ болъе общирныхъ — изъ выборныхъ. Права ея тъже, что права

<sup>\*)</sup> Тамъ же. § 4.

представительнаго собранія въ отношеніи къ прави тельству; здѣсь они могутъ быть даже шире, ибо менѣе возможны злоупотребленія. Однако, дума не должна вмѣшиваться въ администрацію; она является только представительницею управляемыхъ\*).

Въ свободныхъ общинахъ Роттекъ видить самую кръпкую основу конституціонной монархіи. На нихъ зиждется счастіе и благосостояніе гражданъ; въ нихъ вырабатывается общественный духъ, безъ котораго самые выборы представителей теряють свое значеніе; наконецъ, въ нихъ развивается чувство права и полагается оплотъ противъ захватовъ власти \*\*).

Меньшее значение имъетъ область. Большею частью она составляеть только искусственное дъленіе, установленное государствомъ. Однако и здъсь возникаетъ общая жизнь, не столь крыпкая, какъ въ общинахъ, но требующая тымь не менье своего представительства. Тамъ, гдъ провинціи имьють историческій характеръ, онъ пользуются иногда и болье широкою самостоятельностью. Но подобное устройство, склоняющееся къ федерализму, уничтожаетъ единство народной жизни и общественных интересовъ, а потому несогласно съ духомъ конституціонной монархіи. Въ нормальномъ государственномъ порядкъ областное представительство имъетъ меньшее значеніе, нежели общинная дума или народное представительство. Оно представляеть интересы лицъ, связанныхъ случайно и малою частью своей жизни. Поэтому, обыкновенно оно не облекается властью. а даеть только совъты и согласіе; управленіе же предоставляется органамъ государства. Темъ не ме-

<sup>\*)</sup> Staatsr. der const. Mon., II, 2 Abth., II, §§ 16-20.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 23.

нье, въ конституціонной монархіи такое учрежденіе необходимо, ибо, по духу этого образа правленія, гдв есть самостоятельные интересы, тамъ должно быть и представительство. Притомъ, оно составляеть необходимое звено между общиннымъ представительствомъ и народнымъ. И оно способствуетъ развитію общественнаго духа; а вмъсть съ тьмъ онознакомить правительство съ нуждами края; наконецъ, оно образуеть дъльныхъ народныхъ представителей. Но областное представительство должно ограничиваться чисто мѣстными интересами, не вступаясь въ общіе государственные вопросы. Этимъ оно отличается отъ существующихъ въ нѣкоторыхъ странахъ провинціальныхъ чиновъ, которые развивають въ гражданахъ узкія областныя стремленія и отчуждають ихъ оть общихъ интересовъ народа \*).

Наконецъ, надъ мъстными представителями возвышается общее представительное собраніе, хорошее устройство котораго составляетъ важнъйшую гарантію конституціоннаго порядка. Роттекъ снова излагаетъ здѣсь тѣ начала избирательнаго права, которыя мы видъли уже выше. Въ видахъ хорошихъ выборовъ, онъ еще болѣе настаиваетъ на необходимости исключенія ненадежныхъ въ политическомъ отношеніи классовъ: «Несостоятельность всеобщей подачи голосовъ, говоритъ онъ, признана всѣми. Безхарактерная, легко подвижная, невѣжественная, имущественно несостоятельная, не привязанная къ отечеству собственными интересами толпа можетъ сдѣлатъ только дурной выборъ» \*\*). Въ основаніе избирательнаго права должно быть положено

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Staatsr. der const. Mon., II, 2 Abth., III. Vom Landrath.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, IV, Von der Ständeversammlung, § 11.

аристократическое начало, съ темъ, чтобы въ пределахъ избирательной коллегіи господствовало демократическое начало равенства. Роттекъ считаетъ преимущество, даваемое богатству, требованіемъ не одной политики, но и права. Богатые не только болье заинтересованы въ общемъ дъль, но и несуть большія тягости. Поэтому, законь должень постаизвъстный имущественный цензъ; водворится охлократія\*). Но сдълавши это ограниченіе, Роттекъ отвергаеть всякое другое различіе въ представительствъ. Въ особенности онъ возстаеть противъ признаннаго Аретиномъ различія интересовъ монархическаго, аристократическаго и демократическаго. Въ народъ, говорить онъ, долженъ господствовать одинъ интересъ — интересъ целаго, то есть, демократическій. Монархическій интересъ совпадаеть съ нимъ, а аристократическій не можеть имъть притязанія на представительство, если онъ ему противоръчить. Если демократическій интересъ означаеть равенство, то есть, право, а аристократическій — привилегіи, то послідній вовсе не должень быть представляемъ. Если же аристократическій интересъ долженъ означать охранительный духъ, преданія, историческій элементь, а демократическій интересъ — подвижность, то и въ этомъ воззрѣніи являются противоръчія и неясность. Желаніе сохранить существующій порядокъ имфють всф тф, которые имъ довольны. Тамъ, гдв народъ счастливъ, охраненіе становится демократическимъ началомъ. И охраненіе, и прогрессъ могуть быть хороши и дурны, смотря по тому, къ чему они прилагаются \*\*).

<sup>\*)</sup> Staatsr. der const. Mon., II, 2 Abth., IV, § 7.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 8.

Поэтому, привилегированная палата не можеть считаться представительницею народа. Это — фикція, выходящая изъ предъловъ дозволеннаго. Естественны два элемента: правительство и народъ; дворянская же палата, стоя посрединъ между обоими, посягаеть какъ на величіе престола, такъ и на самостоятельность народа. Между королемъ и народомъ не нужно инаго посредника, кромъ писанаго права и психологическаго закона разумнаго самолюбія\*).

Нельзя не замітить, что всі эти разсужденія Роттека, слабыя въ теоріи, еще боліве оказываются таковыми на практикі. Опыть убіждаеть нась, что ни писаныя хартіи, ни законь разумнаго самолюбія не обезпечивають правильнаго хода свободныхъ-учрежденій. Во всякомъ случаї, между двумя элементами, которые могуть придти въ столкновеніе, всегда необходимъ посредникъ.

Выше всъхъ другихъ гарантій Роттекъ ставитъ, однако, крѣпкое общественное мнѣніе, которое составляетъ истинную душу свободнаго правленія. Общественное же мнѣніе требуетъ духовнаго развитія народа и живаго общенія мыслей, что невозможно безъ свободы печати. Вслѣдствіе этого, свобода печати, которая сама по себѣ есть первоначальное, абсолютное, священное человѣческое право, ввѣренное только охранѣ государства и не подлежащее стѣсненію, является вмѣстѣ съ тѣмъ и необходимымъ элементомъ конституціи и самою надежною ея гарантією. Злоупотребленія печати должны устраняться не предварительною цензурою, которая кореннымъ образомъ противорѣчитъ праву, а закономъ,

<sup>\*</sup> Тамъ же, 🖇 13.

пресъкающимъ преступленія, и судомъ присяжныхъ\*).

Роттекъ исчисляеть и нѣкоторыя другія гарантіи, какъ-то, публичность всѣхъ дѣйствій правительства, широкое народное образованіе, систему ополченія вмѣсто постоянныхъ армій, наконецъ, мудрыя правила объ исправленіи конституціи. Сочиненіе заканчивается пламеннымъ воззваніемъ къ охраненію свободы \*\*).

Таковы въ существенныхъ чертахъ воззрѣнія Роттека. Точкою отправленія служить ему ученіе Канта; на немъ строится теорія юридическаго государства. Но развитіе индивидуалистическихъ началъ смягчается здісь требованіями государственной жизни. Вмѣсто чистой республики, идеаломъ политическаго устройства является конституціонная монархія, основанная на противоположеніи монархическаго элемента и демократическаго, на сочетаніи порядка и свободы. Однако, монархическій элементь служить здъсь только сдержкою; главная цъль конституціонныхъ учрежденій заключается въ развитіи свободы. Вліяніе французскаго либерализма временъ Реставраціи на разработку этого ученія очевидно. Роттекъ отличается отъ французскихъ публицистовъ развъ только меньшимъ подитическимъ смысломъ и болѣе одностороннимъ развитіемъ либеральныхъ началъ. Построеніе ученія — чисто теоретическое; изученія конституціонной исторіи либеральных государствъ у него вовсе не видно. На Англію онъ даже не обращаеть никакого вниманія: все конституціонное развитіе новаго времени онъ считаеть произведені-

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, VII: Noch andere Garantien.



<sup>\*</sup> Staatsr. der const. Mon., VII, 2 Abth., II: Von der Pressfreiheit.

емъ Французской Революціи\*). Въ самой теоріи онъ далеко не всегда является послѣдовательнымъ; отвлеченныя требованія права постоянно находятся въ противорѣчіи съ смягченными выводами политики. Однимъ словомъ, если въ развитіи нѣмецкой политической мысли воззрѣнія Роттека играли видную роль, то въ общемъ движеніи науки они представляють мало новаго. Во всякомъ случаѣ, они значительно уступаютъ тому, что выработано было другими народами.

## 13. ГАЛЛЕРЪ.

Въ противоположность индивидуалистическимъ теоріямъ, развившимся на почвѣ идеализма, и тутъ выступаетъ противореволюціонная, или богословская, школа. Она заключаетъ въ себѣ группу писателей, которые поставили себѣ задачею бороться съ революціею во имя нравственныхъ основъ жизни. Правамъ народа они противополагаютъ права законныхъ князей, созданіямъ человѣческаго произвола—нравственный порядокъ, установленный Богомъ на землѣ. Поэтому, главной опоры для своего ученія они ищуть въ религіи. Это направленіе сдѣлалось господствующимъ во времена реакціи, послѣдовавшей въ европейскомъ мірѣ за Вѣнскимъ конгрессомъ, реакціи, центромъ которой была Австрія.

Въ позднъйшемъ ученіи Фихте \*) является уже противоположеніе нравственныхъ началъ революціоннымъ, но тамъ оно далеко не имъло такой ръзкости. Существенная его тема заключалась въ построеніи

<sup>\*)</sup> Lehrb. des Vernunftr., II, Einl. § 18, crp. 44.

<sup>\*\*)</sup> См. Исторія Полит. ученій , ч. IV, стр. 165-- 209.

нравственнаго міра на основаніи чистаго самосознанія разума; въ этой систем'в свобода играла важн'ы в розума; въ этой систем'в свобода играла важн'ы в розума; въ этой систем'в свобода играла важн'ы в розума в р

Изъ числа этихъ писателей, нѣкоторые, хотя и замѣчательные по дарованію, не выработали цѣльнаго политическаго ученія. Таковъ былъ знаменитый Фридрихъ Генцъ, составитель протоколовъ Вѣнскаго и другихъ конгрессовъ того времени, главный органъ политики князя Меттерниха. Точно также и Ярке, написавшій нѣсколько сочиненій по уголовному праву, въ области государственнаго права ограничивался журнальною полемикою противъ конституціонныхъ учрежденій и отрывочными статьями въ пользу возвышенія церкви на счеть государства. Для насъ важны одни систематики.

Первое мъсто въ ряду послъднихъ принадлежитъ Карлу Людвигу Галлеру. Онъ былъ членъ Бернской патриціанской фамиліи, покинувшій свое отечество вслъдствіе политическихъ переворотовъ и посвятившій всю свою жизнь борьбъ съ революціонными началами. Первое сочиненіе, въ которомъ онъ выска-

залъ свои взгляды, вышло въ 1808 году, подъ заглавіемъ: Руководство къ общему познанію юсударствъ (Handbuch der allgemeinen Staatenkunde). Оно не обратило на себя вниманія публики. Не смущаясь этою неудачею, Галлеръ подробнѣе развилъ свою теорію въ другомъ, болѣе обширномъ сочиненіи, которое онъ назвалъ Возстановленісмъ политической пауки (Die Restauration der Staatswissenschaft). Первая часть его явилась въ 1816 году, а послѣдняя, щестая, въ 1834-мъ. Эта книга имѣла громадный успѣхъ и возбудила горячую полемику въ политической литературѣ.

Ученіе Галлера отличается оригинальностью самобытностью. Онъ возстаеть противъ всёхъ предшествовавшихъ ему писателей по естественному праву. Во встхъ онъ видить одинъ коренной недостатокъ, несмотря на различіе направленій: всь они выводять общество изъ договора, полагая такимъ образомъ въ основаніе общественнаго союза не вѣчный, установленный Богомъ порядокъ, а человъческій произволъ. Отсюда неизбъжно вытекають всъ тъ логическія посл'ядствія, которыя были развиты проповъдниками революціи. Если государство установляется человъческимъ соглашениемъ, то источникомъ верховной власти является народъ, а правительство есть не болье, какъ его уполномоченный. Изъ этого слыдуеть, что если народъ недоволенъ своимъ правительствомъ, онъ всегда можеть его сменить и установить другое, какое ему заблагоразсудится. Наслъдственная монархія совершенно несовмъстима съ подобнымъ возэрѣніемъ; она представляется чистымъ произведеніемъ насилія\*). Эти теоріи окончательно

<sup>\*)</sup> Restaurat. des Staatswiss., Vorrede, erp. VI; Einl., 3 -- 5 Cap.

нашли свое приложеніе во Французской Революціи и произвели тѣ смуты, которыя потрясли весь европейскій порядокъ. Неудача этихъ попытокъ раскрыла глаза многимъ; но приверженцы теоріи договора и туть еще стараются оправдать свой взглядъ. Неуспъхъ своего дъла они объясняють незрълостью общества, испорченностью Французскаго народа, преувеличеніями въ приложеніи началъ и т. д. Но всё эти объясненія совершенно несостоятельны. Общество всегда достаточно зрѣло для пользованія настоящими правами и естественною человъку свободою. И въ древности и въ средніе въка существовали республики, хотя народъ былъ гораздо менте образованъ, нежели въ наше время. Французы — одинъ изъ самыхъ образованныхъ народовъ Европы и не болъе испорчены, нежели другіе. Въ приложеніи же революціонныхъ началъ не только не было крайности, а наобороть, можно сказать, что если сохранялся еще призракъ порядка, то единственно благодаря нъкоторой непоследовательности, которая удерживала людей отъ крайнихъ выводовъ. Въ дъйствительности, революція потерп'вла крушеніе потому, что не могла держаться, а не могла она держаться потому, что . провозглашенныя ею начала ложны и противоръчать естественному порядку человъческихъ отношеній. Это доказывается внимательнымъ разборомъ теоріи договора \*).

Все это ученіе основано на томъ предположеніи, что люди первоначально жили безъ всякой общественной связи, въ состояніи полной свободы и равенства; но такъ какъ въ этомъ состояніи права ихъ

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. I, Einl., 11 Cap., стр. 278 -288 (изд. 1820 г.).



не были ограждены оть насилія, то они соединились въ общественные союзы и, въ силу взаимнаго договора, установили между собою власть для обезпеченія правъ. Первое, что можно сказать противъ подобнаго воззрвнія, это то, что оно противоръчить вствить историческимъ даннымъ. Въ действительности, ни одно государство не возникало этимъ путемъ; даже республики имъли иное основаніе, какъ показываеть исторія. Внъобщественное состояніе людей есть чистый вымысель. Человъкъ никогда не жилъ и не могъ жить безъ общества. Естественное происхожденіе связываеть уже людей другь съ другомъ; семейство составляеть первое, самою природою установленное общество. Затъмъ и взрослыя, независимыя лица нуждаются другь въ другь, а такъ какъ силы и потребности людей неравны, то между ними сами собою установляются разнообразнъйшія общественныя отношенія, безъ всякаго общаго и формальнаго договора. Почему въ этомъ состояніи нѣтъ уваженія къ праву, а должна господствовать въчная война, непонятно. Въ сердцахъ людей написанъ въчный законъ правды, запрещающій имъ посягать на чужое; • никому не дозволено оскорблять другаго, нарушать его свободу, отнимать у него правомфрно пріобрфтенную собственность. Тотъ, кто решился бы на подобные поступки, всегда долженъ опасаться мести, тогда какъ, соблюдая право, онъ, напротивъ, надъется, что и ему будеть платиться тымь же. Обиженный и туть можеть получить чужую помощь. Наконецъ, всякій можетъ уйти отъ обиды. Полнаго обезпеченія правъ, разумѣется, здѣсь невозможно найти; но его нътъ и въ самомъ совершенномъ обществъ. Такимъ образомъ, сама природа дала людямъ не только права, но и средства ихъ защищать; къ чему же туть формальный договоръ, который не только не улучшаеть дъла, но самъ по себъ представляеть безчисленныя затрудненія и противоръчія?

Въ самомъ дълъ, изъ кого должно составиться это первоначальное общество? Кто участники первобытнаго договора, на которомъ оно зиждется? Если никто не можеть сдълаться членомъ общества иначе, какъ по собственному согласію, то право голоса должно быть предоставлено женщинамъ и дътямъ наравив съ мужчинами. Если же тв и другія исключаются, то это уже отступление отъ принятыхъ началъ. Притомъ, и здесь возникаетъ затрудненіе: какъ опредълить совершеннольтіе, и кто имъеть на это право? Наконецъ, и между взрослыми мужчинами существують различныя отношенія подчиненія: есть независимые отцы семействь, есть и слуги. Будуть ли тв и другіе имѣть одинакое право голоса въ общихъ ръшеніяхъ? Но въ такомъ случаъ господа сочтуть себя униженными и не захотять вступить въ союзъ, которымъ ухудшается ихъ положеніе. Если же правомъ голоса будуть пользоваться одни независимые господа, какъ полагають нъкоторые писатели, то подобное устройство, конечно, заключаеть въ себѣ болѣе элементовъ для образованія прочнаго общежитія; но куда же дінутся тогда основанія системы? И захотять ли независимые господа подчинить себя высшей власти, когда они могуть охранять свои права иными путями?

Не менъе затрудненій представляеть установленіе правительства. Кому ввърится общественная власть? Если одному, то кому именно? Сильнъйшему? Но противъ него всего нужнъе гарантіи. Мудръйшему?

Но кто распознаеть мудръйшаго, и въ комъ найдеть онъ опору? Решеніе, говорять, должно быть предоставлено воль большинства. Но почему же меньшинство должно подчиняться большинству? Что станется съ моею свободою, если я долженъ буду принять господина отъ чужихъ рукъ? Тоже самое имфетъ мъсто и въ томъ случав, когда правление вручается нъсколькимъ, не говоря уже о томъ, что послъдніе могуть враждовать другь съ другомъ и преследовать свои личные интересы, въ противоположность общественнымъ, чъмъ уничтожается вся цъль союза. Наконецъ, если, для избъжанія этой опасности, народъ удерживаеть верховную власть за собою, то и оть этого становится не легче: 1) чистая демократія возможна лишь въ весьма небольшихъ размърахъ; 2) нътъ большей тираніи, чъмъ владычество большинства, которому нечего бояться, ибо оно сильнъе всъхъ.

При этомъ возникаетъ новый вопросъ, именно: гдѣ границы общественной власти? Говорятъ, что люди, соединяясь въ общество, жертвуютъ частью своей свободы, чтобы обезпечить остальную. Но какая это часть? Кто тутъ судья? Кто рѣшитъ, что должно быть запрещено и что дозволено? Чтобы выпутаться изъ этихъ затрудненій, нѣкоторые утверждаютъ, что власть должна быть перенесена на правителя безъ всякаго ограниченія, такъ чтобы въ обществѣ исчезла всякая частная воля. Но тутъ непонятно одно: какимъ образомъ столь безумная мысль могла придти въ голову кому бы то ни было, и какъ она могла быть признана въ особенности тѣми, которые всего болѣе толкуютъ о свободѣ и объ обезпеченіи правъ. Возможно ли человѣку уступить дру-

гому свой разумъ, свою волю, свои тълесныя силы, всъ эти въ буквальномъ смыслъ неотчуждаемыя права? А если бы это и было возможно, то гдъ же тутъ обезпеченіе правъ? Въ этомъ случаъ, единственнымъ послъдствіемъ общежитія было бы превращеніе свободныхъ людей въ рабовъ и низведеніе человъка на болъе низкую степень, чъмъ даже животныя.

Да и къ чему, наконецъ, все это принуждение, всъ эти безконечныя жертвы? Развъ свобода человъка болъе обезпечена вслъдствіе того, что онъ поставиль надъ собою новую власть, которой онъ не въ силахъ сопротивляться? Ясно, напротивъ, что опасность становится въ тысячу разъ больше. Если эта власть верховная, то противъ нея нъть спасенія; если же она контролируется другою, то послѣдняя будеть верховною, и тогда противъ этой, въ свою очередь, надобно искать огражденія. Перенесеніе же власти, въ качествъ полномочія, не уменьшаетъ опасности элоупотребленій. Напротивъ, туть болѣе поводовъ къ соблазну, какъ доказываеть вся исторія человъчества. Однимъ словомъ, съ какой стороны мы ни возьмемъ эту систему, мы найдемъ только рядъ безконечныхъ затрудненій и противор в чій \*).

Такова критика, которой Галлеръ подвергъ господствовавшую въ его время теорію договора, критика во многихъ отношеніяхъ совершенно върная. Вымышленное состояніе природы было окончательно устранено. Галлеръ справедливо доказывалъ, что общежитіе не есть искусственное произведеніе человъческаго произвола, а естественное состояніе человъческаго произвола, а естественное троизвола устранения и вездъ существують отношенія

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. I, Einl., 11 Cap., crp. 295-336.

семейныя и служебныя; что, наконецъ, государства возникають не на основаніи теоретических вначаль, а историческимъ путемъ, изъ данныхъ элементовъ. Онъ върно подмътилъ и тъ противоръчія, которыя вытекають изъ теоріи договора, какъ скоро въ основаніе полагается абсолютное право лица и подчиненіе каждаго только собственной своей воль. Исключеніе женщинъ и дътей, подчиненіе меньшинства большинству являются здёсь отступленіемъ отъ принятыхъ началъ. Невозможно ни опредъление той доли свободы, которую каждый оставляеть за собою, ни установленіе границъ общественной власти. Но Галлеръ шелъ слишкомъ далеко, когда онъ безусловно отвергалъ возможность возникновенія государства изъ договора. Онъ самъ, какъ увидимъ далве, выводить республики изъ договора свободныхъ и равныхъ между собою лицъ, и признаетъ ихъ за искусственныя созданія челов'тка \*). Какимъ же образомъ можно рядомъ съ этимъ утверждать, что исторія не представляеть ни единаго примъра образовавшагося этимъ путемъ государства? Можно сказать только, что этоть способъ происхожденія не первоначальный, далеко не всеобщій, и что во всякомъ случав его нельзя считать единственнымъ правомфриымъ.

Чёмъ же замѣняетъ Галлеръ отвергнутую имъ теорію договора? Искусственному созданію произвола онъ противополагаетъ естественный законъ, установленный самимъ Богомъ и управляющій всѣми человѣческими отношеніями. Этотъ законъ состоитъ въ томъ, что сильнѣйшій властвуеть, а слабѣйшій

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc., VI, 2 Cap.

подчиняется. Естественное состояніе человъка, то, которое вытекаетъ изъ самой его природы, въ которомъ онъ всегда былъ, есть и будеть, не есть состояніе полной независимости и разобщенія: человіческій быть заключаеть въ себі и взаимныя отношенія независимыхъ лицъ, и различныя общественныя соединенія. Съ самаго рожденія ребенокъ находится во власти родителей; бракъ установляеть отношенія мужа къ жень; взрослые мужчины нуждаются другъ въ другѣ для взаимной помощи и защиты. При неравенствъ силъ и способностей, само собою установляется неравенство и въ положеніи Естественное превосходство даеть преимущество передъ другимъ, вследствіе чего одни властвують, а другіе подчиняются. Этоть законь господствуеть во всей природъ; онъ установленъ самимъ Богомъ, который неравно распредъляеть людямъ свои дары. Вместь съ темъ, онъ служить и къ пользъ самихъ людей, ибо всъ отношенія основаны здъсь на взаимной потребности: сильный нуждается въ службъ, слабый въ защить. Поэтому, люди естественно примыкають къ сильнъйшему и признають его превосходство. Извращение этого порядка всегда ведеть къ смутамъ и не можеть быть долговвчно. Въ силу этого закона, отецъ властвуетъ надъ дътьми, хозяинъ надъ слугами, вождь надъ подчиненными, учитель надъ учениками, наконецъ, всякій свъдущій надъ несвъдущими. Это — законъ въчный, необходимый и непреложный, какъ все установленное Богомъ\*).

При этомъ Галлеръ дълаеть, однако, существенную

<sup>\*)</sup> Тамъ же, І, 13 Сар.

оговорку. Власть, принадлежащая естественному превосходству, говорить онъ, не означаеть, что сильному все позволено. Надобно различать подезную власть и вредную силу. Права властителей ограничены высшимъ закономъ, управляющимъ всъми человъческими отношеніями, закономъ, имъющимъ въ виду согласить общій порядокъ съ свободою каждаго отдъльнаго лица. Онъ гласить: не обижай никого, но старайся быть полезнымъ другимъ. Эти два предписанія неразрывны; первое есть законъ правды, второе — законъ любви. Первое абсолютно и сопровождается принужденіемъ, второе обращается къ совъсти и исполняется по мъръ возможности. Этотъ законъ, всеобщій, необходимый и неизмінный, написанъ въ сердцахъ всъхъ людей. Обязательная сила его основана не на общей воль, которая измънчива, не на произвольныхъ договорахъ, не на разумъ, который служить только средствомъ познанія, а не источникомъ закона, наконецъ, не на общемъ благъ, которое трудно опредълить, а единственно на волъ Божьей, ибо она одна можеть связывать человъческую совъсть. Въ силу этого закона, самый могучій властитель, точно также какъ и последній изъ людей, не имъетъ права отнять у другаго то, что ему принадлежить, его свободу и собственность. Всякое нарушение этого правила есть элоупотребленіе властью \*).

Природа, продолжаетъ Галлеръ, дала людямъ и средства для охраненія установленнаго ею закона. Первое состоить въ соблюденіи справедливости. Каждый долженъ исполнять это правило и внушать

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. I, 14 Cap.

другимъ тоже самое. Кто уважаеть права ближняго, тоть и съ его стороны вызываеть такое же обращеніе относительно себя. Второе средство есть сопротивленіе обидь: всякій обиженный имъеть право защищать себя даже силою, при всъхъ возможныхъ условіяхъ и при всякомъ общественномъ порядкѣ; это — право абсолютное. Третье средство заключается въ помощи другихъ: всякій имфетъ право оказать пособіе обиженному, при какихъ бы то ни было обстоятельствахъ. На этомъ основано все общественное правосудіе, которое есть ничто иное, какъ помощь, оказываемая сильнъйшимъ слабъйшему. Наконецъ, когда ничто не помогаетъ, можно прибъгнуть къ четвертому средству, именно, къ удаленію или бъгству. Всякая попытка удержать человъка въ извъстномъ мъсть помимо его воли есть недозволенное насиліе \*).

Галлеръ признается однако, что всѣ эти способы огражденія правъ нерѣдко оказываются недостаточными, и что въ концѣ концовъ все сводится къ внутреннему чувству обязанности. Нѣтъ человѣческихъ учрежденій, которыя могли бы безусловно оградить отдѣльныхъ лицъ отъ злоупотребленій власти. Сопротивленіе сильному часто бываеть безуспѣшно, а чужая помощь ненадежна. Если же для устраненія злоупотребленій мы хотимъ установить контроль надъ дѣйствіями власти, то это ведеть лишь къ учрежденію новой, высшей власти, которая, въ свою очередь, требуеть контроля. Какъ бы далеко мы ни восходили, мы все-таки въ концѣ концовъ придемъ къ какой-нибудь верховной власти, которая никому не

<sup>\*)</sup> Тамъ же. 15 Сар

подчинена и сдерживается только совъстью. Поэтому, всегда и вездъ единственное обезпечение противъ злоупотребленій власти заключается въ религіозномъ и нравственномъ духъ властителей. Безъ религіи никогда не могло существовать ни одно государство \*).

Этоть последній выводь обличаеть всю недостаточность теоріи Галлера. Если бы діло ограничивалось добровольнымъ признаніемъ естественнаго превосходства во имя обоюдной пользы, то противъ этого нечего было бы сказать. Нельзя не согласиться и съ темъ, что фактически во всехъ общественныхъ отношеніяхъ перевъсъ имъетъ естественная сила, физическая или умственная. Она становится средоточіемъ, около котораго группируются остальные элементы; изъ этого образуется извъстный общественный порядокъ. Но затъмъ возникаеть вопросъ объ отношеніи силы къ праву. Если распредъленіе силь между людьми считать божественнымъ установленіемъ, то право изміряется силою и идеть такъ же далеко, какъ последняя; это — система Спинозы. Но Галлеръ весьма далекъ отъ подобнаго заключенія; онъ различаеть силу полезную и вредную, признавая за нею право на владычество единственно настолько, насколько она сообразуется съ высшимъ нравственнымъ закономъ. Следовательно, тутъ является уже мерило совершенно инаго рода, а потому неизбъжны столкновенія. Напрасно Галлеръ увъряеть, что оба начала мирятся самымъ дружелюбнымъ образомъ \*\*); напрасно онъ утверждаеть, что сильнъйшій всегда благороднье, великодушнье и полезнъе другихъ; напрасно онъ видить въ деспо-



<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. I, 15 Cap., crp. 432-439.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 14 Сар., стр. 391.

тизмъ только ръдкое исключение, происходящее главнымъ образомъ отъ извращенія естественнаго порядка\*): факты слишкомъ громко вопіють противъ полобныхъ положеній. Въ действительности, всякая ничъмъ не сдерживаемая сила стремится уничтожить находящіяся передъ нею преграды, следовательно, нарушить права слабъйшихъ. Какія же существують средства противъ этого зла? Чемъ обезпечивается соблюденіе нравственнаго закона, который одинъ даетъ силъ высшее значеніе? Тъ средства, на которыя указываеть Галлерь, всв принадлежать къ исустросиному общежитію. Какъ онъ ни защищаетъ самоуправство, оно, въ сущности, ведетъ лишь къ безконечнымъ возмездіямъ. Истиннымъ его выраженіемъ является родовая месть. Въ государствъ самоуправство допускается только въ крайней нуждъ, когда нъть средства получить помощь; иначе оно считается преступленіемъ. Во всякомъ случав, собственная сила служить весьма плохимъ ручательствомъ за охраненіе права; туть слабівній всегда будеть въ накладъ. Точно также ненадежно и случайное пособіе другихъ, зависящее отъ доброй ихъ воли. Наконецъ, и бъгство не спасаетъ отъ обилъ; иногда оно даже невозможно. Остается, слъдовательно, добровольное исполнение нравственнаго закона сильнъйшими, что Галлеръ и признаетъ за единственное надежное обезпечение права. Но очевидно, что на это положиться нельзя. Нелостаточность всёхъ данныхъ природою средствъ именно и указываетъ на необходимость инаго, искусственнаго устройства общественныхъ отношеній. Чтобы оградить себя отъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 382.

обидъ и обезпечить свои права отъ нарушеній, люди должны соединить свои силы и установить постоянныя учрежденія. Въ этомъ и состоить гражданскій порядокъ, который Галлеръ выдаеть за произвольный вымыселъ философовъ, между тѣмъ какъ онъ составляетъ постоянную и необходимую форму всякаго сколько-нибудь развитаго человѣческаго общежитія.

На основаніи установленныхъ имъ началъ, Галлеръ отвергаетъ всякое существенное отличіе государства отъ другихъ союзовъ. Для него государство есть точно такой же союзъ, какъ семья, домъ, какъ всякое товарищество, какъ вотчина. Все отличіе состоить въ томъ, что государство независимо отъ какой бы то ни было другой власти, между тымь какъ другіе союзы, будучи въ ныкоторыхъ отношеніяхъ свободны, въ другихъ отношеніяхъ являются подчиненными. Поэтому, всякій владълецъ или союзъ, который дълается вполнъ независимымъ, тымь самымъ становится государемъ. Отсюда тотъ основной признакъ, которымъ государство чается отъ другихъ обществъ, именно, верховная власть. Все остальное второстепенно \*). Тѣ цѣли, которыми различные писатели хотять опредёлить существо государства, не имъють специфическаго значенія. Безопасность, благосостояніе, просв'ященіе точно также могуть быть целями частных союзовъ. Государство своей особенной цели не иметъ. Въ монархіяхъ нътъ даже никакой общей цъли, а есть множество частныхъ целей, которыя все сводятся къ пріятности жизни. Въ независимыхъ же корпораціяхъ действительно есть цель, общая всемъ членамъ:

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. I, 16 Cap.

но она можеть быть весьма различна, смотря по обстоятельствамъ. Специфическаго признака и туть нельзя найти \*).

Такимъ образомъ, государство есть ничто иное, какъ частный союзъ, пріобратшій полную самостоятельность. Основаніемъ его является не народъ, а то лице, или тв лица, которыя облечены верховною властью, и вокругъ которыхъ группируются подданные. Эта власть принадлежить имъ не какъ общественная должность, а какъ собственное ихъ право, которому противопоставляются собственныя права подданныхъ. Она пріобрѣтается и теряется ими, какъ и всв прочіе дары счастія, по милости Божіей. Поэтому, они могуть пользоваться ею по своему усмотренію, никому не давая въ томъ отчета. Противоположный взглядъ ведеть, съ одной стороны, къ деспотизму, съ другой стороны, къ революціи: къ деспотизму, ибо во имя общественнаго блага, котораго они являются представителями, правители считають себв все дозволеннымъ; къ революціи, ибо понятіе о верховной власти, какъ должности, ведетъ къ той мысли, что она перенесена отъ народа и въ источникъ своемъ принадлежить народу. Въ изложенной системь, напротивь, княжеская власть утверждается на незыблемомъ основаніи собственнаго права, на которое нельзя посягать, не нарушая высшаго закона правды, а съ другой стороны, ограждается и свобода подчиненныхъ, которая ставится подъ охрану того же закона \*\*).

Таково возэрвніе Галлера на государство. Нельзя отказать ему въ оригинальности и последователь-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, 17 Сар.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 18, 19 Сар.

ности. Это не простая проповъдь деспотизма: признавая права князей независимыми отъ подданныхъ Галлеръ рядомъ съ этимъ признаеть и права полданныхъ независимыми отъ произвола правителей. Но нельзя не зам'втить, что въ этомъ возэрвніи истинное существо политического союза остается совершенно непонятымъ. Изследуя историческое происхождение государствъ, Галлеръ остановился на среднев вковой форм в, которая собственно есть не государство, а гражданское общество. Исторически, новыя государства действительно возникли изъ частныхъ союзовъ; но все развитіе новаго времени вело къ тому, чтобы эти частныя отношенія превратить въ органическій союзъ, представляющій единство народной жизни. Галлеръ объявляеть это развитіе революціоннымъ; въ государствахъ новаго времени онъ видить плодъ искусственныхъ теорій, въ противоположность которымъ средневъковыя формы представляются самородными произведеніями естественныхъ отношеній. Но это значить одинаково не понимать и теоріи государства, и смысла историческаго развитія. Въ теоріи, органическій союзъ, представляющій единство народной жизни, составляеть высшую форму, чёмъ случайное сочетаніе частныхъ отношеній; поэтому, последній типъ долженъ уступить мъсто первому. Исторически же, развитіе политической жизни въ новое время пришло къ этой формъ именно потому, что средневъковой типъ оказался несостоятельнымъ. Противоположение самостоятельныхъ частныхъ правъ князей самостоятельнымъ же частнымъ правамъ подданныхъ можеть вести лишь къ безконечной анархіи. Туть нъть высшаго судьи, который признавался бы верховнымъ

толкователемъ естественнаго закона и своимъ приговоромъ окончательно разрешалъ бы столкновенія. Все здъсь ръшается частнымъ отношениемъ силъ, слѣдовательно, побѣдою сильнѣйшаго. Эта безпрерывная смѣна анархіи и произвола именно и повела къ паденію средневъковаго общественнаго строя. ВЪ значительной степени объясняется успъхъ революціи. Поднимая знамя государственнаго порядка противъ остатковъ старины, она пріобрътала самое могущественное оружіе въ борьбъ съ врагами. Побъдить ее можно было только тъмъ же оружіемъ, а никакъ не становясь на средневъковую почву. Въ этомъ отношеніи усилія Галлера должны были остаться тщетными.

Согласно съ принятыми имъ началами, Галлеръ раздъляетъ государства на княжества и республики, смотря по тому, принадлежитъ ли верховная власть одному лицу или владычествующей корпораціи. Княжества, въ свою очередь, подраздъляются на вотчиныя, военныя и духовныя. Но такъ какъ независимость не можетъ быть прочна, если князь не сидитъ на собственной землъ, то вотчина составляеть основной типъ, по которому строятся остальныя формы\*).

Вотчинное княжество естественнымъ путемъ возникаетъ изъ семейства, когда независимый отецъ семейства пріобрѣтаетъ землю и подчиненныхъ служителей, которые поселяются въ его владѣніяхъ. Основаніемъ власти служитъ здѣсь поземельная собственность, начало которой лежитъ не въ человѣческихъ учрежденіяхъ, а въ естественномъ правѣ.

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. I, 20 Cap.; II, 24 Cap.

Это доказывается уже темь, что она составляеть явленіе общее и необходимое. Человікь, по природі своей, имфеть право поддерживать и устроивать свою жизнь. Поэтому, онъ имфетъ право присвоивать себъ то, что требуется для этой цъли. Присвоеніе правом'трно, если этимъ не нарушается чужое право. Другіе, съ своей стороны, обязаны уважать это присвоеніе, когда оно совершилось правомфрно; всякое на него посягательство было бы нарушеніемъ чужаго права. Занятіе никому не принадлежащихъ вещей составляеть, следовательно, первоначальное основаніе собственности. Туть не нужно придумывать первобытнаго общенія имуществъ; не нужно также никакихъ договоровъ. Самъ естественный законъ предписываеть уважать человъческую волю, пока она не нарушаеть чужой, а эта правомърная воля именно и выражается въ собственности \*).

Такимъ образомъ, князь есть ничто иное, какъ независимый землевладълецъ. Отсюда вытекаютъ всъ его права. Въ нихъ нътъ ничего особеннаго; это — тъ права, которыя принадлежатъ всъмъ людямъ по естественному закону. Независимое положеніе даетъ имъ только большую силу \*\*).

Первое право состоить въ верховенствъ, вытекающемъ изъ полной свободы. Князья не имъють надъ собою высшаго, кромъ Бога, а потому подчиняются только божественному, а не человъческому закону, и никому не обязаны давать отчеть въ своихъ дъйствіяхъ. Народамъ нечего опасаться такого преимущества; по природъ вещей, иначе быть не можеть, слъдовательно, это — божественное установле-

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. II, 25 Cap.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 26 Cap.

ніе, а божественное установленіе ни для кого не можеть быть вредно \*).

Второе право есть право войны и мира въ отношеніи къ свободнымъ сосъдямъ. Оно вытекаетъ изъ принадлежащаго всемъ людямъ права самозащищенія. Поэтому, война есть собственное діло князя; онъ ведеть ее по личному своему усмотрънію. Подданные же могуть и даже нравственно обязаны ему помогать. Къ этому побуждаеть ихъ собственный ихъ интересъ. Отдельныя лица могуть, сверхъ того, обязываться къ тому особыми условіями. Но вить этого, на подчиненныхъ не лежитъ никакой военной обязанности; служба можеть быть только добровольная. Вводимая нынъ общая воинская повинность есть ничто иное, какъ тираническое изобрътение новъйшаго времени. По той же причинъ князь долженъ вести войну на собственныя средства: и туть помощь со стороны подданных в ограничивается добровольными приношеніями. Что касается до мирныхъ договоровъ, то князь и въ этомъ отношеніи дъйствуеть совершенно по своему усмотренію. Онъ властенъ распоряжаться своими владеніями, какъ ему угодно, уступать ихъ, мѣнять, продавать, лишь бы этимъ не нарушались частныя права подданныхъ \*\*).

Въ-третьихъ, князь имѣетъ право назначать и смѣнять всѣхъ подчиненныхъ ему служителей,— право, опять-таки принадлежащее всякому землевладѣльцу и домохозяину. Это — личные его слуги, а не общественныя должностныя лица. Подобный взглядъ не только не клонится ко вреду подданныхъ, а напротивъ, всего лучше ограждаетъ ихъ интересы. Если



<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. II, 27 Cap.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 28, 29 Сар.

князь назначаеть слугь единственно для собственныхь своихь дѣль, онъ ограничивается крайнею
необходимостью. При иномъ воззрѣній, напротивь,
является стремленіе вмѣшиваться во все и для каждаго дѣла назначать особаго чиновника. Черезъ это
безмѣрно распложается бюрократія и стѣспяется
свобода подданныхъ, которые разсматриваются, какъ
несовершеннолѣтніе, во всѣхъ мелочахъ жизни подлежащіе правительственной опекъ \*).

Такое же стремленіе къ ничьмъ неоправданному вившательству въ чужія дела является и въ новейшемъ извращени другаго княжескаго права, - права законодательства. И оно принадлежить князю наравнъ со всъми другими людьми: всякій властенъ льлать распоряженія въ предылахь своего права и своей силы. Княжескій законъ можеть иміть двоякое значеніе: какъ подтвержденіе естественнаго закона или какъ распоряжение по собственному дълу князя. Все, что выходить изъ этихъ границъ, есть произволь. Поэтому, большая часть законовъ состопть или изъ постановленій, связывающихъ самого правителя и его потомковъ, или изъ инструкцій для полчиненныхъ служителей. Законы же, касающіеся правъ подданныхъ, — самые малочисленные и самые безполезные изъ всехъ. Можно сказать, что чемъ ихъ меньше, тымъ лучше Такъ называемые гражданскіе законы установляются договорами и обычаями людей; они записываются и собираются единственно для ведома судей, которые соображають съ ними свои рѣшенія. Точно также и уголовные законы суть ничто иное, какъ инструкціи для судей \*\*). Что же

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. II, 31 Cap.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ ж̀е, 32 Cap.

касается до судебной власти, то она опять-таки принадлежить князю наравнъ со всъми людьми. Всъ имъють право разбирать споры подчиненныхъ и оказывать помощь обиженнымъ; но пользоваться этимъ правомъ могутъ только сильнъйшіе. Поэтому, оно по преимуществу принадлежить князю. Судъ есть, слъдовательно, не обязанность, а благодъяніе. Судьи же, будучи назначаемы княземъ въ качествъ подчиненныхъ слугъ, обязаны сообразоваться съ его инструкціями \*).

Наконецъ, съ княжескою властью сопряжены и нъкоторыя имущественныя права. Первымъ источникомъ богатства князей служать ихъ собственныя имфнія. Затьмъ, они властны установлять регаліи, то есть, присвоивать себъ исключительное право на извъстныя производства въ предълахъ своихъ владъній; ибо, принимая постороннихъ лицъ на свон земли, они въ правъ опредълять и условія этого пріема. Далве, они могуть установлять таксы за извъстныя правительственныя дъйствія. Но они не въ правъ облагать подданныхъ податями безъ ихъ согласія. Произвольное обложеніе частной собственности составляеть нарушение чужаго права. Поэтому, если требуются подати, необходимо созвать чины. Последніе должны состоять изъ лицъ, непосредственно подчиненныхъ князю; но они не являются представителями остальныхъ, a давать деньги только изъ собственнаго своего кармана. Если же они хотять привлечь къ платежу податей и своихъ подчиненныхъ, то они должны, въ свою очередь, испрашивать согласія последнихъ \*\*).

<sup>\*)</sup> Тамъ же, 34 Сар.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 35—37 Cap.

Галлеръ признается однако, что особенно въ дѣлѣ податей нужда извиняетъ иногда отступленія отъ строгихъ правилъ. Поэтому, чины нерѣдко даютъ согласіе на подати, не только за себя, но и за весь народъ\*).

Изъ всего этого ясно, заключаеть Галлеръ, каковы предълы княжеской власти. Этотъ вопросъ неразръшимъ съ точки зрънія новой государствен ной теоріи, ибо здісь невозможно положить границы между личнымъ правомъ и общимъ. Во имя общественнаго блага открываются двери самому страшному деспотизму. Въ изложенной системъ, напротивъ, границы верховной власти обозначаются сами собою: онъ лежать тамъ же, гдъ находятся границы всякаго права, именно, въ чужомъ правъ. Князь властенъ дълать все, что ему угодно, въ предълахъ собственнаго права; но на свободу и собственность подчиненных онъ не въ правъ посягать. Это — прирожденныя, Богомъ дарованныя права, которыя должны оставаться столь же непоколебимы, какъ и власть княжеская. Такова черта, положенная неизменнымъ естественнымъ закономъ. Въ этихъ границахъ между княземъ и подданными могутъ быть установлены различныя условія, опредъляющія права объихъ сторонъ. Новъйшая конституціонная теорія видить въ этихъ хартіяхъ важнъйшее обезпеченіе противъ произвола; сущности, такого рода постановленія по меньшей мъръ безполезны, а неръдко и вредны. Князь всегда сильнъйшая сторона, а потому онъ обыкновенно выговариваеть себъ гораздо болье того, что онъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, етр. 339.

уступаеть подданнымъ, напримъръ, право взимать подати, набирать войско. Вообще, неизмѣнный естественный законъ служить гораздо болье надежною гарантіею права, нежели изм'внчивая воля челов'вка, которая можеть разрушить завтра то, что создается сегодня. Наконецъ, никакія хартіи не ограждають оть насилія, приміромь чему могуть служить безчисленныя бумажныя конституціи, созданныя безумствомъ новъйшаго времени. Самыя прочныя учрежденія ть, которыя не вписываются вь хартіи, а охраняются правами \*). Подданные безъ всякихъ формальныхъ условій им'єють средства ограждать себя отъ произвола. Это — тв средства, которыя даны имъ естественнымъ закономъ относительно. всъхъ людей вообще; ибо обязанности подданныхъ къ князю ничьмъ не отличаются отъ обязанностей ихъ ко всякому другому человъку. Первое средство состоить въ томъ, чтобы они сами соблюдали естественный законъ, чемъ вызывается взаимность и устраняются столкновенія. Еще болье этому содыйствуєть распространеніе истиннаго ученія объ отношеніяхъ князя къ подданнымъ, ученія, основаніемъ котораго всегда есть и будеть религія, то есть, уваженіе къ данному Богомъ естественному закону. Затъмъ, въ случаъ нарушенія права, подданные могуть прибъгать къ страдательному сопротивленію, къ жалобамъ, къ представленіямъ. Судебная помощь, конечно, въ этомъ случав немыслима; но можно пріобрести помощь и заступничество иными путями. Дале, подданнымъ остается бъгство, и наконецъ, какъ крайнее средство, открытое возстаніе. Что ни говорять софисты,

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. II, 39 Cap.

сопротивление тирании есть право, котораго пельзя отнять у подчиненныхъ. Неправедной силъ можетъ и должна быть противопоставлена сила. Обязанности людей взаимны; нельзя постановить правиломъ. что несправедливость дозволяется, а сопротивленіе запрещено. Право сопротивленія оправдывается какъ Священнымъ Писаніемъ, такъ и всею исторією человъчества. И нечего опасаться, что оно можеть быть употреблено во зло. Князь всегла сильнъе подданныхъ, а потому послъдніе ръдко рышатся на такой путь, который можеть ухудшить ихъ состояніе. Благоразуміе обыкновенно предписываеть уступить, чтобы не навлечь на себя еще большаго зла. Только невыносимыя притесненія способны возбудить общее возстаніе, но тогда оно неизбѣжно, какія бы ему ни противополагались теоріи \*).

Итакъ, Галлеръ приходитъ къ тому же заключенію, къ какому пришла и революціонная школа. Разница между ними та, что онъ и княжескую власть кочетъ произвести изъ прирожденныхъ каждому отдъльному человъку правъ. Но самое исчисленіе присвоенныхъ князю преимуществъ доказываетъ всю несостоятельность этого взгляда. Невозможно утверждать, какъ дълаетъ Галлеръ, что всякому лицу въ обществъ принадлежать одинакія съ княземъ права и что только недостатокъ средствъ мъщаетъ ими пользоваться. Все значеніе гражданскаго быта состоитъ въ томъ, что имъ устраняется самоуправство; личная месть замъняется судомъ третьяго лица, которое является представителемъ высшаго, общественнаго начала. Если бы частный человъкъ взду-

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. II, 41 (ap.

маль творить судъ и расправу, подъ предлогомъ оказанія помощи обиженному, онъ самъ подлежаль бы за то наказанію. Если бы всякій богачь имъль право строить крѣпости и содержать войско, насиліямъ и междоусобіямъ не было бы конца. Самъ Галлеръ сознается, что князья, въ видахъ собственной безопасности, обыкновенно запрещають подобныя средства защиты. Наконецъ, только въ средніе въка князья могли вести войны на собственныя средства и съ номощью слугъ. При болъе развитомъ общественномъ быть, это сдылалось невозможнымъ; война, волею или неволею, принимаеть всенародный характеръ. Даже при добровольной вербовкъ войско можно содержать только на общія средства, н если для полученія этихъ средствъ требуется согласіе подданныхъ, то діло не ограничивается добровольными припошеніями, но созывается собраніе, котораго решенія считаются обязательными для всъхъ, то есть, признается общее представительство, облеченное принудительною властью. А съ этимъ выфсть, вся теорія Галлера рушится въ самомъ основаніи. Какъ скоро есть общее представительство и общія обязанности, такъ частныя отношенія заміняются цільнымъ союзомъ, въ которомъ лице является подчиненнымъ членомъ, а правительство становится представителемъ общественнаго начала. И эта замъна необходима. Частныя отношенія между свободными лицами, не признающими надъ собою высшаго суды, могуть породить только анархію, ибо соблюденіе закона, которымъ должуководиться люди, предоставляется здёсь доброй воль каждаго. Поэтому, Галлеръ принужденъ въ концъ концовъ поставить весь этотъ порядокъ подъ ващиту религіи. «Различіе между противореволюціонными ученіями и революціонными, говорить онъ, есть, въ сущности, различіе между върою и невъріемъ» \*).

Въ особомъ отдълъ, подъ именемъ макробіотики, или ученія о долгов'тной жизни, Галлеръ излагаеть средства поддержать и продолжить существованіе вотчинныхъ государствъ. Главнымъ правиломъ политики полагается здъсь сохранение и увеличение того превосходства, которое дають князю независимость и власть. Средства же для достиженія этой ціли суть: нераздъльность и расширеніе владъній, строгая бережливость, хорошій выборъ подчиненныхъ должностныхъ лицъ, поддержаніе личнаго значенія и достоинства князя въ глазахъ подданныхъ, военный духъ, необходимый для сохраненія независимости, и т. д. Все это вполнъ сообразно съ существомъ вотчиннаго правленія. Важиве было бы приложеніе этихъ правиль къ монархіи, имфющей народное значеніе, но этого мы, разумъется, у Галлера не находимъ \*\*).

Военная монархія примыкаєть къ вотчинной, ибо независимый предводитель дружины, для того, чтобы сохранить свою самостоятельность, необходимо должень сидѣть на своей землѣ. Поэтому и здѣсь удерживаются существенныя черты вотчиннаго государства. Однако, военный быть влечеть за собою и нѣкоторыя особенности. Первая состоить въ томъ, что покоренныя племена ставятся въ большую или меньшую зависимость отъ побѣдителей. Эта зависямость сама въ себѣ не имѣеть пичего неправомѣр-

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. II, erp. 380, примъч. 10

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, III, 45-53 Сар.

наго, ибо она проистекаеть изъ естественнаго отношенія силь. Вторая особенность заключается въ военной организаціи управленія: оно получаеть іерархическій характеръ и строго централизовано; дъление областей здъсь чисто искусственное. Смяг-- эдру кинных стут котоккак смотнеменс смишоки которыя, усиливая жденія, мѣстную власть, дълають ее болъе доступною для подчиненныхъ и установляють между побъдителями и побъжденными патріархально - вотчинныя отношенія. При этомъ спутники князя, какъ участники побъды, получаютъ награды землями и должностями. Изъ нихъ образуется дворянство, возвышающееся надъ остальнымъ народомъ. Всякій общественный быть влечеть за собою образование извъстнаго аристократическаго класса, ибо аристократія зиждется на уваженіи, которое подобаеть высшей власти и свободь. Въ вотчинномъ государствъ является вотчинная аристократія, состоящая изъ крупныхъ землевладъльцевъ, въ военномъ государствъ военная, въ духовномъ духовная, наконецъ, въ республикахъ патриціанская. Тамъ, гдь эта высшая власть и свобода переходять по наследству, аристократія получаеть наследственный характеръ. Въ военномъ государствъ она образуется сословіемъ поб'єдителей, которое, кром'є подобающаго ему уваженія, пользуется еще разными льготами и привилегіями, опять же совершенно правомърными, хотя нътъ сомнънія, что туть открывается поле для злоупотребленій. Члены этого сословія, будучи товарищами князя, неръдко сзываются имъ для совъта и помощи; отсюда собранія чиновъ, которыя имъють здъсь гораздо большее значеніе, нежели въ вотчинахъ. Однако, и эти собрапія отнюдь не облечены законодательною властью. По самому свойству отношеній, князь сзываеть, кого и когда хочеть; онъ распускаеть чины по собственному усмотрѣнію, предлагаеть имъ на обсужденіе тѣ дѣла, для которыхъ онъ считаеть нужнымъ имѣть ихъ совѣть; наконецъ, только его верховная воля даеть силу ихъ рѣшеніямъ. Совокупность принадлежащихъ товарищамъ правъ составляеть то, что называется народными вольностями; онѣ относятся очевидно исключительно къ высшему сословію и сами по себѣ суть ничто иное, какъ благодѣянія князей или формальныя подтвержденія существующихъ уже отношеній \*).

Обыкновенно, однако, между княземъ и его товарищами возгорается борьба, которая можеть кончиться перевъсомъ той или другой стороны. Вначалъ князь, какъ сильнъйшій, имъеть за себя всъ шансы. Если онъ умфетъ ими пользоваться, онъ мало-помалу ограничиваеть права аристократіи, расширяеть свою власть и свои владенія и, наконець, становится неограниченнымъ государемъ, или же, въ болъе мягкой формъ, превращаеть военное государство въ вотчинное. Если же князь не умфетъ пользоваться выгодами своего положенія, то перевісь склоняется на сторону аристократіи. Права монарха подвергаются большимъ и большимъ ограниченіямъ, и государство неудержимо стремится къ распаденію. Нерадко торжество аристократіи ведеть къ тому, что монархія становится выборною. Это устройство представляеть нъчто среднее между монархіею и республикою; но какъ сочетание противоръчащихъ

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. III, 54 62 Cap.

другъ другу началъ, оно не можетъ быть долговъчно \*).

Макробіотика военныхъ монархій основана на томъ же началь, какъ и макробіотика вотчинныхъ княжествъ, именно, на сохраненіи княземъ своего превосходства. Поэтому и правила злѣсь тѣже. Однако, туть есть и особенности, которыя вызываются отношеніями князя, съ одной стороны, къ товарищамъ, съ другой стороны, къ побъжденнымъ. Относительно послѣднихъ правила политики не затруднительны: нужно только не раздражать народь невыносимыми притьсненіями. Гораздо трудные соблюдать должную мъру въ отношеніи къ вельмо жамъ. Такъ какъ они являются главными соперниками князя, то не слъдуеть увеличивать ихъ власть. Въ особенности надобно стараться не допускать наслъдственности леновъ и должностей и строго держать собранія чиновь въ предълахъ предоставленныхъ имъ правъ. Но съ другой стороны, аристократія составляеть самую крѣпкую опору монархіп. Каждый вельможа въ маломъ видъ-тоже, что князь въ болъе обширныхъ размърахъ; права и интересы ихъ тожественны. Поэтому, пъть болъе пагубной политики, какъ та, которая полагаеть силу монарха въ униженіи дворянства. Князь, который идеть этимъ путемъ, подрываеть основы собственной власти. Вообще, военныя монархіи, болье значительныя по объему, межели другія, имфють и болфе вифшияго блеска, но заключають въ себъ съмена разрушенія. Ихъ строгое однообразіе подавляеть свободу и отчуждаеть отъ нихъ сердца подданныхъ. Могу-

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. III, 63, 64, Cap.

чіе вассалы, съ своей стороны, стремятся къ самостоятельности, а потому, какъ скоро ослабъваеть тотъ военный духъ, который ихъ основаль, такъ эти колоссальныя созданія разлагаются на множество мелкихъ владъній. Военная монархія возвращается къ болье естественному и болье благодытельному для человычества типу монархіи вотчинной \*).

Третій видъ княжествъ составляеть духовная монархія. Галлеръ сознается, впрочемъ, что лучше было бы духовное государство противопоставить совокупности светскихъ формъ, нежели делать изъ него подчиненный видъ княжествъ \*\*). Онъ съ особенною любовью излагаеть сущность и устройство этого союза; въ церкви онъ видитъ идеалъ человъческихъ обществъ. Върный своей теоріи, онъ и церковное устройство производить сверху, а не снизу: основателемъ духовной монархіи является учитель, а не ученики. Поэтому Галлеръ отвергаеть протестантскія начала, какъ революціонныя, и признаеть католицизмъ за единственную истинную форму христіанства \*\*\*). Несмотря, однако, на всв его старанія подвести церковное устройство подъ общія принятыя имъ начала общественнаго быта, здъсь оказываются существенныя противорьчія съ послъдними. Между тымъ какъ въ другихъ княжествахъ не признается никакой другой связи, кромъ отношеній между главою и каждымъ изъ подданныхъ отдъльно, церковь, напротивъ, понимается какъ организмъ, на подобіе человъческаго тъла, «этого зеркала божественнаго порядка», по выраженію

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. III, 65, 66 Cap.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, IV, Vorrede, етр. XXIX.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, IV, 67 Сар., стр. 7-10

Галлера, «въ которомъ ии одинъ членъ не существуеть самъ для себя, но каждый живеть для всёхъ другихъ и служить не себъ, а всъмъ остальнымъ, черезъ что сохраняются красота, здоровье и крвпость какъ целаго тела, такъ и отдельныхъ членовъ» \*). Вследствіе этого, власть не является здесь частною собственностью владыки, но установляется для общей пользы, какъ общественная должность \*\*). Поэтому и церковныя имущества составляють собственность не правителя, а всей церкви въ совокупности, вследствие чего они признаются неотчуждаемыми \*\*\*). Наконецъ, и общественныя учрежденія служать общей пользв и считаются достояніемъ всѣхъ \*\*\*\*). Однимъ словомъ, тутъ являются и органическое начало и общій элементь, которые отвергались въ другихъ общественныхъ союзахъ. Самъ Галлеръ признаетъ, что церковь осуществляетъ въ себъ все то, что новые писатели «въ безуміи своемъ» приписывають светскому государству †). Но почему же въ безуміи? На какомъ основаніи признается въ одномъ случав то, что въ другомъ отвергается, какъ нельпое и невозможное?

Органическій характеръ церковнаго союза отражается и на его устройствъ. Тутъ власть не можетъ переходить по наслъдству. Духовный авторитеть, на которомъ она зиждется, не передается произвольно, какъ частная собственность. Вмъсто наслъдственности, здъсь является выборное начало. Однако,

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. IV, erp. 175 - 6.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, Vorrede, стр. XIX; стр. 290, примъч. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 161, 205, 290.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Tame me, Vorrede, etp. XVIII.

<sup>†)</sup> Тамъ же, IV; Vorrede, стр. XVIII.

Галлеръ старается придать этому началу какъ можно меньше значенія. Прежде всего, онъ не допускаеть выбора учителя учениками, ибо послъдніе къ этому неспособны. Выбирать могуть только сами учителя между собою; низшіе же назначаются высшими\*). Затъмъ, права церковной власти расширяются совершенно несоотвътственно выборному ея происхожденію и органическому характеру союза. Галлеръ не только признаеть необходимость единаго главы церкви, что вовсе не вытекаеть изъ существа церковнаго союза, но онъ этому главъ безусловно подчиняеть всю іерархію пастырей. «Подобно основателю общества или какъ его преемникъ, говоритъ Галлеръ, онъ (то есть, глава) былъ прежде нихъ и не обязанъ имъ своимъ существованіемъ; они имъ поставлены и назначены, а не онъ нми; они подчинены его руководству, а не онъ ихнему; не онъ вышелъ изъ нихъ, а они изъ него, какъ гроздъ изъ виноградной лозы, и только пребывая въ немъ, они составляють общество. Не связанные между собою, разсъянные и одинокіе, какъ члены безъ главы или колонны безъ фундамента, они только черезъ него и съ нимъ составляють одно цълое» \*\*). Очевидно, что наклонность къ католицизму заставила Галлера впасть въ эту непоследовательность: Принятыя имъ здесь начала согласны съ общими его положеніями, но они противоръчать имъ же самимъ признаннымъ основаніямъ церковнаго союза. Возводя этоть союзъ въ идеалъ всего человъческаго общежитія, Галлеръ утверждаетъ,

<sup>\*)</sup> Тамъ же, IV, 78 Сар., стр. 292—294.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 323.

что онъ соединяеть въ себѣ выгоды республикъ и монархій, составляя нѣчто среднее между тѣми и другими \*); но въ сущности, туть соединяются только противорѣчащія направленія, которыя отнюдь не приводятся къ соглашенію.

Основанная на чисто духовномъ началъ, на добровольномъ подчиненіи учениковъ духовному руководству учителя, церковь, для вившияго своего существованія, нуждается однако въ матеріальныхъ средствахъ. Она составляеть постоянный союзъ съ извъстными имуществами и учрежденіями. При благопріятныхъ обстоятельствахъ, этоть союзъ можеть даже сдълаться совершенно независимымъ, и тогда онъ становится настоящимъ государствомъ. Галлеръ считаеть такое положение весьма выгоднымъ для церкви, ибо оно всего лучше обезпечиваеть ея независимость \*\*). Тамъ же, гдв церковь не достигаетъ полной самостоятельности, она состоить въ государствъ, либо какъ терпимая, либо какъ господствующая. Въ первомъ случат, права ея совершенно зависять отъ милости князя. Галлеръ не признаеть въротерпимости, какъ безусловнаго человъческаго права. Но разъ извъстная церковь признана государствомъ, князь не властенъ уже касаться пріобрѣтенныхъ ею правъ и вмѣшиваться во внутреннія ея дъла. Это будеть такимъ же нарушениемъ справедливости, какъ и въ отношеніи къ частному лицу \*\*\*). Тоже самое имъетъ мъсто и относительно церкви господствующей. Получая льготы, церковь не становится черезъ это государственнымъ учре-

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. crp. 373-376.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, V, IV, 72 Сар.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, 80 Сар., стр. 353--364.

жденіемь. Она остается самостоятельнымь союзомь, п свытская власть должна относиться кь ней, какъ ко всякому независимому лицу. Этими началами должны разрышаться и всы столкновенія между церковью и государствомь. Галлеры утверждаеть, что эти столкновенія потому только представляются затруднительными, что виысто соблюденія справедливости, туть постоянно является виышательство вь чужія дыла \*).

Если бы Галлеръ ограничился этими положеніями, за нимъ осталась бы заслуга признанія церкви независимымъ союзомъ; хотя и туть многое можно сказать противь взгляда на дарованныя церкви преимущества, какъ на частное ея право. Но онъ идетъ гораздо далъе. Онъ признаетъ въчною истиною, что духовная власть должна господствовать. надъ светскою. По его мивнію, она не только благородиве послъдней, возвышаясь надъ нею, какъ душа надъ теломь, какъ невидимое надъ видимымъ, или какъ въчное надъ временнымъ; но она въ дъйствительности составляеть источникь и конечную цель всехъ человъческихъ дъйствій; она направляеть и обезпечиваеть свободное употребление всъхъ земныхъ благъ и силь. Въ нъкоторомъ отношении, говоритъ Галлеръ, оба меча, духовный и свътскій, орудуются церковною властью. Она даеть законъ, а свътская власть его исполняеть. Духовный мечь составляеть принадлежность царства Божьяго и находится въ рукахъ учителей; свытскій же мечь употребляется для царства Божьяго и находится въ рукахъ князей и вообще могучихъ людей, но подъ мягкимъ и незамътнымъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 364—429.

руководствомъ учителя. Такъ всегда было, есть и будеть, ибо безъ духовнаго авторитета міръ не можеть стоять\*). «Если такимъ образомъ, говорить онъ въ другомъ мъсть, по весьма мъткому сравненію, церковь и государство, или, лучше сказать, духовная и светская гласть относятся другь къ другу, какъ душа и тело, какъ законъ и власть, какъ правило и дъйствіе, причемъ объ не могуть быть совершенно независимы другъ отъ друга, но одна должна уступить другой первенство, то, конечно, естественные и справедливъе, чтобы душа повелъвала тълу, нежели тьло душь, чтобы власть управлялась закономъ, нежели чтобы законъ преклонялся передъ властью, чтобы дъйствіе было сообразно съ правиломъ, нежели чтобы правило приноровлялось къ противоръчащимъ другъ другу дъйствіямъ» \*\*). Подобно средневъковымъ учителямъ, Галлеръ противополагаетъ даже царство Божіе, воплощенное въ христіанской церкви, царству тьмы, или діавола, которое проявляется въ самообожаніи челов'тчества, то есть, въ св'тскомъ, построенномъ на чисто человъческихъ началахъ государствъ. Между тъмъ и другимъ происходить великая борьба, которая раздираеть современныя общества \*\*\*).

Тѣмъ же средневѣковымъ духомъ проникнута и его макробіотика духовныхъ княжествъ. Прежде всего, Галлеръ требуетъ единства вѣры, утверждая, что разногласіе мнѣній гибельно не только для духовной власти, но и для свѣтской. Внѣшній миръ и порядокъ возможны только при единствѣ мыслей; поэто-

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. IV, erp. 23-25.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, V, стр. 292.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, IV. стр. 25-27.

му, свътскіе князья должны въ этомъ отношеніи поддерживать церковь. Галлеръ считаеть расколъ такою же государственною изменою противъ духовнаго общества, какимъ является открытое возмущеніе противь светскаго. Онь утверждаеть, что отпаденіе отъ церкви ничемъ не можеть быть оправдано. Источникъ его — единственно гордыня человъка, который личное свое мнѣніе ставить выше общаго авторитета \*). Но какія же существують средства противъ этого зла? Терпимость ни къ чему не ведеть, а съ другой стороны, Галлеръ признаеть, что и вившняя сила не достигаетъ цвли, ибо нельзя насильно внушить людямъ въру. Противъ духовнаго зла требуется духовное оружіе. Прежде всего, надобно чистотою ученія предупредить самое возникновеніе ложныхъ толковъ. Если же они возникли, слъдуеть по возможности препятствовать ихъ распространенію. Внутренно каждый можеть върить, во что хочеть, но вившняя пропаганда должна быть строго запрещена. Свобода печати есть пагубный софизмъ. Всъ сочиненія необходимо подвергать строжайшей цензуръ, которая должна быть ввърена церковнымъ учителямъ, для того, чтобы ядъ не могъ заразить другихъ. Затъмъ, надобно опровергать самое лжеученіе, обличая основное его начало и дълая его смъшнымъ и достойнымъ презрънія въ его выводахъ. Наконецъ, если бы секта вздумала образовать изъ себя постоянное общество, то это общество должно быть уничтожено хотя бы силою \*\*).

Галлеръ не ограничивается этими отрицательными

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. V, 81 Cap.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 85 Сар.

мърами. Если религія должна дъйствительно сдълаться царицею міра, господствовать всюду и быть закономъ во дворцахъ, также какъ и въ хижинахъ, необходимо, чтобы она не оставалась въ отвлеченной области, но проникала всю человъческую жизнь. Всв науки, всв искусства должны быть ей подчинены; она должна быть духомъ, направляющимъ и оживляющимъ вст другія знанія, конечною цтлью, къ которой всв должны стремиться и которой всв должны содъйствовать \*). Очевидно, что о свободъ туть нъть уже и ръчи. Тъ личныя права, которыя въ свътскомъ государствъ Галлеръ противопоставляль княжеской власти, исчезають въ духовной области. Человъкъ безусловно подчиняется высшему авторитету, отрекаясь отъ всякой самостоятельности. Въ основаніе церковнаго союза Галлеръ полагаетъ добровольное признаніе духовнаго превосходства, но въ результать выходить, что непризнание этого превосходства есть преступленіе, и что духовный авторитеть поддерживается даже внашнею силою.

Наконецъ, послъдняя форма общественныхъ союзовъ, республика, основывается на началахъ добровольнаго товарищества. И тутъ, также какъ и въ церкви, являются общая цъль, общія учрежденія и общія имущества. Верховная власть присвоивается здъсь совокупности членовъ; ръшеніе же вопросовъ принадлежитъ большинству, на основаніи общаго закона, по которому властвуетъ сильнъйшій. Но, также какъ и во всъхъ другихъ образахъ правленія, эта власть простирается единственно па собственныя права общины, то есть, на общее достояніе, а

<sup>\*)</sup> Тамъ же. 80 Сар., стр. 236 —237

никакъ не на личныя права членовъ, которыя должны оставаться неприкосновенными. Кромт того, свобода меньшинства ограждается тымь, что ему всегда предоставляется право выйти изъ союза \*). Тамъ, гдъ община мала, она вся собирается для совъщаній; въ противномъ случат, изъ нея выдъляется собрание. представителей, причемъ однако полезно, чтобы нъкоторыя важнъйшія дъла предоставлены были утвержденію всей общины. Собраніе можеть избираться по округамъ или восполняться само собою. Послъдній способъ предпочтительнье, ибо избранный отдъльнымъ округомъ не можетъ считаться представителемъ цѣлаго, да и самый выборъ бываетъ лучше, когда онъ предоставляется собранію отборныхъ людей. Наконецъ, для исполненія необходима особая правительственная коллегія \*\*).

Въ организованной такимъ образомъ правящей корпораціи Галлеръ признаетъ полное равенство. Даже самыя подати должны, по его мнѣнію, распредѣляться не пропорціонально имуществу, а поровну на каждаго члена \*\*\*). Поэтому, онъ отвергаетъ всякое различіе правъ между гражданами. И здѣсь, какъ и вездѣ, образуется извѣстная аристократія, но она должна быть основана единственно на почетѣ, который оказывается преемственно передающимся богатству и положенію \*\*\*\*). Это равенство не распространяется, однако, на подчиненныхъ общинѣ лицъ. Республика, также какъ и князь, можетъ имѣть своихъ подданныхъ. И тутъ являются служебныя отношенія сла-

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. VI, 7, 8 Cap.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, 14, 15 Сар.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, 12 Сар., стр. 129.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Тамъ же, 22 Cap. erp. 358 -- 361.

бъйшихъ къ сильнъйшимъ. Первые сохраняють свою свободу и свою собственность, которыя должны оставаться неприкосновенными; но они не имъютъ права требовать уравненія въ политическихъ правахъ съ членами владычествующей корпораціи. Отъ воли корпораціи зависитъ размъръ тъхъ правъ, которыя она предоставляеть подчиненнымъ. Благоразумная политика требуетъ однако, чтобы не только не было притъсненій, которыя здъсь гораздо чувствительнъе, пежели въ княжествахъ, но и чтобы знатнъйшимъ изъ подданныхъ былъ предоставленъ доступъ въ гражданство. Иначе возбуждаются зависть и неудовольствіе, которыя легко могутъ привесть государство къ паденію \*).

Въ макробіотикъ республикъ Галлеръ излагаетъ средства для поддержанія республиканской власти. Это едва ли не лучшая часть всего сочиненія. Самъ будучи членомъ владычествующей корпораціи, Галлеръ видълъ на практикъ и ея способы управленія, и угрожающія ей опасности. Но и здѣсь, какъ вездѣ, не выступаеть изъ тѣсной рамки союзовъ, возникшихъ изъ средневѣковаго порядка. Широкое развитіе республиканской формы, образцы котораго представляеть новѣйшая исторія, осталось ему чуждымъ.

Вообще, весь образъ мыслей Галлера коренится въ средневѣковомъ бытѣ, который возводится имъ на степень нравственнаго идеала. Владычество сильнѣйшаго, основанное на взаимной пользѣ и подчиненное нравственному закону, вотъ вся его теорія. Но если мы спросимъ: гдѣ же ручательство въ томъ, что сильнѣйшій будетъ подчиняться нравственному

<sup>\*)</sup> Restaurat. etc. VI, 16 Cap.; 19 Cap., erp. 311 - 318.

закону, воздерживаться оть нарушенія чужихъ правъ и употреблять свою власть именно для общей пользы, а не для своей собственной выгоды? — то въ ответъ мы узнаемъ, что во всемъ этомъ надобно положиться въ концъ концовъ на человъческую совъсть, то есть, на силу религіи, -- отвъть, очевидно, не политическій, а богословскій. Религія, по мнізнію Галлера, должна служить связью между сильнымъ и слабымъ, между порядкомъ и свободою; поэтому церковь, какъ высшій нравственный союзь, должна владычествовать въ гражданскомъ обществъ. Если же мы станемъ разбирать, какимъ образомъ въ самомъ церковномъ устройств' примиряются противоположные элементы общежитія, то мы увидимъ, что свобода, которая вначаль признавалась основою церкви, въ результать совершенно изъ нея изгоняется, и свътская власть призывается на помощь для поддержанія единства въры. Такой выводъ самъ себя опровергаетъ. Начало власти, даже при нравственной сдержкъ, очевидно недостаточно для примиренія свободы съ закономъ. Въ результать, свобода все-таки приносится жертву.

## 14. ГЕГЕЛЬ.

Развитіе нѣмецкаго идеализма, начало которому было положено Кантомъ, завершается Гегелемъ. Противоположныя направленія, индивидуалистическое и нравственное, сводятся имъ къ единству причины конечной. Это и есть настоящая точка зрѣнія идеализма, сущность котораго состоить именно въ томъ, что вышедшія изъ первоначальнаго единства про-

тивоположности снова связываются высшимъ единствомъ. Какъ логическое опредъленіе, конечное единство есть идея, составляющая внутреннюю цель бытія, движущую пружину развитія; какъ міровое начало, это высшее единство противоположностей, эта связь разума и матеріи есть  $\partial yx$ ь, источникъ жизни, представляющій верховное благо или согласіе сущаго. Ученіе Гегеля понимаеть абсолютное, какъ духъ, который, развиваясь въ силу внутренняго закона, самъ противополагаеть себъ свои опредъленія и затемъ снова приводитъ эти противоположности къ себъ, подчиняя ихъ высшему единству. Поэтому, истинная сущность духа раскрывается только въ концъ, въ полнотъ его развитія. Первоначальныя же его опредъленія представляють лишь скудные и односторонніе моменты, которые полагаются имъ съ тъмъ, чтобы снова спилиться. Они составляють точки отправленія для дальнайшаго развитія, и чамъ они непосредственнъе, тъмъ они скуднъе. Однако, эти опредъленія не исчезають въ высшемъ единствъ; они сохраняются въ немъ, но не какъ самостоятельныя начала, а какъ моменты единаго бытія, имѣющіе относительную самостоятельность, но подчиненные цълому.

Такимъ образомъ, противоположные элементы мірозданія, общее и частное, разумъ и матерія, связываются въ одно живое цѣлое конечнымъ единствомъ идеи, или духа. Очевидно, что этимъ завершается и весь процессъ развитія философской мысли. Недостаточныя и одностороннія опредѣленія достигаютъ здѣсь высшей полноты. Тѣмъ не менѣе, и эта точка зрѣнія можетъ не удовлетворять требованіямъ разума. Когда развивающееся изъ нея ученіе является

не какъ вънецъ всего предыдущаго, а какъ исключительная система, заменяющая все остальныя и все выводящая изъ одного начала, то оно, въ свою очередь, впадаеть въ односторонность. Конечное единство есть высшее, но не единственное начало бытія. Оно предполагаеть и первоначальную основу, и самостоятельное значение противоположностей, которыя связываются имъ и приводятся къ высшей гармоніи, но сами не вытекають изъ него. Если же оно признается не только концомъ, но и началомъ всего сущаго, то первоначальная основа исчезаеть, а противоположные элементы превращаются въ простые моменты высшаго единства. А таково именно воззрѣніе Гегеля. У него нѣть ничего, кромѣ духа. Разумъ и природа составляють только противоположныя проявленія духа, которыя имъ полагаются, и затъмъ собственнымъ, внутреннимъ процессомъ развитія снова къ нему возвращаются. Черезъ это все ученіе, очевидно, принимаеть односторонній характеръ. Сохраняя свое высокое значеніе, какъ вънецъ развитія философской мысли, оно является недостаточнымъ, какъ исключительная система. Поэтому, совершенно ошибочно считать Гегеля представителемъ всей итмецкой философіи и по нему, какъ по результату, судить объ остальномъ. Это все равно, что крышу принимать за цълое зданіе.

Какъ сильныя, такъ и слабыя стороны ученія Гегеля выражаются въ томъ, что составляетъ характеристическую его особенность, можно сказать, самую душу его системы, — въ діалектикъ. Діалектика есть развитіе системы опредъленій чистой мысли. Законъ ея состоитъ въ выводъ противоположностей изъ первоначальнаго единства и затъмъ въ обратномъ сведеніи противоположностей къ высшему единству. Этотъ законъ есть основной законъ разума, заключающійся въ разложеніи и сложеніи опредъленій на основаніи внутреннихъ, необходимо присущихъ имъ признаковъ. Каждое опредъленіе, или понятіе, по самому существу своему, составляеть единство двухъ противоположныхъ началъ: общаго и частнаго, единаго и различнаго. Будучи противоположными, эти начала отрицають другь друга, а вмѣстѣ съ тѣмъ и свою связь. Черезъ это они полагаются, какъ самостоятельныя. Но такъ какъ ни единство не можеть быть безъ различія, ни различіе безъ единства, то, взятыя отдѣльно, эти начала становятся въ противоръчіе съ самими собою. Отрицая противоположное, каждое вместе съ темъ отрицаеть и себя. Исключивъ изъ себя всякое отношеніе къ другому, они уничтожають необходимое условіе собственнаго существованія и черезъ это сами превращаются въ ничто. Однако, это новое отрицаніе есть, въ сущности, только отрицаніе ихъ самостоятельности, то есть, отрицаніе отрицанія. Результать его — положительный, именно, необходимость связи противоположныхъ началъ. Это и ведеть къ новому опредъленію, къ высшему единству, содержащему въ себъ противоположности уже не въ непосредственной слитности, а въ полномъ развитіи, какъ моменты целаго, прошедшіе черезъ отрицаніе и поборовшіе въ себ'ь это отрицаніе.

Этотъ діалектическій законъ составляеть движущую пружину всего развитія человъческой мысли. Исторія философіи служить самымъ блистательнымъ фактическимъ его подтвержденіемъ. Онъ одинъ объясняеть и всю исторію человъчества. Поэтому, въ

каждой философской системъ мы непремънно найдемъ извъстную долю діалектики. Но очевидно, что въ полнотъ своей она могла быть выработана только идеализмомъ. Изобрътателемъ ея древніе считали Платона; сведеніе ея въ цъльную науку въ новое время принадлежитъ Гегелю. Это — безсмертная его заслуга, которая даетъ ему первенствующее мъсто въ исторіи человъческаго ума. Можно сказать, что безъ діалектики нътъ философіи. Кто отвергаеть діалектику, тотъ не принимаетъ первыхъ основаній философскаго мышленія. Ничто такъ не свидътельствуеть о современномъ упадкъ философіи, какъ то пренебреженіе, въ которое діалектика впала въ настоящее время.

Діалектическое зданіе, возведенное Гегелемъ, далеко однако не можетъ считаться последнимъ словомъ науки. Оно во многомъ требуетъ исправленія. Исключительность гегелевскаго идеализма отразилась и эдъсь. Она повела къ невърному пониманію самаго закона развитія, а вслідствіе того, къ неправильному во многихъ отношеніяхъ построенію системы. Изъ сказаннаго выше ясно, что законъ діалектическаго развитія влечеть за собою установленіе четырехъ опредъленій въ трехъ ступеняхъ. Первую ступень составляеть первоначальное единство, вторую – двъ противоположности, третью – единство конечное. Это во многихъ мъстахъ признаеть и Гегель. Такъ, проводя развитіе понятія черезъ слъдующія другь за другомъ ступени общаго, частнаго и единичнаго, онъ къ частному относить два противоположныхъ опредъленія: чисто частное и отвлеченно общее. Послъднее, какъ противоположное частному, само составляеть частное определение, тогда

Digitized by Google

какъ истинно общее заключаетъ въ себъ и отвлеченно общее, и частное \*). На техъ же началахъ построенъ у Гегеля весь остовъ его логики. Первую ступень составляеть непосредственное бытіе, вторую противоположность отвлеченной сущности и явленія, третью — понятіе, какъ единство того и другаго. Но рядомъ съ этимъ является и построеніе инаго рода, вытекающее изъ исключительнаго преобладанія начала конечнаго. Какъ мы уже видъли выше, послъднее, по теоріи Гегеля, само полагаеть свои противоположныя опредъленія и затымь снова приводить эти опредъленія къ себъ, какъ высшему единству. Вельдствіе этого, первоначальная основа исчезаеть, и остаются только три определенія: две противоположности и конечное единство, которыя и развиваются въ трехъ ступеняхъ. Первую ступень составляеть одна изъ противоположностей, вторую другая, третью — ихъ единство. А такъ какъ начать можно одинаково съ той или другой противоположности, ибо каждая сама собою указываеть другую, то за первую ступень Гегель принимаеть то отвлеченно общее, то частное, то субъективное начало, то объективное. Результать и туть выходить правильный, ибо діалектическое развитіе противоположностей все-таки ведеть къ высшему единству; но въ последовательномъ движеніи мысли оказываются пробълы, искусственные переходы, наконецъ, смѣшеніе различныхъ ступеней, именно, первоначальнаго единства съ одною изъ противоположностей, иногда съ отвлеченно общимъ началомъ, иногда съ частнымъ. При такихъ ошибкахъ, нътъ, конечно,

<sup>\*)</sup> Logik: die Lehre vom Begriff, 1 Abschn., 1 Сар., В. Ссылаюсь вездъ на Полное Собраніе Сочиненій.

ничего легче, какъ подвергнуть логику Гегеля критикъ въ подробностяхъ. Но указаніе частныхъ недостатковъ оставляеть совершенно въ сторонъ вопросъ о достоинствъ цълаго.

Это не совсъмъ правильное пониманіе діалектическаго закона отражается прежде всего на общемъ построеніи системы. Гегель разділяеть философію на логику, философію природы и философію духа. Очевидно, что логика или, что тоже самое, діалектика, представляеть отвлеченно общій элементь, развитіе законовъ чистой мысли; въ природъ, напротивъ, выражается форма частнаго бытія; наконецъ, духъ составляетъ высшее единство обоихъ. Но у Гегеля, вследствіе смешенія первоначальнаго единства съ отвлеченно общимъ моментомъ, чистая мысль является первоначальною основою, которая затымъ • переходить въ природу и, наконецъ, возвращается къ себъ въ духъ. Поэтому и логика начинается у него не съ непосредственнаго, то есть, конкретнаго бытія, а съ величайшаго отвлеченія, именно, съ чистаго бытія, которое, какъ чистое отвлеченіе, есть ничто иное, какъ чистое отрицаніе. Конечно, результать выходить тоть же: истина для Гегеля заключается не въ этихъ первоначальныхъ, самыхъ скудныхъ определеніяхъ мысли, которыя составляють для нея только точку отправленія; истина у Гегеля есть духъ, который является завершеніемъ всего процесса. Но по законамъ логики, не первоначальное бытіе полагается конечнымъ, а наоборотъ. Слъдовательно, основа должна содержать въ себъ объ противоположности, а не смѣшиваться съ одною изъ нихъ. Очевидно, что туть заключается поводъ къ невърному пониманію самой системы Гегеля.

Неправильная постановка исходной точки повела и къ неправильному построенію конца. Діалектическій законъ влечеть за собою совпаденіе конца съ началомъ: высшее единство является сочетаніемъ противоположностей, также какъ и единство первоначальное. Это именно признаеть Гегель. Но такъ какъ исходною точкою является у него не конкретное, а отвлеченное единство, то последнее должно составлять и завершение развития. Поэтому, высшимъ проявленіемъ духа онъ признаеть не исторію, а философію, которая представляеть возвращеніе къ логикъ. Такимъ образомъ, отвлеченная мысль становится началомъ и концомъ всего діалектическаго процесса, хотя духъ, какъ высшее единство всего сущаго, по самому смыслу системы, не есть отвлеченіе, а живое сочетаніе противоположностей.

Отсюда, наконецъ, невърное построеніе всей системы духовнаго міра. И здісь повторяются три ступени развитія: духь субъективный, духь объективный и духь абсолютный. Первый есть духь самь въ себъ взятый, въ совокупности внутреннихъ своихъ опредъленій. Сначала онъ является въ непосредственной формъ, какъ естественное произведение душа. Затымь, въ душь развивается сознание: субъекть противополагаеть себя внишнему міру. Наконецъ, вполнъ развившееся сознаніе полагаеть себя, какъ самоопредъляющійся разумі; это — духъ въ истинномъ своемъ значеніи: онъ является, какъ духъ теоретическій, въ познаніи, какъ духъ практическій, въ системъ влеченій, какъ духь свободный, въ разумной, самоопредъляющейся волъ. Такимъ образомъ, свободная воля составляеть высшее опредъленіе субъективнаго духа. Достигши этой ступени, онъ

переходить во внешнюю деятельность и строить изъ себя объективный міръ, гдѣ основнымъ началомъ является свобода. Ступени развитія свободы, или объективнаго духа, суть право, мораль и правственность. Подъ именемъ нравственности Гегель разумветь общественное начало, представляющее сочетание права и морали и выражающееся въ развитіи человъческихъ союзовъ. Высшій изъ этихъ союзовъ есть юсударство. Но государство, какъ выражение извъстной народности, само составляеть только частное проявленіе міроваго духа. Поэтому, оно вступаеть въ общій процессь съ другими, подобными ему союзами. Этотъ процессъ есть всемірная исторія, высшее проявленіе объективнаго духа, проявленіе, которое составляеть вмъсть съ тьмъ переходъ къ третьей и послъдней ступени, къ сознанію абсолютнаго духа. Последнее развивается въ трехъ ступеняхъ: въ искусствь, въ религи и въ философіи. Философіею завершается все развитіе мысли и бытія; здісь конецъ совпадаетъ съ началомъ\*).

Таково общее построеніе философіи духа у Гегеля. Ему нельзя отказать въ широть взгляда и въ значительной глубинь пониманія. Тъмъ не менье, оно страдаетъ противорьчіемъ. Если мы сравнимъ внутреннія опредъленія духа съ дальнъйшимъ развитіемъ этихъ же самыхъ опредъленій, то увидимъ, что одно не соотвътствуетъ другому. Самоопредъляющійся духъ развивается, какъ сказано выше, въ трехъ ступеняхъ: какъ теоретическій духъ — въ познаніи, какъ практическій духъ — въ системъ влеченій, наконецъ, какъ свободный духъ — въ воль. Это и есть

<sup>\*)</sup> Cm. Encyclopädie, 3 Theil, Philos. des Geistes.

истинное отношение этихъ трехъ элементовъ. Если мы прибавимъ къ нимъ чувство, отнесенное Гегелемъ къ непосредственной формъ духа, къ душъ, то мы получимъ полную систему внутреннихъ опредъленій духовнаго естества. Чувство представляеть первоначальное, непосредственное его единство; разумъ и влеченія составляють двѣ противоположныя его стороны, изъ которыхъ одна обращена внутрь, а другая устремлена на внешній міръ; наконецъ, свободная воля является высшимъ единствомъ обоихъ. Сообразно съ этимъ должны быть построены и ть формы духовнаго міра, въ которыхъ проявляются эти опредъленія. Міръ чувствъ есть внутренній міръ души; теоретическія идеи составляють область разума; покореніе природы, или система экономическихъ отношеній, соотв'єтствуеть влеченіямъ; наконець, нравственный мірь образуеть область воли. Последній, очевидно, должень занимать высшее мъсто въ развитіи духа, ибо онъ представляеть живое или конкретное сочетание противоположностей: разума и природы, общаго и частнаго, безконечнаго и конечнаго. Между тъмъ, у Гегеля о покореніи природы нътъ ръчи; экономическія отношенія составляють, какъ увидимъ далье, только подчиненный моменть юридического общества. Практическая сторона духа осуществляется въ нравственномъ мірѣ, а теоретическая сторона возвышается надъ последнимъ, какъ сознание абсолютнаго духа. Несоотвътствіе этого построенія изложенной выше системъ внутреннихъ опредъленій духовнаго естества очевидно. Изъ сказаннаго ясны и причины такого противорѣчія.

Посмотримъ теперь на внутреннее построеніе

объективнаго духа, который составляеть настоящій предметь нашихъ изследованій. Несмотря на неправильно начначенное ему м'єсто въ общей систем'в, это построеніе, следуя діалектическому закону, вообще говоря, развиваеть истинную сущность нравственныхъ опредёленій и в'єрно указываеть на взаминыя ихъ отношенія. Однако и зд'єсь, по объясненнымъ выше причинамъ, оказываются существенные проб'єлы и недостатки.

Основнымъ опредъленіемъ объективнаго духа признается свободная воля. Воля есть практическій разумъ, то есть, разумъ, дъйствующій на внъшній міръ. Поэтому, воля заключаеть въ себъ два противоположныхъ опредъленія: общее и частное. Съ одной стороны, какъ мысль, или какъ безусловное общее начало, она обладаеть способностью абсолютнаго отвлеченія или чистой неопредвленности. Воля не связана никакою целью и никакимъ побужденіемъ; она можеть отрішиться оть всего. Это элементь безконечности. Съ другой стороны, воля имъеть содержаніе; она хочеть чего-нибудь. Оть неопредъленности она переходить къ опредъленію. Это опредвление можеть быть взято какъ изъ чистаго разума, такъ и изъ системы влеченій. Но каково бы оно ни было, воля всегда сознаеть его своимъ, ею самою положеннымъ, ибо она имъ не связана и отъ всякаго опредъленія можеть снова перейти къ неопредъленности. Воля есть именно единичное начало, представляющее высшее единство общаго и частнаго. Противоположныя опредъленія заключаются въ ней, какъ идеальные моменты, отъ нея зависящіе и ею полагаемые; сама является какъ абсолютная возможность перехода

оть одного къ другому. Опредъляясь, она остается собою, то есть, сохраняеть въ себъ элементь чистой неопредъленности; поэтому она и сознаеть опредъленіе, какъ моменть, отъ котораго она всегда можеть отръшиться, точно также какъ и наоборотъ, оть неопредъленности она всегда можеть перейти къ ею самою полагаемому опредъленію. Въ этомъ свобода, которая составляеть заключается в сущность воли, точно также какъ тяжесть составляеть сущность матеріальнаго тела. Поэтому, все существа, одаренныя волею, сознають себя свободными; но одинъ идеализмъ способенъ раскрыть истинный смыслъ этого начала\*).

Въ этихъ мысляхъ Гегеля заключается высшее и глубочайшее, что было когда-либо сказано о свободъ воли. Инстинктивное чувство человъка, которое прямо и непосредственно относится къ предмету въ его цълости, всегда признавало и признаетъ свободу, какъ фактъ, на которомъ строится весь нравственный міръ. Но объясненіе этого факта составляеть загадку для испытующаго ума, ибо оно требуетъ высшаго разумънія метафизическихъ началъ. Поэтому, низшія формы познанія, опыть и формальная логика неизбъжно приходять къ отрицанію свободы воли. Неспособны постигнуть ее и одностороннія метафизическія системы. Только высшій идеализмъ проникаетъ въ истинную ея сущность, ибо онъ одинъ понимаетъ человъка, какъ высшее единство противоположныхъ началъ, безконечнаго и конечнаго, съ абсолютною возможностью перехода отъ одного къ другому.

<sup>\*)</sup> Philosophie des Rechts, §§ 4 7.

Но какъ всякое опредъленіе, по ученію Гегеля. только въ концѣ раскрываеть истинную свою сущность, такъ и воля только на высшей своей ступени является вполнъ свободною. Въ низшихъ же своихъ формахъ она находится еще подъ вліяніемъ естественныхъ началъ. Здъсь она получаеть свое содержаніе извив, отъ влеченій и наклонностей; сама же она, оставаясь отвлеченно общимъ началомъ, является тутъ въ видъ способности выбирать между различными влеченіями. Эта форма воли есть произволь. Содержание не соотвътствуеть здъсь формѣ, ибо оно для нея внѣшнее и случайное; вследствіе этого, произволь представляеть внутреннее противоръчіе своихъ опредъленій. Это противорвчіе является въ видв борьбы между различными влеченіями, которыя приходять въ столкновенія другъ съ другомъ. Выбирая между ними, произволъ полагаеть себъ общую цъль — счастіе; но такъ какъ эта цъль все-таки зависить отъ соглашенія случайныхъ влеченій, то и она является частною и случайною. Общаго въ ней, строго говоря, ничего нъть, ибо влеченія безконечно разнообразны и исключають другь друга. Поэтому, счастіе, состоящее въ удовлетвореніи влеченій, недостижимо; оно представляеть прогрессъ въ безконечность. Смыслъ этого прогресса заключается въ требованіи такого общаго начала, которое подчиняло бы себъ все частное. Для этого необходимо отличить существенныя влеченія воли отъ несущественныхъ; существенными же слъдуеть признать тв, которыя не составляють только извить взятаго содержанія, а отвітнають существу самой воли, собственнымъ ея опредъленіямъ. Въ этомъ и состоить истинно общее начало, въ которомъ отвлеченно общее и частное являются толькомоментами. Самоопредъляющаяся воля есть свободная воля въ истинномъ значеніи. Цъль ея состоить въ осуществленіи своей свободы во внъшнемъ міръ. Это — свободная воля, которая хочеть свободной воли. Осуществленіе этой свободы составляеть право въ обширномъ смыслъ \*).

Право развивается у Гегеля въ трехъ ступеняхъ: 1) какъ отвлеченное, или формальное право, выражающее самоопредъление воли во внъшнимъ міръ; 2) какъ мораль, или внутреннее самоопредъление воли; 3) какъ мравственность, представляющая сочетание права и морали: общія требованія морали, осуществляясь во внъшнемъ міръ, становятся системою юридическихъ учрежденій, опредъляющихъ права и обязанности людей въ общественныхъ союзахъ \*\*).

Отвлеченное право, или право въ тъсномъ смыслъ, есть проявленіе личной свободы. Въ этой области разсматриваются отдъльныя лица и ихъ взаимныя отношенія. Отдъльный человъкъ, какъ свободное существо, имъетъ правоспособность; въ этомъ качествъ, онъ является лицомъ. Законъ права гласитъ: «будь лицемъ и уважай другихъ, какъ лица». Этотъ законъ — чисто формальный; онъ ограничивается однимъ отрицаніемъ, запрещеніемъ посягать на свободу лицъ. Содержаніе же, на этой ступени, дается естественными побужденіями человъка, его влеченіями. Поэтому, оно имъетъ характеръ случайный; законъ права ничего здъсь не опредъляеть: онъ только дозволяеть.

<sup>\*)</sup> Philos. des Rechts, §§ 9-29.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, § 33,

Существенно въ дозволеніи то, что вишній міръ подчиняется свободь, какъ не имъющій въ отношеніи къ ней самостоятельнаго значенія. Во имя права, свободное лице налагаеть руку на природу, и это право должно быть уважаемо другими. Въ этомъ заключается основаніе собственности, перваго проявленія личной свободы челов'вка. Вещь — моя, потому что я хочу ее имъть; это — право моей свободы. Содержаніе же этого права случайно; я могу имъть больше или меньше: для юридическаго закона это все равно. Онъ запрещаеть только трогать вещи, принадлежащія другимъ. Вещи же, никому не принадлежащія, присвоиваются тому, кто ими овладъетъ. Для законнаго присвоенія требуется однако, чтобы воля действительно выразилась въ вещи: это дълается посредствомъ физическаго овладънія, обделки, наконець простаго означенія. Наобороть, когда воля перестаеть проявляться въ вещи, последняя можеть быть присвоена другими. Вследствіе этого, право собственности теряется давностью. Присвоенная вещь находится въ полномъ распоряженіи собственника. Онъ можеть по произволу употреблять и даже уничтожать ее для своихъ потребностей. Точно также онъ воленъ предоставить часть ея употребленія другому. Наконець, онъ воленъ и самое свое право собственности передать другому, ибо вещи, по существу своему, могуть переходить изъ рукъ въ руки, присвоиваться тамъ или другимъ лицемъ. Внѣшняя природа составляеть общую среду, черезъ которую отдъльныя лица вступають въ юридическія отношенія другь къ другу. Эти отношенія выражаются въ договори \*).

<sup>\*)</sup> Phil. des Rephts, §§ 34-71.

Договоръ составляеть второе проявление личной свободы. И туть содержаніе еще случайно; оно зависить отъ произвола лицъ. Существеннымъ моментомъ является здёсь уговоръ, то есть, выраженіе воль; исполненіе же составляеть только последствіе этого акта, ибо черезъ уговоръ предметь пересталь уже быть собственностью одного и сделался собственностью другаго. Вследствіе этого, неисполненіе договора становится посягательствомъ на чужую. собственность. Но соединенная такимъ образомъ воля не есть еще общая (allgemein), а только совокупная (gemeinsam) воля лицъ. Договаривающіеся не дъйствують здъсь заодно, для общей цъли; каждый остается самостоятельнымъ лицемъ, съ своими особенными цълями и интересами. Такимъ образомъ, общее начало, право, стоить здёсь въ зависимости оть частнаго элемента, оть случайной воли лиць, а такъ какъ частныя воли могутъ расходиться, то договоръ можеть быть нарушенъ. Отсюда третье проявленіе личной свободы — неправда \*).

Неправда составляеть такое проявление свободы, которое есть вмъстъ съ тъмъ ея отрицание, ибо она нарушаеть свободу другаго. Слъдовательно, она сама себъ противоръчить, а потому, въ свою очередь, должна быть отрицаема. Положительное проявление права состоить въ отрицании этого отрицания, то есть, въ насили правомърномъ, уничтожающемъ насилие неправомърное. Вслъдствие этого, юридический законъ имъетъ характеръ принудительный. Отрицание внъшняго, нанесеннаго другому вреда составляетъ вознаграждение за убытки. Но источникъ

<sup>\*)</sup> Тамъ же, §§ 72—81.

неправды лежить въ самой воль нарушителя, отрицающей право; поэтому, возстановление права должно состоять въ отрицаніи этой воли, которая, какъ противоръчащая праву, подлежить принужденію. Это отрицаніе отрицанія есть возмездіє; оно предписываеть воздавать равное за равное, не въ матеріальномъ смыслъ, какъ око за око, а по оцънкъ дъйствія. Въ этомъ заключается требование соразмърности преступленія съ наказаніемъ, требованіе карающаго правосудія, составляющее истинное основаніе уголовнаго законодательства. Всякія другія соображенія имъють здъсь только второстепенное значение. Но въ области личнаго права, гдв нвтъ еще высшаго судьи надъ отдъльными лицами, возмездіе предоставляется самому обиженному. Поэтому, оно не является чистымъ выраженіемъ закона, а имбеть характеръ личный и случайный; оно принимаеть форму мести. Вследствіе того месть, въ свою очередь, вызываеть возмездіе и т. д. до безконечности. Въ этомъ прогрессв въ безконечность выражается недостаточность формальнаго, или отвлеченнаго, права: оно приводить къ требованію, которое не можеть быть исполнено. Правосудіе должно быть не только местью, но и наказаніемъ, наказаніе же имъеть въ виду не случайное отношеніе внішнихъ діт потвій, а самую внутреннюю волю преступника, въ которой долженъ быть возстановленъ общій законъ. Черезъ это внъшнее право переходить въ другую область, въ область внутренняго самоопределенія, или морали \*).

Въ морали воля сознаетъ себя опредъляющеюся



<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 82--104.

изнутри себя, независимо отъ какихъ бы то ни было внъшнихъ побужденій, единственно на основаніи лежащаго въ ней общаго начала. Но содержаніе этого начала моралью не дается; и туть законъ остается формальнымъ. Поэтому, онъ не опредъляеть воли въ ея конкретныхъ проявленіяхъ, а относится къ ней только какъ отвлеченное требованіе, или долженое. Это — воля, какъ отвлеченно общій моменть\*).

Первое опредъленіе воли въ этой сферъ заключается въ отношеніи внутренняго самоопредъленія къ проистекающему изъ него действію. Воля признаеть своимъ только то действіе, къ которому она опредълилась умышленно, то есть, сознательно и свободно. Это - право вины. Затемъ и самое содержаніе дъйствія, та цъль, съ которою оно совершается, то есть, нампереніе, должно отвічать внутреннимъ потребностимъ дъйствующаго лица. Лице имъетъ право находить въ дъйствіи личное свое удовлетвореніе. Въ этомъ заключается его благо. Но личное благо можеть быть и случайнымъ. Воля имъ не связана; какъ общее, разумное начало, она опредъляется не личною, а общею целью, и въ ней находить свое удовлетвореніе. Эта общая цель есть идея добра, которая составляеть внутренній законь для самоопредъляющейся воли. Но такъ какъ эта идея противополагается личному благу, то здъсь она является въ видъ требованія: субъекть стоить къ ней въ отношеніи обязанности. Притомъ, это требованіе — чисто отвлеченное и формальное. Челов'якъ долженъ дъйствовать по общему закону; онъ долженъ

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 105-108.

исполнять обязанность для обязанности; но чего именно требуеть оть него обязанность, это общимъ закономъ морали не опредъляется. Наполнение ея живымъ содержаніемъ предоставляется здісь собственному усмотрѣнію лица, которое въ каждомъ данномъ случав решаеть, что для него составляеть обязанность, и что нътъ. Это ръшающее, субъективное начало есть совъсть, внутреннее, неприкосновенное святилище свободы человека, средоточие его нравственнаго міра. Человѣкъ имѣетъ право опредъляться къ добру только на основаніи собственной совъсти. Однако, и совъсть не соотвътствуеть вполнъ идеъ добра. Какъ центръ всей нравственной жизни человъка, она заключаеть въ себъ оба противоположныя опредъленія воли, общее и частное, законъ и произволь, а вмъсть съ тъмъ и возможность перехода отъ одного къ другому. Совъсть можеть уклоняться отъ добра и перейти къ началу противоположному, которое, какъ таковое, является зломъ. Явленіе зла обнаруживаеть недостаточность опредъленій морали, недостаточность, состоящую именно въ томъ, что идея добра является здъсь отвлеченно общимъ, формальнымъ, а потому чисто субъективнымъ началомъ, лишеннымъ вследствіе этого живаго содержанія. Восполнить этоть недостатокъ можно только переходомъ субъективнаго начала въ объективное. Внутреннее самоопредъление должно соединиться съ внешнимъ; общее должно проникнуть частное. Это высшее единство права и морали составляеть нравственность \*).

Въ области нравственности лица связываются своею

<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 131-141.

общею нравственною сущностью. Эта сущность являет ся здъсь уже не какъ субъективная, формальная идея, а какъ объективная система законовъ и учрежденій, въ которыхъ осуществляется идея добра. Лице исполняеть эти законы; въ этомъ состоить его обязанность. Такимъ образомъ, здѣсь обязанности становятся уже опредъленными. Съ другой стороны, въ законахъ выражается самое разумное существо воли, содержаніе нравственной свободы; въ нихъ воплощаются начала права и общаго блага. Поэтому, исполнение законовъ составляеть вместе съ темъ и право лица; въ нихъ оно находить личное свое удовлетвореніе. Въ области нравственности, права и обязанности связаны неразрывно: лице имъеть настолько правъ, насколько оно имфеть обязанностей, и наобороть. Всладствіе этого, исполненіе законовь становится для лицъ второю, высшею ихъ природою, что и называется правами. Соотвътствіе свойствъ лица требованіямъ нравственности составляеть его і добродътель. Атакъ какъ эти нравы одинаковы у многихъ, то изъ нихъ образуется духъ людей, живущихъ подъ общими законами. Такимъ образомъ, общая нравственная сущность является живымъ духомъ нравственно-юридическаго союза, одушевленнаго общею целью. Лица же состоять членами этого союза и въ немъ находять свое удовлетвореніе. Этимъ достигается полное соглашение субъективнаго начала съ объективнымъ \*).

Союзы, соединяющіе людей, суть: 1) семейство; 2) гражданское общество; 3) государство. Они пред-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, §§ 142 —156.

ставляють собою различныя ступени развитія нравственнаго начала.

Семейство есть союзъ, основанный на отношеніяхъ естественныхъ, данныхъ природою. Связью его служить естественное чувство — любовь. Это чувство составляеть основание брака. Но сила нравственноюридическаго начала превращаеть естественное соединеніе половъ въ союзъ духовный, образующій одно нравственное лице, а потому возвышенный надъ случайностью влеченій и по существу своему неразрывный. Это духовное единство становится видимымъ, внешнимъ, въ детяхъ, которыя составляють цель союза. Съ достижениемъ цели, съ воспитаніемъ дітей, семья распадается. Діти дівлаются самостоятельными и основывають каждый свое отдъльное семейство. Черезъ это между ними установляются уже инаго рода отношенія. Семейство переходить въ гражданское общество \*).

Гражданское общество есть союзъ людей, какъ самостоятельныхъ единицъ. Основнымъ его элементомъ является отдъльная личность съ ея потребностями и интересами. Общее начало служитъ здъсь только средствомъ для удовлетворенія личныхъ цълей. Отсюда возникаетъ сложная съть частныхъ отношеній, составляющихъ существо этого союза. Прежде всего, въ силу взаимныхъ потребностей, люди вступаютъ въ экономическія отношенія другъ къ другу. Образуется общая система потребностей, которая ведетъ къ систематическому распредъленію самыхъ способовъ удовлетворенія, то есть, къ разопленію труда; послъднее же, въ свою очередь, вле-

<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 158--181.

четь за собою различіє состояній. Это различіе вытекаеть изъ самаго развитія лежащаго въ основаніи ихъ понятія. Первымъ является состояніе естественное, которое добываеть произведенія природы, именно, земледъльцы; второе есть состояніе формирующее, или промышленное, заключающее въ себъ ремесленниковъ, фабрикантовъ и купцовъ; третье, наконецъ, есть состояніе общее, которое исполняеть общественныя цѣли. Общее начало, господствующее всею этою системою, есть право, охраняющее трудъ и собственность каждаго. Въ гражданскомъ обществъ право является уже какъ положительный законъ, которымъ установляются признаваемыя всёми нормы. Вследствіе этого, личность и собственность получають здісь законное признаніе; договоръ ділается ненарушимымъ, а преступленіе влечеть за собою общественное наказаніе. Приложеніе закона къ отдъльнымъ случаямъ становится дъломъ суда, который получаеть бытіе въ гражданскомъ обществъ. Но для охраненія интересовъ недостаточно одного суда, возстановляющаго нарушенное право. Безопасность лицъ и имуществъ требуетъ устраненія тьхъ случайностей, которымъ они могуть подвергнуться, а съ другой стороны, связь интересовъ ведеть къ принятію общихъ мірь, удовлетворяющихъ совокупнымъ потребностямъ общества. Отсюда необходимость полиціи, которая установляеть внашній порядокъ и завъдываетъ общими учрежденіями. Однако, одного вившняго порядка недостаточно; требуется внутренняя связь между правомъ и интересами. Въ гражданскомъ обществъ эта связь создается частными союзами, или корпораціями. Каждое лице примыкаеть къ сословію, къ общинѣ, къ цеху; оно въ

нихъ находитъ обезпеченіе своихъ частныхъ цѣлей, помощь противъ случайностей, наконецъ, сословную честь. Корпораціи составляютъ нравственный элементъ гражданскаго общества; это — второе основаніе общества послѣ семейства. Но ограничиваясь частными цѣлями союза, эти мелкія единицы имѣютъ наклонность обособляться и коснѣть въ своей узкой рамкѣ. Чтобы поддержать между ними общую связь, необходимъ надъ ними высшій надзоръ во имя единой общественной цѣли, которой всѣ частныя цѣли должны подчиняться. Этотъ высшій надзоръ принадлежитъ новому союзу — государству, которое, въ отличіе отъ гражданскаго общества, является представителемъ общественнаго единства и безусловно общей цѣли \*).

Государство представляеть полное осуществленіе нравственной идеи, действительность правственнаго духа, или объективнаго разума. Оно не составляеть уже средства для достиженія другихъ цілей; оно само есть абсолютная цель. Поэтому, оно иметь верховное право надъ человъкомъ, который въ немъ достигаеть высшаго своего назначенія. Высшая обязанность человъка — быть членомъ государства. Но и наобороть, въ немъ человъкъ находить высшее осуществленіе своей свободы и своего права. Субъективное начало и объективное приходять здъсь къ полному согласію. Объективное начало само вытекаеть изъ субъективнаго, то есть, изъ воли, но не изъ личной и случайной воли, какъ договоръ, а изъ существенной воли членовъ союза. Основаніемъ государства является народный духъ, живущій въ

<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 182-256.

гражданахъ и достигающій въ государствѣ высшаго самосознанія\*).

Идея государства развивается: 1) какъ внутренній организмъ; 2) какъ внѣшнія отношенія различныхъ государствъ между собою; 3) какъ общій духъ, владычествующій надъ совокупнымъ процессомъ ихъ развитія, то есть, какъ всемірная исторія.

Государство, какъ высшее осуществление идеи свободы, возвышается надъ семействомъ и гражданскимъ обществомъ; но оно не поглощаетъ ихъ въ себъ, а признаетъ ихъ права и оставляетъ имъ должную самостоятельность, подчиняя ихъ только себъ, какъ высшей власти, и само составляя для нихъ верховную цъль. Такимъ образомъ, частная свобода сохраняеть въ государствъ все свое значеніе, но къ ней прибавляется свобода политическая, основанная на сознаніи общей государственной цѣли. Таковъ въ особенности характеръ новыхъ государствъ, въ отличіе отъ древнихъ. Въ последнихъ господствовала еще первоначальная слитность; вслъдствіе этого, частныя сферы не получили еще полнаго развитія, и частная свобода поглощалась общественною. Новое государство, напротивъ, представляеть возвращение уже вполнъ развившихся частныхъ элементовъ къ общему, какъ высшему единству; здъсь оба начала пришли къ согласію \*\*).

Но государство не ограничивается владычествомъ надъ другими, подчиненными сферами. Какъ самостоятельный союзъ, оно образуетъ свой собственный организмъ, выражающійся въ политическомъ устрой-

<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 257-258.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 260 —262.

ствъ. Организмъ, вообще, представляетъ развитіе идеи въ совокупности ея опредъленій. Въ государствъ эти внутреннія различія образують систему раздъльныхъ властей, которыя однако, въ силу своей органической связи, не распадаются врозь и ограничивають другь друга, какъ самостоятельныя силы, а дъйствують согласно, какъ члены единаго цълаго. Эти власти суть: законодательная, установляющая общія нормы, правительственная, прилагающая эти нормы къ отдельнымъ случаямъ, и, наконецъ, княжеская, представляющая последнее, верховное решеніе воли и связывающая все остальное. Онъ соотвътствують тремъ моментамъ развитія идеи: общему, частному и единичному. Такимъ образомъ, изъ всъхъ политическихъ формъ полное развитіе идеи государства представляеть только конституціонная монархія. Остальные образы правленія: монархія, аристократія и демократія, относятся къ низшимъ ступенямъ государственнаго развитія, гдф общая идея не достигла еще полнаго своего расчлененія. Здівсь господствуєть еще чисто поверхностное различіе, основанное на количественномъ опредъленіи властвующихъ лицъ \*).

Каково же должно быть сообразное съ идеею устройство конституціонной монархіи? Первое м'всто въ ней принадлежить князю. Онъ является представителемъ государственнаго полновластія, которое состоить въ подчиненіи вс'яхъ частей ц'ялому и вс'яхъ частныхъ ц'ялей общей ц'яли союза. Полновластіе, по иде'в, принадлежить не народу, какъ масс'в, а государству, какъ единичному лицу, содержащему

<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 263-274.

въ своемъ верховномъ единствъ всъ отдъльныя части и элементы. Единичное же лице можеть въ дъйствительности быть представлено только физическимъ лицемъ, которому поэтому и должно быть предоставлено верховное ръшеніе. Всякаго рода собранія служать недостаточнымъ выражениемъ этого момента. По той же причинъ монархія должна быть наследственною; иначе верховная воля государства ставится въ зависимость отъ частныхъ воль отдъльныхъ лицъ, отъ борьбы людей и партій. Такое единичное представительство политическаго союза лицемъ монарха не предаетъ, однако, государства на жертву всемъ случайностямъ рожденія и произвола. Господство случайности возможно только на низшихъ ступеняхъ государственнаго быта, гдв различные моменты идеи не получили еще надлежащей самостоятельности; въ устройствъ же, вполнъ развившемъ свои опредъленія, единичное ръшеніе является только завершеніемъ всего остальнаго. Отъ конституціоннаго монарха не требуется никакихъ личныхъ качествъ. Ему вовсе не нужно вмѣшиваться во все и направлять все дела. Онъ долженъ только сказать:  $\partial a$ , и поставить точку (Er muss nur ja sagen und den Punkt auf das i setzen). Зятьсь самое положеніе монарха дізлаеть его истиннымь органомь государства \*).

Отъ княжеской власти отличается власть правительственная, которая заключаеть въ себъ полицію и судь. Назначеніе ея состоить въ приложеніи закона къ частнымъ случаямъ. Вслъдствіе этого, она приходить въ прямое соприкосновеніе съ гражда-



<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 275--286.

нами и съ тъми частными союзами, на которые раздъляется гражданское общество. Эти союзы непосредственно завъдывають мъстными и корпоративными интересами; задача же государственнаго управленія заключается въ охраненіи общаго государственнаго интереса. Исполнение этой задачи возлагается на особое состояніе государственныхъ служителей, назначаемыхъ монархомъ и получающихъ свое содержаніе оть государства. Главное начало въ организаціи этой части состоить въ раздъленіи труда, причемъ, однако, на вершинъ различныя отрасли должны связываться общими учрежденіями. Затрудненіе заключается здёсь въ соглашеніи этого раздільнаго устройства съ соединеніемъ различныхъ отраслей въ корпоративныхъ союзахъ. Последніе должны сохранять свою самостоятельность; иначе исчезають органическое устройство гражданскаго общества и свобода частной жизни. Управляемые должны быть ограждены оть произвола управляющихъ. Отчасти гарантія заключается въ іерархическомъ устройствъ правительственныхъ властей и въ контролф высшихъ надъ низшими. Но отдаление высшихъ властей отъ непосредственнаго соприкосновенія съ народомъ ділаеть эту гарантію весьма недостаточною. Она необходимо должна быть восполнена тою преградою, которую представляеть произволу чиновниковъ самостоятельность корпоративныхъ правъ \*).

Наконецъ, что касается до законодательной власти, то въ ней участвуютъ всѣ три элемента: монархъ посредствомъ верховнаго рѣшенія,—правитель-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, §§ 287 -295.

ство — доставленіемъ матеріала для законодательной дъятельности, народъ -- обсужденіемъ законовъ черезъ своихъ представителей. Начало народнаго представительства основано не на томъ, что народъ будто бы лучше понимаеть общія потребности и интересы, нежели правительство: напротивъ, онъ обыкновенно понимаеть ихъ хуже, чемъ те, которые стоять наверху. Истинная причина заключается въ необходимости сочетанія субъективной свободы съ объективною. Черезъ представительство, законъ и государство входять въ народное сознание и въ немъ получають самую крѣпкую свою опору. Но въ законодательствъ должна быть представлена не личная воля разсъянныхъ единицъ, а народъ, какъ онъ есть, въ живой своей организаціи, расчлененный на корпораціи и сословія. Черезъ это, всв существенные интересы общества получають голось въ представительствъ. Изъ трехъ состояній, на которыя раздъляется гражданское общество, одно, именно то, которое исключительно посвящаеть себя общественнымъ дъламъ, имъетъ уже свою отдъльную сферу дъятельности въ государственномъ управленіи; слъдовательно, представительство должно быть отъ двухъ остальныхъ -- отъ земледъльческаго и промышленнаго. Но значеніе этихъ двухъ состояній въ политическомъ устройствъ не одинаково: одно изъ нихъ по преимуществу назначено къ тому, чтобы играть роль посредника между другими элементами. Вообще, органическая связь частей вездв требуеть посредствующихъ членовъ. Они должны существовать и между княземъ и представительствомъ, для того чтобы эти два органа власти не были въ постоянномъ противоположеніи, а дъйствовали бы согласно.

Со стороны князя, такимъ посредствующимъ членомъ служать правительственныя лица, которыя несуть на себъ отвътственность за управленіе; со стороны же представительства посредникомъ должно быть то состояніе, которое преимущественно носить въ себъ сознаніе общихъ началь, то есть, состояніе земледельческое. Но для того, чтобы представители его могли исполнять свое назначение, необходимо не только, чтобы они принадлежали къ высшей, образованнъйшей его части, но и чтобы у нихъ было независимое и вполнъ обезпеченное положение. Это достигается учрежденіемъ маіоратовъ, которые дѣ лають ихъ имущество неотчуждаемымъ. Это -- жертва, приносимая требованіямъ государства. Въ качествъ посредниковъ, они должны составлять особую, верхнюю палату. Нижняя же палата должна состоять изъ представителей промышленнаго состоянія въ его раздъленіи на корпораціи и общины. И туть государство въ правъ требовать гарантій дъльнаго обсужденія законовъ. Главная можеть заключаться въ томъ, чтобы избираемые доказали уже свое знаніе общественныхъ дъль занятіемъ какихъ-либо общественныхъ должностей. Значение субъективной свободы въ государствъ не ограничивается, впрочемъ, участіемъ гражданъ въ законодательной власти. Пренія палать, которыя непремінно должны быть публичныя, распространяють знакомство съ политическими вопросами во всей масст народа, которая вліяеть на ихъ ръшение обсуждениемъ ихъ путемъ устной ръчи и печати. Въ этомъ состоитъ общественное митие, выражающее субъективную свободу уже не въ органической формъ, а какъ чисто личное начало. Въ немъ поэтому соединяются два противопо-

Digitized by Google

ложных элемента: существенное и вѣчное, лежащее въ глубинѣ народнаго духа, съ произволомъ и случайностью, составляющими свойство частныхъ мнѣній. Дѣло государственнаго человѣка — раздѣлить эти два элемента и доискаться истины, скрывающейся въ хаотической массѣ личныхъ сужденій\*).

Такъ развиваются внутреннія определенія государства. Въ результать, оно является цъльнымъ духовнымъ организмомъ, единичнымъ лицемъ, и какъ таковое, вступаеть въ отношенія съ другими, подобными же лицами. Въ этомъ состоить его внъшнее полновластіе. Здівсь уже видимымъ образомъ выражается безусловное подчинение всъхъ частныхъ цълей государственной. Всъ граждане обязаны жертвовать своею жизнью и имуществомъ для защиты отечества. Государство является здесь не только средствомъ для охраненія частныхъ интересовъ, но высшимъ началомъ, для котораго последніе служать только орудіемъ. Но такъ какъ внішняя защита составляеть лишь одну изъ сторонъ государственной жизни, то она становится предметомъ занятій особаго сословія — войска. Только въ минуты крайней опасности, когда ставится вопросъ о самомъ существованіи государства, всв граждане призываются къ оружію \*\*).

Будучи полновластнымъ, государство требуетъ признанія со стороны другихъ. Этимъ установляется правомърная его независимость въ ряду державъ. Дальнъйшія же отношенія государствъ опредъляются договорами. Соблюденіе договоровъ составляеть осно-

<sup>\*)</sup> Phil. des Rechts, §§ 298-319.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, §§ 321—329.

ваніе международнаго права. Но такъ какъ государства обладаютъ полною независимостью рѣшенія, то они всегда могутъ нарушатъ договоры. Отсюда, при невозможности соглашенія, возникаетъ война. Въ войнъ самое существованіе государства подвергается опасности и становится случайнымъ. Какъ проявленіе извъстнаго народнаго духа, государство ограничено, а потому конечно. Оно можетъ погибнуть, но мъсто его занимается другими. Возникающіе отсюда перевороты составляютъ ходъ всемірной исторіи, въ которомъ государственная жизнь сама становится орудіемъ всемірнаго духа \*).

Исторія человічества представляєть изложеніе внутренняго содержанія духа, развитіе его самосознанія и свободы. Въ ней духъ является независимымъ отъ какихъ бы то ни было внёшнихъ условій; онъ опредъляется чисто изнутри себя и самъ себя дълаеть въ дъйствительности тъмъ, что онъ есть въ существъ своемъ. Въ этомъ состоить всякое развитіе; но духъ, въ отличіе отъ природы, развивается не органическимъ путемъ, то есть, безпрепятственнымъ раскрытіемъ внутреннихъ опредъленій, а черезъ посредство сознанія и свободы, борьбою противоположностей. Орудіями этого движенія являются лица съ ихъ страстями и интересами. Каждое изъ нихъ преслѣдуетъ свои частныя цъли, ищетъ личнаго удовлетворенія, но безсознательно оно исполняеть общія цели и осуществляеть то, что требуется духомъ. Таковы въ особенности историческія личности, которыя возвышаются надъ современниками и играютъ историческую роль имен-

<sup>\*)</sup> Phil. d. Rechts, §§ 330-340.

но потому, что онъ лучше другихъ понимають потребности своего времени. Среда же, въ которой осуществляется самоопредъление духа, есть государство, высшее выражение свободы на землъ. Только тв народы играють историческую роль, которые образують изъ себя политическое тело. Но государство, какъ выражение извъстной народности, есть только частное проявленіе всемірнаго духа. Историческіе народы и государства представляють различныя ступени его развитія. Тотъ народъ, кото- . рый въ данное время болъе всъхъвыражаеть въ себъ настоящую ступень, является господствующимъ; когда же онъ исполнилъ назначеніе. свое сходить съ историческаго поприща и уступаеть мъсто другимъ.

Такихъ ступеней въ исторіи четыре. Въ последовательности ихъ выражается развитіе свободы, или существа духа. Сначала владычествуеть общая субстанція, въ которую личность всецьло погружена. Свободенъ только одинъ, стоящій во глав'в государства: поэтому онъ является деспотомъ. Таковъ міръ восточный. Затымь, мало-по-малу пробуждается совнаніе свободы, которая, однако, не вдругь отрѣшается отъ общей субстанціи, а состоить еще съ нею въ гармонической связи. Отсюда художественное міросозерцаніе, составляющее характеристическую черту греческой жизни. Но эта юношеская гармонія быстро исчезаеть, ибо она не поборола еще въ себъ раздвоенія. Посліднее наступаеть съ переходомъ исторіи въ Римъ. Здісь является противоположность между отвлеченно-общимъ началомъ и частнымъ, сначала въ видъ борьбы аристократіи съ демократіею, затымь какъ развитіе, съ одной стороны, отвлеченнаго, всемірнаго государства, а съ другой стороны, частнаго права и личныхъ интересовъ. Въ Рим'в челов'вчество доходить до крайней степени внутренняго разлада; но съ этимъ вместв является и примиреніе, составляющее поворотную точку исторіи. Достигшая крайняго развитія личность, углубляясь въ себя, признаетъ свое тожество съ божественнымъ началомъ. Этимъ возстановляется внутреннее единство духа, примиреніе его съ самимъ. собою. Таково значеніе христіанства. Но на первыхъ норахъ это примиреніе остается еще чисто внутреннимъ; оно образуеть высшій духовный міръ, противоположный міру світскому. Дальнівйшее развитіе исторіи состоить въ перенесеніи этого начала въ жизнь, при взаимномъ проникновеніи светской области и духовной. Это и есть задача новой исторіи, задача, исполненіе которой составляеть призваніе Германскаго народа и германскаго государства \*).

Таково содержаніе философіи права Гегеля. Изъ предыдущаго можно судить объ ея достоинствахъ и недостаткахъ. Первыя, несомнънно, перевъшиваютъ. Философія права Гегеля, какъ и вообще его система, составляеть завершеніе всего предшествующаго развитія мысли. Различныя направленія человъческаго ума сходятся здъсь, какъ въ средоточіи, и достигають высшей гармоніи. Никто изъ предшествующихъ мыслителей такъ глубоко и върно не опредълиль мъста и взаимныхъ отношеній различныхъ элементовъ нравственнаго міра. Въ основаніе положено истинное ихъ начало, свобода воли, которая

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Phil, des Rechts, §§ 341-360; cp. Phil. der Geschichte, Einleit.

выведена съ такимъ глубокомысліемъ, что больше ничего не остается желать. Противоположныя опредъленія свободы, право и мораль, составляющія вижшиюю и внутреннюю ея стороны, противопоетавлены другь другу и затымь сведены къ высшему елинству въ организмѣ общественныхъ союзовъ, въ которыхъ нравственныя идеи сочетаются съ удовлетвореніемъ личности; въ нихъ человъкъ, въ обоихъ опредъленіяхъ своего естества, какъ отдъльная особь и какъ существо разумно-нравственное, достигаетъ высшаго своего назначенія. Развитіе этихъ началь составляеть одну изъ самыхъ плодотворныхъ мыслей въ философіи права и останется безсмертною заслугою Гегеля. И все это діалектическое движеніе завершается, наконецъ, воззръніемъ на государство, какъ на органъ всемірнаго духа, раскрывающаго свое содержаніе въ исторіи. Можно сказать, что существенныя основы построеннаго Гегелемъ зданія, несомнънно, върны. Читатель можеть убъдиться, что вся предшествующая исторія политической мысли служить имъ подтвержденіемъ. Опыть блистательнымъ образомъ оправдываеть здёсь выводы умозрёнія. Критика можеть относиться только къ частностямъ. Она обнаруживаетъ скоръе недостаточное развитіе и непосл'ядовательное проведеніе началъ, нежели невърное ихъ пониманіе. Общее же возэръніе выходить очищеннымъ и дополненнымъ изъ критической его оцънки.

Въ чемъ же состоять недостатки теоріи Гегеля? И туть, мы прежде всего должны указать на неправильность діалектическаго построенія. Вм'єсто четырехъ опред'єленій, мы опять находимъ только три. Если мы возьмемъ всю совокупность отношеній

человъческихъ воль, то мы увидимъ, что первоначальную, непосредственную ихъ основу составляеть общежитіе, какъ естественное опредъленіе человъка. Оно заключаеть въ себъ четыре существенныхъ элемента: власть, законъ, свободу и цель. Изъ него развивается, съ одной стороны, право, какъ частное, съ другой стороны, мораль, какъ отвлеченно-общее начало. Это доказывается самою исторією политической мысли. Первая школа, съ которой начинается философія права въ новое время, есть школа общежительная, которой коренныя основанія выяснены уже Гуго Гроціемъ. Послів того мысль разбивается на два противоположныхъ направленія, нравственное и индивидуальное, которыя, наконецъ, опять сводятся къ высшему единству въ идеализмѣ. У Гегеля, по объясненнымъ выше причинамъ, эта первоначальная основа и туть исчезаеть. Вместо нея, первою ступенью развитія свободы является одно изъ противоположныхъ ея опредъленій, и на этотъ разъ не субъективное, внутреннее, отвлеченно-общее, а объективное, внѣшнее, частное, именно, право. Отсюда слишкомъ обширное значеніе, данное началу права, значеніе, которое велеть къ смѣшенію Вслъдствіе этого самая мораль является какъ будто дальнъйшимъ развитіемъ началь права, что очевидно неверно, если принять право въ точномъ смыслѣ слова. Отсюда, наконецъ, совершенно искусственный переходъ отъ первой ступени ко второй. Развитіе началъ уголовнаго права ведеть къ необходимости сочетанія права и морали въ государствъ, а никакъ не къ переходу изъ одного понятія въ другое. Несмотря однако на эти недостатки, опредъленія права въ существенныхъ чертахъ выведены

върно; но за то опредъленія морали развиты у Гегеля весьма недостаточно. Сущность морали, какъ отвлеченно-общаго начала, вытекающаго изъ чистыхъ, или формальныхъ требованій разума, понята, какъ слъдуетъ, но систематическая разработка этого начала остается крайне скудною. Добродътель Гегель неправильно отнесъ не къ морали, а къ нравственности, да и тамъ онъ едва коснулся этого понятія. Начало закона имъ вовсе не развито; идея же совершенства, опредъляющая нравственный идеалъ, совершенно оставлена имъ въ сторонъ. Можно сказать, что ученіе о морали составляеть самую слабую сторону философіи права Гегеля. Оно требуеть гораздо болье полной обработки.

Несравнено выше стоить учение о нравственности. Последовательное развитіе общественныхъ союзовъ указано верно и гораздо боле подтверждается исторією, нежели это могь подозрѣвать самъ Гегель. Но и туть мы находимь тоть же недостатокъ діалектическаго построенія. Вм'єсто четырехъ союзовъ, опять являются только три. Четвертый союзъ, церковь, опущенъ. Отнесши религію къ области абсолютнаго духа, возвышающейся надъ государствомъ, Гегель, очевидно, не могъ поставить церковь въ ряду общественныхъ союзовъ, занимающихъ низшую ступень. Только мимоходомъ касается онъ вопроса объ отношеніи религіи и церкви къ государству, и хотя воззрѣніе, которое онъ здѣсь развиваеть, совершенно основательно, однако, оно не соотвътствуеть общему построенію системы. Религія, говорить Гегель, выражая собою сознаніе абсолютнаго духа, несомнізнно, составляеть основу всякой нравственности, а потому и политической жизни. Но это только основа,

въ отношеніи къ которой государство является какъ высшая ступень, ибо здёсь духъ строить изъ себя объективный міръ. Эти два момента раздёляются громаднымъ переходомъ оть внутренняго къ внешнему, проникновеніемъ разума въ жизнь, темъ шагомъ, надъ которымъ работала вся исторія и которымъ человъчество пріобръло сознаніе разумной дъйствительности. Поэтому, государству принадлежить высшее право. Церковь не только подчиняется ему, какъ внъшній союзъ, но представляя собою субъективное начало, она не можеть имъть притязанія опреділять объективныя основы государства. Въ противоположность субъективной въръ и убъжденіямъ, государство имфеть высшее право объективнаго знанія. Съ другой стороны, однако, субъективное начало, составляя принадлежность внутренняго человъка и будучи опредъляемо его совъстью, должно оставаться неприкосновеннымъ для государства. Поэтому, эти два союза должны быть разделены. Государство, вторгающееся въ область церкви, также какъ и церковь, налагающая руку на государство, равно становятся тираническими. Государство исполняеть свою обязанность, когда оно религіозной общинъ оказываетъ защиту и покровительство, сохраняя наль нею высшій надзоръ. Заботясь о нравственномъ духъ гражданъ и видя въ религіи главную опору нравственности, оно можетъ требовать отъ подданныхъ, чтобы каждый изъ нихъ принадлежалъ къ какой-нибудь церкви; но далве этого его права не простираются: оно не можеть предписать какого-либо ученія, а должно относиться безразлично ко всемъ \*).

Изъ этихъ положеній Гегеля слѣдуеть, 1) что объ-

<sup>)</sup> Phil. des Rechts, § 270.

ективный духъ, какъ осуществление абсолютныхъ началь въ действительномъ міре, должень быть поставленъ выше субъективнаго сознанія абсолютнаго; 2) что церковь должна быть поставлена въ ряду общественныхъ союзовъ, какъ представительница субъективной морали или какъ союзъ, руководящій чесовъстью. Въ ловъческою томъ отношеніи противополагается гражданскому обществу, которое представляеть собою развитіе началь отвлеченнаго права, то есть, чисто личнаго, или частнаго элемента общежитія. Последнее такъ и было понято Гегелемъ, хотя онъ въ некоторыхъ местахъ смешиваеть частныя цъли съ общею. Такимъ образомъ, и тутъ мы получаемъ діалектическое развитіе не трехъ, а четырехъ опредъленій. Первоначальную основу представляеть союзь естественный — семейство; затымь является противоположность союза юридическаго, то есть, гражданскаго общества, и союза нравственнагоцеркви; наконецъ, эти противоположности сводятся къ единству въ высшемъ союзѣ — въ государствѣ. Эти четыре союза соотвътствують, вмъсть съ тъмъ, и четыремъ существеннымъ началамъ общежитія: семейство — внутренней цъли или идеъ, гражданское общество — свободъ, церковь — закону, государство власти. Они соотвътствують, наконецъ, и четыремъ основнымъ опредъленіямъ человъческой души: чувству, влеченіямъ, разуму и воль, причемъ, разумьется, каждое изъ этихъ началъ и определеній, образуя цъльный нравственный союзъ, заключаетъ въ себъ и вст остальныя, но какъ подчиненные моменты.

Замѣтимъ, что по этой схемѣ въ государствѣ осуществляется не внутренняя цѣль, а главнымъ образомъ власть, слѣдовательно, не внутреннее, а внѣшнее

елинство. Еслибы противоположныя начала сочетались въ немъ внутреннимъ образомъ, какъ въ семействъ, гдъ право и нравственность связаны неразрывно, обнимая всю жизнь человека, то самостоятельность частныхъ союзовъ могла бы исчезнуть. Напротивъ, начало власти, воздвигаясь надъ ними, оставляеть имъ относительную независимость. Изъ этого, однако, не следуеть, что государство составляеть первоначальную основу, а семейство — высшій, идеальный союзъ. Государство является все-таки высшимъ единствомъ противоположностей. Это видимое противоръчіе объясняется закономъ развитія духа, въ противоположность природъ. Развитіе природы идеть оть общихъ силь къ единичному началу, представляемому органическимъ существомъ. Послъднее ея произведеніе есть животное. Задача духа заключается, напротивъ, въ обратномъ возведении единичнаго къ общему. Точку отправленія составляеть для него единичная душа, а высшимъ его опредъленіемъ является всемірный духъ, излагающій свое содержаніе въ исторіи. Поэтому и въ развитіи общественныхъ союзовъ первоначальнымъ, естественнымъ опредъленіемъ является единичное начало, то есть, внутренняя цель, которая осуществляется въ семействъ, какъ органическомъ союзъ, представляющемъ полное единеніе особей; конечное же опредъление есть государство, воплощающее въ себъ идею власти. Но въ силу этого развитія, государство составляєть вмість съ тымь и высшее единство противоположностей, то есть, и оно носить въ себъ единичное начало. Поэтому оно является не только внѣшнею властью, но и нравственнымъ лицемъ, какъ единичное выражение народнаго духа. Народъ имъетъ волю только въ государствъ, Мы видимъ, что опредъленіе мъста и значенія каждаго союза, а также и ихъ взаимныхъ отношеній, стоитъ въ прямой зависимости отъ общаго философскаго взгляда, отъ пониманія началъ и законовъ, руководящихъ всемірнымъ развитіемъ духа.

У Гегеля мы не встръчаемъ указанія на соотвътствіе человіческих союзовь основнымь элементамь общежитія: власти, закону, свободів и ціли. Государство, какъ единство противоположностей, является у него высшимъ осуществленіемъ нравственной идеи. Темъ не мене, какъ мы уже заметили выше, относительная самостоятельность подчиненныхъ союзовъ вполнъ признается имъ. Только нъкоторыя неточныя выраженія могли подать поводъ къ обвиненію, что у него государство поглощаеть въ себъ все, не оставляя мъста свободъ лица. Мы видъли, что именно въ признаніи самостоятельности субъективнаго начала полагаеть онъ существенное отличіе новаго государства отъ древняго. Съ глубокимъ и върнымъ своимъ взглядомъ, Гегель не поддался присущему чистому идеализму поползновенію все слить въ конечномъ опредъленіи, поползновенію, которое побудило Платона начертать свой идеалъ государства и которое воодушевило новыхъ соціалистовъ. У Платона это всецълое принесеніе лица въ жертву государству объясняется слабымъ развитіемъ личной свободы въ древнемъ міръ. Но и онъ уже понялъ невозможность осуществленія этого идеала, вслідствіе чего онъ изобразиль иное устройство въ своихъ Законахъ. Послъ него, Аристотель опровергъ самыя основанія этого взгляда. У новыхъ же соціалистовъ крайнее развитіе идеализма идеть не только наперекоръ правильному пониманію вещей, но и

наперекоръ исторіи. Ими отрицаются всѣ плоды развитія новаго времени. Все прошедшее и настоящее отвергается во имя чисто теоретическаго построенія будущаго. Идеализмъ Гегеля существенно отличается отъ этихъ утопій. И онъ нерѣдко становится исключительнымъ; и у него предшествующіе моменты понимаются иногда, какъ мимолетныя явленія, а не какъ выраженіе постоянныхъ элементовъ жизни. Но все же эти моменты, подчиняясь высшему единству, сохраняють относительную самостоятельность. Гегель понималъ развитіе не какъ отрицательный, а какъ положительный процессъ, какъ раскрытіе внутренняго содержанія предмета. Поэтому, онъ искалъ своихъ идеаловъ не въ фантастическомъ представленіи будущаго, а въ живой действительности, въ пониманіи разумныхъ требованій жизни и развивающихся въ ней началъ. Въ политической области, идеаломъ для него было не соціалистическое устройство общества, а конституціонная монархія, то есть, та государственная форма, которая представлялась высшимъ плодомъ всего предшествующаго развитія европейской жизни и таковою была признана лучшими умами того времени.

Въ изображения этого политическаго идеала, Гегель, согласно съ общимъ духомъ своей системы, идетъ путемъ чистаго умозрѣнія. Онъ отличаетъ власть законодательную, правительственную и княжескую, какъ моменты общій, частный и единичный. И тутъ обнаруживается общій недостатокъ системы: вмѣсто четырехъ опредѣленій опять являются три. Это и повело къ неправильному смѣшенію правительственной власти съ судебною. Послѣдней при-

надлежить собственно приложение закона къ частнымъ случаямъ; поэтому, она можеть быть опредълена какъ моментъ частный. Задача же правительственной власти состоить, главнымъ образомъ, въ управленіи общими интересами государства. По принятой схемъ, она представляеть собою моменть общій, въ отличіе оть котораго законодательство является осуществленіемъ отвлеченно-общаго начала, а князь представителемъ момента единичнаго. Если мы сравнимъ эти различныя отрасли власти съ основными элементами общежитія, то увидимъ, что правительственная власть имъеть въ виду осуществление государственной цъли, судебная - охраненіе свободы и права, законодательная — установленіе закона, наконецъ, монархъ является представителемъ чистаго начала власти. При такомъ взглядъ, мы поймемъ и отношение конституціонной монархіи къ другимъ образамъ правленія, различіе которыхъ Гегель поняль слишкомъ поверхностно. Въ дъйствительности, монархія представляеть собою начало власти, аристократія — начало закона, демократія — свободу, наконецъ, смѣшанныя формы и преимущественно конституціонная монархія — сочетаніе различныхъ элементовъ и приведеніе ихъ къ идеальному единству. Такимъ образомъ, вездъ повторяется одинъ и тотъ же законъ, что, впрочемъ, естественно, ибо во всъхъ политическихъ формахъ выражаются одни и теже элементы, лежащіе въ основаніи всякаго общежитія.

Мы видимъ, что поставленіе монарха во главъ идеально построеннаго государства послъдовательно вытекаетъ изъ воззрѣній Гегеля. Единичное начало, какъ связь противоположностей, должно составлять вершину политическаго зданія; но какъ представи-

тель чистой воли государства, князь должень быть свободенъ отъ всякаго частнаго произвола. Значеніе должны имъть не личныя качества, а положение монарха. Тоть же самый взглядь мы находимъ и у современныхъ Гегелю французскихъ публицистовъ, которые, идя совершенно инымъ путемъ, строили идеалъ конституціонной монархіи на одинаковыхъ съ нимъ основаніяхъ. И у нихъ надъ отдёльными властями, законодательною, правительственною и судебною, возвышается власть королевская, какъ высшая, единичная вершина зданія, связывающая противоположные элементы въ одно согласное цѣлое. Самое изреченіе Гегеля, что князь долженъ только сказать да и поставить точку, совершенно тожественно съ другимъ знаменитымъ изреченіемъ: «король царствуеть, а не управляеть». Такъ, въ силу внутренняго закона, однородное движеніе мысли, хотя и по различнымъ путямъ, приводить къ одинаковымъ результатамъ.

Не станемъ разбирать подробностей политической теоріи Гегеля. Въ умозрительныхъ выводахъ философіи гораздо важнѣе установленіе общихъ началъ, нежели практическое ихъ примѣненіе. Послѣдняго Гегель вовсе не имѣлъ въ виду. Что же касается до его философіи исторіи, то и здѣсь мы не можемъ согласиться съ тѣми, которые видятъ въ ней уничтоженіе свободы и поглощеніе лица общею субстанцією. Вопросъ состоить въ томъ: слѣдуетъ ли видѣтъ въ исторіи произведеніе человѣческаго произвола и случайностей, или же движеніе, управляемое общими законами? Сказать, что человѣкъ, преслѣдуя личныя свои цѣли, нерѣдко дѣлаетъ то, чего онъ вовсе не имѣлъ въ виду, и такимъ образомъ безсознательно

становится орудіемъ высшихъ силъ, что въ историческихъ дъятеляхъ выражаются потребности времени, духъ народа и т. п., это — самая простая и ставшая даже пошлою истина. Тъ, которые видять въ человъкъ орудіе Провидънія, говорять тоже самое. Этимъ не уничтожаются ни личная свобода, ни нравственная ответственность, какъ прямо признаеть и Гегель. Человъкъ, въ силу своей свободы, воленъ дълать все, что ему угодно; но онъ не властенъ идти наперекоръ законамъ духа, также какъ онъ не властенъ преступить законы природы. Случайное дъйствіе остается случайнымъ; прочныя послъдствія имъетъ только тогда, когда оно отвъчаетъ общимъ потребностямъ. Этотъ взглядъ одинъ согласуется и съ истинными требованіями свободы. Для разумнаго существа не можеть быть высшаго удовлетворенія, какъ сознавать себя орудіемъ общихъ целей. Не случайная игра произвола, а развитіе существенныхъ опредъленій духа составляеть содержаніе исторіи. Это Гегель и имъль въ виду, когда онъ утверждалъ, что все дъйствительное разумно, а все разумное дъйствительно. Онъ прямо говоритъ, что подъ именемъ дъйствительности онъ отнюдь не разумъетъ всего, что явленія представляють случайнаго и произвольнаго, а лишь тв существенныя основы жизни, которыя вытекають изъ глубины общаго духа. Изъ этого нельзя вывести ни нравственнаго оправданія удачныхъ преступленій, ни узаконенія всякаго установившагося порядка вещей. Законъ духа — не застой, а развитіе. Отрицаніе установленнаго рядка, если оно основывается на требованіяхъ разума, само является выраженіемъ присущей духу діалектики. Вообще, можно сказать, что истинный смыслъ развитія, какъ внутренняго самоопредъленія духа, никъмъ и никогда не былъ такъ
глубоко понять, какъ Гегелемъ. Имъ же раскрытъ и
діалектическій законъ этого развитія. Это опять безсмертная его заслуга, которая должна все болье и
болье выясняться въ посльдующемъ движеніи науки.
Фактическое изученіе исторіи въ цьломъ ея ходь
несомньно убъждаеть насъ, что она движется не
произволомъ, а идеями, въ посльдовательной ихъ
связи. Всякій истинный историкъ носить въ себь
это убъжденіе.

Но если общія основанія философіи исторіи глубоко и върно схвачены Гегелемъ, то нельзя того же сказать о приложеніи этого взгляда къ фактамъ. Здъсь мы встръчаемъ границы умозрънія и отличіе его отъ опыта. Иное дъло вывести а priori общій законъ, иное - показать дъйствіе этого закона въ явленіяхъ. Последнее требуеть опытнаго изученія самихъ явленій, какъ признаеть и Гегель\*), а это — работа совершенно инаго рода, нежели первая. Туть необходимы полнота свъдъній, критическая оцтика матеріала, точность фактическихъ выводовъ; однимъ словомъ, здъсь настоящее мъсто для приложенія опытной методы. Очевидно, однако, что при различіи путей выводы не всегда совпадуть. Законъ можеть быть выведенъ върно, но при недостаточномъ опыть, приложение его къ фактамъ окажется неправильнымъ. Если же собранный и недостаточно провъренный матеріаль будеть искусственно подводиться подъ общій законъ, то выйдеть натяжка. Это именно и случилось съ Гегелемъ. Сильный въ умозрѣніи, онъ быль

<sup>\*)</sup> Phil. der Gesch., Einl., crp. 14.

слабъ въ опытъ. Выводя логически общіе законы, онъ старался подыскивать къ нимъ явленія, причемъ, конечно, далеко не всегда дѣлалъ это правильно. Это ясно показываеть, что законы были выведены имъ не изъ опыта, а изъ умозрѣнія. Еслибы опытъ былъ единственнымъ руководителемъ человѣческаго знанія, то изъ невѣрнаго опыта никогда нельзя было бы вывести вѣрныхъ законовъ.

Первый упрекъ, который можно сдълать философіи исторіи Гегеля, касается слишкомъ ограниченнаго пониманія народпости, какъ извъстной ступени развитія духа. Нъть никакой причины, почему бы данной эпохъ соотвътствовала непремънно одна владычествующая народность, которая затымь, исполнивь свое назначеніе, сходила бы съ историческаго поприща. Такой взглядь можеть еще найти свое оправданіе, хотя съ оговорками, въ древней исторіи; новая же исторія представляєть явленіе совершенно инаго рода. Здъсь, при болъе сложныхъ отношеніяхъ, различныя стороны духа находять свое выраженіе въ одно и тоже время, въ различныхъ народахъ, а общее движение совершается ихъ взаимодъйствиемъ. Поэтому, никакъ нельзя согласиться съ Гегелемъ, когда онъ всю новую исторію признаеть плодомъ германскаго духа. Въ новой исторіи ни одинъ народъ не является владычествующимъ въ данную эпоху; всв состоять членами общей системы. А съ другой стороны, одинъ и тотъ же народъ проходитъ черезъ различныя ступени развитія, участвуя въ общемъ движеніи сообразно съ своею природою. Отсюда гораздо болъе широкое значение народности въ новое время и діалектическое развитіе въ самой ея средъ. Къ новой народности менъе всего приложимо изреченіе Гегеля, что народность, какъ опредъленное явленіе духа, непремѣнно требуеть извѣстной государственной формы, а съ тѣмъ вмѣстѣ, извѣстной религіи, извѣстной философіи и извѣстнаго искусства\*). Такой взглядъ противорѣчить даже исторіи древнихъ государствъ. Духъ народный, какъ проявленіе общечеловѣческаго духа, не ограничивается тѣми или другими жизненными формами и направленіями; проходя различныя ступени развитія, вступая во взаимодѣйствіе съ другими, онъ мѣняетъ и самое свое содержаніе.

Другой, еще болье важный недостатокъ философіи исторіи Гегеля заключается въ неправильномъ построеніи общаго хода челов'яческаго развитія. Онъ върно понялъ Востокъ, какъ среду, представляющую первоначальное погружение лица въ общую субстанцію, а Грецію, какъ первое гармоническое проявленіе свободы; но при определеніи дальнейшихъ ступеней, онъ впалъ въ значительныя ошибки. Задавшись мыслью, что примиренія противоположностей следуеть искать въ христіанстве, онъ Риму приписалъ абсолютное раздвоеніе сознанія, а это бросаеть совершенно ложный свёть какь на римскую исторію, такъ и на средневъковой порядокъ. Историческое движеніе духа действительно идеть оть единства къ раздвоенію и затымь оть раздвоенія къ единству; но раздвоеніе является господствующимъ началомъ не въ Римъ, а въ средніе въка. Классическія же государства представляють процессь постепеннаго разложенія духовной субстанціи, подъ вліяніемъ, съ одной стороны, отвлеченно-общихъ началь, съ другой стороны, частныхъ интересовъ

<sup>\*)</sup> Phil. der Gesch., Einl., crp. 65-66.

Результатомъ этого процесса является средневъковое устройство, представляющее два противоположные другъ другу міра: свътскій и духовный, гражданское общество и церковь, — одинъ, воплощающій въ себъ идею личнаго права, другой — начало нравственнорелигіозное. Между этими двумя мірами возгорается борьба, которая ведетъ, наконецъ, къ потребности примиренія. Послъднее составляетъ содержапіе новой исторіи. Надъ двумя противоположными союзами воздвигается третій, высшій, государство, которое, являясь носителемъ идей новаго времени, вмъстъ съ тъмъ составляетъ возвращеніе къ началамъ, господствовавшимъ въ древности. Тотъ же самый путь мы можемъ прослъдить и въ искусствъ, и въ философіи.

Мы предоставляемъ себъ въ другомъ мъстъ подробиве и точные опредылить этоть законь, которымъ объясняется вся исторія человічества \*). Здівсь мы должны ограничиться изложенными указаніями; но читатель найдеть его подтверждение во всей предшествующей исторіи политической мысли. Такимъ образомъ, фактическое изучение исторіи, исправляя недостатки построенія Гегеля, вполив оправдываеть основные его взгляды. Оно подтверждаеть и самое развитіе его философіи права. Разложеніе государства ведеть къ противоположенію началь права и морали, гражданскаго общества и церкви, и наобороть, объединение этихъ союзовъ ведеть къ возстановленію государства. Можно спросить: куда же дівалось семейство, которое должно составлять первую ступень развитія общественныхъ союзовъ? И туть исторія даеть намъ отв'ять. Семейный, или родовой

<sup>\*)</sup> См. Наука и Религія, кн. 3-я и Курсъ Государственной Науки, ч. 2-я.

быть дыйствительно составляеть первую ступень развитія всёхъ народовъ, какъ древнихъ, такъ и новыхъ. Но въ древности переходъ его въ государственную форму совершился въ доисторическую эпоху и не могъ имъть того характера, какой онъ приняль въ средніе віка. Господство первоначальнаго единства не допускало ръзкаго противоположенія крайностей. Поэтому, въ древности, при разложеніи родоваго быта, теократическое начало слигражданскимъ; черезъ это образуется вается съ теократическое государство, которое въ первобытной цвльности заключаеть въ себв какъ родовыя, такъ и гражданскія формы. Таковъ Востокъ; таковы же первоначально были Греція и Римъ. Когда же древнее государство, разлагаясь, снова пришло къ противоположенію церкви и гражданскаго общества, то для осуществленія этой системы потребовались новые народы, которые, точно также исходя оть родоваго быга, проходять черезъ противоположные союзы, нравственный и юридическій, и наконецъ, приходять къ государству, какъ высшему союзу, объединяющему всв остальные. Существенное отличіе оть древности заключается здісь въ томъ, что новые народы, вступая на историческое поприще, нашли уже абсолютное раздвоеніе подготовленнымъ всею предшествующею исторією. Они осилили это раздвоеніе и перешли къ высшему единству. Поэтому, имъ нечего опасаться новаго разложенія; оно лежить позади ихъ. Новые народы носять въ себъ съмена развитія, способнаго завершить весь историческій процессь человічества.

Итакъ, исторія подтверждаетъ построеніе философіи права Гегеля. Мы видимъ здѣсь болѣе сложный законъ, нежели тотъ, который имъ выведенъ, но основныя опредъленія остаются тіже. Самъ Гегель не подозрѣвалъ, до какой степени умозрительные его выводы оправдываются явленіями; выяснить это можеть только фактическая разработка предмета. Здъсь мы достигаемъ границъ философіи и вмъсть съ темъ приходимъ къ необходимости инаго пути. Гегелемъ завершается все предшествующее развитіе мысли; онъ составляеть вънецъ всей новой философіи. Но философія, какъ умозрительная наука, не можеть идти далее вывода общихъ началь и законовъ. Показать осуществление этихъ началь въ дъйствительности составляеть задачу совершенно другаго рода, задачу прямо противоположную первой. ибо туть надобно начинать съ частнаго и постепенно возвышаться къ общему. Такой путь служить вмѣстѣ съ темъ и проверкою умозренія. Если законы выведены върно, то они должны найти свое подтвержденіе въ явленіяхъ. Пока этого ніть, умъ остается неудовлетвореннымъ, и самое довъріе къ умозрительнымъ выводамъ падаеть. Чемъ более философы, для подкрыпленія своихъ взглядовъ, прибыгають къ натяжкамъ, тъмъ болъе обнаруживается недостаточность избраннаго ими пути. Этимъ объясняется недовъріе, постигшее философію въ новъйшее время. Достигши вершины своего развитія, философія внезапно теряеть всякій кредить. Умъ человіческій оть нея отвращается и вступаеть на новую дорогу. Изъ сказаннаго ясно, что этотъ поворотъ — совершенно законный. Реализмъ, также какъ и раціонализмъ, составляеть необходимую ступень развитія духа; изучение фактовъ служить не только восполнениемъ, но и провъркою выводовъ чистаго разума.

Но, какъ водится, одна крайность вызываеть другую. Опыть, въ свою очередь, становится въ отрицательное отношение къ философии и считаетъ себя единственнымъ источникомъ познанія. Между темъ, односторонній опыть, еще менве, нежели философія, можеть имъть притязание на безусловное господство въ наукъ. Чистый опыть не идеть далъе изслъдованія частностей. Самое несогласіе его съ философією отнюдь еще не можеть служить доказательствомъ противъ последней. Оно можетъ точно также быть признакомъ недостаточности фактическихъ изследованій. Ограниченный опыть допускаеть только ограниченную философію. Таковъ, напримъръ, характеръ современнаго естествознанія, которое всюду ищеть механическихъ причинъ и законовъ. Оно неизбъжно приводить къ механическому міросозерцанію, то есть, къ низшей форм'в философіи, къ матеріализму. Напротивъ, болве широкій опытъ, имъющій предметомъ духовный міръ, приводить и болъе широкимъ философскимъ воззръніямъ Здъсь матеріализмъ служить только признакомъ невъдънія. Но каковъ бы ни быль опыть, если онъ не остается простымъ сборомъ матеріала, онъ не можеть обойтись безъ философіи, ибо онъ не можеть обойтись безъ извъстнаго способа пониманія вещей, а способы пониманія даются намъ законами нашего разума, которые находять свое чистое выраженіе въ философіи. Разумъ составляеть для насъ единственное орудіе познанія; поэтому, мы во внішнемъ мір'в можемъ познавать только то, что соотв'єтствуеть внутреннимъ его свойствамъ и опредъленіямъ. Остальное, еслибы и существовало, въчно оставалось бы для насъ скрытымъ. Отсюда ясно, что опыть

только въ частности можеть не согласоваться съ философіею; въ цъломъ, онъ непремънно съ нею совпадаеть, ибо оба пути представляють развитие однихъ и техъ же началъ, началъ разумнаго познанія. Ограниченный и односторонній опыть становится въ отрицательное отношение къ философіи; полный и всесторонній опыть служить ей необходимымъ восполненіемъ и подтвержденіемъ. Тѣ, которые стоять на ограниченной точкъ зрънія, воображають, что все ею исчерпывается; но ть, которые возвышаются къ пониманію общаго движенія человіческой мысли, видять въ одностороннихъ точкахъ зрвнія только отдъльныя звенья общей умственной цепи. Можно сказать, что въ этомъ процессъ раціонализмъ представляеть большую посылку, реализмъ — меньшую, а заключение предстоить еще впереди.

Изъ всего этого мы можемъ вынести убъжденіе, что начала, выработанныя немецкимъ идеализмомъ, должны остаться прочнымъ достояніемъ науки. И теперь уже многіе добытые имъ результаты вошли въ плоть и кровь современнаго человъчества. Начало историческаго развитія, значеніе народностей, существо права и государства, все это усвоено современною мыслыю. Но еще высшая роль предстоить идеализму въ будущемъ, когда, на основаніи объихъ посылокъ, философіи и опыта, придется выводить окончательное заключеніе. Не реализмъ, а универсализмъ составляеть будущую задачу человъческаго ума. Конечно, на этомъ пути не одинъ идеализмъ можеть служить руководящимъ началомъ. При такой широкой постановкъ вопроса невозможно уже держаться исключительно одной какой-либо точки зрънія и еще менье слъдовать той или другой системъ. Руководительницею человъческой мысли въ этомъ выводъ можеть быть только всемірная исторія философіи, то есть, развитіе разума во всей послъдовательности его ступеней. Но въ этомъ преемственномъ движеніи нъмецкій идеализмъ составляеть послъднее и высшее звено. Онъ даеть намъ ключъ къ пониманію всего остальнаго. Въ особенности, онъ озаряеть яркимъ свътомъ науки, касающіяся человъка. Идеализмъ есть, по преимуществу, философія духа; поэтому, онъ глубже всъхъ другихъ возэръній раскрываеть намъ существо и дъятельность Духа.

Конецъ втораго выпуска.

## СОДЕРЖАНІЕ. ´

| Новое время (продолжение). |              |    |    |       |     |    |    |   |          |   |    |  |  |      |   |  |  |      |    |
|----------------------------|--------------|----|----|-------|-----|----|----|---|----------|---|----|--|--|------|---|--|--|------|----|
|                            | (upodomico). |    |    |       |     |    |    |   |          |   |    |  |  | Crp. |   |  |  |      |    |
| 8.                         | Вольфъ.      |    |    |       | •   | •  |    |   |          |   |    |  |  |      |   |  |  |      | 1  |
| 9.                         | Бентамъ.     | •  |    |       |     |    |    |   |          | • |    |  |  |      |   |  |  | . 6  | 30 |
| 10.                        | Канть .      |    |    |       |     |    |    |   | •        |   | ·. |  |  |      | : |  |  | . 16 | 31 |
| 11.                        | Вильгель     | мъ | Гу | 7 M ( | бол | ьд | ть |   | <i>.</i> |   |    |  |  |      |   |  |  | . 28 | 8  |
| 12.                        | Роттекъ.     |    | •  |       |     |    |    | : |          |   |    |  |  |      |   |  |  | . 27 | 4  |
| 13.                        | Галлеръ      |    |    |       |     |    |    |   |          | • |    |  |  |      |   |  |  | . 34 | 1  |
| 14.                        | Гегель .     |    |    |       |     |    |    |   |          |   |    |  |  | _    |   |  |  | . 38 | 31 |